

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

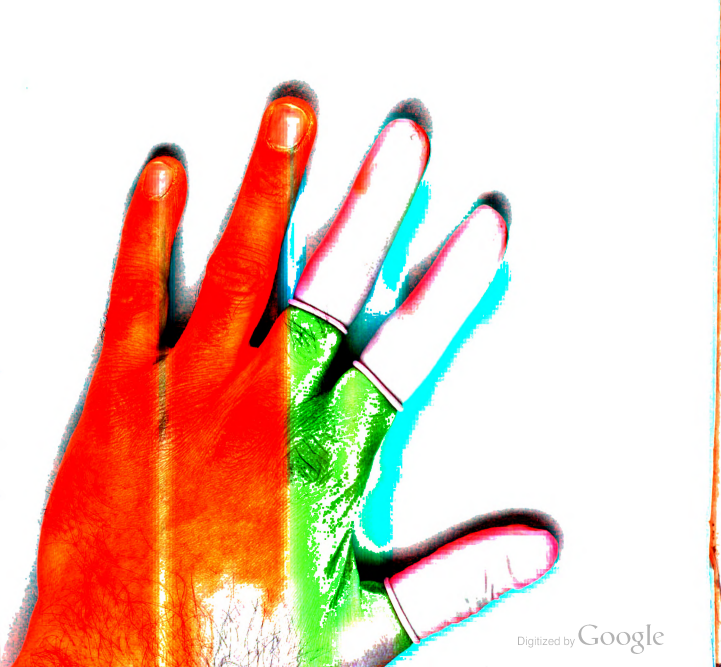
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



284. 21.

<36601408870019

<36601408870019

Bayer. Staatsbibliothek

33

2° Jh. 11.58.

Satricius

Philos Prostit 346.

## FRANCISCI PATRICII

DE VNIVERSIS PHILOSOPHIA.

IN QVA ARISTOTELICA METHODO.

non per motum, sed per lucem, & lumina, ad primam

causam ascenditur.

DEINDE PROPRIA PATRICII METHODO; . Tota in contemplationem venit Dininitas:

Postremo methodo Platonica, rerum vniuersitas, à conditore Deo deducitur.

AD SANCTISS. GREGORIVM XIIII. PONT. MAX.

Et eius successores futuros Pontt. Maxx. omnes.

#### O P V S

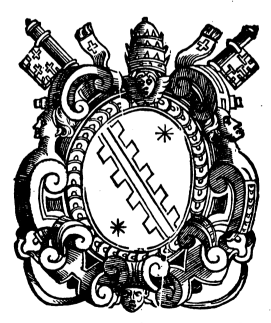
Rerum copia, & vetustissima nouitate, Dogmatum varietate, & veritate,

Methodorum frequentia & raritate, Ordinis continuitate,

Rationum firmitate, Sententiarum granitate,

Verborum brenitate, & claritate,

maxime admirandum.





## FERRARIAE,

Apud Benedictum Mammarellum.

Anno MDXCI. Superiorum Concessu. Sum ex bibliothèca loh Georgi à Wesderstein

International Communication of the Communication of

PEGIA PEGIA PONACENSIS

Bayerische . Stanphilitothek München



# SANCTISS D. N. GREGORIO XIIII PONT. MAX.

Futurisq. Romm. Pontt. Maxx.





Vinque hoc volumine, pias omnes, omnes Catholica fidei confonatore.

GREGORI PATER BEATISS. tibi afferimus philosophias.

Nostram recens conditam, Chaldaicam Zoroastri, Hermetis

Trismegisti Aegyptiam. Aegyptiam aliam Mysticam, & aliam.

Platonis propriam. A nobis sanè non minimo labore, e ruinis vix erutas, in unum collatas, atque illustratas, et in ordines suos scientiscos distinctas. Eas omnes, tuo PAT. SANCTISS. nec non etiam.

futurorum omnium Pontificum Roma. nomini ac numini donamus, dicamus, e) consecratuus. Atque vni vestro Patrocinio, humiliter ac deuote comendamus. Id autem facimus, vt prasentis mea erga tuam veram profecto Sanctitatem, venerationis, atque adorationis, perpetuum apud posteros extet indicium. Veterisque erga te observantia mea, ac cultus, memoria renouetur. Forte enim recordaberis, quod cum tu adolescentulus cum fratre tuo, Paulo Barone Patauy litteris dares operam, vos vnos, & Hieronymum Ruuereum, qui S. R. E. Cardinalis apud tesedet, prater cateros, qui tum aderant, principes viros, eximicoluerim. Non alia sane de causa, quam quod eximiam modestiam, morumque probitatem, atque animi innatam quandam integritatem in uobis, ego quoque perspiciebam, fruerer humanitate, in aliqua me fuisse apud te presertim, existimatione sentiebam. nonnul-

lamque spem, mei in philosophia profectus te concepisse. Qua spes ne te fallaret, dialogos de Rhetorica meos, adolescens, iuniori tibi dicaui. Nunc a seniore me, quàmuis priuato bomine, tibi, licet nondum seni, summo tamen principi, maiora hac deberi cognosco. Qua Pontifici tibi Max. tuisque in isto supremo solio successoribus, cur dicari a me debeant, pietatis mea in Deum ergò, ac paterna beneuolentia, qua filiam hanc meam dilectam, ac reliquas, opera mea renat as, & ornatas sorores eius, prosequor, & cur a vobis ob paternam debitamque erga totam Christianam Remp, Charitatem, nobilissima ista quinque & pia sorores, suscipi, foueri, ac protegi debeant, causas audire libeat. Vulgi, et litteratorum etiam multorum animis insedit, plerosque eorum qui philosophie operam nauant, de side. catholica, non bene, non pie sentire, of aut non recte, aut nihil credere, ridentque passim philosophos, hoc dicterio, iam vulgato, hic philosophus est, in Deum non credit. Neque id sane temere. Vident enim in omnibus Europæ gymnasijs, in omnibus monachorum cænobijs, solam Aristotelis philosophiam, magnis pramys, (2) magna cum ambitione doceri. Hanc ausem solam (Nam Epicurea, qua in Lucretio vix superest, fere ignota iacet) Deo et omnipotentiam, & prouidentiam auferre, et) sciunt, & audiunt. Quid igitur de eius cultoribus, & propugnatoribus concipiant? aut quas meliores de eis imbibant opiniones?

Ego vero hac olim confiderans , simulque illud sapientissimi Trismegisti diclum , mentes >> Sapius revoluens, Sine philosophia impossibile esse summe esse pium. V ehementem enim, sub-» dit, amorem habet, & malorum omnium obliuiscitur, ea anima qua suum didicerit autho-" rem . Nam a bono discedere amplius non potest. Et Deo sacla similis, vel pura sit mens, "> vel Deus euadit; aliam quam Perifateticam , veriot em inrebus reperiri posse philosophiam suspicatus sum. Cuius ope ad authorem nostrum, Deum nempe immortalem redire, ac pura mentes, ac pene Dei euadere possemus. In eam igitur perquirendam, me totum conieci. Vetustissimorum, & Deo afflatorum sapientum dogmata, rationesque in adiutorium aduocaui, out si quod tanto malo, remedium aliquando, contemplando adinuenirem, id & publica orilitatis causa, & gloriola aliquid mea, in publicum proponerem. Experimenta enim multa. docuerum, Diuini verbi veritatem, ab Ethnicis, a Maumetistis sperni. Sedis Apostolica authoritatem a Iudais, & ab Hareticis contemni. Oecumenicis synodis & orthodoxorum. dogmatibus, eos non persuaderi. Vita exemplis & sanctimonia, non flecti: Honoribus et muneribus non allici. Hac enim partim supra humana mentis captum sunt, partim: frasedes in eis timent, partim natura vim videntur inferre. Vis omnis & fraus horrentur. Ratio. ne sola, ratio humana ducitur, Rationem ratio, libens sequitur. A ratione, ratio volens nolens etiam trahitur. Ratione igitur, sunt homines ad Deum ducendi. In hanc ergo ueram ac diuinam philosophiam, ratione sola philosophando, totis uiribus incubui. Et ingenti, sed obstinatissimo labore, ad sinem, eam mihi videor perduxisse. Socias eis addidi, quas dixi pias. Omnes namque propositum sibi sinem habent, vi doceant, Deum rerum esse conditorem, reclorem, curatorem, ac provisorem. Et vi homines tum illum, tum se ipsos cognoscant. Et addiscant quibus modis, ad creatorem Deum, anima humana redeant, aternaque apud eum beatitudine fruantur.

Cur ergo PATER BEATISS. Sperare non debeam, quin tu primus, quando philo sophia ista tam pia, te summmo animarum pastore prasidente, ac Christi vices in ternia

gerente, partim nata sunt, partim renata, tuoq; nomini ac numini consecrata, ac commendata, su quoque eas libentissime suscipias, ac iubeas asque horreris, & te imitati, req; ipsa admoniti successores omnes tui, patiantur etiam ac velint, vt in omnibus ditionis tua, & Roma prasertim, ac reliquis Christiani orbis gymnasijs, comobijsque harum aliqua, publice legatur philosophia. Qua ingensi fusura sit adiumento, ad Christi sidem souendam, suendam, ac per reliquum nondum christianum orbem propagandam. Quippe qua rationibus sirmet, ea. qua solaratio sirmitare potest. Cur Aristotelis philosophia, sola ea praleguntur partes, qua magis & Deo, & Ecclesia sua sunt hostes? Pia ha adjutrices, nullo sunt in numero? Certe Hermetis libellus, de pietate & philosophia, plus philosophia, quam universa Aristotelis philosophia cominet. Qui facillime munus hoc pijssmum adimpleat. Pæmander creutionem mundi, & hominis, cum Mosaica fer e eandem, complectitur. Et Trinitatis my. sterium, longe apertius, qu'àm Moses ipse, enarrat. Multi apud eum, & vera pietate. wera philosophia, sum plenissimi libelli, qui pro Aristotelis impijs subrogari, et possint, & debent. Aegyptiavero illa Mystica, tam sirmis, pietate erga Deum. demonstrationibus fulcit, vi vix apud christianos Theologos, villa tales demonstrationes inneniantur. aut ulla apud Mathematicos tales extent. Sunt apud Platonem multi dialogi, qui sine impietatis periculo vllo, pietatis adiumento multo, publice doceri possint. Philebus, Timaus, Sophista; Parmenides, Phado. Plotini libri omnes, sacram quandam continent uerius Theologiam, quam philosophiam. Neg; argumentationum uiribus phi-Wopho vlli cedit . alios omnes acutie superat . Theologica Procli elementa , qua nos ante paucos annos Latina fecimus, ad instar mathematicarum demonstrationum sunt contexta. Et cum ijs ipsis de certitudine certant . Deus Bone , quàm sacrosancta , quam admiranda est apud Damascium, Opere de Principijs, de Deo, de Trinitate, de divinis ordinibus Theologia.? Platonicos hosce philosophos. D. Augustinus T beologorum columen & culmen, philosophorum omnium nobilissimos, semper in ore habet, & cateris omnibus anteponit. Et tantus Theologia pater, conobitarum animos non mouet? Aristotelicam, pro nephas, manifestissimam impietatem eis praferunt. Sed praferunt ignorantia. Neque enim, quantum venenum iuuentus inde bibat, animaduertumt, aut notunt: Hos uero nobilissimos, hos diuinos, pro dedecus, de nomine etiam ignorant. Perfecto Theologi veteres omnes, qui & sacrosancta sidei iecerunt fundamenta, & Ecclesiam tam alte extruxerunt, D. Dionysius, Iustinus, Clemens Alexandrinus, Origenes, Cyrillus, Basilius, Eusebius, Theodoreeus, Arnobius, Lactantius, Augustinus, Ambrosius, alij plerique omnes quia scirent paucis mutatis, Platonicos, facile christianos sieri posse ( Augustini verbis vtor) Platonem, eiusq; sectatores hosce, philosophis reliquis omnibus antetulerunt.Aristotelem,non nisi cum infamia nominarunt.Quadringentis vero ab hinc circiter an nis, Scholastici Theologi, in contrarium sunt annixi. Aristotelicis impietatibus, pro fidei fundamentis sunt vsi. Excusatos eos habemus, quod cum Gracas litteras nescirent, illos cognoscere non potuerunt. Non vero eos excusamus, quod impietate pietatem adstruere sint conati.

Iube ergo pater sanctissime tu primus, iubeant futuri Pontifices omnes, honoribus, qui artes alunt: premijs qua omnis expetit labor, propositis, per omnia tua ditionis gymnasia, per omnes Cænobiorum, Scholas, librorum quos nominauimus, aliquos continue exponi, quod nos per annos XIIII. fecimus Ferraria. Cura vt christiani orbis principes, idem in suis iubeant gymnasiis,

Jatis cito acutissima Italorum, peracuta Hispanorum, feruida Gallorum ingenia, ad Ecclesia amica dogmata excitabis. Quid vero si,istorum imitatione Schola etiam Germanica , & qua ab Ecclesia Romana Catholica sunt auuersa, ad eadem excitentur: non ne adolescentium. suorum mentes, pia dogmata imbibent, et) facile ad Catholicam redibunt sidem? Longe sane facilius, quàm vel censuris Ecclesiasticis vllis cogantur, aut secularibus armis . Magnam Gregorius X I I I. antecessor tuus , in Ecclesia gloriam , apud Deum magna aterna gloria pramia, est consecutus, tot nationum gymnasijs, & Roma & alibi, sub cura, ac disciplina Iesuitarum patrum institutis. Incipe tu P. B. tam pium, tam vtilem, tam necessarium pietatis instituere institutum. Te authore, iussoreque per Christianum orbem, tam pium studium introducatur, constituaturque & dinulgetur. Sperandum enim est, opera eorundem lesmitarum, qui hoc seculo Catholica sidei per totum Christianum or bem & verbis, & sanguine optimi funt propugnatores, ac per nondum Christianum propagatores, breui rationibus sirmissimis. titubantium animi firmabuntur ; & hostium peruersitate convincemur. Fac igitur , in suis collegijs tam pia philosophia doceatur, & stabiliatur. Ingens te apud posteros gloria manebit. Deo opus egeris charissimum : Me vero , tam gloriosi , tam proficui operis , apud te promotorem, atque hortatorem, pro veteris erga te mei cultus ratione, pro prafentis tua gloria, 👉 fusur a studio, in clientelam tuam, potes enim, suscipe.

Ferraria. Augusti Die V. Anno M. D. XC1.

## Qui Sanct." tuæ

pedes humil. exofcul.

Franciscus Patricius.



## TITVLORVM ELENCHVS.

#### Panaugia.

| Deluce:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Fot.I     | Quetuplex sit animus.                            | 53  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|--------------------------------------------------|-----|
| De Diaphano.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4         | Anmundus sit animatus.                           | 54  |
| De Radys.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . 6       | De amimis irrationalibus.                        | 57  |
| Delumine.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | - j.      |                                                  |     |
| De opaco.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 12        | Pancosmia.                                       |     |
| De Aereo lumine.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 14        | The second was seen to be a second of the second |     |
| De cælesti luce & lumine.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 16        | De spacio physico.                               | 61  |
| De luce & lumine supercalesti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 18.       | Despacio mathematico.                            | 66  |
| De lumine incorporeo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 20        | De veriusque spacij affectionibus.               | 69  |
| De fonte & patre luminum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 22        | De primauo lumine.                               | 74  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •         | Deprimana calore.                                | 76  |
| Panarchia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ; ' '     | De primauo fluor .                               | 78  |
| r.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           | De mundo empyrea.                                | 80  |
| In universitate an sit primum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . · •     | An mandus fit finitus.                           | 13  |
| An sit rerum aliquod principium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 3         | De athera.                                       | 84  |
| An plura uno principia esse queant.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . 5       | De cali rotunditate                              | 87  |
| Quid principium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 8         | De circulari cæli motu.                          | 88  |
| Devno.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | · 9       | De calorum numero.                               | 90  |
| V num omnis multitudinis esse principium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | II        | Cælum an sit vnum.                               | 93  |
| An in uno sint omnia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 13        | An aer cum calo sit continuus.                   | 95  |
| An ab vno fuerint omnia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 15        | An sidera sint ignes.                            | 97  |
| De vno trino principio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 18        | De lactea.                                       | IOI |
| De secundo ac tertio principio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 21        | De astrorum motu.                                | 102 |
| De entium ordinibus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 23        | De Planetis.                                     | 106 |
| De dininis vnitatibus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 25        | De Soles.                                        | 108 |
| De essentia & ente.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 28        | De Luna.                                         | 112 |
| Devitas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 30        | An stella aliquid agant .                        | 115 |
| De intellectu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 31        | De ignis elemento.                               | 118 |
| An Deus pater sit intellectus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 34        | De Aere.                                         | 121 |
| De creatis mentibus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <i>37</i> | De aqua & mari.                                  | 124 |
| De mentibus Dei miristris.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 39        | De aqua rotunditate.                             | 129 |
| De diuinis proprietatibus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 42        | An aqua & terra vnum efficiant globum.           | 132 |
| Diuinitas an sit vbique.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 43        | De maris vniuersi motibus .                      | 135 |
| De sempiternitate.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 45        | De maris affluxus,& refluxus varietate.          | 138 |
| De rerum cretione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 47        | De causis affluxus,& refluxus maris.             | 141 |
| Pamfychia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           | Oceani & mediterranei motus aly.                 | 145 |
| Vnde sit animus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 49        | De proprio terra loco.                           | 149 |
| Quid sit animus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 51        | De terra substantia.                             | 152 |
| The same and the s |           |                                                  |     |

## AD HORVM CALCEM

adiecta sunt.

Zoroastri oracula CCCXX. ex Platonicis collecta.

Hermetis Trismegisti libelli & Fragmenta, quotcumque reperiuntur, ordire scientissico disposita.

Asclepij eius discipuli tres libelli.

6:

Mystica Aegyptiorum, a Platone dictata, ab Aristotele excepta,...
@ perscripta philosophia...

Platonicorum dialogorum nouus penitus à Francisco Patricio inuentus ordo scientificus.

Et capita demum multa, in quibus Plato concors.

Aristoteles vero, Catholica fidei aduer, sarius ostenduntur.

0

## FRANCISCI PATRICII PANAVGIA

VNIVERSAE LVCIS TRACTATIO NOVA, ET ACVTISSIMA.

AD ILLVSTRISSIMVM, ET REVERENDISSIMVM
PAVLVM CAMILLVM. S. R. E. Card. Amplifs.

ET SANCTISSIMI GREGORII XIIII.
PONT. MAX. NEPOTEM.



FERRARIÆ, Ex Typographia Benedicti Mammarelli. M.D.X.CI.

Superiorum permissu .

CITALE AND TOTAL SANDIES OF A CONTRACTOR AND A ME AND A M

Many form is defined by the confidence of the Andrews in the confidence of the Andrews in the confidence of the confiden

If the second constant is a second constant of the second constant  $\mathbb{R}$ 





# FLLVSTR. ACREVER. MO. PAVLO CAMILLO SFRONDATO

S. R. E. Cardinali Amplissimo.

ET GREGORII XIIII. PONT. MAX. NEPOTI.

Atruo tuo, Pavle Camille Card. Ampliss. Pont. Max. vniuersum hoc, meæ nouæ Philosophiæ opus dicaui, & confecraui, iis de causis, quas ad eum, antecedenti consecratione perscripsi. Tibi vero Nepoti suo, eique proximo, & charissimo, cur non iis dem ferè de causis, partem eius, primam, ac penè primariam, quæ est de luce, & lumine, per quæ ad Deum, luminum patrem, ascendas, tibi dicem? multis lu-

minibus splendidissimo. Pater enim tuus Paulus Barro, dum puer adhuc esset; & cum fratre, nunc Pont. Max Patauii bonis litteris incumberet , eodem quo frater cultu, est a me maximopere cultus. Cuius rei ergò, magnis me postea beneuolentiæ testimoniis est prosecutus. Ego illius, nunc in te memoriam renouo. Et mei erga te cultus etiam maioris, & observantiæ, & venerationis agnosco debitum. Et quod illi, si viueret forte, nunc debuissem, id totum in te transfero. Do ergo tibi & Dico, & Sacro. hosce primos x. meæ nouæ Philosophiæ libros, quos inscripsi Panaugiæ. eò quòd, omnium lucis specierum, contemplationem continent, deque eis accuratam, qualem ante nos peregit nemo, tra & ationem instituunt. Debentur autem tibi, omnium maxime. Non. n. auorum, tantum atque atauorum, aut Francisci aui tui Cardinalis, postea Carolo V. Cæsari chariss. sed & Paterno sulges splendore. Pater namq; tuus, non solum Patri, & præsenti Sereniss. Sabaudiæ Ducibus suit acceptiss. Verum etiam Philippi Re-

gis

gis Cath. gratiam ita promeruit, vt ea in reinter paucos numeretur. Splendes quoque Pont. Max. omnium maximo fulgore, quem in terris vti Dei Christi vicarium colimus. Præsulges etiam tuo, non solum pro dignitatis, quæ prope maximam est, gradu, sed tuo proprio, doctrinæ, prudentiæ, modestiæ, virtutumque omnium cumulo. Resulges etiam, religionis, & Christianæ pietatis æstro, & vite sancti. astro sulgentissimo. Qua te, & Dei Vicario charissimum, & Deo gratissimum & saciunt, & sacient. Hos autem quos in omnem tibi eternitasem vouce sibros, qui ad veram pietatem, veris rationibus, ducatum prestant, tu pietatis vere cultor, sauore tuo prosequere. Et me vetere, in qua pater tuas habuit, clientela, protege.

Tibi deditifs

Franciscus Pásticius.



## FRANCISCI PATRICII

PANAVGIAE

## LIBER PRIMVS

DE LVCE.

#### SALVTIS ANNO MDLXXXVIII-

ÆTATIS SVÆ LVIII.



RANCISCVS PATRICIVS, Nouam, Veram, Integram, de vniuersis coditurus Phi losophiam, sequentia, vti verissima, pronunciare est ausus. Pronunciata, ordine persecutus, Diusnis o-

raculis, Geometricis necessitatibus, Philofophicis rationibus, clatissimis q; experimen tis comprobauit.

Ante Primum, nihil.

- Post Primum, omnia.
- A Principio omnia.
- Ab Vno, omnia.
- A Bono, omnia.
- A Deo, Vno Trino omnia.
- Deus, Bonum, Vnum, Principium, Primum.
- Ab Vno, Vnitas primaria.
  - Ab Vnitate primaria, Vnitates omnes.
- Ab Vnitatibus, Essentiæ.
- Ab Essentijs, Vitæ.
- A Vitis, Mentes.
- A Menubus, Animi.
- Ab Animis, Natura.
- · A Naturis, Qualitates.
- A Qualitatibus, Forma.
- A Formis, Corpora.
- Hæc omnia funt in Spacio.
- Hec omnia funt in Lumine.

Hæcomnia sunt in Calore.

Per hæc paratur ad Deum reditus.

Hic Finis & scopus nostræ huius Philoso-

phiæ, esto germanus.

Inaudita hæc à seculis forsan omnibus & axiomata, & paradoxa, certissimis constare rationibus, vt demostremus, in hunc modum

philosophemur.

Philosophia, studium est sapientiæ. Sapien tia, vniuer sitatis est cognitio. Rerum vniuersitas, constat ordine. Ordo priore constat, & posteriore. Si quis à posteris philosophari cæperit, rerum ordinem confuderit, eisq; sibiq; tenebras offuderit. A primis ergo philosophandi initium nobis esto. A primis, cognitisne? an abincognitis? Si abincognitis incipiamus, sequentia, incognita erunt omnia. De incognitis, nulla nobis condetur Philosophia. A cognitis ergo initium sumendum. Cognitio omnis, a mente primam originem: a sensibus exordium habet primum. Inter sensus, & naturæ nobilitate, & virium præstantia, & actionum dignitate, visus est primarius. Visui prima, & primo cognita, sunt lux, & lumen. Eorum ope, & opera, plurime patescunt rerum differentiæ. Lux,& lumen, statim natis, se se offerunt. Per hæc, prisci homines, sublimia, & media, & ima conspexerunt. Conspecta, sunt admirati. Admirando, sum contemplati, Contemplan-

do, sunt philosophati. Philosophia ergo, lucis, luminis, admirationis, contemplationis proles est verissima. A luce ergo, eiusq; prole lumine, rerum sensibilium prestantia omni primis, primarioq; sensui, primo cognitis, Philosophiæ nostræ, prima iaciamus fundamenta. Quod si Philosophi veteres fecissent, nec ignota sensibus, ac mentibus omnibus, Chaos, Homeomerias, Atomos, Materias primas, secundasve, rerum principia statuisfent; nec in tantas ipli dillenliones venissent: neque in abyssum tenebrarum, philosophiam "coniecissent. Lux ergo, & lumen primaria eius proles, ante omnia sunt pobis cognoscenda. Per ea, ad primam lucem, patremq; lumin um ascendendum. Apud eum tantisper commorandum. Ab coque res omnes deducendæ . Per deductas,ad eum iterum reuer tendum: vt apud eum mansionem perpetuam faciamus.

A luce igitur, & lumine, quæ nos maxime admiramur, exordium sumamus. A luce inquam, quæ Dei ipsius, eius q; bonitatis est imago. Q iæ omnem supramundanam, omnem circummundanam, omnemo; mundanam, illustrat regionem. Quæ se se per omnia extendit. Per omnia se fundit. Per omnia permeat. Omnia permeando format, & efficit. Omnia viuificat. Omnia continet. Omnia sustinet. Omnia congregat. Omnia vnit. Omniædisgregat. Omnia quæ vel sunt, vel illuminantur, vel calescunt, vel viuunt, vel gignuntur, vel nutriuntur, vel augescunt, vel perficiuntur, vel mouentur, ad le conuertit, Conuería purgat. Omnia perficit. Omnia renouat. Omnia conseruat: & ne in nihilum, abeant, efficit. Omnium rerum est, & nume-' rus & mensura. Lux rerum omnium puristima. Inalterata, inalterabilis: Impermista, impermiscibilis: Indomica, indomabilis. Nullius indiga. Diues omnium. Ab omnibus, optata: Omnibus optabilis. Cælorum ornamentum. Ocnamentum corporum omnium. Mundi decor: Mundi pulchritudo: Mundi gaudium. Mundi rifus. Qua, aspectui nihil iucundius. Nihil animo læcius. Nihil vitæ commodius. Nihil cognitu præstantius. Nihil ad agendum veilius. Sine qua, iacerent in tenebris, inertia sibi ipsis omnia, nobisq; incognita.

Hancergo lucem contemplationis omnis primariam caulam, contemplando prolequamur, & propolitorum probationes exordiamur.

Lux in corporibus quibusdam cernirur in alijs non cernitur. Corpora ergo distinguenda. Corporum igitur, alia sui natura, sucida sunt, Sol, stellæ, sgnis. Alia sui natura

funt opaca, Luna, terra, nubes. Alia neque lucem habent, neq; opacitatem. vrramque, tamen in se recipiunt, neutram vero retinent. Æther, aer, aqua. Hæc Græci diaphana, Latini perspicua, & transpicua appellauere. Lucida, luce plena sua, alienis tenebris sunt imperuia. Opaca, tenebris plena suis, alieno lumini, non sunt peruia. Diaphana, proprijs & lumine, & tenebra catentia, alienis, & lumine, & tenebra permeantur.

Lucida ergo corpora, ea sunt, quæ semper lucent. Lucent autem semper, quæ lucem propriam, sibiq, innatam, & connatam habent. vr Sol, sidera, ignis., Quid ergo triplex lux? & non vna? vel vna in tribus? An his, aliqua prior? An vero hæ,primæ funt luces? Profecto, si tres hæ, sunt inter se diuersæ, multitudo sunt, & numerus. Ante vero numerum & multitudinem omnem, est vnitas. Neque vila, aut est; aut esse potest multitudo, quæ a sua non profiuat vnitate. Ergo & ante haice tres luces: videtur vna lux existere necessario. Si hoc, vna hæc lux, prima ne lucium omnium erit? An vero ante ipsam alia? & ante hane alia? & in infinitum fier lucium progteffus? Hoc nequaquam. Ergo vna, erh omnium, lux prima. Hec lux vna,ac prima,cum nullam aliam ante se habeat, corporea ne erit? an incorporea? Si corporea dicatur: necesso est cam, vel in corpore alio esse, antequam in Sole, vel in aftris, vel in igne. Vel harum aliquam este primam. Ignis quidem vnius,a nostro hoc differentis esse, dici non videtur posso. cum nullus alius conspiciatur. Neq; ex nostratis genere videtur esse posse. Quia nes que vnus in corporibus est, quia & primus sit, neg; lux eius, lucem reliquis, aut dare, aut dedisse videri potest. Vna ergo illa lux, & pri ma, ignis corporei non est. An vero est siderea, & sideris alicuius? Neq; id videtur. Nullum enim sidus apparet ysquam, a quo in reliqua lux sit diffusa, aut diffundatur. Quid si dicamus, cum Philosophorum multis, & astrologis omnibus, qui adhuc in ea perstant opipione, à Sole vno, in reliqua astra omnia, lucem diffundi? Hoc secus est, vt postea ostendetur. Hoc in præsentia dicatur. Si Sol, lucium-corporearum, non sir causa; nullam cor poream lucem, vnam illam, ac primam elle posse lucem, quæ lucium aliarum omnium sit fons, & prima scaturigo,

Si corporea non est, hæc prima, incorpoream eam esse, est necesse. Si incorporea sit, necesse erit eam, & in se consistere, & a se substitutere, & per se substitutere. & per se substantiam esse. Hæ enim sunt incorporeorum entium proprietates. Luces vero hasce multas, quæ in Sole, in astris, in ignibus sulgent, ab ea luce

vna profluxisse est necessarium. Lucida enim vt effectus, a luce, vt a causa sunt. non autom lux cansa, est a lucidis effectus. An vero, &hæmultæ, ab illa vna deriuatæ subitantiæ. funt, & ipix? & illa harum genus vnum fit, he vero eius species, in dubio est maximo. Nam qui de luce, quamuis parum, sunt aliquid philosophati; neque hæc dubia attigerunt, neque corum solutionem vllam attulerunt;& in dubio alio funt versati. hoc scilicet. An lux, quæ in Sole, quæin aftris, & quç in igne cernitur, qualitas fit simpliciter? an qualitas quedam ferè diuina? an etiam qualitas prima, primi corporis cæli? Qui primum, terrestrius. Qui tertium cœlestius. Qui medium, divinius pronunciarunt, Omnium pelsime, qui lucem, colorem esse assirmarunt. In genus ergo qualitatis, cam omnes coniece runt. Quia forte viderent, lucem in ignibus esse variam: camque omnem, minorem esse quam in astris. Quorum itidem aliqua, minimam haberent . In Sole vero esse maximam. Hec autem varietas, in substantias, non est eis visa, cadere posse. Cadere autem posse in accidentia, & precipue in qualitatem, quæ magis recipiat, & minus. Sed vtrumq; errore maximo. Nam accidentia reaple, & adesse subjecto, & ab eo abesse, eo seruato, possunt. At lux a lucido natura, a Sole, ab a-Aris, ab ignibus, nec naturæ vi, nec vi humamanæ cogitationis potest abesse. Neg; enim Sol, si non luceat, Solremaneat. Neque sidera, ablata luce, sidera iam essent. Neq; ignis peterit elle ignis persenerare & non lucere. Id fi nequit fieri, lux neque accidens est vllu, neque oft in Sole, in aftris, in igne, vt qualitas. Sed est ipsis pars estentialis. At Sol, & astra, & ignis, corpora funt, substantiæ funt. Ergo & lux, ad corpora eorum constituenda pertinet, & essentia eorum pars est principalis. Neque magis recipiunt lucis & minus, fingula in seipsis, etiam si Sol maxime omnium luceat, & stellæ magis fulgeant quam ignes: & ignis idé magis hodie lucere appareat, quam eras. Idem pro materiæ ardentis, raritate & denlitate,& copia & inopia enenit. essentiam tamen ignis, nequaquam mutat. Refert equi-De Ciui. dem D. Augustinus, ex M. Varrone, Castorem quendam historicum, testimonijs Adrasti Cizyceni, & Dionis Neapolitz, nobilium mathe maticorum, scriptum reliquisse, sub Ogyge: Veneris stellam nobilissimam, & colorem mu talle & magnitudinem, & figuram & curlum. Quod nec antea, nec postea factum est vmquam. Sub Iustiniano vero Cæsare narrant historiæ, Solem sereno cælo, sex continuis mensibus, languidius luxisse. Ex quibus quis arguat, & in Venere, & in Sole lucem effe ac-

cidens. Si ita sit, verum non fuerit, lucem ad corum essentiam pertinere, nec illa sine luce, esse non posse. At si hoc verum sit. Substantia magis recipiet, & minus. Vel qualitas no erit accidens: vel lux non erit qualitas, & si qualitas sit accidens, lux qualitas non erit, sed excellentins quiddam. Excellentius autem si fit qualitate, proculdubio fuerit substantia. At quæ substantia? Triplicem veteres fecere, materiam, formam, ex his compositum. Si lux Solis, siderum, ignium, substantia sit vi ma teria,& materia sola, ac nuda sine forma stare nequeat,& forme lubifciatur lemper, lux quoque alicui suberit formæ. At cui nam formæ? Quæ ei scilicet superueniat : & eam intus, forisq;, quasi obuestiat. Nihil autem lucisuperuenire posse videtut, ita vt lux adhuc permaneat. Sin vero lux compolita substantia sit,materiam habere , & formam est necesse . At quænam materia tali subest compositozut quæ forma inest? Sed ne cogitatione quidem id assequi videmur posse. Solis equidem & astrorum forte materia fuerit æther. Ignis materias videmus multas, led nos lucis folius materiam vti compolita lubliatia, nunc quarimus. Eius quidem lucis, quæ in Sole est, quæin aftris, quæ in igne, materia forte alia nulla fuerit, quàm fol, & astra, & ignis. Atq; ita horum luces, aut zthera, aut ipsamet astra solem, ignem, pro materia habebunt; & lux eo rum forma erit. Atque hinc est, vt veterum nonnulli dixerint lucem, primam esse formam ætheris totius, ac Cæli. Quod quidem a Chaldæis venit. Neque enim folum in foleaut folis sideribus dixerunt esse lucem, verum etiam eam vniuerfum tenere cœlum, & cœli totius substantialem formam esse. Quæ lux, & quæ forma vniuerfalis Cocli, fit etiam lucidorum omnium astrorum, & Solis esticiens causa. Quæ ab ea sint lucida, non tamen ipla fit lux vniuerfalis, sed ad corpora illorum singularia, partibus suis sit contracta. Lux ergo quæ in cœlo, quæ in aftris, quæq; in fole est, substantia eorum est, non ve materia, non vt compositum, sed vt forma. Quod & authoritas magnorum fapientum autumar, & ra tiones dictant & iam allatz, & ex quas nunc addemus.

Si folis,& astrorum lux, composita sit ex ma teria, & forma quæremus, ea materia, ea forma, lucidæ ne & iplæ fint, vel diaphanæ, vel opacz? Si opacz dicantur esse, quomodo tenebræ lucere poterunt? Si diaphanæ, quo modo, quod lucem propriam non habet, & quod est sæpe tenebris oppletum, poterit perpetuo lucere? Si id nequeat fieri, igitur & materia, & forma lucidæ necessario erunt, vel alterutra, vel vtraque. Si id detur, per lucem

lucidas

Digitized by Google

Dei. li.21. cap.8.

#### FRANCISCI TATRICII,

lucidas esse est necesse. De hac ergo iterum quæremus luce, an ipsa ex lucidis sit composita? Atque ita vel ex duobus illis, diaphano & opaco, necesse erit eam componi. (quod nemo dixerit) vel de luce, in lucem abibimus in infinitum. Quod itidem fieri nequit. Verius ergo suerit, lucem in sole, ac sideribus, for main esse assere. Formam inquam eam, per quam res sit, & quærei det esse. lux enim solis, soli dat, vt sol sit: & sine qua sol non esse sol, neque esse posser.

Idem de astris est dicendum. An vero etiam de ignibus, aereis, nostratibus? Si rationibus demonstretur, solem & astra, esse ignes, etiam de ignibus hisce dicendum erit, lucem

corum formam esse,

Si astra & solem, ignes non esse demonstratio valida ostendat, nostrorum ignium fortasse lux forma non erit: sed vel calor, vel aliud quid, quod in eo sit; vel etiam vtrumq,.

Sed hoc aliàs. Nunc de Sole & astris, vel etiam de sole tantum, donec appareat verum, an astra, propria luceant luce, an aliena?

Ergo in sole forma hæc lux, in superficie ne tantum solis est, & materiam aliam interiorem, extrinsecus obuestit? An vero totum solis corpus penetrat intrinsecus & permeat. In nostris quidem ignibus, lux, & extrinsecus totum vestit, & intrinsecus totum corpus replet. Cur non in similibus igni,astris, & sole, idem eueniat? Quæ id res, quæ ratio prohibet? Ignes certe nostrates, crassam plerumque, & impuram materiam habent, attamen toti, quaquaversum collucent. Multo id magis, in astris, in sole, fiat est necesse. Idq; necessitate multa. si æther, astris ac soli, materia fit, quemærhera primum diaphanum posuimus,& diaphana tota, omnibus suis partibus pellucent. An vero, quia sol, naturale corpus esse dicatur, materiam aliam, quam æthera sub lucis forma latentem habeat? Si ea materia, vt ignium nostratium crassa sit, & ignes hi collucent, & pellucent toti, qui ab ea impediri,& opacari videbantur posse, nihil vetabit id in sole etiam euenire. Si vero materia eius, æther sit, diaphanorum primus, multo magis pellucebit. Sin vero materia eius, famigerata illa quinta essentia dicatur esse, quæ non mareria, verum tota cœlestium corporum essentia, & dicta, & docta fuit; nihil itidem vetabit, solem totum, & intus, & extra collucere,& pellucere. Tota enim cœlorum essentia diaphana videtur. Si sol, si astra, corpora funt simplicia, vt cœlum reliquum, materia ne eadem constabunt, qua costat cœlum, an alia? Si eadem cur non vt cœlum, & ipsa sunt diaphana? Cur non vt astra, vt sol, cœlum quoque fulget vniuersum? Si alia, purior ne ea

est, an impurior cœlesti? Si impurior dicatura sol ergo & astra, colo sunt præstantia minus. At pulcherimæ sunt, totius cæli partium. Pul critudo autem in divinitatis limine sedet. Ergo, & præstantior, & purior, solis & astrorum est materia, quàm sit materia cœli reliqui. At quæ nam alia ea esse poterit, quamipsamet lux, cœlo pulchrior, & fulgentior? Sed lux hæc eadem, forma erat etiam solis, forma, etia. astrorum. Ergo lux, vel duplex est, alia forma, alia materia. vel eadem vna, & materia sibi est & forma. At lux simplicissima reru est. Non ergo duplex est, vt alia materia sit; alia sit forma. Vnica igitur est, sibi ipsi & materia, & forma. Atq; hac quidem præstantia, diuinas attingit essentias quamproxime, earumq; est imago simillima. incorporeorum scilicet incorporea. Sed & corporea eorum est imago. Quia sol & astra, trinè sunt dimensa, & mole maxima extenduntur. Ergo & corpora vidétur esse. & lux eorum , corporum quoque imago else, quia & ipla trinè lit dimensa. Lux ergo & incorporeoru, & corporu eque, simulachrum est & imago, & medium quoddam inter diuina incorporea,& corporum na turam. Sol igitur, & astra si hæc proprijs, si luce quoque solis luceant, mediæ quædam essentiæ sunt, & substantiæ. Incorporeæ simul, quo ad lucem, & corporeæ quo ad dimensiones. Cuius autem divinitatis sunt imagines? Lucis scilicet incorporeæ. A qua & factæab initio funt: & ab ea feruantur, & in ea conferuantur, & ab ea veluti a proprio fonte, eoq; fulgentissimo,deriuàtur perpetua , & perenn**i** quadam derivatione, sed oculis corporeis ob nimium fulgorem inuisibili. Nihil enim hi, nisi corporeum discernunt. Derivatio autem hæc, vti postea ostédetur. per media quædam in folem,in astraq; descendit,a primissima illa luce, lucium fonte omnium. Quæ quamuis: infinita in se sit, eo ipso quòd finita non est, a finitis oculorum viribus, non discernitur. Sicuti etiam folis finita lux, oculis nullis, vel extrà, vel intra discernitur plenè. Qua ratione, folis finita lux , infinitæ primæ lucis, fatis plena est imago. Infinita enim illa, infinitarumq; virium, finitam hanc, infinitarum tamé prope virium, ad imaginem suam produxit. Eamque præter vires lucendi, & producendi, duplici alia præditam infinitate protulit. Figuræ nimitum orbicularis. In qua, nullum principiu, nullus finis. Et centri, cuius itidem, neg; prin cipium, neq; finem (quæ est infinitorum proprietas) reperias vllum. Et præter hoc; centrum, quamuis rerum sit minimum, est tamen infinitum. infinitasq; ex se vires ad circumserentiam emittit.

Qua ergo centrum, & infinitum & immenfum, · lum,& luas vires infinitas, tametli non immé. sas: ad infinitum, etiamli non immenlum, sui orbis superficiem protédit. & extra eam quass in infinitum, suæ lucis propaginem aliam,lumen scilicer in immensum, ac forte in infinitum porrigit ad eam , & vltra eam, quæ putatur, supremi cœli, superficie in infinitum forte spacium, quo ea superficies ambitur. Sed de his postea. Lux igitur corporea, varie infinita, infinitz illius simpliciter incorporez, & verè infinitæ, verissima est imago. Alia re sorte nulla ab ea degenerans, quam quod per dimensionem trinam, corporea euadit, finita fimul & infinita.

Quid autem vtraq; est? Fulgor nimirum. Ille metalis, & intelligibilis, & simpliciter incorporeus. Hzc vero, inter incorporeum & corporeum, medius visualis. At fulgor, iterum quid est? Forte non aliud dicere eum poterimus, aut fignificantius, quam candorem? Ita vt fulgor maximus, sit etiam cador maximus. Candor quoque medius, & minimus, fulgor quoqifit, & medius & minimus.

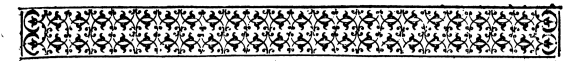
Certe, solem esse fulgorem, oculis cernimusi Hunc vero fulgorem, esse candorem, quomodo probamus? Oculis itidem eisdem. Sed illum, sulgore ipso oblæss: hunc vero læss nihil. Si quis enim per nubem tenuem, oculos ia Solem dirigat,cádorem maximum , & qualem in realia forte nulla, intuebitur. Si quis vero lereno aere, nó lippus, in eundem folem vilum intendat, candorem eundem, led fulgétissimum,& quem visus non sustineat, conspiciet. Itaq; is, qui inter veteres, solé esse flauum dixit, eum vel nunquam, vel lippis oculis aspe xit. Est enim candidissimns. Candorem hunc solarem lucem appellamus. Candor hic in sole, purissimus est, a macula omni: a nigrore omni, atq; alio colore procul positus. Et quia talis est candorum ac lucium corporearu omnium, etiam est maximus. Ibi enim, ratio di-Catsesse candorem maximum, vbi nihil est ni groris. Candor igitur in Sole, est simplicissimus. Ideoq; fulgentissimus. ita vt fulgentior, non videatur esse posse.

Itaq; candor, & fulgor non solum vti diximus in solis superficie apparet. Sed in intimo quoq; folis corpore, eum esse ratio suadet. Nisi enim fulgor in intimo folis esfet, sol, totus, lux non esset. & nigrorem haberet intus. Qui nigror, a candore necessario, vel seiunctus esset, vel ei coniunctus. Si seiunctus esse dicatur, vel interstitium aliquod, vel terminus in-

ter eos intercederet. Interstitium omne alieni est corporis. At solem, nec sensus indicat, necratio oftendit, ex suo, & alieno corpore, esse conflatum. Terminus vero, quales in luna conspicious plures, in sole visus est nunquam. Neq; eo quo minus splenduit tempore Iustiniani. nec quando eclipsim patitur. Nec sensus igitur, nec ratio ostendir in sole candorem essea nigrore vllo separatum. At neq; coniunctos esse indicant. neg; commistos, neq; foris, neq; intus contemperatos. Nullus ergo nigror, vel apparer, vel est in sole. Ergo sol totus est candor. Ergo, & foris ei candor est & intus. & qui soris apparet candor, idem est cum eo candore, qui solis viscera, & tota, & omnia replet. Et eadem lux interior est soli, & exterior . Imò, quod ex his rationibus colli gitur; sol & candor, & fulgor, & lux, nimirum corporea,& corpori innata, vna eademq; funt res. Neg; exterior, (quod quidam voluerunt) imago est interioris. Neg; interior fond est exterioris. sed vnum & idem sunt reipla; partibus tantum sui, & locis dissita.

De astrorum vero luce; forte non est ita sen tiendum. Namq; est ab Astronomis obseruatum, de tanto stellarum numero, quinque esse nebulosas. obscuras nouem . Habent ergo hæ, nigroris in se non parum. sicuti & luna. Reliquas vero, que clare lucent, eiusdem sunt cum fole rationis. Nimirum vnaquæqte, & stella est, & candor, & fulgor, & lux, vna cademq; res. Sed quia non omnes, eadem luce lucent; neq; eodem candore fulgent: sed lucibus ira inter le differunt inuicem, vt lingularum luces, specie videantur a singulis aliarum lucibus distare: necesse est in lucibus earum nigro remaliquem, aut colorem alium esse admistum.minore & maiore copia prout lucium claritas, vel maior est, vel minor. Aliæ, quæ clarissimæ visuntur, vt Venus, vt Sirius, vt Spica, vt aliz que prime dicuntur esse magnitudinis, & quæ ad polum Antar & icum, ex neotericorum nauigationibus, fulgentissimæ omnium, crucis figuram formant, nullum nigrorem, neq; intra, neq; extra habere est necesse. Sed de hac lucium syderearum differétia suo loco agetur postea. De luce ergo corporea, cœlestiq; . (Nam de ignea suo loco)hæc nobis dicta sunto. Quæ, ni fallimur, neque veteres, neque neoterici vlli philosophi, aut attentarunt, aut attigerunt; rei lucentissimæ, nimia, vti remur, deterriti obscuri-

FINIS PRIMILIBRI.



## FRANCISCI PATRICII PANAVGIAE

#### LIBER SECVNDVS

#### DE DIAPHANO.



RIVM generum corpora, in vniuerfo esse diximus, Lucida, Diaphana, & Opaca. Lucida ea esse, quæ lucem habent ingenitam & perpetuo sibi hærenté. Lucida enim omnia a luce sunt,

& nominantur. Sed addidere optici, lucida corpora ea esse, que sunt sui luminis dissussua. Quod sicuti optime dixerunt, ita lucem eis esse innatam videntur esse obliti. Integra ergo lucidorum corporum sueris dessinitio. Lucida corpora esse que innatam habent lucem, ex qua lumen dissunditur. At que in loca, & quo versus, lumen hoc dissunditur?

In corpora generis secundi, & generis etia tertij, diaphana, & opaca, & in lucida quoque generis primi. Sed in omnia proprio quodam modo; & conditione non eadem in omnia. Ad opaca enim & lucida, non peruenit lucidorum lumen, nisi prius traseat per diaphana. & postquam eò peruenit, dinersos in vtroque edit effectus. De quibus locis suis. Nunc de Diaphanis. Optici ijdem, Corpus diaphanum elle, per quod lumini est transitus, diffiniere. Opacum vero, per quod lumini non est transitus. Recte quidé hec. Sed nos planius in hunc modum Lucida & opaca corpora inter se cotraria esse asserimus. Diaphana vero inter hæg extrema esse media. Hæc diuersitas in eo cosi-Rit, vt sicuti lucida corpora illa, sol, astra, ignis, lucem sibi inexistenté habent, vel lux ipsa cor porea sunt, ita opaca corpora, sui natura sunt tenebricosa. & sicut lucida a luce sua, lumen diffundunt. ita opaca ab obscuritate innata, te nebras extra se essundunt. Dissundunt ergo vtraq; extra le, veluți germina quædam lua, & Luarum naturarum, quali testimonia, lucida lu men, opaca tenebras. Diffusio auté vtriusq; in vna fit diaphana. Que nec lucida funt, nec opaca.Inter hec vero extrema veluti mediu polita diaphana, vtriusq; extremi germina in se recipiunt per vices,æque tenebras ac lumina.Tria

-

specie sucrunt lucida, sol, stellæ, ignis, vmm participatione: Ignea. Tria specie sunt, & opa ca, luna, nubes, terra. & quartú participatione terrea. Totidem sunt, & diaphana, æther, aet, aqua. & quæ hanc participant, aquea. De lucidis, & luce iam est actum. De opacis postea: Nunc de diaphanis, breuibus agamus.

Diaphana Græco nomine, dicta sunt hæo corpora, quoniam Lapaires transparent. ita vt per ea lux cernatur,& lumen,& colores; & vi sus etiam per catranseat. Ideoq; Latinis, & transparentia, & tráspicua, & perspicua, a meliore officio funt appellata, lucis inquam & lu minis vehendi, atq; oculis representandi. Nã non minus, quam luce & lumen, tenebras, atq; obscuritatem, & vehunt & representant. Sed de his suo loco, nunc meliora. Dubia res apud veteres, nec minus posteris seculis, an diaphana corpora per se essent luminosa, vel per se essent obscura. & tertio dubio, an per se sub vilum caderent: & per se essent visilia æther, ger, aqua. Questiones sane, non faciles solutu. Peripati magister docuit lumen esse energia. & entelechiam diaphani. Vtræq; hæ voces, solent illi essentialem formäsignisicare. Si id ita esfet, lumë esfet diaphani forma esfentialis. At fingulis diebus, & singulis sæpe horis, aer & aqua, vmbris, tenebrisq; obruuntur. lumenq; amittunt prfus. Quod esse talibus nullis formis accidit, vt & adueniat, & recedant, & etiá reuertantur. Si vero energia hæc ad visum referatur, vt sine eo, visilia no cernătur, & cum eo cernatur rurlum, veru forte id fuerit, quo ad colores, qui lumine in diaphano existéte, cospiciuntur, atq; ita per lumen diaphanű,coloribus & visui fieret diaphanum,nő auté per le in lui natura confideratum, lumen est diaphani energia vel actus essentialis. Nó ergo nos docuit, aut quid lumen esset, aut quid sit diaphanum. Sin vero e contra, diaphana per se essent, & essentialiter obscura, lumen recipere nequirét; perpetuo namq; tenebris obsiderentur. Diaphana ergo, non funt fui natura

. vel luminos2, vel tenebricos2 . Verum cum & lamen,& tenebras, zque in se suscipiant, media quadam prædita elle natura elt necelle. Vtrum autem diaphana sui natura, per se sint visibilia, maior forte fuerit difficultas. Namo: si verum sit, quod Peripati pater scripsit, colorem esse primum visile. & color sit diaphani terminus, poterunt diaphana videri, esse visibilia. Sed triplici hac in re, vir a suis tam adoratus, labitur errore. Neque enim color est primum visile. Neque color est terminus diaphani. Et præter colores, lux, & lumen & contrariæ tenebræ, & vmbræ, sunt visibiles. Vmbras enim ferè semper cernimus, tenebras sæpe. Eas enim cognoscimus, quod nemo negat. sensu tamen non alio quam visu, quod omnes fatentur. Visiles ergo, & tenebre sunt & vmbræ. colores tamen no funt, neq; visuntur per colores. Imò e contra, colotes per tenebras non visuntur. Lucem autem esse visilem, quis dubitet? quando & in lumine,& per tenebras cernitur. Neque color est, diaphani ætheris, vel aeris, vel aquæ ter minus. quæ sui natura quatenus diaphana di cuntur, sunt interminata. Neque color est primum visile, quia per se non est visilis. Per vmbras enim densiores, per tenebras etiam gerneretur, sicuti lux. At in tenebris color non videtur. Non est ergo color primum visile. Neq; est visile per se, quando non nist per lumen visitur. & luminis beneficio visilis redditur. sicuti obscuritatis malesicio redditur inuisilis. Sed hunc in philosophia errorum omnium patrem, ommittamus.

Primum visile est lux, quando etiam per tenebras, quæ alia oculunt, videtur, & stellæ, & ignes. Secundum visile, lucis proles, radij sunt. Tertium, radiorum proles lumen. Quartum colores laminis progenies. Quintum vmbræ. Sextum obscuritas. Septimum tenebræ. Hæc postrema tria, per se visuntur, longe prius, quam colores, qui non nisi in lumine visuntur, & per lumen. Nó suntergo per se visiles colores, nec primo, sed per aliud, ve qui in vmbra etiam visuntur, non tamen in tenebris visuntur.

Alia illa quæstio. Sunt ne diaphana sui natu ra visibilia? Si sui natura viderentur, vel luces essent, vel radij, vel lumen, vel vmbræ, vel obscuritates, vel tenebræ, vel horum aliquid haberent innatum. At horum nihil sunt. Neg; horum quicquam innatum habent. Visilia ergo per se non sunt. At vtrum per horum aliquod siunt visilia? Visitur ne æther? Cernitur ne aer, vel aqua? Si lumine videtur, non per se videtur. Si in lumine cernuntur, sui natura no cernuntur. At si lumen per se no videtur, neq; diaphana per se uisentur. Lumen auté per se

non cerni, indicio adducunt, quòd in aere no discernatur. In terra, in pariete, opacis omnibus cernatur. Si hoc ita sir, lumen per se no uidebitur. At in æthere, uisitur, quia semper apparet luminosus. In aqua quoq; uisitur, in crystallis, uitrisq; uisitur. Cur ergo & in aere non uilatur, quado & aere, sicuti & æthera & aquam, & aquea reddat illuminata, & opaca illustret? Visitur quidé in his omnibus lumé. Veru in opacis discernitur magis, quia in eo multiplicatur repercussu. An uero aer, quado est lumine plenus, per lumen uisitur, non uisitur per tenebras? Sine potius aer, neq; illuminatus cernitur; sed lumen in aere mistur, sue aer in lumine? Potius enim uideri possit, aer esse in lumine, quam lumen in aere, quando quod maius atq; amplius est, loci ratione obti ner: minus uero & angustius, qualis aer est, lo cati uices tener. At longe qu'am aer, lumen am plius est. æthera enim implet, & aquam, quæ aeres non sunt, & aere continent. Opacam etia lumen ambit Lunam, terramq;, & nubes ope rit. & intra eas non raro penetrat. Quid ergo, fine fit in aere lumen, fine fit in lumine aer, dicendum ne erit,aerem uideri ? Per se quidem. cerni non uidetur, quoniam dum fine lumine est, non uidetur. si uidetur illuminatus, non per se, sed uidebitur per lumen. Si uisilis per se effet, cerneretur, sicuti lux, etiam in obscuro. Anuero aer, sicuti color est qui in tenebris non cernitur, cernitur in lumine? Et ed devoluetur questio hæc, ut iuxta Stratonis. physici sententiam dicatur, aerem, & aquam, & terram natura esse alba, quia simplicia sint corpora? & ut colorata funt cernantut, quamuis non nisi illuminata? At alba que teuera funt, quamuis non in tenebris, in obscuro tamen visuntur, colores alij non uisuntur. Aer & aqua, si alba essent, in obscuro cernerentur. At non cermuntur. Non funt ergo alba. Si non alba funt reuera, num saltem album sit eorum. olor χρωμα, ueluti color? Si ita esset in eis albedo, ueluti color, eandem cum lumine haberet proportionem. At lumen, & conspici uidetur, & in causa esse, ut alia conspiciantur. Albedo hæc, neg; conspicitut in diaphanis, neg; in causa est, cur uel ipla diaphana, uel alia per ipsa conspiciatur. Non ergo albedo, in diaphanis, uel color est, uel tamquá color. Cum ergo aer coloré non habeat, neq; lucidum corpus sit, nec tenebrosum, nó uidetur posse per se uideri, neq; elle uililis. An uerò, eodé modo alia diaphana non sunt per se uisilia? Sane æther, nequaqua est cospicuus. Sed huius rei, duplex potest esse ratio. quia scilicet, & procul esta nobis; & quia ab aere occulitur. His addatur, ratio tertia quia sit maxime, & ratitatis, & tenuitatis. Quibus, cum minus credatur præditus elle aer, & aer non cernitur, multo minus cernetur æther. Quid ergo illud est, quod oculis clara die in cœlum sublatis, fornicis instar cospici videtur, cœrulei coloris, aer ne ille est, an æther? Cœruleus quidem color, inter nigricantes vti postea apparebit est numerandus. At nigror re vera omnis est ab opaco: in æthere vero nulla est opacitas, vt ab ea cyaneus ille color esse, possit dici. Qui ergo ibi ap paret? An aeris profunditas, eam reddit apparentiam? Ita videtur. vt soilicet in magna distantia, ob multarum sui partium interiectionem, ac mutua subitionem, opacitatis aliquas fumat vices. Hoc enim proprij muneris habet aer, vt longo sui internallo res etiam coloratas, & bene visiles, & in claro lumine obtegat, sano etiam atq; acuto visui. vt ille nempe minime cernantur, & iple appareat vmbrosior. Hæc vtraq; opaci corporis funt propria, non auté diaphani. Partes ergo aeris multæ, quamuis omnes, lumine æquè collustrentut, inter obiectum, & visum interpositæ, veluti densitatem quandam induunt: Atq; ideo in perspicuo corpore contra sui naturam, opacitate ali quá efficientes cœruleum illum, vel cyaneum colorem representant. Cut autem in fornicis modum visitur? Quia circumquaq; ab æquali internallo, oculos nostros incurrunt quasi in centrum, partes illæ aeris omnes, opacitatem eam referentes. Hanc ob causam opacitatem in aere efformari, ob partium videlicet multiplicatione & subitionem testimonio sunt diaphana omnia, quæ nobis sunt præ manibus. Na si quis duo, vel vitra, vel crystalla, vnum al teri superponat, opaciora efficierur ambo. Luminis enim penetrationi, ac pertrálitioni precludunt viam, magis quam prius. quando vna tantum erant. Si tertia vel quarta adiunges, opacantur etiam magis. Et quanto plura superpolueris, tanto effeceris opaciora. ita vt tadom,& lumini negent transitum,& visui,& co: lori. Omnium ergo diaphanorum, eadé hac in re est natura, vt partium multiplicatione ac subitione, opacitatem vel sentiant, vel efficiant. Nam maria quoq; idem patiuntur, si vera, vrinatores vnionum, in orbe nouo referunt: Solis radios, non nisi, ad certam profun ditatem, fundum illustrare. Vbi altius sit mare, nó illuminari. Quin statim aqua, in vitreo vale paruo, lumini ac visui dat transitum liberiorem, quam si maius vas fuerit. In lacubus quoq; ac fluminibus, etiamsi limpidissima sit aqua, minus, quæ funt in fundo visu percipimus, si altajquam si breuior alicubi fuerit aqua eadem. Magno ergo interuallo, limpidissima diaphana vel opacitatis rationé subeunt, vel reapse redduntur opaca. Ita vt & visum reru adimant,& lumini transitum præcludant. An: vero æther, & iple sit huius modi, nec negauerim, nec affirmauerim. Tam enim a nobis procul positus est, ve visus noster, eò non pertingar. Satis illud costat, stellarum luces,a nobis per tenebras etiam cerni, & lumina Veneris & Lunæ, viq; ad terram peruenire; aere lu mine solis apud nos vacuo. An vero, eadem ætheris, vel profunditas, vel opacatio, luces stellarum infra sextam magnitudinem, nobis occultet, in incerto est. Nulla enim orbium, (fi orbes funt) opacitas fui dat fenfum. Vel etiam potius aeris est ea opacitas, quæ nobis visum stellarum æstate adimit, quæ hyeme,no Ctibus ferenis, infinitæ fere numero viluntur? Vel vaporum id vitium est, qui aerem implét, & visur nostro se se opponunt . hieme vero liberum aeré relinquunt, cum nulli ob pororu, terræ frigore constipationem, attolluntur. Quid ergo concludendum? Omnia ne diaphanasfunt inuifilia? an vero vifilia? Et fi vifilia lunt,per le ne, an per accidens lunt vililia? An vero pars corum visibilis est? pars alia inuisibilis? Omnia quidem in tenebris, in obfcuro,in vmbra denfiore,inuifilia funt,In vmbra vero clariore ac lumine, visilis est eorum pars, vitta atque crystalla. Idque quia solilida funt , foliditas autem omnis est a terra . 🐇 Terra autem omnis colorata? Pars vero alia innifilisæther, & aer, luce carentes. Aqua veto, inter duo illa & duo hæc, medium quoddam videtur esse. Inuisilis videretur esse, nisi fundum cui supernatant mare, lacus, flumina, subesset. Ex cuius repercussu, indicaret, ibi aquam esse. Visilis vero etiam videtur aqua esse, quoniam vrinantes, & infra se fundum verlus : & lupra le verlus aeré, vident aquá.Quod & nos pueri, lumus experti læpe .

Sed & nocte obscura, aqua videtur conspici, vbi remi, & temo nauis eam secant. Innumeras enim veluti stellulas lucentes excitant per aquam, & in superficie, & sub ea cursicantes, & salientes. perq; eas, & circa eas aque conspicitur, commota. At hæ non indicant aquam per se visilem esse. Non enim nist luciditatis illius appolitu, ac comparatione videtur cerni. Per accidens ergo cernitur. Per leetiam cerni videtur, ea que urinantibus superstat. Cernitur enim, non contra opacum, ut inferior contra fundum, sed contra diaphanum aera, eumq; illuminatum . Et guttæ im-🤇 brium, contra partem aeris serenam per se uisuntur. Est ergo aqua, & per se uisilis, & per accidens. Vitra, & crystalla, quia cum duritie ac densitate, opacitate quadam sint induta, per se uisilia sunt. Aer autem & æther, tur peul in dubio adhuc funt, an omnino uifilia funt. & per acci De aere quidem ita uidetur statuendum. dens. Quia propè nos politus cerni ac discerni non

uidetur,

videtur, eum per se elle inuisibilem . Et si in fornice illa cœrulea cerni, dicatur procul po sita, non nisi procul cerni dicetur. Idq; per accidens, quando non locis omnibus conspicitur. Non est autem mirum, aerem atq; alia diaphana, ab opacitate libera, non cerni. Sensio enim nili rerum a sentiente diuersarum est. Aer vero diaphanus est, & cornea oculi diaphana. humores eius tres, aqueus, crystallinus, & vitreus diaphani omnes funt; eiuldemq; cuta aqua, crystallo, vitro, & naturæ & diaphanitatis. Non ergo, quæ intra sunt, ea quæ extra sunt, sibi similia, sentient, nisi hæc diversitatem aliquam aquirant.

De æthere vero nihil dixerimus. Altitudi-"ne enim sua, & sensum fugit, & iudicium. Spizitus enim, per quem anima videt, æthereus & iple est, & ideo diaphanus. simile ergo sibi non sentiet. & nisi astra luce sua se proderent, sensus, nihil ibi esse, cognosceret. Diaphana ergo sui natura, inuisilia sunt, ea nimirum quæ funt rariora. Quæ vero densiora funt, vt aqua & aquea, sunt quidem visilia, quia visus & ea denlitate refrangitur, & opacitatis aliquid in se habent. Illud questioni aeris adda Aercolo mus. Quando in lumine tingitur coloribus, ratus an viridi, rubeo, croceo, alijs, visilis ne tunc ipse fit? an colores tantum in eo viluntur? Si colores tantum, iple licuti erat lui natura , inuililis remanet. Si per colores ipse quoq; visitur, non per se, sed per eos videbitur. atq; ideo per accidens cernetur. Species autem, rerum obiectarum ques visies quidem, sed intétionales vocant, si in aere sunt, & non forte in lumine, visiles illa quidem, sed per eas aer, nequaquam cernitur. Et si cerneretur, per accidens cerneretur,quando non fuis,fed illarum vitibus conspiceretur. At vero, non in aere illæ sunt, sed in lumine, in cognata, scilicet re potius, quàm in aliena. Colores enim omnes lucis sunt progenies, sicuti & lumen. A cognata ergo re, facillime excitantur. In eamq; insiliunt lætæ,vti per eam visantur. Ab eaq; læ tanter recipiuntur, vt non torpeant, led luum munus obeant, visioniq; se se exponant. Et si quis eas in aere esse dicat, non quidem id negabimus nos, sed aiemus per accidens eas ibi esse: quia in aere lumen sit, vel aer in lumine. In quo lumine iplæ funt primo. Idq; indicio patefieri, quia in aere si lumen absit, non videantur. si adsit illico, adsunt & ille, ipsiq; miscentur, vt & propè, & quadam tenus pro-

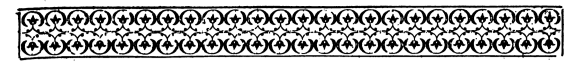
Species

in acre.

cul conspicianrur. Quid vero in causa est, vt & vitra,& crystalla,& aqua,quasi specula quædam essent, speciem visilem referant ac reflectant. Corydon enim ille, Nuper se in litore viderat, dum placidum ventis staret, mare. Neque id solum, sed eas species reddunt viciniores; quamuis de longe veniant. Quales etiam, stellarum species faciunt, dum eas nobis prope politas oftentent. Id quidem inde fieri credam, quòd reflexio ea, non ab iplo diaphano per se fiat, quamuis illuminato. Sed quoniam ab opaco, quod aquæ subest, quodq; speciei illi, sicuti & lumini, non dat in se tran fitum, speciem, sicuti & lumen a se reijciat. Illa reiecta, a reijciente refugit, ex eo tamen non exit. Atq; ita in sublimi suspensam le se often tat. Idq; clarissime apparet in pelui aqua ple no. Nam species quæ in fundo ab opaco redditur, sublimior visitur,& ferè in superficie. Stellarum autem species vicina eadem ratione apparet, quia in tenebris, que opacitatis ter reæ funt proles, a terra reflexa fistitur, ac vicina visitur. Idem, eadem ratione sit in vitris, atq; crystallis, quæ quamquam diaphana sui natura sint, opacitate tamen vti ostendimus non carent. A qua species relata ad superficiem diaphani, quod in eis est aduolar, ibiq; se se ostentat. Que res & in speculis, ea ipsa ratione euenit. Composita enim sunt, ex diapha no atq; opaco. Ab hoc species resilit, in illo apparet. Que siin aere, eodem pacto dum est in lumine, oculis occurrit, a partium mulriplicatione, quæ densitaté & opacitatem indu cunt reiecta, in lumine quod in aere est, se se oftendit. In quo lumine & in speculis, & in vi tris,& in crystallis, & in aqua, quasi in suo soho læta sedet. eo abeunte, tristis emoritur. Concludamus, diaphana corpora, ethera, aeré, Concluaquam, aquea (ui natura esse media, inter luci- sio. da & opaca. Vtrorumq; horum proles, lumen & tenebras, eque recipere. Et que ab his, vel proueniunt, vel pendent omnia. Æthera & aerem non esse per se visilia. Aquea crystalla & vitra per se esse visilia, nó quatenus diaphana, sed quatenus opacitatis cuiusdam sunt par zicipia. A quam vero & per se inuisilem, qua' est diaphana. & per se visilem qua opacitatem includit. Quatuor hec, aerem minus, aquam magis, crystalla etiam magis, vitra quoque magis,multitudine partium atque earundem subitione opacescere. Eaq; opacitate,& colores,& species in lumine edere, atq; ostentare:

FINIS SECUNDI LIBRI.

FR A N-



## FRANCISCI PATRICII PANAVGIAE

R.ADIIS.



I quis in solis candorem illum, quem lucem appellamus oculos intédat, luçem aliam ueluti secundam ex ea conspiciet emicare. Alia inquă a sole, ac solis luce, quasi propaginem. Quæ ab

ea quidem oritur, ab ea tamen non diuellitur. Inde quidem diffunditur, inde tamen non effunditur. Radici namq; sue ac matri semper hæret. Germina, ramosq; a radice propagat. Qui ab ea, & ortum habent, & propagantur, & nutriuntur, & augentur, & conservantur, Lux illa prima candidissima est. Candida est, & secunda hæc. Similis quidem primæ: a pri ma tamen dissimilis. Candore enim & fulgore, gradu est inferiore. Omne enim producens, præstantius est producto. Productum tamen semper simile est producenti. Prima illa lux unica est, & una, & in orbem acta. Secunda hæc multiplex, in ramos quasi & lineas innumerabiles dissita. Et illas quidem non longas tantum, sed & latiusculas, & in acutum abountes, & in conum desinentes. Easq; non nisi ortu iunclas, in progressu uero, interuallo distantes, minore quidem primò, deinde maiore. Atque hoc in causa suit, ut optici:Radium, lineam esse luminosam deffinierint. fiue radium esse, illuminationem per lineam: rectam. Radios namq; Latini nominarunt a quos Græci dixere anfivas. & radiationem, linearum talium extensionem & proiection pem ακ]ινοβολίαν. Cognouerunt enim & hi &illi, quamuis multi philosophantium non distinxerint, quod pater oculis, radios longerem aliam esse a lumine. Vt pote, ubi esset radius,ibi necessario esse & lumen . Non tamen conuerti, ut vbi lumen sit, ibi etiam esse radium. Inter enim radiorum interualla illa quæ diximus, radij non funt, lumen tamen ea replet omnia, & tota. Et radius quidem est lux secunda, a prima luce exiliens in rectum & in acutum. In rectum inquam & in acutum, sed non in lineam, ut optici. verum in pyramidem seu conum. Ita ut nostra senten tia, Radius sit, fulgor a luce in conum promi. Radius cans. & quasi lux secunda, a prima in eam figu Quid. ram conformata. Lumen autem est lux ter- quid. tia,tum a prima, tum a fecunda emanans non in rectum progrediens, neq; in acutum finies. Circa radios namq; circumuoluitur, & inter radios semper plus distantes, omnem implet locum. Radiorum ergo prius contemplationem aggrediamur.

Radios itaq; si quis nó nouit, aut a lumine differre eos non credit. (quam rem Peripatus, nec animaduertit, nec distinxit) si modo lippis non sit oculis, solem intueatur. & si toturn nequeat, manu aut tabella opposita aspiciat dimidium, profecto conos fulgoris, quos diximus ab eo profluere cospicier recissimos, longissimosque, candidissimos, rutilantissimosque. aliquando a medio etiam flauescen tes; in radice simul iun cos, in progressu sem-

per distantiores.

Similibus radijs stellas quoq; radiare est ne cesse. quoniam noctu, serenog; cœlo, radiationé earum quadam tenus uidemus. Micant enim, & radios a se promunt, quauis breues, & a le non multum digressos. Quod & in Hãmis nostratibus,& ignitis anthracibus perspicimus; si noctu, nec propè, nec procul nimiu, fint a nobis positæ. Stellarum enim instar micant; & quamuis sursum sint flammæ erd, clæ, in orbem tamen quali coactæ apparent ra dijs coronatæ, & stellæ figuram representant. Anthraces quoq; prælettim quádo lensim extinguuntur, si aliquantulum ab eis distemus, in stellam postremo apparent conformari.Sed lucernarum & candelarum euidentiores radios cernet is, longissimos & subtilissimos, si conniuentibus oculis eas aspiciat; ab eis circumquaq; emicare intuebitur. Lucis ergo pgenies radij cuncti funt, quæcumq; lux ea fit, siue solis, siue astrorum, siue nostratium igniū, flamarumq;. A cunctis enim hisce lucibus,

Lui radijemicant, tanquam lucis cuiusq; fons pulcherrimus. Suntq; ipsi lux (ecunda,& cum fua luce prima naturæ eiusdem. Sed quoniam folis radij, supra radios alios omnes lunt euidentissimi, fulgidissimiq; de solaribus radijs sermonem philosophando prosequamur, pro certo habentes, aliarum lucium radios, eiusde esse, non solum cum sua luce, sed cum solaribus etiam naturæ essentiæq; . quod postea patescet. Verum quia lucem omnem, docuimus esse substantiam, de radijs, lucis prole quid dicendum? substantiz ne erunt, an accidentia? an species tantum, & imagines prima lucis, & res vti vocant intentionales? Sunt quidem ra dij lucis primæ imagines & simulacra. non tamen vt species intentionales. Quandoquidem & per se lucent, & lamen emittunt,& formantur, & emicant, & calent, & calefaciunt. Quæ opera intentionalium non sunt, Radij an led realium entium. Negi sunt accidentia. Nulli enimalienz rei accidunt. Neq; a fonte abelle, aut ei adelle iterum querent; Que natura est accidentium. A luce, ac sole disce, dunt nunquam, luci, solig; semper adsunt, Neg; eos lux & fol, non prodere poteft; neg; ipli a fole nó procedere . Accidentia ergo luci ac foli, radij non funt, sicuti nec filij sunt accidentia matri. Et si his accidentia non sunt, cui nam alij subiecto, vr accidentia inhærebunt - cum nulli alij, præter quam productrici luci inhareant? Diaphano ne, quod penetrant quidem & permeant, non tamen in eo, vel sistuntur, vel siguatur. An vero opaco, in quod per diaphanum incidunt? Sane verig; & diaphano & opaco accidere vidétur. quoniam vtrique adfunt aliquado; & ab vtroque etiam aliquando absunt. Sed quoniam in opa cum non incidunt, neque ei accidunt, aut ad id accedunt nisi prius per diaphanum transeant, de eorum in diaphanum accessione Radij in Prius disputemus. Diaphana esse docuimus, diaphana. æthera, aera, aquam, aquea. Radij stellarum, gadijg; solis in æthere semper sunt, æthera continue illustrant, ab æthere exeunt numquam. Ætheri ergo accedunt numquam. Accidunt ergo ei numquam. Radij ergo superi ætheris,& in æthere non funt accidentia. Quod ætheri non sunt, erunt ne aeri? Id videgur . Aer namq; vbi nulli adfunt radij , obfcurus est. Radijs accedentibus, fit luminosus. Radij ergo, quoniam ex aere læpe excunt, aerem quoq; incunt sæpe. sicuti ad cum accedunt, & ab eo recedunt, ita ei erunt acciden tia. Id iplum & in aqua, & in aqueis contingit. His ergo radij erunt accidentia. At qua-lia nam eis erunt accidentia? vt qualitas forte? vt color? quod Peripati pater dixit. Ve-

rum qualitas ita subiecco inditur: color ita ei

infigitur, vt sia subiecto ausetantur, subiectum dent corruptioni. At radiorum abitio ab aere, ab aqua, ab aqueis, aerem, aquam, & aquea non corrumpunt. At qualitas & color corrupto subiecto, & ipsa corrumpuntur.

Radij vero, necipli ab aere, ab aqua, ab aqueis patiuntur quicquam, aut corrumpun. tur, velaccedentes, vel recedentes. Neque ipli aerem, velaguam, vel aquea corrumpunt. Neque hac propria radijs subiecta sunt. Neque radij in his viin proprio sunt subiecto. Non funt ergo radij diaphanorum corporú, aut qualitas, aut color. At neg; sunt gorum qualitas: neque relatio, neque actio, neque palsio, neque tempus, neque locus, neque situs: neque ea habent ipsi: neque ab eis haben tur. Nullo ergo de genere,radij funt diaphanisaccidentia. Verum non hoc forte est in quastione: Num quia alicui accedunt, & ab eo recedunt, sint ei accidentia? Quandoquidem hoc modo, & substantiz ipse primz, ita alicuiaccedunt & recedunt inde . V eluti nos, qui & Dalmatiz, & Gracia, & Alia, & Italia, & Galliz,& Hispaniz aliquando accessimus; & ab eis abscessimus: neque tamen de substan ria, in accidens sumus conuersi. Sed quæren dum fuerit, an radij natura sua & essentia, de accidentium genere sintaliquo? An scilicet vt fint, necesse habeant sustentaculo quoppiam, ac fulcimento cui innitantur, & in co ita hæreant,vt eo lubtracto ipli pereant, & in mihilum abeant.

Si res hæc recte perpendatur, non videntur zadij fubiecto vllo egere vt confistant, aut existant. Namq; si vllo egerent, cognato sibi potius, quàm alieno egerent. Et si hoc egerent, aereo, aqueoue non egerent. Cur ergo & in aera descendunt,& in aquam, in non propria scilicet subiecta ? Si æthere solo proprio sustinentur, his alijs non proprijs sustineri nequeunt. His ergo alijs vt fint, nequaquam indigent. Si ergo neque his egent vt fint, neq; eis sustinentur, & in his tamen sunt quotidie, nulla eorum ope in eis sunt. sed per se sunt in eis, & suis viribus in eis consistunt. Ergo aer, & aqua, aquea, radiorum non funt subiectum. Radij ergo & subiecto carent, & subiecto nullo indigent. Per se ergo stant, & per se sunt, & per se procul a luce, a soleque existunt. & per se consistunt; & potius aer, aqua, aquea illis adsunt, & ab eis ablunt, & lunt radijs accidentia verius, quam radij, aut accidentia ipsis sint, aut per se sint accidentia. Nullo igitur modo radij sunt accidentia. Quid ergo, substantiæ ne erunt? Si subiecto non egent, vt lint, & per le lubstant & extant, & existunt, cui dubium eos substantias esse ?

ΛL

#### FRANCISCI PATRICII,

- At cuius modi substantia? materia ne? an vero forma? an ex his composita vtrisq;? Composita substantia si essent, materiam haberent. Eamq; vel sibi propriam, vel cum alijs communem. At propriam nullam habent. neg; vllam cum alijs communem. Permeat namq; eum æthera, quo Venus, & Mercurius, & Luna regnant: eorum tamen nullis immanent. Nam per iplos in aera traleunt sub luna proxime politum, seu is siccus & calidus sit, seu calidus & humidus. Neg; tamen in eis restitant. Inde in mediam aeris regionem perveniunt, non tamen in eo remanent. Ad infimum descendunt, neque ibi mansionem faciunt. Sed ex eo in aquas, in flumina in lacus, atq; in maria incidunt, caque omnia, sicuti & supera transuerberant. & vt in superis, ita in inferis non permanent. Si solida corpora, crystalla, vitra, similiaq; inuadunt, codem quo alia modo permeant. neque tamen ea pro materia fibi deligunt . De tot ergo materijs, solidis, fluidis, liquidis, tenuibus, nullam sibi propriam faciunt, nulli communi infistunt. Materiam ergo nullam habent. Neg. ipli, harum, rei vlli materia fiunt. Neq; ergo compoliti ex materia & forma sunt. Neque materia ipsi sunt, rei vlli. Ergo neq; materia sunt, neq; compositum. & substantia tamen funt. Quid ergo, forma ne sola erunt? At fi forma fola funt, corpus nequaquam fuering neque substantia vlla talis, qualia sunt corpora. At rursus alio modo radij esse videntur corpora. Longienim funt & lati, & pyramis, & conus. Ergo trine sunt dimensi. Corpus ergo radij sunt. Flecti quoque dicuntur, & frangi, & resilire, a planis superficiebus. Hæc autem corporum esse proprietates, concedunt omnes. Corpora ergo radij sunt. Sed corpora, non elementalia, nó antitypa. nec quale corpus spacium est. Sed corpora sunt, spacio quidem densiora, ratiora tamen ratissimis, acreo, æthereog; ; foleg; ipfo, fi fol æthereus sit, etiam puriora. si sol lucis suæ sit materia, radij autem fint immateriales prorsus. Sol quoq; motum suum, no nisi tempore peragit: radij vero, per hemispherium totum mométo porriguntur. At quo modo corpora sunt, si momento peruolant; motus autem corporum omnium fit in tempore? Quo modo etiam corpora lunt, li æthera, li aerem, li aquá, fi aquea penetrant? An ergo corporum dabizur penetratio? Non dabitur, crassis & elemen talibus, neque force æthereis; neque eis dabitur motus momentaneus, sed excellentioribus, cur non dentur, & momentaneus, & pene tratio? Quamuis mens priscis, decantatisq; dogmatibus imbuta, non videatur id posse capere. Radij ergo, quia trinè sunt dimensi,

corpora equidem sunt. Quia vero & corpora penetrant densa, & id momento peragant, incorporei sunt; materia prorsus omni caren tes. Carentes etiam motu, quando momentum, motus dici nequeat. Radij ergo, & corpora, & incorporei sunt, & substantiæ, & formæ simplices, non quales physicæ, materia vt sint egentes. Neque formæ, quales diuinæ, penitus incorporeæ & immensæ. Sed mediæ inter verasq; . Cum physicis, quatenus corpora sunt communicantes, & cum diuinis, quatenus funt immateriatæ. Formæ inquam radij sunt & corpora simul, nulla materia indigentes,a se & in se substantes, & se se iplas sustinentes, a fonte tamen suo non discedentes. Quid ergostertium quoddam entium genus, nunc in lucem prodit, veteribus ignotum? Quis vero id vetabit, si per naturam rei ipsius conceditur, quod veteres, vel non viderunt; vel viderunt negligenter? Ita autem se se rem habere, tum essentia radiorum, tum vires, tum actiones etiam oftendunt. Actiones ergo ra diorum, proprietatesq; singulas denuo perpédamus. vt colligere possimus, eos vel neutru esse, vel verumq;. Quales enim entium singulorum funt actiones, tales quoq; corum vires sunt, per quas actiones suas edunt. & quales vires cuiusq; funt tales quoq; essentias, ex qui bus vires oriuntur, & quibus hærent, necesse est esse. Hoc itaq; agamus primo.

Dixere, veterum, recentiumq; non pauci, a quoliber solis puncto radios profilire. Si radij,linez tantum lint, rectissime dictum esto. A punctis enim lineæ trahuntur. Si vero radij, lati etiam sunt, quomodo prosilient a pun cto? Sin vero profundi etiam sint, multo minus profilienta puncto. Cur non a tota lucis latitudine dicuntur emicare? Cur non etiam a lucis profunditate? Si de lunæ radijs quæstio poneretur, que no tota est lux, & quæ partibus quibusdam lucet, alijs est obscura, locu forte haberet dubitatio. Sed quoniam in sole lux tota vniformis est, a tota potius solis su perficie emicabunt, quam a punctis. Non quidem ab vna cuncti parte, sed a pximis quisq; tanta, quantus iple latitudine prima fua est. Ita vt qui radij, ambitum folis veluti coronăt, ab ipsius ambitus partibus promanent.

Hec ergo prima esto radior u actio, ve a solis tota superficie pmicent. Secunda, ve a toto solis profundo emergant. Dictum est namque, intus quoq;, solis corpus totu esse luce. Lucis auté naturale ac necessariu munus est, radios emittere. Ab vniuersis ergo solis partibus, par ticulisq; radios emanare, tu externis, tu internis est necesse. Quod in nostris slamis etia videm? q tote, intus, & extra, lux existut. Nec vla earu exterior pars est, q interiore, vel lucere

impediat

impediat, vel radios suos mittere non sinat, quamuis fumidæ aliquado visantur, & carum medium lycithus teneat. At in sole, nec fumus, nec lycithus est vllus. Emanant autem ab omnibus solis partibus radipin tractus lon gissimos, ita tamen vt a sole numquam diuellantur. Neque vllum est temporis mométum quo non emanent. Neq; enim noctu,neq; in eclipsibus non emicant. In æthere solis radij numquam non fulgent. In aere fulgere numquá cessar qui a terræ vmbra, vel a nubibus sit liber. Itaq; in eis nulla est radiorum notia, emanatio. nulla noua propagatio. In inferiore autem aere,& terram ambiente, tenebrisq; terræ, aut nubium vmbris delitescentes, illico ac fol ex tenebris, aut vmbra se se exerit, emicant radij, mometo locumo; prius obumbratum illuminant,& quali fui multipli catione, atq; amplificatione gaudentes qua qua versus se se estundunt, eiusq; estubonis finem nullum videntur facere: & veluti lasciuientes sisti nesciunt. Quo sit, vt vel hemisphærium totum,vel eius partem aliquá prius obscuram, sua in omnes partes diffusione, impleant momento. & per eas quali victores,ex fententia discurrunt saliuntq;, omniaq; momento penetrant. Nullam in partem magis, quam in aliam inclinant, in nullam torquentur. sed rectissimarum ad instar linearum re-&iffime procedunt. Alij in circulum circa lolem, lucem eius coronantes, ab eog; profuß in conum desinunt. At cur non omnes vellongitudine, vel latitudine sunt æquales, quando ab eadem luce, & zque in omnibus partibus vigente, prodeunt?

Curitidem ij, qui in ambitu, solem corona cingunt, conspiciuntur? Qui autem recta vi-sum nostrum feriunt, non visuntur?

Cur radij

inequales

fint?

Secundæhuius rei, causa in promptu est. Quia luce sua nimia, spiritus visiui lucem obruunt, ita, vt etiam non ratò lædant. vnde fa-&nm prouerbium. Excedens sensibile, sensum corrumpit. Prior illa difficilior quæstio; nisi dicatur, id non esse radiorum vitium; sed fieri aeris obscuritate aliqua intercedente, vel visionis nostræ debilitate. dum scilicet solem intuetur, candore illius hebetatur. Vt resumamus. Radij solis e luce sua semper emicant, tamquá luces aliæ prioris filiæ, eæq; innumeræ,& candidiffimæ semperq; æthera atque aera, víque ad impedimenta opaca, repletos tenenti. Opacitate vel lunz, vel nubium, vel terre ammota, illico, momento temporis vique ad terram illi poriguntur.

Quid vsq; ad terram dico? Si terra perspicua esset, vniuersam eam, vt vitrum transuerberarent. Sed qui in eam non incidunt per aera, e lateribus terræ positum, ad cælos vsque

oppositos protenduntur. Stellarum vero ob longinquitatem, ignium ob imbecillitatem radij non tam longe porriguntur. præter eos, quos Venus ac Luna iaciunt. Astrorum reliquorum, atq; ignium, pro magnitudine, fulgotis copiam oftentant. Hinc lucium vires variæ,& procul magis,& procul minus radios proijciunt. Vnde facta sunt opticis axiomata. Radios si a debili luce emicent, debiles & ipsos esse. & tantum eos progredi, quantum lucis suz vires iacere possint. Et quanto lux maior fuerit, & pro materia, ac copia validior, tanto radios longius disfundi, & ranto amplius illuminare. Tum etiam. Quanto, siderum,& ignium radij longius,se se propagant, tanto debiliores reddi: ita vt tandem vel in nitorem, vel in vmbrationem finiant. Debilitati, in diaphano interminato, terminentur. Hoc præterea radij admirabile habent, vt immota luce, vnde emicant, & ipsi immoti permanent loco eodem. A quo nulla, vel propria, vel aliena vi, vel pelluntur, vel depelluntur. Nec loco opus habent vllo, neque ipfi res inde pellunt,aut loco dimouent, neque ipíi a rebus loco dimouentur. Mota vero luce, ipsi vel cam sequuntur, vel ab ea trahuntur. Ab. eunte luce, abeunt & ipsi. Idq; momento. Moto diaphano, quod permeauerant, non sequuntur. Moto etiam opaco illuminato, in loco perstant. In quodcumq; diaphanum inciderint, siue tenue vt aer, siue fluidu vt aqua; fiue solidum vt crystallum, momento codem, penetrant, illuminant, permeant, implent. At id varijs modis. Nam si in rarum & vniforme incidant diaphanum, qualis æther eft & aer,liberi, vniformesq; & penetrant & permeant & in conos innumerabiles diffunduntur,&ad omnia diaphani puncta tum feruntur, tum latitudine ac longitudine sua, ea cun &a occupant: le leq; in lingulis explicant, vt in omnibus cerni possint; non aliter ac slammæ in vniuerlo, perque vniuerlum aerem cospiciuntur. Si vero in densius diaphanum, qualis aqua est incidant, debiliores fieri viden tur. Quod & ex altis nanium puppibus spe-Catur. obscuriores nempe fieri, quo subeunt profundius. & testantur vrinates ad fundum maris eos non vbiq; pertingere. Si vero in crystalla incidant, si crassa sint, vix videntur ea permeare. Sin autem in vitra hæc serratilia,quæ non admodum fint vniformia, pro va ria corum densitate, aut raritate varias etiam suas luces, per ea transfundunt. Quocunque vero ferantur, non nisi recti, rectaq; feruntur, & iter suum pertendere non cessant. Et quo usque recta ipsa diaphana subire possunt, motum suum non sistunt, donec in obiectum incidant, quod subire nequeant, & in quo vel frangan-

#### FRANCISCI PATRICII,

frangantur, sparganturque id quasi horrentes refugiant, & ab eo resiliant. Hæc autem opaca corpora funt quæ diximus, luna, nubes, terra, terreaque . Lunam quidem, & terrea non penetrant, nec permeant. Nubem vero si rara sit penetrant: si rarissima etiam permeant. Sed per eam partesque eius minutissimas, in particulas, & ipsi fracti, languidiusculi tranfeunt, & minus efficaces, minusq; fulgentes. candore tamen suo, nubem candidam efficiunt. Densiorem autem nubem, & quæ iam aquescit, desuper penetrat, albamq; reddunt: media vero, inferiorq;, nigra permanet,& in pluuias soluitur. Quod bis nobis contigit videre, in Cypri monte altissimo quem incolæ Trogodon appellant. & in Tarraconensi, in monte, quem vocant Serratum. Itaq; nubem radij subeuntes, sicuti ipsi fulgore suum illi communicant, ita vicissim ipsi opacitatis fuz induialiquid videntur, eaq; infici, atque fædari. Indequin nubibus, & iris fit; & iplæ varijs coloribus colorantur. & dum id agunt, & patiuntur, fiuntque a se alij,& ex æquo cum opacis tum agere tum pati, colorem quem nu bibus indunt induere, sumereq; ipsi ab eis vi+ dentur, & alijs colorari ipli vifuntur, tum nubium coloribus, tum eriam noftratibus , tum in opacis,tum in diaphanis corporibus. 🗀 🗀

Sæpe namq; si diaphana sint colore infe-Ca, vt vitra, tadij ea pertranscuntes, eosdem colores, præter vnum nigram secum ferunt. puniceum, viridem, croceum, rubeum, aliosque. quia lucis sunt progenies. Nigrum vero respuunt, atq; horrent, quia luci contrariæ opacitatis est proles. Eos vero quos ferunt, in diaphano oftentant; in opaco vero quod feriunt, non oftentant.

stinctissimi apparere. Sed quis credat, rem incorpoream hanc, & corporeis nubibus imbus, & calore, suis locis exactius, nunc passio-An radij nes hasce peragamus. Eas veteres, & neotefrangatur rici omnes tum philosophi, tum optici ra-& resiliat. dijs accidere & cognouerunt & sunt fassi. Re-

Sed magno miraculo nobis illudere habent volupe. vt scilicet a sonte procul digressi in diaphano lasciuientes, inter se confundi videri volunt. & iterum in opaco, di+ milceri, & corporeas qualitates etiam præter colores, alias secum vehere? Calorem nempe, & corporum passiones pati, & slecti & frangi, & resilire, & quasi retro agi. Sed de coloricentior vero quidam de Peripato, ea omnia negatiit. Rationem addidit, quia hæc, corporum passiones sunt. radij vero, seu lumen vt iple loquitur, ( differentiam hanc quoque ignorans) corpora non funt. Non possunt ergo ipli, vel moueri, vel percutere, vel flecti, vel frangi, vel refilire. Sed id apparet tantum,

dum per hos actus, nouum lumen momento generatur, vel a lucido corpore, vel ab illuminato alio. Sed ratio hæc omnis tollitur, quia ostensum est iam a nobis, radios corpora esse conica,incorporea tamen & corporea simul. Itaque quatenus corpora sunt, corporum passiones patieos, non est mirum. Quatenus vero incorporei funt, id quod, vel agunt, vel patiuntur, momento id vel agere, vel pati. Dicimus igitur, ficuti corpora dura, vi aliqua impulsa, si in corpora alia incidant quæ nec loco suo amouent, nec sibi in eis locum faciunt, vi eadem retro aguntur, ac refiliunt, vel integra, vel fracta. ita quoq; radijs accidere. Si vero illa percussione sua, loco priore dimo ueant percussa, sibique locum ibi inueniant, motu inflexo eum occupant. Radij vero quia incorporea corpora funt, & vi nulla, vel propria impelluntur, vel aliena; neque loco vllo opus habent, neque corpora ipsi percutiunt, neque a corporibus percutiuntur ipsi neque ab vllo remouentur loco; neque alia locis suis dimouent: attamen & franguntur, & flectuntur, & a loco refiliunt, corpore locato minime dimoto. Id autem, vt plenè, & pla nè intelligatur, ita distinguamus.

Omnis lux, in se lucet, & a se relucet. Aluce & lucido, relucent radij: A radijs lumen; A lumine splendor. A splendore nitor, vt paulo post docebitur. Relucentia hæo omnis, per emissionem sui fulgoris fit. Ideo a luce relucent radij. Radij vero, ad locum nullum, quem lux recta non aspiciat, relucont. Recti enim ipli sunt, rectà tendunt, re-&à diffunduntur. Atque ita dum diffunduntur, in locum rectà luci oppositum, necessariò incurrunt; qui sit, vel diaphanus, vel semidiaphanus, vel opacus. Semidiaphana nuncappellamus, diaphana densiora, ve aquam & aquea. Si radij per diaphana verè, zethera ant aerem feruntur, integri feruntur, vni, continui, validiq;, vno, ac simplici rectoque itinere, & læti & exultantes totum permeant, to+ tumq; lumine, quousque licet implent. Licer autem donec vel in semidiaphanum incurrant, vel in opacum. Eò quidem vsque vnus, idemque conus rectus, quisque permaner. Semidiaphanum vero contingen tes, partim flecti, partim frangi uisuntur. Vtroque modo, ex una linea, ut nunc ita loquamur, duz aut etiam plures fiunt. Flecti quidem uidentur ea parte, qua semidiaphanum subeunt, uel totum, uel si sit profundius, quadam tenus. Ea enim radij pars, quæ aquam subijt, ueluti tenuis, inflexa relucer. Id optici perperam frangi, & refrangi appellauere. Non enim unus in duos frangitur, sed inflectitur in duos. Pars uero superior.

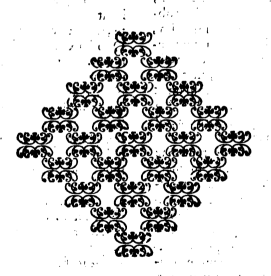
guz aquam non subijt, ab eius superficie fran gitur ita, si fuerit placida, vt resiliat etiam. Quod nos & alta maria nauigantes, & in Venetis canalibus, & in riuis & fluminibus obfernauimus. Si vero radij in opaca incidunt corpora, nulla sui parte, videntur ea subire posse, nullamq; reflexionis speciem præbere, sed ab ea tantummodo retraguntur. Idque duobus modis pro superficiei ratione. Que yel terla est necessario, vel scabra. Si terla sit, qualia sæpe marmora, metallag; arte ex-, polita apparent, radios incidentes frangit. fracta pars resilie, & alibi relucer in se integranon mious, quam ab aque placida superficie, a crystallis, a vitris, atque a speculis, & a talibus ad talia delata telucendi finem face-, re nescit. Sin vero opaci superficies glabra, non sit, in eam incidentes radij, non iam in: segundam vnam , sed in multas franguntur, partes. Quæsingulæ, ea fractione, langui-, diores facta, nec tam procul resiliunt, nec tam fulgidæ relucent. Et præterea inter le cófundi variè videntur. quad fæpe, aterra, 2pratis herbidis, a muris, a tegulis fieri spectamus; easq; imminui sensim & deficere videmus tandem. Est & alia maioris, & minoris relucentiæ & resilitionis causa. Quòd scilicet radij si perpendiculares cadant, ad angulos rectos resiliunt. Si verò veniunt accliues, in obliquos abeunt. ita vt si acuti adeunt, acuti etiam discedunt. Si vero accedant obzust, obtusi recedunt quoque. Summatim; ad quales angulos superficiem feriunt quamcumque, ad eosdem angulos etiam resugiunt. Er vndecumque refiliunt, in circulum ad eos angulos ld faciunt; quoniam & ipsi conicam habent formam . Ad hæc illa quoque distinguamus. Opaca corpora, ad. quæ radij accedunt, diaphanis denlis, denliora esse. Ideo cum nullam radij partem in se admittant, tota eorum vis in illius luperficie viuidior servatur, quam si radiorum pars, semidiaphanum subeat, pars in superficie maneat. Tunc enim in duo diuisi, prouerbib illi locum dant: Virtus vnita, fortior est diuisa. Atque hinc fine dubio fit, vt quæ pars subijt, debilior ea subitione sacta, sensim clanguelcat, & longius progressa, etiam euanelcat. Quæ vero in superficie mansit, similiter dimidia facta, quarto gradu, languidior ijs est, duabus, quæ in opacum incidunt & resiliant. Vtraque enim cum in se sit integra, quadruplices simul sunt, ad dimidiam illam, quæ in semidiaphani superficie remansit. Quod si aquæ fundum propesit, radius subiens,ab eo repercussus quali a speculo lamina subtensa, cum superiore parte veluti vnitus & fortior quam prius factus, tamquam a spe-

culo & reslit, & relucer. Ex qua duplicationis ratione facile est colligere, radios in le resilientes in perpendiculum, esticacissimos rum fulgore, rum calore esse. Proxime, qui acutiores angulos formant, quoniam vnitiores funt. Tertio qui minus acutos. Quarto qui minus obtusos. Quinto qui obtusiores. Sexto tandem qui obtutissimos, quos ita debilitari aspicimus vt inualidissimi reddantur. Et quo magis ab incidentiæ loco abeunt, tanto sentiuntur, & relucere minus, & minus. çalere. ac tandem qui post hos sunt, in vmbrationem & refrigerationem desinunt. Sed, dum existunt, quanticumque sint, aut relucendo, autabeundo fiant, agere tamen suo ingenio, le le amplificando non desistunt donec tandem pereant. Addamus & hoc. Radios a quacunque re, quocumq; versus resilire .- A luce, a lucidis, a se ipsis, a diaphenis, a semidiaphanis, & ab opacis; sine ea subeant, siue in superficie maneant. robustiores, ratione duplici esse. Contraria duplici minus robustos. vnione scilicet & copia: & contrarijs sparsione & inopia. Vniti quidem sunt, a luce proximi. vniuntur autem in causis. & in se refracti, & in transpicuis crystallis,& vitreis aqua plenis vasis.Qua vnione varia, copia ijs accedit maior. & ideo valentiores, & penetrantiores fiunt. Quando vero ab aqua placida, a speculis, a tersis resiliunt, veluti a luce altera, in politia illa existen te, multiplicantur cognatorum accessione. Quod minime fit, si a scabris,& non nitidis re filian. An vero fuerit verius dicere, radios,a re harum nulla, seda seipsis tantum resilire? Nam sicue a lucidi luce prima, promicant ipsi lux secunda in diaphana, & in opaca; & ab ips lumen, tertia lux promanat. & a lumine lox quarta splendor: ita in loco, vt vocant incidentiæ & refractionis, si aliò reluceant, a seiplis relucent, ab obiectis illis diaphanis, semi diaphanis, opacisq; vel scabris, vel politis, adiuti tantum, vt magis, minusve vel frangatur, vel resiliant. Vt autem reluceant, non ab obie Bis, fed a seipsis ac proprijs viribus habent, propria sibi luce secum semper circumlata. Atque ita fieti; vt hæc fractorum radiorum re lucentia, propria eorum sit, & non nona lucis relucentia. Hisce expositis, quot forte ante nos nemo vmquam docuit, radiorum naturam atq; essentiam, ex viribus, ex actionibus passionibusq; proprijs in summaresumamus. Radios omnes, vt & folares , quoniá & longi, & lati, & corpus funt, necesse est corpora esse. Necesse quoq; est eos corpora esse, quoniam colores ferunt ijsq; inficiuntur, & calorem fecum vehunt,& flectuntur,& franguntur,& re filiunt. Nam hæc omnia, corporum funt conditiones.

### FRANCISCI PATRICII, LIB. III.

ditiones. E' contra, momento eos promicare, momento in immensum porrigi; momento se ipsis hemispherium implere totum. Mo mento tot maxima corpora, ætherea, aerea, aquea, liquida, solida, mollia, dura, raraq; densaq; & subire, & penetrare, & permeare, eos rem corpoream non esse, est manifestum. Alia ex parte, nullo eos egere, vel hærere fubiecto, vt existant, & consistant, se se accidens non esse, palam faciuntipsi. Cumq; nulli materiæ coniungantur, nullique innitantur, vt esse queant, eos, ex eo genere formarum non este, que vt fint, materia egent sustentante, liquidò patet. Si forma sunt, quæ materia non indiget, non sunt ex materia & forma compositi. Ergo forma erunt sola, per se stans, per se existens, se se sustinens; & substantia, elementalibus longe præstantior. Rursus, quoniam,& a luce oriuntur, & a luce pendent, luci hærent, luce egent vt fint, formæ & substantiæ funt, minus præstantes quam dinina. Que a con poreo nullo, vel ortum habent, vel salutem; Mediæ ergo formæ radij funt inter naturales & diuinas. Et cum formæ fint etiam corpora font. Sed corpora elementalibus diviniofa. & talia, quale corpus ferè est spacium . per quod primo effuli, & diffuli lunt. Trine quis dem dimensi, sed antitypia, & antetesi & obsistentia nulla præditi. Neg; enim ipsi vilo opaco corpori resistunt: neque eis diaphana corpora vila oblistunt. Omnia hæc ipsi penetrant, & permeant. & ab his omnibus, ipsi quoq; & penetrantur, & permeantur. Neq; tamen hæc mutua corporum penetrario, impossibile creat vilum, aut inconveniens; quod sequi elementalia simpliciter corporaest vereribus demonstratum. De his diuinioribus corporibus, neque sunt locuri, neque ipsorum rationes, in his locum habent: vilum .

### FINIS TERTII LIBRI.



FRAN



## FRANCISCI PATRICII PANAVGIAE

LIBER QVARTVS



#### DE LVMINE.



VMEN DEI Opt. Max. ad res proxime condendas, viuificandas, alendas, fouendas, & per ficiendas, maximum atque optimum instrumentum, nullis penè philosophis be

me cognitum: mentem nostram philosophandi auidam, quò, & qua ducat methodo, perpendamus. Ipsumque ad sui ipsius indagationem nobis præferamus: & è tenebris, in quibus hactenus videtur dormitasse, eruamus. atque ad eorum philosophantium, qui in authoritatibus veterum, non obdormierunt, no titiam deducamus. Quò nobiscum per luminis cognitionem, ad patrem luminum, ac primam lucem ascendere; apud eum morari; ab eoque per rerum gradus descendere; iterumque per eosdem ascendere queant.

Igitur, lumen hoc quid nam est? Quotuplex nam est? Aliud ne est in cœlo, & aliud in
uere, & aqua? Quas nam habet vires? Quas
nam edit actiones? Quas nam patitur passiomes? Quorum nam operum est opisex, in elementis, in cœlestibus, supra etiam cœlos? Vera ne sunt encomia, quæ de eo modò præcinuimus? Esse scilicet lumen Dei Opt. Max.
Maximum, optimumque instrumentum?
Hæc omnia sunt nobis singillatim philosophanda. Sed ante omnia lumen ipsum philosophemur.

Græci communicum luce nomine lumen appellauere. Vtrumque enim võs dixere. Quod & Latinorum fecere quidam, lucem vtrumque, & lumen nominantes. Nos hæc superius ex rerum natura, ita distinximus, vt radios, a luce discerneremus: Modo lumen a radiis, si tamen res sint inter se diuersæ, digno-

scamus. Sicuti eorum multa, quæ de radiis sumus contemplati, luci minime conueniunt, ita sorte quæ radiis conuennere, lumini non conuenient. Neque enim lux, lucido corpori insita, nel restrangitur, vel restectitur. Neque momento a sole emicat. Neque diaphana penetrat. Que osa saciunt radij. Lumenante, & radii, quomodo disserant, ita perquiramus.

Lumen & radii, vel eadem res sunt, vel non sunt eadem . Vel partim eadem, partim non eadem sunt. Hanc ratiocinii necessitatem, nemo effugiat. Radios quidem docuimus a luce promicare, in conos lucentes, candidolq; inter se interuallis aliquibus distinctos exite. Si alius fulgor, quam hic radiorum in diaphanis non effulgeat, proculdubio radii, & lumen idem candor erunt. Si vero fulgor alius, in conos non discretus, sed integer, & ea interualla replens conspiciatur, radii, & lumen non idem candor erunt. Sed candores & fulgores, alius in lineas seu pyramides diffusus, alius in spacia latiora fusus, & quasi effusus. In ea nimirum, que ipsos radios disterminant alium ab alio,& in reliqua omnia post radiorum apices, quaqua versum profusus. Id auté non lippis oculis in radios intuentibus, manifestò cernitur. Hoc ipsum appellamus lumen quodalio magis proprio nomine Græci, & ανγήν & φίγγος nuncupauere. Duo ergo fulgores, inter le distincti sunt : radii scilicet fulgor in conum a luce profectus,& in culpidem collectus. & lumen fulgor alter in latiora spa cia fulus. Hoc quoque differunt, quòd radii fulgentiores funt, & visum acutius feriunt, ac lædunt.lumen uero inter radios, minus fulger,& oculos minus lædir.

Sed primum illum fulgorem, e luce ipsa emanare ostendimus. lumen vero, secundus B fulgor,

#### FRANCISCI PATRICII,

fulgor, an etiam ab eadem luce promanabit? An a radiis folum? An ab viroque? & a quo nam prius? a luce ne, an a radiis? Profecto, necesse est, lumen hoc, vel ab ipsa sola luce prouenire, vel a solis radijs, vel ab vtrisg; fimul & luce, & radijs. Nullo enim in loco lumen cernitur, nisi ibi,& lux,& radij sint præ sentes. Atque adeo lumen, non nisi in lumine conspicitur. Neoterici de Peripato, credunt lumen sui natura non cerni. & si cernatur, per accidens cernatur, quia scilicet non nisi in solo, aut pariete, quæ serit cernitur. & potius esse instrumentum quo, & perquod alia cernantur, quam cernatur ipsum. Nos vero dicimus, vtrumque lumen facere. Nam & colores, & alia quæ sub coloribus latent, quæ optici ad 22. enumerauere obiecta, per lumen conspiciuntur. Et ipsum, est sibi ipsi instrumentum, vt conspiciatur. Inter enim radios vno modo conspicitur, alio vbi radij non sunt, claritate sua se se pandit vbique, quamuis aliter visatur, quam colores. Qui omnes terminata in superficie visuntur, lumen autem nullo terminatur termino . & sicuti fusum est, ita susè cernitur quoque. In cubiculo clauso, & obscuro, nullum inest lumen. Illata, vel accensa in eo candela, flamma corpore lucido luceque ipía,& radijs,illico to tum illuminatur. Luce ergo adueniente, præsenteque ea fit illuminatio. An vero, & radijs præsentibus, qui nulli ex candelæ illatæ flamma cernuntur emicare ? Sanè si quis, aliquantulum discedat a candela, & conniuentibus oculis eam intueatur, lineas siue exiles conos qui radij dicuntur distinctissimas, a luce promicare intuebitur. sed finiri, haud ita multum a luce digressas cerner. lumen autem longius, quam vis minus fulgens quam radij progreditur, ac totum cubiculum illustrat. Quòd in solaribus quoque radijs accidere videmus. Quid ergo, a luce ne lumen ortum habet? an vero tantum a radijs? An ab his & illa? A luce quidem oriri lumen rationi videtur. consonum, quando sine luce, nullum cernitur lumen. Namsialuce radij promicant, cur ab eadem lumen etiam non emanet? cum & hoc & illi fulgores, & candores luci similes appateant? Huic rationi, ratio alia videtur posse re pugnare. Nimirum, quòd dixerimus a lucis qualibet particula, ac fere puncto radios mica re. Qui basibus suis latiusculis, superficiem lucis totam occupant. Quod si verum sit, locus in luce a radiis vacuus relinqui non videtur, ex quo, lumen a radijs aliud, promicare quear. Sin vero promicat, cur minus quam radij candidum promicat, & minus fulgens . Videntur enim radij, & candidiores longe, & fulgentio res fuso lumine esse. Cur ergo ab codem fon-

٠ ر ا

te candidissimo, alij magis, aliud minus sulges effulgeant? At ab eadem causa naturali, non impedita, idem semper nascitur effectus. Non ergo a luce vnica, & vniformi, duo effectus inter se diversi pronascentur. radii candidissimi,& lumen minus candens. Non ergo a luce lumen orietur. At & lumen diaphana illuminat, vt radii. Lucidum ergo fontem etiam lumen haber. At fons hic, lux illa primaria non est, a qua radii emicant. A radiis ergo qui secunda funt lux, pronascetur. Et quia radii a lu ce oriuntur, lumen uero a radiis, lumen quoque à luce per radios ofietur. Itaque lumen terria quædam erit lux; radii lux secunda. Neque mirum, cur lumen minus fulgeat quàm radii. quando radii quoq; minus,quàm lux primaria fulgent. Prima enim in vno quoque entium genere, sunt etiam summa. Et quod primo propinquius est, & principalius est, & potentius. Primo igitur gradu lux est, radii secundo, lumen tertio. Familiariore experimento candelæ in cubiculum illatæ, id patescit. Subito namque illuminatur totum. At lux ipsa viuacissima est. Circa lucem vero viuacior est radiorum fulgor, quam longius progressis. Lumen vero à radiis se se effundens, minus etiam qu'am radii fulget. & magis etiam fulget ad radiorum radicem, quam vel in medio, vel ad apicem. Itaque triplex in fingulis radiis fulgor, initio, medio, fine, prout proprus aut longius a luce ipsa progrediuntur. Eadem ratio est in lumine. Fulgentius enim est ad partem radiorum fulgentiorem, minus ad medium, minus quoque ad finem. Post quem languidius sensim fit semper, ita vt ad cubiculi angulos pro eius magnitudine, vel languidissimum apparet, & splendor potius, & nitor, quam lumen; vel etiam iam vmbrescit. Quibus sanè euentis colligimus duo; Alterum, radii vsque ad angulos non perueniunt. Alterum quòd lumen. a radiis differens sit res,& eorum proles. Ergo lumen non a luce prima, sed a radiis emanat, Vel ergo integris permanentibus radiis, lumen ab eis funditur, vel radii, dum deficiunt, a lateribus,& apice, funduntur in lumen . Its vt lumen, res non sit alia, quam radius fusus, & radius itidem non alia res sit, quàm lumen vnitum, ac in se collectum. Vel etiam verius, lumen est fulgor, a radiis, luceque profusus. & radij instrumentum sunt lucis, lumini fundendo, ac diffundendo, vel·lucis, effundendæ in lumen ac propagandæ. Sine igitur a luce ipsa, siue a radiis siue ab vtrisque lus men emanet; communia quædam cum radiis habet, quorum perpetuus est comes. Nimirum quod & ipsum fulgeat. Quod mor mento emicet. Quòd ethera, aerem aquam, reliqua

corporeú

propria.

reliqua omnia diaphana momento penetret. Quòd ea se ipso impleat. Quòd vsque ad terram,& vitra etiam diffundatur. Quòd quaqua versus effundatur. Quòd quæcumq; attingit il luminer.Quòd opaca non permeer.Quòd nul li proprio hereat subiecto. Quòd nullo etiam subiecto egeat, & forte istius modi alia plura. Lumé est Inter que dicimus, lumen esse corpus incorpo corpus in reu, & immateriale, trinè dimensu: Et formam tantú esse, ab alio quidem pendentem: in se ta men subsistentem, & substantialem. Atq; ideo non obstare quin & momento moueatur, si tamen emicatio, motus dici vel potest, vel debet. Et corpora omnia diaphana nimirum penetret, sine vlla velillorum, vel sui ipsius offensa.Et præter hæc.Quòd se se per spacium fundat amplissimum, Quòd per diaphani omnes dimensiones essundatur. Totumque impleat. totumque illuminet. A fonte proprio non divellatur. Nó tam insit diaphano quàm ei adsit. Naturam illius non mutet. Neque ab illo mutetur sua. Moto diaphano, lumen non mouetur. Per se nullo monetur modo. Neque accedit, neque recedit. Neque fluit, neque refluit. Diaphano recedéte aliquò, ipsum non discedit. Opaco à se illuminato abeunte, ipsum non abit. Termino diaphani, non terminatur: sed vitra protenditur. Fonte suo abeunte abit; Redeunte, redit. Sui multiplicatio ne,& amplificatione gaudet. Nulla re fordida inquinatur. Ab illuminante, non ab illuminato pendet. Diaphani non est proprium. Opaco impeditur. Ab opaco refrangitur. Ab opaco resilit, vel in se ipsum, vel ad angulos. Colorem secum fert, eumque ostentat. Loque in-Lumini tingitur. Et alia fortasse his similia plura cum radijs habet communia. Propriam vero, vt habet lumen essentiam, ita & vires proprias habet, & actiones . nec non etiam passiones. Quæ omnia singulatim erunt peruestiganda si prius reijciantur, que quasi de luminis essen tia sunt in Peripato fere decantata, idque quam paucifimis.

Aiunt . lumen est præsentia lucidi in diæ " phano. Hæc assertio, nec lumen à radijs di-Contra stinguit. neque luminis essentiam explicat. Peripatu. Neque vnde veniat, indicat. neque vera est. Luminis enim essentia non est, vt sit præsentia. sed est aliquid in se prius postea præsens fitalicui. Æther quoque suo ipsius lumine, fulget, & diaphanus ipse est: nequetamen est lucidus, neque alterius lucis fulgore tantum

fulget, sed & astrorum & suo.

Altera assertio est. lumen est coloris actus fine energia. Neq; hæc luminis essetiam decla rat magis , quàm proxima . Tantum enim colori largitur, vt cerni queat. non autem vt fir, neque fuo aduentu colorem generat, fed in re præexistentem in actum educit visionis. Hæc vero luminis operatio est, non essentia. Neque lumen est coloris vel essentia, vel forma. Ostendemus enim postea colores, non solius luminis, sed & opacitatis esse proge-

Tertia illa asfertio . Lumen & calor genera tur, attrito aere ab astrorum latione. Qua nihil esse potest stolidius. Nam quo ad lumen, omnibus noctibus, aftra feruntur, noctu tamen lumen in aere non efficiunt. Hieme tota feruntur astra, attamen calor nullus, sed contrarium frigus in aere habitat. Neque vllo vmquam tempore, a latione, aut orbibus, aut etiam corporibus astrorum, aer teritur, præser tim ipli, qui inter lunam, & aerem, ignis spheram collocat. His ergo tot fallitatibus reiectis ad proprias luminis operationes explicandas reuertamur. Lumen sicuti a radijs pronascitur, sic radiorum perpetuus est comes . & cir luminis. ca eos veluti reuoluitur,& volitat.Et spacium quod interradios apparet, implet vniuerfum. & vbi desierint in conum funditur per omnia . & vnum fit lumen,& continuum,& rum pitur aut interrumpitur numquam. Hæc non alia egent probatione, quàm oculi valentioris, & ad radios non illicò cecurientis. Lumen diaphani qualitas non est, quia illico ab eo re cedit totum. Qualitas autem omnis sensim, & inducitur in corpus, & educitur, per altera tionem. Alteratio omnis, motus est. & motus omnis fit in tempore. Quod vero, non tempore, led momento, & inditur, & exuitur, vt lumen, qualitas esse non potest. Qualitas in corpore aliquandiu retinetur, lumen non retinetur. Neque vllis, uel diaphani, uel opaci qualitatibus miscetur. Neque sibi cognatis etiam coloribus commiscetur. opacum enim color penetrat, lumen opacum non pe netrat. Colores tamen aliquando in se vehit, & representat. quoniam hi speciem suam in diaphanum lumine collustratum,& in lumen ipíum producunt. Quo lumine abeunte, ípecies illa coloris, suo quasi hoste, obscuritate obruta, neque ab ca vehitur, neque in ca visitur. Speciem colorum, lumen in se tamquam rem cognatam recipit, & tantisper vehit, donec in folum, vel parietem cam deponat, vbi deponit,& se ipsum: non quidem vt ibi hæreat, aut habiet, sed vt bonitatem, atque hilaritatem oftentet fuam;& quafi effundat,non tamen profundat. & vt largitate sua & beneficentia colores eos qui ibi inertes, & inuisiles resident, in actum susciter. & ad uitam reuocet, vt suo munere fungantur visiles, & hilares rideant. Quod equidem argumento est, lumen suas vires, alterius rei societate non ammittere. Et quam inspeciem

B 2

corporis

#### FRANCISCI TATRICII,

corporis trine dimensi se se ostenter; incorpo reum tamen est sicuti & fons eius radius: Neque vllam cum corporibus antitypis habet cognationem. Neque etiam contrarietatem vllam, per quam ab eis lædatur, aut minuatur, aut obscuretur. Neque enim eorum vmbram in se admittit. Neque ipsum in se vmbram efficit. Cum in corporea incidit diaphana,quasi per cognata,lætabundum se se insinuat, eag; & penetrat, & quaquauersum permeat: ea tota hilaritate sua,& sœcunditate replens.Opaca vero, quasi hostilia, indignabudum auuersatur. Et quasi ea tetigisse ipsum pç niteat, ab eis resilit illico, & cupit potius frangi,quam ibi'immanere. Et si quod ibii sit foramen, per illud se se immittit. Et quasi ea suga gloriabundum, latius, atq; amplius, quam fo ramen se se contraria parte ostentar. Summa rei;lumen a sole amplissimo dependens,& am plissimum veniens, tanto se se amplificandi desiderio tenetur.vt quoquo modo potest,id faciat. Et vt id faciat, in angustissima foramina se se colligere non dedignatur.dummodo per illa in amplius se funda t. Trans enim forami na quæcunq;, quantacunq;, & qualiacunque transire non indignatur, & trans ea, maius quam in foramine, & latius se se ostendere. Dedignatur tamen ibi remanere! si quis foramine obstructo nitatur ipsum quasi carceri includere: auolat.n. illico, carceris impatiés.

Si quis verò ingenue lecum agat,& præterquàm per fissuram, per quamuis aliam forami nis figuram transferit, perfectiore figura, orbiculari scilicet se se ostentat. Tantus est ei perfe &ionis amor. Id autem amoris habet, quia or bis solaris, & orbicularium radiorum est progenies. Omne enim productum, producenti partim est simile, partim dissimile. Neg; tamé in transitu foraminum vllo, aut contrahitur, aut densatur, sicuti nec rarescit post transitum, quamuis dilatetur, a foramine abeundo magis. Inde est, vt per senestram ingrediens, latius atq; amplius in folo, aut pariete se fundat, quam lit fenestrarum amplitudo. Hac tamen conditione, vt minus spacium magis illuminet, quam spacium maius. Hoc ipso indicans vires suas fonti viciniores esse fortiores, quando ingressui proprus, illuminet viuacius, sed angustius. Maiore autem digressu, latius quidem ılluminet, sed languidius: quali coangustarum viuidius, & robustius fiat: dilatatum quali rarescat, fiat minus validum. Hoc enim sue nature videtur proprium esse, vt in progressu semper magis,ac magis debilitetur. Ita vt tandem lumen esse obliuiscatur, ac definat, & vertatur in vmbrationem: non quidem dum lumen permanet, sed postquam lumé esse ipsum pæniter,& contrarijs tenebra

rum filijs locum cedit. Si vero valens fit,a maiore scilicer; & viuidiore luce oriens, clarius illuminat,& longius se dissundit. Hinc sit manifestum, lumen etiamsi corpus incorporeum sit,& substantialis forma, attam en quasi esset qualiras, magis & minus recipit. & maximum lamen, & minimum esse potest, & medium multis forte gradibus distinctum. Maximum autem lume n id esse ratio dictat, quod a fonte proxime deriuat, & radiorum luci est proximius.Lumen e cotra minimum illud est, quod a fonte abest longissime, & quod diuisum, vel magis digrediens, luminis formam proxime ammittit. Lumen vero medium, quod inter hæc extrema duo fulget. Idque gradibus pluri bus pro diaphanorum ratione. Est tamen lu- Lumé no men res in se tam perfecta, & absoluta, vt dum miscetur. nulli miscetur, diaphano,n on semidiaphano, non opaco, non semiopaco, non sordibus inquinatur; non coloribus prolisuæ, non cogna tis luminibus alijs, non sibi denig; ipsi commisceatur. Lumen qualitatem corporum nullam elle, iam oftendimus. Lumen, sordibus non inquinari omnium oculis est manifestă. Cognatis quoq; luminibus non commisceri, certissimo est argumento, id quod sæpissime spectamus. Candelarum nimirum diuersaru lumina, per idem foramen transeuntia in fora mine non confundi. Quoniam trans illud re-&à profecta, distinctissima visuntur. Quinimò, fialterum a viuaciore candela venerit, in foramine iplo, inter socia alia lumina, viuacius fulget. Et inde egressum, reliquis apparet sulgentius. sicuti & per senestras intrans, non prohibet quin lumen ab opaco nitido reflexum, ab vllo eorum inter se confusione in opposito conspiciatur.. Sed in hac luminum diuersorum cognatione, illa non minus sunt admiranda. Quòd inter languidiora lumina, si quod sit viuacius, tale etiam visitur. Et quod minus fulget, nequaquam inter viuaciora, aut cernitur, aut soi dat sensum. Ita enim est a natura constitutum, vt luminis maioris præsentia minus quod est veneratione veluti quadam, se se oculit quidem, ac fit inuisile, non tamen extinguitur, aut quicquam patitur. Sed & iplum luam speciem procreat, quantacumque elle queat, tameth in simili maiore non cernatur. Nam sicuti flammula, in maiore lumine quasi absorbetur, ita lumen minus absorberi videtur in maiore. Idque ideo quia ab vtroque illuminatus aer, noui nihil patitur a minore. Imò vero similis accessione, rationi est consonum, ipsum augeri, & perfici quamwis lumen maius, id offuscet quod est minus. Cui rei fidem facit, quòd plura lumina magnitudine flammarum, vnde veniunt idifferenția,maiorem efficiunt cădorem; multiplici



mimirum inter se, vel reflexione, vel coagmen tatione. Præter hæc,lumen natura fua refrangitur a diaphanorú quoq; corporú fuperficie; ve aque placide, glaciei, cryfalli, vini, fi cas oblique feriat: partim inquam refrangitur, partim quoque ea penetrat. Si vero feriat ad perpendiculum, ponetrar tantummodo. Si vero duo dinería diaphana hoc modo fosiat, & fint illa alterum alteri superposita, print quidem permeat, a secundo vero refrangitur. non aliter, ac fiat in speculo, cuius partem perspicuam penetrat : ab opaca vero ei subtensa refrangitur, & resilit, & aliò relucer. Ea relucentia secundum vocazi potest lumen. Ab hac iterum si resulgeat, lumen tertium, & deinceps alia, si resulgere adhuc pergat. donec refractionibus pluribus debilitetur ita, vt tandem elangueat. & lumen fiat minimum. Dum vero lumen est eodem momento, multas facit reflexiones. Neque tamen per eas deserit ibi esse, vnde eas facir. Et dum facit, in qualibet aeris particula, vel minima, multiplices format rerum imagines, corporeas & incorporeas, quale iplum est. Dum lumen refrangitur, telfacum debilius est integro, validius vera zefracto lecundo, & hoctertio, & sic vsque ad vitimum deinceps. Sin autem opacum feriat, aspera & scabra superficie, in plu**rieus** . sui frangitur particulas, que plerunque non discernuntur, nisi diutius resiliant, & sai multiplicatione, se se conglomerando, veluti den sentur. Quod æstate p parienbus accegulis domorum palam conspicitur. In hacab opaco refractione, li colorem viuidum ibi feriar, secum quasi conuolutum auchit: & auchendo ostentat, donec in plures simulationers cies refulgendo, elanguescant. Et dum 🎉 mul sunt lumen & color, si in diaphanaticidant simul, ea penetrant. & distincta ibi visur. tur. Idem lumen si sit vehemens, cologes minus viuidos obscurat, & reddit inusse. 🕠 In eacolorum auectione, & vectione, non aer per quem lumen transit, & colores defert, sed ipsummet lumen videtur colorari. Nam si aer coloraretur, obiecta non opposita & vbique & vndecumque cernerentur. sed minime cernuntur nisi recta fint opposita. Ergo non aer vndequaque fusus, sed lumen iis coloribus quos vehit intingitur. Neque vero colores solos, lumen coloratum secum defert . verum defert etiam colorem, & vires suas occultas quasdam & admirabiles. Quz tum diaphana, tum opaca omnia penetrantes, opera edunt mirabilia, virtutes qualdant speciales admirandas in corpora inferendo, & infundendo. Est enim lumen virtutum cœlestium vehiculum, & vinculum

vniueeli, superi & inferi . Quam rem Plato Lib.to.de clarissime est cestatus, quando in hanc senten Prep. tiam scripfir.

Per vniuerium colum ac terram extenium " luman, veluci columnam, iridi fimilem sed ,, puriorem. Quod lumen cali, est ligamentum, " & vniuerla circulationis. Cuius ligamenai » extrema rica ad terram funt excenta.

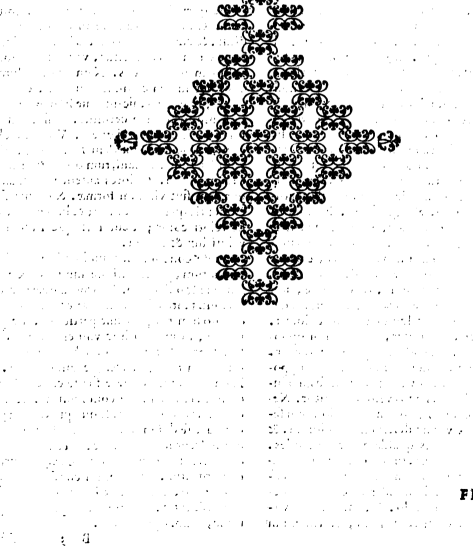
Neque hoc fine magna dixit ratione. Ln- Lumen men enim, quod elementis infunditur, co caleffe. lestis luminis est imago. Lamen autem coleste, est cœli risus quidam, & animarum cœ lestium actus, & energia, & vt Hermes, & Dipaplius loquuntur, earum ax/ires & radij. Lumina autem cœlestium animarum, a luce funt intellectuali. Intellectuale autem lumen ab intelligibili luce emicat. Hæc autem lux, ab ipio fonte ac patre luminum, quæper omnia effunditur efficacissima. Sed de his postea. sicuti & de tepore, luminis perpetuo comite; cum quo lumen longe merito maximum atque optimum Dei in rebus Ebrefaciendis elle instrumentum diximus. Quod suo loco palam siet esse verissimum. Nupe que de lumine supersunt persequamar. Cum lumen a cœlo in elementa funditur, & cœlestis cum terrestri parte vniuerfique vinculum, efficitur, ve puris tenebris nusquam pateat locus. Nam sicuti in lumine & per lumen cernuntur omnia, colores opaca, diaphana, sic quoque lumen ipsum, non nik in lumine cernitur. & fibi ipli eft qual merlium + voermi queat. Vnde fit, ve lumen, majuerialis quedam forma fit, totius riffpilis, rom diaphani, tum opaci, tum colorum azonium. Colores autem particulares quaden fint visilium forma. & omnia sint enidentiç quædam & luces; & lumen vbique sit veluti color; & color vbique itidem sit veluti lux & lumen.

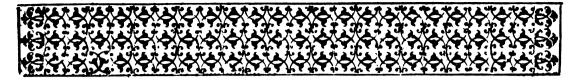
Ynde concluditur, mundum huno nostratem rotum, participatione luminis, & visidem esse & pulchrum. & corpora quæ in mun do sunt, tanto esse pulchriora & perfectiora, quanto luminis plus sint participia. Itaque lumen, in mundo hoc vniuerso, quasi in Dei Opt. Max. templo, est quasi visibile quoddam numen, Deique simulacrum. Nam & iplum bonitate lua le cunctis & facillime, & felicissime communicat. Rebus omnibus se se largitur, & quaqua versum per omnia se se diffundit. & causa est vt omnia, & illustrentur, & incalescant & formentur, & generentur, & nutriantur, & excitentur, & conseruentur. Dum enim cuncta penetrat tepore suo, cuncta alit intus, & sœcundat intus, & extra. Luminis namque participatione, omnia gignuntur.

### FRANCISCI PATRICIL LIB. 1111.

Est enim lumen, quasi vita vna per omnia means, blandissimaque suauitate sua, & intus & extra vita donat & nutrit. nutritio namque etiam sitab extra. Cum lumine cœlesti calor aduenit blandus & vitalis. in quo est vis motrix & formatrix omnium. & in omnibus est intimæ sœcunditatis essuso. & diuinæ pulchritudinis, & bonitatis imago certissima, & euidentissima. Itaque mundus vniuersus per lumen, & luminosus est, & visilis, & pulcher. pulchritudinem suam, net lumine, se ipsum videt ipse, & sui aspe-Etu pulcherrimo delectatur, & sibi placet, & seipsum amat. Est enim, & ipse anima præditus nobilissima. Quæ per lumen ommia & sentit, & agit, & vita donat. Mundus ergo hic vniuersus, visilibus plenus, per lumen est persectissimus. Lumen igitur est, Dei Opt. Max. optimum ac maximum, & instrumentum, & incrementum.

### FINIS QVARTI LIBRI.





## FRANCISCI PATRICII PANAVGIAE

LIBER QVINTVS.



DE OPACO.



On ron a distinximus, in Lucida, Diaphana, & Opaca. Et opacorum species esse diximus, in achere lunam; in aere nubem, in aqua & terra, terram splam & terrea. Hac suis

in loeis, & embras facinat, & tenebris obruunt; hemisphærium hoc nostrum totum, obseurieure obuoluuat: & in terme visceribus, semper atra incubat nox. Si hæc, veta esse oculi testantut, & brutorum & hominum, & sorte solis, qui Orpheo atque Homero, cernit omnia: audebimus nos in ea persistere assertione qua assirmanimus, Omnia esse in luminet & in eo saccres Obiectum hoc vetè soluamus.

Terra vt est in lumine.

Opaca omnia & in se sunt tenebricosa, & alijs vmbras, obscuritures, ac tenebras offundunt. Terra ergo, inter opaca noctis ac tenebratum mater, quo modo lumine tota Hlustetur? aut in co iacet? Terra sane fuperficiem, quotidie solis lumine illustrari, oculato nemint dubium esse porest. Eandem tenebris etiam obduci, nemo est qui dubitet. At Opticorum filij, Geometricis neceditatibus, sensibus eciam notis demon-Aratunt, a corpus lucidum folis, corpore refre opaco minus effet, partem huius minorem, ab illo illuminari : huiusque vmbram, semper latiotem, in partem oppositam protendi, quam vmbram Calathoidem vocarunt'. Si vero sol sit tette equalis, dimidiam integrain terra circunferentiam ab

eo illustrari. & a parte opposita, embram terre penè in infinitum ford columnarem. Si vero sol, terra se maior, maiorem quam dimidium terce orbem eius radip percuci: & a parte contrapolita, vmbram extendi, que in Coni apicem tandem finiat. Imque: concludendum, quia fotom, terra malto maiorem esse Astronomorum progenies contendit, & demonstrat totius inperficiei terreni globi , maiorem quam dimidiam partem lumine solis, sempercollustrari dad he ve cam, in lumine semper incore he nocelle. At non lemper eandem, feel per vis ces, non feculorum, non annorum, non menfrom , led dierum , arque horarum,terram , tota sius superficie solis radije circumspici. Dum enim fol ab ortu per occasum XXIIII. horarum spacio in ortum iterum circumgoluitur, valuetlam in luperficio terram fuis radijs perluftrauit. Radijs enim ad eius partem aliquam accedentibus, renebue inde pelluntur. & qua tenebre succedunt, pellitur lumen. ita ve le le mutuo, & fagiant, & fugent. Atque ita XXIIII. horis nulla terreni globi pars, solis radios non senserir, & opacitatis terres filiam tenebram non viderit. Et cum in lumine sumus, diem appellamus, & dum in tenebra, nochem. Dies autem & noctes, ita sunt circa tertam, roto anni tempore distribute, & locis omnibus contribute, vt neo lumen tenebris. nec tenebræ lumen vllo temporis momento nullo in loco superent. Si vero omnium interualla horarum, tum luminis, tum tene-

### FRANCISCI PATRICII,

brarum in vnum simul tempus colligantur. nullus in terris locus reperietur, qui ex æquo per sex menses ad amusim integros, tenebras, per sex vero alios lumen non aspe-

ne iacet.

Itaque verissime concludetur, mundum hunc terrestrem, ex terra, aqua, & aeris Terra ta parte conglobatum, totum in lumine iacein tene- re: si non semper, totum tamen per horabris, qua rum, aut dierum, aut mensium vices. At si in lumi- per vices, nox & dies lumen,& tenebra æque terræ incumbunt, eamque æque operiunt; vere dici non videtur posse, eam in lumine iacere, quin & in tenebra tantundem eam iacere asseratur. Dubium hoc dissoluamus.

Tenebræ nullibi funt putz.

Vbi terræ vertex alterutro cæli polo subiacet, nox est sex mensium continua, sub horizonte meante sole. Sed tenebris ita languentibus, vt nulli homini, nulli bruto, vifum adimant, omnia crepero lumine, cernuntur. Nimitum quia Sol non amplius XXIII. cum dimidio gradibus, quando plu rimum, sub horizonte se se occulit. E'quibus locis, supra horizonta lumen suum cum tenebris miscet, & obscuritatem earum temperat, ita vt visui sint peruiæ. Idem est in locisalijs, vbi noctes continuz fint per dies, aut menses aliquot: eadem solis, quamuis varia ad horizontem propinquitate. Quod, ex sphere circulis apparet liquido.

- Vbi autem noctes per horas variantur plesumque serenz, stellarum luminibus collustrantur. Venerisque sidere, & matutino & vespertino clariores fiunt. & crepusculis vtrisque creperis, tum tenebris, tum lumine constant, præsertim+in apertis montibus, campis, mari. vbi obstaculum nullum, opacitate sua, tenebras facit densiores. Lunæ quoque lumine tota terra, sole autauuerso, aut procul posito, circundatur, continuis sere mensibus, ita vt vix vllo fere tempore anni, aere nubibus non obducto, tenebræ tantæ appareant, vt visum adimant. Multa quin etiam animalia & homines quoque mul ti, vel melius, vel æque, noctu, ac interdiu vident.

Tenebrz

funt lumé

minimu.

Qua ratione, dictu facile est, tenebras alumine, in visionis munere serè non disterte. Quid ergo, tenebræ quoque lumen erunt? Vel certe non fine luminis. admistione? Ita sancest. Nam & lumen, vii ostendimus admistum semper habent. Et si non habeant, iplæ lumen funt, fed minimum. Rem hanc nouam , inauditam , paradoxam , rationibus, experimentisque comprobemus «

Confessum est philosophantibus, in natura rerum, si vnum contrariorum reperiatur, reperiri necessario & altetum. Esse in natura calorem sentiunt omnes homines, & humidum, & molle, & rarum. sentiunt ijdem esse quoque in natura, hisce contraria, frigus, siccum, durum, densum. Contraria autem ea esse dicuntur, quæ sint eiusdenigeneris extrema.

In genere ergo visilium quoque duo erunt extrema, eaque inter se contraria. Maximum & minimum, quæ in cunctis rerum generibus existunt: in genere visilium quoq; reperientur. Maximum visile, est solis lux. Minimum visile luci contrarium, est terræ ni-

gror, seu opacitas.

Veterum quidam e Porticu philosophorum partim dubitarunt, an tenebræ essent visiles, partim etiam negarunt. Cæcè equidem vtrumque. Tenebras enim, nobis esse notas; nemo nescit. At id, sensuum alij nulli quam visui. Quæ vero visu cognoscun tur, visilia esse, nemo dubitauerit, nisi forte cacus. Hanc eorum cacitatem, alia vel præcessit, vel est subsecuta, quæ diceret, tenebras esse non aliud, quam lucis priuationem. Quam politionem optici, auide arripuerunt, embram elle dicentes, priuationem luminis primarij, derivationem secundarij: (Ita enim loquuntur.) Tenebras vero esse priuationem luminis primarij, & secundarij.

Sed hee force ad scientiam corum sucre latis. Nobis vero qui Panaugiam vniuerfam, lucis nempe, luminisque naturam pertractamus, quam exactissime sunt omnia perpendenda. Itaque primò dicimus contraria esse duplicia. Alia ve appellant positiua: alia priuatiua. Priora illa res veræ sunt vtręque & in natura polita; qualia ea sunt, quæ attulimus contraria, calor, frigus, & reliqua his similia. Quæ plerumque & inter se pugnant, & le le alterant, & misceri possunt, & ex leiplis media quædam procreare tepores, colores, sapores, & similia. Contraria vero prinatina, ea conditione funt, vt alterum carum existat, alterum vero aut nihil, aut fere nihil sit. Qualia sunt vox, & silentium, visus & cæcitas, auditus & surditas. Quorum secunda, silentium, cæcitas, surditas, neque ferè existunt: neque cum prioribus pugnant; neque eis commiscentur; neque actionem vllam habent. His ita posstis, dicimus corpora lucida, corporibus opacis esse contraria, sed positiua. Illa enim lumen emittunt: hæc verd emittunt tenebras. Ab his lumine, & tenebris, proles quæ-

dam pronascuntur, que vti matres, in me-

dia diaphana diffunduntur.

A corpore quidem lucido, radij primo emicant. A radijs lumen; A lumine splendor. A splendore nitor. De radijs ac lumine prius dictum. Nunc addimus splendorem. Qui lumen quidem est, diaphani crafstudine imminutum. Nitot vero & iplæ lumen est, sed iam adumbrationi mistus. & a splendore, quauis de causa diminutus. vel diaphani densitate maiore, vel reflexione alterius luminis a terso corpore procul refi-

Proles o-

Prima &

**fecunda** 

Vifiliam

actiones.

vifilia.

A corpore e contra opaco proles aliz propacitatis · ueniunt . Ac primo emicant tenebræ, radijs respondentes lucis. A tenebris obscuratio, respondens lumini. Ab oscuratione vmbra oppolita splendori. Ab vmbra, vmbratio nitori contrapolita ortum habet. Ex nitore vero, & vmbratione, veluti composita res quædam media prouenit, quam, quia aliter nescimus, adumbrationem liceat appellare. Omnia ergo hæc nouem gradibus distincta, primorum visilium constituunt genus. Quod Peripatus nequaquam vidit, qui asseruit prima visilia colores esse. Idque non minus cæce aspexit, quam Stoici, quæ de tenebris affirmarunt. Cum colores secundum & non primum visilium genus constituant. Quoniam per priora illa visuntur ipsi secundario. Nec vero tenebra, & obscuritas, & vmbra, & vmbratio, sunt res verè minus constantes, quia lucis eiusque specierum'ac prolium dicantur priuationes. Nam fi simplices essent privationes, agendi vim, autactionem haberent nullam. Actionem autem in diaphanum habent manifestam. Id enim se ipsis replent, non minus quam lucis proles. Perque ipsum, se se longius propagant; Inque breuius se se retrahunt scurius & clarius faciunt. Lumen inde pellunt; indeque a lumine pelluntur. visum multis adimunt animalibus, sicuti lumen quoque multis alijs adimit visum. Hæc autem omnia actiones opacitatis esse nemo visu ac mente præditus negabit.

Actio autem omnis & passio prouenit a viribus agendi & patiendi . Vires autem omnes ab essentia sibi propria procreantur, & in essentia sunt. In ea fundantur, ex eaque funduntur. Non sunt ergo tenebra, & obscuratio, vmbra, vmbratioque simplices, lucis & luminis prinationes. sed vera sunt ensia, qualia dicunt positiua. & si pertinacius priuationes contendantur esse: non minus harum quoque privationes erunt radij, lumen, splendor ac niror. Contrario-

tum namque & eadem læpe & contraria ek ratio. Non aliter scilicet, quam in contrarijs, confessis politiuis, calor frigoris lit priuatio, & frigus prinatio caloris. humiditas prinatio liccitatis; & liccitas prinatio humiditatis. Eodemque modo, in contrarijs, deque contrarijs cunctis. Inter quæ lux est, & opacitas. & singulæ harum proles sibi inuicem, vii monstrauimus contrapositæ, sunt altera alterius priuationes, sed positiuæ. Differunt autem, & obscuritates, & fulgores, maiore, & minore, vel candore, vel nigeote, prout vel fonti propiores fuerint, vel a fonte longius abscesserint. In quo quidem fonte suo, luce & opacitate, summa sunt veraque. Ab eo, quæ processerunt fonti propiores, fonti etiam sunt similiores. Omne enim producens sibi simile ante producit, quam dissimile. Atque hinc fit, quoto gradu fulgores a luce discedant, nigroris magis fiant participes . & quoto gradu nigrores discedant ab opacitate, tantundem candoris acquirant magis, & in minorem abeant nigrorem. Hasce autem disserentias omnes, visus quiuis non cecutiens diiudicare haud difficulter potest. Nam opacitas, lucem nullam, nullumque admittit candorem; sicuti nec lux, nigrorem admittit vilum.

Per tenebram vero non nisi lux & albedo fulgida percipiene, colores nulli. Per obscuritatem vero, & lux, & albedo, & quadam tenus colores perspiciuntur, sed exiliores, omnes. In vmbra vero & præsentia & distantia cernuntur, ea que sunt co-

lorata.

Vmbratio etiam clarius omnia reprefentat. In adumbratione vero, nitore, vmbra, tione commista, medio quodam modo conspiciuntur omnia. Hz autem disserentiz omnes non aliunde pronascuntur, quam ob fucis, atque opacitatis, & eorum quæ ab eis procreantur, miltionem. De qua quidem visilium primorum mistione commodiore loco peragetur. Satis nunc esto, demonstrasse, tenebras inter prima visilia esse reponendas, & luminis aliquid participare. eas scilicet que super terram sunt. Verum eæ quæ in terræ visceribus habitant, & noctem atram ibi perpetuam faciunt, eiusdem ne generis visilium primorum erunt? an aliud quid funt? Sed quid aliud fuerint, autesse possint? tenebræ enim sunt, sed densiores & nigriores superterraneis. Mágis autem & minus, speciem variare nequeunt. & specie ergo, & genere eodem funt tenebræ vtreque. visibiles vtræque; luci, vtræque contrapolitæ.

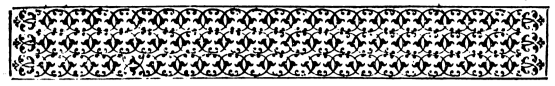
Digitized by Google

### FRANCISCI PATRICII, LIB. IIII.

erapolita. Lucis itaque maxime, contraria lux minima. Cum ergo de lucium genere, tenebra etiam lint, & lumen & tenebre vniuerlum terrenum globum, & intus & extra, teneant; verum fuit afferere, omnia in lumine iacere, quamuis minimo, vel maximo. Idque elle verissimum apparuit, vbi minime, vel contrarium credebatur esse, vel de veritate maxime dubitabatur. Sed hoc ipsum, alia quoque ratione sensui manisesta, verum esse constat. Omnia enim opaca corpora colore aliquo sunt infecta. Color autem omnis est lux opacata, quod aliàs probabimus. Itaque cum vnimersum hunc terrestrem mundum color objuestiar, color autem omnis sir lucis & luminis proles, omnia que in coloribus incent; incent etiam in lumine.

## FINIS QVARTI LIBRI.

TRANSPORT



## FRANCISCI PATRICII PANAVGIAE

LIBER SEXTVS



### DE SEREO LVMINE.



ACTENVS de luce equidem cœlesti, siderum & so lis, sed quæ proles suas in terram, in aquam, & terrenum aerem mittit, est satis disputatum. Ostensumq; a nobis quo modo, mun-

dus hic inferior, quem nos homines & bruta inhabitant, totus intus & extra iaceat in Jumine.

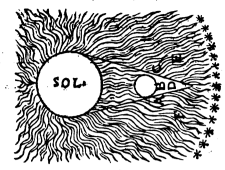
Nunc alrius ascendendum, & ad luminum patrem per suos gradus accedendum. Quo tota hæc nostra præsens tendit speculatio, atque inuestigatio. Igitur, cum supra terrenum hunc aerem, qui regione nubium terminatur, immensus alius sit aer, qui supra nubes ad lunam vique extenditur, quid de co dicendum? Totum ne esse, & semper luminolum, an & iplum, vmbris, tenebrisve, alignando aut perpetuo teneri? Sane, si ibi torpus aliquod opacum, vel terra, vel terreum, vel densata nubes inhabitet, etiam vm--bræ, etiam obscuratio, etiam tenebra poteritibi aliquando inhabitare. Sed nulla in eo, vel vimbra, vel obscuritas, vel tenebra ibi conspicitur, aut conspecta est vnquam. Quia nimirum nihil ibi est, quod eam procreare possiti & si quæ creatur vmquam, aliun tdo cam vel ascendere co, vel detcendere est -necesse; Ascendit autem a terra; descendit vero a luna: illa quotidie; hæc ratissime: illa noctibus singulis: hec in solis tantum Eclipsibus. Vtraque Pyramidali & conica figura; Sol enim & terra, & luna maior est. Med lunaris & angustior, & breuior. Terrena vero, & latior, & longior. Tetra enim maior luna est, atque ideo ad basim hemisperij nostri, latam esticiet vmbram, quæ continuo decrescens latitudine; longitudine;
manisesto corpus lunæ superat, quando totam in sua eclipsi occulat. & ad Mercurij,
aut etiam Veneris apice summo pertingit
cælos.

Superstante vero sole lunam ad perpendiculum, lunæ corpus opacum vmbram suam versus terram project. pyramidalem seu conicam, que non totam terræ (uperficiem ambit, aut eius corpus ample Citur, quia terra maior est quam luna. Partem tamen eius operit, que folis aspectum ijs, qui in ea sunt, folet auferre. Lis vero qui in ea non funt, auferre nequit. & que nitrin verra finiretur, in conum vitra terram ipla quoque desineret. Sed hæc ecliplis obscurutio, ram accidit raro, & tam breuibus horis durat, vt ad aerem illum superiorem totum illuminatum, nullius ferè sit momenti. & si sit alicuius, eiusdem sit rationis, cuius & illa maior vmbra rerræ, singulis noctibus, nigrore tingens aerem, oftensa est elle de genere visilium, & luminis speciem quandam minimam, quæ visui, & lucibus stellarum igniumque det transitum. Sed cur lumini solari transitum non dat, no+ Aibus, ita vt extra terro vmbram lumen quod in immentum aerem implet, minime cernatur? Cernantur tamen in eadem vmbra, & accensi ignes, & stellarum luces. Res sand miraculo proxima, & que confideratione magna non sit indigna, quam nemo, quos legerimus scriptorum, aut vidit, aut attigit. Vt autem plenius quod dubitamus intelligatur, oculis figuram hanc lubijciamus.

Terræ

### FRANCISCI PATRICII,

Aer illuminarus.



Aer illuminatus.

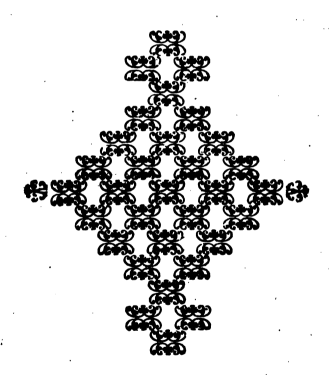
Terræ superficies quæ in vmbra iacet sit A. B. C. quæ vinbram versus cælum promicat, cuius quasi centrum pyramidis sit B. Qui ergo in eo habitant, stellas quidem superiores rectà politas, supra & extra vmbram cernunt. Cernunt & igniculum, qui sit ad D. accensus; aut alibi non procul valde situm, lumen autem extra vmbram ad latera vbi sunt, E.F. & toto circum spacio, nequaquam vident. Si quis dicat, lumen hoc ab eis non videri, quia ad latera lit politum; vilum autem nostrum, non nisi quæ recta opposita funt cernere tantum. atque ideo nec stellas, nec igniculum illum ab eo cerni nifi ad ea visus aciem rectà intendat, aliquid fane dixerit . non tamen totum soluerit. Nam etiam si rectà versus lumen intendamus visionem, neque ita nobis conspicietur. In quas ergo causas hane differentiam referemus? Profecto extra terræ vmbram torum aerem lumine esse plenum figura ostendit, & ratio comprobat, & experientia. Quod quidem lumen certum est abijs qui ad centrum funt illius Coni, nequaquam cerni. lis vero qui suntad A. & ad C. in vmbeæ confinio, non cerni clarum, sed vein crepulculo creperum ac dubium, donectandem tota dimoucatur vmbra. Quo tempore cernisur clarissimum, in ortu solis'. Hæc sanè experientia docer aperte, in causa esse tenebras, cur id lumen non conspiciatur. Sicuti qui in eo lumine iam est, tenebras priores non cernit. Experimento hoe clarescit, oculos nostros proximis obiectis, & prius & magis moueri, quam longinquis. Quod nemo negare audeat. Nam & hoc alio comprobatur. Quod ignis ille accensus in tenebris, dum in distancia a nobis est non nimia, conspicitur. Si vero longius dimoueatur, non amplius cernetur. Tenebris nimium sui multiplicatione ac densatione eum offuscantibus. At vero cur Planetæ, cur astra tan to superiora, & igne, & lumine; & tanto longinquiora cernuntur? Si tenebræ in causa funt, cur hæc propiora non cernantur; qua ratione non impediunt, vt ea quæ in immen-

sa sunt distantia conspiciantur? - An vero stellarum magnitudo in causa est, ve cerni possint. quandoquidem omnes, etjam minimæ quæ videntur, terra maiores esse ab Altronomisasserantur? Sed si tanta sunt maguitudine, cur tam pauxille apparent? & cur non nisi, in tenebris cernuntur, in lumine non cernuntur? Ad hoc postremum, primo. Quia nimirum solis lumen stellarum lumina, vti minora, non dico, vt stulta positio, lumen maius offuscat minus. Quomodo enim offuscet, res, quæ fusca non est omnino. Sed absorber in se, & sibi vnit, & oculis proxime circumquaque circumfulum le le oftentat, & eos sua claritate replet. Itaque, quæ plurima sunt lumina, vnita maiori, vt vnum se se ostendunt. At cernuntur etiam stellæin lumine aerem replente. Si quis enim in profundum puteum descenderit, in quo non lumen oculos attingat proxime, sed vmbra putei, & sursum suspiciat, stellas suprapositas conspiciet, vnionis visualium radiorum ratione, qui in ea vmbra, sicori in lumiste non disgregantur. Qua vnione videntur, non quidem víque ad stellas scandere, sed ad earum lumina, quamuis cum solari vnita sint, distincte cognoscenda. Cernuntur autem in tenebris, que secunda fuit questio, quoniam contraria iuxta se posita magis elucescunt, tum quia visuales radij non ita vi in lumine disperguntur, tum etjam, quoniam stellarum luces, in terminata sunt An corporis superficie. Que quamuis terræ superficie sit maior, attamen in tanta distantia balis eius pyramidis quæ ab oculo exit, in angultum terminatur. Quod oftendunt optiei; quorum munus hoc proprium est. Sed cur carum luces, tam longe politz, viluntur tamen. in tenebra: in qua eam circundans lumen non visitur? Quoniam scilicet hoc. dum est in diaphano, nulla terminatur superficie, (ed vagum, in aere scandit in æthera, qui & iple diaphanus, nulla terminatur superficie, coloris alterius. Visus autem noster, non nisi in terminata superficie certo cernic. Quoniam cum vires eius sint exigue, actiones suas supra vires non extendir. Et quamuis tum tenebra, tum lumen in aere diaphano, & cognoscuntur per se, & dignoscuntur alterum ab altero, & ita cernuntur, interminate cernuntur tamen. Eorumque, fententia falla est, qui negant in acre, aut lumen, aut tenebram videri. Videntur enim, & earum differentia a visu discernitur, & discernitur etiam diuersitas crepusculorum, tum clariorum, tum obscuriorum. Cognoscitut tamen lumen aliter, ac secundario quodam modo, in pariete, in sole; quia in eis, &

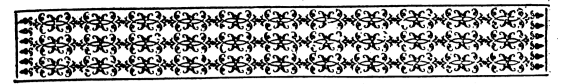
lumen & radius, coloris vicem subit. Disserunt autem hi duo luminis cognoscendi modi. Quia hic in superficie sinitum ibi sistitur. in diaphano vero, vbi nulla superficies, non sistitur, & in interminatum spacium funditur, & dissunditur; claritate tamen sua spectatur; sicuti & tenebra, eadem spectatur itidem obscuritate. Radij quoque solares qui lumen primarium sunt, & inter sucem & sumen dissusum medij, distinctissimi in aere contra solem spectantur. Quad de lumine extra terze vmbram posito dicum est; idem de eo di-

eatur, quod extra vmbram lunæ in solis eclipsi, vel spectatur, vel non spectatur. & quanquam nullus vmquam ea lumina oculus spectatet, cœleste tamen lumen versus terram essunderetur, sicuti & nunc essunditur; & eam amplectitur ad instar columnæ. Lumen enim, ve inquit, Dininus Plato, per vniuersum cœlum, ac terram extensum ve columna, iridi simile est, sed purius. Idque est cœli ligamentum, & terræ. Cuius vinculi extrema ad terram vsque sunt protensa.

### FINIS SEXTI LIBRI.



FRAN-



## FRANCISCI PATRICII PANAVGIAE

LIBER SEPTIMVS.



DE COELESTI LVCE, ET LVMINE.



V PRA purum aerem fere totum illuminatum, veteres æthera esse dixere. De cuius quidem essentia comodiore loco disquiretur. Nunc de luce eius & lumine, & perspicuitate, ser

mo esto. Communis philosophantium opinio, & fuit, & est, athetem, quem & colum? appellarunt, esse translucidum & diaphanum. & nos quoque in eam descendimus sententiam; non tam quia lumen receptet: a sole, : a stellis, quam quod vmbræ terreæ conum inse admittat in dies. Quæ res liquido apparet in lunæ eclipsibus. Quæ cum aliquando to to corpore eum conum incurrat, necesse est tantam eius vmbræ ibi esse latitudinem, suran ta eam capere totam queat. Supra quata-la-? titudinem necesse est apicem multo supra lunam ascendere: finiriq; vel in Mercurij orbe, vel etiam, (vr astrologorum quorundam est opinio) in orbe Veneris: Itaque si Lunæ, si Mercurij, si Veneris quoque orbes, terræ tenebras admittunt, cur non etiam orbes alij, Solis, Martis, Iouis, Saturnique eas admittere queant, si tam alte, ea vmbra scandere posset? Namvel tota ea regio, vnum corpus ac continuum est, vt multorum fert opinio, vt vnus & continuus est aer (de qua re postea) vel est in plura corpota & orbes plures divila, qui singulos ferunt planetas.

Si vhum continuumque sit, vnius quoque verisimile est esse natura. Quod concesse-

runt ij quoque, qui in plures orbes eam regionem diuilerunt. Itaque si vnius est naturæ & pars eius vmbræ conum admittit, totam quoq; eam natura admittere posse ratio
verissima persuadet, si modo eo vmbra terre
porrigatur. Sed quod terræ vmbra sacere no
porest ob eius breuitatem, & quia in Veneris
regione desinit; cur non credatur, Lunæ corpus opacum, in superiorem sua regionem,
suam vmbram posse iacere?

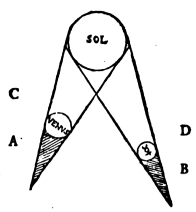
Corpus lunz profecto, esse opacum, & vmbram sacere, solis eclipses saciunt manisestum: Solem enim opacitate corporis sui, visui nostro occulit. Quz experientia, ostendit, quod nemo tamen, aut veterum, aut neotericorum, quod nos sciamus adnotauit: Lunz corpus vmbram suam iacere in ztherem superiorem, tempore quidem omni, przeter quam in coniunctione cum sole. & maxime cum est plena.

Quo víque autem coni eius apex pertingat, aut pertingere possit, ex corporis lunaris magnitudine ratio subduci potest. Namque eius vmbram in solis eclipsi, ad terram víque porrigitur; non quidem apice, sed latitudine tanta, vt terræ superficiem ad millia passuum multa obumbret. & apex eius si terra transpicua esset, totam eam pertransiret, & in aeris regione ad millia passuum itidem multa desineret. Tantum ergo spacij in superos celos in plenilunio, luna vmbram suam proijcit. Est autem, a luna ad terram vsque distantia, vti Astrologi autumant millia pass. 109056.

quious

• •

equibus addantur pass.mill. 3 500, alterius nimirum terræ semidiametri in partem oppositam. pals. mill. 1 12. 5 56. Finiretur autem ni regione. Hæc de terræ & lunæ vmbra in ætherem admissa, que convincit xtherem quoque esse diaphanum. Admissa enim vmbra, necesse est lumen quoque admitti. Nam de solo lumine, non est admodum certa ratio. Si namque argumentemur diaphanum esse zthera, quia lumini stellarum, tum superiorum, tum inferiorum dat transitum. id potius tenebris tribuemus, quam lumini. In teuebris enim, siderum luces conspiciuntur, non Jumina, quæiin lumine non cernuntur, nisi ra rissime, & non omnes, sed propiores, nimirum Venus forte sola. Solis vero lux solius etiam in lumine conspicitur, & radios eius, & lumen ex eis emissum inferior sole regio suscipit, & ad nos vsque porrigi sinit. Sed hæc arguunt, regionem ætheris, sole inferiorem tantum esse perspicuam, superiorem vero minime. Lucis enim visioni superiorum fiderum, superior dare transitum arguitur, non autem eoru lumini. Qui verò dixerut superio res stellas a Sole lumen suum accipere, non videntur id vere satis tradidisse. Concesso enim hoc quod omnibus, tum philosophis, rum Astronomis est confessium. Astra omnia cœli densiores esse partes,& vti tales sunt, eius dem esse naturæ, concludemus nos astra omnia propriam habere lucem sui natura. & nó a sole tantum. A quo etsi dicantur illuminari, quia eius lumen totum cœlum, imo mundum implendo vniuerlum, omnia quoque sidera attingit, & illuminat. non tamen eis lucem indit, qua lucent & visuntur. Hocaurem clare conitabit hoc experimento, quod nos primi, ni fallimur, animaduertimus.ex Astronomorum positionibus. Qui docent, Solem, superiorem esse Venere; & hanc Mer curio; & hunc Lunæ. Si ita est, & Venus, & Mercurius, a sole hand multum discedentes, parte ea corporis, qua solem aspiciunt, eius radijs illustratur. Ea vero, quæ a sole est auuersa & eum non respectat, non possunt ab eo illuminari, neque eius lumine lucere. Quæres in luna valde est manisesta. Quæ ea parte qua solem aspicir, ab eo collustratur, auuersa vero, vel tenebrosa est, vel colores quoldam suos ostentat. In Venere autem, & Mercurio idem euenire, subiecta figura fit manifeltum.



In qua id fir euidens hæc duo astra in parte superiore a sole illustratiad C. D. ab inferiore vbi A, B, non illustrati. At hac etiam parte semper lucent. Propriam ergo lucem habent, & ea lucent. Ergo & astra reliqua, cum eiuldem fint nature vniuerla. & den siores cœli par tes, proprijs lucibus lucebunt. Quæ eorum corpora fingula, tota occupentab corum centris ad vniuersas circunferentias. A solis vero lumine ita illustrentur, ve nostrates ignes. Qui quidem, & noctu, & interdiu, sui natura ... toti lucent luce propria. Noctu enim a sole non attinguntur. & interdiu, tametii attin- ... gantur, & magis illuminentur: non funt tamen negandi propris quoque lucibus fulgere. Quia & stellas eas, que nebulose dicte sunt ab Astrologis, & obscuræ, sol etiam si illuminet, non tamen lucentes facit. Ergo cum neque his lucem indat, nec Veneri, nec Mercurio: stellarum nulli lucem indidit, autindir. sicuti neque ignibus, vllis siue aereis siue terrenis conspicimus e proximo dari lucem vllam a solis lumine. Quod si hæc corpuscula, materialia, impura, summus opisex & natura proprijs lucibus donauit & adorna. uit, quanto magis verissimile est, & veritati, & potentiæ factoris consonatius, ingentia illa, materia carentia corpora, purissimaq; præstantissimo lucis donasse dono, quo vniuersum mundi corpus, ornatum redderent & vitale. Vira autem omnis a spiritu, & igne est. Ignisautem omnis lucer: neque non lucere ... sui natura potest. Quæ ratione, Veterum Græcorum sapientiores inducti, & crediderunt, & tradiderunt, non solum astra, sed etiam cœlum totum, & æthera vniuersum, quoniam lucerent, esse ignes. Quod Peripati magister, non semel est atrestatus. Quòd Lib. 2. de scilicer alij crederent ignea esse astra, quia su- Cœlo. perum corpus ignem esse dicerent. Idq; non vt iple putat, absurda ratione. Sed eadem qua iple e quinta essentia quadam, astra esse air, e qua cœlum est, quia illa densiores huius ... essentiæ sint partes. & nihil prohiber cælum

Digitized by Google

### FRANCISCI TATRICII,

esse, quinta essentia, & esse ignem; non qualis est nostras ignis. Sed qualis colo competit; Itaq; si cœlum ignis est: & astra cœli densiores partes sunt, nimirum efficitur, vt ignis densiores partes fint, & ignea. Esse autem etherem, & cœlum ignem, Anaxagoram putaile affirmat alibi. Sed huic Plutarchus addit alios Thaleta Anaximenem, Empedoclem. Quibus nos & Heraclitum addemus, & Platonem. Qui affirmar, Opificem diuini corporis plurimam ideam ex igne confecisse, ve lucentissimum esser, & visu pulcherrimum. Quem ignem cavillator hic, de cœlo. vbi visilis,& erat, & adhuc est, detraxit, & sub cœlum, vbi nemo eum vmquam vidit, reposuit, sensum secutus nullum. De qua re postea suo loco. Parmenides quoque vetustiorum sententiam comprobauit, Cuius carmina in hanc rem, quia rara funt inuentu apponimus.

Tim.

Αν]ία δεκρίνατο δεμας , τὸ στιμα], εθεντο Χωρίς ἀπὰλλήλων , τῆ μεν φλογός αίθέριον πυρ Η τιον ἀν μεγάραιόν, ελαφρόν , εαυτώ παν]οτε τωυτόν .

» Contra posuit faciem, & corpora posuit.
» Seorsum a se ipsis. hæc quidem slammæ æthereum ignem.

» Lenem, valde rarum, leuem, sibi vnd ique eundem.

Æther ergo vniuersus ex veterum Græcorum sapientia, ignis est. Ex quo æthere, demisoro sacto, cum astra omnia sint sacta, ignes esse ipsa astra, ex hoc dogmate nemo dubitabit. Nam & solem esse ignem, idem cecinit Parmenides.

Xai ralapas, evayéos ñedioso, daurádos.

Dogma autem hoc vetustissimorum Zoroastreorum Magorum prius suerat. E quorum Oraculis, hæc, quæ a paucis leguntur ob raritatem, huc adscribam. De stellis.

Επηζε δε πολύν δμιλον απέρων άπλανών. Το πύρ προς το πύρ αναγκάσας.

 Compegit multum cœtum stellarum inerrantium.

» Ignem ad ignem cogens.

Solem quoq, ignem elle voluit, dum canit.
 Ε'ξ ατακρεμασας ζώνας εβδομον νελίου.
 Μεσεμβολήσας πῦρ.

» Sex suspendit Zonas, septimum solis.

- Medium ponens ignem. Quem etiá vocat.
  πυρ πυρος εξοχέτευμα, η πυρος ταμίας.
- " Ignis, ignis derivatio, & ignis pænu.
- » Eundem solem Philo, ludzorum doctissimus, air.

Φλογος ον πίλημα πολλής, Οκυδρομότατος γέγονε των όντων.

Flammæ cum sit compactio multæ, Ocyssimus entium est factus.

Chaldzorum ergo prius, Hzbrzoru postez Græcorum postremò sapientiorum hoc dogma fuit. Ignea esse astra, & solem. Idque re--Ctissima, vti diximus ratione, quando nimirum: cœlum quoque, cuius partes densiores, ipla altra sunt, sit ignis. Ignem autem cœlum esse Moses quoque asseruit, ipsa vo-·cis, qua cœlum nominat significatione. appellatur enim asciamain; hoc est igneum & aqueum. Illud qued luceat, hoc verò qued transluceat. & ante Mosen Chaldei, cœlum purum effe lumen, seu lucem docuere. idq; totius cœli esse substantiam. Lucem autem & ignemprore eadem acceperunt, ob eam rationem, quam post innumera secula Plato postea explicauit, quando ait.

Deum ex igne & terra cepille mundi corpus constituere. Cur autem ex igne rationem reddidit, dum inquit.

"Separatum ab igne, nihil vnquā visile siar.

Hunc autem ignem qualis esser expressir.

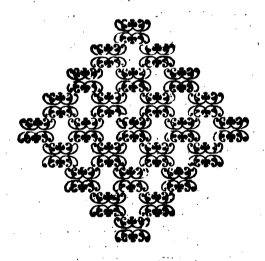
Lucem φως, accendit Deus circa secundam a terra circulationem. De sole intelligens; quem & λαμπρότατον & λευκοτατον, sulgentissimum, & candidissimum appellat. Quasi ignis & φως, lux, & sol, & sulgor, & candot cadem res esser.

Sed quia ignis, non solum lucem, verum etiam calorem habet innatum, de calore quià postea erit agendum, demonstrationes reliquas, quòdastra igneasint, in illud tempus differamus. Hoc tantum memoria retinena tes, verustissimos illos, rerum contemplatores, Aristoteli nondum addictos, ignem, lucem, aftra pro eadem re accepisse. rationibus ijs quas adduximus, aut alijs permoti. Et veriore longe sententia, quam sit in Peripato; qui docet calorem & lumen fieri in aere, atrito aere, ab altrorum latione. Namque id, & in aere, & in æthere est falsisimum. Quis enim aer in achere ateritur? Quis in aere aer ateritur, ita vi lucear? Nam & noctibus tenebrositsimis etiam luceret, & longissimis. quandoquidem ijs no minus quam interdiu, altra circunferuntur. Sed hi lenlum præ ceteris professi, plecumque nullo sensu, sepissi= sime contra sensus omnes philosophantur 🗢 Astra autem ignes esse, ipse ostendit sensus, ex ignium nostrorum effectibus. qui syderum effectibus sunt vniformes: Nam flamme nostræ, & anthraces accensi, si non proxime, sed fpacio aliquanto conspiciantur, figuram orbicularem, radijs coronatam representant, ita vt stellæ appareant re vera. Quando item vel anthraces, vel lecythi extinguuntur, dum in eo extictionis actu funt, ad instar stellæ radiusculos emittunt. Sed & calor, qui a sole ad nos descendit & radijs vehitur, rem ean-

dem comprobat. Solem scilicet, & astra omnia, præter vnam forte Lunam, elle ignes. Sed. de calore, vii diximus, postea. Concludamus ergo, longe quàm Astronomi, quàm Peripatus,& verius & firmius, sydera omnia, proprijs quæque lucibus corruscare. & in proprijs iace re lucibus. & quad ex his sequitur, Omnia in luminibus quoque iacere alienis, attamen socijs, atque cognatis. Totus enim æther, omnium siderum luminibus impletur, & collucet. Non enim sol tantum vnus æthera vniuersum suo replet lumine. Sed stellæ quoque singulæ proprium a se in æthera fundunt lumen quaquauerlum. & circa le, & lupra & infra se. Nihil enim huic fusioni, aut diffusioni obstat. Nam sicuti sol, in partes omnes, ad latera, ad supera; ad infera omnia, vltra etiam terram, & aerem, lumen suum porrigit cur-

non idem reliqua astra faciant, proprijs lucen tia lucibus, nullum ibi corpus alienum, nulla ratio vera vetat ratio,cum præfertim fole ipfq non sint multo minora, & nulla re impediente. Quot ergo sunt stellæ in æthere, tot sunt etiam lumina ab eis effula, quæ le le inuicem non aliter quàm apud nos plurium candelatŭ lumina, & commista, & sæparata se se pereneant, le iplis vniuer lum æthera replent. In lumi ne ergo, imò in luminibus, totus æther sacet, omnium scilicet astrorum. & omnia astra, in luminibus etiam iacent, tum proprijs, tum reli quorum omnium alienis, tum etiam in lumine totius ætheris proprio. Nikil enimaliud ætheris substantia esse potest quam purum lu men. Quod dogma Chaldzorum sapientum antea fuit. Ergo vniuersus corporeus mundus, & intus in lumine iacet, & extra.

### FINIS SEPTIMI LIBRI.





### FRANCISCI PATRICII PANAVGIAE

LIBER OCTAVVS.



### DE LVCE ET LVMINE SVPERCOELESTI.



·1. 1.1.1 . 1

E luce, radijs, lumine, sociisque rebus, quæ sub visum caderet, satis a nobis, & quidem liberiore, & liberaliore philosophia libris præcedentibus est disputatum. Nunc eaque rec

ta ratio ab his ducta indicare possit, perquira- 🤇 mus altiora: & quæ supra hyleum,æthereum- 💝 que mundum polita videri queant. & osten- . damus veriusque huius mundi molem, supercœlesti lumine, non solum esse circundatam, sed etiam permeatam. Itaque dicamus si ex vtroque hylæo, & æthereo, mandus vnus constitutus, infinitus mole est, fcustra docebitur, extra mundum nulla esse corpora, nulla loca, nullosque motus. Sin vero finitus mole sit, & superficie extima circunuolutus, quæstiones hæ rite propositæ suere olim, & nos spacium extra mundum esse, recte, & docuimus, & adhuc docebimus, illudque vacuum corporibus. Nam & Peripatus qui corpora ibi esse negauit, vacuum ibi spacium este non negauit. In quo spacio sane substantiæ illæ, quas supra mundum habitare asseruit, æternoque æuo, beatissimam vitam degere, quid sint qualesq; quibusque viribus polleant, in præsentia ommittamus inquirere, suo loco id reservantes. Ad eas enim contemplatio nostra, nos veluti manu ducet. Sane si modo concesserimus opti mas ibi,incorporeasque substantias æterno zuo beatissime viuere, consequetur necessario, spacium illud, non omnino esse vacuum. Sequetur etiam eas viuere ibi, vel in tenebris, vel in lumine, vel in re alia, quæ neutra harum sit. Quæ res, est in præsentia perquirenda. MAA1

Si optimæ, optimam ibi vitam degant, ratio suadet, eas ab omni talis vitæ impedimento esse liberas, omnique tristitia vacare. At si tenebras ibi locauerimus, rem pessimam, omnique hominum, deorumque generi exosam, infensissimamque, beatissimis dabimus. quæ eas morore atque horrore perpetuo obrutus reneat. Abigendæitaque sunt illine tenebræ. Nam & rationes aliæ non esse illic tenebras demonstrant. Tenebre enim in opaco, & ab opaco (nnt Opacum autem non aliud in mun do apparuit esse, quam quæ diximus tria, vel quatuor, lunam, nubes, terram, terrea. At in supera illa regione nullum tale habitare corpus,iam est statutum. Ergo ne opacum quidem corpus vllum ibi erit. Nec terreum ergo, necteriam, nec nubem ibi esse certum est. Vm brám vero lynæ non eò víque porrigi, ratio su périor demonstrauit. Nullæ ergo tenebræ extra mundum a mundo porrigutur. Neque ibi vlæ aliæ vel esse, uel habitare, vel vagare possunt. Neque ibi sedebunt, quia luminis sint prinatio, nec qua lumen sint minimum. nec qua lumini contrariæ. Hæc enim omnia vel corporea sunt, vel e corporibus exeunt; Corpus autem nullum ibi esse opacum,iam est cóstitutum. Neque, etiam si verum sit, vt oracula cecinerunt, ibi plurimum esse ignis, ibi vel anthrax, vel flamma, vel fauilla est vlla. At si tertia ignis species, lux,& lumen ibi est,quod &asserimus,&probabimus, non tamen, vel le iplam, vel libi congenerem opacat. & li opa cat, non tamen obscurat, quando & si noster ignis alium ignem, quamuis obtegat, non tamen obscurum reddit. Et ignes nostrates. quamuis transpicui non sint, nullas tamen

tenebras proijciunt, neque vllas in se habent. Sed tori, vel lux sunt, vel luce circunteguntur, & lumen ex se, quaquauersum emicant. Si quis ergo ignis, non transpicuus, supra mundum concedatur esse, non ideo tenebræ vllæ ibi concedentur esse. Concludendum ergo in vniuersum, nullas ibi prorsus aut esse, aut esse posse tenebras.

Quid vero aliud quippiam ibi erit? Quod nec tenebra sit, nec lumen? Equidem si res talis quæppiam ibi sit, vel media inter hæc, vel vltra vtraque, erit aliquid. Quod neque imagi natio, neque cogitatio, neque ratiocinatio, neque intellectio vlla capit, aut affequitur. Si talis fit, quam neque mens, neque ratio, neq; vis alia nostra cognitrix capiat, non est nobis in ea inquirenda, frustra laborandum. Sin autem media inter lucem sit, & tenebras, vel ea extremorum negatione, nihil lucis, nihil tenebrarum habebit; vel vtriusque particeps, composita quædam media erit dicenda. Si prius sit, eam nec luminis, nec tenebrarum quicquam habere, tertia res quædam erit, vltra vtrasque. Talem autem nullam mente capimus. Est ergo ommittenda. Si vero media eó modo sit, vt & luminis , & tenebrarum partem habeat, ne fingi quidem posse videtur, vt vbi tenebræ nullæ funt, aut esse possunt, ex tenebris aliquid confletur. Si vero quis dicat nullas quidem ibi tenebras esse puras, esse tamen ex iis,& lumine mistum quippiam,interrogandus erit, quo modo ibi sit, misti ea pars, quæ tenebratum sit? Aliunde enim eam ed migralse erit necelse.Id li fateatur, vnde nam illuc ascendisse potuit, aut continue ascedat, reperire est necessarium. De quatuor enim opacis illis, nihil ed posse surgere est demon-Aratum, autalia quoque else, cogetur oftendere, Et si forte ostendat : necesse suerit ea ita prope extrema mundi sita esse, vt corum tene bræad spacium pertingant, quod extra mundum est. Ex eisque & lumine, mistio illa fiat media.In mundo quidem, media luminis, & tenebræ, cognosciinus vmbrationem, vmbra, & lumen creperum matutinum, ac yespertinum. Si quod tale medium extra mundum in spacio sit, necesse est, opaco à corpore proficisci. Quod nullum ibi else est demonstrarum. Stabiliendum ergo est, in spacio extra mundum, nihil horum omnino vel else juel else polse. Quid ergo nos lumen ibi else, dicere audebimus? Audebimus sanè, si quæ ymquam humanæ rationis vis vlla,quicquam persuadere valeat. Nam & ea quæ ibi beatissimam vitam degunt, in pulcherrima re, iucundissimaque degere, rationi est & æquitati valde consentaneum. Luce vero, & lumine nulla neque pulchrior, neque iucundior. Præstantissimas quoque substantias, in re eis similipræstantissimaque, æuum agitare suadet ratio-Et potentissimas, quæque omnem mutationem superent, in potentissima, que vniuersum penetrando, nullam sentiat ipsa mutationem-& quæ corporibus vitam præstat omnibus, imò quæ vita vna corporum sit omnium; in vitali maxime re habitare, nulla tam obtusa mentis acies suerit, quæ neget. Hærationes, ex mentis ui deductæ. Aliæ ex vi sensus.

Sol quem cernimus, lumen luum vlque ad terram propagat. Et, si tolleretur obstans terræ densitas, atque opacitas, visibiliter vsque ad centrum penetraret. Quid dico ad centrum víque? Totum terræ globi locum, quaquauersum permearet, atque impleret, non aliter ac scintilla in cetro globi vitrei posita, to tum lumine suo replet. Neque id dubium esse potest, quando cœlorum sol inferiorum corpora, & aeris, & aquæ,tota impleat ? Quando, solida, & dura, glaciem, vitra, crystalla, gemmas, adamantesque densissimos, durissimosque suo lumine, momento temporis transuerberet ? Quando totum spacium, aerisque molem, vique ad oppositum, lunæ globum, momento eodem transeat. Lunæ globum totum, orbes duos, Mercurij, ac. Veneris. & trium superiorum, vsque deni-. que ad inerrantia astra lumen suum sol profundat, illoque ea perfundat. Cuius spacii pars, a sole ad terram commensa, videatur Astrologis ferè immensa. Eorum enim acuriores quidam, nobis suadent, vt a terræ superficie, víque ad lunæ concauum Mill, país., sint. 109037. Crassities orbis lunæ sit Mill. pals. 109056. Crassities orbis Mercurii Mill. pals. 370479. Veneris M. 3413755. lolis M. 339102. Martis M. 27339375. Iouis Mill. 19775497. Saturni M. 29474573. Firmamenti denique M. 80942471. Cui vaiuerlæ longitudini addātur diametri terræ M. 7 1 59., & vltra terram víque ad folis oppolitam par-, tem totidem. & inde tursus vsque ad extimain firmamenti superficiem, aliud rantum. Ex quibus omnibus distantiis, numerus millium passum, inenarrabilis conficietur, & pe. ne infinitus. Quæ omnia solis vnius lumen, illuminat ac replet . præter exiguum id, quod terra, & luna, suis locis occupant. Summa autem, excepta terræ diametro, totius numeri suprapositi sunt M. 323. 753. 849. Qui nume rus sia sole, ad superam sirmamenti supersiciem extendatur, supra eam in spacium illud vacuum protendetur M. 166. 221.933.Cumque Astrologorum computis atque rationibus, totius vniuersi soliditas sit M. 384. 365. 443.816.687. 500. Tota solari lumine illustratur atque repletur, præter eam quam 2 diximus

### FRANCISCI PATRICII,

diximus terræ, & lunæ opacitatem. Si ergo solis lumen tantam vniversi soliditatem implét atque illuminat; & tanto spacio, quanto diximus extra mundum, circumquaque protendatur: quanto magis videbitur protendi, firatio spacij, nullo obstaculo impediti computetur. Quid enim vetat, lumen illud solis, quod per corpora, rara, densa, mollia, duraque, & vt par est aliquid obstantia, tata spacia intra mundum penetrans compleat : extra quoque mundum, vbi nullum opponitur obstaculum, in tantundem saltem spacij, quaquauersum diffundi ac spargi? Vbi, si nihil itidem obijciatur, nihilque impediat, quid prohibet etiam vlterius progredi? Sed quo víque tandem? Quo víque nimirum nihil impediat. At nihil víquam toto spacio impedit. Toto ergo spacio lumen solis diffundetur . Spacium vero torum infinitum est , vt aliàs probauimus. Totum ergo infinitum spacium, solare lumen implebit. Et si quid desit, quò id non pertingat, addatur ei lumina Martis, Iouis, ac Saturni. Quorum corpora, si Astrologis danda fides, tam magna sunt, vt corum lumina, eum defectum facile adimplere queant. Martem enim asserunt in se continere terræ, magnitudinem semel cum dimidia. Iouem vero, eandem continere nonagies quinquies,& dimidiam: Saturnum autem no nagies ac semel, cum parte vna octava. Quæ magnitudines simul computatæ, terræ, corpora, globosue, continebunt centum ocuaginta octo, cum parte octaua. Cumque solis corpus, terras centum lexataginta lex cum tribus octauis, contineat, solem alterum integrum tres illi Planetæ conficient ac terras viginti & vnā cum dimidia, & amplius parte. Atq; ideo tantundem extra mundum spacij lumine replebunt, actanto vitra solaris luminis confinia, quanto ipsi sunt extimæ mundi supersiciei, quam sol propinquiores. & spacio illi de quo agimus, proximiores. Quorum trium cu firmamento simul crassitiem antedictam colli gamus, summam efficient M. 157. 531.916. Tanto ergo interuallo pluíquam fol extra mű dum sua lumina emittunt. Quibus luminibus fiaddantur lumina stellarum maximarum xv. quarum vnaquæque centies septies terra maior est: & earum omnium magnitudo simulsumpta possit alios X. decem soles ferè integros conficere, quanto credemus in spacium illud sua lumina profusuras? Hisce si addamus lumina stellarum magnitudinis secunde, quas dicunt esse X L V. & singulas nonagies terram superare profecto conficient soles integros XXIIII. & vnius LXVI.partes amplius. His vero si lumina iungantur CCVIII. Rellarum magnitudinis tertiæ, quarum quæ-

que LXXII. terræ globos cum parte tertià adæquant. Soles X C. efficient cum XXXVI. vnius partibus. Addamus his stellas alias CCCLXXIIII. magnitudinis quarræ. quarum singulæ LIIII. terræ globis æquales sunt, soles confecerint integros CL 1111. & partes vnius XXXII. Apponamus his lumina stellarum CCXVII. quinti ordinis. quarum quæque X X X V I. terreos globos implet, soles perficient X L V II. & vnius par tes X. Postremo si hisce adijciantur lumina stellarum XLIX.ordinis sexti, quarum vnaquæq; X V 11 L terræ corpora adæquat, soles conflabunt. V. & amplius LII. partes vnius. Quos quidem soles, si cum partibus in summam redigam exibunt soles CCC1. spacio illi supramundano proximi. Vt in nullum numerum ponamus, aut Veneris, aut Mercurij sidera, nec computemus stellas nouem, quas obscuras, aut quinque, quas rubeas appellant, vel nebulosas. nullo etiam numero habeamus infinitas alias, quæ sexto ordine funt minores. Itaque in hunc modum ratiocinemur. Si sol vnus mundi omnia spacia, præter lunæ, ac terræ globulos, illuminat, & vniuersi mundi intercapedinem, & extra mundum per innumerabilia milliaria lumen suum extendit, quid dicemus CCCI. Soles integros, nullis ibi ostantibus impedimentis posse implere? Nempe totumid, in quo nihil obstet. At in toto illo infinito spacio, obstat nihil; totum ergo infinitum spacium implebunt lumine. infinitum ergo lumina extendi ratio hæc nostra, ex sensu, & ex Astrologorum decretis ducta, satis demonstrat.

Sin contrà dicatur, corpora stellarum ingentia quidem esse, totque soles constare posse, attamen non luce sua lucere, sed a sole lumen omne accipere: atque ita sui parte ad nos versa lucere opposita non lucere, atque ideo non extra mundum lumina sua mittere. Deinde si opposita quoque luceant parte, non posse lumen proiici in vacuum. Tertio, quamuis etiam proiiciatur, non proiici posse in infinitum. Finiti enim corporis finitam esse virtutem. Atque inde fieri, si mundi totius finita virtus est. finiatur partis cuiulque vittus, necesse est. Præterea, si detur lumen in infinitum propagari spacium, quid prohibet, mundum quoque infinitum dici? quando mundus id sit, quod omnia contineat? & cui nihil desit? At mundum finitum esse, sapientibus est iam, & persuasum, & confessum. Ideoque perfedum. Quòd si lumen extra mundum diffun datur, mundus non omnia continebit. deerit illi lumen id quod extra illum porrigitur 🕏

Digitized by Google

Eo antem carens nulli dubium iri, mundum

elle imperfectum .

Magna equidem sunt hæc obiecta omnia. Sed nostræsententiæ officere nequaqua posfunt. Nam & stellas omnes suis fulgere lucibus, & eas ignes, flimasq; elle, indubie est demonstratum. Ideoq; toto corpore lucere eas est nocesse, & nulla parte opacas esse. Itaq; obie Ca illa priora, nullum locum habent. Cur autem lumen in vacaum proijei no potest, Nulla profecto resalia, in vniuerfo tanta corporum varietate coffato, lumini intercludat via, nisi vna opacitas. Lumini corpora omnia reliqua, rara, denfa, mollia, duraq; cedunt viam. In spacio illo vacuo, opacitas nulla est. Si hæc alia corpora ibi essent, transitum sine dubio lumini preberent. Cur ergo spacium quod nulli rei relictit, nulli oblistit, eidem lumini tranfirum non dabit? Cur eidem non cedat vactium, quod nullam antitypiam, queat opponere? An vero vacuum, an vero spacium suinatura, erunt opaca? Ratio sanè valida est reddenda, quo modo opacitas in spacio vacuo habitet? & res quæ nulli rei mundanæ, aut eadem, aut similis sit, & fere nihil est, cum denfissina opacitate conferre properamentium est. & asserere tan:am habere resi tentiam id quod nullam habet, quantam corpora opaca, :: per se ad resistandum nata, dementia est iam : plena. Nisi hæc valide soluantur, demon-Aratioque afferatur valida, pro somnio re-: linquatur. Lumen in vacuum proijci non posse, quod etiam corpora omnia præter duo ... illa opaca, penetret suis viribus, & permeet. Quod vero dicitur non proifci in infinitum? quoniam folis, ac fiderum corpora fint finita, viresque habere finitas, nullius e bmomenti: Lumenetenim, non est corpus tale, qualia omnia alia sunt corpora. Arque ideo cur & finitum dicitur iplum, & finitæ ei vires attribuuntur, etiamlia finitis promicer? Extra enim finita postquam est, si a nullo opaco coarctetur, finitorum conditiones habere non elt necesse. Nam si id lumen, quod mundum replet, quandoq; languescit, id ei viidocuimus contrariorum viribus, vmbratum, obicuricaris, renebracum, o pacitatis accidere, vilus etiam cognoscit. At extrà munduu, quid nam dicemus esse lumini contrarium, vbi nulla opacitas, vbi nulla opacitatis proles? Hoc fi adducere nesciamus, aut nequeamus, nullis contrariis ibi lumen languelcere, nullisque terminis finiri posse, est affirmandum. At mun dus, quartò obijciebatur, sic infinitus ipse quoque esser. Haic res nulla alia obstat, nisi sapientum authoritas. Nos vero rationibus, philosophamur non authoritatibus. Quas Iuo loco explicandas, maneant nos lectores.

Et satis sit eis modo demonstrasse, & conclusisse lumen a sole, a stellis, a colo ipso extra mundum hunc quem putant finitum, in infinitum progredi, ac' protendi. (Quodaliàs in libello de spacio physico demonitratum, & mihi concessim fuit a Dominis superioribus. ) Arq; hoc luinen, illud est quod? colum empyreum, nostrares Theologi vocauere. In quo Deum, bearas mentes, ani-11 masque selices habiture tradiderunt? Cuius " essentia putissimus sit ignis, vade nomen quo'P que habeat. Ignis inquaminon prima specie 11 anthrax, non fecunda specie flamma: Sed ter tia, Timei, Platonis, Theophrasti, Platonicorum nobiliorem omnium. Lux & lumen, fitque Zoroaftris, Zonpopior mup. Vitifer ignis. Neque vero Theologi nostrates primi suerunt, qui hoc dogma empyrei celi induxerut. Sedante eos Parmenides de eo est locutus. Cuius verba raritatis eadem causa, oportuit afferte. Suntautem.

Xuì το περίξχον δε τό πῶν σοιχ ῖον δίνην σεο άνου σερεον είναι πρώτο πυρί, με τοῦ ἀιθέρα, · είτ ἀ ρα, μεθού υδωρ.

s, Et id elementum quod ambit hoc viiuetfum coronæ instar, esse folidum primo igne post quod æthera, deinde aerem, post quem aquam. Et addidit

้ ก็บ๊อ ขตัร หลในอฮิร , ชโหลั รัช รบิวนบุตั .

,, Ignis, lux, lumenq; purum habitat in cælo.

Gælo in quam eo quod supra ætherem est
primus, ve dicebat ignis. Deinde.

1100 ai lub. 1005, 1006.

" Ignis,æther, flamma, fax, flumen. "

Præponens semper ignem prim im illum, empyreum. A quo vet a corpore diuintote, corpora ether, slimma, lux, & lumen corporeum ducit originem. Eta quo stellæ, sof Planetæ, luces suas habent, luminaque nobis largiuntur, & sluc viide hauserunt a principio, refundunt. Sed ante Græcum Parmentdem, dogmata hæt in oraculis suere Zoroastri, primi totius humanæ sapientiæ, vel repertoris, vel doctoris.

Is oraculo quodam suo cecinit.

Καὶ γαρτίς πυρός υγκος έπν έτθρος, τα δε παν δα. Αυτουργών, ενα σώμα το κοσμικόν έκτολυπευθή.

" Namq; ignis moles erat altera. Ista omnia. " Per se efficiens, vt corpus mundanum perficeretur.

In que satis aperte dixit, aliam ignis ab æthere esse molem, a qua, & æther, & astra, & aer, & aqua, & terra esse estre est estre esse perficeren tur. Hanc molem, eandem alio loco proprio nomine mundum empyreum appellat in hec verba.

Πηγαΐον άλλον δε τον έμπύριον κότμον άγει. C 3 Fontanum

### FRANCISCI. PATRICII; LIB: VIII.

Fontanum alium, qui Empyreü mundu agit.
Alio quoq; ignem eundem nominauit.
Αρδην εμπ ψυχοῦσα, φαος, πῦρ, ἀιθέρα κόσμους.

Abunde animans, lucem, ignem, æthera, mundos.

Hoc oraculum Proclus, qui omnia ea vidit, & quæ in tanta habuit admiratione, vt θεόδο-τα, & θεοπαράδοτα, a Deo data, & a Deo tradi ta appellauerit, referente Simplicio, in hunc modum exposuit: Sed afferam eius verba, quæ ab interpretibus, cum non intelligerentur, sunt versa perperam.

Δύο νοή σωμεν σφαίρας, την μεν φωτος ενός, την δ'εκ πολλών σωμάτων, ίσας άλλη λαις κατά τον όγκον. Αλλά την μεν έδρασον όμου τῷ κέν ρρφ. την δ'εμβιβάσας είς τάυτην, όλον τε όψει τον κόσμος εν τόπω, εν τῷ ἀκινή τῷ Φωτὶ κινούμε. νον. χὸ τουτον καθ όλον μεν έὰυτον ἀκίνητον, ενα μμε εταυτη ελαπον κατά μέρος δε κινούμε-νον, ενα τάυτη ελαπον εχει του τόπου. Καὶ ἀπο τῶν λογίων δε τῶν Χαλδαίοις εκδοθέντων τὰ περὶ τῆς πηγαίας ψυχῆς ἐιρημένα.

Αρό ην εμφυχούσα φαις, πύρ, αιθέρα, κόσμους.
τουτο γαρ είναι το φως το ύπερ το εμπύριον,
μονας ον προ τριάδος της του εμπυρίου κ) αιθερίου, κ), ύλαιου.

Duas mente concipiamus sphæras, alteram luminis vnins, alteram ex corporibus multis; æquales adinuicem mole. Sed alteram colloca insimul cum centro, alteram in ea indens, vniuersum conspicies mundum, in loco immobili lumine motum, & eum totum per se immobilem, vt locum imiteture per partes vero motum, vt hoc minus habeat quàm locus. & ab oraculis quoq;, que a Chaldæis sunt edira, ea quæ de anima dicuntur sontana.

"

"

99

2 Abunde animans, lucem, ignem, æthera, mundos.

" Hoc enim elle lumi, quod supra empyreum
est, unitas ante trinitarent, Empurei, æther
rei, materialis. Addit hæc Simplicius.

Δομά δε η τα κέντρα τοῦ μόσμου παντύς, ὅς ἐν τοῦτῷ πεπηγέναι. ἔι γαρ τὰ λόγια, τα κέντρα τοῦ ὑλαιου κόσμου ἢπερ ἀντόν ἔν αἰθέρε πέπη÷ γεν, κατὰ τὸ ἀνάλογον αναβαίνοντας τοῦ ἀκρομτάτου τῶν κόσμων ἐν τῷ Φωτί τουτῷ, τὰ κέντρα φησομεν ὑδρῦδαι. μηποῖε δε τὸ Φῶς τοῦ ἔο, ἀροῦ τον ἐς ἐν; ἀκών τοῦ πατρικοῦ βυθοῦ. κὰ δια ἔοῦτο ὑπερκόσμιον, ὅτο κὰ ἐκῆνος.

"Videntur autem, & centra mundi totius,
"in hoc esse sixa. Nam si oracula, centra
"materialis mundi, in eo qui supra eum est

æthere infixere, proportione ascendentes,

fupremi mundorum in hoc lumine dicer mus esse stabilita.

,, Num vero, lumen hoc primum, imago est ,, paterni profundi? & ob id supramund, danum sit, quoniam & ille.

Postautem nonnullaetiam hæc adiungit.
Μάιλισα δ'εκ τῆς θειας παραδόσεως, είπερ κὸ τό εμπύριον διά τοῦ ἀιθέρος, κὸ τὸν αἰθέρα φησί, δία τοῦ ὑλαιίου χωρείν, κὸ είπερ αἰ τεπα δες, κὸ, αὶ ἐβδομάδες αὶ νοεραί πασαι πηγαιαν ἐχουσι τάξιν. κὸ διά τοῦτο ἐμπυριον τῆν επιςασίαν.
συμπεριέχονται δμως τοῦς κόσμοις, ως κὸ τοῦ ἐμπυριου διὰ πάντων χωροῦντος.

" Maxime verò ex dinina traditione. Si qui-" dem & empyreum per ætherem , & æthe-

,, ra dicit per materialem penetrare. & si quaternitates, & septenitates omnes intellectuales sontanum habent ordinem,

" &ideo empyream præsidentiam, conti-" nentur nihilominus mundis, vt pote em-

pyrco per omnes permeante. His annectit deinde hæc alia.

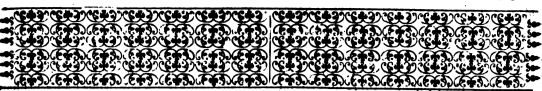
Πως οὖν τὰ λόγια φησί. ἐπτὰ γὰρ ἑξανγκώσε πα,
τηρ ς ερεωματα κοσμων . ἔι μη δε δυσωπεί , ἢδο:
μή ἄν ατελείς εἶναι τάς σφαίρας ὰ Ӌίδας μόνος,
ενσας , ἢ οὐκέτι σφαίρας , εἴ αχρι τοῦ κέντεου,
χωροῖεν .

" Quo modo ergo oracula affirmant.

", Septem in moles duxit pater, firmamenta; ", inundorum si non odit, non esse spheras; ", impersectas, sed fornices tantum esse, &: ", non sphæras, nisi ad centrum vsq; pertran. ", seant.

Hæcex oraculis Zoroastriac Chaldworum. de empyreo mundo, innumeris philosophani tium incognita, veluti ex tenebris eruimus in lucem. De cuius empyrei per reliquos penetratione, cum de eo lingilatim agemus, ali-l quid amplius palam faciemus. Satis in prelentia fuerit, supra echerem; & supra mundum hunc oftendisse rationibus, & authoritatibus confirmatic, ignem feu lumen effetantum, ve mundum alium conftituat quem dicimus eçlum empyreum, in quo ex Aristotelis, etiams traditione, substantiæ diuinæ, divinam vitam degant, & Deus iplemet, ex nostrorum dogmaribus Theologorum; & mentium beatarum ordines, & animarum: Idq; recta ratione Zoroalter poluit. tum quoniam, ante mobilemiethera, immobile atiquid effet i natura id ference. sicuti eriam fert, vt simplex omnino, compolito sit antiquius, & anterius. Com politum autem effe æthera, cum ad eum tra-Chario nostra venerit, ostendemus.

### FINIS OCTAVI LIBRI.



## FRANCISCI PATRICII PANAVGIAE

LIBER NONVS



### DE LVMINE INCORPOREO.



En lumen hoc, quod extra finitum mundum in infinitum protendi oftendimus. Quodque cælum, feu mundum empyreum este interpretamur, cum
corpus sit, a corpore ne

alio procedit, ac pendet, & inde essentiam habet, sicuti ab eo esse habent luces & lumina attherea omnia? An ab incorporea causa est productum? Nam lumina omnia, qua hactenus sunt a nobis examinata, & corporea simul sunt, quoniam a corporibus emicant, & corporeas quasdam patiuntur passiones. & sunt simul incorporea, quoniam incorporeas quasdam edunt operationes: & mediam inter corporea & incorporea obtinent naturam. Vnde euenit, vt sicuti a corporibus, corporeas habent passiones, ita ab incorporeis habeant incorporeas actiones.

Ergo totum hoc æthereum & empyreum lamen, neque a corporibus habent ortum suum, neque in se consistunt, sed necesse est vtrumque ab incorporeo lumine alio originem duxisse. Athereum quidem empyreo mediante; hoc vero immediate abalio, eoqs incorporeo. Omnis enim actio incorporei eft. Nullum enim corpus actionem fui natura habet vllam. & si quid corpora agere videantur, per incorporeum quid, quod in iplis est, id operantur. Quod suo loco clarius fiet. & verissimum esse apparebit. In præsentia sup ponatur. Cum ergo actio o nnis ab incorporeo proueniat, productio auté empyrei actio fit, incorporei alicuius esse, erit necesse. Cui rei, Veterum meliores, & sapientiores, dedere

assensum. Quoniam vero ætherea lumina « multa sunt; multitudo autem omnis ab vnitate nascitur: necesse fuit illa multa ab vno empyreo prouenisse. Hocautem empyreum, tametsi vnum est, corpus tamé quia est, ab incorporeo, & eo quidem vno, necesse fuit originem duxisse. Incorporea autem appellamus ea, quæ vt fint nullis omnino egent corporibus. Talia autem sunt, quæ essentia suri nullam habent dimensionem , funtq; prorsus: indiuisibilia. Non quidem vt punctus, qui spacio eget in quo sit, sed modo alio indiuisibilia dicuntur, quia ad id quòd nullas Ha- 💀 beant partes,& dividi nequeant, nulla,vt fint, re alia egent quàm leiplis, & in le conlittunt, & per se constant, & in se subsistunt, & se se sustinent. Huiusmodi vero ea sunt, quæ nomine communi diuina nuncupantur: Animæ immortales, Mentes, Angeli, Deus-ipse fummus ac primus, quem vnum, bonumq; appellamus.Itaq; luces,luminaq; corporea & diuifilia cum per le colistere nequeant, neq; a le sint aliunde originem habuisse est necesse. Ab vno nimirum atq; incorporeo. Illo fortaffe, quod Simplicius ex Proclo, atq; oraculis Zoroastreis attulit. ad illud carmé, quo dictú est. 🦼

Aρδην εμψυχούσα φάος, πύρ, αθέρα, κόσμους.

" Affatim animans luce, igne, æthera, múdos.

" Hanc enim esse lucem (subdit) quæ supra

" empyreum est, quæ vnitas existis, ante

" trinitatem, Empyrei, Ætherei, & Hylæi.

Et inquit, lux empyrea, lux ætherea, lux hylea & materialis, ignium nostrorum. Ante has tres luces, & supra empyream, necesse est lucem vnam esse, quæ prima sit, atq; anterior tribus illis. Quæ prima sux subdit.

**4** Μηποτε

### FRANCISCI PATRICII,

Μηποτε δέ το φώς τουτο πρώτον, τ'ς ενεέν του πατρικού βυθού, η δια τουτο υπερκόσμιον, ότι η εκώνος.

Num forte lux hæc prima, est imago paterni profundi. & ideo supermundana, quo-

niam & illud, scilicet supramundanum

" cft.

Ait lucem hanc, quæ imago sit paterni profundi, esse supramundanam, sicuri & exemplar eius supramundanum est. supramundana autem ea sunt, quæ essentiæ suæ præstantia mundana corpora omnia, & excedunt, & excellunt. hoc est incorporea sunt. Itaque lumen hoc primum & supra mundum est, & in corporeum est. Ad cuius contemplationem, Platonis auditor, eorum librorum author, qui sub Ægyptiæ sapientiæ titulo, circumseruntur; quem hoc semper nomine, quoniam proprium non habemus, nominabimus. nos adhortatur his verbis.

Maiore tamen studio, in mundi eius qui coelesti superior est, quàm in ipsius coelestis

» contemplationem incumbendum.

Est autem incorporeum hoc lumen, quia simplicissimum est, & igni empyreo simplicius. Quia ignis hic, & corpus est, & lucet, & calet. Lumen autem primum non aliud est quàm lumen. Itaque vt simplicius, ita superius est empyreo & excellentius. Cuius essectivi, sicuti & animatrix videtur anima sintana; a qua animatur, simul cum igne, & ethere, & hyle. Quam assirmat idem Zoroasser opisicem esse inferiorum: cum ait.

Οτι εργάτις, ότι έκδ ότις εςί πυρός ζωηφόρου. Quoniam opifex largitrixq; est, ignis viti-

Per omnia scilicet inferiora fusi, Quæ dum animat, calorem, lumenq; vitamq; eis largitur. Id autem facit potestate ei data a patre; ve ipsa sit ignis lucidus. Ait enim oraculo alio.

O'τι Ψυχη, πῦρ δηυαμιι παπρος οὖ σα φαινόν.
Quoniam anima, Ignis, potentia patris exiitens fulgidus.

,, Qua potestate dum operatur anima,ait.
Μιγνυμέναν δ'οχετών, πυρός αφθιτου έργα τελοῦσα.

" Mistis canalibus, ignis incorruptibilis ope ra efficiens.

Omnia namq; mundi corpora & supera, & insera, animæ Fontanæ opera sunt, partim sibi proxima, partim instrumentis alijs median, tibus operans. De quibus postea suo loco; Nunc propositum de incorporeo hoc primo lumine peragamus. Lumen hoc primum inquam, incorporeum est, & ideo imago parerni profundi, quod profundum, & ipsum incorporeum & supramundanum est. Necesse.

enim est, lumen hoc primum, incorporeum, & supramundanum, vel a proxima supramun dana essentia prouenisse, anima scilicet Fontana; vel a supra autem animam Mens est secunda; ante secundam prima; ante primam pater. Qui quidem pater dicitur.

Πάντα έξετελεσε πατήρ, η τῷ παρέδομε δευ-

" Omnia perfecit pater, & menti tradidit fæcundæ.

Quæ paternum illud est prosundum . & quam Platonis auditor vocat principem esfentiam. eamque esse lucem infinitam. Sic enim scribit.

" Rursus igitur, ad institutum regressi dicamus, principem essentiam, que lux est infinita, nulla ex parte interire. Ideoq; ab illa illustrari perpetuo orbem eum, qui cœ lesti est superior, & ab. hoc cœlestem.

Orbem nempe empyreum, qui supra cœ-

lum est. Addit mox eodem loco.

,, Porro intelligibilem mundum lux primaria conferuat, illeq; cœlestem. Hic vero infimum, qui in sensum cadit. Inter que, & ipsum intelligibilem, medius est.

Itaq; princeps essentia, vt Platonico modo loquamur, Archetypus atque Idealis mundus est, qui lux est infinita; Idearum lucibus ome nium plenus, ideoque recte Paternum profus

dum, nuncupatus.

A quo inquir, illustratur orbis, qui colesti est superior, hoc est empyreus. Lumen autem quod primum diximus, & imaginem paeterni profundi, infinitæq, eius lucis, non cognitum ab hoc auditore, videtur suisse. Qui alioqui diuina Platonis præceptoris doctrina imbutus, infinitam illam lucem, per inseriorum gradus omnes lumen deduxit. Quam deductionem operæprecium est ascribere. Libro ergo 10.cap.2. ita scribit.

" ltaque inter essentias omnino-primaria est " ipsa mens. Quæ iccirco princeps dicitur.

Quamquam eadem cum Dei verbo, atq; cum eo, quod prime forme est subiectum.

Fademq; vt genus summum, omnes subftantias illustres, absolutasq; & puras. sub

s se continet.

Ipsum ergo Dei verbum, & Mens primaria, quam Zoroastres secundam nominauit,
infinita est lux. A qua luce, incorporea, incorporeum illud primum lumé emicat, quod
imago est paterni profundi. Huius ipsius Dei
verbi, & mentis primarize imago. Quod lumen ab ea luce productum sunditur primo,
per omnes substantias, veras, quas illustres appellat ideo, quia eo primo lumine illustrantur. & ab eo continentur.

Huic



Huic verbo, ac menti primaria ex dogmate Zoroastri subordinat ipse intellectum secundum, prima mentis quasi speciem, in que, lumen illud, a prima luce, ait descendere. Inquit enim.

Huic vero lumen inestab intellectus radice
 prosectum, non alutet quam crystallo ra-

" dius a sole reflexus.

Prima ergo loco a luce infinita, lumen, eius lucis imago emicans, substantias in ea contentas illustrat. Secundo vero intellectum secundum. Terrio ab hoc intellectu, lumen descendere ait debilius in animam catiocinan tem.. Ait namque.

"Cuius lumen tenue est, & crepusculo ma"cutino persimile. Quarto vero loco,
"Amplius ex lumine animi ratiocinantis ma"nat natura animi sentientis, in quo minus

» . lumen est, quam in superiore.

Ex huius vero lumine. (quinto gradu) profluit natura animi in plantas cadentis. Quæ quoniama luce pura, perfectaq; longo internallo feiuncta, crassior est relicta.

Itaque incorporei luminis, per hunc authorem a primaria, atque infinita luce emanati quinque sunt species. Lumen substantias in se contentas illustrans; lumen intellectus; lumen animæ ratiocinantis; lumen sentientis, lumen vegetantis. Atque hæc omnia veza esse, suis quæq; locis demonstrabimus.

Quoniam vero Mens primaria, & Dei verbum, est lux infinita, non solum quinque hosce incorporei luminis gradus extra se producit ex dogmate Zoroastri superiore. (Scio & teneo tamen opera ad ex tua esse a tota trinitate, quemadmodum, & in sequentibus & intelligo, & teneo.) Sed quinque etiam alios gradus luminis corporei, essus se suma mo infinitum, in Empyreum in Athereum mundum, inque Hyleum, niuersum, & in particularium ignium naturam. Quod iam antea est explicatum.

Quibus dogmatibus, omnium maxime admirandis, quoniam persimilia tradit Philo Iudzorum doctissimus, que huic nostre philosophiz nissattexerentur, maximum admissse piaculum nos putaremus, ea inseramus. Dum itaq; mundi creationem explicat,

scribit in hæc verba.

Χαὶ ἐπί πᾶσι ἔβδομον φωτός, ὁ πάλιν άσωματον ἢ νοη ον πλίου παράδειγμα ἢ πὰν]ων ὅσα φωσφορα ἄςρα κατὰτον οὐρανόν εμελλε συνίς αδαι.

plar, & omnium quotcumq; lucent aftra per cœlum erat constituturus. Addit.

γοκιδέ τερον: ἐσφπερ ὁ πλιος οἶμαι σκό τους: κὰ πίμερα νυκτός , κὰ τῶν αιδη ικῶν κριτηριων ὁ νοῦς, ὁ τῆς ὁλης Ψυχης ή γεμον, κὰ οφθαλμοί σώματος. τὸν δ' ἀόρατον, κὰ νοητόν λόγον, κὰ θε οῦ λόγον, ἐκκόνα λέγα θεοῦ. κὰ ταυτης ἐικόνα Τό νοηδάν αιδς ἐκκόνα ἡ θείου λόγον γέγονεν αιθού, τοῦ δημιουρ γησαντος τὴν γέγονεν ἀυθοῦ. κὰ ἔς ἐκκονα ἀν θίσπαναν ἀς ἐροψ. πὰν οὐκ ἀπὸ σκαποῦ καλέσορο ἀν βίς πανανγείαν, κὰ πέδ πλος, κὰ ἡ σελήνει μὰ ἡ ἐκλοκ πλάγηθες το κὰ ἀπλανοῦς ἀρόνοντας, κὰ ἡ ἐκλοκ πλάγηθες το κὰ ἀπλανοῦς ἀρόνοντας, κὰ διάλλος δίπυα μις βα ἀπλανοῦς ἀρόνοντας, κὰ διάλλος δίπυα καίνες ἀν ἀκονοῦς ἀν ἀκονοῦς ἐκαίνης διαν ἀρξηθα πέπε δια καθά τὰν ἐκ τοῦ νοντοῦς, ἀν ἀρδηθα με τοῦ κοντοῦς, ἀν ἀκολησοις Κολοκ πο καιλοικονος καιλοικονος

Lumen vero , quia supramodum pulcrum est. Tanto enim intelligibile lumen, visibili est, splendidius ac radiantius, quato vt quidem puto, sol tenebris, & dies no-Ae;& totius anima dux mes, lenluum in dicatorijs, & oculi corpote . In ufibile au tem & intelligibile diuinum verbum, ac 2> Dei verbum imaginem Dei . appellat; & hujus imaginis imaginem intelligibile il-37 lud lumën quod divini verbi factum est " imago. Quod verbum opifex generationis eius fuit. Et est supercæleste sidus, fons sensibilium siderum. Q sam non pro cul a scopo appellauerit quispiam Panaugiam . A qua fol, & luna, & reliqui planetæ,& inerrantes, hauriunt quantum cuiq; virium est, congruentes sibi sulgores. In commisto illo, & puro radio, tunc obscutelcente, cum coeperit per mutationem ab intelligibili,in sensibile verti. Sincerum namq; nihil est corum, quæ sub sensum cadunt.

In quibus summi viri verbis, illa sunt notatur dignissima. Quòd diuinum verbum, & Dei verbum, vocat Dei imaginem. & huius verbi russus imaginem lumen ipsum intelligible. Cutus luminis opifex fuerit ipsum verbum, In hoc tantum distert Philo a Platonis Auditore. Quòd hicipsum verbum esse lineem infinitam dicat, Philo vero, verbi imaginem esse lumen.

Hoc tale lumen a luce verbi Dei emicans nomine vocat appositissimo Panaugiă; quasi omnilucentiam. Eò quòd fons sit omnium lucium cœlestium, & inferioris mundi luminum, a cœlestibus esfusorum. A quo nomine, nos qui de vniuersitate tota lucium ac luminum disputamus, hisce libris Panaugiæ nomen dedimus.

Ante Philonem, & ante Platonem, eiusq; auditorem, Hermes Trismegistus, vide. ur in eandem de his rebus sententiam philosophatus. Namq; in Pæmandro, ait.

Xaì ópã

### FRANCISCI PATRICII, LIB. IX.

Kai c'pa bien dopisor, pas di marta yezernitera, ήδίοντε κ ιλαρόν.

Et cerno spectaculum immensum, lumenq; omnia facta, suaue, & hilare. & mox.

Ε'κ δε φωτώς τὶς λογος άγιος ἐπέβη τη φύσει κ πυρ ακρατον έξεπήδησεν έκ της ύγρας φύσεως apa eis utos.

Ex lumine autem verbum quoddam sanctum incubuit nature: & ignis purissimus exilijt ex humida natura sursum in sublime. 33 Quibus statim annectit.

To pas infiro, ion, ion eini vous, o oos beos, ό πρό φύσεως ύγρας της έκσκότου φανείσης. Ο δ έκ νούς φωτεινός λόγος μός θεού.

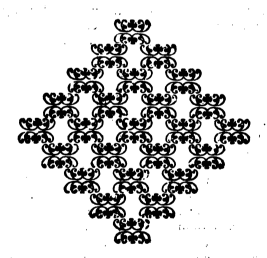
Lumen autem illud, inquit, Mens Deus tuus. qui ante naturam humidam, quæ ex tenebris apparuit. Verbum vero fulgens, quod ex mente, Dei filius.

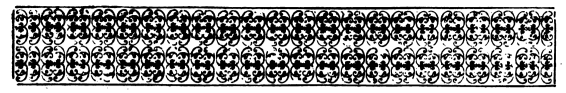
Ex quibus omnibus, per totum ferè concordibus, concludamus, lumina omnia inferioris mundi, esse a colesti luce. Hanc esse, ex Zoroastri sententia, ab Empyreo, ex Philone a Panaugia. Hanca Dei verbo: Hoca luce pti ma Patris ex Hermete. Ex Platonis vero auditore, Lumen vegetantis anime, est a lumine sentientis. Lumen huius a lumine, ratiocinantis. Lumen huius a lumine Mentis, lu-" men vero mentis a luce infinita Mentis primariæ ac Dei verbo. Adijciamus hisce Ense-" bij testimonium. Qui de Theologis, Zoroa Lib. 4. ftri vt puto asseclis scribit.

5, In quatuor igitur genera exquisitissimæ facultatis Theologi, non Theologiæ modum quendam, vt in superioribus, sed >> quasi subiectum ipsum partiuntur. In pri-22 mis enim Deum patrem atque regem locandum putant. Deinde aliorum Deo->> rum multitudinem sequi contendunt. 33 Terrio loco dæmones. Quarto Heroas " • ponunt. Quos omnes lucem esse, & appellari autumant. præter malignos Die-

monas, qui tenebræ appellantur.

### FINIS NON! LIBRI.





### FRANCISCI PATRICII PANAVGIAE

LIBER DECIMVS.



### DE FONTE, AC PATRE LVMINVM.



VMME Deus Opt. Max. soli ne omnium hominu Aristoteli, mentem es largitus? Nemo ne aliorum hominu philosophari sciuit, ipse solus sciuit omnia? Viri hi, quos attulimus,

Chaldzorum, Ægyptiorum, Hzbrzorum, Grzcorumq; scientisimi, & humanz totius sa pientiz capita, delirarunt ne, dum de luce, lumineq; sunt locuti, & corporeo, & intelligibili? Pronunciarunt hi, pronunciauit illemeutri asserta sua, demonstrationibus probarunt. Dixerunt illi, ea quz exposuimus. Dixit iste.

Calorem & lumen fieri arrico aere ab astrorum latione. Rem sane falsam, ac fatuam. Lumen etenim etiam in colo visitur, vbi nullus aer. Astra noctu quoque lucent, nullum tamen lumen in aere faciunt. Hieme neque calorem aeri indunt. & que longissime ab aere ablint, quomodo aerem terunis in cubiculo ad lucernæ lumen læpe, & hæc ipla scribimus, voi nulla aeris aericio. Vel echoc lucernæ nostræ lumen, a latione fit astrorum. Tam paucis verbis, tam magni Philosophi, tot falheates, totq; fatuitates? Deus bone, & in tata habetur admiratione? Iple quidem propo ficionis huius lue nullam attulit, aut affecte po tuit probationem, qua cognosceremus, aerem abastris aeri, & lumen ob id produci. Illi vero Deo afflati sunt locuti. Nos vero eorum sententiam, aliquot probauimns rationibus, ijiq, vt remur non inualidis. Quod autem illi, Dei afflitu fint locuti, Gracorum fummus ac vetustissimus Orpheus est attestatus, du canit. Αυτόν δ΄ ουχ όρόω, πεοί γαρ νέφος ες πρικ] α ... Αριτάν έμοι, ςασιν δε δέκα π συχαι άνθρωποισι. Ου γα: κέν τίς ίδοι θνητών μερόπων κραίνοντα; Ει μη μρυνοχενής τίς αποβρως φυλου ανωθεν. Χαλδαίων, ίδρις γαρ έπν άςροιο πορείκς.

- " Iplum non cerno, circa enim nubes firmata est.
- Relicamihi. stant vero decem inuolucra hominibus.
- " Neq; enim quisquam vidit mortalium, regnatorem.
- » Nisi vnigenitus quidam, ortus tribu su-
- , Chaldæorum, sciens enim erat astrei iti-

Quibus carminibus clare affirmat; nullum homine illum vidisse vmquam, præter vnum Chaldzum in cuius notitiam peruenit ex Astrologia. Quod quidem de Abramo affirmat Philo. & sacta Biblia nartát, Deum Abramo fuisse locutum. Eadem dicunt, eum exisse de Hur Chaldzorum. Sed quoniam nihil scripsisse videtur Abramus, non potuit eius sepientia ad Grecos peruenire. Zoroaster ve ro Chaldeus, & iple fait, & Abramo contemporaneus,& Altrologia & Magia , hoc est sa- . pientiz primus repertor. Qui de rebus omnibus voluminum multa millia scripsisse fertur. Hunc ergo Orphous designauit potius, quam illum. Sed quid vetat, vtrumq; vti viri fapientes inter le solent, conversationem habuisse: & hunc ab illo multa de Deo didicisse? quæ Deus Abramo reuelauerat? Certum est, Proclum, Affyriorum,& Chaldæorum Theologiam, & oracula, que læpe citat, asserere a Deo fuisse traditam. Atq; inter alia, commentarijs

tarijs suis in Timæum, in hæc verba scripsir. Καὶ μήν, κὰ ή τῶν Ασσυρίων θεολογία τὰ ἀυτὰ ταραδίδωσι θεόθεν ἐκφανθέντα.

» Et sane Assyriorum quoq; Theologia eadem » tradit, a Deo reuelata. Alio quoque. Ουτω δή ψηθεοπαράδοτος θεολογία φησίν.

» Hic sane etia a Deo tradita Theologia inquit . "

Loco alio iterum

Ουτω δή, κ) ο ίερος λόγος, ο παρά χαλδαΐων σωάπει τοις Μηναίοις Καραχισμοίς τον α΄ ρα, τω. πυρί τον ουρανόν απονέμων:

Ita sane, sacer quoque sermo apud Chaldæos
 coniungit lunaribus sonis aerem, igni cœ lum tribuens. Also item loco.

Πρώτον μέν Ισοσαν, οτι, χ Ακιχύπτιοι, προς αυτων τηρήσεσι χεησάμενοι, χ ετι πωλλώ πρέτερον χαλδάιοι, χ προς των τηρήσεων ύπό θεών διδαχθέντες.

Primo quidem sciant, quòd Ægyptij quoq; an
 te iplosobleruarionibus sunt vs. & multo
 ante Chaldei, qui ante observationes, a Dijs

p quoque sunt edocti.

Loquitur autem Proclus semper de rebus ijs quas superiore libro exposuimus. Deos autem intelligit, eas mêtes, quas nos Christiani, cum ipsis Chaldæis, Angelos & Archangelos vocamus. Scribit item.

Τὶ σὖν φαίντις ἄν ἔκ τῶν Ϋῆς ὑπερορίου θεοσορίας ὁρμημένων, καὶ τὰ παντα διαιρουμένων, εἰς ἐμπύριος, Αἰθεριον, εἰς ὑλαῖον, ὰ μόνον τὸ ἐμφανὲς ὑλαῖον καλούτων, τά δ' ὑπερ τὸν κόσμον, ςερεώμωτα.

, Quid autem quis dicat ? ex ijs qui peregrina, diuinaq; sunt sapientia imbuti, & cuncta diuidunt, in Empyreum, in Æthereum, in Hyleum. & solum quod cernitur, hylèum vocant. ea vero, quæ supra mundum sunt, firmamenta.

Nec vero solum resert Proclus illorum traditiones a Deo suisse prosectas, verum etiam se illis sidem præstare, prositetur.

Κατά δή τόυτον τόν λόγον, છે ό ήλιος υπερκοπικος όν, τας πηγας αφίησι τοῦ φωτός, καὶ όι γε μυεικώτατὸι τῶν λόγων, ἢ τῆν ολοΊήτα ἀυθοῦ, ἢήν ἔν θὸις ὑπερκοσμίδις παραθεδα κασιν. ἐκεῖ γαρ ὁ ὴλιακός κόσμος ἢ βό ὅλον φῶς, ὡς αίζε χαλδαίων φημει λεγουσι, ἢ ἐγώ πειθομαι.

"Secundum hunc sane sermonem, etiam sol supermundanus cum sit, sontes emittit luminis. Et mysteriosissimi etiam sermonum, vniuersitatem eius in supramundanis tradiderunt. Ibi enim solatis mundus est, & vniuersum lumen. sicuti Chaldæorum

famæ asserunt, & ego sum persuasus.

In qua persuasione attestatur Psellus, cum Procio, Plotinum quoque, Porphyrium & Iamblicum fuisse. Pletho vero addit, & Pythagoram, & Platonem. Nam Pythagoras,

vti Malchus, qui Porphyrius est, in eius vita scribit, in Chaldaa cum Zabraco versatus est, & eorum dogmata ab eo hausit. Chaldæorum ergo dogmata, superius relata, pro traditis a Deo, habita sunt a viris ac Philosophis, omnium maximis . Sed & Hermetem Triline giftum D. Augultimus maxime admiratur. quo modo de Deo patre & filio, & spiritus lan cto sit in suo perfecto sermone clarissime locutus. statuitq illum eodem spiritu afflatum ea protulisse, quo asseta Sybilla de Christo multa prophetauerit. De Mose vero nemo dubitauerit, Dei spiritu plenum scripsisse ea quæde mundi creatione scripsit. Que cum ita fint, quis virum viro conferendo,& fingulos hosce & simul omnes, vni Aristoteli non præferat? Horumque a Deo reuelatam de lu ce & lumine philosophiam, falsæ illi ac tatuæ Ariltotelicæ non anteponat?

Adremergo nostram reuettampt. vsq; ad Dei verbum ac filium de lumine in lumen ascendendo, lumen iam protendimus ac lucem. & cum Hermete, Deum quoque patrem, lucem esse reservanus.

Zoroaster vero patri ignem quoq; tribuit. Ous er en swaue vorpa nheirer ister rup.

, Neque in sua potentia: mentali clausit pro-, prium ignem.

Cum autem a patre Deo omnia fint produ-Cta, alio oraculo cecinit, ab igne esse producta. Eisi πάντα πορός ένὸς εκγεγαῶτα.

y, Sunt omnia igne ex vno genita.

Hunc ignem paternum alibi vocauit lucem
& lumen, cum canit.

Xρη σε απέυδειν αφός το φάος, η παιχός αυγάς., Oportet te feltinare ad lucem, & pattis fulgorem.

Alio loco, patris splendorem dixit. Σωνφίσαται γαρταφυσικά έργα.

Τῶνοερῶ φέγγα τοῦ παπος.

, Coexistunt namq; naturalia opera.

3, Intellectuali splendori patris: Iterum vocauit patrem ignem primum. Ο υ μρ εις υλην πῦρ επεκονα το πρώδον. Και δωναμιν καδακλειεί εργοις, αλλανόω.

"Non enim in materia igné illum primum. "Et vim, includit operibus, sed Menti.

Non includit, inquit, suam vim ac primum suum ignem pater sine medio vilo in materiam. neq; in eam immediate operatur. Sed includit proximæ a se genitæ menti. Cui vin sta, a se prius persecta tradidit.

Ait enim alio oraculo .

Πανία γαρ έξειέλεσε παίθρ, η νω παρέδωκε. Δευιέρω, ον πρώιον κληίζειαι παν γένος ανδρών.

", Cun a enim piecit pater, & méti tradidit. ", Secunde, quam primam vocat, omne genus hominum.

Idem

Idem ergo Zoroastro est, etiam in patre, ignis primus, lux, lumen, & splendor, ignis inquam, quem alibi Zono oper vitiserum appel lauit, vită cunctis serens, atque inferens. Hunc ignem Hermes, vti vidimus, võs, lucem vocauit. Moses autem ait, Deum dixisse, siat lux. Verbum scilicet Dei lucens. Cuius Moss authoritas, non apud Hebræos solum antiquitus plurimum valuit, deinde apud Christi Ecclesia Sacrosanctă, verum etiam apud Orpheum Grecorum sapientum primum, ac summum. Post enim Chaldæum illum ita canit.

Αυβός ἐπουράνιος, ἢ ἐπί χθονί πανβα βελευβά. Αρχην ἀυβός ἔχων, ἀμα τὰ μέσον, η δε βελευβην. Ως λόγος ἀρχαίων, ῶς υλογενης δίεβαζεν Επ θεόθεν γνωμησι λαβών, καβά διπλακα θεσσαιών

AMOS OF BEMBON A NEYER.

99

22

22

,,

33

Iple supercelestis, & in terra cucta perficit.

Principium iple habens, simul, & medium, atque finem.

Vt fermo veterum est, vt materigenius dis-

A Deo mente accipiens in duplici tabula legem.

Aliter non est fas dicere.

Non est ergo fas aliter dicere, ac docuerit Moses, qui duplici tabula legem 8,68er a Deo accepit. At Moses docuir, se Deum vidisse in subo ardenti, in ignea columna. Vnde sorte accepit Plato, suam luminis, vir ostendimus, columnam.

In libris autem Mosis Hebræorum sapientes, quos Cabalistas nominant, archanam quandam sapientiam viderunt. In qu'a suprema Deitas, eorum lingua vocatur, Ensoph, qua dixere infinitatem; principium, medium, & finem. sicut & Orpheus. Appellarunt etiam, Lucem Adonai. Quæ in remotissimo, suæ diuinitatis recessu habitans , & in Abysso fontani luminis, a suo fulgore non recedens simplicissima est vnitas. Quæ cum vellet se de suo abysso promere, & manifestam facere amicta lumine, decem assumplit indumenta ( Sixa Aluxas, vocauit Orpheus) vt essent lumen, de lumine: & ea quæ in se erant, luce sua explicauit. Mundum scilicet produxit, quem vocaue rut Micantem. Qui Panaugia illa Philonis dici potest. Ergo & Moss, & Hebræorum ab eo profectorum, archana sapientia, Deum sum. mum, Lucem vocat, & abyssum fontani lumi nis, quæ forte paterna profunditas Chaldæorum est. Qnæ de se mundum Micantem fulgentemque promit, Archetypum scilicet illud Dei Verbum.

Apollo quoque Delphicus, quisquis is suerit vel malus Demon, vel bonus loci Genius, siue Angelus, vt ipse se nominat. Deum in igne habitare est contestatus. Lactantius namq; responsum quoddam eius affert, in hæc verba.

Αυτοφυής, αδίδακτος, αμήτωρ, αξυφέλικτος Ουνομαμμη δέλόγω χωρουμενον, εν πυρίναίων Ταυτί θεός . μικρά δε θεοῦ μερίς αγγελοι ήμες.

" Per se natus, non docus, sine matre, im-

" Nomen, neque in sermonem cadens, in igne habitans.

"Hic Deus est. Parua vero Dei portio An-

Multa quoq; in hanc sententiam possent ex sa cris Biblijs adduci, sed illud sufficiar Danielis. ,, Aspiciebam donec Throni positi sunt, & an ,, tiquus dierum sedit. Vestimenta eius can-

,, tiquus dierum sedit. Vestimentá eius candidum veluti nix, & capilli capitis eius , quasi ,, lana munda. Thronus eius slamma ignis.

Rotæ eius ignis accenfus. Fluuius igneus, rapidusque egrediebatur a facie eius.

Huic, illud consonat.

" Lucem habitat inaccessibilem. " Et illud Diui Petri in Epistola.

of Qui de tenebris vocauit in admirabile lunomen luum. Et Iacobi illud.

Omne datum optimum, & omne donum perfectum de l'urlum est, descendens a pa

tre luminum. De quo Ioannes.

y Quoniam Deus lux est, & tenebre in eo no funt vllæ. sicuti & ipse est in luce.

Rursus in Euangelio.

In iplo vita erat, & vita erat lux hominum. Iterum quoque.

" Hic veriti in testimonium, vt testimonium " perhiberet de lumine. Et addit.

", Non erat ille lux, sed vt testimonium per-", hiberet de lumine, Erat lux vera, quæ il-

,; luminat omnem hominem.
In Apocalipsi quoque multa sunt in hanc sententiam, rerum lucidarum, flammæ ignis, candelabra, aureæ Zonæ, capilli candidi, &, stellæ. & facies eius sicut sol lucebat. Chorus quoque Apostolorum vniuersus in Sym-

" Deum de Deo, lumen de lumine.

bolo, de Christo cecinit.

Diuorum ergo hominum veterum, & Deo afflatoru. & Christi etiam ipsius verbi Dei, ac silij testimonijs quando dixit.

,, Ego sum Vita, Veritas, & Lux. & ... Ego sum Lux mundi. & eorum qui c

, Ego sum Lux mundi. & eorum qui cum eo, conuixerunt, & Sacrosanctæ Ecclesse dog matibus, quibus impie, Aristotelica satuitas de lumine preseratur; & Pater Deus, & Filius, & Spiritus S. ignes, & luces, & lumina sunt. Non qualia oculis conspicimus. Sed qualia, diuinitus reuelata, mente percipimus. Ad quos, yt ad purissima rerum omnium

Ad quos, vt ad purissima rerum omnium principia, eorum lumine, nobis prælucen-

tc,via

#### FRANCISCI TATRICII, LIB. X.

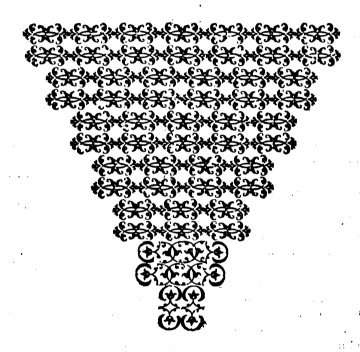
te, via ac scala luminum, ac lucium ascendimus. A lumine scilicet hylæi mundi, ad lumen, lucesque æthereas: ab æthereis, ad Empyreum scandentes, ab Empyreo ad paos, ad Panaugiam, ad supermundanum solem, ad lucem, verbi ac silii, & ad lucem patris infinitam. A lumine quoque incorporeo animi vegetantis, ad lumen animi sentientis. Ab hoc ad lumen animi ratiocinantis. Ab hoc iti-

demad lumen primariæ essentiæ. Et ab hoc denique ad lucem, ac lumen, patris luminum, ac primarium lucis sontem, at que abyssum. Apud quem deinceps, aliquandiu philosophando immoremur, in eoq; & consistamus, & considamus.

ή γαρ πυριθαλπής έννοια θεόθεν φαος έξει.

Calens enim igne mens, a Deo lumen habebit.

### FINIS DECIMI LIBRI.



## FRANCISCI PATRICII PANARCHIAE

## DE RERVM PRINCIPIIS PRIMIS.

Libri Octo.

AD ILLVSTR. ET REVER. VINCENTIVM LAVRVM S. R. E. Card. Montifregalis Eruditifs.



FERRARIÆ, Ex Typographia Benedicti Mammarelli. M. D. XCI.

Superiorum permissu.

Digitized by Google

-0 - 21 3 2 3



# ILLVSTR, \*\* ACREVER, \*\*\* VINCENTIO LAVRO,

MONTISREGALIS

CARDINALI S. R. E.

ERVDITISS.



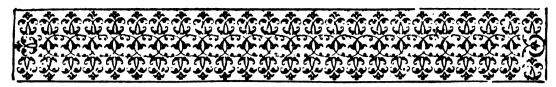
Vm primas paginas, huius nostra noua philosophia legisses, petisti ab Alexandro Burgio, Modiana presule, viro eruditisse en nostro, interprimos amico, vi tuo nomine a me postularet, vi vniuersum hoc opus adte transmitterem. Retitio bac tua, visa est significationem dar re, non male, de nostris his laboribus, te mente concepisse. Hoc vero conceptu tuo, concepi en ego, selices bosce labores mem suturos, quanda vir, quotquot orbis caput Roma, quot quot orbis totus haberet doctissi.

mus, eos dignaretur & cuperet. Quis enim virorum, etiam in ouni dockrinavim genere sele-lectissimorum, tibi, non dico praferatur, sed conferatur? Itaque maximam animo meo spem concepi, si tibi tali, ac ianta dignitari viro, index ille primus tantum placuisset, fore vi & catera tibi, & cateris sapientia deditis hominibus, aut placerent prorsus, aut prorsus non displicerent, Itaq; hoc tam prospero auspicio, cum opus vix imprimi capisset, qua indies excudebantur, ad te per singularum hebdomadarum tabellarios, mittere capi latus. Et in eo ad te mittedi officio debito, ad hanc vsq; diem per seueraui. Quod tibi, frequentibus tuis litteris gratissimum esse significassi. Mihi vero, quid vnquam, aut gloriosius aut fortunatius poterat contingere, quàm scripta mea, a te summo & nostra, & prateritarum atatum Philosopho, ac summo Theologo, summaq; rerum omnium summarum eruditione, non solum ornatiss. Sed etiam prastantiss in tanta haberi existimatione, vi ea, & sponte peteres, & habita legeres, & lecta laudares, & mihi gratias etiam referes. Hoc vnum Card. Sapientiss tranquillitatem animo meo, & parare debet, & iam parauit, & parat, contra obtrectatorum morsus. Sunt enim sciolorum, & reprensorum plena omnia. qui non nisi suas qui quilias, qui non nisi Aristotelica, amant, laudant.

dant, efferum. Efferunt autem ignari; & philosophia multam falsitatem, & impietatis, magna copia venenum. Iam diu enim, in orbe nostro, in publicis omnibus gymnasiis, desiit, libere, ac per philosophandi ratio, qua tanta olim apud Chaldaos, apud Magos, apud Brachmanas, apud Aethiopas, apud Lybios, apud Aegyptios, apud Hebraos, apud Phonicas, apud Phry gas, apud Thracas, apud Grecos, apud Gallos, apud etiam Romanos, in Platonicis denique scholis,ingenti fama, es gloria floruit. Ab Auen Rois autem seculo, qui circa. M.C. Scripsit annum, ad hanc vsque atatem, nescio quo malo fato, totius Europa ingenia, Soli vni Aristoteli, se se alligarent, vi apud eum in compedibus, alter cando tantum, sedore, & ataiem malint consumere, quam libere per orbem, per natura miracula, contemplando vagare. quam natura authorem Deum cognoscere, & in eius contemplatione, & amore, & veneratione, & adoratione versari. Hac nobis ingenerauit vnius Arabis, tum ignorantia, tum arrogantia, tum etiam ignauia nostra, vi eo, quem nobis liberum Deus donauit intellectum, neque sciamus, neque audeamus, neque velimus vii. Quam autem perperam, quanto damno, quanta pernicie nostra, id a nobis siat, facillime, & agnoscet, & cognoscet is, qui ex eo ergastulo, mense a vinculis soluta, libros Panarchia nostra, omnes quidem, sed precipue priores octo, quos tibi facri Senatus Senatori optimo , ac sapientissimo dedicamus acurate perlegat. In quibus , illud quoq; intelliges, quàm possint humana ingenia, etiam aliter, quàm apud solum Arist. philo sophari, & melioribus vii demonstrationibus, & contemplando sublimius, quam ille fecerit, attolli. Hosce igitur octo, non metaphysicos, quo nomine Peripatus, non satis Graco, non satis rei accommodato, non saus preceptoris sententiam explicante, quosdam éius libros appellauit. Sed qui de principio uno, quarendo, inueniendo, fabiliendoque, sunt nobis institui. Quos omnium philosophorum tibi, & sapientia, & dignitate, & authoritate eminentissimo, donamus, & sacramus. Eos igitur & me, corum authorem, tua benignitate, in tuam clientelam recipe. Et nos tuere, & protege. Hac enim tua, tibi innata beneficen-Uale. Ferraria. tia philosophantium studia, maximo affeceris beneficio.

Tibi addi aiss.

Franciscus Patricius.



# FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS.

LIBER PRIMVS



### IN VNIVERSITATE, AN SIT ALIQVID PRIMVM.



Arionum lumine, & Dei ipsius numine, nos ducente, ad patrem luminum ascendimus. Sed pater luminum is, an rerumaliatum etiam sit pater, nondum facum est manise-

Aum. Itaque rem hanc Philosophice, aggrediamur, & perlequamur. Anaxagoras lane, dormientibus reliquis de Ionia philosophis, & materias tantum volutantibus, primus om nium, mentem quandam primam vidit, materiis cunctis præsidentem. Sed ea quid virium in illas exerceret videre oblitus, obdormijt & iple,& in materias qualdam alias,præceps est devolutus. Eins sententiam Aristoteles est secutus. Et quod ille pronunciauit xantum, rationibus probare est annixus. Esse nempe, mentem quandam inter entia primam, Sed quoniam vt ille nesciret, quid operis ei daret in res, eam in summo cœli vertice ociosam sedere iussit. Vt ibi vti bor num appeteretur, & ad se coelorum substanrias motrices inuitaret. De reliquis nihil ageret. Plato supra mentem hanc sese exzulit, & in quoddam vnum, quod & bonum appellat, rerum omnium originem, & con-Servationem, & reditum contulit. Tribus methodis ad id inueniendum, & comprobandum ysus. Prima per negationes in Parmenide. Secunda per solis analogiam in Repub. Tertia in legibus, per motum. Aristoteles mo tum tantum fumplit, in suo primo motore inueniendo. Sed eum invertit, & pervertit, & de verissima methodo, fecit falsissimam. Quid enim falsius hoc fundamento? Omnia quæ

mouentur, ab alio mouentur. Hac enim falfitate pro principio posita, quæ nam pottuit
esse consecutionum veritas? Per quas tamen,
& motum cœli, & ipsum cœlum, & ipsum denique mundum, æterna esse deduxit. Que falsitas, non Aristotelem solum tenuit, sed vti
verissima, & inter veras præcipua Theologis
quibusdam, si Deo placet, etiam nostris, placuit, & ad demonstrandum Deum esse est retenta. Nos vero & via motus, sed veriore, &
alijs vtemur, ad vestigandum, non quidem
primi cœli motorem primum (qui tamen in
via nobis occurret) sed primum statorem; &
primum rerum omnium constitutorem. In
eam ergo ingrediamur, & dicamus.

Entium, necesse est, alia esse in motu, alia esse immota. Eorum que in motu sunt, necesse est, vel ab alio moueri, vel a se iplis.. Hæc Græci au ronienta, se mouentia, illa irepozirera, alimota, vt ita dicam, nominauèrunt. Hæc plenior, & verior est distinctio. In tria partita membra, alimobilium, se mouentium, & immobilium. Secundum quæ, tria. substantiarum genera necesse est, in vniuerstate reperiri. Corporum nimirum, quæ semper sunt alimobilia. Nam & (i, quid mouere, aut agere videantur, viribus incorporeis, quæ in eis latent, agunt. Quæ vero immobilia sunt, contraria ratione, incorporea esse est necesse. Media quæ se mouentia appellamus, necesse quoque est, in vniuersitate esse, ne ad extrema saltus fiat per vacuum. Et vtriusque sint participia. Quæ nimitum, & stent, & moueantur. Et dum stant, & mouentur, & se moueant, & alia; & moueant.

Digitized by Google

### FRANCISCI PATRICII,

alia & stare faciant. Hæc diuisio firma esto. Sed illa έτεροκίνητα, alimobilia, si moueri debent aliquo egent, quod illa moueat. At hoc, quidnam est? Non id quod tantum est alimobile. Nam moueret quoque. Neque id, quod est immotum. Oporteret enim ipsum moueri prius, vt illud moueret. At immotum sui natura est. Igitur, si τὸ ἑτερ>xirntor alimobile, ab alio moueri debet, non ab alio mouebitur, quam a se mouente, & a se moto. Hoc enim solum de propositis relinquitur: quod autoxivntor est appellatum. Hoc autem corpus esse nequit. Moueretur enim tantum, non etiam moueret. Necesse ergo est, hoc mouens sui natura extra corpus else, & per se esse, & ex se stare. Et in se ipso substare: Et se mouere primo; alia mouere secundo. Hunc motum motorem, nos cum Platone,& Platonicis, incassum Peripato seclamante, Animas vocamus. Quæ se ipsas quidem primo mouent, & a se primo mouentur; Secundo deinde opere, corporibus, quibus præfunt, largiuntur, vt se mouere videantur. Quis enim non videt, animalia per se moueri? Ab anima nimirum mouetur animatum corpus. Cadauer idem factum, non mouetur. Anima ergo id corpus mouet, ipsa se ipsam mouet, vt illud moueat. Ait Peripatus. Puer a pomo, bruta a gramine mouentur. Ergo ab alio mouentur. Sic & elementa, sic & eorum partes, sic & cœlum, a bono vt fine proposito cuique, motiones cient suas. Quis hanc ferat philosophiam, quæ contra leges suas, de genere vno causæ efficientis, in aliud causæ finalis genus, tam facile in re tanta transeat, & tam grande æquiuocum committat? Perstent in eodem causæ genere, quid necessario sequatur, animaduertent. Non mouetur puerad pomum; non brutum ad gramen, nisi corum anima, in se desiderium, pomi, graminis prius excitet. Id nimium est euidens. Socrates enim, ad pomum non monetur, aut quis alius puero sapientior, aut grauior, quia anima eius, id pomi desiderium non excitauit. Anima ergo pueri, de se desiderium id, profert in se. Eo ipsa prius mouetur. Et motu sui, corpus pueri secum mouet. Motus hi omnes, ab efficiente eos animafunt. Principium ergo horum motuum, non aliud quàm anima est. Idem de elementorum, & de cœli motu, fimouetur, erit dicendum, quatenus ipla per le ipla,vu corpora funt, potestatem se se mouendi nullam habent. De quibus suo loco amplius. Nunc tantum ostendendum, corpora omnia, nona se, sed ab alio moueri? Natura, vel Anima. Hanc autem principium esse corporalium motionum omnium.. Quod ratio sensata ostendir.

Corpora enim vel natura, vel vi mouentur. Si natura, a natura, mota ab anima mouetur. A qua anima, clarescet postea. Si vi mouentur ab Anima itidem per corpus suum, corpus aliud vnum pluraue, vel impelluntur, vel trahuntur, vel vehuntur, vel proijciuntur. Siue id per animata, siue per inanima siat instrumenta, semper ab anima, motus eius principium pender. Principium ergo motus corporei omnis, anima est procul dubio. Ab alio ergo corpora mouentur omnia. Anima vero non ab alio, sed mouetur a se ipsa. Se ipsam ergo mouens prius, per se ipsam mouer corpora. Natura vero, inter animam & corpora, media: motus principium est dicta. Si ab anima nascatur, & anima sit aliquid, vt ostendetur, ab anima moueatur, & ipsa est necesse. Si vero corpora a Natura: Natura ab anima mouentur, necesse quoque est, naturam corporibus esse priorem, & potentiorem. Animam vero, ve natura & corporibus esse, & anteriorem, & potentiorem. Supra naturam ergo est a nima, natura est supra corpora. Et viraque est, suo gradu, corporibus & prior, & antiquior. Atque hinc sequitur necessario. Si cœli mouentur, vela natura proxime, vel ab anima, natura mediante, cos moueri. Non autem ab intellectibus, aut intelligentiis. Est enim id etiam impossibile. Quia cœli corpora sunt trinè dimensa, intellectus vero incorposei funt omnino. Contrarij ergo funt . Contraria autem inter le iungi nequeunt, nisi prius contemperentur. At quæ contemperatio in incor poreis, cum corporum sit propria. Ergo primus ille primi cœli motor, anima fuerit, & non intellectus: Et multo minus, est summus Deus. Quo superius nihil esse voluit Aristoteles. Et tamen sibi contradicens, quædam alia supra cœlum posuit, que vitam optimam. & sufficientissimam agitarent, non in tempore, sed in zuo. Quid ergo, prima illa, primi cœli motrix anima, Primum illud quod quærimus & rerum summus apex erit? In hunc modum contemplemur.

Anima coelestes, qua lumen, acalorem circumferendo, mundum hunc ornatum reddunt, ratione ne aliqua vtuntur? an sine ratione agunt? Si sine ratione, nihil pulchrum in rebuserit, nihil ordinatum. At & in coelis pulchritudo ingens, & in terris. Et illic circuitus lucis ordinatissimus. Et in elementis temporum vicissitudines suos habent, acertos terminos. Ergo ratione agunt. Contrariorum enim essedum, contraria sunt causa, & eorumdem eadem; & similium similes. Si ratione illa anima agunt, rationem igitur habent. Et eam quidé non accidentaria quia no accident, nec recedit; sed perenné. Ergo

effentialem. At omnis ratio ab intellectu est. Intelledum ergo hæ animæ habent. Si hoc, wel a se ipsis,& essentialem habent, vel ab alia mente participatum. Si essentialem dicamus, necesse suerit, talem, omnem animam esse. At sunt quædam animæ amentes, aliæ irra tionales. Ergo Mens in animabus, no est essentialis, sed participatione. Si hoc, ergo a superio re Mente alia, que suo este, & essentialiter sit, Mens, & intellectus. Duplex ergo est intellectus, in anima participatus. Alius per se, ipsa met per le Mens, sue intellectus. Hæc enim duo nomina, rem vnam nobis significant. Et quia omnem motum ab anima, ut a proprio principio esse, est demonstratum, Mens hæc per le luperior etit, vt anima, lic motu omni. Erit ergo immota. At quia Mens sui natura inzelligit: qui vero intelligit, necelle est, viprius viuat. superior, & anterior erit vita. Et quia omne quod viuit necesse est prinsesse, anterior vita, erit ens, & ellentia. Et quia ens, elle no potest, nisi sit vaum, quod essentiam vniat, necessario, anterius ente, erit vnum. Et quia wnam elle non potest, nist per vnitatem, quam habet.vnitas anterior erit, quam vnum enti el sentiale. Et quia omnis vnitas per vnum ell, quod fit fimpliciter vnum, & vnum tantum, & mon aliud quam vnum, hoc vnum anterius etiam est vnitate. Igitur ante omnia que diximus, & supra omnia, hoc tale vnum est, quod eantum vnum est, & non aliud quam vnum. Hoc autem vnum, a se ipso non videtur sacii. Fuiset enim, antequam fieret. Neque a non wnp, siue a multitudine est factum, cuius ip-Aum est origo. Ita enim estectus anterior quam caula fuiffer. Ergoante, & supra hoc vnum, nihil est. Ergo hoc vnum, primum est omnium, Scante emnia, & lupra omnia. Nimirum ante unitates, ante unum quod est in entibus, ante entia, ante vitas, supra Mentes. supra primum motorem illum, animam přimi cœli motricé. supra naturam, supra corpora omnia, & si supra, etiam ante. Ergo ante omnia rerum genera. Ergo omnium entium primum, atque supremum. Ergo motus via, melior, & verior Aristotelica, supra primum suum motorem, & ante eum, rerum gradus sex sunt adinuenti-Mens, Vita, Essentia. Vnum essentiale, Vnitas, Vnum primum.

Sed & via alia idem moliamur, vt Aristotelicæ, & eorum qui eum in hac re sunt secuti doctrinæ falsitas appareat. Et rerum veritas magis elucescat.

Quæcumque sunt, vel ita vnum sunt, ve nullam in se habeant multitudinem. vel ita sunt multitudo, ve in se nihil omniuo habeat vnu. vel & vnum sunt, & multa simul, vel nec vnum sunt, nec multa. Necessaria hæc est diuisio. Singula eius membra contemplemum separatim.

Si neque vnum sunt, nec multa; neque inter ea venient, quæ dicuntur esse. Ergo tria reliqua speculemur.

Ac primo ponamus lingula entia ita ello multa (ficuti quidam veterum videntur voluisse) vt nihil in eis sit vnum. Horum multorum, singulum vel aliquid est, uel nihil est. Si nihil est, neque multa esse potest. Si multa era go est, aliquidest. At si hoc multum tantum eft, infinities erit infinitum. Nam fingulum, quod est multa tantum, & multa erit, & ex multis constitutum. Ex his multis quoduis, quia vnum non est, erit multa. Ex secundis his multis vnumquodque multa erit quoque. Atque ita per lingula, lemper multa in infinicum abibimus. Et ex his infinitis quodcum. que summas, redibit in idipsum. Atque ita infinita hæc multitudo, infinities euadet infinita. Nam & hotum quæque pars,erit talis . Et multitudo nullibi fiftetur, fublata ab ea vaius natura. Et sequetur, entium nullum vel eile, rel inueniri, vel cognosci posse. Et præterez cum lingulum fit infinitum, co infinito, aliud infinitum etit maius. Et quod minus est infini zum, respectu maioris infiniti, erit finitum. Atque ita, idem & finitum erit, & infinitumi Hec aurem omnia, impossibilium omnium funt maxima. Secuta autem funt ex eo, quod entia singula multatantum, & sine ullo vno effent. Non est ergo id concedendum, en+ zia lingula, elle multa, line vlla in fe vni-

E contra, si singula entia, vnum tantum funt, (quod itidem veterum quidam docue+ re ) absurda alia sequentur non minora... Nam sisingula vnum tantum sunt, nullum in rebus erit totum: nullæ totius eruat partes. Totum enim omne, pluribus vna, constat partibus. Et partes cuiuscumque totius, non vna sunt, sed multæ. Neque vilum ens erit, quod principium habeat, & medium, & finem. Nam si quid hac habeat, partibile in ea est. Quod autem vel partiri potest, uel partitur, in multa non vna, partitionem suscipir. Si hæc ergo in natura sút rerum, vt verè, sunt, entia non erunt vnum tantum sine multitu dine vlla. Ergo cum singulum entium, neque multa fine vilo vno esse possie. neque singulum, vnum tantum esse queat; necesse est, entia singula, & vnum esse, & multa. Quæ erat reliqua diuisionis necessariæ pars. Sed si ita concludamus, necesse iterum est, vnum id quod in lingulis est,aut particeps esse multitu dinis; aut multitudinem participem esse illius vnius; ant vtrumq; vtriusq;, aut neutrum neutrius. Si neutrum neutrius, eadem

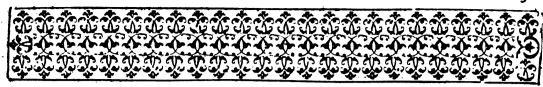
#### FRANCISCI PATRICII,

quæ prius, sequentur impossibilia. Ergo neces se est, vel vnum esse particeps multitudinis. vel multitudinem esse vnius participem .vel vtrumq; vtriulq; . At quid prohibet hoc effe? Quod si sit, necesse iterum est, esse naturam quandam tertiam, quæ neque vnum fit, neque multa. Nam mistis inter se vtrisque, causam huius mistionis præexistere aliam, est necesse. Quæ & vni multitudinem conjungat, & multitudini vnum. Omne enim mistum, aut contemperatum, mistionis, & contemperationis causam præhabet, si casu no est sacta. Est enim hæc generatio noua quædam. Generatio auté omnis est, a genitrice causa. Sed in mistione hac, neq; id vnum quod eam ingreditur multitudinis internæ causa est. neque multitudo causa est eius vnius. Itaque necesse est, tertium quid esse, ante ipsam mistionem, & ante mista. quod eam mistionem vtriusque efficiat. Nam cum mista inter se veluti sint opposita: neque alterum appetit alterum. Neque per se in mistionem coeunt. Ergo alio indigét, quod ea commisceat. At, quid hoc aliud erit? Si ditatur casus . ueniet tempus aliquando, quo se le ab inuicem separent. Et seorium fiat vnum, seorsum multitudo. Atque impossibilia illa priora redibuntomnia. Quid enim prohiber, fi olim cafu in idem mistum co ierunt, vt quan doque casu codem separentur? At neque se ipía in eam mistionem coniecerunt.Quandoquidem neque vnum multitudinis illius causa est; neg; multitudo, vnius. Causa ergo mistionis huius, potentior, & prior, que nam fue rit? Sane, vel vnum fuit, vel non vnum. Si dicatur fuisse vnum, eædem recurrent absurdita tes. Eædem quoque, si dicatur esse multitudo. Atq; ita in infinitum abierit inquisitio. Sistendum ergo alicubi. Sed in quo nam sistetur? In eo ne vno, quod cum multitudine in fingu

lis entibus est coniunctum? & quod alterum est mistorum? vel in alio vno, quod ab illo sit seiunctum? & quod multitudini non sit iunctum ? In hoc sane, quod vnum sit tantummo. do,& vnum simpliciter; & aliud nil quam vnum. Et hoc, esse mistionis illius causam. Qua mistio, cum in omnibus, & singulis sit entibus. & per eam fint entia omnia: Vnum hoc supe+ rius,& ab ea separatum,& simplex, mistionis eius est causa. Si mistionis, essentiæ quoque fingulorum entium esse causaminecessario est dicendum. Et si singulorum, etiam omnium. Vnum ergo, quod vnum tantum est, & non est non vnum, entium, & rerum omnium, & totius vniuerlitatis est causa. Hocaut vnum non est corpus quod sui natura, & vnu est, & multa. Non natura, que circa corpora diuiditur, & cum eis,& vnum,& multa est. Non anima. quia in se ipsa habet multitudinem. Non intel lectus, qui itidem multitudinem patitur,quis & intellectus, & intellectio est simul, & intelligibile. Non vita, est; quia motio interna quæ dam est,& in essentia. Non ens,quia, & vnum. est & ens est. No vnitas, quia multæ sunt entin vnitates: tot mimirum, quot & entia. Ergo vnum hoc,quod tantum vnum est,& non etiš aliud, primum interentia omnia est. Igitus, diuersa hac,a motu methodo; & via a motu alia veriore, quam fuit Aristotelica; in entibus esse aliquid primum comperimus. Et hoc primum, non corpus non naturam, no animam, non intellectum, non vitam, non ellentiam. non vnum in essentia, non vnitatem esse, certissimis adinuenimus rationibus. Et hoc primum vnum tantum, & non aliud effe quare vnú, certo nune scimus. Quod, quia non aliud, quam vnum est, ab aliis omnibus est segregatum: neque aliis ullis, uel connumeratur, uel commiscetur.

FINIS PRIMI LIBRI.





## FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS

LIBER SECVNDVS



#### AN SIT RERYM, ALIQUOD, PRINCIPIUM.



Erum, vnum hoe, quod primum omnium esse inuenimus; quod ante res omnes, supraq; res omnes a rebus omnibus est separatum, quid nam est se Aut quid na agir. Hoc prius, peraga-

mus. Ex eo forte, illud quoque innotescet. Quid nam ergo, vnum hoc, magno labore, & perquisitum, & inuentum, agit? Vel enim agit aliquid, vel agit nihil. Si nihil agit,id fit, vel quiaagere non potest; vel quia nescit agere: vel quia agere non vult. Si dicatur agere, non posse, id accidet, uel quia sit impotens, uel quia impediatur. Si impotens est, viribus caret. Quod his caret, neque est omnino. Omne enim quod est, vires habet aliquas. Si impedicur, debilius est, impediente. At hoc impediés vel superius ipso est, nel ei est æquale, vel est inferius. Si superius est vno, unum iam non erit primum. Atque ita, omnis nobis peribit, ante actus labor, & rationes, que credite sunt necessariæ, futiles euadent omnes.Vel hæ cer re, sua stant firmitate, & vere, nihil est superius, aut prius vno. Si vero equale esse dicatur, hocimpediens, iam neque ita, vnum erit primum. Cur enim vnnm, potius primum lit, quam quod est ei æquale. Aut cur non vtrumque æque erit primum? Si hoc;non vnum, sed duo erunt prima. At vnum esse primum iam est demonstratum.Ergo nihil ei erit,æque primum.Est ergo eo inferius, quod ipsum agere impedit. At quo modo, inferius magis polleat superiore? Hoc contra rerum est natura. Sivero agere nesciat: iam peius est entibus omnibus, etiam infimis inanimatis. Quæ, saltem naturæ scientia, ducuntur ad suum opus peragendum. Sin autem agere non vult, id fit, vel quia dedignatur, & est arrogans . vel quia

ei non expedit, quoniam fieret in agendo debile, vel quia ocio frui mallit, & est iners. Que omnia ingentem in eo arguunt impersectionem. Et præter id, iam non amplius vnum est, sed est hacalia quoque. Atque ita concluditur. Si vnum nihil agit, nihil ei cum rebus efse; nihil rebus cum eo. Et labor noster, in eo inquirendo, frustra est exhantlatus. Si vero agit aliquid, quid nam agit? Necesse est, ipsum, vel vnum quippiam agere, uel plura. Si plura, ea vel pauca, vel pleraque, vel omnia. Si dicamus vnum tātum aliquid agere : & non etiam plura; id iam uel quia nequeat, ei accidet; vel quia nesciat, vel quia nosit. Atque ideo priora illa redibunt omnia. Si vero plura agat, & ea pauca, ita quoque redeunt priora. fi pleraque tantum,& non omnia, itidem redibunt illa.Si vero omnia agat, certe,& pleraque, & pauca; & plura,& vnum quoque aget. Securius ergo, vt tot ablurda fugiantur, & fugentur, iplum, omnia agere, est fatendum.

At quæ ná omnia? Hæc ne quæ interris, vel & que in aquis, & quæ in aere fiunt? Nam si quæ in terris solum, & non & hæc alia, redibunt priora omnia. An uero, & cœlestia agit? Nam si non & hæc, redibunt illa omnia. Si & hæc, an & supercælestia? mentalia illa, uitalia, essentialia, unialiaq;? Ná si nó & hæc, redibunt illa omnia. Omnia ergo agit, rerum omnem uniuersitatem sacit. Facit ne, aut secit? Si sacit, cur non, & secit? Nam si non & hoc, redibunt illa omnia. Si uero secit, cur non, & facit? Nam si non & hoc, redibunt illa omnia iam olim secit, & in presentia sacit; & saciet in suturum. Nam si non & hoc, redibunt illa omnia.

Vnum ergo, quod vnum tantum esse comperimus, & nó aliud quàm vnum, & primumentium omnium; rerum vniuersitatem cun-F 3 &tam

ctam & fecit, & facit, & est factum. At hoc dicere, ipsum vnum, principium rerum este, est dicere. & suisse principium ab initio, & sururum esse.

Bone Deus. Quò nos rationes detulere? &

quidem necessariæ.

At est ne reuera, aliquod reru principium? vel resiplæ per se, & suere antea, & nunc sunt, & suuræ sunt etiam postea? Hoc uidetur in primis esse quærendum: & exactissime perquirendum; ne in tanta rerum varietate, in táta pulchricudine, in tanta luce, oculos habeamus, & ceci tamen ambulentus. Hoc ergo sunquistionis tantæ, initium esto.

Rerum vniuersitatis, vel suit aliquod principium, uel suit nullum. Si nullum dicamus suisse rerum principium, falsum suerit, quod inter initia, vniuersa husus nostra quam condimus philosophia, audenter satis pronuciaumus. A principio esse omnia. Atque ita, icu vno, vniuersus noster corruet labor. Id ne siat, philosophando, ita succurramus.

Principium absolute, id esse dicimus, ante quod nihil est, in quo, & a quo, & post quod omnia sunt tum in rerum vniuersitate tota: tum in vniuersitatis singulis generibus. Iteru

Tale principium vniuersitatis, uel suit aliquod, vel suit nullum. Si dicatur susse nullum suit primum, neq; surit secundum, neq; tertium, neq; suit secundum, neq; tertium, neq; aliud deinceps. Vel sorte primum, & principium, non sunt idem. Hoc ergo prius quatendum, an hac duo idem sint omnino? an ve so sint inter se diuersa? Anuero etiam, & diuer sa sint, & idem? Idem sanè, quó primum alia tantum antecedit. Principium, & antecedit, & essici. Atq; ita, Primum, ordinem solum respicit. Principium, & ordinem, & essicientiam. Er go sub principij nomine, & antecedentia, quate primi est: & essicientiam, que principij est propria, comprehendamus in disputando.

His ita propolitis,& expolitis, iterum quæramus.

In rebus, principium ne aliquod fuerit, a quo res ipsæ primo, atq; ordine sint esse esse An ue to tale principium suit nullum? & res omnes, ex se, & per se ipsas, ab initio constiterunt, & adhuc constant? Si dicatur rerum vniuersitas, ex se, & per se ab initio constitisse, principium sanè habuit nullum. Necessaria enim hæc est diusso. Res omnes vel a se sunt, uel ab alio. Necessaria & hæc inde dusta argumentatio. Sed res a se suere, & a se sunt, ergo neq; suere, neq; sunt ab alio. Ergo omni principio, & caruere, & carent. Hoc ergo disquirendum. An reuera, res & entia omnia a se suere, & pullo alio, vt essent, eguere?

. Res & entia, necessario, aut finita sunt, aut

•:

infinita. Cum finitum dico, & essentia, & viribus,&actionibus finitum esse intelligo. Itidé & infinitum, & essentia, & viribus, & actionibus esse infinitum. Locum enim non habuerit horum trium comistio, si dicatur, res essentia finitas esse, viribus vero infinitas: aut finitas viribus actionibus esse infinitas. Neque aliter. Res essétia esse infinitas, viribus, & actionibus esse finitas, Neg; viribus infinitas, actionibus esse finitas. Ex priore illo membro, Aristotelica illa mundi corruit æternitas. Quæ corpus finitum cœli, viribus natura sua finitis, actione motus, facit infinitam, sed nos ad rem nostram. Res & entia necessario, vel & essentia. & viribus, & actione funt finita, vel his tribus omnibus sunt infinita. Si infinita dicantur, & res fingulæ,& mundi corpus vniuerfum, infinita erint. Et torum ex infinitis partibus, singulis, erit infinitum. Quod vtrumque Aristo teles idem profligauit. & rationes noftræ antecedente libro profligarunt id ipsum, & ratio alia etiam nunc profligat. Sequeretur nam que partem aliam, pars alia, vt est maior, essen tiam infinitiorem, maius cœlum, quam terra, esse quoq; infinitius. & mudus, qui est totum partibus singulis, quæ infinitæ supponuntur, quia sit maior, esset quoq; vel infinitior, vel fingulis partibus æqualis, & musca æqualis esset mundo, quia & ipla est infinita. At hoc ridiculum Illud absurdum, quia infinitum, non est alio infinito maius. Et præter has absurdita tes hæaliæ consequerentur, quòd totum esset partibus suis singulis æquale, & quòd totum parte vna non ellet maius. Namq; fi fingule infinitæ lunt. infinito autem nihil maius: omnes & inter le,& cum suo toto.erunt equales.Que omnia impossibilia, sequentur ex ea positione,res omnes elle infinitas. Res ergo non sunt infinite. Sunt igitur finite. Si finitæ, & essentia. & viribus,&a&ionibus funt finite.At nullum ens finitum,a le iplo elt, aut a le elle potelt.Ra tio id probat validissima. Actio enim omnis a viribus venit: Vires ab essentia, hæ omnes finite, si ergo res a se essent, per propriam essent actionem, ergo actionem prius haberent, qui elsentiam. & elsent prius, quam elsentiam ac quirerent. Quod contra rerum ordinem est.

Et virium, & actionum, essentia ipsa est prin cipium, & sons. Ergo neq; vires, neq; actiones vile a se sunt, sed ab essentia, & a principio quæq; proprio, eoq; sinito. At essentiæ rerum, cum sinite sint omnes: a se ne ipsis potuerunt esse? Non potuerunt. Ee namq; duplices sunt æterne, & corruptibiles. De secundis hisse, nemo dubitat, ex se, & a se non esse, sed ab aliis, & esse, & viuere, & pendere, & conseruari, & etiam corrumpi. Priores, que, æternæ putantur, elementa tora suns,

cœlestes

ecclestes orbes, coelestia sidera, mundus vniuer sus. Hæc an a se sint: an & hæc ab alio, ita per quirere pergamus. Si horum parres corruptibiles fint; totum ne quoque facient corruptibile? Elementorum equidem partes omnes, separatim sunt corruptibiles: Quod nemo negat, & inductio probat. Ergo elementa per partes singulas sunt corruptibilia. Ergo & tota per omnes partes corruptioni sunt subiecta. Idque sui natura. Ergo sui narura elemen ta non suntæterna. Siæterna sui natura non funt; neque etiam a le lunt.Ergo lunt ab alio. Ergo a principio. At elementa, mundi partes sunt, inter principales: & sunt corruptibilia, cur ergo non & mundum in corruptionem fecum trahent, si quando in corruptionem ipsa ruant? Nam sine elementis, mundus, quo modo amplius erit mundus? Aut quo modo, magna parte perdita impetfectus factus, perfe-Aus amplius erit? Que conditio ei tribuitur proprijssima. Si dicatur, elementa non iri cor rupta, atque ideo neque mundum iri corruptum : id sane præter naturam est, ac violentű. Violentum autem, nullum perpetuum. Natu ra enim sua corruptioni sunt obnoxia. Atque tantumdem est, dicere, elementa sunt natura sua corruptibilia, non tamen corrumpentur: ac si dicamus. Ignis natura sua est calidus, num quam tamé est, aut fuit, aut erit, calidus. Aqua natura sua humida est, numquam tamen hume facit. Ergo si elementa corruptum non eunt, id non luæ naturæ, led potentioris causæ est munus.principis illius a qua pendent.& a qua fuerunt. Igitur & mundus, si corruptibi li haud parua eius parte, corruptioni iple non datur, id non suæ naturæ, sed muneri principis,2 quo est,& fuit,& a quo pender,est rribué dum. Ergo per se corruptibilis mundus, a se non est;a le non fuit;a se non erit. Si totus a se non est, quomodo cosli, qu'æ partes eius sunt a se fuere? Si neque totus, neque partes a se funt, igitur, funt ab alio, igitur a principio. Si quis dicat, cœli æternè durant, astra æternè lucent, ergo a se sunt. Id vrgeamus. Si partes cœli, astra, nascuntur, & intereunt, æterna sui natura nequaquam funt. At intereunt, & nascun rur. (quod experientia pluries ostendit, & nos suo dimonstrabimus loco) & cœli partes sunt. Ergo & totum, cum partibus, interitui est obnoxium. Et si æternò durat : id alterius est munus: non naturæ suæ. Ratio alia. Cæli & astra, corpora sunt, essentia, & mole finita, viribusq; finitis; actionibus quoque finitis necessario erunt. Ergo æternitatem, quæ infinita est, a se non habebunt. Si non a se,ergo ab alio. Si ab alio,actionem motus æternam habent,ab alio quoq; vires habebunt æternas. Si & vires ab. alio, etiam essentiam ab alio æternam habet.

Igitur. & essentiam, & vires & actiones, si æter næ erunt, ab alio habebunt.Ergo & ellentiam simpliciter & reliqua simpliciter habebunt ab alio. Non enim æterna ab alio, a se vero simpliciter erunt. Sunt enim corpora. Corpora omnia sunt trinè dimensa, trinum omne, tribus finitur, ergo corpora funt finita, & essentiam finitam habent. Ergo & viribus & actionibus, funt,& erupt finitis. Ergo non æternis, Si nóæternis, ergo corruptibilibus. Ergo non. 2 ie.Ergo ab alio.Ad hæc, Corpora funt. Corpus sui natura nihil agit, vt est antecedente libro ostensum, Si nihil agunt, neq; se ipsa agut, Si le ipla non agunt; neq; le ipla egerunt. Et ad hæc, li le ipla egillent, fuillent ante quá elsent. Ergo non a se suere. Ergo ab alio suere. Si ab alio, ergo a principio. Ergo principiú aliquod rerum fuit, corporearum. & corporum vniuer sitatis. Quod caput erat, alterius partis nostre quæstionis.

Hoc ipsum, quoniam maxime reserat ad hanc philosophiæ nostræ partem stabilienda, quæ teliquæ totius, est primum ac princeps sundamentu, alia ité methodo confirmemus.

Rerum vniuersitas substantiis constat, & ac cidentibus. Accidentia, neq; a se sunt, neq; per se stare, aut esse possunt. Substatiis enim opus habent, e quibus & nascantur: & eis innitantur. in quibus, & sint, & stent. & eis accidant, & accedant, & ab eis iterum recedant. Accidétia ergo, in vniuerso, & in vniuersum omnia, tot numero, & tam illustria, e se esse non potuerunt: Per se stare nequeunt.

At substantiæ que dicuntur duplices videntur a philosophis omnibus cognosci, & conce di. Corporeæ quas cernimus, & incorporeæ quas non cernimus. De corporeis primum.

Corpora ingentia, immensaq; illa cœlestia molibus suis, e se esse, in se, & per se stare posses fe forte videantur. Quo enimalio, tantæ moles indigeant, cui innitantur? aut a quo sustineantur? Elementa, putauit quispiam, & centro vniuersi, circa quod sunt, egere, vt sint, & a cœlis ipsa circundantibus contineri, & sustine ri. Esto. Igitur, elementa a se non sunt, a se non pendent. Alienis viribus, & ope, egent, vt sint, centro scilicet, & cœlis.

At inter cœlos, qui minores sunt, a maioribus continentur, & sustinentur. Vnum inter eos maximum, alios quidem continet, ac forte sustinet, ipsum ab alio maiore nullo continetur, nec sustinetur. Forte tamen ab inserioribus, & se minoribus, cœlis & elementis, vsque ad centrum dispositis, sustinetur. Si id de tur, non a se sustinebitur, neque per se stabit. Ergo neque a se est. Ergo neque a se suit ab initio. Ergo ab alio suit. Atque ita principium habuit, a quo est essectum.

F 4 Si

#### FRANC. TATRIC. PANARCHIAS. LIB. 11.

Si hæc ita fint: & vt rationibus funt probata, ita concedantur, iam omnis cessat principij quæstio, & inquisitio. Sed si contétionum studio non concedantur; e se ne ideo, cœlum primum fuit? Per se ne stat? Si per se stat, & è fe fuit, no ab alio fuit. neque principiu habuit. Si a se suisse, ratio couincat, principium etiam nullu habuisse couicerit. In id ergo incumbamus. An e se fuerit, cognoscamus. Idque in pri mis cofessu philosophantiu omniu corpus esfe statuamus. Corpus inqua non artificiale, no mathematicum, quæ cogitationis, que manuum nostrarum dicunt esse opera, sed corpus naturale. Hoc autem Physicoru probatissimi, longitudine, latitudine, profunditate, atque antitypia constare deffinierunt.Hæc vero qua tuor quo nam ordine, a natura disponuntur? Nullo alio, quàm quo funt a nobis recensita. Resistentia ergo hæc, & antitypia, vt corpus perficiat naturale, tribus illis, vt se præcedant opus habet. Illis ergo eget. Ergo antitypia nõ a se, nó è se corpus naturale conficit. Sed nec profunditas in opus exit, nisi duo reliqua ante cedat? & latitudo, longitudine opus habet, vt se præcedat, Ergo lógitudo sola, e se esse posse videatur, quia ab alijs no pendeat. At sola ipsa corpus naturale non constituit. & per se sola quantitas est. Quátitas vero accidens est. Accidens subiecto indiget. Ergo & longitudo e fe non est: & vt corpus cóficiat naturale, allijs tribus eget. Ergo harum quatuor reru, nullæ, e se, aut a se, aut per le sunt. Ergo neque corpus ex eis constans, e se, aut a se, aut per se vel est, vel esse potest. Sed & alia idem probe-

Corpus naturale, vel totum est, vel non est totum. Si totu non est, pars totius aliqua est. Si pars est, toto suo eget, vt pars sit, ac etiam vt sit. Ergo corpus, qua pars est, non e se, aut a se, sed a toto est. Sin autem corpus totum sit . to tum autem partibus constat, partibus ergo vt sit, indiget. Igitur e se, & ale non est. Aliter. Corpus naturale omne, sensibile est. sensibile omne, sensibus est subiectum. atque ita vel co lor, vel sonus, vel odor, vel sapor, vel tactilis qualitas est. Atque ita qualitas, seu quantitas fub fensibili comuni, sensibile facit omne corpus naturale. At qualitas & quatitas accidentia funt. Accidentia fubiecto egent. Ergo corpus naturale, qua fensibile est, subiecto eget vt sensibile sit. Ergo a se non est sensibile. At subiectum hoc, forte per se suerit, & a se. Si nudum maneat, corpus naturale non constituet. Quod si constituere debet, aliud acquirat est necesse, quod formá vocauere, cum qua iun-

cta subiecto, corpus naturale constituetur? fubiectum ergo hoc, forma indiget ad corporis, constitutionem. Et forma itidem subiecto indiget, vt ex vtrisque corpus confletur. Ergo corpus tot rebus indigum, e se,& a se esse, nee potuit, nec potest. Si a se, neque sunt corpora neque constant per se, necessarium iam erit, ea ab alio esse, & ab alio pendere. Quæ res, cum tot rationibus verissima sit demonstrata, verissime concluderur, corpus omne ab alio, essentiam suam habere, sicuti & motu ab alio habere est antea probatum. Quod si id corporibus omnibus necessario euenit. Primū quo• que cœlum, ve corpus naturale est, non e le, non a se, non per se fuir, sed ab alio. De quo, fingulæ supra rationes, nechi eadem possunt methodo:idemque concludent.Ergo cœlum, essentiam suam, a se non habet. Si non essentiam neque vires, neque actiones a se habebit. Ergo hæc tria omnia ab alio. Quod & Aristoteles, non solum credidir, sed etiam modo suo probare est conatus. Motorem quemdam illi assignans: a quo perpetuo motu moueretur. Motus autem hic eius actio est. Si ergo 2 motore actionem habet, vires quoque habet ab eodem. Si vires, etiam essentiam. Et quia motum cœli, dicir, inferiorum esse vitam. Vita vero actio est, & viribus agitur: inferiora corpora, si per cœli motú viuunt, per eundem, & viuere poterunt, & esle. ergo inferiora, a cçlo sunt. Sed quoniam supra extimam primi cœli lationem,quædam,optimam,& sufficien tissimá, agitant vitam, a quibus aliorum esse, & vinere, iple pendere affirmat: ab eis, & colo, & elementis, & mistis omnibus suo testimonio, pendet & esse, & essentia, & viuere & vita. Ergo neque cœlum a se est, neque elementa, neque corpora alia vlla, Ergo ab alio sunt corpora omnia. Ergo & mundus vniuerfus ab alio est. Igitur a principio. Ergo principium aliquod vniuersitatis corporum fuit. Ergo & corporeorum. Sed principium corpo rum, eis proximum, naturam appellamus. Natura hæc ab anima est; anima a mente; més a vita vita ab ente. ens ab vnitate, vnitas ab vno, vti fuis oftendetur locis. Hæc autem infra vnum hoc primum, substantiæ sunt incorporeæ. Ergo neque corporeæ, neque incorporeæ substantiæ a se sunt, sed ab alio. nempe ab vno primo. Ergo fuisse, & esse vniuersitatis rerum aliquod principium inuenimus, & firmissimis rationibus confirmauimus. Id scilicet vnum, quod anxia indagatione, antecedéte libro, sumus assecuti.

FINIS SECVNDILIBRI.

Digitized by Google



#### FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS,

LIBER TERTIVS



#### AN PLVRA VNO, PRINCIPIA ESSE QUEANT.



Vestioni huic occasionem veterum dedere multi. Nã præter materialia retum principia, Chaos, Homœ+ omerias, Atomos, ignes, aquas, aeres, infinita, materias informes, plura efficié-

cia principia, eaque varia posuerunt. Thales Deum, Pythagoras vnum & duitatem. Parmenides vnum, & ens. Empedocles, sphærum, Litem, Amicitiam. Democritus Mentem, & mundi animam. Anaxagoras Mentem. Stoici spiritum.lgnem Deum,& distinxisse videntur; & videri possunt non distinxisse. His fatum adiunxere, Epicurus casum addidit. que Aristoteles non omnino respuit, sed priora alia, eaq; multa posuit principia. Inferiorum horum præter materiam primam, formam, & priuationem. Et tertium naturam. Quam quidem, non satis claro explicatu, vniuersalem videtut deffinisse, Principium motus, & quietis, cœlestibus, & elementalibus communem; quam tamen dum explicat, ad particulares mi ftorum materiam, & formain videtur restrinxisse. His casum quoque adiungit. Supra has naturas, (nam vniuersalem illam, nullibi vel iple, vel sui declararunt) cœlestem motum efficiens prnicipium generationum, & corruptionum inferiorum omnium elle statuit. Qué etiam, vitam eorum esse asseuerat. Mottum vero cœlestium variorum, varia incorporea principia esse docet, tot scilicet numero, quot coclorum sunt orbes. Quot autem ij sint, Astro logis relinquens inquirendum; iple determinare non est ausus. Motores autem hosce orbium, apxas principia quoque nominauit. Horum principem esse ait, eum qui primum

mouet orbem, primumque ideo appellauit motorem, quem & Deum, & intellectum nominat. Et quamuis hunc & primum, & supremum dicat esse principium; attamen alibi no sibi constans, supra extimam, vti diximus lationem, alia esse statuit, quæ tamen non nomi nat, vitam viuentia beatam.

Ober zi Tois Allois eguptutal Tois Lev anpilesepor, τοις δ'αμαυρότερον, τοτε είδαι, χρι τό ζην.

Vnde etiam ahis depender, aliis clarius, alijs obscurius, ipsum esse, ipsum viuere.

Si ab his depender, aliorum & esfe, & viueuere,cui dubium,hæcaliorum entium, & viuentium esse principia. At de his non vti de vno, sed vti de pluribus toto eo loco est locutus.Itaque ex Aristotelis sententia prima prin cipia, & plura sunt, & æqualia. Omnibus enim cadem tribuit attributa, in his verbis.

Διόπερουτ εν τόπω τάκει πέφυκεν, ουτε χρόνος αυτά ποιά γησάσκης, ουτεςίν ουδενός ουδεμια μεταβολή, τ ύπερ την έξωτάτω τεταγμένων φοράν, άλλ' ἀναλλόιωτα η ἀπαθη την ἀρίς ην εχον-. τα ζωήν, η την αυταρκες άτην διατελοι τον άπαν

- " Quamobrem, neque in loco ea quæ ibi nata sunt, neque tempus ea facit senescere.
- neque est vllius vlla mutatio eorum, quæ
- supra extimam ordinata sunt lationem. sed inalterata, & impassibilia optimam ha
- bentia uitam, & sufficientissimam degunt

tota sempiternitate.

Si ergo omnia quæ ibi funt,æque, nec in lo co funt, nec senescunt, nec mutantur mutatio ne vlla,& sunt ordinata,& non alterantur, nec patiuntur, & vitam æque degunt optimam,& sufficientissimam, & tota æternitate omnia, quis non videt omnia esse æqualia? Qui-

bus etiam annectit. αναγκαΐον είναι πών το πωτον, κ) ακρότατον.

, Necellarium esse, omne primum, etiam supremum. Omnia ergo hæc, & prima sunt, & suprema. & plura sunt,& non vnum, & causæ aliis tum essendi, tum vinendi. Ergo & primo motori caulæ funt, & essendi, & viuendi, Ergo primus motor non est primum principium. Sed Aristoteli erat Deus. Ergo Deus eius sententia, nec principium eft, neciprimum, & est factus, & ab aliis pendet eius & essentia, & vita.Ergo primum cœlum a primo motore non mouetur; motus enim vel vita est, vel vita effectus. Et primum cœlum ab illis primis factū est, & cœli reliqui omnes, & corum motus, & substantiæ illorum motrices, & essentiam a primis illis innominatis habent, & vitam, & motum. Et si a cœlesti motu. elemétorum motus, & alterationes fiunt a primis illis, primo fient. Et Natura si quæ est vniuersalis, inde quoque est. Ergo ex mente Aristotelis, Principia rerum plura quidem erunt, sed non ea quæiple labore maximo adstruere est conatus. Non primus motor, non Deus, non Més, non reliqui cœlorum motores, non primum cœlum, non cœli reliqui, non eorum motus vlli, non natura vniuerla. Quid ergo huic tam inconstanti, tam sibi non constanti facias philosopho? Quid item facias tribus illis suis prin cipiolis, formæ, priuationi, casui? Nam principium, primum quoque est; forma vero prima non est. Prior enim est materia, deinde for ma ei aduenit, vel aliunde, ab effectore aliquo in eam inducta. vel e materiæ, vt loquitur Pe ripatus, ventre educta. Sed hæc forma, nó prin cipium, sed pars est compositi. Pars autem prin cipium nullo modo totius dici potest, aut debet. Nomine ergo etiam est abusus. præter quàm quòd generatorum hæc forma est, mun di totius nullam vmquam formam, aut assigna uit, aut nominauit, nec Peripati magister, nec Peripatus vniuersus. Quid vero priuatio formæ inter principia, fuit numeranda? Quæ quia nihil est, nihil potest, nihil efficit. Que suo confessu ens non est. Nullas ergo habet vires, nullasque ideo actiones. At principium, efficientiam nisi habeat, minime est principium. Quid vero casum, principium rerum esse dicemus? Quem Epicurus in totam rerum vniuerlitatem, quæ & tota calu facta lit, & calu. etiam num constet: Aristoteles vero, in naturalium partem induxit,& partis principium hic, ille totius esse dixit. At si quis ambos interroget, quid nam iste casus sit, respondere nesciant aliud, & nequeant, quam quòd sit, quædam vel non causa, vel causa per accidés. Quæ dum propria caula non est, non est causa. Nos enim dicimus, omno quod sa Rum

cst, omne quod fit, a sua causa determinata.& propria factum elle, & fieri . Non ergo a non causa. Non ergo a causa per accidens, quæ vniuerfalis esse possit dici. Adde ; Quòd & casum huncin mundo ponunt, & in elementorum mutationibus: non autem aut ante, aut supra mundum. Nos autem principium quærimus, quod & ante mundum fuerit, & mundum cóstituerit. Non ergo casus, hoc principium esse potest. Iam vero, qui uel ignem, uel aerem, vel aquam, uel horum media quædam, mundi principia esse voruelunt, ad materiale prin cipium, sicut & Chaos, & atomos, & Homœo merias, ea omnia retulerunt. Nos vero principium modo indagamus, quod mundi fuerit opifex, & effector. Stoicorum vero fatum, nostro seculo, nomine magis notum est, qua vel opere, vel viribus, uel essentia. Quæ enim de co, hincilluc sparsa dogmata legutur, tam varie sunt relata, in scire cetto nesciamus quid ea schola fati nomine sibi uoluerit. Si vero, quod relatorum maior pars velle videtur, fatum sit eiguos causarum series, & cathena, un de sit ei uapuirn dicta, concedemus huius cathenæsummum, rerum omnium esse principium. Totam vero causarum cathenam, non vnum principium, sed multa esse dicemus, sibi inuicem subordinata; & omnia principiata esse patius, quam principium, quod supremum sit eius cathenæ,ac primum . Eorum vero quæ præcedente libro examinauimus nullum esse cunctorum principium, & tunc clarum fecimus, & breuibus etiam nunc confirmemus. Mundum, rerum quæ in eo lunt,putarunt quidam esse principium. Mundus autem corpus est, Corpus omne trinè est dimensum. Dimensum omne est divisibile. Divisibile omne, est sui natura, si continue diuidatur, corruptibile. Corruptibile nullum, non corruptibilium esse potest, principium. Sed & ostensum est antea, nec elementa, nec astra, nec cœlos, nec denique mundum, esse posse principium primum. Ergo neque corpus vllum. Est igitur ad incorporeas res confugiendum. Ez non vna sunt. Pauciores non sunt, quàm fint nostratium rerum species. Multitudo hæc earum, vel est confusa, vel est ordinata. Confusio imperfectionem arguit magnam ita, vt neque in res natura factas, habere videa tur locum. Ordinata igitur est. Ordo duplex, vel coordinationis equalium, vel inæqualium subordinationis. Vrrumq; in Aristotele agno. uimus. Priorem, quando dixit, supra extima lationem, ordinata esse quædam æqualia, & ea æque prima, & æque suprema. Alteram in subordinatione earum substantiarum, quas credit, lingulos mouere cœlestium orbes. At has omnes, non posse rerum principia esse,

ordo iple earum facit manifeltum . Namque vitima non est prima, non item secunda, aut pertia, aut aliarum vlla, vique ad eam quam primu appellauit motorem. Principiu enim, debet esse ipso docente, ante alia. docente itidem Platone. At oftenfum ex eius iam est sen tentia, primum hune motorem, non nisi motus elle principiu, primi celi. Atq; huius iplius, cuins maxime videbatur, demonstratum itidem est principium non esse. Sed est & alia rerum incorporearum subordinatio. Quz est perpendenda, an videlicet in ea primum prin cipium reperiatur. Quarum infimus videtur elle gradus ipla natura seu particularis ea sit, seu vniuersalis. que dicta est, principium esse motus, & quietis. Forre hæc, corporibus simplicior, & formatum in eiseffectix principium rerum fuerit. Sane si hæc natura per se Raret, & non in iplismet ellet compolitis, & illis non egeret, vt esset ipsa, principium quod quarimus fortalle elle potuillet. Sed quamuis ad corporum constitution caliquid ipsa conferat: attamen & illis eget vt fit. & ab ipfis pen det & illa priora sunt, & sine ipsis esse nequit eora principium esse, nec potuit, nec potest. An vero forte vis quædá alia simplicior quam natura, quæ ipsia quoque inest in corporibus, ea tamen neque nutrit, neque auget, neque simile generandi eis virtutem tribuit. Sed superius natura quiddam est, & vitam eam voca mus, principium hoc erit? Sed quia & ipla a corpore est inseparabilis, & eo egens ytsit & ipla non videtur illud principium primum esse posse. Iildem his rationibus convicetur, si quis dixerit, irrationalem animam tale principium este, siue sensitiuam dicat, siue appetitiuam. Nam etsi hæc, per cognoscentes, & appetentes eius actiones videatur a corporibus magis separabilis, & in ipsa corpora impe rij aliquid habere, nichilo minus & hec est eis quodam modo illigata, neque ab eis separari vilo potest modo. Neque enim potest sentiens anima se se in se ipsam convertere, aut de se iudiciú serre ullum. Operationes namque suas omnes habet corpori commistas. Quod si has ita habet etiá vires ei tales sunt, & essen tia quoque talis. Quæ res prosecto clarissima est in brutis, nec minus forte in hominibus plerisque, Quorum ingens numerus, circa ea que extra le sunt, & ad corpus pertinent vetfantur; idque tantum cogitant, totique in eo funt in consulendo & in exequendo. Adeo vt non folum anima ipforum irrationalis, fed rationalis etiam tota in eo fixa videatur, & corpori, veluti serpire: quod tamen natura sua & inferius & deterius est quam illa. Quod si ani mæ rationales quæ suapte natura sunt liberæ imperium corporis patiuntur, & in iplum

immerlæ sunt plerumque : multo magis id iplum patientur irrationales, sentiens, & appe tens, & multo minus a corpore erunt libera. Namque illa cognitrix numquam in se reug+ luitur, neque le iplam cognoscit, neque proprias iudicat actiones. Appetens vero in volupratem ruit tota: cam totis fequitur viribus & a dolore fugere, omnis eius est conatus. Vtroque autem & dolore & voluptate & ipfa afficitur, & corpus. Ergo corporea & ipla este & vt fuas edat operationes, corpore indiget, Si has in corpore habet, eriam vires habet corporeas, si veres etiam essentiam. De sentiente idem , eadem ratione dici debet. Igitur, vtraque animati corporis est, & animi vt ita dicam incorporati: tameth in earum actionibus animæ natura euidentior appareat, quàm corporis, licuti in nature & vite operationibus magis corporis apparebat vis, quàm animæ. Attamen vtreque hæ, quoniam in alio funt, & corpore le ipsis deteriore indigent, nequaquam principium quale quarimus esse potuerunt. Adde quòd in animalium tantum funt corporibns:nos vero principium corpor rum omnium, & vniuerlitatis rerum perqui-

At vero rationalis anima, qua in sessate videretur, potuit ne tale principium esses Anima sanè nostra, suas ipsa operationes & nouit, & iudicat, & se ipsam corrigit. Hoc non face, ret, nist ad se converteretur. Neque hoc saceret, nist separabilem a corpore haberet, & vires & essentiam. Non ergo corpore eget ipsa vel vt sit, vel vt agat. Num igitur ipsa principium quod iniquirimus erit? Nequaquam. Est enim in nobis tantum. & si qua sunt alia rationalia animalia. Qua parua sorte pars sunt vniuersi, Nos vero vniuersitatis totius principium indagamus.

Quid vero de anima mundi, quæ & ipía rationalis est credita: & quam Democritus, & post eum Plato mundi conditricem asseruerunt. & etiam recricem? Sanè hæc ad actiones suas edendas, ad motus corporeos ciendos, tempore videtur indigere, & eas edere successiuas. At principium quod vestigamus nullam pati videtur posse indigentiam.

Sed ante anima hanc, & aliam rationalem omnem, essentia alia quadam est quam, mentem & intellectum nuncupauerūt; & quam, & Democritus, & Plato, & ante eos Zoroastez anima isti coniunxerunt. Qua tum tota essentia, tum viribus, tum actionibus omnibus, & vita tota, & vniuersa cognitione est immutabilis. An hac forte quasitu erit principiu? Nam & Aristoteles cum ad intellectum hunc peruenisset, primum principium putauit se reperisse. Eumque primum motorem, vt iam dictum,

aum, nuncupauit. Sed intellectus supra animam tametli politus sit, quatenus intelligit,& est intelligibilis, & intellectus, non vnum est fed multa' & totum quid eit, & suas habet par tes: & in eo quædam prima funt, quedam media, quædam postrema, atque sunt multitudo. Multitudo autem nulla primum est. Principium autem vult omnino primum esse. Multitudo quoque hæc quæ in intellectu est, mutua inter se eget ope intellectio: nimirum &ipso intellectu vt agente: &ipso intelligibili, vt obiecto. Principium autem, nullius effe egenum debet: Nec quia dicatur, intellectu hunc esse etiam vnum, hoc vnum non est per se vnum, sed vnum cum pluribus. Quæ vero multiplicitatem in se habent, indigentiam quoque in se habent, saltem vnius, quod eam ne dispergatur vnian In principio vero, nulla esse debet indigentia.

Hæc sane omnia, quæ hactenus duabus subordinationibus, recensuimus, principia quidem, quædam funt, & terum quarundam; Sed non omnium. Alia namque vnius tantum compositi, vt forma, alia motus, vt natura. Alia viuendi, vt vita; Alia sentiendi, vt sensus: Alia appetendi, vt vis appetitiua: Alia ratiocinandi, verationalis anima. Alia regendi, ve anima mundi. Alia intelligendi, vt mens de qua modo loquebamur. Sicuri cœlum principium est inferorum horum motionis, & alterationis. Animæ, quas intelligentias, incon-Sulto corum principe, Peripatus nuncupauit. princpium, si forte ita sit, motus sui quaque orbis sunt. Atque ita, in rerum vniuesitate; verê multa principia esse possunt, sibi inuicem subordinata. Quorum connexionem fatum forte liceat appellare, quod tamen in inferiò oribus nullam importet necessitatem, fortunam tamen & calum quæ Aristoteles magnifecit, funditus de medio tollat. Quæ tamen principia vti multa funt, & multitudo omnis ab vnitate quæque sua ortum habet: vnitas autem omnis, & omnis vnitatum multitudo, ad vnum fortalle, necesse est reduci. Hec ergo diligentissime perquiramus, si quo modo mul titudinem illam Atistotelicorum, quæ supræ extimam viuunt lationem, principiorum primorum & summorum, vel verain esse, vel falsam, vel vtrumque & veram,& falsam deprehendamus. Cuius ingentis, & hactenus inauditæ indagationis, exordium hinc fumamus.

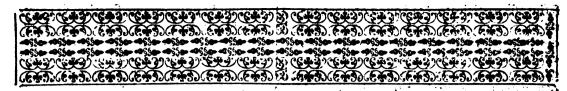
Necesse est, Principiù primu, vel vnum esse tantum. vel plura tantum esse. vel vnum esse in se multa contineat, vel multa, qua vnum participent. Singula hac membra perpendamus. Si principia, multa tantum sunt, ab ipsis nihil siet vnum. Quod nam enim multorum principiorum, hanc curam suscipiat, ve entia

ab eis producta, vna fiant? Nam cut hoc print cipium potius id factat, quam illud? Vel enim eadem est in eis omnibus bonitas, idem velle, eadem potentia, qua operentur, vel funt in fingulis, hec fingula diuerla? Si eadem bonitas, vna bonitas est in multis, atque ita bonita tis multitudo, ad vnam bonitatem reducetur. & si entia ab onitate sunt , ab vno erut principio. Atque ita principium, vnum & non plura erit. Si itidem eadem in omnibus voluntas, & eadem potentia, per quas operentur, & entia efficiant : vna sunt hæc in multis, atque ita vnum erit principium necessario, & non mul ta. Si vero alia bonitas, alia voluntas, alia potentia est in singulis principijs: diuersitas hæc tanta, quid nam ponet? Diuerlitas hæc, vel in concordiam reducetur, vel discors perseuerabir:Si redatur concors, concordia est diuersorum vnio: vnio vero ab vno: ad vnum ergo omnis diuersitas reducetur. Atque ita vnum iterum erit rerum principium. Quod vnum si sufficiat ad entia procreanda, frustra erune alia: & diversitas illa, vel nulla amplius erits vel agent nihil. si agent nihil, principia non erunt. Principij namque proprietas est, esticientia. Itaque si principia sunt, agent necessario, si non agent, principia esse nequeunt. Si vero discordia & bonitatum & voluntatu, & virium perseueret, & ipsa sint principia. agent inter se discordia, discordes effectus singula. fingulum,& sibi proprium aliquod ens . vel singula efficient entia plura: vel singula: efficiet entia omnia. Si hoc tertium dicamus, in infinitum abierimus: & illud infinities infinitum, iterum recurret. Si secundum. quo fingula principia, plura etiam efficiant, modus est dicendus, quo, hoc principium hæc entia, illud alia illa efficit i iuxta ne cuiusque proprietates? an aliter? At proprietas principiorum horum, vna omnium est, quia omnia, multa tantú sunt & si aliquo inter se differút, suo proprio, ab alio diuerso different. Non ergo multa tantum funt. Alioqui & entia a fingulis producta, multa tantum essent. Atque ita infinitates ille minores, maioresque interum redibunt. Necesse enim est, productum; productoris ferre similitudinem. De tribus, primum forte verum erit, fingula principia, vnum ens tantum producere, & non plura. vnde entium, sicuti & principiorum diuersitas seruabitur. Quod quomodo verum sit: & quo modo fallum fit, multa esfe prima principia, suo loco declarabitur, hoc tantum hic innuendo, principia hæc omnia, ad vnum primillimum omnium reduci.

Si vero multa sint principia, vnum participantia; vnum inter ipsa erit ordinatum. Oportetautem vbique id quod participat, inferius esse participato. & id quod ordinat, antiquius eo, quod ordinatur. Ergo vnum antiquius est ipsis, & potentius, quia vim habet, ea in ordinem agendi. Ergo hoc vnum ea cogens, erit principium: quia ante est, & primi, & non ipsa multa que sunt posteriora.

Tertio, fi voum sit principium, in se manen multiplicatum, vnum exit, & non vnum. At oportet in omni genere principium esse putu, & cum aliis non mistura, nt ab eo seri posfit miltum. Et quia primum fit, etiam fit supremum. & non per contrarij admissionem, remissionem pariatur, & summitatem perdata-Cum ergo ex ante posta divisione, principisi nec multa tantum sit: nec multa vno participantia; nec vnum multiplicatum, relinquetur necessario, vt vnum quod vnum tatum sit, primum sit principium. Non ergo plura sunt rerum principia prima.

#### FINIS TERTIL LIBRI.



### FRANCISCI PATRICII PANAR CHIAS

L INBREARING TYPANKIT V S.



#### QVID PRINCIPIV M.



-

Is ita resolutis, ad principij, atque ad vnius ipsius naturam cognoscenda propius accedamus. Ita ponimus, Principium id esse, quod ante omnia est. In quo omnia; aquo omnia,

& post quod omnia. Sed ita posuisse, philosopho non est satis. Declaranda, & comprobanda sunt hec omnia. Sed dub extrema, iann sur, & declarata, & comprobata. Prius en im Illud. Ante omnia. Cum primo commune habere est iam priore libro demonstratum. Et de Prin cipio Hermes ita loquitur.

Aveu ຂ່າχທີ່ ເ ວບ ທີ ຂ້າ, ຂ້າຽກ ທີ ທີ ຂ້ຽ ວບ ທີ ຮາວເ, ກີ ຂັບໃນເວົ້າ , Absque principio nihil. Principium uero , ex nullo, quam ex se ipso.

Et hunc secutus Plato.

Αοχή δ'αγέννητον. έξ αρχής γαρ ανάγκη παντο γιγνόμενον γίγνεδα, αυτήν δε μήδ' έξ ένος.

Principium uero, ingenitum. Ex principio enim necesse est, omne quod gignitur, gigni; ipsum uero, ex nullo.

Er utrumque secutus Aristoteles parumper

 $\Delta \tilde{\mu}$  γαρ τας αρχας μηδ' έξαλληλων  $\tilde{\mu}$  μηδ' έξαλληλων,  $\tilde{\mu}$  εκ τοῦτων πάντα.

Oportet enim principia, neque ex se inuicem esse, neque ex aliis,& ex his omnia.

Postremum uero illud. (Post quod, omnia) Commune habet, & cum primo, & cum uno. Post unum enim esse omnia, est demonstratu. Et omnia a principio esse, quod erat tertium, tribus allatis authoritatibus erit comprobatu. Sed illud secundum. In quo omnia, nec uni, nec principio, conuenire uidetur posse. Seu, quod uerius est, hocipsum, omnium principiorum, naturalis, & uera est proprietas. Quæ paululum declarata, erit forte, captu omnum facillima. Hoc ipsum igitur peragamus.

Rerum quæ in ortu, & in interitu uersantur, principia quepiam sunt, sensibus subiecta. Seminapimirum, suz quzque speciei, hominis, equi, uiris, reliquorum. In co semine prius funt omnia occulta, quæ postea in natis manifesta apparent. cor, cerebrum, hepar.tadices, rami, folia sflores fructulque. Neque enim hac, sine suis seminibus nascerentur. Ne que semen emproduxisset, nisi prius in co extitillent. At quo modo in semine extiterunt? Dicam (l'Iliceat ita fari) seminaliter. Eo scilicet mode, quo semini conuenit. Quo semen ea capit. Actu ne, an potentia? Peripatus rogabit. Respondebimus actu. Nihil enim e se pro ducit quicquam,quin,& producens fit actu,& productum itidem actu. Agit enim nihil, nifi quod est actu. Producit ergo nihil, nisi quod actu existir. Sicuti nihil patitur, neque producitur, nisi in actu. Valeat ergo Peripati potentia quæ nil, nisi respectum futuræ rei signisicat. Est ergo homo in semine actu. Actu nimirum seminali. Qui actu extra semen, hominé itidem profert : respectu cuius, actus in semine Peripato est potentia. Que tamen nihil ope ratur, nihil profett. Nihil enim agit, nisi quod agere potest. Posse hoc, ab actu, & elsentia prouenit. Essentia autem cuiuscumque est existentia in actu, vires habens, & a viribus,actiones. Et omne quod est, ipso esse est. Este auté, est entis actus. Et uis, ab essentia qua si stante prouenit. & est in ea, & eius quædam extensio, & actionis interna quædam præparatio. prout actio est, virium ipsarum ad extra protensio, & proprij operis adimpletio.

Digitized by Google

Actio

Actio hæc, actus quoque dicitur, per quem æuncta producuntur, viribus ea suggerentibus, quæ in essentia seminis, in actu erant seminali. Potentia ergo nihil hic habet actionis; Respectus solum est actus suturi, per que res proditura e semine, actum extra semen est habitura. Valeat ergo e nostra philosophia, potentia hæc; aut in ea respectu tantum habitet. Sed redeamus.

Semini cuiulque speciei insunt'omnia quæ inde postea prodeunt, & producta apparent foris. Et quidem actu insunt, sicuti per actum producuntur, & producta actu existur. Sed in semine sunt actu seminali. Et prodeunt per actionem seminalem. Et actum, extra semen acquirunt eius speciei formalem: edu-Aum non è materia, vt Peripatus contendit, Sed neque in materiam, aut primam, aut secundam inductum,vllam.Verum dum in exitu formatur, nutrimentum quo viuat, fecum trahit, proprium scilicet, ac proximum humorem, quem in suam substantiam transformat. Sed hac de re, proprio postea loco. In semine ergo, cunda insunt seminaliter, & actu seminali, ea, quæ ab eo postea prodeunt in actum formalem. Sed in eo insunt ita vnita, vt extra prodeunt distincta. Et vt hic apparent omnino distincta, ita in semine sunt prorsus vnita: nec ylla in eis apparet distinctio. Atque ideo, in vno sunt actu omnia. Et si in vno actu, cur non etiam inter se mutuo, ita sunt commista, vt aliud sit in alio, & omnia in omnibus, & om nia denique sint'vnum. & omnia itidem sint plura, uno, eodemque seminali adu. Adu nempe principe, actu principali, actu principij? Namque semen, eorum est principium? Quin imó illa omnia sunt, semen vnum: sicuti semen vnum, est illa omnia. Si hoc in re sen sata: in re mutationi, interituique obnoxia, tam sensatum est, tam rationi consonum, vt ratio, nulla ei repugnare queat, quid de summo principio erit putandum? Quad si principium hoc rerum quoq; æternarum est principium, eternum, iplum quoque esse, est necel se; & nulli subiectum mutationi. Tanti ergo principij tractationem resumamus. Illud ab alijs principijs distinguamus ita, ut a cunctis aliis secernatur, & dignoscatur. Habet enim vna quæque rerum series sua propria principia,quæ in ea serie,& prima sunt, & ante omnia eius serici reliqua. Et in quo,& a quo cius ferici omnia,& funt prius,& postea producun tur,& iam producta lunt post principium . Et ita hæc, cuiusque seriei principia, sunt inter se diuisa,vt quod vnius seriei est principium, leriei nullius alterius, principium esse queat. ut quod cognitionum, est principium longa serie subordinatarum, lucis principium esle no

potest. Et quod huius principium est, cognitionum, aut naturarum, aut formarum, principium esse nequit. Sed hæc serierum principia, vocemus fingularia, & particularia, & etiam specialia. Quæ quoniam a principio illo summo funt producta, principiata quoque funt re uera. Atque ita verum fuerit, plura esse prima principia, quæ serierum sunt principia: & sunt primæ vnitates, & ideæ de quibus postea. Et fallum quoque erit, principia prima esse plura. V nitates enim hæ omnes , ab vno veniunt. Quarum comparatione, id quod inquirimus, principium principiorum, iure dici,& potest, & debet.Hæc uero alia , quoniam a principio illo summo sunt producta, & principiata sunt. reuera,& reuera etiam, multitudinis serierum omnium sunt principia. Summum auté principium, quia primum est, principiatum esse nequit. Summum igitur appellemus, & primum , & absolutum, & supremum , & vnum, quibus titulis,illud ab alījs principijs feiungamus. Huius conditiones, & proprietates diximus esse quatuor. Eas discutiamus. Prior illa,Esse ante omnia, principij ne est proprietas, qua principium est? An vero eius, quod primum dicitur, qua primum? At est hoc iam a nobis determinatum. Primum scilicet esse id, quod alia sui ordinis omnia antecedat. Si primum hoc, ordinem aliquem cum rebus ha beat, primum rece dicetur, si eas antecedat omnes. Sin vero ordinem nullum ad res habeat, primum dici non poterit. At forte, non est rebus coordinatum reru principium. Sed est super res omnes, & trans res omnes, & vltra omnes.Vel perperam est a nobis deffinitu, primum esse id, quod ante omnia est? Et veritatisamore, propria quoque dogmata erunt respuenda. Vel deffinitio quidem, vera est, sed particularium serierum est, & eis tantum, sed omnibus competit? Cum hoc uero principio, nihil habet rei. vel exigua ei respondet,& imbecilla proportione. Ita esto. At primum absolurum,& primissimum, quomodo deffinien dum? Forte eo modo, quo principium absolutum, vt dicatur. Primum absolute, id esse, quod entia omnia antecedit.Esto.Sed & prin cipium absolutum, omnia antecedit entia, non forte qua principium, sed qua primum. Nam vt principium, duas alias habet proprietates, quæ primo vt primo, forte non competunt. Non enim primo competit, vt in eo fint omnia, nec vt ab eo fint omnia. Vel & hæ primo competunt, eo modo quo, in vnitate dicimus omnem esse numerum, & ab vnitate omnem numerum profluere. Ita esto . Primű ergo,& principium, idem funt,& funto . modo principio efficientiam demus ad rerum productionem.Primo vero demus respectum

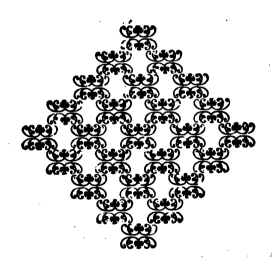
#### FRANC. TATRIC. PANARCHIAS LIB. 1111.

ad rerum progressionem. Vtrumque ergo, & idem esto, & non idem. & vtrumque, ante om nia. Sed illud longe maius.

Si principium est ante omnia, quo modo omnia sunt in principio? Nam si hoc detur, omnia simul cum principio, & principium cum omnibus, non autem, ante omnia erit. Et si in hoc persistatur, ante & simul idem sunt. Quod nemo forte dederit. An verius dicerur? Principium ante omnia esse, omnia tamen ea in se habere, quia ipsum in se ipso ea produxe rit, & ante eorum productionem, ipsum erat? vel uerius etiam, sunt omnia in ipso, vt in semine cuncta. Et semen, illa cuncta est, & cun-A2 sunt illud semen. Ita & principium est illa omnia quæ in se sunt, & hæc omnia sunt ipsű. Sed vt hæc ita sint, quæstio non soluitur. Ita enim simul sunt, principium, & omnia, & no, principium est ante omnia. Vel uerius vtrumque. Et principium ante omnia est: & omnia

funt in principio, & simul cum principio. Ante omnia nimirum ea, quæ extra principium sunt ab eo producta, simul vero cum principio, & in principio, ca omnia sunt, quæ sua funt: & intra se adhuc sunt, & nondum sunt producta. Nec forte, nisi ipso uolente producentur. Ita æquiuoco fugato, res clarissima reddita. Igitur principium, & ante omnia scilicet producta est. & in principio erant ante quam producerentur, & forte adhuc funt, & a principio sunt producta; & omnia rursus nondum producta, sua illa inquam in co sunt & simul cum eo fortasse idem, & ipsum forte cum illis idem. Verum quia principium hoc, vnum etiam diximus, non plene natura eius potest nota esse, nisi prius, natura etiam unius fuerit explicata. Id si faciamus etiam proprietas principij tertia. Ab eo omnia esse, fortassis innotescet.

#### FINIS QVARTI LIBRI.



FRANCI-



#### FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS,

#### LIBER QVINTVS.

DE VNO.



Num igitur hoc, quod & principium rerum omnium esse allerimus, quid eius sit hyparxis, quantum fieri potest, cognoscamus. Ac primo vestigemus. An quia vnum est, principium est

quoque? An e contra, quoniam principium est, est etiam vnum? Ita inquam, vt nisi unum estet, principium non estet, aut nisi principiu effet, non effet vnum. Aut potius vtrumque. Et quia vnum est, principium. Et quia principium est, vnum quoque est.Hæc enim tria inter se differunt maxime. Et magni refert ad hanc nostram philosophiam, internoscere, quod nam eorum, aut verum sit, aut verius. Si enim dicamus vnum elle, quia sit principium, quod de propositis suit secundum: Vnum videbitur, principiatorum esse aliquod. Et prin cipium sui natura, antecedet ipsum vnum. hoc autem sequetur. Atque ita ante vnum, aliquid erit aliud; & vnum, contra demonstra ta,& contra rei naturam, non erit primum. Sin vero dixerimus, ideo principium esse, quia sit vnum: Vnum antecedet, principium ponè sequetur. Atq; ita principium, iam non erit primű. Sed neq; erit principium, si non sit primű. Et principiatum erit, quoniam est secundum. Hæc ablurda, sunt fugienda, sunt fuganda. Ter tium ergo fuerit verissimű, videlicet. Quia vnű eft, principium etiam est. Et quia principium est, vnum quoq; est. At quid est hoc, esse vnu. Nam quid sit esse principium, est ante declara tum.Népe principium absolute esse id, quod ante omnia sit: in quo, & a quo, & post quod fint omnia. Ergo, quid sit esse vnum, est a nobis declarandum. An vero,& hoc est iam exposirum, quando dictum est, vnum id eise, quod non aliud sit quàm vnum.Hoc aut id est,quod fimpliciter est vnum, & quod non est, nsi vnu, & quod, non est multa. Si quid ergo in rerum universitate, sine multiplicitate inveniatur, id vnum, quod & principium sit, inuenietur. At quid na, fine multiplicitate inuenietur? Id for

tasse, quod simplicissimum est. Nam si simplicissimum fuerit, multa non erit. Si multa non erit,nec partes habebit , neq; est totum. Nam totum omne, partes habet . Si neq; totum est, nec partes habet, neg; initium,neg; medium, neque finem habebit. Si hæc non habet, terminos nullos habet.Initium enim,& finis termini funt. Quoniam vero, terminos nullos ha bet, terminatum non est . Si terminatum non eft, neg; eft finitum. Si finitum non eft, infinitum est. Et fine caret,& initio. Si his caret, figuram nullam habere potest. Si nulla est ei sigura, neq; rectitudinem habet, neq; est rotudum. At si tale sit, iam nullibi erit. Neq; enim in alio, neq; in se ipso. Non equidem in alio: ab eo enim ambiretur, uel circulo, vel rectis: Si his ambiatur, etiam contingeretur. Si contingeretur, etiam terminaretur, & figură adipisceretur. Contra demonstrata. Non ergo est in alio. Neg; etiam in se est. Nam si in se esser, a se continererur. At quod cotinetur, et ambitur.cótra demóstrata.Verű si neg; in alio, neg; in se est; neq; stat, neq; mouetur. Nam si moue retur, motu aliquo cieretur, vel lationis, uel al terationis, quæ principium, & genus est densa tionis, rarefactionis, generationis, corruptionis, auguméti, & decrementi. Itaq; fi alteratur, alterum a se fit, & iam duo, vel plura est, & non vnum. Non igitur alteratur. Si non altera tur, neq; vllo alterationis motu mouetur. At neg;mouetur latione.Nam vel reca,uel circu lo,uel misto aliquo moueretur motu. Non cir culo, quia super medio ferretur. At mediu nul lum habere, & nullibi esse, est demonstratum. Non recta, quia esset alicubi. Ergo neque circulo, neque recta locum mutat. Neque etiam misto mouebitur. At neque alteratio ne vlla. Ab omni igitur motu,est alienum. At neque stat. Nam si staret, ibi quoque esser. At nullibi iplum esse, est oftensum. At si, neg; mo uetur, neque star, numquam est in eodem. Si in eodem numquam est, neq; idem sibi, auc cum altero est. neque alterum a se est, neque abalio. Nam sialterum a se esset, non esset

G **v**num

vnum. Si abaltero, relationem ad eum haberet, atque ita non vnum esset. Si idem sibi, esset etiam in codem. Neque idem cum alio, quia aliud illud, etiam esser. Si neque alterum, neque idem ullo modo est, neque simile, est alicui. Nam quod simile est, identitatem cum alio est passum. Adidem nullo modo fuit. ergo neque simile est alicui. At neque dissimile quia nullo modo, altezum est ostensum. At quod dissimile est, alteritatem abalio passum est. Si neque simile, neque dissimile est, neque erit æquale, neque inæquale, vel sibi, vel alteri. Mensuraretur enim, & mensura euaderet, & mensusatum. & iam non vnum esset. Si neque æquale, neque inæquale est, neque iunius,neque senius, neque coæuum est cum aliquo. Si hæc non est, neque temporis est particeps. Tria namque hæc temporalia sunt. Si temporis non est particeps, neque fuit, neque est, neque erit.Hæc enim temporis funt preteriti, præsentis, & futuri. Quod si neque suit, neque est, neq; erit, essentiæ omnis expers est. Et ens, & esse ei non convenit. Si ens, & esse ei non conuenit, neque potest de eo dici. Est. Si de eo, est, nequit dici, neque poterit de eo dici. Vnum est. Esset enim iam ens, & duo. Vnum, & ens. Si ens non est, habitu nullo est præditum. Si hoc, iam nihil habet. Si nihil habet, neque nomen habet. Si nomen non habet; sermo de eo haberi non potest. Neque etgo nominatur, neque dicitur, neque cognoscitur . Si non cognosci. tur, neque sensu percipitur, neque opinio, de eo habetur, neque scientia. Hæc autem omnia, ei inde eueniunt, quia vnum tantum est, & non aliud quàm vnum. Et quia non aliud est, quam vnum, simplicissimum est. Et quia simplicissimum est, no aliud est quam vnum. Si aliud non est quam vnum, id profedò principium erit quod inquirimus. Namq; hoc principium, nihil aliud videtur esse oportere, quam principium. Primissimum namq; principium, nihil aliud videtur esse debere, quam principium. Hoc autem esse non potest nisi fir simplicissimum, & exactissime vnum. Ita enim ijs non egebit, quæ post se sunt: neq; vllis quæ in iplo sint. Neg; hæc illis, neg; illa his egebunt. quia in eo neq; hæc,neq; illa sut. Et ipsum nihil est aliud quam ipsum. Neg; sui habet quicquam, quia nullam in se , aut de so habet duplicitatem-

Tale ergo vnum quia omni caret indigentia principium erit, & sibi, & aliis. Sibi quia nullis indiget. Aliis quia ab ipso sunt omnia. Quæ autem sunt, entia dicutur. Entia vero, ab vno, & per vnu sunt. Omne enim ens, est. Omne quod est, per essentiam est. At essentia in

plurimas partes scinditur. Partes omnes he, to tius esse partes, est necesse. Totum auté omne, vnű elle elt necelle. Ellentia ergo tota, vno par ticipăt.Et partes eius lingulæ, vnæ lunt. Ergo essentia, & toto sui, & partibus omnibus, vnu participant. Atque ita vnum iunchum erit eisentiæ, & essentia iunca erit vni . No quidem primo illi vni, quod ab omnibus est separatu, & omnibus supereminer. Sed vni alteri, quod a primo in eam venit, & inde pender, neg; elsentia esse potest nisi vna sit, & vnum hoc secundum iunctum habeat. Et quot partes essen tia habebit, tot etiam eius partibus siue specie bus, vnum aliquod erit coniun aum. Ergo nul la elsétie pars, line vno erit. Hæ partes entia di cuntur. Entia ergo omnia, vnum hoc essentiale habebunt. At entia, vt est demonstratum, sunt etiam multa. Ergo singula entia vnű sunt, & multa. Et multa non elsent, nisi prius vnum esset. Per vnum ergo essentiale, entia omnia, & vnu lunt,& multa sut,& sine vno, nec else, nec multa else polsent. Entia ergo, vt verè entia dici possint, vno egent. Per vnum ergo entia lunt. Vnum ergo caula est entium. Et qui. dem omnium. Non enim hæc fine vno funt,il la vero cũ vno. Omnia enim essentiæ sunt par tes, cui vnum iunctum else, est probatum. Vnű ergo hoc essentiale, ab illo vno primo venit. Non enim vnum esse posset, nisi ab vno. Non enim a multirudine. Hoc ergo vnum primu, causa est illius vnius, quod est in entibus. Et hoc quod in entibus est, causa proxima est, ut entia fint, quæcumque entia funt. Primum ergo vnum ab entibus separatu, causa est illius vnius, quod entia facit esse. Ergo primum vnum, entium omnium est prima caula. Quatenus nempe producit illud vnum, quod ipla unit,& vniendo else facir.Ergo vnum ablolutum, absolute causa prima est, entium omniu, & quatenus entia sūt,& quatenus vna,& quatenus multa. Proxima vero eorum causa est vnum eorum essentiale, quod proxime vna fa cit,& vnit,& vt fint entia efficit,& vna, & mul ta simul. Et hoc uno sunt, quod sunt, & fiunt, quod fiunt, & hoc vno, entia omnia proxime feruantur, & fine hoc vno, in proprium ruft interitum. Atq, ita hæc vna else, no solum eis bonum est, sed bonorum maximum: sicuri no esse una, & malum eis est, & malorum maxia mum. Nam non else unum, est else diuisum. Else autem diuisum, ex propria extrahit natura, arq, hyparxi. V num ergo esse singula, idem est, cum corum bono,cum corum optimo. At hoc unum, uenit eis a primo uno. Ergo ab eo uenit etiam eorum bonum. Atque ita primum unum entia, & bona facit. Vidit enim quæ fecerat, & erant ualde bona, & bonum eis omnium est causa. Igitur, & ipsum primum

primum vnum, bonum est. Non enim a malo, aura nó bonum, bonum prouenire, sui natura potest. Ergo & ipsum bonum est. Bonum inquam, & in fe, & fibi, & aliis. Ronum hoc, primum vaum est. Ergo & primum bonum eft. Ergo primum vnum, & primum bonum idem est omnino . Et qua vnum, entia facit. & que bonum, bonum entibus facit. Et que pri mum lunt, & qua faciunt, principium quoq; funt.Hæ enim duæprincipij erant proprietates. Vt primum effet, vt efficientiam haberet. Ergo vnum bonum, principium, vna,eademque res est. Vt enimantea demonstrauimus, vnum,& principium idem elle. ita nunc, quià vnum, sit bonum, principium, & bonum idem erunt. Igitur hec quæ videntur tria, vnum, bo num, principium, vna, cademque res est. Et quamuis tribus eam dicimus nominibus, vou tamen, & idem sunt. Nullam enim fas est in vnum, quod vnum tantum sit, cadere distin-&ionem, aut differentiam. Non actu, ne vnum quod voum tantum est, multitudinem in se habeat. Non potentia, ne vnum imperfectius sit, quàm ea quæ ab eo procedunt actu omnia. Nulla ergo in vnum cadit diuisso. Est enim omnium simplicissimum, & vndequaque non misi vnum. Et quamuis, & hæc tria ei tribuanzur, & alia,vt lit,& caula prima, & primum,& fimplicitas, & potentia, & perfectio, & alia: omnia tamen vnum funt; & omnia ei, vti vni infunt,& vniter,& vne,& indiftince. At hæc omnia, si vt vni ei insunt, inerunt ne ei quoque, vti principio ? aut vti principiata?

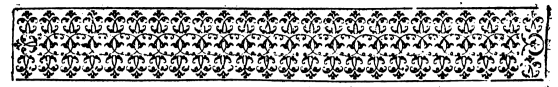
Si ita, ipsum & principium erit, & principiata. Quod si sit, vel non vnum erit amplius, vel & vnum erit, & non vnum. Et quod vnum tantum esse debebat, vnum erit non vnum. Verum, & maius quiddam in dubium venit. Si vnum hoc, principium esset debet verè principiatorum author, & esse cor sit, necesse est. Et principiata omnia, a principio erunt principiata. Qua si ita sint, principium hoc, ultra ne omnem principiatorum numerum erit? An vnum erit, e principiatis? Si hoc detur, & principium est, & principiatum. At si principiatum est, principium iam non erit. Neque etiam erit prinum, & ante ipsum quia sit principiatum, aliud necessa est esse quod ejus sit

principium. Atque ita questio abierit in infinitum. Si hoc non conceditur, principium ita erit principium, vt non fit principiatum. Et sit vitra principiata omnia. At si vitra omnia est, quo modo, eo, omnibus non annumerato, nec connumerato, & ab eis ablente, omnia dici poterunt omnia? Omnia namque, ea videntur elle, quibus nihil deeft. At his principium deest, quia cum eis non est, neque in iplorum numero est comprehensum. Vel ipfum, cum omnibus effe dicemus? Et inter om nia?vel omnia esse post ipsum,vt & omnia ab iplo ? Sed fi omnia ab iplo,& post iplum : iterum quo modo sine ipso erunt omnia?aut sim pliciter omnia? Ad hæc, qui dicit omnia, multa dicit, sed finita. Nam si infinita diceret, non uerè omnia diceret. Nihil ergo vitra, & extra omnia, videtur esse posse. Neque erzo hoc principium, extra,& vltra omnia erit. Erge cum omnibus, in omnibus, & inter omnia. At si hoc, etiam omnium aliquid. At si hoc, non iam erit omnium principium. Atq; ita, nullum prorfus erit rerum principium : & omnia principio carebunt. Et in infinitum quaftio hac nos ducer. Et omnia erunt fine principio. & fi hoc, etiam fine fine, & fi hoc, infinita.

Rursus omne quod est, vel principium est, vel a principio. Ergo & omnia, vel principium sunt, uel a principio. Si omnia, sint principium, nulla erunt principiata. Si omnia, a principio sunt, principium cum omnibus no erit, sed extra omnia. Itaque cum omnibus neque est, neque cum eis in comparationem venit. At si in comparationem cum eis non venit, cum eo nihil habent rei. Si nihil cum eo habent rei, ipla non erunt principiata . neque ipsum corum erit principium. Verum dubitationes hæ, nostrarum cogitationum sunt imbecillitates. Ipsum autem principium, & vltra principiata est, & cum principiatis. & hæc in iplo lunt,& cum iplo,& ab iplo.Et mo dus est inueniendus quo ipsum principium, & vnum sit, & omnia. Aut forte pro impossibili est relinquendus? Vel non adhuc desperandum, sed disquisitio, etiam acrius, & presfius vrgenda.

#### FINIS QVINTI LIBRI,

TINE THE STREET THE TE



## FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS

LIBERSEXTVS



#### VNVM, OMNIS MVLTITVDINIS, ESSE PRINCITIVM.



Andem ergo vrgeamus quæ ftionem. Si in vniuerfo vl la est multitudo, forte & vnum aliquod fuerit in vni uerso. At in vniuerso multitudines sunt multæ; Multa rerum genera, multæ

fpecies: multa indiuidua; Multa tota, multæ totorum partes. Essentiæ multæ, uires mulzz actiones itidem multz. Multitudo hec rerum tam multarum, uel ordine constat aliquo; vel ordine constat nullo? Si nullo, nulla causa, effectum suum præcedet. nullus effe-Aus, causam suam sequetur. Genus nullum, totum nullum, species, partesue antecedet fuas. Neque hæ sequentur illa. Neque actio a viribus nascetur, neque vires ab essentia sed hæc erit post vires; & actio uires anteibit. Cœli omnes in singulis erunt elementis .hæc erunt in illis. & sublime corpus primum erit infimum. & infima terra supremum erit, coelum. Omnia, per omnia erunt fusa. Omnia in omnibus confusa iacebunt. At his omnibus contraria cernimus omnia, & experimur. Si quis id non videat, aut non cognoscat, nec philosophus dici deber. Neque, Mentis rationis, sensuum, maximo defectu, philosopha ri le polse, sperare potest . Ergo res mundanæ omnes, ordine constant aliquo. & sunt suis numeris, formis, molibus, qualitatibus, & ornatæ, & ordinatæ. At vbi ordo, ibi primum, & secundum, & tertium est, & reliqua dein. ceps. Ergo in rerum vniuerlitate primum aliquod est. At primum hoc quidnam aliud est, quam vnum, si monas, quæ & a Zoroastre.

,, Moras margini dicta est . Monas paterna. Et ab Hermete quoque. , m γάρ μονας, πάντων οὖσα άρχη τὸ ρίζα.
, Monas enim omnium existit principium, & radix.

Sed nos authoritatibus, ornaméto potius, quam fundamento philosophamur.

Rationibus ergo, si quas ad id comprobamdum reperire possumus, agamus: Atque ita, si fas, & verum sit, dicamus.

Si rerum aliqua est multitudo, est etiam ali guod unum.Omnis enim multitudo, ab uno est, Nimirum, ab vno sibi proprio. Hoc ergo prius demonstremus. Si mullum in rebus sit vnum, multitudo rerum per se consister, & duo, & tria, & quatuor, & reliqua multitudi+ nis nomina, erunt, antequàm sit vnum. Hoc vero humana mens nulla capit. Si duo , tria, & reliqua per se sunt, nullum erit vnum. Si nullum vnum, duo, & tria præcedit, nulla duo rum, uel trium pars, una fuerit. Cui rei nullus fensus, nulla ratio assentitur. Sed asserunt vterque unum, elle dimidiam duorum partemi Trium quoque, unum esse partem, e tribus unam. Itaque stellæ innumeræ, plantæ, bruta tot generum, tot homines, si unum in se non habent, si una, singula non sunt, non erunt prorsus. Quod autem non est, nihil erit . Et cum nihil sint etunt quoque, quia sensus ea affirmat esse. Et simul non erunt, quia ratio hæc,ea nihil esfe,dicit.Igitur erunt, & non erunt, & conuerlim, no erunt, & limul erunt. Et cum nulla sint, erunt quoque infinita. Nam si eorum nullum vnum est, neque finitum erit. Si non finitum, ergo infinitum. Rursus multorum quod uis, vel vnum est, uel non unum. Si non unum, vel multum est, uel nihil. Si nihil dicatur esse, multitudo quoque, ex nihilis

erit.

etit. Atque ita omnia nihil. Et quæ entia funt, non entia erunt. & nihila totidem, quot sunt entia ipsa. Hæc quis sanus non #omachetur? Si vero, fingulum entium, mul-22 elle dicatur, fingulum, ex infinities constiterit infinitis. At infinito, nihil maius. Duo ergo, vel tria fimul infinita, vno infinito non erunt maiora. Et etiam erunt maiora, quando fingulum par estæquű, est vni illi infinito. Quoniam fingulum, & infinitum eft, & ex infinitis constat. Hæc omnia impossibilia sunt. Præterea rerum multitudo, fiab vno non pronalcitur, earum numerus vnitatum col-lectio non erit. Ergo duo, vel tres equi, non erunt duo, nec tres. Non duo, quia cum vnitas nulla in rerum natura fit, duo ex duabus vnitatibus non conflabuntur. Neque ares, ex vnitatibus tribus. At sanè vel ceci duos effe, & tres equos dignoscunt. Ergo rerum multitudo, quæ vifitur, quæ tangitur, quæque auditur, & gustatur, & olfacitur, numerum de se conficiet. Numerus ex ea confectus, vnitatum oft varia collectio. Vnitates per fe lingulæ vnæ lunt . limul politæ numerus,& multitudo sunt . Ergo & vnitates,& multitu do sunt. Vt autem multitudo sunt, vel ex ynitate vna profluent, vel altera ex altera promascetur. vel nulla profluet ex altera, & singulæ per se subsistent omnes. Sin altera ex altera nasci dicantur, duz quz sunt in duobus, e tribus sieri poterunt. & tres, ex quaguor, & sex, ex decem, nihilo minus quam eres ex duobus, aut quatuor ex tribus. Atque ita quæ natura funt posteriora, priora fient, sicur & priora fient posteriora. Quod nulla Sana mens concesserit. Przter hzc. Si altera ax altera pronascitur, quæ in duobus est secun da, ex priore fiet. Eaque vel intereunte, vel remanente? Si intercunte, iam non amplius duz erunt in duobus, sed vna . & duo erunt dua, & non duo. Si temanente, & hæc fiat ex altera, vel ex priore alia, vel ex socia sequente. Si ex bac, contra naturæ ordinem, fit anterius ex posteriore. Si exalia priore, vel hac, illud vnum quod querimus erit, vel non erit. Si id non erit, tuncalia vnitas præcedet, ex qua anteriore prima in duobus fiat vniras. Et hæc etiam, uel prima,quam quæzimus est, vel non ea est. Si est, vnum quod quærebamus, consecutismus - eritque vna vnitas, omnium vnitatum prima. Et vnum, omnium vnorum primum. Atque in eo indagationem hanc sistemus. Sin vero non est prima, & hæc etiam ex alia fiet . & hæc quoquæ ex alia. Atque ita indagatio abierit in infinitum. Quod si fieri nequit, & philosophantium concedit nemo: plusqu'am necesse sucrit, aliquam primam esse vnitatem, aliquod primum vnum. Que nec ex aliis fiant, & per le consistant, antequ'am multitudo ex eis oriatur. Et prima omnium vnitatum, erit ea vnitas, & prior omnibus vnitatibus, quæ ad numerum concurrant constituendum. Et vnum, vnorum omnium primum, & prius omnibus vnis, que ad entium multitudinem conveniunt conflandam. Et si entium multitudo, quæ & visitur, & sensibus omnibus sentitur, numerus entium est; & singulum entium, quz hunc entium numerum conflant, vnumelt necessario ad vnum primum, quod prius entibus sir omnibus, deueniendum. lisdem enim rationum necessicatibus deducemus, vel singulum entium per se stare, uel ex alio aut fieri, aut factum elle. Eoque finiro, nel infinito ente, & nihilo, quibus deducta sunt superiora in primum vnum. Vel enim entium fingulum, vnum est, uel nihil. Nihil esse, nemo dixerit. Vnum ergo sunt singula. Ergo omnia, plura vna lunt. Horum plurium lingulum, vel vnum est? vel & ipsum plura? Si plura, fingulæ horum plurium partes, vel vno, &iplæ lunt, vel plures? Si plures abierimus in infinitum. Ergo fingulæ funt vnæ: & ex pluribus vnis, vnum fiet totum. At hoc, vnitas est numeri. Et hæc, vel per se constat, uel ex altera fit, vel nulla fiet ex alia. Arque ita eadem impossibilia, que prius, renertentur. Concluditur ergo, plusquam marhematica necessitate, sicuti vnitates numeri omnis, atque omnis multitudinis, ad unam primissi, mam omnium vnitatem deducuntur. ita entium omnium, multitudinem, ac numerum, ad vnum primissimum necesse est reduci. At primissimum hoc vnum, de numero ne aliorum entium est? an & numerum eorum antecedit, & ex corum numero non est. & inter reliqua non connumeratur? Ita contemplemur. Vnita illa prima vnum illud primum; ante ne numerum est? an cum numero, & in numero? Certe vnitas est, vnum est, anrequam duo fiant, aut tria. Neque enim hæc, aut alia in numero nasci possunt, aut fieri, nisi vnitas, nisi vnum antecedat. Nam cum omnes numeri vnitatum, atque vnorum sint collectio, nisi vnitas, nisi vnum ante sit, nulla vnitatum, nulla vnorum siet collectio. Vnitas ergo, & vnum, omnem numerum antecedunt. At quo modo antecedunt? An vt tantum ante sint, & sedeant ociosa? an uero principium funt vt duo fiant, & tria, & quatuor, & reliqui numeri. Si dicamus, ea sedere tamquam in numerorum vestibulo ociosa , poterunt etiam inde abesse, sine ullius numeri maleficio. Et numeris nihil peribit, etiamst e uestibu- $\mathbf{G}$ 

e vestibulo discedant.Sin vero, & duo, & tria, & reliqui esse non possint, nisi illa in vestibulo sedeant. Ex quo si surgant, ipsi percant, esticie tiz uires, vnitas, vnumque, in cos habebunt. Atque ita principium numerorum fuerint, non ordinis tantum, utab eis incipientes reliqui procedant. Neque numerationis solius, vt ab eis incipiant numerari. Sed principium, vt uocant essendi, & essentiæ ipsorum, & constitutionis. Nisi enim vnitas, vnumque essent, nulli essent numeri. At essentia numerorum hæc, in eo ne consistit, vt duo, sint collectio duarum vnitatum, duorumque vnorum, Tria, trium vnorum, quatuor collectio vnitatum quatuo r, & reliquorum eodem modo. An vero, nec duo fierent, nec tria, nec quatuor, nisi vnitas, vaumque eos procrearer. Ipsique ab eis procreatentur, per progressum eius aliquem ac motum. Ita vt antequam vnitas, & vnum in duo ueniret, & in tria, duo, & tria nihil erant. Vel partim erant, partim non erant. ita ut ea pars, quæ deerat, adueniente unitate, unoque, est adimpleta. Vel antequana adueniret, erant & duo, & tria, est reliqui? Si erant ante, non erant unitatum unorumque collectio. Si hæc non erant, nec fuerunt, nec sunt numerus. At sunt numerus, & fuerunt. Ergo adueniente eis, unitate, unoue, facta sunt numerus. Sed uel ex nihilo, nel ex unitate, unoue? Si ex hoo, uel adimplente aduentu suo, quod prius deerat, uel totum integrum numerum ipla genuit, & mater ueluti est facta numeri. Qui antequam ex ea productus esset, non erat quidem parte, parte autem erat.lic enim ea quoque pars fuisset, antequam fuisset si uni tatum, unorumue est collectio. Vel si hæc col lectio non est, nec numerus etiam est. At si impossibile est, ut quid sit, antequam sit, necessarium fucrit duo, & tria, uel ex ipla unitate, unoue fieri, uel ex nihilo. At si numerus aliquid est, quo modo ex nihilo, aliquid est factus? Id si nequit, necesse fuir, duo, & tria, ab uno, unitateue, produ-Cta esse. At id quo modo? ea ne in duo; bis ingrediente, ter in tria? an uero se iplam in duas scindente, & in tres, quo unitas, unumue amplius non fint? Aut le se integris seruantibus, ex se duas alias uel tres, nel plures tamquam ex uentre uno producere sunt dicenda? Si scindantur, uel in nihilum abibunt, uel in infinitum. Vtroque, elle suum peribit. Et nulla amplius erit unitas, nullum unum . nulla unitatum aut unorum collectio, nullus numerus. Ergo necesse est, unitate, & uno se se integris leruantibus, de le, & duo, & tria, & reliquos

producere. Hic enim modus contemplationis huius, postremus uidetur esse relic tus. Ergo unum, unitalue, principium, & caula est numerorum omnium, non uno quidem, ut numerorum doctores opinati sunt, sed modis pluribus. Principium enim numerorum est, id quod, fine quo non, appellant; Sine unitate namque, & sine uno, nullus numerorum conflabitur. Principium ordinis. Vnitatem enim, unumque, consequun tur, duo, tria, reliqui, unus post alium omnes. Principium numerationis Neque enim rite numerantur numeri, nisi ab unitate unoque, numerandi initium sumatur. Principium productionis. Ab vnitate namque, & uno producuntur; ex eisque profluunt. Principium constitutionis. Dum enim unitates, ab unitate unoque producta colligum tur, numeri componunturomnes, & constituuntur. Principium essentiæ. Non enim numeri estent, nifi estentialiter, unirates, & uni singuli essent. Principium ut materia ex qua. Ex unitate enim, & uno omnes fiunt, & omnes lunt. Principium quoque ut forma. Duz namque unitates, duo una, duitatem formant, sine eum numerum, qui duo dicitur. Tres formant tria: sic reliquos. Hoc est dant, ois elle id ipsum, ut duo sint, & tria, & reliqua. Principium conseruationis singulorum. omnes enim unum fouet, & unitas omnes conseruat . cum in cos sint unitas, & unum fula, & eis superfula. Vnitate namque aut uno, a quouis detracta, is in aliud mutatur, & quod erat, esse desinit. Principium incrementi. Addita enim fingulis unitas , aut unum, & id ipsius quod prius erant, suntadihuc: & id plus habent, quod ab eis, ad eos accessic. Principium perfectionis. Dum enim unumq; aut unitas partes cuius, numeri adimplent, causa sunt, ut nihil ei desit numero. Principium denique, sunt ut finis omnium. Omnes enim numeri ad unitatem, atq; unum inhiant. Omnes in ea currunt. Vnum esse optant quam maxime. Vnum non elle, optant quam minime - imò totis uiribus non unum exhorrent, & refugiunt. Principium reditus. Omnes enim numeri, in unum atque unitatem redeunt, in eaque quando simplicitate opus habent resoluuntur, atque recur-

Contemplatio hæc numerorum uninersa, & unius, & unitatis: ad primum illud
unum, & ad entium numeram, & multirudinem est applicanda: & uidendum. An &
ipsum primum unum, dicatur in uestibulo
entium sedere ociosum. An vero, a se, & de se
producat aliquid? Si ociosum sedet, nihil
iam est. Nullum enim eorum quæsunt, ocio-

Digitized by Google

sum est. Habet enim vnumquodq; essentiam, eamque non vacuam, sed plenam viribus, & his etiam non incassum, sed vtilibus, & operaribus. Igitur, & iplum illud vnum, & hyparxin fuam haber, & potest, & agit. At quid est Quid potest, quid agit ? Si vti vnitas, & vnum illud aliud, ad numeros, ita & ipsum, ad entium multitudinem se habet, eadem omnia, &illi, & entibus consequentur, que vnitati sunt. & numeris consecuța, vt scilicet principium multitudinis entium, atque iplis entibus, modis isidem omnibus dicatur este, & ipsum you. Principium nimirum. fine quo non. Sine co namque vno, entium nullum, aut constitit, aut constat. Principium ordinis, inde enim omnis entium ordo, luum ortum habet.Principium numerationis. Ab eo, enim entia numerari incipiunt. Principium productionis. Ab eo enim, entia producta sunt omnià. Principium costitutionis. Vnum enim illud quod in enubus;eis est essentiale,& quod ea,& vna; & entia facit, ab illo primo vno vemt.Principium essentia. Omnis enim essentia, per vnitatem luam, ab vno prodit, vt postea patebit. Principium etiam, fi ita de eo fari liceat, ve ex materia, Ex eo enim entia omnia prodierunt. Principium quoque ve forma. Ens enim omne,ldez suz particeps est; ldea autem immediate estab vno. Principium conferuationis. Entia enim cundagaandin conferuantur, quádiu vna sunt. Vno ab eis ablato in interstum, ac forte in nihilum ruunt omnia. V mm aut per quod feruatur a primo vno, vt a proprio fonte est. Principium accreméti. Quid enim habemus, quodab eo non accepimus?De plepitudine enim eius omnes accepimus. Princi pium perfectionis. Ipfe enim elt: Deus qui vinificat omnia, & omne datum optimum, & " omne donum persectum de sursum est, descédensa patre luminum. Principium, ve finis. Ipfum namque, & bonum idem funt. Bonum ausem omnibus entibus, ve finis elt propostus. Principium denique reditus ad ipium, & anagoges,& reductionis. Omnia namque ad infum redeunt, efque vniri, & eo frui, viribus omnibus exoptant, & adnituntur.

Sin vero non ita se habeat ad entium multitudinem, vt vnitas ad numeros, sam multitudo entium nulla erit. Multitudo enim, &

numerus prorsus idem sunt. Si vero multitudo nulla est, entia iam nulla erunt. sicuti si numerus nullus sit, neque duo, neque tria ulla erunt. At sunt hæc, & numerus sunt eriam, & multitudo, & entia. Ergo & entia, & multitudo entium, sic se ad vnum primum habebūt, vt se numeri habuerunt, ad vnitatem, & vnum sum. Ergo omnia illud vnum consequentur entia, quæ numeros vidimus consequi, & vnitatem. V num ergo illud, principium est entiu, ijs omnibus modis, quos nunc exposumus. Principium sine quo no. Principium ordinis, & numerationis, & productionis, & constitutionis, & essenti, & persectionis, & finis, & reditus.

Quid ergo, nulla ne erit, inter vnum hoc,& vnitatem numeri differentia? nulla ne diuerfitas inter entia. & numeros? Erit sanc. Omnes enim numeri,prætet primum, entia funt.Primum autem numerum appellamus , Idearum staitaces, de quibus fiso agetur loco. Qui super entia omnia est. Reliqui omnes numeri entia funt. At non funt forte entia omnia, si vni tantum quantitatis parti discretz, numeri tribuá; tur. Entia namque ad essentias pertinent reliquas. & hoc plus, qu'am fimplices habent numeri. Veluti homo, & anima tationalis, & vnum, & duo, & entia funt. & convertuntur. Entia enim funt,& funt entia,& duo,& vnum. Quid ergo differunt? Eò nimirum,quod,alterum plus habet altero. At quid hoc ipfum eft? Forse sicuti ab vnitate, profluxus numerorum, & cognoscuntur,& dignoscuntur, sic & entia profluxu ab vno,& cognoscentur,& dignoscé tur. tum in se, tum ad inuicem, tum etiam in differentia quam ad numeros habent. Est igisur ante omnia perueltigandum hoc ipfum, quod de vno conclusimus, quo modo entinm queat effe principium; & quo modo ab vno, entium forte infinita prodierit antea, & nuno prodear multitudo. Hoc igitur primum omnium peragamus, ostendentes prius veram el le principij lecundam proprietatem. In princi pio esse omnia. Idq; esse necessarium, si locus , veritati illius detur dinini oraculi. Nemo " dat, quod non habet. Hoc igitur demonstrá dum antea, in principio entia omnia præfuisse, antequam de principio, profluerent, aut prodirent.

FINIS SEXTI LIBRI.

FRANCI

#### FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS

BERSEPTIM V S.



#### AN IN UNO SINT OMNIA.



Atis superque ni fallimur. demostratum hacteous est, in rerum vniuerlitate, necellario elle aliquid primis Idque estum esse principium. Et hoc ipsum else vnum.Et hoc vnum,elle Bo

pum. & hoc Bonum, esse Deum. Et hæt quinque, elle idem. Et fimul probata est, prima prin cipij proprietas, & postrema. Duz reliquz, seeunda,& tertia luperlunt confirmandæ. Alto-12, In principio esse omnia. Altera a principió omnia effe, Quæquamuis nobis fidelibus unt Certillimæ, quia cas nos docuit, is qui cas opti-Paul ad me scire poterar, diuinus spiritus. Quonia Rom.cap. ,, ex iplo, ex per iplum, & in iplo funt omnia. 1 Ioan I. Et omnia in ipso constant. Et que facte 🕠 sunt in ipso vita erant a Attamen quia philolophorum greges, ijs non persuadentur, cer tissimis tationibus eas comprobemus. Prius priorem. Per quam, maxima videtur impossibilitas induci. Diximus enim in principio efse omnia. Principium, & vnum, idem essa. Vnii elle limplicissimum, & omnino non nisi vni Et modo inferimus, quia vnu sit principium, in vno, elle etiam omnia. Hoc autem philolophis omniŭ impossibiliti, esse impossibilissimit. Videtut vnum enim,& omnia, adeo videntur inter se contraria, vt non videatur, ez possoin vnum conuenire. Igitur, vel vnum non erit idem cum principio, vel in principio nó erunt omnia, vel in vno erunt estam omnia; atq; ita vnum multa erit,& non fimpliciter vnum, nec aliud non quam vnum. Quod nam igitur horum erit verius? Vel omnia hæcæque erunt verissima. Et vnum idem erit cum principio. & in principio erunt omnia, & in vno itidem

omnia erunt. Sed manet adhuc quæstio. Si

40...52.4

do vel in eo erunt omnia i vel iplum eritomo nia? Nam li in eo omnia funt, vnum erit multi tudo... Si iplum elt omnia, multitudo itidem crity Ergo vnum, & vnum eris,& multitudo: Multitudo autem omnis, ab vno protienit. Etgo ab iplo, in se iplo: voum crit multitudo. Eu quarenus unum est, multitudinem in le producetion quareaus multitudo ea producta est, le iplum producet,& erit principiatum, non autemprincipium. Vel, ve vnum, principium est. et nevo multitudo, principiatum. Atque in idem absurdum,& quæstio recidit,& ratio: Quid igitur dicendum? & quis modus inneniendus, vt vnum, & vnum sit tantummodo, & itidem fit omniat Hic forte. Quòd Omnia, ... nó voique unt multitudine distincta. Videtus enim multitudo numerum dicere. Omais aut numerus, per lingulas eius species, est necessa rio distinctus 3 & ab vnitate lua procedit omnis, (zpius in le replicate. Itaque vnicas sannis, & ad sequentem multitudinem respocht habet. & ab vno deriuata, ab codem pendet. Vnum autem apex quidam multorum est, sicuti vnitas difunctorum eftapex numerocu: Qua vnitate, vnem ipfum fimplicius est; cum nullum, neque ad fe, neque ad alia respectum habeat & vnitatem, ipsum producat. Sedsi vnicas primum quoddam, &cipla eft, & eft fimul omnis numerus in se replicatus, ipsa quoque omnia est reuera, ca que a se, vel prodire possunt, vel prodeunt, hoc est, omnis numerus in se vna, comprehensus. Quæ tamen cum ab vno sit producta, aliquid est de multis, seu potius inter vnum,& multa media est, quædam hyparxis. Vnum autem vnitate, & fimplicius,& prius, nihil est, de multis. Atque ideo fi vnitas, quæ fimplex adeo nó est,omnia

ynun vndequaque elt, non nili vnum:quoma

est quoque

est quoque, multo verius vnum ericomnia. Simplicitate enim sua, omnia simpliciter com prehendir. Et in se, omnia vnum fecit, multo verius, quàm vnitas minus simplex omnia in fe claudat. Proprium enim simplicitatises, fontem omnium elle. Sed vt clarius dicamus, non vno modo, led triplici, dicimus, Omnia. Nimirum. Omnia voicer. Omnia vnita. Omnia distincta, arque ideo multiplicata. Duo hæc fecunda per se clara esse videntur. Primu illud abstrusius, nos ita declaramus. In vno omnia sunt, sed suo modo; sicuti suo modo alio, omnia funt in vnitate. Modo uero tertio, & ei proprio, omnia sunt in multitudine. In vno inquam omnia funt modo fuo; nimirum, fi ita liceat fari, vniter . in ains Graci dicerent, quod Latini plenè non exprimunt. Vniter dixi, modo quo vni competit, indicrete, indi-Hincle, induissim, vnc. vt videlicet, ombia fint in vno, ita, vt quamuis omnia lint, vnum posins fint, quàm omnia Omnia inquam, vi fint vnum. Namque vnum eft per le,& lua natura, & hyparxi,& primo; Omnia autem est quatenus ca in le habet indiktincta, atque iodifereta,& vt diximus vniter, & vnè. & le cundo, & quatenus omnium est causa. Verum, & hoo. multiplicitatem:quandam,in eo ponere videsur. Quo ad nostram videlicer cogitationem. Que id non nili vemultiplex concipie Iplum autem, cò quòd vnum est, omnia est. Et nihi-Lominus, omnia supereminens, oportet ipsum omnium elle principium, per limplicislimam, for its dicam Jomnitatem. & per omnem limplicitatein, & per amnem vnionem Quam ro, quia secum pater rapuit, veterum sapientissimi, nec nomen inveniri posse proprium doauere: Neque inter homines elle illius vllam ei respondentem animi, vel conceptionem, vel suspicionem. Arque ita esse nobis, non solum ineffabile, quia & nomine careat, & oratione explicari nequeat; verum etiam ferè pe nitus ignorum. Quianec lensus, nec phatalia, neque opinatio, nec raziocinium, neque scien manlla nostra ed pertingat . nec fere intellectus iple noster. Sed ea quæ in intellectu, quali eius apex est, vnitas; similia, si fas sit dicere, illi vni, facit vt limili quadantenus limile attingamus, & eius pauxillum aliquid concipiamusitametli vestigià quedam exigua, & ea qui dom vix percipiamus. Non ob cius sanè desedum vilum, ob quem noticiam nostram refugiat. Sed ob eius supereminentishmam supra entia omnia excellentiam. In qua, dum ueluti in sui luminis abysso manet, aliquid de co vix aciolamur. Nibilominus, summa reneren tia eius nomine, pie innocato, & deprecato, de eo aliquid philosophico proferre audeamus. . Vnum itaquo illud primissimum, de quo

ستنفيلنه

nunc agimus : necessario, vel uere unum est. uel non verè est unum . Si non verè unum sit, uel multa erit, uel erit nihil. Sand nihil esse, nec ratio, nec pieras ulla, uel contender, uel concedet, uel concipiet. Neque enim ex nihi lo fit aliquid. & longe minus ex nihilo fiunt omnia.Si nihilum non est, & uerè unum non sit, multa erit. Si hoc detur; iam in eadem qua prius, sumus difficultatum naui. Non est igitur multa. V num ergo, uerè unum erit, & non aliud quam unum. Et simpliciter unum,& suprema simplicitas. Si hoc, suprema eriam est absolutio. Nihil enimei ad complementum deeft.Si suprema absolutio, suprema est eriam perfectio. & est perfectissimum. Si perfectissimam, hbi quoque est sufficientislimum. Si sufficientislimum, etiam lumme bonum, atque bonum supremum. At hæc, non ne iam multi rudo funt: Vnum, simplicitas, absolutio, perfectio, sufficientia, bonum? Ergo tros in co pominus senarium? Aut sanè, bæc sunt animi nottri non attingentis quidem, concipientis zamen, & oratione qualiter cumque parturien eis angores. Qui intelligere quidem aueat, & nequeat, eloqui tamen andeat. Senatius hic: vnum iplum, in le iplo est, in mente uero no. ftra, & eloquio, lenarius apparet. quoniam lex suplici modo non une, non uniter, iplum aut concipit, aut eloquitur. Verum si quis ita nos interroget. Quid unum? Respondebimus, Vnum.Quid unum?Simplicitas. Quid unum? Absolutio. Quid unum? Perfectio. Quid unu è Sufficientia. Quid unum? Bonum. Et conuerfim. Quid bonum? Vnum. Quid sufficientia? Vnum, & reliqua.Hæcigitur apud mos fex,in uno unum lunt, & non plura. Et que in ano, funt unum tantum, apud nos plura funt. quoniam, & nos plura fummus. Er unum hoc, non niss sub specie, & sub nomine plurium, suc co. cipere, aut intelligere possumus. Vnum auté iplum, lupra lpeciem, ac formam omnem pofitum est. quid enim, uel forma, uel figura indigeat, id unum, quod tantum unum, & non. nis unum est? Et quia unum est, ab uno suo,: non desciscie a se ipso, non discedir. Vnum ergo, unu est, & quæ sex in ipso cogitauimus, unione summa, unum sunt, atque idem unum funt. Neque uero hæc fex tantum in uno, unu sunt, quia numeri, aut plurium, nulla ibi distinctio locum habet. Sed etiam, eadem hac ra tione, Omnia que dicimus in uno, unum sut-Entia inquam omnia, in uno, unum funt. Que enim maior ratio, ut illa sex in uno unu sint, quam utomnia, fint in uno unum? Nulla enim ibi pluritaris, aut numeri habitat ratio. Nam sex illa, unum in uno uniter sunt. Hæc omnia, irem uniter. Illa une, hæc ividem une. Illa indiscreta, indistincta, indivisa unum sunt in uno

in vno. Hzc itidem entia omnia indiscreta, indistincta, indiuisaque in vno, vnum erunt. Nam si illa sex tantum, in illo, vnum estent, deessent illi entia reliqua. At carens reliquis omnibus, quo modo vel absolutum, vel perfectum, vel sufficiens, vel bonum esse posset? Atque bæc irrefragabilis est ratio, quia absolu tillimum, & perfectissimum, & sufficientissimum est, nihil ei deest, materia cum nulla est; Omnibus ergo affluit. Ergo in le habet omnia. Ergo hyparxis eius sunt ipsa omnia. Et quia simplicissimam etiam est, & vnum: hæc omnia quæ hyparxin ei faciunt, vnum in eo erunt, vno luo, vna lua hyparxi, in vnum coat Azta, in vnum redacta, non quidem vi vlla, sed sponte suz naturz, quz vires reliquas omnes & cohibet, & eas supereminer. Cum ergo in vno, omnia entia fint vniter, atque indifcretè, cognomina illa sex, apud nos ei funt adinuen ta, vnum, fimplex, absolutum, perfectum, sufficiens, bonum. Sed extrema duo præcipue ei remanserunt, vnum, bonum. Vnum quidem, quia simplicissimum, & absolutissimum. Bonum autem, quia perfectissimum, & sufficien. tissimum. Et bonum, qua plenum sui, qua plenum omnium, qua plenum sibi, qua plenum omnibus. Vnum etiam, qua vnum libit & omnibus, qua vnum omnia. Qua vnum om: nibus. Qua omnia in vno, vniter, vna. Qua omnia, vno vna. Qua omnia in vno, vna fibi y vnasomnibus, Sed hociplum, in vno elle omnia, alia quoque demonitremus methodo . 👈

Ante quam entia fierent, vnum, vbi nam' erat? Non enim erat, nihil. quod est ostenfum. Si vnum, nihil non erat. Vnum ergo ev tat. Si vnum erat, crat ergo. Si erat, vbi nam: erat? vel inter entia?vel inter non entia?Si inter non entia dicamus, in nihilo ergo erat? Namque non ens, nihilum est. Et nihilum est. non ens. Vnum ergo, a nihilo circundabatur(anihilo terminabatur? Si e contra dicamus, vnum inter entia fuisse, quo modo id vel con: cipimus, si entia nondum erant? Ergo erat , iterum in nihilo ? Nullibi ergo erat. & tamen: erat.Hacingrediamurnecessariadiuisione.Vel ynum erar in entibus, vel entia, nondum entia, crant in vno. Vel necentia in vno; neci vnum in entibus. Vnum quidem in entibus non erat: nondum enim erant. Neque entia. erant in vno, nondum enim erant. Ergo neque iplum in illis, naque illa in iplo. V nde er-30 entia prodierunt ? E nihilo?At e nihilo ni-∶ hil fit. Ergo a fe ipsis, & e se ipsis prodierunt ? At contrarium est iam demonstratum.Et præter hoc, Prodire, actio est. Actio venita viribus. Vires ab essentia. Erant ergo, antequam ellent? Et qua ratione, vel concipi mente potelt, entia a le, & e le iplis prodiffe, li non crat. Reliquum ergo est, quia neque a nihilo, neque a se ipsis entia prodierunt, omnia in vno suisse, ex ipso prodisse. In vno quidem erat, per se, se sui natura, nondum entia. At quatenus erant in vno, iam entia erant. Per vnum enim entia omnia sunt, quod sunt. At, erant in vno, omnia, vel aliqua? Si dicamus aliqua, hæe vnde nam prodierunt? vel a se, vel a nihilo? At hoc absurdum, idem quod superius. Ergo in eo erant omnia. Entia ne, an etiam non entia? Vtraque respondet Hermes.

E'str autos xai ta örta, xai ta un örja, ta ũ yap örta έφανέρωσε, τα 3 μm örja, έχει έκ

Est ipse, & entia, & non entia. Entia quie dem fecit manisesta; non entia vero habet in se ipso.

y Vocat enim ea quæ non funt, inquit A 
,, postolus, tamquam ea quæ sunt.

Omnia ergo entia in le, vnum continebat, antequam entia extra eum prodirent. Cumque omnia continerer, non dissipabatur, aut spargebatur in ea. Sed vnum remanens,ea om nia habuit, & ab eis non est habitum. Ea quoque etiam num habet, & ab eis non habetur : Et cum ea habeat, & non habeatur, nullum iplorum entium est, in quo iplum nó sit. Name fialicubi non fit, omnia non haber. Et fi nom sit vbique aliquid ipsum continet, vt nequeat esse vbique. Si id, ipsum continet, etiamipsum terminat. Atque ita, quod minus est infinito. infinitum terminabit. Et ipspm finitum faciet, & infinitum ergo a se, & finitum ab alio efficietur. Hoc verò impossibile est. At si verum est, ipsum esse vbique, falsum fuerit, ipsum esse tantum alicubi. Fallum furrit, ipium esse nullibi. Si ergo nullibi non est, a nullo abest. Si a nullo abelt, erit vbique, & in entibus, & in non entibus. Et vbicumque sit, erit in se ipso, & omnia in iplo. Igitur,neque iplum abeltab alijs neque ipfum: est in aliis, neque ab vllo: continetur, led ipfum omniz continet. Et om: nia lunt in vno, led vniter. Et vnum vniter est omnia. Et vnum (liceat ita fari) est Vno-

At vero, si vnum, continet omnia, & este Vnomnia, actu ne omnia est an solummodo potentia. Vel & omnium actus est, & omnium potentia. Nam si non omnia in eo, actu sunt, & ipse omnium actus non est, quo modo, quod summus est actus, non actu, in se habet quod habet? Mens hoc nulla capit. Ergo vnu, & actus omnium est, & actu habet omnia. Sed vnè, atque vniter, & modo vnissimo, nullatenus inter se discreta. Neque vlla est in eo potentia talis, qualem Periparus actui contradistinxit. Omnia namque estam que extra vnu sunt, quod cunque sunt, actus sunt.

autem,

strem, non nisi respectum, actus futuri altorius dicit. At in vno omnia sunt præsentia, omnia ergo in actu. Alio vero modo. Vnume potentia est omnium, & in iplo omnia sunc porentia. At qua potentia i An vt ab alio om nia reciperet? An vero, qua ex se omnia daret?Si,vt reciperet,dicatur, a quo nam recipe. re habuit, aut potuit? A superiore ne, & priore? At nihil vno superius, nihil prius esse iam est demonstratum ; Ditid vero a part? At vni,par nihil est,nihil æquale. Quod itidem est ostensum. An denique ab inferiore & posteriore? At quæ genita funt, si gignant & ipsa, sursum genituram suam non dirigunt. Sed corum est, deorsum ferri, & in multitudinem labi. Non ergo, vnum potentiam habuit, vt omnia ab alio reciperet: quod dignitatis est infimæ. Sed potentiam, qua omnia faceret. quod dignitaris est supremæ. Principij namque primi hæc est esticacia, ve omnia efficiat principiata. Vnum autem principium primum esse, demonstratum est. Vnum ergo vt principium est, omnia fecir. Si omnia fecira omnia proculdubio faciendi habuit potenriam. Potentiam ergo habuit omnium producendorum. Omnipotens ergo fuit.

Er quia vnum, primum quoque est, primam habuit potentiam. Et ideo omnium est potentissimum. Prima enim omnia sunt etiam Suprema. Et quia fuit omnspotens, dignitate fuit summa & maxima. Et omnia quæ produxit, in iplo vita erant. Hæc ergo entia quæ, & cernimus, & non cernimus in Ipfo erant, & ... adhuc funt. Est enim vbique. Et eggis in co erant, & non entia. Et quidem vtraque omnia. Omnia inquam entia, & omnia non entia: Non enim aliquid ipsius ita se habet, aliud aliter.Impersectionemnamque saperet.Neque totum aliter modò, aliàs aliter se habet: alterationem enim sentiret. At entia, & non entia simul, dum in eo essent, nullis terminis claudebantur. Quid enim illud fuerit quod ea includerer, aur concluderer, præter hoc ipium, quod vnum dicimus? At quod nullis terminis, vel hyparxeos, vel potetiæ, vel actionis includitur, interminatum est his omnibus. Quod interminatum est, initio, & medio,&fine caret.Quod autem his caret,infinitum nuncupatur .Elt ergo vnum, luprema, & prima potentia, & omnipotens, & infinitum, hyparxi, potentia, & actionibus. Est ergo non solum omnipotens, sed vltra omnia etiam infinitipotens. Nam si quis finitam eius potentiam dicat. a quo nam finitur? A le ne, an ab alio? At aliud nihil est potentius ipso. Non a se ipso. Nam vel se ipso qua finitum, vel qua infinitum est,finiretur. At infinitum, quo modo,infinitum finiat? Quo etiam modo finitu

tum finiat infinitum? Cum ergo finitum non fit, iufinitum est, & sicuti hyparxis infinita est) lic etiam potentia infinita eft. Et licut poten e tia,actiones quoque eius erunt infinitæ. Nul lis enim terminis fistuntur. Nullo impediuntur relistente. Numquam deficiet id, cuins ope, & opera, alia omnia & effects funt. & pet manent, & non difficiunt. Infinitum quoque est, ratione hac alia. Quòd vnum, non plus who eit. peque haber,ad quod terminetur,neque ad se nimirum, neque ad aliud. Ita enim duo esset,& non vnum,si in se, ad se terminaretur. Terminus enim ellet, & terminatum. Neque ad aliud in se. Non enim in se aliud quam se habet. Illorum vero omnium quæ habet, nihil ei est par aut æquale, terminus aŭt tetminato equalis esse debet. Ergo intermi natum est: ergo fine principio, fine fine, ergo infinitum. Sed & alia methodo. V num quatenus vnum, nullis terminis finitur. Nullo ante se, nullo post se, vel duitatis, vel numeri alterius. Tale autem interminatum, cur non fuerit infinitum? Et si infinitum hyparxi, cur non & infinitipotens? Non enim sui quicquam, tali potentia caret. In vno enim, inane nihil est. Quòd si infinitum, & infinitipotens est, necessario, in se continet omnia, quia finita funt. Eta nullo continetur, quia infinitum est. Nam si contineretur, continens contento infinitius, & infinitipotentius esset. At infinito, nihil infinitius. Ergo vnum quoniam infinitum, & infinitipotens est, omnia, quia finita funt, entla, & non entia in se continet. Finita autem alia omnia esse, partim sensus oftendit, pattim ratio demonstrat. Finita vero cumint, infinitipotentia non funt . Finitam ergo habent potentiam. Si potentiam finitam etiam hypatxin habent finitam, a qua vires. Finitas etiam actiones, que a viribus veniunt. Initio ergo non carent, non carent fine. Initio ergo & fine sunr terminata. Ab infinito ergo facta funt finita. Ab Vno ergo infinito, infinitipotente, sunt producta. Non hæc, aut illa: sed omnia. Curenim hæc, & non illa? Non enim bonitatis, non voluntatis, non virium defectu. Omnia ergo produxit. Omnia i gitur in se habuit. Nemo enim dat, quod no n habet. Vnum igitur, omnia continuit, & continet. Et vnum est, & non vnum : sed ita non vnum, vt vnum vniter etiam fit. Et ante entia omnia, & entia erat omnia, & non entia omnia. Et ideo fuit, & est vnum, vt omnia esset. Et ideo omnia, vt esset vnum. & ideo ynum, vt omnia contineret. Et ideo omnia continuit, vt entia esset, & non entia. Entia in non entibus. Non entia in entibus. Entia non ential Non entia entia. Et hæc omnia, vt vnum est, vt bonum est: & hoc solum est, &

Digitized by Google

#### FRANC. PATRIC. PANAR CHIAS LIB. VII.

non aliud. Et hoc etiam aliud, & non hoc folum. Est quoque primum. Est quoque principium, tum qua vnum, tum qua Bonum. Omnia enim secit, omnia facit. Hocidem Primum, Bonum, Principium, Vnum, quinto nomine Deus appellatur summus, ac sexto nomine rerum Pater. Dei autem munus,

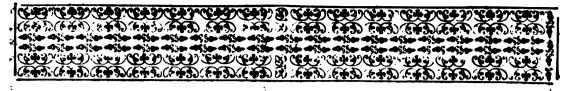
atque opus est inter percipua, & primaria, de se entia producere, producendo vnire, productis prouidere. Prius quidem qua vnum, posseremum qua bonum; medium qua, & vaum; qua & bonum. Sed productio rerum, ad sequentem librum pertiner magis.

# FINIS QVARTI LIBRI.



A second second

FRANCI



# FRANCISCI PATRICII PANAR CHIAS. LIBER OCTAVVS.



#### AN AB UNO FVERINT, ET SINT OMNIA.



Eum, Primum, Vnum, Bonum, Principium, vnum idemque esse, satis superes, videtur esse demonstratu. Dueque Principij conditio nes, opere laborioso, satis explicatæ. Principium scili

cet, ante omnia esse. Et in principio, esse omnia. Terriam vero, a principio atque ab vno esse omnia, quo modo, vt propositum est, adimplebimus? Profectó, a principio, esse principiata, & principiatorum elle principium, nihil videtur esse dubium, modo conster, esse ca quæ principiata dicimus. Constabit, autem satis, principiata esse, si costet esse principium. Ita enim hæc fibi inuicem respondent, vt alte rum sine alteris, & altera, sine altero, esse noqueant. At principium rerum esse, iam antea est ostensum. Sed verum principium sit unum illud, de quo proximis libris egimus, id forte maximopere, opus laborio sum fuerit demon-Arare. sed non est, quantum vis magno in labore, animo deficiendum. Per quem præsertim,& Deo summo maior gloria sequatur, & philosophantibus uere, ad eum redeuntibus, callis patentior, & planior aperiatur; & glorio læ etiam aliquid, nobis paretur. Vnum igitur primissimum, antecedente libro, Geometricis necessitatibus probauimus, omnia entia,& omnia non entia in se continuisse. & adhuc forte continere. Vel hociplum in præsenti versatur quæstione : an entia omnia adhuc in se contineat : an vero ea de se protulerit, & ijs sit exinanitus? Et si id sit, an sint hæc quæ cernimus, ea quæ in eo fuerunt? An alia, quæ non cernimus, & quæratio dictaujt, inuifilia ante hæc visibilia extare. Magno enim hec,ab illis differre,& toto genere dictare, vt pote corrup

tibilia, & incorruptibilia, & consensus veterum, & rationes philosophica comprobatus Itaque, cum constet, in terum vniuer sitate, terum duo hæc lumma genera elle, æternarum, & mortalium, quæsitum est a philosophantibus, vnde nam vtræque fuerint. In qua quidé indagatione, in uarias abierunt sententias. Alij e nihilo factas esse asseruerunt. Alija casu,& fuisse, & esse. Alijnon causa alia. Alij a causa aliqua. Alij denique numquam sactas esse; a se ipsis semper, & fuisse, & esse. Hæc capita, etsi antea quoq; discussa sint repetamus tamen breuiter. A nihilo non esse. Nihilum enim, quia nihilum,est , neq; hyparxin habes vllam neque vires vllas, neq; actiones,2 quà, & per quas, de se quicquam producere queat. Et fi quiret, iam nihilum, aliquid effet. Quod contradictionem sibi implicat. Neque fuera a calu. Eadem hac ratione, quòd calus hyparxin non habet . neque uires ergo hahet , neq; agit quicquam. Neque sunt a non causa alia. Caula enim omnis ad effectum suu refertur. non causa uero, effectum nullum habet. Si igi tur, non a nihilo, fi non a cafu, fi non, a noncaula res lunt, a caula aliqua necesse est, eas esse. Nempe, vel a se ipsis, uel ab alio. Non sunt uero a se ipsis.produxissent enim se ipsas, Productio, actio est. Actio a viribus, vires abestentia. Fuissent ergo antequam essentiam. habuissent. Quæ impossibilitas manifesta est satis. Si a se non fuerunt, ergo suere ab alio. Idque vel a multis, uel ab vno, vel ab vtriíq; Non a multis . Quia & hæc multa , res aliquæ fuissent. & de eis quæri posset, an a se ipsis esfent? An a non causa? An a casu? An a nihilo. Et ezdem redirent frustra quzstiones. Et siab horum aliquo non essent, ab alio quoppiam essent, exque vel multo, vel vno, vel vtroque

veroque. Atque ita quæstio abiret in infinitum. Si resa multis non fuerunt, neque ab viroque esse potuerunt. Ergo necesse est, res omnes fuisse ab vno. Illud enim verissimum est entium principium, sine quo entia, nec esse potuerunt, nec esse possunt, & quod omnibus esse largitur. Id autem vnum est, sine cuius parricipatione, entra omnia ruerent in nihi- ... lum. Quia entibus cunctis optimum est esse vna. Et malorum maximum ijldem est, non esse vna. Sed & alia ratione, ab vno omnis est multitudo . Nam si ab alio, multitudo esse dieeretur, necesse esser, id vel vnitch esservel non vnum, vel nihilum. Sed nihilum nullius cau- 🔑 sam esse posse, iam est aliquoties ostensum. Si vero id sit, non vnum, iam est multique. Atque ita multitudo, multitudinem pariurifser.Et posset de partutiente bac, iterum quæri,a quo nam esset parta? A multisne, an ab vno?Et iterum in infinitum quæreretur. Necel fario ergo relinquitur, ve multitudo omnis, & fuerit, & fit ab uno. Ergo multitudo omnis prius fuit in uno. Non enim vnum, mulzitudinem de se protulisset, nisi eam in se præhabuisset: Nemo enim dat, quod non habet. Multitudo ergo entium ab vno fuit illo, scilicet primissimo, quod vnomnia uocauimus; Multitudo inquam entium, quorum duo genera distinximus, incorruptibilium, & corruptibilium. Horum autem vtrum, ab illo vnoest? Namque, entia illa, quæ in iplo diximus esse omnia, sint ne a duobus hisce entium generibus dinería, aut fint eadem, in magno videtur esse dubio. Nam si hæc,illa sunt, vnum, ipsis est exinanitum. Atque ita impersectum redditum,& non sufficiens,& non bonum. Si vero hæc, ab illis sunt diuersa, quo modo, vezè dictum est, in vno entia omnia fuisse? An vero, vtrumque verum est, & eadem esse, & non cadem. Eadem quidem, eo modo, quo causa, : & estectus idem lunt. Non eadem vero, eo modo alio, quo caula & effectus, lunt inter le diuersa. Ita enim dicimus. Entia illa quæ in vno & fuerunt,&adhuc funt, causam entium horum aliorum fuisse,& adhuc esse.Hæc veroeffectus illorum esse. Sed quia duo genera hec alia, sunt inter se diuersa valde, æque ne vtraque primorum illorum in vno entium, sunt effectus? An vero, altera horum prior funt effectus, altera posterior? At uter prior? vter posterior? Procedante sermone id aperietur, si prius aperiatur modus, quo secunda hæc a primis illis prodierunt. Er qua de causa, & quibus gradibus, & quo ordine, & quo item tempore. Hæc enim omnia ad perfectam hanc scientiam, contemplatu sunt necessaria. De modo igitur prius. Qui duplex se se offert. Vel proprijs uiribus vnius, hæc secunda sunt

de se prolata, vel proprijs ipsa uiribus ex uno euolarunt. Vel etiam verisque. Si dicamus, entia per se inde prodijste, & quasi columbas e peristereone, suisviribus euolasse, iamvnum, vt peristereon nihil agens, principium entium minime fuerit, aut fuerit principium nihili. Quis enim illi bonitatis honos, si nihil aliad præstitit, quam entia prius in se continuille, deinde euolare permissse? Si hocabfurdum, quia omnipotens non fuisset:necesse est unum entia omnia produxisse suis propriis, nullis ipsorum entium viribus. Sed quæ ram, omnia-entia produxit? La ne quæ in se habebat? An ab his alia? Si quæ in se habebat iam ea non amplius habet. Et est exinanitum, & imperfectum, & insufficiens redditum. At hoc longe absurdius. Ergo ab illis alia produxit. Entia ergo hic, triplicia se se aperiunt. Prima que in vno, & merunt & funt, & duo secunda genera, æterna, & corruptibilia . Horum dnorum, priora ostensa sunt æterna, meritoque dicentur secunda, mortalia dicantur terria. Ab vno ipsa quoque, sed per media se-.cunda, quibus postea aperietur modis deriuata. Modo de secundis pergamus, & pera-

Secunda igitur entia a primis profluxerunt . Prima ea dictum est fuisse quæ iamdiu, omnia, in vno, in vn'omnia, vniter, vnè, simpli cissimeque fuisse asservimus. Ea omnia, multitudo quoque ipsa est, sed simplicissima, & u+ niter vna, ingenitaque, & improducta, & prima,& suprema. Quæ in vn'omnia sempiterne fuir, & est, neque vnquam ab eo, vel prodijt, vel prodibit: neque aliunde in ipsum venit. Sed ità est cum ipso vna, vt magis vnum nihil esse queat. A primissima hac & suprema, multitudine quæ in vn'omnia, & quæ vn'omnia est, secundam deducamus. Quia vnum, vn'om nia est, vnum est, & omnia. & singulum eorum omnium, & vnum, est omne. Idque, quia vnum, est vbique, & vbique dum est, est in se iplo.Et omne le,&omnia in le,le iplo implet. Sed hæc, vii iam sæpius dictum, ineffabilia sunr, & omnem humani ratiocinij transcendunt conceptum: quoniam Pater se ipsum ra puir,& abysso sui luminis se operuit, vt ipsum per lumina sua agnosceremus quidem, sed cognosceremus minime. Verum quantumcumque id concipiamus, secundam entium multitudinem ab vn'omnia, per emanationem: venisse dicimus. Emanatio hæc, aliud est nihil, quam secretio, & proditio quædam ab illo vn'omnia. Necesse ergo est, quia vnum, & omnia sit, vnum itidem, & omnia per eam emanationem de se proferat. Vno enim suo, hoc est se ipso, & sua hyparxi, vnitatem primarjam producit, Quia vero & omnia est, omnium suorum hyparxi, primariam producit multitudinem. Omne enim quod suo esse producit, atque agit, sue ipsius essentie illi tribuit. Dat enim quod habet, non autem quod non habet. Hyparxis autem eius erat else vn'omnia. Huius ergo vn'omnia, suæ genituræ dedit.vt scilicet, vnitas elset & omnia. Sed cur,illum patrem, vnum dicimus, genitum ye so vnitatem appellamus?(Iuxta doctrinam,& Procli, & Damascij Platonicorum, quamqua Theologi uerissime teneant omnia continetiin Deo,& non in filio distincto a Patre,& Spiritu sancto, excellentissimo modo) Apud Zoroaftrem, quidem & Hermetem, etiam unum illud, monàs appellatur . nobis uero doctrinæ clarioris gratia melius visum, vnum illud, hanc vocare vnitatem. Vnum quidem, quia tantum vnum,&independens.Vnitas vero,& dependet inde, & multitudinem respicit :In illo quidem vn'omnia, multitudo est, vniter vna,& simplicissima. In vnitate vero multitu-. do est iam distincta, & in numerum effusa. Vnum, lupra omnem le le rapuit relationem, & supra omnem transcendit multitudinis respectum. Vnitas uero numerum respicit, & ad multitudinem refertur. Vnitas ergo hæc primaria, ab vno primo est. Multitudo uero, que in hac est vnitate, ab illius prouenit, vt ita dicam,omnitate. Sed qua de causa, Vnum illud omnia, vnitatem hanc omnia, de se protulit? Cur pater ille, filium hunc genuit? Qui alijs omnibns fœcunditatem tribuit, sterilis ne esse debuit? Nec debuit, necpotuit. Debuit, quia bonus erat, & est. Potuit, quia omnipotens fuit, & est . Producere ergo habuit necesse.Hæc necessitas, voluntatem fecit producen di. Voluntas, secit necessitatem. Voluntatem enim Dei,necessitas lequitur, inquit Hermes. Ergo omnia ex ipio, & per ipium. Qui tectifime quoque dixit.

Τῶ αὐτοῦ Θελήματι πάντα δημιούργησας,
Ipsius uoluntate omnia condidit. &
Καὶ τοῦ/ο αὐτος τὸ ἐργον ἐςὶ πατέρα ἔβ. τοῦ/ου
ἐςὶν ουσία, τὸ κύων πάντα, καὶ ποιῶν.

Et hoc ei opus est, patrem esse. Huius essen- . tia est vteto serre omnia, & facere.

Alibi quoque ita docet.

Πάντα γαρ ότα έτλη, ταῦτα ἐν τρί δεῶ ἐτλη.

καὶ ὑσο τοῦ δεοῦ γινο ενα, καὶ ἐκῶθεν πρτημένα.

Omnia enim, quæcunque funt, in Deo funt, & a Deo facta, & inde dependentia.

Deus ergo & pater omnium genitorum est & factor. At quo modo ea genuit, aut secit? Per potentiam scilicet quam habuit, ea facien di. Deus enim, pater entium & genitor est. En tia uero ab eo facta sunt, & genita. Inter hæc duo media est potentia, per quam genitor producit: genita producuntur, Niss enim ille

producere posser, hæc producta non essent. Eit itaque potentia, progressio, & quasi excelfio ab vno, & extensio in essentiam entium. ltaque ab uno, transitus per potentiam fit in ellentiam. Ergo potentia hæc primissima, superessentialis est. Est enim ante essentiam, quando inter vnum, & essentiam est media. Et entia præcedit, & prima est ipsius V nius genitura. Et ideo tecte a Zoroastre celebrata. Potentia patris: & ab Hermete patris filius, ve paulo post videbimus. Redeamus ad modumi Si per vnius potentiam ab vno, transitus fit in ens.& quafi per vnius egreffionem & progref. sionem. Ergo per motum quendam, ab uno gi gnitur essentia. Necesse enim est, aut per motum id fieri, aut per statum, aut utroque modo, aut neutro. Si neutro, neque utroque. Si no utroque, saltem alterutro. At statu ne, an motus Air Hermes.

Το 5 દેν μένον ές ηχε, και ου κινάται.

Vnum uero, manens stat, & non mouetur. Quod autem maner, non progreditur. Et è con tra, quod progreditur, non manet. At vnum iplum,maner. Non ergo progreditur. Progrefsio motus quidam est. Motus autemactio. A-Aio uero omnis aut in elsentia, aut ex elsentia. Inessentia quidem, non uidetur progressionis, & productionis fieri motus. Neque enim entia, per eum motum inde exissent. Ergo ut exirent, motu ex elsentia eguerunt. Seu potius ex vnius hyparxi. Hyparxis enim ei est, id, quod entibns elsentia. Quid ergo exitu entium ex vnius hyparxi, vnum, entibus exinanitur? Ablic, Non enim mouetur. Ergo statu prodierunt. At neque stat. Neque enim habet in quo stet alio, quam in se ipso. Neque quo moueatur. Est enim vbique. Ait enim Hermes verissime.

Kai où S'autoù où M'y Extos,où S'auto's où Sevos. " Et extra iplum, quidquam. & iplum extra " quidquam.Sed quo modo tandem lecunda produxit entia? Suo forte statu, ex se ca deprom psir.Illa vero ab eo sunt dimora, ipso manente?At depromptio,actio quedam est.Actio vero, motio. Ergo etiam mouetur. Motum ergo & statum in se habet? Statum ne prius?motum postea? Redit ergo in idem quæstio? Nequaquam. Sed in eo, status monetur, & motus stat. Et quod in eo mouetur, aut ab eo, stabiliter monetur, & quod stat, mobiliter stat. Nempe manet ipsum. Manensque sæcunditate sua de se omnia extrahens, & extra se proferens. promit de se ipso, manens ipsum quod erat prius. Quo enim modo, minus fiat, qu'm vnum? Aut quo res, quas de se promit, extra ipsum abeant, cum ipsum sit vbique. Et producta omnia, adhuc in fe contineat? Neque ergo exinanitur suis primis illis: neque se euacuat, yt minus fiat quàm vnum, aut minus, quàm om

nia. Neque e se vno, aut plenitudine suæ omnitatis quôquam discedit, neque in multa scinditur. Lux sanè solis, radios e se emittit neque tamen ipía, lux minor euadit. Ignis pro mit de se calorem, non tamen minorem quam prius,imo eundem sibi retinet. Ita Primum, ita Principium, ita Vnum, ita Bonú, ita Deus, nihil diminuta, aut primitate, aut principitate, aut vnitate, aut Bonitate, aut Deitate sua, produxit omnia, nulla materia coadiuuante.Imo. ex se, deprompsit ipsam etiam, & extra se protulit.Protulit autem, quia vnum: vt inde multitudo rerum gigneretur.Protulit ob bonitatem, ut multitudo, & numerus is, entia esfet. & non entia, nequaquam esset. Nam hæc in se retinuit, vt quando vollet, proferat, & quando noluerit non proferat. Itaque vnum, in re rum secundarum productione, non progreditur extra se, neque mouetur. Sed dum illas profert,& illæ de eo progrediuntur,iplum ma net in se ipso. Illæ uero actione ex hyparxi illius prodeunt, & emanant. non aliter, atque aqua e suo emanat fonte, ipso quidem immoto, led aquam proferente: aqua vero mota,& inde scaturiente. Quid ergo, si immotu est,& in se ipso manet, producere non videtur? Pro ductio, actio: & actio, motio est. Vel & moue tur, & non mouetur? Et producit,& non pro-ducit? & efficit res, & non efficit, modis suis scilicet ineffabilibus. Non efficit quidem, quia. iam in se existentes, a se tantum discernit. Ef., ficit uero, quia eas de se profert, & ipsæ ab eo. profluunt. Videtur ergo prior quæstio redire? Per se ne ipsæ, ab vno prodeunt? An causam aliam suz proditionis habent? Certe, vel a le iplis, uel ab alio, vel ab vno iplo producuntur. Ab alio quidem, minime dicendum. Quidenim uno prius? aut vni par? Non ase iplis, nili quatenus producenti non reliltunt. & assensum suæ productioni pandunt. Vnum tamen eas de se profert : bonitatis suæ necessi tate ad id actum. fimul alteras a le, & a sua om nitate efficiens, vt non identitatis horum cum illis, sed alteritatis harum ab illis, causa fieret.Quæ causa nulla alia suit, quam ipsa re-, rum ab eo progressio, & produtio. Omnisenim proditio, leu promanatio, cum fecretione est. Omnis autem secretio ab vno, multitudinis est causa. Er quando in vno incipit multiplicatio, tum proditio succedit. Sed si vnum, non est id, quod secretionem faciat, a qua multiplicatio fiat, & ab hac proditio, quidnam, id fuerit? Certe non alia quam potentia ea de qua diximus,inter vnum , & ens media. Nisi enim hæc interueniret, productio no heret. Sed quis hanc potentiam mouit, vt secretionem faceret? Lotte non aliud quam. bonitas. Nisi enim hæc illam moueret, ut

omnia a se secerneret, & omnia de se promeret, ut omnibus se se communicaret, inuidia tangi videretur. At quæ inuidia in simplicissis mo? Quæue passio in perfectissimo? Bonunk ergo iplum non qua vnum, sed qua bonum, se cretionis rerum secundarum ab vn'omnia, z primis, primissima est causa. Secretio vero est causa multiplicationis. Multiplicatio progressionis. Exemplo id fiat manifestum. Centrum circuli, vnum & indiuisibile est. In co vno termini sunt linearum omnium ab eo prodeuntium, inter se in ipso, minime distin &i. Ab eo lineæ prodeunt innumeræ, inter fe iam distincte,ad circumferentiam vique,quæ in centro indiferetæ erant omnes. Dum tamð a centro secernuntur, multiplicantur: & dum multiplicantur, prodeunt ab vno; prodeuntes, ab eo discedunt . Discessus hic, post centrum est. Eiusque causa, centrum non est. Sed ex illo fluxus quidam, quo lineæ ab illo,& fecernuntur, & multiplicantur, & prodeunt, & discedunt. Neque discessus istius, ipsum causa est. Neque ipsum a se discedit, neque exinani. tur, vt se se in lineas multiplicet. Sed post ipfarum discessum, centrum adhuc permanet. Neque ob linearum abitum, ipium diminuitur, aut quicquam patitur. Lineæ tamen ab eo exeuntes, ac prodeuntes, non amplius idfunt, quod in iplo erant. Sed funt, & ab eo,& inter se distinctæ. Habent tamen ab eo idquod funt, ipfumque illis, esse tribuit. Neque ab eo diuelluntur; fed ab eo pendent . Manet: enim omnis proditionis caula. Et quod prodit in proprietate, & terminis suz cause manet. Ita, vt id quod prodiit, uideatut & in eadem causa este, in qua prius suerat, & inde: etiam discesisse. Hoc sane modo, (si nefas non. fit hac uti fimilitudine) ab un'omnia indifcreto, lecernuntur, & multiplicantur discreta pro deuntia omnia. Quid uero, in ea ab uno progressione, aliquid ipla, de uno ferunt lecum? An uero iplum,eis aliquid largitur? Vel & ipsum bonitate sua ea largitur. & ipsa, bonitate illa gaudentia, secum libentia ferunt ea, quibus ueluti sunt donata. At quænam ea sunt, quæ donata secum ferunt? Vnum profecto secundum, ab uno primo, cuique in portionem datum, per quod & una sunt singula, & per quod etiam sunt multa. Et per quod etiam: sunt entia. Neque enim esse possent entia, nist una essent. Neque possent esse multa, nisi uenirent ab uno. Hec itaque ab uno secreta, post unum omnia, lunt una limul, & multa. Et postprincipium; quæ fuerat quarta principii, conditio. Et ab uno sunt, & a principio quæ con ditio eius fuerat tertia. Neque enim hæc, aut ante unum funt, aut cum uno, sed ab uno. At quæ ab uno, & post unum sunt, & musta, & distincta,

distincta, ab eo esse est necesse. Et præterea, hæc non esse illud, neque illud hæc, est satis manifestum. Si ergo hæc producta, illud principium non funt, erunt fane principiata, ab illo differentia: non solum quatenus non sunt illud unum. Sed & quatenus funt unum. Non enim hoc eorum unum,quod productum, & posterius est, idem cum primissimo uno non producto, else potest. Est ergo, & unum poste rius,& non,illud unum primum. Cum autem non unum dicimus, negationem simplicem unius non dicimus, sed positionem eius, quod præter unum, est etiam quid aliud. Neg; hoc ipsum non unum, ab uno distat prorsus. Sed in uno primo radices haber. Et quod in eo est non unum, seu multitudo, est ob unum. Ab uno enim omnis est multitudo. Et quæ in singulis funt multa, ab uno funt eo, quod est in fingulis. Ná una essétia, multas in le uires pro ducit,& extra se multas actiones. V num totu, partes multas. Non totum corporeum inquá, nec corporeas partes. Sed incorporea omnia. Sed & corporea post hæc omnia, & corporeas partes omnes, ab uno esse, tamquam a fonte necelse est fateri. Et unu, primariam omnium else caulam. Cuncta enim quæ lunt, iplo uno funt. Et quæcumque fiunt, uno fiunt, & uno, entia omnia seruantur. Et si uno careant, in proprium ruunt, uti diximus, interitum. Sutque omnia entia mista, ex uno, & multis. Et mistio hæc,ex uno,& multitudine,quam,non unum, præbet entibus, communio quædam,& unio est entium. Ens ergo, & unum, non unu, nullius alterius entibus est causa, quàm ut sint una. Quòd si huius,unum causa est, non unu,

maioris rei causa non erit. Ex quibus necesse est, multa esse unius participia? Et unum, non esse cum multitudine commistum. Et uno nihil esse præstantius, aut potentius. Sed hoc ipsum, multis else causam, ut sint multa. Nam omne quod uno priuarum est, illico in nihilum, & in propriam disperditur corruptione. Omnia ergo,& secunda,& tertia,quæcumque entia dicuntur, sunt ab vno, primo vt a causa. Et vno proprio in sua essentia consistunt. Hoc autem vnum etiam primum rerum omnium esse ostendimus. Nec solum primum, sed quatenus rerum est causa,& essector, etiam princi pii nomen ei conuenit, & Boni, & Dei, & Factoris, & Códitoris, & Patris.Quz nomina om nia, sacrosancta etiam ecclesia, & approbauit, & est amplexata. Sicuti Aristotelis philosophia, & nomina hæc eadem omnia, & secundum nomina ipla munia, tum respuit, tum etiam irridet;& cotra ea debacchatur.Et nihilominus cum de se,sibi magna persuadeat,no aduertit, le sine principibus tribus causis balbutire, nimirum, efficiente universali. Quæ princeps causarum omnium est. Et vniuersali forma, & uniuersali sue philosophiæ sine . Ad nullum enim unum finem Peripatetica Philo sophia dirigitur. Nullam quoq; universalem formam mundo tribuit; tribuit, autem formicis, & blattis. Quid igitur, huic, nullum mundi agnoscéti códitorem & tam grauiter balbu tienti faciamus? Eam ne, ficuti patres nostri, quadringentis abhincannis adorauerunt, nos quoque post tot impietates honoribus prosequemur? aut potius flocci eam pendemus?

#### FINIS OCTAVI LIBRI.



H

#### CONTRACTOR CONTRACTOR

\*\*\* The second of the second o

en de la companya del companya de la companya del companya de la companya del companya de la companya de la companya de la companya del companya de la companya del companya de la companya de la companya de la companya de la companya del companya de la companya de la companya de la companya de la companya del companya de la companya del companya de l

#### FINIS PCTAVILIBRA

H

# FRANCISCI PATRICII PANAR CHIAS DE SVMMA TRINITATE A C DI VINITATE

Lib. V I.

S. R. E. Card. Ampliss. Anto. Mariam Salviatum.



FERRARIÆ, Ex Typographia Benedicti Mammarelli. M. D. X CI.

Superiorum permissu.

• • • • • •

And the contract of the second of the contract of the second of the seco



# ILLUST. ATQUE AMPLISS. ANTONIO MARIAE SALVIATO S. R. E. CARDINALI



SCOL

arrive Growing at

I te, si mores tuos integerrimos, si probitatem summam, si modestiam, si temperantiam, si animi fortitudinem, atque magnanimitatem, si in rebus agendis, prudentiam incredibilem. Si Bononia studiorum mater. Si caput orbis Roma plenè non nouissent, unus Horatius Caponius, cliens tuus tuique observantis. satis superque foret, vt te orbis universus ingentesque virtutes tuas, et cognosceret, et admiraretur. Si id est, ut est, cur mirum videatur si vir

vnus idem hic, inter probos probatissimus, mihique amicissimus, tuis laudibus, animum meum repleuerit? Quas, cum vir, veritatis amans, uerè proferet, viro mihi veritatis amanti, nihil mirum, si verissimas esse crediderim. Si crediderim, cur non etiam, toto animo sim amplexatus? Si sum amplexatus, cur non etiam sim admiratus? presertim in tanta nostri seculi, virtutum omnifaria penuria. Si sum admiratus, cur non etiam te, ornatumque virtutum tuarum, & pulchritudinem, amore ingenti sim prosecutus, & sim prosecuturus? Si vero id, cur non etiam id tibi significarent? At qua significarem significatione maiore, quàm ingenij mei partubus? Qua meliore, quàm diuinitatis contemplatione? rerumque diuinarum? Et qua diuturniore, quàm qua sui natura perpetua, labore nostro, fauore tuo, perpetuitatem sibique tibique, mihique, polliceri posse videatur. Ea autem est Panarchia nostra libri sex, quibus titulum secimus. De vno trino Principio. De secundo, ac tertio Principio. De Entium ordinibus De diuinis vnitatibus. De Essentia ente, ac demum Dei vita. Neque enim maiore, aut meliore animi mei, erga, te tuasque singulares dotes, demonstratione, aut dono eminentiore ad te poteram accedere, quama Trino summo rerum principio, ac vita. Quos si cognosces, philosophicis tamen authoritati-

bus, tum rationibus, Trinitatis diuina mysterium demonstrari, quam Hebrei agnoscere, nolunt, Maumetista spernunt, Christianorum Trinitary, & veteres et recentes satis multi, pernegant, Heretici dilacerant, cur pro tua summa pietate, pro authoritate, qua in regendo Romano Gymnasio sungeris, cum antecedentibus, & sequentibus de diuinitate libris, vi publice legantur, & exponantur non institues? & si authoris, parum nota authoritas id dissuadeat, saliim vetustissimorum Zoroastri, Hermetis, Mystica, Platonicaque philosophia librorum piorum, & sidei catholica consonantium, aliquem legendum, et explicandum publice cura, vi nimirum, ij qui a side sunt alieni rationibus verissimis conuincantur, & sinsideles contra eos armentur, & in side ipsi, magis atque magis consirmentur. Vi autem id libentius, et audentius efficias, sex Hose libros, mentis mea summam ac meliorem partem, non solum tibi mitto, verum etiam in omne tempus, Do, Dono, & Dico. Quibus, et vita perenni latus fruere, & me prope Caponium tuum, inter clientes tuos repone.

Vale. Ferraria.

Tibi deuotiss.

Franciscus Patricius.



### FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS.

LIBER NONVS



### DE VNO TRINO PRINCITIO.



Emo igitur Peripateticus; nemo Epicureus, Nemo Stoicus; nemo denique, e quauis schola impius philosophus, templum hoc sanctissimum, aut adeat, aut ineat, nisi prius se ritè

purgarit, & expiarit. K ité expiabitur, si anime sur sinceritatem restituat. Reddet autem eam sinceram, si ab ea venenum sur secte, dogmatum, inbibitum absuat, aut abradat. In impiam enim animam, non intrabit sapientia que sequitur diuinissima. Itaque solam, & puram animam huc afferat, qui voluerit hæc, & piècognoscere, & sincerè, philosophice iudicare. Alioquin consusione obruetur: neque tamen amentiam deponet. Nos ergo hoc templum sacrosanctum pia veneratione ingressi, quæramus.

Dens, quo modo, & hactria faciat, vnire, producere, & prouidere, & quo modo reliqua omnia fecit. Iam diu namque affirmamus, a. principio, ab vno, a Deo facta esse omnia. A. principio quidem, quia Hermes air:

And yap' doxins ou der . doxi d'it ou der or ou au nes Sine enim principio nihil . Principium autem ex nullo, nisi ex se iplo

At principium, vt demonstratum est, vnum ipsum est. Vnum autem & Monas apud cundem Hermetem idem sunt. Ait namque.

H yap uovas πάντων ουσα κρχη κρίζα, εν πάστη ες εν, ως αν ρίζα ες αρχη.

Namque monàs, omnium cum sit principium, & radix, in omnibus est-vt radix, & princicipium. De qua monade addit. Μονας οῦν ἀρχη οῦ σα, πάντα ἀριθμον ἐμ πειέχει, ὑπο μη δενὸς ἐμ ἀτιεχομένη.

Monas ergo cum principium sit, umnem

numerum continet, a nullo contenta.

Quem numerum omnem etiam generat. Καὶ πάντα ἀοιθμον βυνά του μηθενός βυνωμένη ἐτέρου ἀριθμοῦ.

Et omnem numerum generat, a nullo

,, genita alio numero.

Monàs ergo, uel uniras, vel unum, & omnium entium numerum continet in se, ipsa a nullo continetur, & numerum omnem generat, ipsa a nullo genita. Eam, quia generatio ad patrem pertinet, Zoroaster Paternam monadem uocauerat.

O mou mangian uova's e??'. Vbi paterna monàs est Sed quia paterna est, necessario generat. At quid? Id nimirum, quod post ipsam primum est natura. Duo prosecto. Duo ergo ante om-, nia, generat monàs. Ait enim.

Taran & poras, f Svo Apra.

Et hoc ex carmine Zoroalteri (Secundum vero ueram Theologiam pater & filius, vt vnum; principium spirant Spiritum sanctum.)

, Protensa est monàs, quæ duo generat. Quasi dicat, quando monàs protenditur, vitras se, & porrigitur, duo gignit, qui proximus sibi, ac primus est numerus. Duo autem hæcdyadem, nominat. Eamque apud patrem sedere ait.

Δυας ή παρα τώ ή κάθηται.

, Dyàs vero apud hunc fedet.

Prima ergo genitura, dum monas protenditur, producit duo, seu duitatem. At hæc, monas & duitas, seu vnum, & duo, tria sunt. Ergo
dum monas protenditur, in dyadem, fit trinstas. Quæ vbique splendet. Inquit enim idem.
Παντὶ μαψ ἐν κοσμο λάμπα πειὰς, πε μονὰς ἀρχει.

Toto enim in mundo sulget triàs. Cuius monàs est princeps.

Hæc autem triàs, tria rerum principia eua-

### FRANCISCI TATRICII,

dit, quæ tria hæc, vnum sunt principium. Que in mundo dominantur, vt omnia eis seruiant. Ait namque alibi.

Αρχαίς τω τεισί ταις, λάβοις δουλίνειν άπαν]α.
principiis enim tribus hilce, accipias, ler-

" Luire cuncta.

Sed tribus hisce principijs, non solum nomen dat principij, verum etiam, omnia producendi munus tribuit. Namque monadem illam, Patrem nominat sape. vt in his locis, (ne sine testimonio dicamus quicquam.)

Eautor o natne separater. Se ipsum Pater rapuit.

Πάντα εξετέλεσε πατήρ. Omr ia persecit Pater. Secundum vero Principium, Potentiam

Patris nuncupat.

Ουδ' εν επ δωμάμει κλήσας ίδιον πυρ.

Neque in sua potentia clausit proprium ignem.

Vocatetiam robur. έξ άλκης παιχός.

Appellat quoque paternam mentem. Ε'ργα νοήσας πατεικός νόος αὐτογένεθλος.

Opera intelligens paterna mens, per se ge-

Cui efficientiam tribuit, quando ait. Πασιν ενέσπειρε δεσμέν πυριβριθή έρωτος.

Omnibus inseuit vinculum igni graue amoris. Etalio.

Σύμβολα γαρ' πατεικός νόος έσπειρε  $\chi^{2}$  κόσμον.

Symbola enim Paterna mens seuit per mundum.

Tertium vero Principium mentem secundam nominat.

Πάντα εξετέλεσε πατηρ, η νω παρέδωκε δά τέρω.
Omnia persecit pater, & menti tradidit secundæ.

Secundam mentem vocat, quia illa auto-

genethlos per se genita est prima.

Hæc secunda mens, terminus est paterni profundi. hoc est totius Trinitatis, Ait enim. Ε΄ς 1 329 πέρας πατεικοῦ βυθοῦλ τη πητή της νοερῶν.

Est enim terminus paterni prosundi, & fonsintelle Qualium.

Et si terminus, & finis sit profundi, non tamen ex eo, exijt.

Mile monater, αλλ edver er το πατεικώ βυθώ.

Neque egressa est, sed mansit in paterno profundo.

Dat vero, huic tertio principio quoque rerum, efficientiam. Et factorem uocat.

Καὶ ο ποιητής, δε αὐτουργών τεκτέναιται τὸν κόσμον δε εκνόου εκτωρε πρώτος.

Et factor, qui a fe operans fabricat mundum.

Qui ex mente exilije primus.

Hæc est quæ ex prima mente exilijt. Et hanc eandem ait suisse artisicem mundi empyrei. Canit namque.

Νου γερ νους ές ίν, ο κόσμου τεχνίτης πυρίου.

,, Mentis enim mens est, ea quæ mundi ar-

, tifex est ignei.

Hæc enim ex prima mente cum exierit, iu-

Sed & Hermetem audiamus, quàm diuine de tribus his principiis loquatur. Haç tamen differentia. Quòd Zoroaster, Patrem numquam appellet mentem. Hermes vero & hunc intellectum nominat.

O' 3 vous marn's Seos. Mens vero pater Deus.

Iterum & in his aliis.

Πάντων γαρ κύριος, καὶ ૩૬ος, κὸ πηγή, καὶ ζωή, καὶ διμάμις, κὸ φῶς, κὸ νοῦς, κὸ πνεῦμα.

" Omnium enim Dominus, & pater, & " Deus, & fons, & vita, & potentia, & lux,

" & mens, & spiritus.

In quibus videtur, tres omnes hypostases complexus, sicuti & in his.

,, Vna sola suit lux intellectualis, ante lu-,, cem intellectualem. Et suit semper

,, Mens mentis lucida. Et nihil aliud fuit

huius vnio, quam spiritus omnia continens. Semper in se existens. Semper

,, sua mente, & luce, & spiritu, omnia con-

" tinens.

Nam quod ait. Fuit lux, ante lucem. Prior lux pater est; Lux vero secunda, est silius. Huius autem vnio, scilicet cum patre, est spiritus, qui omnia continet. Sed de duobus clarius.

O'S'en voos, Outeros xóyos, vios Beou.

Ex mente (prima) Jucidum verbum, fi-

De quo verbo, sæpe loqués, iterű vocat filium. Ε'ς ι'β ταντελάου, φοίγονος, κỳ τέλαος, καὶ γόνιμος γνήσιος υίος.

" Est vero persectissimi, prognatus, & persedus, & genitus, germanus filius.

Hunca patre minime distare ait.

Où yap Sisartai an' anniver. Evers yap τού των

n ζων.

, Non enim distant a se inuicem. Vnio

enim horum, est vita.

Vnionem autem hanc, dixeratante esse spiritum. De quo ita est locutus.

Ο Βεος αρβενοθήλυς ών, ζωή, και φώς υπαρχων, απεκύησε λόγφ, έτερον νοιώ δημιουργόν. ος Βεος πυρός και πνεύμαζος ών, εδημιούργησε.

" Deus, mas fœmina existens, & vita, & lux, " parturijt verbo, aliam mentem opisice, que

" Deus ignis, & spiritus cum esset, sabresecit. Hanc opisicem mentem, uerbo consubstantialem assirmat esse.

P'πn-

Επήθησεν ευθύς, εκ τη καταφερών σοιχειαν, ο του θεου λόγος. είς το καθαρόν της φύσεως δημιούργημα, και ήνώθη το δημιουργώ όμοου-σιος μο ήν.

Exilijt statim, ex deorsum latis elementis Dei verbum, in purum naturæ opisicium. Et vnijt se opisici menti. consubstantialis enim

Si vero mens opisex, consubstantialis est verbo: verbum autem non distata patre, vei vidimus: nimirum, & mens opisex non distata patre, & ei est consubstantialis. Vocat autem opisicem, seu conditricem hanc mentem, quia quasi proxime mundum fabresecit. De ea namque ait. Cum Deus ignis, & spiritus esset. B' su proposo si suntas tras ina, es nun est xortas à ai suntas roques.

Condidit rectores quoldam leptem, qui cit culis continent lensibilem mundum.

Non tamen sineverbo, id eam fecifie oftedit.

O' 3 Anunupyos vous, sui to xo yo, o weit xov

Tous nuntaous.

Opifex vero mens, cum verbo, que continet circulos.

Imò & verbo assignat mundi fabricam. Ε'κτε φωτός τίς λόγος αγιος επέζη τῆ φύσει.

Ex luce, quoddam uerbum lanctum, insedir naturæ. lterum quoque.

Φύσις τοῦ νοκροῦ αὐτοῦ λόγου, φυσις δὰ ἡμνωτικώ,

Δὰ δημιουργικώ.

Natura intellectualis verbi, natura est generatrix, & conditrix. Et loco alio.
Ο ταρ λόγος αὐτοῦ Φοςλθῶν, παντέλειος ῶν καὶ γόνιμος καί δημουργός, ἐν γονίμη φύσει πεσών, πληγονίμο ὖδατι, ἐγκυον τὸ ὑ δορ ἐποίησε.

Verbum enim ex eo procedens, persectissimum existens, in sœcundam naturam decidens generatiuam aquam, grauidam secit aquam.

Sed & patrem uocauit conditorem, & verbum, quasi eius instrumentum.

Τον παν α κοπων εποίνσεν ο δημιουργος, ο παθήρ, εῦ χεροίν, αλλα λόγω.

vniuersm mundum secit conditor pater, non manibus, sed uerbo.

Quis hæctam clara, atque præclara de ineffabili Trinitate, vniuer forum conditrice ac domina, altero Chaldæo, altero Ægyptio, vetustissimis sapientibus ante Mosem, diuine sunt pronunciata, accipientes vt diximus, ab sanctis patribus quibus reuelatum suerat mysterium Trinitatis. Quos non solum Hebræis, qui eam non agnouerunt, sed etiam Græcorum philosophis omnibus, & Mau metistis, & Trinitatijs opponemus. Neque enim, par horum authoritas omnium est, authoritati duorum illorum totius sapientiæ patrum. Et hos tamen saciemus dogmatibus

Græcorum sapientiorum aliquot, philosopho rum Gregi reliquo maiorum. Zoroastri enim, & Chaldzorum oracula, quz uidentur ( Damascius resert) sacrificanti cuidam suisse a Dijs renelara, a Iuliano quodam Chaldeo in Græcum sermonem versa, samblichus maximopere est admiratus, & multo libroru numero, (Idem Damascius citat X X V I I I.) explanauit . & eorum Theologiam perfe-Aillimam, vt a Diis traditam ambo cum Proclo simul celebrarunt. Seomapas oror, & Seó- ... Soror, a Deo tributam, & a Deo datam nomi nantes. Cuius nos, plusqu'am CCC. oracula, per uarios authores sparsa, collegimus, &illuitrauimus. Fuit autem Zoroaster Abra mo contemporaneus. Vterque Chaldaus. In Aegypto vero Osicis dicitur, Chami filius fuisse. Cuius a confiliis fuit primus Hermes. Huius nepos, Hermes alius cognomento Trilmegistus, Mose paulo senior suit. Is multa librorum millia de omnibus scripsit ... disciplinis. Hi vero qui supersunt pauculi, divinitus videntur scripti. Namque eum, & Cyrillus, & Augustinus, affirmare non dubica- ... runt, diuino spirito afflatum, multa dictasse. Notum est autem Orpheum, (vt ad Grzcos ve niamus)in Aegyptum sapientiæ causa esse pro fectum. Vnde & iple hausit tres ternm esse conditores. Quos suis ipse nominibus appellauit, Phaneta, Vranum, Cronum. Testatur quoque Proclus, Pythagoreorum plerosque, & præcipue Philolaum, tres itidem Opifices constituille. Plato, tres reges nominauit. Eius vero auditor, Aegyptiæ simul, & Platonicæ lapientiæ , quali expolitor, clasius mul to est locutus. Scribit enim.

" Ea propter nos afferimus, quòd Deus crea-" uit intellectum primum, & constituit procreatorem rerum aliarum. Creauit autem eum, medio verbo quodammodo. Neque enim inter Deum, & intellectum, aliud medium intercedit nisi uerbum. Quod certe etiá suit coagens intellectus. Alio quoque loco de secundo intellectu.

y, Si quidem omnes essentiæ formatæ, creatæ que ab intellectu divino, sunt posteriores illo. ab illisque omnibus, is est abstractus. Produxitque mentem sui primariam, imposuitque illi quassibet entitates, sub ra-

,, tione qua iplæ confiderantur.

Rursus habet idem.

coniungitur porrò anima, intellectui agéti, quoniam existit ab ipso. Sicut ipse intel lectus agens, a uerbo diuino. Cui iunctus continue, perseuerat quoque continue; Si quidem tale verbú, non format imme diate, nisi intellectu. Neq, intellectus formatur, nisi a uerbo. Intellectus vero agens

K 2 est

est proximus uerbo diuino. Quoniam non po test cogitari quicquam, prius intellectu agen-

te, propinquius ipsi uerbo.

Appellat autem agentem hunc intellectum non quo sensu Peripatetici capiunt, sed vt exprimat illud Hermetis Simoupyov (Melius verfor, opificem vertisset.) Alibi uero nominat, . Consubstantiam eius, quod erat apud Hermetem, consubstantialis, όμορύσιος. Hoc ipsum magis etiam confirmans, ait.

Ideo quoque intellectus agens dicitur, verbum creatum authoris primarij. Quoniam speculando ipse authorsemetipsum, exformat tale uerbum.

Quod si quispiam querat, qui nam author existit intellectus primi agentisque?Respondebimus, Deum authorem uerum suisse, qui creauit eum, ante omnia alia. Cuique inseuit omnia.Intellectus quoque agens cum su proximus ipli Deo dicetur, verbum iplius expressum. Verbum expressum, appellatur causa cau farum. Atque hæc fuit opinio fapientum Babyloniæ. Quoniam ab eo producuntur entia. Ipse etiam intellectus ab eo secundus. Id autem propter vnionem verbi huius cum authore primo, a quo ipsum, & omnia alia, vere existentia procreantur.

"

93

Babylonios autem appellat Chaldæos, a quibus ad Ægyptios hæc sapientia pro mana--uit.Inter quos tamen hoc interest, quòd Chaldæi, Patrem Deum, numquam appellarunt intellectum. Quod etiam hic author sedulo obseruat, quamuis id Hermes non semel fecerit. Sicuti neque verbi, neque filij nominibussunt ysi; quantum, tamen in oraculis, quæ collegimus apparet. In co concordarunt, vt omnes tres haice hypoliales, conditores rerum, & mundi opifices, esse docerent. Sicuti, postea, & Orpheus & Philolaus, & Plato, & hic eius auditor. & quamuis Platonis philosophia, Athenis, & Alexandriz legi publice, numquam sit intermissa, & multi in eius libros commentaria scriberent jugiter: quorum nos nomina pluíquam LXX collegimus, attamen post eius obitum, annos DC. Alexandriæ, e baiulo, philosophus effectus & a sacco ferendo Saccus cognominatus Ammonius, vi xit. Qui in Hermetis libros videtur incidisse. Atque ex eis haulisse dogma hoc principiors trium. De quibus Plotinus & Amelius eius discipuli scripserunt, Post hos, horum discipuli Prophyrius, & Theodorus Asinæus, & horum auditores Iamblichus,& Syrianus, & huius Athenis successor Proclus Lycius, & post eum magnorum Platonicorum postremus ve videtur Damascius, de ijsdem tribus principijs scripserunt multa satis. Et quamuis aliquid inter le differrent, in eo tamen fuere concordes,

vt tria omnino rerum omnium, ac mundi totius facerent principia, seu tres conditores. Quod & Christus, vnus de tribus, cum apud homines esset, docuir. sanci Apostoli confirmarunt & Ecclesia stabiliuit. Neque mirum est., Platonicos hosce postremos, in eam sententiam venisse, quando iam Christi sides passim esset diuulgata. De quibus Augustinus scri plit.Platonici, paucis mutatis Christiani sieret. " Sed illud maxime omnium, videtur admirandum, quod ante Christiaduentum, ante Prophetas, ante Molem, tam clare in Aegypto atque Chaldza, dogma hoc de Trinitate palam fuerit. Nisi quis dicat, quia Zoroaster Abra-.mo fuerit & conterraneus, & coætaneus, ab Abramo id habuisse . Cui Deus , dum cum eo loqueretur id totum reuelauerit. Idemque Abramus, quando in Aegyptum venit, id 1pfum docuerit. Vel totum hoc, a patre Noe fuilfe profectum, per Cham filium. Qui & Aegyptum habitauir, & filium Olirim ibi regem focit. Et eiusdem Chumi filius Chus pater fuit ·Nemrodi qui regnauit in Babylone, quæ ciui tas Chaldzorum caput fuit . Sed dogma hoe facrofanctum, vicumque originem duxerit, haud multis post diluuium annis innotuit,& scriptis est commendatum, a duobus illis, quos diximus sapientiæ patribus, tum ob uezustatem, tum ob rei magnitudinem, est maxima & admiratione, & veneratione prosequen dum, Quod tametsi, ij qui Aristoteli, plus quam & Euangelio, & his sapientibus credunt, non receperint aut comprobarint, nos libentes in lucem protulimus , ut piis faltem, sed philosophis sint, vnde contra impios, qui philosophos se profitentur, & Deum non norunt aut noice nolunt, authoritates & arma. Sed quis non multo maxime admiretur, Aristotelem ipsum in eandem cum illis, de spiritu venisse opinionem? quando suorum sectatorum id, vel subolfecerit nemo. Adducamus ergo eius locum, vt qui eum tantum faciunt, sciant, se se in eius libris verfandis aut oscitare, aut dormire. Habet is libello de mundo hæc verba .

Τω 3 πάσαν και βάλασαν, αιθέρα τε και ή λιον zal σελήνω, η τον όλον ουρανέν διακοσμήσασα mia i Sia rávior Sinxovoa Simanis, ex of ant-RTON Ri ETEPOION, depos TE Ri yas, Ri mupos Ri usa. Jos τον σύμπαν α κόσμον δημιουργήσασα.

Terramque vniuersam & mare, athera-,, que & solem, & lunam, & totum cœlum, ex-" ornauit vna, per omnia penetrans potentia, ,, ex impermiscibilibus, & alienis aere, & " terra,&igne, & aqua, vniuerfum mundum condidit.

Quam potentiam omnia penetrantem ait mox,& solem mouere,& lunam,& totum cœ+ hum circunducere. Et paulo post spiritum nominat in his verbis.

Λέγεται 3 મુ દે έρπε πνευμα, ή τν φυζοίε τε η ζάως મુ δια πάντων διή πουσα εμφυχός τε τω γόνιμος ουσία.

Dicitur & aliter spiritus, ea que in plantis & animalibus, & per omnia penetrans animata, & sœcunda essentia.

Hoc autem Hermetis suerat in his.
Τοῦλου τοῦ πνεύμελος, οῦ πολλακις σροώπον πάνλα χείζοι. Τὰ πάνλα χαρ βας άζων κατ ἀξλαν ζωοποῦ, ἢ πρέφοι, καὶ ἀπὶ τῆς θοίας πηγῆς ἐξήρτηλα, ἐπίκουρος πνεύμασι ἢ ζωοῖς ἀπασιν ἀκὶ ὑ-πάρχων.

Hoc spiritu, de quo multoties ante dixi, omnia indigent; omnia enim ferens, pro dignitate uiuisicat, & nutrit, & a diuino fonte pendet, adiutor spiritibus & animalibus cun dis semper existens.

Quæ omnia Io. Damascenus ante, & Gregorius Nazianzenus postea videntur confirmasse. Damascenus quidem libro 1. cap. 18. his verbis de Spiritu sancto loquens.

Hárra 17 evicia πληρούν, πάνδα συνίχων, πλη-

ροβικόν πόσμου το ττων ουσίαν, αχώρηθον κόσμη τω των διωίαμιν.

Omnia implens essentia, omnia continens, implens mundum per substantiam, quem mundus non capit secundum ponentiam.

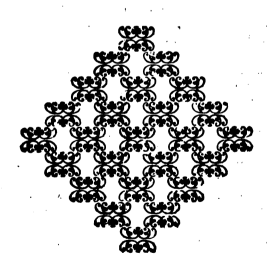
Nazianzenus vero. & hæc verba reperit,& addit alia, inter quæ, hæc.

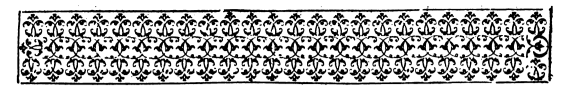
Πνευμα το ποιθσαν,πνευμα το γιγνώσκον άπαντα, ενεργοιώ όσα θεός,παντοδιώαμον δια πάνζων χωροιώ πναμαζων,νοερών,καθαρών, λεποτάτων.

Spiritus qui fecit, Spiritus qui cognoscit sommia. Operans quæcumque vt Deus.omnipotens per omnes penetrans spiritus, intellectuales, puros; tenuissimos.

Hæc vetustissimorum sapientum diuinissima de Trinitate dogmata Græcorum philosophis nullis præter Pythagoræos, & Platonicos nota, huc attulimus secundum veritatem philosophantes. vt posthac philosophiæ studiosi omnes sciant, posse humana ingenia, & aliter, & altius quam in Peripato, vt nunc omnis turba facit, philosophari, & rerum veritatem indagare.

#### FINIS NONI LIBRI.





### FRANCISCIPATRICII PANARCHIAS,

LIBER DECIMO.



DE SECVNDO, AC TERTIO PRINCIPIO.



præter hæc, tot ac tam san cha vetustissimorum, ac sapientissimorum hominum testimonia; & ea quæ verbum ipsum nos docuit, & Ecclesia sacrosancha side confirmantit, tationesetiam

aliquæ philosophicæ, atque exacæ persuadere possint, & veritati sidei opitulari, cur non erunt amplexandæ? vt Hebræis, & Maumetiitis, & Trinitarijs tum veteribus tum recentibus, & mens convinci, & os occludi queat. Nam & philosophis sine forti addita ratione, de tam magna re, quicquá persuaderi potest. & impius Arabs Auen Rois in Moss narratione, rationes requisiuit. Et reliqui de Peripato,& hunc,& Principem secuti, fidem hanc de trinitate, irrisione tanta prosequuntur, vt iam nomen philosophi, impietatis infame eualerit. ita vt si quis id profiteatur, aut eo nominetur, vulgo hoc additamento. Hic in Deum non credit, videatur. & simul etiam abhorreatur. Hoc autem nobis euenit, ob nimium in Aristotelem amorem, cuius impia, & confusa, & balba de Deo doctrina, omnia & publica & priuata gymnasia, & omnia monachorum cœnobia impleuit, & in eis non solum magnis studiis, & legitur, & auditur, sed etiam, proh nefas, celebratur, & in admi-Tatione ingenti habita , magnis laudibus ferè decantatur. Ea vt simul cum Epicureis, & Aristippæis, & Stoicis cunctis sileatiam, & & euersa iaceat:eiusdem Trinitatis, & Numine, & Jumine piè imprecato, rationes certissimas, in hunc modum, ex demonstratis, nouis methodis, & longe quam fint vllæ Atistotelicæ, exactioribus, prosequamur.

Vnum ergo illud primissimű, a quo entia om

nia esse demostrauimus, ante quam ea produceret:vel entiŭ nullum in sehabuit, vel habuit aliquod: Atq; hoc vel vnū, vel aliquot, vel om nia, Si dicatur, nullu in se habuisse, interrogabi mus. Nullum habens, quo modo omnia produxit? Est enim verissimum ueritatis illud eloquinin, etiam in natura, Nemo dat, quod non habet. Non potest ergo dici. Vnum primissimum, procreatorum a se, nihil in se præhabuisse. Præhabuit ergo. Sed vel vnum, vel aliqua, vel omnia. Sed cur vnum tantum?Sed cur aliqua? Sed cur non omnia? Priora illa duo, imbecillitatem uirium, imperfectionem hyparxeos præ se ferunt. V trumque dicere, netas. Omnia ergo in se præhabuit. Er quia erat bonum, ea de se proferre, habuit necesse. Hæc necessitas uoluntatem fecit producendi. Et voluntas necessitatem. Voluntatem enim Dei, necessitas sequitur, inquit Hermes. Produxit ergo. Sed vel vnum, vel aliqua, vel omnia, ea quæ præhabuit? Bonitate quidem plenissima, non aliqua, sed omnia. V nitate vero produxit ynum . Vnum scilicet sibi simile; & natura proximum. Omne enim producens, sibi simile primo producit. Vnum ergo sibi simile, ac proximum primo produxit. Quod & vnum esset, & esset omnia. Vnum scilicet omnia. V num omnia quidem, sed vnum omnia productum.ideoque secundum. Productio autem eavel intra, uel ad extra fuit? vtrumque. Productio enimactio est. actio uero duplex, vel intra hyparxin, & essentiam, vel extra hyparxin, extra essentiam. Si intra fuit, a produductore nullo modo discessir.Idem cum eo re mansit. Ad extra vero si suit ecstasis suit, & exitus a producente. Productione ergo hac primissima. & in uno mansit, quod est produductum.& unum remansit.Et ex vno prodijt; & non

& non vnum euast. Vnum ergo, & non vnum fuit. Si nó vnum, multa. Si multa, vel aliquot, vel omnia. Si aliquot, impotens, & productor fuit, qui nó omnia producere potuerit. & productum, qui omnia suscipere non potuerit. At nulla ibi impotentia . quia nulla impersectio. Non ergo aliqua, sed omnia. Vnum primum produxit, & vnum secundum suscepit. Er quia hoc ab illo exiit, & cum illo non est prorsus idem, alteritate ab eo distinguitur, vti filius a patre. Neque enim pater se ipsum produxit. neque producens, & productum, idem omnino esse potuit. Alteritas ergo inter eas intercesserit, per quam Pater alius sit, alius sit filius, Alteritas vero hæc, in quo nam consistit? In eo, quòd ille genitor sit, hic vero genitus.

Sed que suit ratio distinctionis huius? An quia ipse pater, non est, qui filius. Et filius non est, qui pater. Et inter patrem, & filium expressa est distinctio. An vero, & alia quappiam distinguuntur alteritate? Alia nulla. Et per hanc candem genitoris, & patris, Geniti, & filij, idé quoque sunt, identitate quadam alia, a b alteri tate. Substantiæ nimirum, & elsentiæ identitate. Hæc omnia rationes dictant arctissimæ. Sed & oraculum filij, ea confirmat.

Ego,& pater, idem fumus.

Sed & alia identitate idem sunt, & alia altezitate, alteri. Idem quidem.

Quia uterque omnia in se habet, Quod & rationes proximæ demonstrarunt, & ipsum verbum, assirmauit id ipsum.

Omnia mihi tradita lunt a patre meo. Et omnia quæcumque habet pater, mea lunt. Et mea omnia tua lunt, & tua mea.

Alteritate quoque alia, sunt alteri. Quia in Patre vno, vniter sunt omnia, & indistince vna. In filio vero, omnia sunt pluriter vna, & vna distincte. Sed hoc qua tandem ratione? Vel quia genitor in productione, tum genitú iplum a le distinxit: tum eius omnia distinxit; tum eius omnia distinxit, a suis omnibus. No enim par esse videbauir, aut esse potuit, vt pro ducta eadem omnino ellent, cum producenti bus. Omne enim productum, lecundum esta productore. Acus ergo productionis, uidetur ea distinxisse. Actus inquam, non tempora lis, non æternus, sed sempiternus. Acqus nimirum productoris proprius, proprius banitatis, proprius vnitatis . Quæ yt fir, genito non eger. Genitum tamen, vt gigneretur, eguit genitore. Quidquid enim habet, a patre habet, Hac ergo etiam alteritate genitus, a genitore est alter. Quòd hic, illo non eguit, ille, eguit hoc. At quo modo, illum genuisse, hunc geni tum esse est dicendum? Non equidem per motum. Omne enim quod mouetur, ad aliquid mouetur. Sed ante geniti genituram,

nihil erat, ad quod genitor moueretur. Genuit ergo fine motu. Forte motu geniti, qui e patre prodijt vi ea, ob quam Patris potentia est appellatus, & ob quam pater iple dictus est myn' πηγων, fons fontium. Fons enim aquam produ cere non uidetur, sed aqua a fonte scaturire. Vel potius ratione alia, qua scilicet radij nullo solis motu, neque ullo ipsorum, emicant a sole. Itaque bonum, bonitatem suam, de se, ex, tra le effudit, uti lux, de le, extra le, effundit radios. Ea tamen effusione, luci nihil perit. Sed integra, sicuti ante remanet. Sic, & genitor, geniti productione. & geniti ex genitore processione non imminuitur. Vel rectius dicendum, Genitorem genitum genuisse, ipso fui vno,& quo vnum est.Quod est, omnia produxit. Perfectissimus ergo sicut ante remanet. At & genitus, perfectissimus a genitore perfectissimo, necessario emanat. Nisi enim talis emanaret, indigus re aliqua effet, quod nefas est etiam cogitare. Nihil enim a genitore differt, nisi quòd non ipse est, sed ab ipso. sicuri & radij nihilo differunt a luce, nisi quòd non ipsalux, sed a luce, sunt. Neque est genitus a genitore substantiæ alterius, sed eiusdem, sicuti & radii eiuldem lunt lubstantiæ, cum luce a qua profluunt.

Cum autem genitor, summam bonum sit, necessario adest genito. neque ab eo distat, neque ab eo discedit, aut diuellitur. Sed uniti ambo perseuerant, sicut cum luce radij. Et. genitus cum genitore, semper est coniun dus Et in eum, qua parte ab eo exijt, omni desiderio fertur. Omnique amore, ei se se totum cupit iungere. Amor ergo hic, tertius inter duos internenit. Qui non est, vt humani sunt amores, affectus, & passio, sed est hyparxis ex illis procedens, ex eis, & inter eos fit tertia. Atque ita tres hypostases, & Trinitas beatissima, & tria, vti postea videbitur, principia. Hæc sane vna methodus. Alia vero, inqua, nec Aristoteles, qui Deum beatissimum prædicavit, inficias iuerit, beatitudine summa Deum frui. At quæ beatitudo eius esse queat, si solitarius permaneat? oum quo communicare queat, indigus. At in eo indigentia nulla. Ergo ad eam perfruendam, socium, quia nullum alium habeat, sibi faciet. Si faciet, de nouo gignet. Si gi gnet, non de nihilo, non de materia, non de alia re, quæ nulla adhuc est. Ergo de se ipso. Duo ergo cum iam fint, uel odio se se prosequentur, uel amore, uel tepidi inter se erunt. Si odio dicamus, id & mali est, & ob malum. At in summo bono, nihil malum. Si tepidos dicemus, id partim ab odio,& ideo a malo ve niet, quod ibi nullu est. Ergo amore se se profequentur. Amor enim, & a bono, & ob bonú est, & boni. Amor ergo, hic tertius inter duqs

intercedit,

#### FRANCISCI PATRICII,

intercedet. Non quidem aut vanitas, aut palsio, sed hyparxis, sed hypostasis tertia. Quid igitur ad halce duas methodos Peripatus opu: ponet? Terciam adiiciamus Zoroaftream, led nostris rationibus, & explicatam, & firmaram. Ait ille.

Tavan Moras esir, n Suo yerra,

Protenla Monas est, que duo generat. Quid fibi hoc anigmate, sapientum pater ille voluit? Monas, dum in se manet, neque extra le progreditur, duplex ethymon ei conne nit. Tum quia pere manet, tum quia porn fo la eft. Vnde illud Hermeris.

To Rev, wodor usvor Esnxe,

Vnum iplum, folum manens, ftat. Sed quando ei libuit, de manentia sua, de se folo exire, primissma de se protesione, primissima sui extensione, tria fit, necessitate summa. Ipía prima, quæ protenditur. protenho ipía, & terminus ad quem protentio pertingita. Exemplo appositissimo, & declarerur, & com probetur. Puctus sit, vbilibet in psacio. Fluat, quod Geometræ admittunt. Eo fluxu lineam? formar, seu rectain, seu curuam, terminaram. Iple Vnum esto. Fluxus est secundum. Terriu; punctus alius, in quetti, & fluxus prioris pun-Ai, & linea finitur. Fluxus tamé, & linea in mo' dium intef duo puncta cadens, verosque con jungit. Pater érgo Monas protenditur: ea proteuflo filium profert; atque in spiritum desi nit. Qui per patrem, & filium producitut. Atq; ita Monas e se protensa, duo necessario, & primissima protensione, generat. Duo autem cuvno tria, & vnū, & duo tria lunt. Et hæe tria vnum funt . Sed & quarta adfit inethodus.

Cum pater, & filius, genitor, & genitus ita inter fe cohereant, vt numquam, vel dinellan tura le inuicem, nec diuelli possint, necessàrio alter alteti assistir. Ex assistentia hac, tertiu quid necessario nascitur. veluti ex viriusque in se inuicem afflatu mutno, ac versusque spiratione,& in le le mutuo inspiratione. Ex qua re, iam olim ab Hermete, hoc ipfum bievua, Spiritus est appellatus. Quod nomen postea, verbum quoque apud nos habitas, & factolan La Ecclesia libentes susceperunt, & docherut; Spiritum, nec patrem esse, nec filium. Sed spi tationem hand & inspirationem, & amorem illum quem pater habet in filium', & filius in patrem, à quibus Spiritus sanctus procedit, nec factus, nec genitus, nec creatus, led ab eis tantum procedens. Ideoque Apostolorum

chorus cecinir.

Qui a patre, filioqué procedit. Sed Peripatus hac respuit. Ad summam ergo methodum quintam veniamus.

Si vnum, principium (vii abunde est demonstratum)entium esta principio erunt en-

tia omnia. Noque enim ale iphs lunt, neque? a principiatis, uel primis, vel mediis, uel po- : stremis. Quo enim modo cœlum siar e luto, aut e mulcu? Si a principio funt, ergo funt a primo. Nihil enim eft, ance principium. Neq; enim media, aut postrema, priora sunt principio primo. Si a primo funt, ergo funt ab vnoy. Namque ante vnum, multa nuo media funt, neque postrema. Si ab vno sunt, orgo sunt a. simplici. Neque enim composita vel media, : vel postrema, simplici sunt priora. Si a simpli- ; ci sunt, ergo sunta sibi sufficiente. Nullum enim fimplex additamento eget, vt fimplex.: sir. Omne ergo simplex sibi sufficir. Sia sibi suf. ficiente funt : ergo funt a perfecto. Id enim, perfectum, & est, & dicieur, cui nihil deest. Er, go fi a fibi sufficiente sunt, a perfecto sunt. Si a petfecto funt, funt a bono. Non enim bona, media, bona postrema, esse possent a non bono. Si a bono, igitur, & a pulchro. Neq; enim: pulchra media, pulchra postrema, a non pul-: chro esse queunt. Si a pulchro, ergo etiam a vero. Verum enim est, quod sibi consonat. Pulchrum autem fibi omnino confonat. Si a uero: funt, funt etiam ab existente, & ab hyparxi.: Existente namque nihil verius. Si ab existente. funt, a potente quoque sunt. Neque enim porentia media, potentia postrema, suerit ab inc potente. Si a potente sunt, ab operante quoq52 sitnt. Omnis enim potentia, in actionem exit. Operantia, aŭt media, operantia postrema, a: non operante nequaquam fuerint. Si ab operante sunt; a viuente quoque sunt. Non enim vinentia media, viuentia postrema, a non viuente, & a mortuo fuerine. Viuere autem prima oinhium est actio. Si a viuente sunt, eriam a producente. Omne enim quod vivir, in le, & ex le produciri. Et producentia media, & producentia postrema, a non producente, quo modo dicetur esse producta? Si a producete, vel in se, uel extra se producente. Neq; enim: nullibi producet. Si in se producente, vel se iplum producente, vel a se, alind producente. Neque enim nihil producer. Si se producéte, ergo le principium, se primum, se vnum, fe limplex, fe libi sufficiens, se perfectum, fe bonum, le pulchrum, le nerum, le existens, le potens, le operans, le vinens, le producens, le in le producens, le le producens. Si uero in le, a le aliud producente, aut le alterum, aut non se alterum producente. Si se alterum, zaz dem ergo omnia, quæ prius . Si non le akerus aut idem fibi, aut non idem fibi. Si idem fibi, eadem quæ prius. Si non idem fibi, aut par fibi, aut impar fibi. Si par fibi, cadem quæ priusi Si impar fibi, ergo non principium, non primum, non vnum, non simplex, non sibi sufficiens non perfectum, non bonum, no relique.

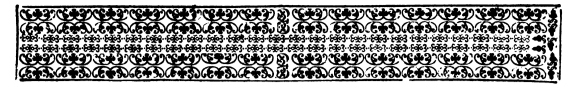
Ergo non in se producente: non alterum, nec non alterum, nec idem sibi, nec non idem sibi, nec par sibi, nec impat sibi. Ergo nullo mo do in se producente. Ergo extra se producente. Si extra le, aut le, aut alterum. Sed quo mo do se, extra se? Ergo alterum extra se. Si alterum, ergo non principium, non přimum, non vnum, non simplex, non reliqua. Si alterum, aut in se manens, aut in alterum transiens, Si in alterum transiens, ergo non principium; non primum,non vnum,non reliqua. Si in se manens, aut consubstantiale sibi, aut alienum. Si alienum, ergo non principium, non primu, non vnum, non reliqua. Si cossubstantiale, aut parem sibi, aut imparem sibi. Si parem, ergo alterum principium, alterum primum, alteru vnum, altera reliqua. Si imparem, ergo non principium, non primum, non unum, non reliqua.Si non vnum, ergo aut duo, aut tria, aut aliquid de reliquis, aut omnia. Sed cur ab omnium principio, non alterum, par libi producatur ? Si par sibi, cur non alterum principium,& omnia principiara? cum,& alia ab eo fint, & extra ipsum? Sed cur a primo, par sibi aliud primum, & omnia secunda, & reliqua? Cum,& alia,& extra fint? Sed cur ab uno, non & vnum par fibi,& omnia? cum & alia fint,& extra? Sed cur a simplici, non & aliud par sibì simplex,& composita omnia? cum & alia sint, & extra? Sed cur a sibi sufficiente, non & aliud fibi sufficiens, & fibi non sufficiétia omnia?cu & alia, & extra fint? Sed cur a perfecto, non & aliud perfectum. & non perfecta omnia? cum alia, & extra? Sed cur a bono, non & bonum aliud,& non bona? cum & alia , & extra? Sed cur a pulchro, non & pulchrum aliud, & non pulchra, com & alia, & extra? Sed cur a vero, non & uerum alind, & non vera? cum & alia, & extra? Sed cur ab existente non & existensaliud,& non existentia? cum & alia, & extra? Sed cura a potente, non & potens, & non potentia? cum & alia,& extra? Sed cur ab operante, non & operans, & néroperantia cum & alia, & extra? Sed cur, a uiuente, non & uiuens aliud, & non uiuentia? cum, & alia, & extra? Sed cur a producente, non & produ cens aliud? & non producentia? cum alia, & extra? Ergo alterum principium, alterum primum, alterum vnum, alterum simplex, alteru sibi sufficiens, alterum perfectum, alterum, bo num, alterum pulchrum, alterum verum, alterum existens, alterum potens, alterum operans, alterum viuens, alterum producens. Sed secundum a primissimo. Hic pri missimi patris, filius primogenitus, omnis crea turæ,& vnigenitus. Ideo cum ambo ferè idem fint, & genitus sit intellectus. proprium autem opus, intellectus sit, tum in ie, tum in supera teflecti, seu conuerti, necessario genitus, tum in fe,tum in patrem, intelligentia, side intelle-Aione sua reflectitur, & in eius summam con uertitur bonitatem . Hac geniti in genitorem conuersione, & mentali reflexione, alius ex primo generatur intellectus. Qui cum,& iple genitori producatur limilis, ipleque lua ex illo procedentia ferat l'ecum omnia quæ in authore erant, iple quoque necessario erit principium, nimirum tertium. Atque ita, tria constituta sunt rerum omnium principia.

FINIS DECIMI LIBRI.



FRANCI

L



### FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS

LIBER V N D E C I M V S



#### DE ENTIUM ORDINIBUS.



10111111111

IV iam de vno, & modo de vno trino principio, varias agitamus quæstiones. Qui bus ad id peruenimus, vt & exactissimis rationibus, & sapientissimorum homi num testimoniis, & diui-

nis insuper oraculis, vere sciamus, entia antequam fierent, in Deo fuisse omnia, & ex ipso, & per ipsum omnia esse facta. Er quæ facta funt, in iplo vitam fuille. Reliqua modo prosequamur, ac dicamus. Hec uero omnia, que in Deo fuisse, & ab eo, & ex eo fuisse producta asserimus, necesse est, uel unum ens suisse quod diceretur omnia, uel uno plura; uel om nia denique. Sed cur unum tantum? cur tantum plura? Cur non etiam omnia. Priora nam que illa duo, imbecillitatem potentiæ, & impersectionem hyparxeos præ se ferunt. Quorum, neutrum dicere est fas. Omnia ergo, uti iam probatum, in se præhabuit. Et omnia producere, habuit necesse. Bonitas enim uoluntatem fecit producendi, uoluntas necessitaté. Verè enim, ut iam dictum est, scripsit Hermes voluntatem Dei sequitur necessitas. Omnia ergo ex iplo,& per iplum facta lunt . Hæc uero omnia ex iplo,& extra iplum producta, no iam cum iplo idem lunt. Atque ideo non funt iplum unum.Neque ipla illa omnia, per quæ primissimum illud, un'omnia est appellatum. Effectus enim, a causa quidem semper uenit, non autem cum-ea idem remanet. Hæc ergo producta, non sunt prima omnia, sed omnia secunda. Illic quidem uniter una cum uno. hic uero, & ab illis, & inter se distincta. Nam si uniter una non sunt, necesse est, ea else di-

stincta. Et si distincta sunt, sunt multitudo. Sed quædam ne multitudo, & mutila? an tota,& integra multitudo ? Si quædam tantum esset multitudo, pars esset multitudinis, & aliæ fuperefsent multitudinis partes , quæ extra omnia essent. Atque ita omnia, non omnia essent. Et non omnia, essent omnia. Ergo dicendum. Ab uno omnia else producta; hoc est omnis multitudo, extra quam, & ultra quam, multitudo alia nulla sit, nec esse possit; ne unitas quidem ulla, præter primum unum. Multitudo autem hæc, quia non unum est, ab vno differt, & cum uno,non est idem . Nam s unum quod multitudine prius est, idem esset cum multitudine, prius,& posterius idem esset,& preterea unum,esset multitudo,& esset vnum; & duo opposita essent idem, & causa idem esset cum causato. & causatum idem cum causa. At sas non est, hæc omnia confundi.Ergo fas nullo modo est, ut unum, idem sit cum mulritudine, quæ illius proles est, & effe-&us. Effedum enim semper necesse est, causa remissiorem gigni. Vel enim idem ambo funt,uel non idem.Si idem dicamus,modo re lata sequentur impossibilia. Non sunt ergo idem. At, caula, & prior est natura, & potentior, ut pote quæ fuis uiribus id gignit, quod nec hyparxin, nec uires prius habebat. Hoc ergo firmum esto. Causatum omne, causa sua semper else remissius. Ergo multitudo ab uno procreata, cum ipío uno, non est idem. Quid ergo, est ne ab eo penítus aliud? Si ita, erit ipsa ab uno omnino diitans, nec uni ullo modo unita, aut coniuncta . Et inter ipfam , & unum ; uacuum relinquetur interuallum . Oportet autem omné

Digitized by Google

entium progrettionem elle continuati. Id auté fit per hyparxeon coniunctionem : Que fic per inferioris participationem a superiore. & est vtriusque communicatio, per vtriusque facta Sympathiam. Oportet ergo caufam, cum causato, & idem elle,& alterum:ita ve corum identitas non omnino sit integra. & sincera, Neque omnimodasit in eis alteritas. Sedneque fint inuicem temperatz, vi quantum fint idem, tantundem fint & alterum. Hoc autem modo fimilitudo & diffimilitudo fimul, inter ea intercedet. Simile enim ell, quod identitatis partem suscipit. Dissimile vero, quod partem suscipit alteritatis. Hocest, particeps factum sit veriusque. Si ita lit in omnibus caulis, & caulatus, omnis entium progressio, & a causis proditio,per familieudinem fimul fiet & distimiliaudinem. Sed per illam prius, per hanc posterius. Prior enim hyparxis est, quans passio. Causa autem omnis de fua hyparxi , & effentia, causato aliquid largitur. Dissimilitudo uero cialfunde venit . quia in alteritatem sadit, per quam fit diffimile. Omnis ergo a cardis effeani progressus, per amilitudinem prius adimpleme. Et omnis caula, effectum libi limilem prius producit, quam distimilem . Quiz adentitatis luz aliquid ei caula trebuit, quam effectus proximo fuscipiens campanitur, ot fin rilise nadit caufe - Diffimilitudă reso ei 20ceder, quia in:alteritatem a causa cadit. Mulmindongimupsima, non qua in vna citindiferen. led que ab vno est progrella, identiextem, & alterimtemab vno tulit, & similis & diffimilis ab co, evalit. Quia vnum de sua hyparxici dedit, & similem sibi effecit. Hoc eft, particeps voius eft facta. Et quia in altesiturem quoque ab ico cecidir, dissimilitudinem aquismit. Similitudo autem in hac productions, prior effectus elts. & pottor, quam diffimilirudo. Quid autem vni fimilius elle pocuit, aut debuit, quam vnicas ? Multimado ergo hac prima, quia omnis, &crota integrafuit, omnes cuafir vnitates. Et ch omnium vnicarum, omnis, & tota multitudo. Value, quidem quia ab vno. Vnitates autem, quis omnis multitudo ab va'omnia deriuás. Nifi enimabyno, vnims producta effet, produshio hae, persimilitudinem non esset fa-Ch : Nisi iridem , ab vn'omnie, unitates ommesprodiffent, proditio hæc,per fimilitudinesh con estet. Prima ergo ab vn'omnia produstio, omnis fuit multitudo, que tou, vaitates, fuit. Et quoniam in va'omnia, vaum primas tenebat, omnia, secundas: accessario in hac productione, vni ipli, vnitas aliqua primaria debuito elpondero. Vinitates veso reliqua responderent ipli viromnia. Vni-

ms ergo quædam primaria, ab vno est genita; Relique unitates hanc, vt secundariæ sequuntur,& suar abea proxima. Quia omnis multitudo,a fua est vnitate. Et quoni vnum, ommia illa sua continuit, necesse est, ve vnitas hæc primatia vni ipsi similis, & ei correspondens, vnitates omnes in se continear. Et vt vnuin, amnia fuit; ita hec vnitas vnitates omnes sit. Et ipsa sit Dei patris vnigemita, & primogenita filia. Quam sacrosancia Ecclesia, filium vocat vnigenitum. & est secunda in divinis persona. eadem cum patre, alteritate tantum quadam ab eo distans, & secundum est rerum principium. Et eadem cum patre, bonitate, voluntate, & potentia præditum. Er est idea. boni, quo nomine a Platone meruis vocati. Quam stulte stultus irrisit Aristoteles.

Quæ quidem boni Idea, vt amore essentiali, in patrem vertitur, tertia de se, & de patre persona procedit, sibi & patri cossubstantialis, alteritate tantum, ab ipsis distincta. Quæ tertium est rerum principium.

"Eadem hæc boni Idea, quia bona est, sterilis elle nequit. Producit ergo & ipla; At quidnam producit? An forte simul cum patre cuiconsubstantialisiest, vnitates ipsas, per se vero sola entia, & rerum essentias omnes? Formas inquam veras, & fimplicissimas Quarum vnitates, vel sumitates sunt-& velutatiores. Vel eriam funt iplæ vnitates, super entia omnia,& superesseuales Sed si sint superessentiales ita, vs:chin essentisminil communicent, tunc interiplas, & ellentias vacnu relinquerur interuallum. Identitatis ergo luz, vnitates fingulz. essentija luis largiuntur, & progresio hac quoque necessario sie per subilitudinem prius, dein per diffimilitudinem. effectu earum in alteritatem cadente. Similitudo autem hac, per communicationem & participationem, inferi oris fit a superiose & vtriusq; sympathiam, & quali contemperationem. Ita vi vnitas, suz hyparxoos aliquid effectui suo tribuat. Hoc autem aliquid, unum sir, per quod in effectu existens, effectueluge cause fiat similis, dissimilis tamen, per calum in alteritatem efficiatur. Quæ akeritas, id quod ens,& essentiam voçamus, efficiat. Et ab idenutate caulæ, habeatvoum ab alteritate vero, habeat multitudinem. Seu potius, sit, & vnum, & multitudo. lea vt voum lit in ente; & ens sit in vno . scilicet vno essentiali. Et per ipsum fit, in sua propria unitate. Et per cam, in unitate primaria: Et per primaria vnitatem, in primo vao. Sunt enim singula entia, seu singulæ essentiæ per vnum a propria sua vnicate sibi indicamita ve hac eo, nullú ens, nulla effet, aut coniteret efsé tia, Er co suz vnitati similis efficitut. & se ipsa,

### FRANCISCI PATRICII,

quiz multa est, efficitur dissimilis. Quoniam vero, a perfectissimis venit, ipla quoque suo gradu erit perfectissima, si similis suis causis esse debet. vti est probatum. Si perfectissima, ergo & uiuens erit. Omne enim quod est, uel viuens est, uel uita carens. At hoc impersectio nem sentit maximam, sicuti vita sapit perfe-Aionem. Sed & quia in Deo est, Deus autem viuens in faccis oraculis appellatur. Et ipfe de: se ait, viuo ego dicit Dominus. Quid ergo in Deo viuente, mortuum quid esse, audemus dicere? Nequaquam. Nam, & hæc, quæ conspiciuntur, & que facta sunt, in ipso vita erant. Quod dininus teltatur spiritus. Ergo dinina illa essentia, uiuens est, & uita fruitur, optima, & sufficientissima. Quod Aristoteles etta est attestatus. Sed & uita hæc,per similitudinë: in essentia, & ab essentia est producta. Quia insimplici essentia, simplex etiam vita, & vita simpliciter. Et præterea vita aliud nihil est, quàm essentia ipla parturiens actionem-sicuti: postea videbimus. Quatenus ergo vita; est esfentia quædam, similitudo est inter cas. Quare nusvero, in motum est progressa alteritatem induit, & dissimilitudinem est adepta. Per mo tionem autem hanc luam, cognitionem in le: produxit. Dum enim mouetur, motu hoc luo vel in se reuoluitur, uel sursum vnde, prodiit. Vel enim sursum, vel in se, vel deorsum motum hunc tendere est necesse. Deorsum ve ro non retendit quia sub se nihil adhuc erat. Vel ergo in luam ellentiă, & luperas lui cau-: sas, uel in se ipsam, motionem protendit. Hæc: autem primaria est cognitio, ut postea declara: bitur. Talem autem uel inse, uel in supera. motionem, & cognitionem, sapientes neteres communi consensu. Mentem . & intellectum. appellauere. Motio autem hæc, sicuti diximus est duplex. Vel in se, vel in supera . prior quia: suz estentiz vicinior, primum procreat intelle dum. Dum uero se intelligit, & in superas suas caulas reuoluitur, secundum procreat intelledum. Quem Zoroaster secundum appellauir. Hermes autem, spiritum. Quod nomen sacro-: sancta etiam Ecclesia est dignata.

Sub patre ergo Deo, & a patre, Paternum est profundum. In quo vnitas primaria, & in ea omnes vnitates, quas nomine alio ideas appellamus. Essentia, & ens primarium, & elsentiæ veræ, & entia vera omnia. Vita primaria,& vitæ omnes. Intellectus primarius,& in: tellectus omnes. Et ipfa vnitas prima Idea boni, hilce omnibus constat. Imò est hæc omnia. intra se hyparxi simul vnita, proprietaribus: vero distincta. Simplicitate enim hyparxeos existentiæ,& subsistentiæ, & substantiæ, & essentiæ,omnibus per omnia est transitus,& per meatio. Proprietatibus vero distinctaita, ve

nulla ibi sir confusio, nulla impersectio. Inquit enim Zoroafter.

... Πάντα γαρ εξετέλεσε πατήρ. Καὶ νῶ παρέδωκε δάτέρφ.

" Cunca enim perfecit pater,

" Et Menti tradidit secundæ.

Hanc secundam mentem duplici interpretamur significatu. Priore, quia Mens prima, st a patre secunda. Arque ita omnia in se,a patre perfecta suscepir. Altero quod ita perfecta me ti tradiderit secundæ, quæ & a prima, & a patre procedit, & eum ambobus est consubstant tialis. Vt proximus effet conditor corum, que extra profundum debebant produci. Prima autem que ab intellectu hoc sunt producta, per sui similitudinem itidem sunt producta, intellectus scilicet creati. Nouem vti videbis mus gradibus distributi. Et ij quos intellectus participatos uocitamus.Similes quidem intel lectui conditori funt, quiz & ipfi funt intelle Qus. Distimiles uero sunt quia coditi. At sunt otiam hi participati, & ipli conditores. Animarum scilicer. Nam ratio omnis ab intellectis est, & eius imago est dianoea, & ratiociniú. Si imago, etiam similis intellectui. dissimilitudo vero, quia non ijdem cum intellectu funt. & in alteritatem ceciderunt. Sed hæc clarius suis locis ... Simile quiddam sibi anima, que iam in corpus decidit, & ei est coniunctas in corpus profundic. Quam nos, nomine latis na ro, led lignificatu latis ignoto, naturam appel lamus. A qua in corpus itidem ptoducitus qualitas, que nature veluti instrumentum ser uit, in corpore, & eius partibus, alterandis, & disponendis. Er dispositis formam inducir-Per quam corpus in aliam, aut aliam speciem conformetur. Sed & qualitas a natura fert fimilitudinem, & ei est dissimilis. Et formas eafdem fert a qualitate. Et corpus a forma, ijs no mirum modis, qui proprijs horum graduums tractatibus explicabuntur.

His autem post vnum primum, nouem gradibus, rerum tota constat vniuersitas. Qui qui dem gradus ordine sunt dispositi a summo ad imum ita, vt nullum inter eos uacuum sir relictu, nulla locum habeat intercapedo. Gradus autem vocamus scalarum similitudine, quia viciniore ad primum Principium, & distatio re loco sunt ordinati. Atque ideo primum etiam terum ordinem nuncupamus. Ordo enim omnis, ut ab initio diximus, priore com stat, & posteriore, tum numero, tum loco. Pro pterezrecte a Pythagora dictum, res esse sieuv numeros, quoniam ab vnitate viciniote, & ló ginquiore specie sunt compositi. Atque hæc ni fallimur, occulta hactenus, causa fuir, cus numeri totius plenitudo decenario compre henditur. Ab uno scilicer descensus est per

medios

medies omnes vique ad corpus, omnium infinum. Et cur etiam, ab uno simplicissimo im partibili, in multitudinem semper maiorem, viq; ad decadem laberetur, & labendo crefceret. Cresceret autem vno addito; quoniam vaum, omnibus (ui imaginem, aliud atq; aliud waam impactitur, vique quo id quod recipit, ipfins lit capax, vique scilicet ad postremum. Ad quod cum est peruentum iterum a summo vno, replicet opottet is, qui vitetius velit anmorando progredi . Atq; hic delcenius, resum methodus est copolitius peradditions facta, unius. Ascensus uero methodus alia oft principalis, quam resolutiusm in sus primogenia vocant, per eiuldem vnius facta luberaetionem. ipío vno a multitudine se subtrahen te, & in se redeunte. Sed & mirabile abud in hoc numero, animaduerium estantiquitus, anod videlicet Denarius, quaternario adimpletur.fimul fibi partibus connumeratis.inter ques primo est rotius vniuerlitatis pater, Vni. Cui proxima ab eo veniens, est dualitas, fecun dam divinitatis personam representant, Que in patrem verla, tertiam perlonam perspirité fibi a patre spiratum, & a le in patrem respiratum producit, ternario representatam, qua ex vno & duitate simul: iunciis procedit. Et quoniam hi cres vnum funt in fua vnione, & Ino profundo, quaternarium comprehendut; vnum, essentiam, vitam, intellectum. Atque hoc force voluit Pythagoras; quando tecrae: Crym nominahat, & per eam, facrofancto ac simmo omnium iurabariumamento. Et certe hoc voluit Apostolus, quando dixit.

Omnia periipium; & in iplo creata lunt, & iple estante composit omnia in iplo constanti de filio intelligens. Qui est imago Desinuisibilis, primogenitus omnis creature. Quonia in iplo condita sunt vasuresta, in celisi & in terra, visibilia, & inuisibilia.

Prius quidem inuisibilia quæ diximus, vni tates, essentiæ, uitæ, Mentes, quæ nominibus ijs comprehenduntur, quæ subnectit.

Siue throni, siue dominationes, siue princi-

patus, fiue potestates.

Et post has, quæ his, participia siunt extra profundum, in cœlis, & in terra, visibilia iam facta, siue essentiis, siue viribus, siue actio nibus, animæ, naturæ, qualitates, formæ, córpo ra. Hæc enim omnia illorum participia sunt, a principio sacta, & inde venere, & inde pendent. Atque ideo verissime ab eodem dictum Apostolo.

Inuisibilia ipsius, a creatura mundi per ea quæ facta sunt, intellecta conspiciuntur. Conspiciuntur quide illa clarissime, quado in tellectus in anima iam a sordibus corporeis purgata, ad illa, quæ corporeis oculis sunt in-

nisibilia, erigirur; Cetero quin, intellectribus materize immersis, Epicureis, Aristipeis, Peripatericis, Stoicis. & id genus alijs bruris grogibus, tametsi philosophis, stutris semper quostronibus, quæ lites tatum generant impliciti, sunt inuisibilia. Esse autem inter hæc inuisibilia, & hæc alia quæ sacta sunt visibilia, communionem, & hæc ab illis continua cathena pendere, & ratio philosophica persuadet, natura non saltante, nec vacuum relinquente; & authoritas Apostoli consirmat, dum quæ sideipse intellexit, scribit in hæc verba.

" Fide intelligimus, aptata esse secula verbo Dei, ut ex inuisibilibus, uisibilia fierent. Verbo Dei,ac filio, vnitate illa omnia compre hendente, aptata funt, & ordine disposita secula, & quacunque in seculis, hocest, tum in sempiternitatis zuo, inuisibilia, tum in tempo se visibilia. Vt scilicet ab illis sierent hæc, & ab eis per participationem, & continuatam com munionem, & Sympathiam, hac penderenti &inde fouerentur, & viuificarentur, & in fue quæque specie generarent, & germinarent. Et omnia essent, quasi tacobi scala, a cœlis ad terram protenía, nouem gradibus disposita, per quos, Angeli, & nuncij Dei, descendendo, sapientiam, & gloriam Dei;ad nos deferrenti& alcendendo, piorum merita, & impiorum de

merita ad conspectum Dei referrent. Gradus hi nouem, funt primus rerum atq; entium ordo, in profundam, a summo adimum ductus. Est alius ordo in latitudinem actus, in fingulo quoque gradu. In primo nimirum productorum gradu, est vnitas primaria,& ab ea,& in ea vnitates omnes, eam ordine conlequentes, nouem & iplæ, ve hæc tatio dictat, in latitudinem gradibus distincta . ita ve primariæ vnitati, proxima Essentiarum sit Ivnitas, sequatur vuitas Vitarum, tertio sit loco, Mentium vnitas. quarto A nimarum. quin to Naturaru vnitas, sexto vnitas Qualitatum; septimo Formarum.postrema sir omnium vni tas Corporum. Ita fit, vt quot sunt in vniuersitate post principium rerum gradus in profun dust ; totide sint etiam gradus, earum latitudi nis.Quem ordinem sicut primum illum, gradus nominauimus, sic seriem proprio nomine appellabimus. In qua serie vnitatum in lazitudinem, graduum singulorum latitudinem ratio persuadet esse locatam. Nihil enim in vninerlo, line ordine certo putamus constare. Alioquin nec intelligibilis ille, neque sensibi lis hic mundus, perfectissimus effet, (quod om nes sapientes asserunt) si confusionem in essen tiales eius partes admittetent. Ita inquam sunt singuli in sua serie, rerum genera ordinata, vt in vnitatum latitudine, omnes, nulla excepta sint vnitates, a primaria, & regina unitate, &

### PRANC. PATRIC. PANARCHIAS, LIB. XI.

in ea producta, & consistentes. In unitate esfentia, sit & primaria essentia, & essentia reli--quæ nouenario conclusæ. In vnitate vitæ, sit & primaria vita,& vitæ reliquæ, nouenario iti dem conclusæ.In vnitate intellectus,& prima rius intellectus, & intellectus, & intellectus re liqui nouenario comprehensi. In vnitate animæ,&anima primaria, & animæ omnes nouem numero contentæ. In natutæ vnitate, & natura primaria, & naturæ omnes, nouenario concluíæ. Idem de reliquibus tribus. In vnitate qualitatis, qualitas primaria, & qualitates in nouenarium cotenta. Et in vnitate forma. forma primaria,& formæ aliæ feptem. In corporis itidem vnitate, & primarium corpus, & corpora reliqua feptem, aliis corporum generibus comprehensa. Ita ut extra has latitudines, nihil eorum ordine, aut serie sit relictum. Tertius itidem in longitudinem est ordo, quem cathenam libuit nuncupare. Qui quidé est eiusdem generis, seu speciei, per gradus omnes transitus. Hac exemplo appositustimo declaremus. Est lucis vnitas, & vnitatis luz. Est, & essentia lucis, & lux essentie. Et vita lucis,& lux vitæ, & Mens lucis,& lux mentis,& lucis anima,& anima lucis. Et natura lucis, & lux naturæ. Et qualitas lucis,& lux qualitatis. Et forma lucis, & forme lux. Et lucis corpus, & lux corporis.Ita lux,per omnium graduum longitudinem ordine rectissimo percurrit. Est alius numero gnartus ordo, quem soliditatis ordinem placuit vocare. Ex tribus enim illis longitudine, latitudine, & profundicate, sicuti corporum nascitur soliditas, & stabilitas, & firmitudo: sie ratio longe melior suadet, in rerum omnium vniuerlitate, elle firmi tatem, & stabilitatem, & soliditatem, longe

quamifit in corporibus, ualidiorem. Hand autem foliditatem ita explicamus. Omnia lunci ra funt in inferis omnibus, pro horum capani tate. Et infera omnia funt in superis, pro horú excellentia. Vt unitas quidem est, in omni esfentia in omni uita, in omni mente, in omni anima, in omni natura, in omni qualitate in omni forma, in omni corpore. Per vnitatem enim, & unum hec omnia, & conflat, & confiftunt . Sed & ellentia, est in omai vita, in omni mente, in omni anima, in omni natura, in omni qualitate, in omni forma, & in omni corpore. Esse enim habent hæcommia: Sed & uita, in omni est môte, in omni anima, in omni natura, in omni qualitate, in omni forma, in omni corpore. Sed & mens, in omni est anima, in: omni natura, in omni qualitate; in omni forma, in omni corpore. Anima quo que, in omni est natura, in omni qualitate, in omni forma, in omni corpore. Natura etiame in omni est qualitate, in omni forma incomno corpore: Et qualitas in omni forma, & in ommi corpore. Et uice nersa, omne corpus est in forma, in qualitate, in natura, in anima, in mé+ te, in uita, in elientia, in unitate; & per hance in uno Sie forma eft, in qualitare, in natura, manima, in mente, in uita, in essentia, in unitate, & per hanc in uno dia qualitas est in natu ra, in animq; in mente, in uita, in esfentia, in. vnitate, in uno. Natura itidem, in anima, inmente, in nita, in essentia, in unitate, in vno. Anima quoque est in mente, in mita, in essentia, in unitate, in uno. Mens etiam in uita est. in essentia, in unitate, in uno. Vita similiter estin offentia, in unitate, in uno; Et effentia, in unitate, & uno, & unitas denique in uno primislimo, in vn'omnia.

Ber et a ferfagen nicht bei 14 and the second of the second of the second

The second second

The state of the state of the state of the state of The figure of the pay that the constant

#### FINIS VNDECIMI LIBRI. Kahajitan Laga Laga Laga

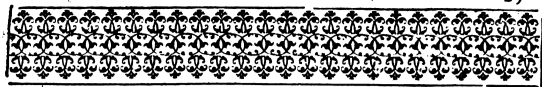


. ... 6 :

FRANCI

. Attorney religioning

Commence of the Commence of in a prim prompter of and free and a fielding



## FRANCISCIPATRICII PANARCHIAS

LIBER DVODECIMVS.



#### DE DIVINIS VNITATIBUS SIVE IDEIS.



I Aristoteles, se se aduersus veteres philosophos omnes gestit tá valenter, quàm aduersus Parmenideum vnum, & Platonicas Ideas, iam non solum tertia eius librorum pars, vt aiebat

Epicurus aliena est, sed mera est garrulitas,& fatuitas. Nos certe puerilitatem hanc suam, aduerlus Ideas, quas omnium antiquorum do gmatum maxime, & maxima iniuria exagitauit; tertio tomo nostrarum Peripateticarum Discussionum, saris, superque, & ostendimus, & e philosophia explosimus. Itaque criminationes illas omnes inpresetia iacere iubemus. Rem ipsam totam discutiamus, vtrum re vera sint Idea: quas superioribus libris vnitates appellauimus. An verò, merum sint somnium, veri studio, philosophice, sedate, perquiramus Et vt quæcumque ad eas pertinere possint, vno, eodemque labore, expedire sit operæ præcium, integrum hunc librum eis dicemus.

Itaque de Ideis plura quærimus.

Nomen hoc, quod vniuersus Peripatus, tamquam monstrum horrendum ingens, horret, quid sibi velit.

An Ideæ sint re vera: vel sunt nihil.
Quid, & quales sint, & vbi.
Idearum quot sint genera.
Quarum rerum sint Ideæ.
Cur Ideæ dicantur exemplaria.
Quo modo Idearum siat participatio.

Hæc singula examinando prosequamur. Et primo quo ad nomina, quæ apud Platonem tria sunt apud vero Zoroastrem item tria. Idea, nomen est virique commune es sunt mae pas expue sunt propria Platonis rúmes, & su y E

sunt propria Zoroastri . I Ac, & 4100, formam seu figuram dicunt, a suis verbis it, video, คือ scio. Quod veluti figura, & cernantur, & sciantur. Paradeigma vero, & exemplar, & exemplum, & Typus idem sunt, ad quæ respectans opifex, imagines illis similes efficiat. lynx, vero reconditum quoddam nomen est, quasi in delicijs, & illecebris habitum. Hæc breuiter de nominibus satis leuia. Rem ipsam ponderis grauissimi, sumamus in manus. Idez istz vnitates, & exemplaria, sunt ne aliquid, vel funt nihil? Secunda ergo est agitanda quæstio, vtrum sint ? Certe Aristoteles vel iple fallus est, vel alios fallere studuit, cum inquit, Socratem, dum diffinitiones venatur, in vniuersalis speciei notionem venisle, atque ita speciem, & formam quandam in sua mente collegisse, & constituisse.Quam postea Plato altius euexit, & in abstractum fustulit, ideamque vocauit, eamque primus coluit, & in philosophiam induxit. Vtrumq; falsum. Namque Socrates, iuuenis adhuc valde (quod est in Parmenide Platonis) cum Parmenide iam satis sene, & Zenone est Athe nis congressus. Ante quem congressum non. memoratur Socrates, cum quoquam alio de philosophicis rebus collocutus. In eo ergo. primo colloquio, Socrates, ante quam vilas venaretur destinitiones, Idearum contemplationem ipse cum diuinis illis viris pri-. mus intulit. Quod tamen dogma, ipfi iam familiare habebant. A Pithagora enim in omnes fluxerat Pythagoreos eius auditores,& in horú auditores Pythagoricos omnes. Quod fane videre est, tum libello Timæi Locri , De anima mundi , & natura , tum apud Iamblichum, in quibusdam illorum fragmentis. Ille, quidemita habet.

Τæ

### FRANCISCI PATRICII,

Τα ή ξύμπαντα, ίδεαν. ὕλαν, αι δητόν, οίον έκχω-. νον, του τέων.

" Omnia vero Ideam, materiam, sensibile,

,, quasi progeniem horum.

Nó etgo Plato primus Idearum inductor fuit . Sed ante eum , Parmenides eiusg; Eleatica schola, Pythagotei, atque Pythagoras. Qui fortasse ab Aglaophemo, vt Orphicum hoc dogma habuit. Multis enim in locis, Proclus, & Damascius, Orphei quædam car mina, vt de Ideis ab eo dicta, interpretantur. Sed quia sunt symbolice dicta, in eis non immoremur: Clara persequamur. Certe totum dogma a Chaldwis, & Zoroastre venit. Integrum enim de Ideis locum Proclus affert, tertio suo in Parmenidem commentario. Quemitidem integrum apponam, quo tota hæc res clarescat magis. Ait igit ur. Νους πατρος εβροίζησε νοήσας ακμάδι βουλή, Παμμόρφους ίδιας. πηγής ή μιας πο πασαι Εξέθοραν. πασχύθεν γαρ ένν βουλή τε, τελός τε Α λλ είμερί Δησαν, νο ερώ πυρί μοιρηθείσαι Είς ἄλλας νοερας. Κόσμφ γαρ' αναξ πολυμόροφ Προυθηκεν νοερον τύπον άφθιτον , ου χτι κόσμιν Ι'χνος έπειγο ώμος μορφη. καθ'ά κόσμος έφανθη . Παντείαις ίδε αις κεχαρισμένος. ών μία πηγή. Ε' દુ મુંદ ροιζούνται μεμερισμέναι άλλαι: . Απλα]οι, ή ηγευ ωθραι κόσμου σει σώμασιν A' a ' xox xour quep d'axeour, qui ve ar iv é oix ei as Φορέονται πράπουσαι. του δ'άμφι άλλιδυς άλλη E'vvoicu voepai anyns marginns ino' Πολύ δραποωθιαι πυρος ανθος, ακοιμήτου χεύνου, Axun do xeyorou i deus, month margos Eschot . Τᾶς δ' αὐτοθαλής πηγή.

Mens paterna produxit, intelligens sum-

, mo confilio.

Omnisormes ideas. Fonte vero ab vno euolantes.

,, que finisque.

Sed sunt diuisæ, intellectuali igni par-

" In alias intelle Auales . Mundo namque , ,, rex multiformi .

Præposuit intellectualem typum inc orruptum. Cuius ad ornatum.

Vestigium induxit formæ. Per quæ mundus apparuit.

" Omnifariam ideis gratiosus. Quarum v-" nus fons.

Ex quo prodeunt diuilæ aliæ.

, Sine latitudine fluentes mundi per cor-

, Quæ circa sinus ingentes, examinibus similes.

Feruntur mutatæ, circaque, aliunde alia. Conceptus intellectuales, fonte a paterno.

Multum, decerpentes ignis florem, in

somnis temporis.

" Summitas Principigeniæ Ideæ prima a patre scaturijt.

" Huius per le florens fons.

Quorum oraculorum idé Proclus sententiam satis explicat in hunc sensum, ne semper

Græca inculcem. Inquiens."

Per hæc declararunt Dij,&vbi sit idearum hypostalis, & quis sit Deus, qui fontem ipsarum, vnum illum contineat, & quo modo ex hoc fonte, prodit multitudo, & quo modo mundus factus est, secundum ipsas. Et quod omnium fint motrices mundanorum Systematum. Et quod omnes sint intellectuales per essentiam. Et quod per proprietates sunt omnifariam. Sed quispiam multa quoque alia, hæc diuina noemata interpretando, profunda inuenier. Sed in præsentia, id tantum satis esto, quòd etiam Dif, Platonis contemplationibus sint testes. Quandoquidem intellectuales has caufas, ideas vocarunt. & ipsas typum mundo dedisse dicant, & eas conceptus patris esse affirment. Manent enim in intellectionibus patris, & quod prodeunt ad mundi opificium. poliznois enim est proditio ipsarum. Et quod sint omnisormes. Vt pote quæ omnium partibilium continent causas. Et quod a sontants ideis, aliæ prodierunt, quæ per partes sortitæ sunt mundi opificium, & dicuntur, examinibus (apum icilicer) similes, quia sint secundorum genitrices. His ergo tot testimonijs, Platonis, Pythagoræ, Orphei, Deorum inquit Proclus, si authoritatibus est pugnandum, facile vnius Aristotelis hac in representim, putrescentis authoritatem vicerimus. Si vero his, Diui quoque Augustini, & Diui Thome, & aliorum grauissimorum Theologorum authoritatem facrofanctam, addiderimus, fiet profecto, vt si quis e Periparo, mussitare amplius contra ideas audeat, impietatis iam, multo merito erit reus habendus, Sed & alio loco Zeroaster de Ideis habet.

Νοούνθυα Ιύγγες πατεόθεν, νοέουσι καὶ αὐταὶ Βυλαϊς ἀρθέγκτοισι κινούνθυαι, ώςτε νοῆσαι.

,, Intellectæ lynges a patre, intelligunt, & iplæ.

" Consilijs ineffabilibus motæ, ita vt intel-

ligant.

Sed nos, qui authoritatibus parum admodum, rationibus plurimum philosophari solemus: rationes quoque philosophicas addamus, quibus hoc ipsum dogma, Ideas esse comprobemus. Vel iam id quidéaliud agentibus, est nobis longe, lateque de monstratum. Quando scilicet mundum, non a se esse, non a se suisse, non esse advassassas per se substitute de monstratam.

la fuil-

fa fuisse ostendebamus. Id breuiter ad rem presentem resumamus. Non est a se mundus. Non sant a se, eius partes. Ergo sunt ab alio. Non quidem a Natura particulari. Nóab vni mersali. Non ab uniuersali uita corporea. Non ab anima irrationali. Non ab anima rationali. Non ab intellectu ab ea participato. Ab intel lectu ergo non participato, & per se intellectu. Hic autem,a uita estiuperiore. Hec ab ente. Ens, ab vno essentiali. Vnum hoc ab unitate ssua queq; Vnitates he sunt Idee, a primaria, ac Regina Vnitate procedentes, quam Zoroaster apxér ara se sunt Island. Plato boniste am appellarunt. Que a patre est proxime. Inquit enim.

Πρώτη παπείς έβλησε. τῶς δ'αὐτοθαλής πηγή.
- Primus, a patre scaturijt, huius per se florens,

Prima igitut hac methodo fit, ut dum proba mus mundum ab alio esse, in Ideas necessario incurramus. Sed & methodo hac alia, idem demonstremus, Ideas scilicet esse. Ab alio quidem factum elle mundum, dum probamus, ad intellectum vique alcendimus. Hic ergo filta mus. atque dicamus. Intellectus hic, quando mundum fecit, uel se cognoscebat, uel se igno rabat. Non uidetur dicendum eum, se se igno rasse. Quis enim mundi partibus ordinem est largitus! Nam si se intellectus hic ignorauit, :& mundum, & eius partes, etiam, ignorauit. Si hoc, iam omnia essent inordinata. Ar sunt ordinata. ordo autem omnis, a sapientia. Sapientia in mente ac supra menté domicilium habet. Si ab intelle du cognoscente, & intelli gente ordinata sunt, ab eo etiam sunt sacta. Si dicatur, ea quidem facta esse ab intellectu, ipla cognoscente. se uero ignorante, tum in tellectus hic, peior erit inferioribus, & partici patis intellectibus, & animabus, que le ipla cognoscunt. At causa, quo modo potest effetu elle deterior, cum sui natura sit præstatior! Ergo se ipsum cognoscens. Si ita. Ergo cogno scens, se quoque elle causam. Ergo cognoscens etiam ea, quorum est causa. Ergo comprehen dit hec quoque. Sed hec uaria sunt: & non eiusdem inter se dignitatis, neque ordinis, nec virium, neq; actionum. Quis ergo, & varietaté hanc, & ordinem, & locorum politiones disposuit, aut effecit? Hic idem intelle-Aus conditor. Vel ignorans uel sciens? Ad idem reddit quæstio, & eandem vult solutionem. Non ignorans. Neque enim id divinita tis est. Ergo sciens, & sui ipsius essentiam, & quòd sit omnibus appetibilis,& ea omnia quæ iplum appetunt cognoscit. Atque hoc modo persectissimo, hoc est determinate omnia. Nam hæc determinate, alia aliter cognoscere, nec scientiæ summæ est, & imperfectionem arguit magnam. Sciens ergo, quæ se appetunt. Sciens ergo etiam eorum caulas. Si quidem in le,eas intuetur. In le enim eas habet.Si qui dem in le rerum, & vitas. & essentias, & vnitates habet omnes. Namíf omnes non habetet, iam imperfectus esset.Quòd si habet, non frustra habet. Ergo necesse est. eas causas, omniú posteriorum esse causas. Et ipsum, omnium immobilem esse causam. Vt pote qui suo esse, omnibus ordinem statuat. At suum esse, est in intelligendo se. Se ipsum ergo intelligendo omnium erit factor, & conditor . Si hoc, ergo ijs quæ in se ipso haber, ea quæ extra se profert, similia faciet. Omnis enim in essentia actio talis est. ut ea quæ ex essentia prodit, ab ea pendeat. Atq; hinc est, quod omnis causa,similem sibi producit effectum. Interiores ergo illæ cánfæ Ideæ funt rerum, quæ fimiles ad extra ab essentia proferuntur. Itaque cum entia omnia, varietate inter se distincta, intellectus conditor, intra se habeat, & per eam actionem quæ essentiæ est, proferat actionem secundam, que est ex essentia, que per hanc fiunt, & ab illis fiunt, & ab eis pendent. Varie. tas ergo in mundo rerum, a varietate est vnitatum, quæ intra intellectum conditorem lunt,& Ideæ lunt, earum quæ ad extra producuntur aliæ, de quibus paulo post dicetur. Vnitas autem mundi, ab illa vna primissima est vnitate, archegono Idea.

Tertiaid methodo confirmemus.

Homo fit ex homine. Idque secundum naturum fatentur omnes. A casu enim fiunt, inquit iplius calus Inductor, que raro fiunt. Quæ uero, aut plurimum, aut semper, fiunt a natura. Si ergo, non a casu homo gignitur, quo modo gigni est dicendus? E semine, inquies. sicuti e semine suo reliqua omnia. Esto. Sed hoc semen ex homine est. & hio homo ex semine. Atque ita abibimus in infinitum. Quam rem,cum in omnibus, idearum hostis negarit, in hoc forte concedet libens, ne Ideæ inducantur. At qui verè est philosophus, non ad passiones animi, opiniones mutat. Et si mutet, res tamen ipsæ non mutantur, & ipse non verus est philosophus. Quo modo ergo sisterur illa in infinitum seminis, & hominis abitio? Si interrogationem meam declararo. Non quærebam hic, & ille homo, quo modo gigneretur. Sed quo modo, homo? Respondeam mihi. Ex semine, non ex hoc semine. Homo enim, & semen semper sunt. Hic vero homo, & hoc femen, non funt femper. Homo ergo ex semine. Esto. In semine hominis, hominis ratio inest seminaliter, vt iam est dictum, &actu seminali. Sed hicactus imperfectus est. Quia ratio illa actu quidem

### FRANCISCI PATRICII,

est tatio hominis, nondum tamen homo est. At ante omne imperfectum, perfectum aliquid existit, quod, illud ad persectionem ducit. Quid nam est hoc perfectum? Non est matris vterus, qui infantem formet. No enim infans, similis fit vtero. Sed natura, quæ incorporea est, & principium horum motuum proximum. Si ergo Natura fationes, quat in semine sunt actu seminali, in actum hominis, deducit; profecto ipla in le, actu perfectiore incorporeo habet hominis rationes. Quod si hominum natura, rationes hominum, actu in se haber: non ne, & natura Leonum, rationes Leonum in se habebit? Et sic animalium reliquorum natura, eorum habebit rationes. Et singularum eorum partium, capitis, oculorum, dentium. Alioquin, si dens decidat, unde dens alius regeneratur, quam ex dentis illius ratione? Caro uero, quo modo &iplafit, & os, & vnguis, nisi cuiusque intus insit ratio? Variæ sunt ergo in natura rationes, quæ uaria in animali membra efformant. Eadem enim, & in vna ratio, secundum idem, non potest tantam efficere uarietatem. Ergo in animalibus, natura cuiusque rationes, actu habet. Cur ergo non idem dicendum, etiam in plantis esse? Sane, & earum generatio, & partium ordo, & uita secundum ordinatas gigni caulas, perluadet. Ergo, & natura earum, ordinatas in se habent, & totarum, & partium rationes. Eodem modo, & lapides, & metalla, & reliqua naturæ opera, secundum ordinatas eorum fiunt rationes, quæ in singulis earum naturis insunt. Quod si hoc in quibusque terre germinibus est. cur non idem fuerit ex proportione, in tota terræ natura? cum & animalia producat, & plantas sponte innumeras, tum nouas, tum renouatas, sine ulla hominis cura generet. Qui enim id fieri posset, nisi in se, & rationes, & uires horum genitrices haberet? Quod sia Luna, & a reliquo colo, vniuerlus regitur, hic generationis inferior orbis, non ne, & ibi erunt rationes, & vires, horum effectrices : Alioquin, uel nullæ ibi vires sunt: uel si sunt, non sunt frustra. Quòd si in cœlo, horum rationes sunt, cur non, & in mundo fuerint vniuerso, non horum, aut illorum rationes, sed omnium? Sicuti vniuersalis mundi natura, est omnium mate. rialium mater. Si in mundi natura, rerum omnium sunt rationes, cur non exdem suerint, sed modo præstantiore, in mundi anima : quæ naturæ illius est mater : Si & in anima sunt, cur non, & in eius patre intellectu participato? Si in participato, cur non,& in patre livius imparticipato? Si & in hoc, cur non, & in eius vita? Er in eius essentia,

& in ellentiali vno? & in vnitate cuiulque, & in vnitate illa prima, mundi Idea! Atque ita ad easdem, hac quoque methodo recurritur necessatio, Ideas primarias illas, & secundarias a primis progredientes, vti Zoroaster docuit, & rertiarias etiam, & quartarias, atque alias. Nam quæ vnitates, in se sunt Idee, in mente funt erroise rospee ; conceptus intellectuales. In anima, rationes : In natura, semina, în materia forme. Que iam vastos mundi sinus implent. Quibus rationibus Ideæ, non funt sub concauo Luna, ur quidam Buratellus, dum Platonicum agit, somniauit; Neque in patre; sed sunt vbi primo idearum nomen acquirunt vnitates. illæ, prima ellentia, prima uita, primoque intellectu superiores, deinde sunt gradatim in essentiis, in vitis, in intellectibus, fibi propriis quibusque, Sunt deinde in animabus, in naturis, in qualitatibus, iin formis materialibus, aliter pro singulis gradibus, atque aliter. Eo tamen inerrabili ordine dispositæ, vt superiores proximarum succendentium sint causa, hæ uero illarum, quantum pro gradus natura fieri possit, proximarum superiorum similes effectus. Arque hæc quidem tribus methodis, coprobata, additaq; non obstinatis, nec iuratis, sed verè phi losophis, satis ad primas quæstiones sunt.

De tertia uero, quid Idea sint, hac pauca ex demôstratis sufficient. Omnia sunt ab vno. Ac proxime ab uno, est vnitas. Ab unitate prima ria, unitates relique. Nam & omne producés simile sibi prius producit. Et omnis multitudi nis caput, & fons, est vnitas. Quot ergo in primo illo vno entia erant, vt est iam ostensum, (erant autem omnia) totidem sunt entia in vnitate illi consubstantiali. hoc est, totidem funt ab uno, in vnitatem primariam, unitates transfulæ ab uno. Vnitas hec, opifex, harum vnitatum omnium, proxima uno est. Vt ergo vnitates sunt ab illis, ita ipsæ, quod iam sepius repeto, alia de se producunt, rerum scilicet essentias, yeras, stabiles, æternas, in eodem illo consubstantiali. Ab essentia prima, & alijs in se motis, prodeunt vitæ, a vita prima. A prima vi ta, primus intellectus . Quid ergo funt Ideæ? Vnitates essentiarum uerarum capita, & causæ. Capita inquam, quia omnis essentia a sua est unitate, siue a suo vno. sine quo vt iam osté sum, nequaquam esse possent. Igitur, & cause il larum funt. Et quia hæ, sequentium quog; rerum,& extra profundum productarum , cause itidem funt, earundem harű,& Ideç caufę sűt, & quidem primarie, sed minus proxime. Et quia intellectus primus, intelligendo le ipsum, intelligit suas ideas, intellectione sua, & intellectus alios, & animas, & naturas, &

Digitized by Google

per horum media formas corporeas producit. De primo ad vltimum, Ideæ sunt formaru corporearum primariæ causæ, quamuis procul positæ. vt pote, quæ non nist vnitates sint. sormæ vero hæ, sunt multitudo. Dicuntur autem exemplaria, quatenus conditor, dum in se respiciens, illas intuetur: & secundum eas rebus a se productis illarum similitudinem, pro cuiusque captu infundit. Atque ita ad illarum exemplum res dicuntur esse essectiones.

Genera vero idearum, quot nam statuen-

da? Plato quidem in Timzo quatuor videtur

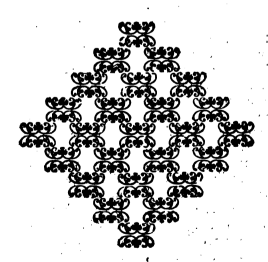
statuere. Animalium cœlestium, acreorum, a quatilium, terrestrium. Idque sanè recta ratio ne. Nam sicutiab vno fit duitas: sica duitate protenla, fit quaternitas. Secundu quàm fiunt, quæcunque fiunt, in quatuor rerum generibus, nimirum intelligibilibus, intellectualibus, supramundanis, & inundanis. Cum autem dico supramundana, intelligo ea quæ , sub intellectibus sunt, idest omnis generis animas. Cum veto mundana, tum naturas, tum etiam naturales qualitates, & formas, quæ a superis âdeis huc descendunt per gradus quæq; suos, quos iam diximus. In mundo autem quæ fiút, vel in cœlo, vel in aere, vel in aqua, vel in terra fiunt. Atq, ita fub quatuor nominibus omnes rerum generaturum species comprehendit. Sed aliter quoque quatuor funt Idearum genera. Suprema generalissima, quæ per entia omnia meant. Quia sunt, essentia, idenditas, alteritas. Nihil enimelt in rerum vaiuerlitate, quod his careat. Sunt uero aliæ Ideæ, specialis fimæ, vt homo, equus. Hæ, vni tantum speciei causam præbent. Sunt inter has extremas, mediæ aliæ duplices; communiores, vt simile, dissimile, xquale inxquale, & alix generalissimis proximiores. Aliz minus vniuersales, specialissimis vicinæ, vt Iustum, pulchrum. Ab his ergo Ideis, quæ mundum constituunt primò intelligibilem, pluit quicquid in hoc sensibili est, vel genus summum, uel subalter num, vel species postrema naturalis. Ná cum mundus hic animal fit, animalia omnia complectens, ab anima proxime, elle suum habet. Anima in mentem redigitur. In mente necelle est, exemplar tale extare, & totius, & partiu. Exemplar hoc, mundus est intelligibilis. Qui omnipotentia pollens, cum ei adlif, id quot ab eo luscipit, impediente nullo, necesse est, vt hoc exornet, iple vero exornetur. Poltqua :: vero exornatum est, speciem iam, & forman ab illo discretam habet, in materia nimirum, alibi Solem, Lunam alibi. hic hominem, illic equinita Species scilicet singulas, & quantitates,& numeros,& qualitates,& generationes, & perfectiones, & actiones, & passiones, & motus, & status, naturales nempe, & naturæ,

tum particulari, tum vniuersali consentanez. Quæcumque vero duabus his naturis consentanea non funt,& ordinata,ea funt extra hunc ordinem. Neque ibi eorum funt Ideæ. Particu lares nimirum, vel indiuiduz substantiz, nisi -quatenus vniuerfalis atque æternæ earum spe 🧳 ciei sunt participes. Quæ uero speciem quampiam consequentur, vt artes, & imitationes hominum, hominis ratione ibi Ideam habét, per se non habent. sunt enim accidentaria. sicuti plurima alia. quæ vel ex materia, vel ex loci differentia confiunt. Accidentium verospecies naturales, quia perpetuæ sunt ibi funt Idea. Qua vero ab homine plerumque fiunt, non nisi hominis ratione. Hoc est in Idea hominis suas habent Ideas. Hac de penultima quæstione. De postrema vero quid dicendum? Quid est celebris illa Idearum participatio? Per quam illæ quidem dicun--tur participatæ, alia vero ijs participare? Et per hanc participationem, hæc illis fieri similia? Hæc imagines esse, illa esse exemplaria. Quid inquam hocest, & quomodo fit? Elamplis quædam, & collustratio, hæc participatio est. Per quam hæc ab illis collustrata, & fiunt, & cognoscuntur. Fiunt quidem ab illis essentijs. Cognobiles uero ab illa entis claritudine fiunt, de qua mox est disputandum. Sed exemplis tota res manifestior enadet of Si hoc prins distinxerimus. Alia esse participantia, alia participata , alia denique imparticipata. Participantia ea lunt, quæ participant, & partem ab alio habent. Participata vero, quæ participantur, & partem sui præbent ijs, quæ participat. Imparticipata autem, quæ partem sui, neque dant, neq; accipiunt. Si igitur quæramus, vnde sit natura; vnde sit cognitio? dicemus vtramque a suis causis venisse, & in suis etiam caulis elle, proximis nimirum, & altioribus gradatim, víque ad primam. easq; semper a Iuis gradatim effectibus participari. effectus vero luas caufas participare, hoc est,a suis cau sis parté habere. Naturam itaq; a corporibus a le factis elle patricipatam:corpora uero eam participare, quia ab ea motum, & statum, imò potius vitam, habent. Natura enim nihil est aliud, quam vna totius mundi vita. ab anima pendens, ve a sua causa. Cuius facta est par ticeps actu viuendi,& mundi corpus mouen di,&in statu tenendi. Anima aut a mente,vt a fua causa id habet, quod naturæ tribuit. Mens autem hoc ipsum quod animæ largitur, ut transfundat in naturam, habet a vita; cuius Mens essectus est. Vita uero id ipsum ab essé tia, vt a sua causa, id ipsum recipit. Essentia tandem,a naturæ Idea, atque prima eius vnita te.Quæ neluti,& flos,& fons est ipsius naturæ. M

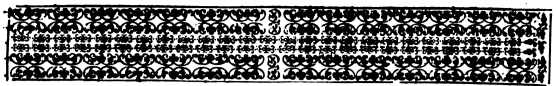
### PRANC. PATRIC. PANARCHIAS, LIB. XII.

Hæc.ergo vnitas proprias suas uires, per essen tiam natura, primam, per vitam eius primam, per mentem kidem eius primam; perque ani mam eiuldem primam, in naturam transfundit, quæ in corpore est mundano, & in eo habitat. Vires inquam corpus totum, sustinendi, viuificandi, in fe vniendi, vnum faciendi, víci bulque suis in partes, & totum simul diffusis, sympathiam, & harmoniam efficiendi: & partes eius vires singulas, & particulares naturas diffundendi, quæ mmquam vniuerfalis vniufque natura minista, corpora particularia, mo meant, alterent, generent, augeant, corrumpant, & in imperium Reginz suz omnia re-. ferant,& in vnam concordiam conferant, ita vt ex tot mudi partibus , vna confletur,& sym pathia,& harmonia, ficuti, & ipsa vna est, ab vnitate sua prima per eos gradus quos diximus deriuata. Quæ vnitas a primissimo vno fluxit.Idem de cognitione asserimus. Que & ipía,ab vnitate íva propria, per eofdem gradus fluit, vique ad cognitiones infimas, vique ad occultos rerum fenfus, quibus ea quæ, fingulis fibi, & profunt, & obfunt persentiunt, & percipiunt. Que cognitio, sicuti Aristoteles de esse,& vita dixit, alijs clarius, alijs obscurius este,a primis illis, quæ extra cœlum viuunt, & aliorum causæ sunt, esse datas; ita a suis causis gradatim usque ad primum eius fontem est narie contributa. Neque enim sensus animalium cognitionis, est principium, neque phan tassa, cum nibil in eis sit immateriale, & impartibile. Neque opinatrix, que non niti effectus nouir, causas non nouir. Neque diancea seu ratio, divisim enim per terminos causari, & effectuum res cognoscit. Neque totum simul percipit, neque in instanti, neque simpliciter, neque codem modo semper. Que condi tiones, tameth Mentis lint, attamen neque Mens primarius est cognitionis fons, quia multitudine intellectionum utitur, & uarietate intelligibilium ornatur. Vnitas ergo ipsius Mentis, per uitam, & essentiam suam, ab Idea cognitionis pendet,& cognitionis prima uni tate. Quæ ab uno primo uenit. & fons omnis cognitionis est estecta, que per cognitionis el sentiam primam, & eius primam uitam, in uni tatem mentis defluens, & influens essentiam intellectualem, Menti est largita. A qua deinceps per inferiora nariæ sunt cognitionum species effusz. Quod uero de duabus hisce re rum speciebus, natura, & notitia, exemplo declarauimus, id de specieh. reliquis omnibus, que in universitate sunt, intelligi volumus. La quo graduum, & canfarum , & effectuum descensu, dicimus, ea que effectus sunt parricipare. Causas uero participari. Imparticipatu denique elle, simpliciter, id quod ab omnibus est segregatum, & amnibus supereminet, unum, Deum.

### FINIS DVODECIMI LIBRI.



FRANCL



### FRANCISCI PATRICII. PANARCHIAS.

LIBER TERTIVSDECIMVS



#### DE ESSENTIA ET ENTE.



Sientiam vero, quideffe dicimust Quid ipium ens, esse dicemus? Quid vero alind possit elle ens, quam id quod est Est auté, omne id, quod esse habet. Esse autem ipsum, quid

alind fuerit, quam actus entis ? Ensautem quam nam aliam secum inferet notionem quam cam, quat effe countque rei lignificet? Autenseife id, quod cuique effe prebet? Et hout hoc verbum, Eft, nominum, & verborum ahorum vinculum quali est, ita ens vinculum zeit formarum omnium. & lingularum quali radix, èquaforma queque enafeitur. Et in que fundate est omnis, præter vnum duncaxat, & vnitates. Que ente quoq; simpliciores sunt radices. Forma autem omnis alia, poceltvel agere, vel patideo fi quis dixene, enselle id, quod agere, vel pati potest cens ipsum vere circumscripserit. Quod si concedatur, (ververe concedi videtur, polle) ens, lecumidopatentiam, & actionem vehit. Nam cum dicisur; ( quod patelt)potentia infertur. Cum veso annestitut, fagere vol pari) actio. Agere enim, & pati, duplex eft, & effe habet . & effentiam , & effendi aftum, rires: quoque & actiones, secum circumfere. Vires, quidem ad motum paraças, & actiones, naturale iam, & propium opus adimplentes. Sumque vires, seu potentie, enzis iplius, quædam extentio, scuti schio est extentio virium i Acadionem, & vires, præcedestibus libris, non raro dedimus ellentiç. Ellentia ergo & ens , idem ne etit? V el cognasum quid, velalterum ab altero derivatum?

Ita fanc. Nam quod est, ens & est, & este habet, & ab esse, essentia denominatur. Acque quodaumque horum dixeris, ré dixeris candem. Sed non videtur, hoc omnino verum esse, in ijs entibus, que corporea kunt & sedfibilia. Horum e nim plurima sunt accidentia. Substantia ex Peripati sententia, non placa quàm tria, Materia, sorma, asque ex his compolitum. Substantia veto pron videtur i dem cum essentia esse, quamuis Aechytæ ambossenior, & iunior, & cum eis Aristoteles, avaiar accidentibus contra distinuctint, sue las, autem pos estentiam appellamus, illorum vero sequeces Larini substantiam. Qua per te subftet, & accidentibus sit, & supposita, & qual opposita. Hæc autem, de tribus illis, quæ substantiz dicuntur, tertiacle, compositum iplum. Quæ quo ad nominis etymon, verius hypateli respondet, quam vine. vrisuers, enim rechishme vertetur, lubstantia, quia lub. stat accidentibus. Viia autem commune nomen est omnibus essentijs, omnibus nimie rum ijs , quæ funt , & quæ entia nuncupátur. Quæ & sublátias, & hypostales, & accidentia omnia comprehendunt. Et quàmuis Aristoreles, viias sua lingua vocet eas, quas ipse putat colos monere; tamethez nullis accidentibus substent, attamen in magno dubio verlantur aliqui, an aliæyliæ, aliæne lubstantiæ in rerum voluersitate reperiantur, quam hæ corporales, quantum accidentia cas obuestiantia, sensibus percipiuntur. At scium rectius philosophantes amnes, & nos fupra oftendimues corporation has omnia accidenția, sui natura esse corruptibilia. Et corpora esiam ipla, que accidentibus funt lubitantia,

Digitized by Google

### FRANCISCI PATRICII,

interi tui esse obnoxia. Quis autem e philosophis, aut credat, aut concedat, vno contrario in natura dato, alterum non dari? Si entia, si essentiæ, si substantie corruptibiles, in rerum vniuersitate reperiuntur, cur non, & non corruptibiles reperiantur? Id certe ratio verissima persuadet: & philosophantium recte, nemo negat, sicuti, & hoc aliud. Æterna, caducis esse præstantiora, & nobiliora: Ita vt hæcab illistoto distent genera, & nihil inter se, fere habeant commune, præter quàm quòd, & funt, & vna funt,& multa. Et caduca ab æternis, veluti a sua radice pendeant. Igitut funt effentiæ quædam in rerum vniuersitate,incorruptibiles,&æternæ,&quidem principe loco, & dignitate. Sunt & shize ... corruptibiles, & caducæ, quæ ab illis veluti deciderunt. Et quasi ab ente vero abscissa,& recilæ in nihilum fere abierunt, aut ad ipsum accesserunt prope, & medio quodam loco, inter ens verum, & non ens, seu nihilum constiterunt. Namque dum existunt, & hyparxin habent, enti funt similes. Postquam vero corruptionem subierunt, uel in nihilum abierunt penitus, vel ita se se intra sinum eius abdiderunt, vt credantur in nihilum esse redacte. Itaque postquam esse desierunt, non entia lunt facta. Dum uero entia apparebant, entia non entia verè erant. Omne enim id, quod non verè est ens, verè non est. Dumque est, ens esse videtur. Et quia vere non est, ens dici verè non potest. Est ergo ens nó ens. Medium itaque inter verè entia, & verè non entia, hocest nihila. Illa vero verè entia, & funt, & dici debent, de quibus numquam fallum fuerit dicere, ea entia esse. & de quibus semper verum suerit dicere, entia esse . ! Quod caducis minime contingit. De quibus antequam oriantur falsum erit dicere, elle entia. Et postquam interierint, falsum erit dicere esse entia. Igitur caducæres, nec veræ essentiæ, nec ueræ substantiæ, nec vera entia funt. Sed a veris deciduæ, & inter veras, & nihilum interpolitæ.

Neque videntur in caducis his, triplices esse substantia, quas Peripatus intulit, vel esse equinoce, & alia atque alia ratione esse. Nam ea quæ compositum dicitur, corpus est. Forma vero corpus non est. Materia quoque vel non corpus est, vel inter corpus, & non corpus media, & si non corpus sit, non eiusdem est, cum forma rationis, nec diffinitionis. Nam ista subest huic, hæc illi superseder. Quòd si media inter corpus, & non corpus materia sit, non eiusdem iterum erit cum forma rationis. Quia hæc non corpus est simpliciter. Quomodo ergo tria hæc, materia, forma, compositum, sub eodem yniuqco substantia.

stantiz genere verè ponentur? Et si poni nequeant, iam æquivoce erunt substantiæ. Alia corpus, non corpus alia, tertia inter corpus, & non corpus media. Et substantia, contra leges politas, magis recipiet, & minus. Magis enim substantia est corpus, quia substat accidentibus. Minus substantia est media inter corpus, & non corpus, ipsa materia, quæ formæ tantum fybstat . Minima fubstantia erit forma, quia, & non corpus est,& substat nemini. Igitur, & substadi ratione, hec tria nihil inter se habent commune. Si nihil commune habent, neque genus est eis commune. Non ergo sub codem substantiæ genere locabuntur. Non sunt ergo hæc tria omnia, substantiæ. Sed materia tantum erit substátia, quæ reuera substátia, & quæ æterna est. Forma uero, quæ ei superuenit, & ab ea discedir, cur fuerit substantia, si accidentis diffinitione comprehenditur? Accidensenim dicitur id esse, quod accedit, & recedit, sine subiecti corruptione. Talis autem est forma. Acceditenim & recedit, a subiecta maferia fine materiæ corruptione vlla, quam æternam esse autumant. Quòd si forma accidens est; neque ipla lubitantia elle potest, neque compolitum poterit efficere, vt fit fubstantia. Quo modo enim lubstantia fiat, ex lubstantia, & accidente? Itaque de tribus politis substantijs, due accidentia sunt, tettia est reliqua; quæ vere, vel nihil, vel prope nihil eft. Non ens.n.a preceptoro iplo appolatur. Atq; itaex eius doctrina, substătia vniueifa, au accides est, aut nihil. Fallissima est ergo hæde triplici substátia Aristogelis doctrinació enior ergo ver Riganda, & verm lublantimoonlisterande,& cognoscendz. Que nam autem hæ fuerint? Exforte, que materia careant? Hæ sanè. At vbi nam hæfunt?In loco vbi nulla sit materia nimirum. In mundo immateviali. In mundo,omni materia carente, & omni sublisten. tia, & substantia carente. Vbi, quidquid est in nullo alio est subiecto, in scripsis sunt, & existant omnia Nam si in hoc mundo, quia materia fubitat formæ , & compositum fubstat accidentibus, causa est, venulla earum veræ essentiæ, veraque entia fint : necesse a contraria ratione, vbi vera entia, & veras esse essentias, Vbi nulla sit substantia, nulla subsistentia - nulla sir forma, insidens materie, nulla accidencia composito inequitantia. Tantum ergo abelt, vr lublantia: Aristotelica verum, & primum litens, vt reuera, vbi vera entia funt, ibi nulla sit substantia, quæ vel formis substet, velaccidentibus subsit. Vera autem entia, quid nam funt? Ea omnia, quæ in subiocto non sunt, vera entia sunt. Et ce, que idiplum, quod funt, fui funt, & non

alterius. Et que in le consistunt. Et que simpliciter fint ellentiæ . Ellentiæ autem veræ funt, ex omnes, qua uera entia funt. Ita vt verum ens, vera elsentia sit, & vera essentia sit , ens verum. At ens , & ellentia vera , vnde nam sunt, & vbi? Ibi quidem ea diximus esse, vbi nulla est materia. At vbi nulla est materia? Vbi omnia sunt sormæ simplices, nullo egentes subiecto, in se consistentes, in se ftantes, & in le substantes, & in le constantes. In mundo nempe intelligibili: In co mundo,in quo Aristoteles mer ipse, quædam supra cœlum constituit, in æuo, vitam optimam, & lufficientissimam niuentia. In primo ente in prima essentia. Vbi si que materia sit, non ut materia sit, sed vt forma, & vt huius materiæ nostratis formalis idea . Ens autem primum, & prima essentia vnde nam est? A se ne, an ab alio. Non equidem a se: suisset enim, antequam fuillet. Ergo ab alio. A quo nam? A prima scilicet vnitate regina. Omnis enim producens, & generans causa, ante disfimilia , fimilem fibi effectam , & producere nata est, & sibi conjungere. Namque si necesse est, entium productionem esse continuam, & nullum vacuum inter producens, & productum,vti est demonstrarum,intercedere : necesse quoque est, omne productum per similitudine produci ad productorem, ijs modis, quos iam explicauimus. Ex quo se quitur necessario, omnem vnitatem produce re, numerum cognatum sibi. Quia omnis causa, formam, & proprietatem luam, suis effe-Stis tribuit, & quæ in ipsa sunt producente vnitate, occulté, & complicate, eadem in effectis sunt explicate, & manifeste. Quæ res in' numerorum vnitate fit clarissima. Nam hæc omnes numerorum species in se prius seminaliter continens, ijs, qui ex se prodeunt numeris, alijs alias tribuit vires, & proprietates. Neque enim possibile est, id quod pro dit omnem simul producentis identitatem se cum ferre: necesse tamen est, eorum quæ in causa insunt, fœcundam referre facultatum. Quibus rationibus fit manifestum, ab vnita te, vnum omnino nó posse prouenire. Neces se ergo est, ab ea multitudine prodire, quæ vnius illius causæ ostentet proprietates. Vt scilicet prodiens multitudo ostendat se diui sim esse ea, quæ vnitas est indistincte . Cum igitur ipfum vnum, fit omnium principium, a quo omnis hyparxis prodijt, & existit, & sublistit, necesse est, ipsum produxisse multi tudinem, vt ita dicam, vnialem, & numerum sibi cognatissimum, & sibi maxime vnitu. He sunt vnitates omnes. Neque enim aliter vide tur fieri potuisse quandoquidem, & natura : naturalem producit numerum, & anima ani-

marium.Et mens mentalem, & quantum pot fibi limillimű. Ergo multo magis vnű, vniformé produxit multitudiné: vniformis aut fait quia unitates omnis fuit multitudinis numerus. Ita enim ipli, vni factus est cognatissimus: & ideo ineffabilis, & superessentialis, & vsque quaque illi simillimus. Ergo voum ipsum, an te entia, quæ illi funt disfimiliora, producit vnitates fibi fimiliores, & præ cæteris, vnam fibi simillimam. Aqua, & a quibus, ens & es sentia prouenit, & inde pendet. Ens enim & essentia id est, quod indiget aliunde vniri: vnitates autem, inter vnum, & ens polita, en tia cumvno vniunt,& ad ipfum ea conuertut. bonum ergo lupra essentiam, & supra ensi. Vnitas est vnum maxime referens, & bonita tis est idea, & aliæ omnes vnitates sunt super essentiales. Vnitas vero regina, ab vno primo genita, in se entia omnia tulit ia distincta, vnita tamé, quæ in genitore erant vniter vna . Ita que ipsa, vnum fuit, & multa. Vnum quate nus ab vno, vna fuit. Multa vero, quatenus ab omnibus entibus paternis, secum tulit om nes vnitates omnesque rerum ideas. Quæ en tium fingulorum est veluti flos, & summitas ; & centrum, circa quod entia fingula confistunt. Sed hæ vnitates, vtrum & ipse sunt ab entibus imparticipatæ, sicut ipsum vnum?Vel ab entibus participantur? Nam si sunt impar ticipatæ, quid ab vno differunt? Si vero parti cipantur: quid illo plus, aut minus habent, vt illud non participetur, hæ uero participétur. Si dixerimus eas fingulas, & vnű effet,& mul ta entis proprietatem, in cas transferemus : Si vero eas fingulas vnum tantum esse asser uerimus, quid ab vno primo differunt? Et cur illud, primum tenet locum; he vero secudum? Sed dicedum, vnum ab entibus segregatum, & longe supra entia positum, ab eis non par ticipari, neque eis iungi. Vnitates vero par ticipati ab entibus, ita vt singula entia sint, per suam unitatem: & non solu sint, sed etiam fint vna. Et bonum suum habere in eo, quòd fint vnum. Et quod per hanc vnitatem primo vni, quadantenus iungantur, & ad ipsum co uertantur. Igitur entia, a suis vnitatibus, atque ideis, primo gradu sunt vera entia, veræque essentiæ, de quibus loquebamur. Ab vnitate quidem prima, primum ens, & prima essen tia. Ab vnitatibus reliquis, que in prima sunt vnitate, entia sunt reliqua. & essentie reli quæ, hocestomnes. Quot enim sunt vnita tes, tot etiam sunt entia. Et quot entia, tot vni tates, & sicuti in vna prima vnitate, omnes erant vnitates: Ita in primo ente, omnia de bet esse entia. Et in prima essentia, quæ idem cum primo ente est, omnes essentic. Ordine enim hæc iræ,rationi ac naturæ est, consonan

#### FRANC. PATRIC. PANARCHIAS, LIB. XIII.

tius, quam cofusione in diuina inducere. Itaq; ficuti primæ vnitati vniuersali, & omnes alias continenti, primum ens vniuersalissimum respondet. ita in se reliqua entia, & reliquas essentias omnes continet. Nam sicuti ab vno, prima vnitas,per vires vnius genita est, & om nia secum retulit, quæ in genitore vno erant entia, sic per primæ vnitatis vires, ens primu prodijt,& secum entia alia omnia singulis illius vnitatibus respondentia, veluti illaru ger mina reportauit.Hæc enim est primorum om nium proprietas ut in le omnia, quæ ex le pro ditura sunt seminaliter contineant. Igitur primum ens, entia omnia continet. non prædicatione inquam, sed comprehensione. Nihil enim ibi, aut vanum, aut posterius, aut falsum est. Omnia plena, omnia prima, omnia vera funt. Sed quid opus fuit, ab vnitate prima, pri mum ens;ab vnitatibus reliquis,reliqua entia prodire?Id sanè fuit necessarium. Nam & vnitas prima,idea boni est,& vr bona, producere habuit opus. Et quia ei ipsa vn'omnia erat, no hæc aut illa, sed omnia producere habuit necesse, nisi vel impotentia, vel inuidia culpam voluit subire.Et quia omne producens, vi ante est probatum, sibi simile prius producit : id primo produxit, quod sibi natura proximum, simileque futurum erat . Ens scilicet ipsum,&. essentiam, quæ in se ipsis primo essent, & consisterent,& deinde in reliqua omnia dissunde rentur. Ita ut inde aliud proditet nihil, quod non esset, quod ens non esset &, quod essentia non esset. Ensautem, non potuit, aut esse, aut aliunde prouenire, quam ab vnitate proxima, & illa mediante, ab ipso vno. Nam quidquid est post primum, necesse est, quod est probatum antea)vt & vnum sit, & multa. Vnum quidem,tum quia ab vno,tum quia nisi vnum esset, in nihilum abiret; tum quoque, quoniam vno tum est, tum bonum ei est, & bo norum maximum. Multa autem est, quia idem cum vno, esse nó potest. Si non idem, ergo alterum. At alterum ab vno est ipsa multitudo. Ens ergo omne, ab vno est, illo quidem primo vnitate mediante, proxime vero, a sua est vnitate, atque idea. Quæ illi vnum esse indit, & vnum esse facit: & facit etiam, esse multa, quia vnum tantum non est.Omne enim vnum, primum vnum, omniferum, & omnificum imitans,necessario est sœcundum.Fœcundum autem non alterius rei , quam multitudinis,tum in le.tum extra le. Nam cum omne ens sit hyparxis in le, & per le, id ipsum quod est, sui

sit, vnum primo esse, est necessatium Idaue to ta latitudine, modis quatuor. Nimirum, Vnu essentia. Vnum toto, Vnu forma, Vnum subiecto. Multa quoque est oppositis quatuor modis. Multa proprietatibus. Multa partibus. Multa viribus. Multa mistione cum alijs. Atq. hæc singula quatuor, singulis illis vnis ordine correspodent. Atque inde est, vt ens, quodlibet, & vnu, & multa, non esse, nequeat. Nam cum sit, quoniam existit, & statum in se habet, & motionem. Neque enim stare potest, ni si prius sit, & existat. Quatenus ergo est vnum. & existit, & concretione sui ipsius constat, stat, & manet. Quatenus vero est multa, necesse est, vt moueatur, & intro, & extra. Intrò qui dem motione essentiali, & in essentia. Extra vero motu ex essentia. Motio uero illa interna fit, quia ob fœcunditatem, ad secretioné partus ex se præparatur, & properat. Est enim omnevnum, omne ens fœcundum.lmitans enim primum vnum, ob similitudinem quam (quantacumque ea sit) cum illo gerit, sterile elle non potelt. Hancigitur internam motionem, vim, & potentiam nominamus. Ex hac prodit actio, & operatio secunda, quam dicimus ex essentia, ad extra . Sed quoniam vires multæ funt, & ex eis multæ, prodeunt actiones, totidem scilicet, quot ipsæ sunt vires, que ab eis producitur multitudo extranea, ne cessario interne respondet multitudini. Atq; ideo integra essentia ea est, quæ in ipso sui else, & vires habet, & operationes potest edere. Vnde plene destiniri potest. Essentia, siue ens hyparxis est, potens, & operans. Respectu quo rum trium, Enspoterit tertium dici principiū, cum secundum sit vnitas, & primum Vnum iplum. Tertium inquam principium corum, quæ post ipsum sunt. Varia enim essentiarum sunt genera post ipsum, & ab ipso procedentia, varijs gradibus distincta. Ac prima, quidem est, essentia simpliciter, & simplicissima, quæ in mundo est intelligibili post iplas entium vnitates. Alia est essentia vitalis, proxime a simplicissima hac, deriuata, & ab ea pendens, & in ipla existens, sicuti & ipla in vnitate prima existit. A uitali pronascitur, & pendet, essentia intellectualis, siue mentalis. Post quam est essentia animæ. Hanc sequitur essentia nature. A qua est qualitatis essentia, Et ab hac essentia formæ,& sub hac corporum es sentia. De quibus omnibus, ordine, & dictuest breuiter, & suis locis dicendum est latis-

FINIS DECIMI TERTII LIBRI.



### FRANCISCI PATRICII PANAR CHIAS

LIBER DECIMVSQVARTVS.



DE VIT A.



V M Deus Verbum inter nos uersarctur, de se dixir. Ego sum uia, & veritas, & vita. Via quidem, eaque rectissima, reditus hominum ad patré. Veritas, quia nullum in eo, aut erat, aut est

mendacium, nulla falsitas, nulla ignoratio, nulla denique ab eo, uel sermone, uel facto villo deceptio. Sed & in le iplo, ueritas est iplif sima, verissima rerum omnium scientia, certis sima est patris sapientia. Rerum omnium simplicissima, & summa essentia, & entium omhium vnio,& communio.Sed est,& uita.Nam cumsumma sit ueritas; & dixerit, ego sum vita, plusquàm necesse est, eum vitam quoq; esse reuera. Sed ob id quoque, quoniam qua rumque in eo sunt, omnia sunt vita. Spiritus enim eius dixit. Quad factum est, in ipso vita erat. Neque enim aliter esse poterat, ut ratio quoq philosophica persuader. Quo enim mo do in vita, aliquid sir non viuens? Necesse enim est ibi,uel omnia esse uitam; & viuentia, wel aliqua vinere, aliqua vita carere, vel carere omnia vita. Si omnia uita carent, quo mode ibi summa est perfectio? summa sufficientia? Quæ demonstrara sunt ibi esse. Nulli autem dubium, vitam morte, longe esse præstantiorem, perfectioremq; . Si uero non omnia, sed aliqua ibi carent vita, rursus quomodo ibi summa est perfectio, ac summa sufficientia, vbi partein imperfectio habeat? vbi optimi sit priuatio? Non ergo in uita illa, aliqua vita carent, aliqua viuunt: sed viuunt omnia. At viuere, est viuentibus esse. Totum ergo illud viuit, & vita est vera. & partes eius omnes, quæ vera entia omnia sunt, viuunt, & sibi quæ-1 1 1 1

que est uira. & verissime dictum. Quod factu est, in ipso vita erat; & nunc etiam wita est. At qualis vita? An forte prius, notio propria huius nominis est noscenda? Vita, quid significat? Videntur sane ea viuere,& vitam habere, quæ quouis modo se se mouent, & principium motus in se habent. At motus principium ostendimus esse animam. Igitur ex hac notione videntut ea viuere, quæ sunt animata. Et veterum multi animam dixere, ipso sui esse ,ac præsentia ,corporibus vitam indere. Et inde in quatuor gradus, vitam distribuerunt. In vegetalem, in sensitinam, in motiua, & in intellectualem. Et profecto, vita quæda videtur ab anima in corpora deriuati,per quã ipla viuant tamdiu, quandiu anima eis præsto est. & eius recessu, vel abolitu in brutis, & stirpibus, vitam quoque ab eis, vel recedre, vel aboleri. siue ea in nutritione consistat, siue in sensatione, siue in motu. Nam vita quæda his quoque nobilior, & superior eis uidetur ineile, per quam viuere dicuntur, etiam fino sentiant, aut simile non generent, aut etiam non nutriantur. Sed neutris hisce vitis, quia fint fortis infimæ, videtur esse locus in perfedissimo. Cuius vita, non uidetur ab anima, pendere:cum ipsum sit anima longe superius, & excellentius longe. Et anima ipsa vinat. quia sicuti essentiam habet, ita vitam quoque ab eo necesse est habere. Sed & intellectus animæ datus, & alius hoc superior viuere sunt dicendi. Vel enim viuunt, uel sunt emortui. At mortuam rem, animæ viuæ persectionem dari asserere, omnium est absurdissimum. Ergo intellectus ab anima participatus, viuens est. Si vero hic viuens est, multo magis intellectus eo superior, & N impartici-

### FRANC. TATRIC. TANAN (HIAS. LIB. XIIII.

imparticipatus, viuens erit. Qua enim uera ra tione emortuus queat dici, qui animario intellectu, longe est præstantior,& per se intelle Qus,& in se. & participati illius author,& cau sa.La enim si dicatur, effectus, ipsa causa erit nobilior. Quam rem, rerum natura minime fert. At si imparticipatus intellectus vinés est, etiam primus intellectus viuens erit, & vita. & quæ in eo funt omnia, vita funt, & erant, & iple vita est verissima,& summa,& optima.At vita, genere suo, dno videtur significare, essen tiam (cilicet viuentis, qua est viuens,& eiusde actionem.Vtramque Aristoteles quoq; agnouit.Priorem quando dixit. Viuere, viuentibus est esse. Secundam quando scripsit, viuere est sentire, & intelligere. Harum duarum , quam dicemus primam vitam, in primo ente, primaque essentia? V tramque. Nam uita, sicuti esse tiæ proxima est proles: ita quoque prima est viuens essentia. Neque enim prima, ac summa essentia videtur posse esse emortua. Viuit ergo, & vita est; hoc est, se se mouer, & se in se mouet, & quali feruescit. Vnde à Græcis Con' quali L'éovor feruens essentia, & ebulliens, & To C'éor The ou olas videtur dicta, essentiæ ebulli tio. Quia sicuti quod feruet, in se mouetur, sic effentia que se se mouet videtur feruere. Itaq; vita, essentia feruens, seu essentiæ feruor vide tur dici posse. Quia nimirum ociosa non sit neque iners, led excitata, & expergefacta. Nã ficuti essentia simpliciter, rem constituit,& facie existere, & subsistere, sic vita, cam essentia excitat. & uel motus essentiæ est, uel in ca est cansa motus. Omne enim quod mouetur, quia vitæ particeps est, mouetur. Neque aliud vera uita elt, quam ellentiæ in se ipsa motio. Igitur si essentia, & ens mouetur, per nitam mouetur fibi intrinsecam. Si intellectus fianima mouentur, per uitam eis mouentur innatam. Et si quæ corpora ab anima moueantur motus quorum, iplam diximus elle principiu, per uitam quæ animæ inest, reuera mouentur. Et reuera, vbique, siue in intelligibilibus, siue in sensibilibus, fine in medijs, & motus internus vita quædam est, & vita, est motus quida internus. Et mediusfidius, essentiali sua dessinitione comprehendi potest, si dicatur, vita est essentia parturiens actionem. Nam dum es Sentia, ens quodlibet per vires sibi innatas,

ad actionem se præparat, & properat, ea præpa ratio, & properatio, & motio quædam est in trinleca, & quam supra motionem in essentia appellabamus. & eam vitam esse dicimus. Se se enim mouet, & a se mouetur. Est autem vita multiplex sicuti,& essentiam multiplicem esse ostendimus. Et vbique est, interens, a quo uenit, & intellectum seu notitiam quam producit, media. Nam sicuti hæc tria, Ens, Vita, Mens ybique funt. primo tamen, & essentialitet in ente. In quo, & ellentia, & vita, & mens, & entium fummitas : ita vita, est medium entis centrum, entis scilicet intelligibilis, intelli gibilis,& ipía , in intelligibili ipío , & ente, & mundo. Participans quidem ipsa essentiam, ab intellectu uero participatur. Prodit enim ipsa ex ente, profert vero ex se mentem. Omne autem productum, producentis fert secum proprietatem. Hæc ergo de uita intelligibili, ac prima, in qua uitæ omnes reliquæ intelligi biles, sicuti in primo ente, essentiaq; essentiæ, & entia reliqua. & in prima vnitate vnitates reliquæ omnes. Post quas intelligibiles vitas, & simpliciter vitas, sunt vitæ aliæ multiplices, sicuti post essentias simpliciter, essentia aliæ multæ. Proxima quibus,est vita intellectualis, qua intellectus,& mentes viuunt. Hanc sequi tur, vita animaria, per quam viuunt anima. Alia est vita naturalis, qua Natura habent viuere,&vitam. Alia vita est qualitatum, alia for malis. Alia denique corporum. Et vbiq; uita, est essentiæ feruor, & actionum partutitio. Er omne quod ab ea constituitur viuens, essentia est feruens, & cognoscens. Neque enim inferiorum quicquam est, quod sicut essentiæ est particeps, non-lit etiam particeps vitæ, & cognitionis; cognitio autem omnis est ab intellectu.Quod mox palam fier. Nunc vero colligamus. In prima, ac regina vnitate, non folum alias elso vnitates omnes,& rerum ideas, verú etiam iplas verissimas elsetias omnes, omniaque uere ensia. Sed & vitam primam, & vitas omnes ueras, inter se distinctas omnes simul, & unitas, ita ut omnes fint in omnibus,& fingulæ in se ipsis. Et cum omnibus else, etiam primum intellectum, & intellectus omnes absolutos, divinasque. Quod libro sequenti demonitrabitur.

FINIS DECIMIQUARTI LIBRI.

FRANCI

### FRANCISCI PATRICII PANARCHIAE

DE INTELLECTIBUS.

Libri Decem.

AD GABRIELEM PALAEOTTVM S. R. E. Illustrissimum & Reuerendissimum Cardinalem.



FERRARIÆ, Ex Typographia Benedicti Mammarelli. M. D. XCI.

Superiorum permissu.



# ILLVSTR. ET REVER. CARDINALI GABRIELI PALAEOTTO



Gnotum me forte tibi, GABRIEL PALAEOTTE, Purpuratorum Senator optime ad te nunc munere cum hoc, venire, possem credere, nisi Alexander Burgius Modianæ Antistes tui cultor maximus, mihi amicus optimus, me suis litteris certiorem secisset, tibi me non solum notum, sed etiam in non insima esse existimatione. Qua bonitate, ac benignitate tua, ita me tibi toto animo deuinxisti, vt neminem sorte habeas, qui tibi, tam

sit deuin cus. Accedit ad hæc, & maximopere, deuotionem animi erga te mei adauget, quod Camillus frater tuus, Senatorum Bononiensium scientissimus, multa ac magna me prosequitur beneuolentia, sicuti ego eum, non minore prosequor veneratione. Amorem autem erga me suum, opere suo non vno, fatis persensi. Quid igitur, quod me deceret, te non dedeceret, sacerem?vt sensum aliquem, meæ erga ipsum gratitudinis, erga vero te, summæ venerationis summæque observantiæ vobis darem? Specimen testimonium que aliquod eius rei tibi exhiberem ? Non illud quidem exiguum, sed quam maximum possem. Possum autem de fortunis nihil. nihil de corporis bonis in munus tibi afferre. Possum tamen de iis quæ in me sunt optima, maximaque, Mentis, quæ nostri in fummo solio sedet, aliquid tibi donare. Operam scilicet intellectus nostri, viro tibi. Summo intelle du ornato, de intelle dus, intelle dibusque contemplationes offerre. & in conspectum tuum, in conspectum orbis totius, in conspectum ni fallor, posteritatis omnis etiam afferre. Tibi igitur Panarchiæ nostræ, posteriores libros octo, De intellectu nimirum & reliquos, affero, offero, dedicoque. res sacras viro sacro. Quos si intellexero esse tibi & lectos, & intellectos (quod minime omnium dubito) spero fore, vt sentiam eos, tibi acceptos etiam fuisse. Et si acceptos, etiam laudatos. Cuius laudis amore (fatear desiderii mei impoimpotentiam) ingentem hunc nouz philosophize condendz laborem suscepti vniuersum. Quam laudem mihi exoptatam, a te, a przesentibus hominibus, a posteritate omni, exhibitam nolem, prebitam respuerem; nisi labores hosce meos, & pietati Christiane, & studiosis vere philosophie omnibus, prosuturos crederem. Quid enim, nonne prosuturos sperandum, si de philosophia falsitatem, de falsitate, erga Deum impietatem demere possint, non obstinatis? Si ita esse vir piissime cognoueris, tutele tuz eos commendo. Eos tu sapientia, sanctitate, authoritate que tua protege. Et sub vmbra alarum tuarum me quoque contege.

Tibi addictifs.

Franciscus Patricius.



### FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS

LIBER QVINTVSDECIMVS



### DE INTELLECTV.



N vnitate primaria, aliarum varitatum omnium fonte, ac regina, quam diximus apud Platonem, Ideam illa boni fuille, quam tam vecorditer, vecors carpfit uel Aristoteles, uel eius filius

Nicomachus, reliquas omnes vnitates, que serum sequentium sunt idea, tabernaculum habere est demonstratum. Et similiter in ea ens primum habitare, & essentias omnes. & vitam primam, & reliquas vitas omnes. Nec non ibi esse, & intellectum primum, & intellectus cunctos. Cum autem, & de vnitatibus, & de essentis, & de vitis veris sit peractum, videtur esse reliquum, vt de intellectu, seu mente, etiam agamus, tum primo, tum secundo, tum etiam de intellectu in vniuersum.

Itaque dicimus a nobis ostensum esse, in verbo, & vnitate primaria, omnia esse, quæ sunt in uno patre Deo.

Πάντα μρ έχει, όσα ο γωνή τωρ έχει.

Aabet. Inquit Damascenus. Et ipsum met.

Omnia mihi tradita sunt a patre meo. In patre quidem, omnia erant vniter vna. In verbo uero, quod nos vnitatem primariam iam din uocamus, eadem omnia. Sed iam inter se distincta. Non quidem subiecto ullo, sunt enim vnum, & idem subiectum omnia, quod est ipsa vnitass. Sed sunt distincta proprietatibus. Sed hæc vnitas omnia, quo modo sacta est intellectus? Ipsa quidem, & vnitas est primaria, & vnitates omnes; & essentia, & ens primarium, & entia omnia, & vita primaria, & uitæ omnes. Quid igitur obstabit,

quin fit etiam intellectus primus, & intellectus omnes? Obstat sane nihil. Sed quibus modis, & elsétia, & vita factus sit, ostésum est: Ostendamus modo, quo modo factus sit intellectus. Emanauit a patre, & genitus est filius, & verbum. Duo hzc, vt Theologi nostri docent, emanationem intellectus secum fetunt.Rece admodum. Sed nondum modus innotuit. De quo nos aliquid. Dum a patre emanat verbum, eam sui emanationem sentit iplum. Est enim, & iplum patris sapientia. Nam si non petsentit, se a patre emanare, iam profecto imperfectum, & emortuum est. Perfentit ergo, se a primo emanare, & in essentia venire, & vitam. Ea persentiscentia (vt ita vocem) in se vertitur, & in patrem, amore ardentissimo conuertitur. Ea versione, & conuersione, & le, & patrem agnoscit, & cognoscit. Hæc agnitio, & cognitio, amentia non est, sed mentis actio, & intellectio. Intellectio hæc, intuitus quidam est, in patrem. Intuitus hic, cuius nam alterius fuerit prius actio, qua intellectus? Sand non vite, non essentie, non vnitatis.Hæc enim est propria intellectus ope ratio, in le, & in caulam luam conversio. Et per suam elsentiam intueri alia. Eò ergo intui tu, dum emanat, & convertitur, intellectus est esse & quidem primus. Nemo enim ante iplum, ea est ulus actione. Sed ea conuer sione, & preterea amore in Patrem, secundus processit intellectus, quem Spiritum appellauimus. Nam eodem emanationis actu a Patre in Filium, a Patre procedit, & per Filium eodem conversionis, & amoris in Patrem actu, procedit Spiritus, ab endem patre procedens, & per filium in eundem patrem re-N

### FRANCISCI PATRICII,

diens. Et unum, & idem cum eis factus, alresitate quadam inessabili, alser ab eis evasis, que ideo, ex ea cum patre, & silio identitate exist. Ita enim cecinit Zoroaster.

Mn วิ ออดกาปอง, อากา อเมียง โท การ สองรถเติ Bulli.

Neq; exijt, sed masit in paterno profundo.

Imo ipse, eadem illa sui in filium, & patrem conuctione, & amore, factus oft intellactus, sed secundus. Cui, inquit.

Πάν α εζετέλεσε πατήρ κ) εφ παρέδωνε Αθτέρω.
Omnia perfecit pater, & intellectiti tradi-

" dit secundo.

Quecumque ergo habebat pater, in silium sunt ab eo transsusa, iam distincta in vnitales, in essentias, in uitas, in mentes. Eadem hec a patre per silium, sunt in spiritum susa, iam etiam distinctiora, & ad exitum ex profundo propinquiora. Sed hec suo loco. Nunc qua

de intellectu supersunt conficiamus.

Duobus Mentis, & Intellectus nominibus rem eandem signisicamus: Quam Graci nominum ditissimi, non nisi vno vov habuerut aothinare. Intellectus omnium confessu intelligir. Et nisi intellectus esset, non intelligoret, & nisi intelligeret, intellectus esset minime. Munus ergo eius proprium, & opus, ust intelligere, & intellectio. Hac nulli dubia, seuti neque hoc, intellectionem, cognitionem esse quandam. Cognitio autem quid nam sir, quis nam philosophorum explicanite Dicamus nos aliquid, tum de cognitionem, intellectione. Vnde alix derivantur cognitiones omnes.

Cognitio igitur quid nam est sui natura ? Videtur lane, non aliud quid else, quam con uerko, & intentio cognolcentis in cognolci bile, studio ucritatis adipiscenda, Hac quido cognitio chin uniuerlum. Prima autem cognitio est in intellectu primo . Quia hic primusomnium, amore veri intenditur in cognobile. Per quam intentionem factus est insellectus, & actum intelligendi ett confecutus. Nam cum essentia illa primaria, in se ita sit vnita, vt nullo modo a se secernatur, sit vt id quod ab ea prodit , diferetum fit ab ea,& secundo ab ea gradu distans. Quod cum in se iam confistat, & se ipso dircumscriptum, in se iplo in caulam luam quali ad remedium luz diferetionis convertitur, & ab ipla veritatis fulgore oppletur. Atque na primus fit intelle Aus. Tum cognitionis fur oculum, in le primum intendens, ut contemplatione eius a quo prodiji, in illud redeat. Et illud, quantum in iam discreto fieri queat, in se reducat, admititur. Atque its fir, ve cognicio, nihil fix aliud,quam Coitio quædam,cum fuo cogacbili. Vade facile, e coitione, in cognitionem

nomen est conversum. Gracis vero est forth yragis cognitio quali réa yéregis, noua genera tio, & rónois, rósois intellectio, reditus fit quidam in ipsam essentiam. Sed hæc etyma, are non distantia, sunto satis. Res vero ita se habent, vt yvaris cognitio . & voners intellectio, hanc habeant notionem, vi atraque sit, séditus eius quod prodife, ad id, inde uenit. Et quod a causa sua quasi abiit, egeat ad eam redire. In quo quidem cius teditu, non abolet / distantiam 'eam, qua a causa sua, ente distat. Sed ipsum quod distat, qua distat, in id reducirur, a quo, prodijt, & a que difterit. Itaque cognitio, dum cognoscens in cognobile, qua si suppetias petens vertitur, & in ea conuersio ne illustratur, dici potest collustratio quædã, & luminis a cognoscili, in cognoscens immisfio,& infulio, talis vt ei esfentialis fiat . An vero potius, per hoc quidem fit cognitio: sed igla forte non hoc est? Quid igitur patitur co gnoscens, quando nondum cognoscit? An forte cupit, ipsum cognobile, vt eo indigum? At quid namen hos cognoldile? Bus force the Sed forfitan' non qua cus, cognoscile est. Eas enim qua ens, tantum est. Cognoscile vera, in ente, forte est aliud. Vel fortasse hoc illi ineft, non tamen quo different , adhuc est nort. Forsitan hac methodo noscetur. Ens est hypóstalis line substantia. Cognoscile uero est esus claritudo. Nam & in materialibus formis, idem videtur euenire . Aliud enim est substan tia, alind est sensibile. Hocenim ab illa veluti effloresait: & ei, usque ad sensum præluces. Sic & entis claritudo est stos quidam inde enascens, & splendor qui ei prælucer, vique in cognolcens. Eique furfum intenfo occurrens inditur, & ipium perficit, & cupiditatera eius, luminis proprij repletione saturat. Intellectus ergo, non cognoscit ipsum ens, sed eius efflorescentem claritatem. Vel ctiam ensectgnoscir, sed per eius claritatem, & per id quod in ente est cognoscile. Appetit quidem intellectus ens iplum, & ad id redire nititura ve cum illo coeat, & illud coeat (ecum: vade coitio fiat, & cognitio. Adipifcitur autem id, qua cognoscile est. Forte & appericio hoc dicenda est heri, per cognoscile ipsius. Hoc confellum elto. Côlecutio, & adeptio entis, cogno scenti intellectui fit, qua ello ognobile. Hac aut clarisudo, non nifia mente percepta quid nam fuerice Nam per iplant cognolci diximus ens. Ensaŭt iplum, nok per le cognoloi. An ue ro, uerum fueric, hác clarieudinem, effloxuarq; emanationem quada effe ab iplo ente. A quo ita effluit, licuti a sole lumen hoc circumterraneum effluit . Et ficuti quis, solem ipsum intuens per claritudinem fuam non fupetficialem cantum intuetur, sed toram, que

in toto est sole perspicit. Sic intellectus non emissam tantum ab ente chritatem, sed ei quaque intimem, perque totum iplum ens meantem. Neque enim in eo quicquam est quod non refulgeat, & non properet, ad fele manifestandum. Sicuti diaphanum quoduis. aprum fit vilile, quia per torum iplum parura vifilis diffunditur. Et nihilominus aliud est eius diaphenotis, per quem secundo corpus iplum, wiltur. Sic & in iplo ente, maturalis, arque essentialis est ei claritudo . Et per hanc a mente prius cognitam, iplum ens antelligitur. Igitur intellectus, qui ab ente per mediam vitam prodijt, factus est cognoscens illius a quo prodijt. Atque ad illud sua cognitrice vi, & actuali cognitione convertitur, adipisciturque quod apetijt per suam cognitionem, que est intellectio. Et cum co vnitus, & ei inexistens ipsum fecit cognitum. In quo tria hæc, Ens, Vita, Intellectus, ita vnita funt, vt nihil sint distincta. niss notione, & ratione hac, ab illa diuería. Dum vero vita, ab ente secernitur procreat intellectum, in quo iam sunt discreta hæc eadem. Et tria hæc aliq, cognoscile, cognitio, & cognoscens. Sed hoc principale ett. deinde est cognoscile. Atque hinc eit, vi quæcumque ab eo per cathenam víque ad infima deducuntur, & formæ funt, & aliquam inexistérem habent cognitionem, quantacumque ea lit, pro forme dignitate. Atque ita fit, ve apud nos, omnis forma viuens vel anima èst, hoc est vita cognoscens. Vel animalis huiulmodi cadauer . quando lcilicet pallum int privationem & forme viventis. & animalis. Pendent onim ab Idzis, Quæ intellectum le ipsis implent. Qui in se ipto discretus tatus, per totum le iplum, cognitor ell faans, & cognotcibilis, & cognitio. Nam per secretionem ab ente cognitor est factus. Qua vero estab ente secretus, ad iplum optat regredi, cognobilis est redditus. Hoc autem no nik per mediam cognitionem. Neque tamen idea intellectus, eit factus ens; Neque ens fa-Aus est intellectus. Sed intellectus est per propriam hypatxin. Ens vero est per essentie parcipationem.

Volens ergo intellectus, postquam ab ente secreus suit, ad illud iterum reuerti eique coiungi, collegit suam ipsius cognitionem, in cu
mulum cognitionum omnium. Et cum ex om
nibus, cognitionem vnam costasset, omnibus
viribus ad primum cognobile contendit. Atque ex multa illa cognitionum unione, veluti
vna essentia sactus, enti se se applicuit. Et cum
en iuncus cognouir conjunctionem, non
amplius vi cognoscens ad cognitum, sed vi
assonius successi suitus essentiam. Itaque reuerseo ad illud essentialis potius ess. Ad se vere

cognoscens magis. Quia vero apperijt reditum: & appetens omne, vt indigum, ignobilius est apperito, sactum est, vt & cognobili,

ignobilius fit cognofcens. Concludamus, quoniam intellectus, enti iunctus, effentiam elt adeptus, & effentialitet est sactus intellectus, non potentia, sed actu, semper est intellectus. Et eins intellectio non est adventitia. Intelligit enima se. Si ase, etiam ex le. Si ex le, etiam per le. Si per le, etiam in se,Si in se,habet ergo in se,quidquid intelligit.Essentiz namque sele coniunxit. Et ellentia iple quoque factus est, etianisi cam per participationem habeat. Intellectus es. go in genere, ea essentia est, que vires intelligondi habet ab essentia venientes . & in actio nem intellectionis exeuntes. Que quidem intellectio, non aliud est, quàm intuitus, tum in le iplum, tum in propriem caulam. tum etiam, per lemet iplum in posteriora, a le prouenientia. Cum igitar intellectio sit intelledus. utrumque fimul erit, & adus, & adu. Actus autem hic, essentia illius est, cuius est, & actio: nimirum iphus intellectus. Atque ita intellectus, & intellectio eadem res revera fuerint . Intellectio autem, motio quædam est. Atque ideo circa aliquid versatur. Circa id nimirum quod ipse intellectus intelligit. Intelligit autem per intuité, tum causam ipfius, tum le iplum, tum ea, que a le funt. Idque cum omni intellectui natura sua competat, necessario primus quoque intellectus, & causam sui videlicet, patrem Vnum, & se ipsum, & quæ a le lunt intelligit omnia. Sunt ergo & Pater, quem nemo nouit nisi filius, & ipse sibi. & quæ a se sunt illi intelligibilia. Et dum circa ca uerfatur, funt ei intelligibilia, & intelle-Ca. Et iple tum est actu intelligens. At semper est in actu. Semper ergo hæc omnia intelligit. Et iple, & intellectus, & intelligens, & intellectio, & intelligibile eft, & intellectum. At, & vita est, & viuit. Et essentia quoque est, & vnitas lumma, & Vnum. Hæc ergo lunt ei intelligibilia. Sed quoniam, omnia tradita funt ei,a patre suo; & genitus in se habet, quæcumque habet genitor. Er in genitore erent entia omnia, & non entia. Ergo entia omnia, & non entia in iplo funt , & funt ei intelligibilia. Omnia ergo intelligibilia, ei sunt intrinseca. Et extra ipsum nihil est eorum,qua sui natura invelliguntur, cum ipse ea sit, & omnia. Ita enim fiet, vt verè, & verus lit intellectus, cum omnia quæ intelligit, sibi habeat, præsentia. Et ea opus non habeat aliunde quarere. Neque coram oblivisci possi vnquam, aut opus habere corum reminisci. Neque falletur vnquam, aut falfum dicet. Neque

alimede scire quærer, aut sidem ab alio requi-

ret le scire vllo, quam a se ipso. Neque per conie Auram sciet. Neque scientia eius dubia erit, neque ambigens. Neque ab alio audiet, aut addiscet. Neque per syllogismű scientiam aquiret, neque per demonstrationem, aut aliam vllam argumentationem. Hæ enim quoniam in se dubiæ sunt, aliunde alia quærunt, & asciscuat, vi certitudinem aliquam vel fidem maiorem nanciscantur. Que si intelle-Aus quæreret, vel dubius esset, vel ignoras. At impossibile est, Mentem, vel amentem esse, vel dementem. Mentis enim desectum pateretur,& a sua essentia recederet.Sed Mens,no humana quidem, dum mens est, quicquam pa citur, quo a se ipsa abeat, & demens fiat . Neq, fit dubia, vel amens. Si amens non fit, nec demens ipsa mens, ipse intellectus, nec dininus, nec humanus, intellectus primus omnium, conditor intellectuum aliorum, in ignorantiam non cadit. Non ignorando, semper eum scire est necessarium. Si semper scit, semper actionem suam peragit, intellectionem scilicet. Semper ergo intelligit. Si semper intelligit, semper sua intelligibilia habet præsentia. Ergo ea in se habet. Nam si extra se alibi essent, quando, vel quo modo, eis occurreret? Vel le eis occurrisse sciret? Si eis non occurreret, ab intelligentia cossaret. Si ab hac cessaret, non intelligeret. Si non intelligeret, intelkechus amplius non esser. & in ignorantiam caderer. Et si quando tamen eis occurrered extra le positis, idola rerum, & non res ipsas perciperet. Que enim extra intellectum (unt,... idola rerum sunt. Et ideo cognitio eius, opinio esset, & non scientia. Et sæpe ideo fallereeur,& fallum diceret, & le le, & alios deciperet; & vera mens non esset. Quibus rationibus, verè Zoroaster cecinit.

Of jap and roos bar run F, by to vonter of rou xou ρίς ύπαρχει.

Non enim mens est sine intelligibili. & intelligibile. Non fine mente existit.

Vnde sequitur, intellectum, dum intelligit impressiones nullas ab extraneis recipere, aut ti. Nam cum iple intellectus primus, omnia ar entia, nisi ipsa intelligat non est amplius intellectus. Concludendum igitur verum in « rellectum, omnia intelligibilia, non modo hæc,modo nou illa, semper intelligere. Omnia inquam sibi insita, (nulla autem sunt ei non infita) ne scilicet corum obliviscaturineque aliunde querar, que intelligere & scire debent. Neque ve veritas sit in iplo. Sed sie iple veritas ipla . Neque ontia dilperdantur , aut extra illum dispersa iaceant. Sed in eo sedem habeant, & vivant, & intelligant, tum iple, tum entia, quæ in eo funt, fingula & omnia. Et totus simul, singulisque suis patribus,

unus sit intellectus, quot sunt entia in ipso consistentia. Hoc est, omnes vnitates, omnes essentiæ, omnes vitæ, omnes intellectus, omnesque ipsorum proprietates. Atque ita primus intellectus, entia omnia 6rit, & entia omnia erunt id, quod ipse oft. Et quia entia sunt, ordinibus distincta ordo entium omnium iple erit. Et in le ordines habebit omnes. Quia vero, entia per vnum cuique essentiale, id sunt, quod sunt : ipse om nia illa vna, terum omnium essentialia, in le habebit; imò iple iplameterit. Et quia omnia hec vna, a sua propria queque vnitate pendent, in eo erunt omnium rerum vnitaces. Imò ipse omnes erit. Has Chaldaica Theolo. gia, principia, & fontes, & Ideas, aoxas x) -yes appellat : iple in fe habet rerum ommum principia, & fontes & Ideas. imò iple, illa ipla erit. Ideas illas inquam omnisormes, quas παμμόρφους appellat, vei vidinus Zoroaster ι Et quæ vridem aite Πηγης μιας Sποπασαιέξεθοραν, Harrober jap' env, Bounn TE, TELOS TE . Fonte ab vno volantes, exilierunt. A patre enim erat, consiliumque, finisque. Proxime ergo a patre prodierunt idem, que vnitates ac fontes, & principia rerum funt, roconditæ omnes in primissima ac regina, aliagum omnium vnitate. In qua tamen, vt ait: L'uspei Inour, vospo nupi potpubeiou Eis a Mas voepas. ,, Partitæ funt intellectuali igne dinifæ In alias intellectuales. Quali primarum harum : pedifequas & mi. nistras, entibus proximiores. Sunt etiam diuilæ inter le, lecundum rerum, quarum exemplaria sunt, proprietates. Vel potius res ipsæ suis quæque sontibus per corum, propries tes quas inde tulerunt. Ira enim subnectit. Κόσμο ραρ άναξ πολυμόρφο Προυθημεν νοερον τύπον ἄφθιτον . ου χη κόσκον

Ιχνος έπειγό ώψος μορφής, καθά κόσμος έφανθη Tlarrolais i Saus nexapiqueros.

Mundo enim Rex multiformi. Proposuit intellectualem typum incorru-

ptum, cuius ornatu. Vestigium induxit formæ,per quæ mundus

apparuit. Omnimodis ideis gratiolus. Et addit. 🚁 Dr wia mnyn) it n's poisourral pepepionival andas. Quarum vnus est fons, ex quo rotanturs partita aliz.

Fons autem hic vnus in quo radicantur vnitares omnes, & ex quo rotantur omnes, inter le per proprietates luas distincta, est primatia illa vaitas. Quæ si omnia habet, quæ habet, quæ habet genitor, omnes vnitates,

Digitized by Google

(quod iterum repetimus) ea erit.omnes idee, omnes effentiz,omnes vitz,omnesque intellectus. In ipso enim vita erant, quzcumq; per ipsum sacta sunt. Atque ita principium erit se cundum. Quod itidem repetimus. De qua Hermes.

Ε΄ κ μιας δ' αρχής τα πάντα ήρτηται ή δ' αρχής εκ τ ένος κ) μόνου καὶ ή μεν αρχή κινείται ενα πάλιν αρχή γένηται το ή έν, μένον ές ηκε, κ) ού κινείται.

Ex yno principio, omnia pendent. Principium vero iplum, ab vno, & solo. Et principium quidem mouetur, vt iterum principiu fiat. Vnum autem manens stat, & non mouetur.

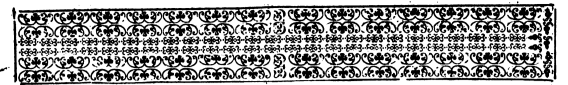
Ab vno principio inquit, manente, & stabili,pendent omnia, scilicet vt a principio primo. Secundum uero principium pendet a primo illo vno, quod quidem mouetur, quiz viuit, & uita est . Et quia intellectus est , & intelligit. Viuere uero, & intelligere, vel motus funt, vel funt in motu. Hoc autem principium fecundum, qui primus est intellectus, Zorozster, potentiam, & robur, & mentem appellat patris. Hermes & mentem, & verbum, & filinm Dei, (quod iam uidimus) nominat. Et principium quod mouetur, vt iterum principium fiar. Orpheus, sicuti Patrem uocauit Pha netam,quia ex eo iquinear dras/a,2pparuerut omnia, ita hoc secundum nomina vir Vranu,, quasi entibus, sicuti cælum stellis omnibus distinctum, & ornatum. Inter vero Pythagoreos Philolaus appellauit, Dyadem. Parmenides autem iplum, ra ir or, Vnum ens, nuncupauit. Plato vero, & hoc nomen ei tribuit, & secundum Regem dicit, & etiam ducem. Auditor uero Platonis, verbum, & intellectum, & Dei filium. Platonici nobiles primu intellectum, mundum idealem, Mundum intelligibilem, mundumque archetypum, & exemplarem. Nos iam receptis hisce nominibusomnibus vramur. Mundum quidem dixerunt, quoniam sicuti hic mundus visibilis, omnifariam sensibilibus formis est ornatus, fic ille omnifariam ideis est gratiosus. Quia omniformes ideas, formarum harum typos,& exemplaria continet. Vnum ens, appellauit eum Parmenides. (rideatur hic velana Ariltotelis in eum insecatio) quia quamuis omnia entia intelligibilia, ipfum vnum ens, effet. Et in co omnia essent. V num tamen ens ipse erat, aregina sua vnitate factum. Quis enim nescit in semine, in principio cuiusque rei, omnia esseea, & quidem actu, quæ ab eo proueniunt.

Tum ergo hac seminali, exprincipiali origine, tum quia ob simplicitatem in co omnia entia erant, Vnum ens estappellatum, simplicitate eius vna, ex vnitate. Sed hæc ita sunto.

At entia quæ in eo funt omnia, quo modo, & ad iplum le le habent? Et quam inter lele habent distinctionem?Hanc sanè, vt in eo alia fint vnitates , alia esfentiz, alia vitz, alia intellectus, alia animæ, alia naturæ, alia qualitates, alia formz, alia corpora; sed incorporea. Vnitates quidem, vt idez, & fontes sequentium, extra profundem etiam productorum.immo biles, limplicissimæque. Sed quoniam sunt incorporea, ita se se inuicem penetrant, & permeant, vt mens sit, & uita, & essentia, & vita similiter, & sit, & intelligat. Ita vt vere dici queat, & singula in se esse, & in singulis aliis, & omnia in omnibus . Ita quoque eadem hçc omnia, in intelle Lu sunt secundo. Hic enim a primo, & a patre simul processit, & eis consubstantialis, & nihilo ab eis distincus, præter quam hoc uno, quod non sit illa. hoc est, nec genitus, nec genitor. Habet ergo & ipla mens secunda, in se entia omnia; eodem met modo quo sunt in mente prima, inque prima vaitate, & uerbo iplo. Quatenus vero consub stantiales sunt, vnum sunt, & ex duobus unus conficitur mundus intelligibilis, integer. Nihil enim.vere est, quod in eo non sit. Nihil viuit, quod in eo non viuat, atque ideo sicuti primum ens & viuens, ita primus est intelle-Aus, ex entibus, ex uiuentibus, ex mentibus omnibus constans. Non enim ex non entibus est, non ex mortuis, non ex amentibus. Atque hic vaiuersus est intellectus. Seu potius & vnus & duo sunt intellectus universi, primus ille idem cum secundo, ab aliis non participatus. Secandus uero, & iple vniuerlus, & cum primo idem, sed participatus, quia proxime ab eo res extra profundum prodeunt,& ab eo producuntur, iplo participantes. Nam si omne producens, sue hyparxeos aliquid produto elargitur, & ideo, vt est oftensum, similem sibi essectum producir prius qu'am dissimilem, necessario, id quod a secundo intellectu, proxime fuerit productum, simile ei erit. Si-. militudo autem hæc, vel in essentia fuerit, vel in participatione, vel in utroque. Sane dicuntur a ueteribus, aliæ quoque innumeræ esse mentes, que ellentia lua fint mentes. Et alie quæ ab animis dicuntur participatæ. De quibus verisque paulo postagendum. Sed prius ingens quæstio est excurienda, & si postimus, proximo libro persoluenda.

FINIS DECIMI QUINTI LIBRI.

FRANCI-



### FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS,

LIBER SEXTVSDECIMVS



### AN DEVS PATER SIT INTELLECTVS.



Vid potuit esse causæ, cur Zoroaster non est ausus, Deum patrem, intellectum appellare? An forte, ne qui primus omnium sui natura esset, ipse tertium faceret? Hæc prorsus causa suit.

Nam si paterna Monàs, prima omnium est, eam sequatur d'waus, potentia patris, & hanc ranginos reve, paterna mens; procul dubid, si patrem, mentem appellasset, secundi aut tertij proprietatem, primo tribuisset. Idem, alia quoque euenisset ratione. Nam cum ipse res superas in tres ordines distinxisset metis iussu. Bis reid pap rove estre nargos reured d'navra ov to sinau narivolot, è il na navra è titunto. In tria enim Mens dixit patris, secari omnia. Cuius uelle assensite, mox omnia sunt seca.

Hæc autem tria sint rerum superarum tres ordines, primus & ron &, intelligibilium, fe. cundus 🚜 ron 🖚 xì rospar. Intelligibilium fimul, & intellectualium. Tertius & rospar, intellectualium, Pater qui tantum intelligibilis est, fuisset, vel secundi ordinis, intelligibilium & intellectualium . vel tertij intellectualium . Quam confusionem ordinum divinitas, vii perfectissima, nequaquam vel patitur, vel pati potest. Hos tres ordines, Platonici Magni, ab Ammonio Sacco profecti, Plotinus. Porphyrins, Amelius, Theodorus Asinæus, Iamblichus, Syrianus, Proclus, Hermias, Damascius, Olympiodorus, funt ad ammusim secuti. Et Deum Patrem, supra intellectus omnes statuerunt. Quod ante eos, Diuus Dionysius Areopagita, multis locis fecerat. Et Ioannes Damalcenus fecit. Hermes autem vit ingens, Patrem Deum, vii vidimus, sæpe in Poemandro mentem nominauit. Postea tamen libello de Mente communi. & alio de intellectione, numquam id repetijt. Neque vilo ex his, aut alijs locis, quid mens esset explicanit, neque vires, aut actiones eius exposuit mentiones genera distinxit. Trium tantum Mentium satis habuit mentionem sacere, mundi, ab ess sactum opisicium enarrare. Moses veno, qui ve tustate proxime Hermetein sequitur, nato Retateucho, non uidetur Mentis mentionem sacesse ullam. Profetæ alij, non aliam, quam habmanam, vt apparet agnouerunt, vt in eo loop.

"Equus, & mulus, quibus non est intellectus.

Inter Græcos ucro sapientes, vetustissimus fuit Orpheus, qui cognometo, Theologus est appellatus, si quid de méte in Sermone Sacro dixit, in quo xxiiij. Rhapfodijs vniuerfam, & intelligibilis & sensibilis mundi fabricam ces cinit, id totum lub fabulis fuit . Et id iplum to tum perijt. Aglaophemus, Orphicorum sacrorum in Lebethris Thracijs, quæ patria Orphei fuerit, post DCXL annos Antistes, nihil vi detur, vel (cripfille, vel Pythagoram , qui eins auditor fuit, de mente docuisse, quod memoria extet. Pythagore vero Sacer Sermo, integes perijt. sicuti & alius eiusdem liber ad Abaron icriptus.quos Proclus celebrat. Perijrquoque Arignotes eius filie Sacer Sermo alius, & alius item Cercopis eius anditoris. Perierunt denique omnes tot numero Pythagoreorum libri; præterqua libelli duo de Narura, alter Timæi Locri, alter Ocelli Lucani, & Archytæ senioris Categorie.Superfunt multa Politica,& Ethica frágmenta, ferè diuina. De quibus, quidquid Plato, quidquid Aristoteles de moribus, aut Repub. scripserunt, eruta sunt clarissime. De Mente tamen, tot ac tanti uiti, quid senserint, aut scripserint extat nihil. Plato quoque haud multa de Mente est philosophatus. Sed

Digitized by Google

lea de Zoroastri sontibus deriuata, diuinè protulit. Aristoteles vero, rotam de mente ·scientiam & confudit, & corrupit, intelle-Aibus inductis varijs, & inter se discordibus. Quorum precipuus is est, quem air de foris venire. De quo, li quis, eŭ, aut luos interroget, vnde veniat, aut quo modo?relp6fum, aut nul ·lum audiet, aut nulla fultum ratione. Deinde alios quoldam inuexit, agentes, passiuos, possibiles, materiales, in potentia, in habitu, in adu, theoricos, practicos. Neque tamen tot intellectibus, intellectum distinxira ratione, a dianœa,ab opinatrice,a phantafia. Sed quod peius est, tam magnus philosophus, intelle & u auibus quibuldă, & brutis tribuit. Et is idem, Deum motorem illum primum suum, intellectum, & nominat, & facit. Tam magnis faltibus, in sua philosophia natura saltat. Cumque tot facetet intellectus, nullius tamen naturam, aut uires, aut actiones explicanit. Ex qua consussone partim, part im silentio, factum est, vt nemo, quantumuis magnus eius interpres, quicquam huius rei clare, uel intellexerit, uel duocuerit. An uero Theophrastus aliquid de intellectu scripserit, compertum non habemus. Quæcumque vero Platonici supra citati, de mente scripserunt, diuinitus sane videntur scripta suisse. Scripserunt autem tam multa, ut dogma hoc totum, de intellectu, ipsorum uideatur este proprium. Id autem ex primis Zoroastri fontibus, breuibus quidem illis, sed diuinis uidentur haussfe. Sunt enim apud iplum non solum tres ordines, quos vidimus, sed natura Mentis plene quali explicata. Guius aliquid, quod in oraculis eius extat, recenseamus.ls ergo inteldectum unum, etiam intelligibilem esse dicit, hoc oraculo.

Kai Fires vou, Frontou.

- Et vnius intellectus, qui est intelligibilis. Is aut primus est intellectus. Qui veluti caput, & fons métium aliarum, & productor est. Om nis enim multirudo, in quoque rerum ordine, est ab uno. Est aut hic intelligibilis sibi, & ipse se ipsum intelligit.

Ου γαρ ανα νόος όξι νουτού,ου χωρίς υπάρχα.

» Non enim intelle aus est sine intelligibili,

» non seorsum existit.

Et hunc vii Deum omnis alius intelligit invitelle cus, ait enim.

Tor A voei mas vous Beor.

Quibus ipse sit to rontor intelligibile. Itaq; primus intellectus, Deus est, sibi primo, deinde aliis, intelligibilis. Qui itidem ueluti cibus est intelligentibus.

Troph & THE POOUTI, TO PONTOP.

, Cibus auté est intelligéti, ipsű intelligibile. Sunt aut hæc, non de patre Deo intelligenda, · sed de intellectu primo, quem & potentiam patris nominauit. Et de eo quem secunda este tem uocauit, & paternam. Atq; hæc est, simpliciter, ut Damascius exposuit, si roste reads. Intelligibilis Trinitas. & rodanas rom, & simpliciter intelligibile, sub quo est alius ordo de quo canit.

Ta ជ្រ ដៅ ronra, នៅ rospa, o ca roo vra rositat i
,, Sunt uero intelligibilia, & intellectua,, lia,quæcumque dum intelligunt,intelligun
,, tur.

Hæc aut sunt essentia, & hyparxi sua mètes. Et intelligunt intelligibilia, ea, quæ sunt supra se: & ipsa quoq; intellecta sunt, ab alio mentium ordine inseriore, qui est tantum rospòs, in tellectualis. Qui insta se ordinem alium mentium non habet, qui hunc intelligat, nisi intellectum eu qui est ab animis participatus. Tresigitur diuinorum gradus secit Zoroaster; Idq; recta uidetur secisse ratione. duos extremos, & quasi oppositos rost, intelligibile. & rospòr intellectualem, & vittoruq; medium vitius extremi participem, rost à rospòr, intelligibilem. & intellectualem. A primo ergo illo intelligibili, & secundus processit ordo, & terrius. Inquit namque.

Αρχή πάσης τμήσεως, ή δί ή τάξις.

" Principium omnis sectionis hic ordo est. Sectionem uocans, secretionem ab intelligibili, & progressionem. Quod declarans est.

Η νοητή, πάσης τμήσεως άρχει.

" Intelligibilis (ordo) omnis sectionis prin-" cipium præbet. Ab intelligibili enim pater noq; profundo. (Id enim tantum est intelligi bile) omnis fit lectio, & fecretio in alia . Neg; enim deces erat, ut producta, eadem hyparxi, & dignitate cum producente essent. Ergo a primo ordine, profectus est ordo secundus. Non tamen ita, ut profundi nihil retineret. Ideo, & ipsum, intelligibile est effectum, sed in noeron intellectuale uergens. Atq; iterum" hic facta est sectio alia, intellectualistantum ordinis, qui secundo effet inferior. Sed & hic triplici ordine fuit distinctus, ut mox pa rebit. Post quos ordines, est intellectus ab anima participatus. Extra quem funt illa pri ma: Ait enim.

Μάνθανε το νοητ, έπεὶ νόου έξω ὑπάρχει.

" Disce intelligibile, quoniam extra men-" tem extat.

Extra mentem, inquit, tuam, quæ est a priore mente participata, in qua sunt uera intelligibi lia, extra mentem tuam. Idque intelligete oportet.

E'sì ti ront, o zni se rosir, roou drus.

.,, Est quoddam intelligibile, quod oportet
,, to intelligere mentis flore.

Nam

#### FRANCISCI PATRICII,

Nam si adniteris tota eum mente concipere, nihilessicies.

. Εί γαν દેπεγκλίνη , એક હોν νοῦς , κακῶνο νοάσων એς Τὶ νοῶν,ου κῶνον νοάσως.

Nă si adniteris, tăquă més, illud intelligere. Vt quid intelligens, illud non intelliges. Et rationem reddens, subdit.

Ε΄ τι γαρ' ἀλκῆς ἀμφιφάοῦς δαμάμις Νοεράϊς ἀτράπουσα τομάζει.

Estin, roboris circuquaq; fulgentis potetia. Intellectualibus refulgens sectionibus.

Est inquit secundæ hypostaleos potentia, quæ sue, & secundæ mentis sectionibus tesulger intellectualibus, quas diximus, ira, circumquaque sucida, vt cam nequeas perspicere mentis ui, ac intensione.

एमं वेशे दूर्वी वक्वविवृत्तामा प्रवस्थित के प्रवस्ति हैस्स्मिक से क्रेस्से प्रवंश्य त्यायकार्थे न्यायस्थित क्रिक्ट्रिक

Non sane oportet nizu acri intelligere intelligibile illud.

Sed mentis protensæ, protensa flamma.

Non nixu, inquit, vicium mentalium. Sed mentis protesa, per ratiocinia, protensa slamma, & lumine protenso per res creatas. Namque alibi dixit,

Δυας γμο παρά τω δε κάθηται, και νουραϊς απερά-

Kaijonvβsprandanánja, ujanavenasor, ovjander.
Duices enim apud eŭ ledet, & intellectualibus fulget lectionibus.

Et gubernare cunca, & ordinare, quod non est ordinatum.

Duitas sculicet ab vho producta, que cum co triadem facit. Que intellectualibus sulget sectionibus. Quia que in ea sunt omnia, sunt distincta, ex que inde per illus generatiuam potentiam, secernustur, ex ea regit, ex in ordinem redigit. Per que poteris mentem extendere, ex per ea ad eum ascendere, iuxta illud Apostoli.

Per ea, que ficta sunt, intellecta conspi-», ciutur. Intellecta autem sint per intellectum. Que quidem tue métis slamma, omnia mensurat, præterquèm intelligibile. Subdit.n. Teras phopheras authours ansi le sourorizaira Protensa slamma, cuncta metiente, præterqua intelligibile illud.

Xpeal d'n Tou To von sau et jap' en equations Edr vou va une von seus ou un auteras.

Oportet sanè, hoc intelligere. Nam si inclinaueris.

Tuam mentem, etia illud intelliges abude. Si mentem tuam inclinaveris humiliter neq, vi volueris ipfum agnoscere, ipsum quoque intelliges abunde, per res creatas. Nihil enim, vt Hermes verè est philosophatus, aut occultius in sui natura est; aut per res creatas, manisestius. Hecigitur, in fragmentis to-

ta est Zoroastrica doctrina de intellectu. Quá forte Pytagoras integrius in Assyria edoctus est a Zabrato, & in Graciam attulit, & charioribus suis tradidit. Quam forte a iuniore Archyta habuit Plato . Sed latenter com scriptis luis inseruit. Seu potius eius semina, huc & illucita lecit, vi vetustiores interpretes : fui, vix ea vel viderent, vel agnoscerent. Donec sub M. Aurelio philosopho, Iuliani duo 💂 pater ac filius , Chaldæi , Zoroastri oracula 🕫 fua lingua, in Græcam verterunt. Quæ poltca in manus venerunt Ammonij Sacci, Alekandriz, ob pauperiem baiuli. A quo sicuri olim : Athenis a Socrate statuario, omnis fluxit philosophia)dinina fluxit quæda, & inaudita sapientia. Per quam, coactus est D. Augustinus fateri, Platonicos, quos philosophorum nobi-. lissimos (æpe appellat, mutatis pauculis, Chri-Itianos fieri posse. Aperuit Ammonius, Alexandriæ (cholam, eo tempore, quo Clemens · Alexandrinus floruit, circa Christi annu CC. : Et præclarissima ingenia ad se audiedum tra-. xit,Origené(quantű virum)Plotinű,Erenniű. Olympiu, & alios plurimos. Plotinus eu lecutus, sua scripta méte illius repleuit. Quod, & - Amelius & Parphyrius eius discipuli, & hotū auditores Theodorus, & Labilichus 5 Platonicorú omniú, vt videtur, maximus, Qui Zoroatri oracula XXX.forlan libis expoluit. Dama . scius enim vt iam dixi,XXVIII.citat, Quæ & eius discipulus Syrianus, & huius, Proclus, co -mentarijs illustrarunt, & ijs sæpe pro præsenti, tamquam firmissimis sunt vs fundamentis. Sed hæc guidem de intellectu historia. ad nostram philosophiam , nec multum yidetur pertinere .neque ab ea aborrere multum. Sed in eam libuit excurrere, vt tota de Mente, & origo & præstantia fieret notior, quá hactenus fuerit. Ad propositá ergo questionem regrediamur. Veru Deus pater st, intellectus. Diximus autem a Zoroastre, a quo omnis de intellectu fluxit sapientia, Deum patrem numquam intellectus nomine, huise appellatum, sicuti neque a Platone, neque a Platonico magno, quos ante nominaui, vilo. D. vero Dionysius, qui annis circiter C. vos præcessit, idem visus ek sentite, & hoc plus de tota pronunciauit Trinitate. Υπερ νουν καθόλου, το σύσιον [δρυται.

, Supet mentem in vniuersum, & estentiam est constituta. Et alibi.

To it ures rour, red ovoice the Seasyles apopior.
.. Archanum, id, quod ex lupra mentem.

3, Et elsentiam, Deitatis principium.

Alijs quoq; locis pluribus eadé confirmanic fententiam. Neq; vero lo. Damascentis, qui post Diony sum CGC, post Ammonium CC. Annis Soruit, & tot numeso Dei momina

Digitized by Google

ex vetustioribus Theologis nostratibus colle git, Trinitatem, aut Deum Patrem intellectu appellauit, vmquam. Quod forte, & alij fece. runt patres. Aristoteles autem, qui divinitaté ferè penitus ignorauit, intellectus multiplices illos, quos vidimus, confinxit. Et tam præcipites eas, per anima potentias omnes dedit, vt ét extra humană specie, brutoru animis quo. zudam, eum donaverit. Et simul cum his, Deu, quem animal quoq; nominauit, intellectum esse fecit. Eum in hoc, sicuti, & in omnibus, secuti sunt, recentium Theologoru aliqui. Ommitto Zoroastré, Ommitto Platonem, suosq; tot nobilissimos, Augustino bene notos, his ve ro penitus ignoros. Sed Aristotelem, diuinitatis prorius nelciii, Dionylio, Damaiceno, aliilque sanctissimis patribus anteposuisse, hand scio quid nam sapiat. Ex quo tota etiam diuina philosophia, de primissimis principiis, de rerum productione, de prouidentia, est penitus perturbata. Nam dum pro certo, ab illo, & ignaro, & impio, arripiunt, Deum esse intellectu. Idq; nulla ratione, sed illius sola authoritate contendunt, innumeras excitarunt que Riones.Quætametli infinities, & in publicis, & in prinatis coenobiocum scholis fuerint agitatz,& agitentur, contentiose quidem illæ semper apparuerunt : semper etiam insolubiles eualerunt,& quarum, quali tot labyrintho rum, nulli umquam exitus apparuerunt. Quis enim ex fallitatis labyrintho, inueniatur veritati exitus? Profectò ingens hæc est quæstio. Quam nos rationibus philosophicis, ac maxi me ex intellectus natura, discutere tentemus, & si possimus qu'am clarissime peragamus.

Si Deus Pater est intellectus, intelligit. Si etiam intellectum habet, intelligit. Sed si habet per participationem, habet ab aliojeoq; lu periore. At ipso nihil est superius, nihil prius. Nó ergo intellectum ab alio habet. Ergo fi intelligit, iplemet est intellectus. Si uero non in relligit, intellectus non est dicendus. Sin auté intellectus est, & non intelligit, Mens quæda amens est, & insipiens . Idq; ei accidere est necesse: uel quia intelligere nequeat, uel quia nolit, uel quia nesciat, uel quia ocietur. De quatuor hilce, tria priora, non posse, nolle, ne-Scire, maximam inferunt in eum imperfectionem: quam omnem ab eo. abesse iam toties est demonstratum. Ociatur ne iguur? Idq; vel sponte, uel coactus? Si coactum dicamus, iam alium dabimus iplo potentiorem. At nullus est. Ergo non coactus. Quid ergo sponte? Neque id. Bonum enim aciari non posse, osté dit ratio. Boni enim hyparxis est, bonu facere. Ergo dum bonum est, bonum facit. At femper bonum est, ergo semper bonum facit.Ergo semper operatur.Ergo semper in ope

ratione uersatur. Ergo ociatur numquam . Ocium enim inter mala ponitur, & est nihili fra ter. Si ergo Deus intellectus est, & non intelligit, est ne intellectu inferior? At nihil Deo superius. Ergo neg; ob hanc causam, non intelligit. Adde. Qui intelligit, necessario etia viuit. Si uiuit, etiam est. At Deum patrem, supra omnem uitam, supra omnem essentiam es le,& rationibus philosophicis ante, & Diony si testimonijs, est modo comprobatum. Ergo Deus pater, quia vita, & essentia, est superior. etiam mente superior erit. Ergo intellectu no inferior.Neq; hac ratione non intelligit. Sed hoc in primis vrgeamus, An reuera non intel ligat? An vero intelligat? Itaq; fi intelligit, intellectus est. Et si intellectus est, intelligit pet intellectionem. Et intellectio est ipsius actio. actus, energia. Intellectio uero ex potentia intelligendi uenit,& aliquid intelligit. Intellectus vero ea essentia erit, seu ea hypatxis, quæ & vires intelligendi habet, & in intellection & tamquam propriam luam actionem exit. Om nis autem potentia cum in actum exit, ab eo perficitur. & per virium, ac potentiæ perfe-Quonem, perficitur etiam essentia, vnde ambo erant.Intellectio ergo, & potentiæ intelligendi,& intelle aus ipsius, est perseccio. Quid ergo imperfectus erat, antequam intelligeret ? At hoc nefas est, & contra demonstrata. Si dicatur, hoc non lequi, quia lit lemper in intellectione, & actu; rogabimus, an intellectio hæc, perficiat ipsum intellectum, ita vt si sine ea cogitetur, mancus ea sit, ideoq; , hac parte non persectus? Hoc si admittatur, eadem recurrent nefaria, & impossibilia. Si uero ea intellectio, eum non perficit, quid ea opus habet? Nam si ea opus habet, jam est indigus. Et sindigus, imperfectus. Eademque recurrunt nefanda. Si ea opus non habet, & eam agit tamen, superuacanea ei est, & frustranea. A summo autem bono, quid frustra fiat ? Præterea intellectio hæc, actio, & energia quædam est. Ergo & motio quædam est. Si motio est, Deus ergo mouetur? Quod est contra demonstrata. Vnum enim non mouetur. Quid vero bonú, aliquo indigebit, quod per eam motionem sibi acquirat? Omnis enim motus, adeptionis gratia fit alicuius, & alicuius finis.Finis aut rationem habet boni. Bonu ergo,bonum quaret? Ergo bonum, quod bo num quærit, velid bonum in se quærit, uel extra se positum. Si in se, cum id iam habeat, ad quid quæret ? Si extra le politnm, illo certe caret. & ad id mouetur, vt ipsum habeat. At bono summo, quid nam destit? Sufficientissimo quid nam desit? Sed hæc impossibilia sunt, & contraria demonstratis. Addatur. Si Deus pater intelligit, in eodem est ordine

#### FRANCISCI PATRICII,

ex eadem prouenit potentia. Potentiaque in eadem est essentia. Hæc ita cum sint, quid sibi timuit uir diuinus Hermes, si de patre Deo non dixisset; O' 1005 matrip 3005.

Mens pater Deus? Et etiam . To pas exervo, e pa eiui vove, o cos Seos .

Lux illa, Ego sum, Mens tuus Deus.

Forte timuit, ne Deus, Deus non esset, si non intelligeret? Vel ne minus esset selix? vel rebus procreandis no bene vellet? vel eis non prouideret iam creatis? Non erant hec timenda viro, qui scripsistet de Deo,
Ous o Stos Suíata (sur, un totas to arabor.

Neque Deus potest uiuere, non faciens bonum, Et iterum qui dixisset. Δι αὐτο τοῦτο πάντα ἐπρίπσεν, Γνα δια πάντων αὐτον βλέπης. τοῦτο ὅτὶ το ἀγαθον το τοῦ Βεοῦ τοῦςο δ΄ αὐτοῦ ἀρετη, τὸ αὐτ φαίνεως δια

Ob hoc ipsum omnia secit, ve per omnia eum cernas. hoc est bonum Dei, hoc ipsus

est virtus, ut ipse cernatur per omnia.

Et alia huiusmodi ab eo sæpsssime pronunciata, eum timorem ex eo debuit eximere. Nam cũ intelligentiam ei vult addere, additione hac ipsa ei demit. quod e superioribus tationibus expresse patuit. Multo minus audiendus est Aristoteles, qui summum Deum, non solum intellectum facit, & animal: verum etiam eum supremo coelorum orbi affigit. Quali si ibi affixus non starer, inde caderet, & liber ab eo, consistere non posset. Ignorauit hic,multa supra intellectum esse, quæ iam indicanimus. Ariolatus est tamen, supra extimam lationem, & extra tempus, esse quædam, quæ uitam sufficientissimam, toto degerent zuo. Sed quz ea ellent, dicere nesciuit. Quo uero ad prouidentiæ timorem, nullus in Ari-Rotele esse potuit, qui prouidentiam cognouit nulla. At ille summus, quid pauidus hæsit, aut sibi extimuit? Quasi ipsum bonum, sicuti entia omnia de se, bonitate sua, auto to to, -iplo fui esle, vt Dionysius folet loqui , produxerit, & de se protulerit? codem suo esse, non posset iam producta conservare. Et quasi rebus conservandis, sola sua præsentia, non sufficeret? de quo dixerat.

. XwpnTinds Al martor, if cornipies Al orlar.

Capax omniú, & leruator entiú. Imo vero. Οὐ Δ'ν ἐς ἐν παν β τω κόσμω, ὁ οὐκ ἐς ἐν αὐτὸς.

Nihil est in toto mundo, quod non sit ipse & etiam.

Πάντα γαρ' & δξι', κὶ οὖτος εξι'.

Omnia enim quæ sunt, & iste est.

Neque timere debuit, ne rerum productione, quasi exinanitus, eum desectum intellectio suppleret. Neque umendum suit, ne si nó intelligeret, minus foret beatus. Quali bonitas ipli sua non esset satis, & quasi manca
fuisset, ipsa sua persectio summa. Non cogitauit ergo dum Deum intellectu sacit de summo eius solio eum detrahere, & subquartum
gradum detrudere. Cum supra intellectum,
& vita sit, & essentia, & vnitas, & vnum. Sedi
iterum hanc rem ipsam discuriamus.

Si Deus intellectus est, & non intelligit, munus suum obire, est impotens: Hoc autem nefas. Si ergo intellectus est, intelligit. Dum autem intelligit, vel se ipsum solum intelligit, vel & alia entia. Si dicamus se solum intelligere (quod Aristoteles suig; somniarut) intellectionem fui ipfius habebit. Et ipfe erit id iplum, quod iple intelligit. Tria ergo erit, intellectus, intellectio, & intelligibile. Quod Peripatus, & concedit, & docer, & contendit. Tria ergo Deus erit, & non vnum, & vnű erie tria:& Tria vnum.Et simplex erit copositum, & copolitum erit limplex. Quibus nil absurdius.Præterea si intelligit se ipsum, intelligen do in se convertitur. At cur convertitur? Couersionis huius, quisnam finis? Quid a se ipso quærens in se convertitur? Quidue a se uolens? V el se ipsum voles? vel aliud a se ipso ?. Si aliud, ergo in se habet, quod a se ipso, aliud. sit?Erga compositus, ex se ipso,& re alia? Si se ipsum vult, vel assequetur, vel non assequetur. Si non assequetur, & impotens, & frustraneus erit. Si assequetur, iam duplus ipse suerit, & non vnum . An vero in se conuertitur, vt solummodo pulchritudinem suamcontempletur? Ea contemplatione, vt amplius quid habeat? Seque ipse, se ipso imperfectiorem fateatur? An vero vt ea contemplatione amplius nihil habeat? Frustranea no igitur erit ? Cur ité ea motione moueatur, id, quod nullum opus habet? Quodq; opere nul lo eget? Cur ei opus addunt, quasi accusent quòd non agat? Nullum autem opus ei elle, ratio dicat. Quoniă nimirum nihil ei expedit facere, cum iple & sibi sufficiat, & omnibus. Neque ei, super omnia existenti, vltra se aliud est, vel quærendű¦, vel optandum . Nam dű est, quod est, & sibi sufficit, & alijs. Cui ob hoc ipsu neq; hoc verbu est, competit. Nihil enim eo eget. Et si in sacris legitur. Ego sum qui sum. Ad captu nostru, id est dictu, &a secre tioribus Theologis, ita est expositu, vt dicerés iplum esse. Ens & non ens. Ens in non ente : Nó ens in ente. Ens, nó ens, Non ens, ens. Supramhæc omnia est. Quid etiam, seipsum intelligendo cognoscet? An forte ut dicat. Egosu? At su, ei tam conuenit, quá non su? Quid .ergo vt dicat.Ego lum bonu?Ego lum vnum? At bonum, & vnum erat, antequam diceret, ego lum . Est enim, postquam vnum, postquam

poltquă bonum. Et si est, non est ante vnum, ante bonum. Si uero sine hoc, sum, dicat, bonum, vnum, sine dubio se exesse intelliget. Itaque per esse, sum, sibi asciscet. Si ue. ro non asciscet, sed nudum vnum, nudum bonum dicat; intelliget quidem hæc, sed hæc ipli non aderunt, quia iple lit id iplum quod intelligit. Si uero aderunt, necesse est, eam intellectionem boni, vnius, ipsum bonum, & iplum vnum esse. Quod si sit, non sui ipsius erit intellectio, sed boni, sed vnius. Et iple, non erit vnum, non bonum, sed intellectio. Si uero intellectio boni, & vnius, alia sitres, a bono, & uno, fuerit sanè bonum, & vnum, ante intellectionem. Quòd si ante hanc, bonum unum sit ssufficiens sibi, hoc iplum libi lufficier, neque ulla lui iplius egebit intellectione. Itaque quatenus bonum, quatenus vnum, non intelligit se ipsum. Quod si quid ei adst, simplex forte ei adezit intuitus quidam in se ipsum . Sed cum in eo nullum sit internallum, per quod aliquid sui, a se ipso dister, aut differar, quid opus ei fuerit hic intuitus, quemuis simplicissimus? Yel quia, neque iple a le differt, intuitus hic, aliud nihil erit, quam ipsum met bonum,ipsummet vnum . Itaque concludendu, Deum patrem, le iplum non intelligere; neque vt sit vnum, neque vt sit bonum. neque vt sit beatus. neque vt sit Deus, neque vt rebus prouidear: cum iple per le sit, hæc omnia: neque vt intellectu, veluti additamento ornetur quodam. Nam & ratione alia, intelle-Aus alteritatem quandam necessario inducit inter se, & intellectionem, & rem intelle-Cam. Alteritas aut in ipso, vno, nulla elt. Et iplum est, ante, & lupra omnem alteritatem. Verum, & identitatem intellectio inducit. Neque enim se ipsum ab intelligibili, arque intellectu separabit, aut distrahet. At ipsum vnum ante, & supra omnem est identitatem, quæ vt minimum spectatur in duobus. Nullo ergo modo, summus ac primus Deus pater intelligit, se ipsum. At vero, intelligit ne entia a se producta? Et hæc, an quædam tantum, an & omnia? Si non omnia, dicatur-intelligere, ratioque Auchrois addatur, né ipse scilicet vilescat, vilia, quædam intelligens . Videndum, ne dum ei summam dignitatem seruare velimus, de maiestate sua summa eum deijciamus. Quid enim, aut quo modo vilescat is, qui summé est nobilissimus, quique nec ab ea nobilitate, mutatur, nec quo vis alio mutatur modo. Quique cum rebus non miscetur? qui nihil recipiat, vel a se, vel abalio? Qui ex ipsius scholæ dogmatibus, sit impassibilis, sit immutabilis? Nonne hæc contradictio est, Deus est impassibilis, & vi-

litatem potest pati? Fatuus ergo hic quidam timor est, satuisque qui eo premuntur Auenroistis relinquendus. Nos saniora dogmata, sanius tractemus. Itaque si Deus reuera intelligit, non quædam tantum sed omnia necesse est vt intelligat, Nam si non omnia; necesse est, id ei accidere, vel quia impotens sit: vel quia entia cum superant, aut excellentia, aut numero. Ad eorumg; splen, dorem veluti ad solem noctua, ipse cacutiatnel quia, etiam si possit, nolit, & ca, dedignetur? Sed quomodo dedignabitur is, in quo nulla omnino passio? Qui summa sit bonitas? Et quomodo ad entia cacutiat, qui fons fit omnis lucis, & luminis? Et quo modo entia, quæ ab co facta sunt, factore suo excellentiora fuerint? Cum omne producens excellentius superiusque sit suo produ-Cto? Et omnis causa efficiens superior, & potentior suis sit essectis? Et quo modo imporés dicendus est is, qui omnipotens est probatus? quique infinitipotens est demonstratus? Concludendum igitur, si Deus entia a se producta intelligit, eum omnia intelligere.

At prius, & quæsitum, & denuo quærendum, vtrum intelligat? Et ex diuisione, vel se ipsum, vel alia? Ostensum autem iam est, eum, seipsum nequaquam intelligere. Ergo indagandum, an alia, vel intelligere queat, vel intelligat.

Si queat quidem, non tamen intelligat, potentia hæc iam frustra est. Quod neque Peripa tus admittet; & admittet alius nemo. Si vero alia omnia intelligit, entia ea intelligit, quæ a le producta, ab iplo funt dinerfa. Si hæc intelligit, etiam cognoscit. Quod vero cognoscit; vellensus est, vel intellectus, vel inter hos mo dia facultas quædam. Sensus quidé recla fertur extra; neque in le reuettitur; neque agnoscit se cognoscere. Intellectus vero intelligendo,in se veluti circulo conuertitur,&agnoscit se cognoscere,&intelligit,se intelligere.Nam si non intelligeret se intelligere, non omnia intelligeret, & hac ipsa intellectione mancus esset. Igitur non prorsus esset intellectus. Intelligit ergo, se intelligere. Entia videlicet, vel extra, vel circa, vel intrase posita. Dum ergo extra, & circa se, sunt ea qu'æ intelligit, quomodo dicetur, in se conugrti? cum illa per lineam velutirectam a se distent? Si vero illa intelligendo, ad se conuertatur, secum ea ferat intrase, est necesse. In seque iam inexistentia ea intelligat. Conversione hac, quæ actio est, & energia, vnum cessat esse vnum. Et tria, immo plura multo euadit. Nam si entia extra se posita, intelligenda sibi sint, ne cesse est ve prius ad ea porrigatur. Porre

#### FRANC. TATRIC. TANARCHIAS. LIB. XVI.

ctione hac, duo fit: & simplex amplius non persistit. Tria uero sit, cum entia tangit. Quatuor, cum in se vertitur. Quinque, & amplius tanto, quot ipla intellectu entia sunt. Igitur de vno simplicissimo, Deus intelligendo, & vnitatem suam ammittit, & fit multiplex. At hoc impossibile,& contra demonstrata . Non ergo Deus alia intelligit. At neque se ipsum intelligere, est ostensum. Ergo prorsus non intelligit.Præter hæc, intellectio, cognitio quæ dam est; cognitio autem omnis desiderium quoddam est, cognoscendæ rei, per indagationem,& quæsitæ,& adinuentæ, & occurrentis. Qui vero quærit, indigus est eius rei, quam quærit. At Deus, bonum ipsum perfectissimű, fufficientissimumque, & sibi, & alijs, quo nam egeat? Si non eget, quid nam quæret? Aut quærendo quidnam acquiret, quod iam uel non sit, uel non habeat? Sibi ne, an aliis quæret, & acquiret? Nec sibi, nec aliis. Non sibi, quia nihil aliunde accipit, cum iple omnia fir, & fit in omnibus. Non alijs, fufficit enim ipfe solus, alijs omnibus. qui omnia, & a principio produxit, & producta conservat : eaque perficit, & ad se convertit, & reducit, Nullo ergo modo Deus pater intelligit, nec cognoscit. quia nec se ipsum, vti est demonstratum, nec alia cognoscit, aut intelligit. Neque sensus haber, nec media est facultas, neque est intellectus, nec intellectum in se habet, neque intellectionem; neque ex intellectuum est or-

Quid ergo, se ipsum prorsus ignorat? Igno rat quoque alia omnia? O altitudo diuitiarus sapientiæ, & scientiæ Dei, quam incomprehen sibilia sunt iudicia eius., & inuestigabiles viæ eius. Quis hæc scrutari audeat? Perscrutari

quidem, & perueltigare nequimus, scrutare tame,& uestigare aliquid, sua ope audeamus, quando, & lumen eius, & rationes in idem cu fide sacrosancia nos deducunt. Non ignorat se, non ignorat alia, etiam si,nec se intelligat, nec alia, nec sensu, nec ratiocinio comprehen dat. Quo modo ergo non ignorat, si his modis non cognoscit? Se ipsum, se ipso nouit. Se iplo itidem nouit omnia, supereminentilfimo,& fibi proprio modo:Intuitu nullo, quáuis simplicissimo: Intellectione nulla, & nulla in se ipsum conversione. Sed sapientia summa sua, quæ ipsemet est, & sui ipsius plenitudine, sapit, ac scit omnia. Sapientia uero hæc sua, nihil quærit,ut id sapiat : nihil uenatur, neque in se, neque in alium revoluitur, quod facir intellectus. Sed in se habet, imo ipse est, cadem ea quæ sapit, neque vnquam ijs caret,aut iple a lapientia cellat. Atque ideo verillime a vetere Diotima dicum est, Deus non philoso phatur; nec cupit elle sapiens. Est enim, in se talis. Neque ratiocinatur, per rerum terminos, qui iple sunt. Neq; intelligit quærendo eos aliunde, uel in se reducendo, quos iam in le habet.Hæc enim imperfectionem indicant. Dei ergo sapientia, opus non habet, extra se progredi, vt se cognoscat: Aut in se redire, vt cognoscatalia; Aut ad ea prodire, & ea in se per circuitum, aut rectam referre; quæ iam in le,& habuit,& habet,& ea est, & a quibus no discedit; nec illa discedere a se patitur. Se ipso ergo, semet ipsum, & alia omnia in semet ipso, Pater Deus scit, & sapit. Et hæc est eius inestabilis sapientia, & summa veritas, quam a le in omnes fundit intellectus, & ueritatem in eis ingenerat, & eos ipsa perficit.

#### FINIS DECIMISEXTI LIBRI.



FRANCI-



## FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS.

LIBER DECIMVSSEPTIMVS.



DE CREATIS MENTIBUS.



Vncad ea redeamus, quæ fine libri de intellectu in hunc locum reiecimus, de innumeris ijs métibus, que essentia sua sunt mentes. Nam de participatis mentibus, ab animis, suus etia

erit agendi locus. Sane si quis diligenter colligat, in D. Pauli epistolis, inueniet nominasos, Angelos, Archangelos, Principatus, Dominationes, Virtutes, Potestates, Thronos. Hos vero omnes D. Dionylius Noas mentes, & intellectus nominat læpistime, & his adijeit, Cherubinos, & Seraphinos. Que duo nomina, Hebraica sunt, & ex veteri scriptura sumpta. Simul cum alijs, quæ Hebraicis nominibus, eosdem tres hierarchiarum ordines exprimunt, quos Diooyhus, explicauit, Sunt autem Hebraica, in primo ordine, seu in prima triade, Cherubin, Seraphin, Chasmarim. Intriade secunda, Hagor, Arabim, Tarficim. In triade vero tortia, Ophanim, Thephfraim, Ifim Dionyfius vero Grace (cribens, nomina non habuisse, viderur, quibus, Cherubim, & Seraphim exprimeret . Quos neq; Paulus nominauir. Reliquos a Paulo est mutuatus, & Thronos, prime triadis tertios uocauit. Secundam vero dixit esse zupiornras Swapens, & igovolas . Quas , Latini & Pauli, & Dionysij interpretes, Dominationes, Virtubes, & Potestates appellauerunt. Tertij vero ordinia Archas Principatus, Archangelos, & Angelos vierque nuncupauit. Quos vero D.Paulus sparsim, & sine ordine nominauit, christianorum, vti videtur, primus D. Hierotheus D. Pauli discipulus a preceptore hausir, & in tres ordines . seu triades diftinxit, & discipulo suo, Dionysio tradidir. Quas, & ip-

se sub Hierarchiz cœlestis titulo, Timotheo late declarauit. Cuius equidem doctrina (a) crofancte,opere precium fuerir fummam retulisse, ve cuiusque triadis propria munia cognoscantur, staque ex Hebrzorum eloquijs D.Hierotheus, & ex eo Dionysius docuerut primum ordinem, Seraphinorum, qui calefa-Aores, & incensores Hebraica lingua sonant, & Cherubinorum, qui sapientiæ fussionem ; & Thronorum, qui itidem flammeorum, interpretationé habent; immediate circa Deum versari, & ordines inseriores perenni, ac diuina quadam comotione inflammare Dei amore, & reliqua omnia entia, calore illo efficacissimo, primo purgare, deinde illuminare. Postremo tractione quadam, & similitudine ad Deum attrahere. Hzc enim esse, illius ordinis tria precipua munia, vt calore quodam dinino, purgent a sordibus, entia inferiora. Deinde cognitionem cuiusq; propriam illuminent. Et harum vtraque illa perficiant. Omnia namq; entia summum bonum, a quo pro-Huxerunt, appetunt sua natura. Et pro viribus, ad ipsum connersa, eò nituntur, ve qua maxime pollint ipli, & iungantur, & eo fruantur, Quam rem Aristoteles quoq; , aperte docuit, omnia summum appetere bonum inquiens. Hunc entium omnium appetitum,& ad fummum bonum nixum,ordo primus maxime adiuuat. Id enim, non solum Dionysij, & Hebreorum authoritas persuader, sed ratio etiam efficax oftendir. Sunt enim hi, fummo bono, & essentia, & potentia,& actione proximi, & eius proximé participes.Itaque boni, & ipti effecti, nulli entium funt inuidi, & omnibus in bono, bonitate sua cooperari est necesse. Omnis.n.bonitas, sui qua maxime possit diffusiua est. Id autem efficiunt, operatione vt di-

#### FRANCISCI TATRICII,

vt diximus triplici. Et cuiusque notitiam (omnia enim funt mentis participia) illuminando, & appetitiones purgando. Et illuminatas, & purgatas perficiendo. & ad Deum attrahendo. Per has autem ealdem actiones, iplæ quoque primæ Triadis mentes, proxime & jugiter a Deo illustratæ, & diuino igne inflammatæ, ad ea opera, & iuuantur, & luaui quadam ui impelluntur, & fiunt diuinæ prouidentiæ primariæ ministræ. Quod ipsim munus,& secundus ordo, sed pro natura sua, veab opifice est remotior, remissius quam primus, obit. A Deo, & iple per medium primum, ad perfectionem propriam redactus,. Quæ perfectio in eo consistit, vt Dominationes, dominatum quendam in inferiora liberum exerceant, & nulla vi coadæ, ea gratijs fuis donent, & illuminent, & purgent, & perficiant, & ad summum bonum ducant.ldemque stabilitate quadam sibi propria, & fortitudine faciant Virtutes, Potestates autem ordinem in his agendis; ab omni procul confusione observent. Tertius autem ordo, videtur proxime, hominum generi prouidere, & Principatum, principum curam gerere. Archangelos vero, populorum, principibus Subditorum. Angelos denique, hominum fingulorum. Per quos, humanum genus totum, & quo ad intellectionem illuminatur, & quo ad voluntatem purgatur. (quibus id datum tamen est) Et quo ad vtraque perficitur: Neque enim decuit, supereminentem omnibus bonitatem, entia omnia procreare, & ea deinde casui relinquere. Aut a se ipsis aliena, disiuncta,& discrepăta remanere. Sed fintegra, & ipsa bonitas permanere debuerat, necesse fuit, & vniuersa simul conjungere, & a se iugiter pendere, & ad se conuerti, & ad primum fontem regredi, apta vt elsent, efficeret. Sed id fieri nequaquam potuit, nisi suprema, mediaque,& infima entia vinculis quibuldam colligarentur. Quod harum mentium amore, & ministerio aptissime estici potuit .

Sed Mentium harum dogma, quas Dionyfius noas voãs various, ij various, supra mondanas, & supercoelestes appellat mentes, Chaldæi multis seculis ante videntur, & cognouisse, & docuisse. Et in tres generales ordines distribuisse, Michaele Psello referente. Nam post eam triadem quæ paternum con stituebat profundum, constabatque Patre, Potentia, & Mente, addit.

Karovet de Tautas rad sontas.

Vocant autem has, etiam intelligibiles.

Alias quoque duas, ex ea rei natura diui sione necessaria, constituerant, medium, & se-cundum quendam diacosmum, & ordinem,

qui esset intelligibilium & intellectualium simul, canit enim. (Zoroaster.)

Et tertium W νοερών, intellectualium tantum. qui vel intellectus esset vel haberet intellectum. Et Psellus post verba allata; subdit. Me 3' ἀς ἄλλον διάκοσμον, Μ νου Μ αμα κ) νοερών τειχι κ) τοῦτον διορομένον εἰς ἴυγγας, κωὶ σωοχίας. κωὶ τελετάργας.

,, Post quas, alium ordinem, intelligibil ium ,, fimul & intellectualium, Trine, & hunc ,, diuisum, in Iyngas, & Synocheas, & Te-

, letarchas. Et subnectit.

Μετά ή τμέσον διάκοσμον, όνοερος δει , μίαν έχων τειάδα πατεικίω. τίω τ άπαξ ἐπέκεινα, τω τῆς ἐκάτης, κω τ δίς ἐπέκεινα, ους πηγαίους πατέρας κλοσμεγωγούς καλούσι.

Post vero medium ordinem, intellectualis vnam habens triadem paternam. eius qui semel est trans. Et Hecates, & eius; qui bis est trans. Quos sontanos patres; & mundi ductores vocant.

Sanè vt hoc obiter admoneamus, Intelligibilium primus ordo is dicitur, qui tantum intelligitur, & hic est supremus. Secundus, qui & medius est, intelligibilium simul & intellectualium. Hocest eorum, qui & intelliguntur, & intelligunt. Vti Zoroastri allatum: oraculum cecinit. Tertius uero intellectualium est, qui tantum intelligit,quia vel intellectus essentia est, vel intellectus participatione. Ex qua diuisione, facile comprehendimus supremum ordinem, supra intellectum esse, ve qui a mentibus medijs intelligitur . Medium vero, qui superioris est particeps. Mentibus tamen constans, que & superiora vti dictum est, & le iplas intelligunt. Tertium vero esse Mentium, quarum munus est intelligere, & se ipsas, & superiora, & inferiora quoque, vt nos putamus. Nam Psellus horum, relator tantum est, non etiam declarator. Ad quos tres ordines, possunt fortasse hierarchiarum ordines accommodari. Nam Dionyfius, non raro his etiam nominibus vti tur . Teletarchis nimirum . quibus Chaldzi vsi fuerant.Sed & Amili&orum nomine idem Dionysius vtitur, quo et Chaldei. Inquit enim Piellus.

Ε τέραν δε των την άμωλικτων τειών οντων, καδ ενα τ ύπεζωκότα. πηγαί ζαυται επία. μετά δε τας πηγας ταύτας, οι τώραρχιοι. Επα οι Αζωνος επωτα οι ζωναίοι. Μεθους άγγελοι, Ετα δαίμονες. πρωες μεθ' αὐτοῦς, μεθ' οῦς ψυχαί, κὸ λοιπον ὁκόσμος ὁ σωματ κὸς.

Aliam vero Triadem Amilictorum, qui sut tres, & vnu hypezocota. Fontes hi septem. Post quos sontes sunt Hyperarchij. Inde Azoni, deinde Zonei . Post quos Angeli, deinde Demones: Heroes post illos. Post quos Anime. Postremo mundus iple corporeus.

"

>>

22

Sed alius quidam author, quem in Cypro inuenimus, & forte fuerit, Georgius Pletho: qui & iple, vri Plellus, aliquot Zoroaltri oracula expoluit, paulo aliter, rem hanc triadarum refert. Nam post triadem Paterni prosundi, in qua ait esse, Patrem Potentiam, Incellectum, hæc lubnectir.

Bita esir i routh iung, we wata toutho of ownχαις, ό έμεπυριος, ό αιθέριος, και ο ύλαιος. Μετα N TOUS swozes, of Thyeigs ratipes, of Kaneume-१९६ , में मन्त्रमान्य अपने . जी ने क्यू जिंग्लाई वेजवर्द हे जर्म सम्बद्ध λεγομόνος . Μεθ' όν ή Ε΄ κάτη, ώτα ο δυς οπέκενα. Mad or telle A merchiton; and tenditation o untζοκώς.Σεβόνται 🥱 છે πηγαΐαν જ્યાદ્ર કેન્દ્ર માં ૧૯૭૬ - પ્રદે ALBOHAS, Y FOUTOR.

Deinde est intelligibilis lynx. & post hanc Synochus Empyreus, Æthereus, & Hylzus, Post Synocheas uero sunt Teletarche. Poit hos Fontani Patres, qui uocantur etiam mundi ductores. Quorum primus is elt, qui dicitur, Semel trans. Post quem Heeate. Postea is qui bis est trans. Post hunc, tres Amilici, & vl timus, is qui Hypezocos est uocatus. Venerantur quoque Fontanam Triadem, Fidei, & Veritatis & Amoris.

: Habent etiamalios quoldam fontes,& fon tanos, utidem author narrat. Solis scilicet, sensus, indicij, fulminis fontanas summitates, & materiales,& iplius animę,& fontanam ani mam.&addit.

Meta di tas anyak Keyovow ii) apxak . ai μο mnyal epzinoτερια αν αρχών. Των Α Chayovas apxas i a axporns E Kath xuxera. ή, δεμεσόβες ψυχή αρχική. ή 3 περάτωσις άρετή apyern.

Post uero sontes, ainst esse principatus. " Fontes enim principaliores, sunt principatibus. Principatuum uero viuigenorum, sum-» mitas Hecate uocatut, Medicias vero Anima » principalis, Extremitas uirtus principalis.

Vtroque hoc nomine, fontium, & principatuum vsus est D. Dionysius non semel, imò in tertia Triade idem nomen ἀρχῶν principatuum habet. Post quos Archangelos ponit. quorum non ignarifuere Chaldei. Idem.n. ait. Фασὶ " หู αρχικον ที่งเอง , ฉัก The ทั้งเลนที่ สทาที่ , κ άρχαγγελικον.

Dicunt etiam Principalem solem, a solari " fonte; & Archangelicum.

Sed & Orpheus Angelos nominauit. Σω γιρ' εν θρόνφ πυροεντι παρες ασι πολύμοχθοι

Tuo enim Throno igneo adstant multila-" bori Angeli

Sed Dionylius aitalicubi.

Τύς μιας κ) άπλύς, καὶ ἀεὶ ψοκύτως έχούσης, και TOPHALOULING ANYOURS EXTEROS.

- Vnius & simplicis, & semper eodem mo-
- do le habétis & luperextéli fontani radij. Fontium uero. & principatuum, etiam Zoroaster meminit in oraculis.

Hereis reyais to x apxels.

Omnibus, & fontibus, & principatibus. Esse autem hosintelle Cus, hocalio exprimit, Καὶ τὸ νοῶν, ἀεῖτε μένειν, ἀόκτφ εροφάλιγγι Tinyas le mi appels.

Et intelligere, semperque manere impi-

gro verticillo

Fontesque & Principatus.

Alio vero, & Synoches, & Heeatem nominat. O'TI toyatis, oti trofores ott mupos Compopou. O'TI L' T Canyovar TAMPOI THE E'MATHE KOATON . Kai om ofer tore Sweeters dinle (ndepor repos Mira du accirono.

Quia operatrix, quia largitrix est ignis via

Quia & viuigenum impletHecates sinum Et influit Synochis robur uiuidonű ignis.

Magnipotentis.

Et lane videtur Hecate esse vnitas, & idea uirium, & uiuentium omnium. Sicuti Synoches, lunt intellectus, qui ab Hecate accepto influxu eius ignis,qui uitam donant, eamque empyreo, & zchereo, & hylzo mundo infundunt, colque & continent, & conservant, & regunt, motumque vitalem eis largiuntur.

Quid autem sit Ivnx illa intellectualis alio oracillo declaratur, hoc carmine.

Neevidum luyyes mangober, rocevor il actul. Intellocte lynges a patre, intelligat &iple.

Non quidem a patre primo intellecta, qui intelle Gus non est, sed a patre suæ Triadis. Na: fontanos etiam patres vii uidimus polinere: quoldam. Et uidentur lynges elle idea lecun: darizinter intellectus. Nam de eis loquens: idem oraculum, ideas nominat.

Thereing it as as as appopulated, we plan Thyn.

" Omnifariă ideis gratiolus, quaru vnus fons. Pletho, etiam Zonços, & Azonos declarat. Είσι ή παρ αυτοίς κ Αζωνοι Εκαλαι, ώς η πριεοδόλις ν χαλδαϊκή, κ) ν Κωμας. κ) ή Ε'κκλυς εκή. Α'ζωνεκοί ή παρ αυλοίς θεοι, ό Σάραπις, κό ό Διόνυσος, και ή τ O σιριδος σειρα, κή τ Α πολλωνος. Αοζωνοί ή κα λουν/αι οἱ ἐυλυ/ως ἐν ἐξουσία ζώντες,ἐνεξουσιαζόν-ીદર મેં ζωναις, મું જાંજારિ ρυμένοι મેં દેમφανών ગેદών.

" Sunt uero apud iplos & Azonæ Hecates, vt

est Triecdoris Chaldaica. & Comàs, & Ec-" clystica. Azonici uero apud eos Dij, Satapis,

" & Dionylius, & Osiridis cathena, & Apolli-

" nis. Azoni aŭtvocantur (quasi no pręcincti) " qui libere in potestate viuunt. Potest atem

habetes in Zonas, & præsut manifestis Diis. Manifesti

#### FRANC. TATRIC. TANARCHIAS. LIB. XVII.

Manisesti autem Dij, sunt cœli, & Planetæ,
-Etesunt hi, quasi illæ Aristotelicæ cælorum
motrices substantiæ. Sed quod ait.

In potestate eos ūiuete, & petestatem habete, iv εξούσια κ) ενεξουσιώζοντες, idem nomen est, cum eo, quod Dionysius in sécunda Hierarchia tribuit ordini tertio πε άγων εξουσιών Sancarum Potestatum. Subnectit Pletho. Ζώναιοι δι οί τας εν σύραν οι ζωνώς επολύτως ωτικοίθοντες, κ) τα τη η διηκούντες. Θείον γαρ γένος δι παραυτοίς Ζωναίον, το κατανειμάμερον τας παιώπ πκόσμου μέριδας, κ) ζωσάμερον τας κει τ εκαιν τέπον διακληρώσεις.

Zonæi uero sunt, qui cœlestes Zonas absolute circumuoluunt, & hæc nostratia gubernant. Divinum enim genus est apud eos, Zonæum, quod mundi sensibilis sibi contributas regiones habitat. & quod sorte sibi attributas mundi materialis partes regit.

Quod muneris videtur Dionylius lecundæ actertiæ Hierarchiæ affignare.

Sed & Damascius horum aliquot nominat.

Einep esiv n fi Th on my nov, h oepav my aar mover a of inou a of Eauths. H' of the peperar, to a poelou eis apxas, ta a xayyéhous, h a caivous h cavas as voluss of the apoelou the pepinar uproulevar my ar.

Si quidem est hæc quidem, vniuersalium fontium, & cathenam sontanam solum, demit tit a se ipsa. Illa vero particularium. & progreditur in Principatus, & Archangelos, & Azonos, & Zonas, vt lex est, progressionis particularium qui celebrantur sontium.

Ex his sane locis omnibus non difficile est colligere conformitatem quandam hec habere, cum Dionysij Hierarchiis; Quod tum nominibus Synocheon, Teletarcharum, Potestatum, Principatuum, Archangelorum, Angelorum, Fótium, & similium aliorum; tum etia munerum, per quæ & cælos, & mundum húc materialem, & etiam Empyreum, & uoluunt,

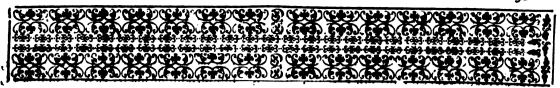
ί

& regunt.Quæ dogmata, si Dionysius, ab Hierotheo, Hierotheus, a doctore suo Paulo, Paulus a Chamaliele, & Illelo, & Hebræoiūaliis Rabinis, hausta habuerunt, Hebræi dici posfunt, hæc eadem a uicinis Chaldæis, & Ægypriis hausisse. A Chaldais inquam, quia Zoroa ster contemporaneus suit Abramo. Hic uero Mosem,a quo Hebræorum dogmata sluxerūt CCCC, circiter præcessit annis, ab Aegyptiis autem, ob Sarapidis, & Ofiridis nomina, quæ vidimus a Plethone recensita. Osiris autem Chami dicitut filius fuisse. Qui multis seculis ante Mosem in Aegypto & natu, & Aegyptiis dogmatis imbutum, fuerat. Atque ita videtur, hæc Hierarchiarum sapientia, inde usque a Noe, perennis quædam fuille philosophia. Quam non dedignabitur Peripatus, qui cœlorum motrices, apxas, x ovoias, Principatus & substantias,&tor quidem numero,quot orbes sunt colestes, non equidem ab alijs Græcis traditas admisit, sed ipse inuexit. Quod fl cœli,corpora sua sententia, natura æterna,mo toribus intellectibus eguerunt, qui eos mouerent, & per motum conservarent. Quid mirum si Chaldæi, elementis etiam, corporibus per partes corruptibilibus, Synocheas & contentores, & perfectores attribuerunt. Elemétorum enim natura, cœlis longe imperfectior, multo magis qu'am cœli, incorporeis egent conservatoribus. In mundo autem, sua etiam sententia, nihil esse debet impersectum, elementa ergo suos etiam habent & contentores. & conservatores. Quos quia eis Aristoteles non attribuit, magis egentibus, hac parte, sua philosophia, manca esse, recta ratione dici de-Quibus si nomina Chaldei dederunt, ipse cœlestibus non dedit, nihil damni ob id in illorum imfertur philosophiam, imo sua, hac etiam part**e , quia nomina pronunciare**.. nescietit, balba est reputanda.

#### FINIS DECIMISEPTIMI LIBRI.

IMMO

Digitized by Google



## FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS

LIBER DECIMVSOCTAVVS.



#### DE MENTIBUS DEI MINISTRIS.



Ed hæs, ex Chaldæorum,& Hebræorii,& diuinis Christianorii eloquijs accepta, & historice narrata, nisi argumentis probata fuerint, nec Peripatetici, nec Stoici, nec Epicurei, quorum

ingés est, inter literatos, & numerus & cumulus, non suscipient. Opus ergo est, quoniam, agnarum vulgus, pietati ac sidei non est contrarium: Sed omnis ei a sciolis istis venit oppositio, & oppugnatio, rationes adinuenire, quarum vi, ac robore, & persuasio illorum, & agnara sapientia conuncatur, & iaceat conuica. Afferamus ergo mathematicas contra eos anecessirates, & dicamus.

Entium a Deo productorum (cuius contraria dogmata, suntantea late profligata) alia esse per se subsistentia, & vt Græci significanzius dicerent, αθθυπό εατα. Quæ propria fua hyparxi, & essentia, proprijsque viribus in nixa, nullo, egent alterius vilus adminiculo, vt fint, quam Dep productore, & creatore. Qui ea, vi produxir, ita conferuat lemper,& consinet, ne in nihilu abeant. Et ad le convertit, & pro illorum viribus, & dignimite ad le reuosat. Hæc autem sunt omnia incorpora, quæ in mundo sunt Archetypo, Idez & vnitates, essentia, vita, & intellectus,& etiam anima, quod fuo loco demonstrabitur. Alia vero funt his opposita; in alio, vel per aliud subsistentia, & aliena virtute stantia, & in alio subst-Bentia, & existentia, que illi éreposara appollatent. Qualia sunt corpora omnia, & corporea vniuersa. Nam que corporea sunt, quantitates, qualitates, barumque operatio-:nes, & passiones, corpore egent tamquam ifulcimento, fine quo, nec exilterent, nec lubsisterent. Corpora vero ipsa, & loco egent, in quo sint, & materia in quam, formæ inducantur, & in qua subsistant. His ita distinctis in hunc modum inferimus.

Si autorosara per le stantia. Et ireposara alistantia (liceat ita nominare) sunt inter se opposita ita ve iungi nequeant sui natura; necesse est media aliqua esse, quæ inter extrema
interponantur. Quæ vel vnum sunt, vel duo
vel etiam tria. Tria inquam, ve scilicet prior
natura sit, primis illis assinis. Et hæc sint, mentium illi ordines nouem. Tertium sit, conpori mundano junctum. & per ipsum susum.
Quam dicimus, Naturam. Et inter primum
& tertium, sit medium secundu. Quod & cum
mentibus, & cum natura jungatur, & hæc sit
Animæ latitudo tota.

Hæc divisione rerum facta, sic progrediamur.

Horum singula genera. Et essentiam habent, & potentiam, & actionem propriam. Quæ tria, per omnia descendunt genera, & per horum generum species cunctas, & per omnia speciebus contenta individua. Corpora ergo quæ in se no sunt, sed in alio, in Natura nimirum; in alio quoque potentiam suam habebunt, & actionem. Ita vt quidquid, vel polle, vel operari videantur, per naturam in illa fusam, & poterunt, & agent. Si in alio hæc habent, neque in se, neque in aliud, posfunt agere nec agunt . Quod etiá ante est probatum. Si in le non agunt, neque agere polsunt, neque etjam se se seruare possunt, nec se se conseruant. Si se non conseruant, neque se ipsa, viribus suis continent. Ergo ab alio, & continentur, & conservantur. Eoque sane, non corpore. Corpus enim, cum se nequest seruare, neque corpus aliud serua-

#### FRANCISCI TATRICII,

re potest. Ergo seruatur, ab incorporeo. Et eo quidem toti sibi coextenso. Nam si aliqua in parte, sibi no coextédatur, ea parte non coti nebitur, neque seruabitur. Vt igitur totu seruetur, servatore egebit, toti sibi extenso. Si toti sibi sit coextensum, & intus, & extra erit coextensum. Hoc autem nos dicimus, naturam, toti corporis, quantitati, totique corporis illius materiæ coextensam . Natura autem omnes proprias secum fert qualitates. Easque per totum fundit corpus. De quibus suo postea loco. Sed nunc breuiter eas dicimus esse calorem, & humore. Hunc quidem partes corporis conglutinantem, illum vero gluten in eo facientem, & conservantem. Gluten autem in corporibus, vnius, & Vnionis est minister. Duorum horu concors actio, Sympathiam in toto corpore operatur. Discors vero actio, Dyspathiam, Asympathiam, & Antipathiam. Hæc vero glutinis dissolutionem, & molis totius solutionem, nisi ab alio, in officio cuiusque contineantur, & foueantur. Fotio autem hec fieri minime poterit, nisi a souente, souentes vires hauriat continue. Inexhaustas ergo vires, necesse est habeat, id quod continue fouet. Hoc autem corpus esse nequir. Incorporum ergo erit necessàrio . Ille ni fallor.

,, Spiritus intus alens, totamque infusa per artus.

,, Mens agitans molem, & magno se corpore miscens.

Hanc, Naturam libet, & licet appellare.

De qua Zoroaster cecinit.

Νότοις η αμφιθέας, φύσις απλετος πάρηται. Αρχει δ' αυ φύσις ακαμάτη, κόσμωντε κ) έργων, Dorsum supra Deæ Natura indefela attolitur.

,, Imperatq; natura indefesa, mundisq;, operibusque.

- At Natura, Animæ est progenies, eius radius in corpora insusus. Insidet ergo natura, mudorum, scilicet Hylei, Atherei, & Empyrei: operumque, quæ in eis ab ea siunt, dorso Idque circa Deam, animam scilicet mundana mait. De qua idem Zoroaster canit.

Apolu, εμψυχοῦτα, φάος, πῦρ αἰθέρα, κόσμους.

Affatim animans, lumen, ignem, æthera, mundos.

Mundos scilicet hos tres sublunates, æthera cælestű,, igné, Empyreű, & lumé illud, quod & ostédimus, & ostendemus amplius, in infinito spacio, infinitum. Quæ quidem asa inquit. Ψυχιὶ γαρ', πικοσμήσασα τη μέγαν

Ουράνον. ή κοσμούσα μετά τ πατρός.

,, Anima namque est, quæ ornauit magnum, ,, Cœlum, & ornat, simul cum patre.

Cu patre schicet productore suo intellectu.

Ψυχή πυρ δωάμει πατζός οὖσαφαεινόν. Αθανάτος τε μένει, ὰ ζωῆς δεσοότ ς δεί. Καὶ ἴχει κόσμου πολλά πληρώματα κόλπων.

,, Anima ignis, potentia patris est relucens,

,, Immortalique manet, & vitæ domina eft,

Et habitat mundi, multas plenitudines, finuum.

Quæ quidem cum intellectualis sit.

No is natexa ta sonta a Inoiv d'Eraye né-

νούς τος μίμημα πέλει το δε τεχθέν έχει τὶ σώματος . Μιγνομένων δ'όχετη πυρος αφθίτου έργα τε-

" Mente quidem continet intelligibilia,

,, sensumque inducit mundis,

" Mentis enim est imitamen, partum vero

, habet quid corporis . 😁 🥂

" Mistisque canalibus, ignis incorrupti

,, opera efficit.

λουσα.

Anima, inquit, mente sua participata continet intelligibilia. Sed mundis sensum indit, & sensibiles eos efficit. Quoniam intellectum patrem imitatur producendo, corpora nimiru per radiu, intellige, suum qui est natura in corpora infusum, Variis quidem viis, quas canales appellat, instrumento caloris æterni omnia & operans, & perficiens. Supra anima sunt intellectus, quos ante commemorauimus qui mundorum curam habent. Nam & a principio mundos effeceruut. De vno ait:

3, Intellectus.n. qui est mundi artifex ignei.
Sed factos etiam mouent, nam alio inquit.
Κων του, δε τ εμπύριον κόσμον άγει.

" Et intellectus, qui Empyreum mundum ducit.

Sed & mouendo, etiam sustentant .

Ω πως, κόσμος έχει νοερους ανοχή ας ακαμπείς . . .

" O, vt mundus habet, intellectuales susten-" tatores, inflexiles.

Et sustinendo custodiunt.

A Ma B opoupoi Al epyar eiol tou mareis

Sed & custodes operum sunt patris. Cathena ergo hac pulcberrima, & plus quam aurea, Patris, Mentis, Mentium, Animes Naturæ, corpora quæ per se, nec constitui, nec sultineri, nec contineri, nec conseruari, nec custodiri possunt vei ireposara, & alistantia, ab alio,& ab initio effecta funt,& fustinentur, & confernantur, necesse est ab intellectibus, & animabus & naturis,& efficiantur, & cultodiantur, & conserventur. eo modoquo antecedente libro est expositum, & quo ipsemet Aristoreles colos a mentibus moueri, & in motu conscruari, & hæc inferiora omnra regi tradidit. & ab ijs quæ supra coelos supresse, & viuere omnibus uenire doguit. Sed et nullam de his

de his ratione reddidie sic nullam a Chaldais, Peripatus exquirere debuit, quando fine ratione, & caulæ redditione, non minus iple quàm illi laborarit. Et tamen philosophus 🗗 se voluit . Patiantue ergo , & illos ratione park esse philosophos. Nos virisque suppetias mo do iuimus. oftendendo, Mentem opificem, influxibas superioribus Verbi, & Boni grap uidam factam, sterilem esse non pornisse. & parete habuisse necesse, & parta contine. ze, & cukodire, & seruare, tum prima quæ a le prodierunt, tum que a le longius profluxerunt . Profluxerunt autem a se, entia prima. A primis secunda. A secundis tertia, A terrijs quarta. A quartis quinta. A quintis sexta. A sextis septima. A septimis octava. Ab octa uis nona. A nonis decima-ijs qui supra sunc ex politi modis. Quibus veristimum evadit illad Orphei carmen.

Marou nearepas va draynes.
5, Consilia valida necessitate.

Omnia, & sacta esse, & contineri, & conseruati. & alio item carmine.

Δεινή ζορ ανάγκη πάντα κρατος.

Jura namque necessitas, omnia tener. Idautem factum est, quoniam.

Πάντα έξετέλεσε πατήρ, χαὶ νῷ παρέδυκε δάτερο.

55 Cuncta persecit pater, & menti tradidit.

Quæ, proximus est rerum opifex. Deprompsit namque omnia pater de se, & per primam mentem fibi confubltantialem, ea tranfmittés secundæ menti, quæ & ipla,vt docnit Hermes erat Verbo, & Patri consubstantialis, tradidit. Cur autem,& omnia,quæ in fe habuerar fum« me persecta per primam mentem tradidit secundæ? An vr & ipla omnia haberet, & per omnia perseda esset? Ita prosedò. Nequeenim ipla, vtrique confubstantialis carere vllo potuit ente, ne carens, imperfecta relinque retur.Perfectima ergo cum,& ipía esfet, ociose ne,& infæcunda esse, aut potuit, aut debuit? Tradiderat ne ei pater omnia, vt ea tantum haberer, & ve eis in le tantum frueretur, Deitatis modo fibi sufficientissimo? Et postea lederet iners, & sterilesceret? An vero ut Deitatis modo, & ipla ellet fæcundissima. Ratio sane dictat, ve fœcundissima, & ipsa esset. Nam. si o un parte, & Filio, cum eis erit etiam o pod wager, xul i ood wi euss compotens, & aquipotens; eiuldemque cum ijs potentiž,& virium. Illi vero vt often: fum est, sunt omnipotentes. Hæg ergo erit etiam omnipotens. Quod & ex Nazianzeno etiam patuit. At si compotens illis, & omnipotens, fuerit etiam cum illis omepyos, wil isseppes, cooperator, & æquioperator.

&coefficiens, & efficiens, fictte & illi omnia Quod Platonis auditor clarissime est contesta tus. Tria enim hæs, vi fæpe dictum eft, eftentia, potentia, actio, tam arce rebus in omnis bus, & mi principijs omnium maxime fant vni ta, ut a se invicem divelli minime omnium queant. Nam vbicumque essentia rei est, ibi quoque est potentia, Que vt-lam docuimus esfentiz protenfio quædam est, & extenfio. Vbi vero potentia est, ibi necessario est, & actio. vel in essentia, vel ex essentia. Nam hæc pro tenlio, & extenlio tum potentiæ est, tum etiam essentiæ. Necessario igitur, Mens secunda, quia coessentialis sie Patri, & Filio, compotens quoque, & cooperans illis erit, & omnipotens, & omnia efficiens. At vbi es efficier? In se ne, an extra le? Non in se quidem, quomam ea, a Patre, & Filio in eam sunt transsula iam persecta. Ergo extra se. At non in eos, vnde ea suscepit, & nulla productio, fit uerfus supera. Ergo nel circa so, vel infra le . Circa le quidem intellectus, de quibus agebamus. Infrasfe uero, ea omnia qua intellectibus hisce sunt natura, inferiora. Qua les anima, natura, qualitates, forma, corpoza.Circa se quidem, an omnes intellectus, auc quosdam. Et infra se itidem, an omnia quæ diximus modo, animas, naturas, & cœtera, an uero tantum quædam? Si quædam dicatur, inferemus, uel quia impotens, & sic non omnipotens, contra demonifrata, vel quia noluit, & entibus, quæ promi poterant inuidit. At nulla in summum bonum cadit inuidia. Vel nessiit producere. & sic non amplius mens. Si enim nescit, neque etiam intelligit. Si non intelligit, non est intellectus. Igitur produxit omnia. Non in se, non supra: se, ve est ostensum. Ergo circa so, & infra. se. Nullus enim alius, aut fuit, aut potuit esse locus, quò entia, quæ in se habebat promeret. An veijs omnibus exinaniretur? Anvero, ut omnia sua sibi retineret, alia suis similia proferet? Ita prorsus, ratione quamsæpe commemoranimus. Omne producens sibi similia producere, ijs modis, qui suntiam explicati. Hoc ergo merito maximo, quod circa se, & infra se oinnia produxerit, vous dusuoupyds Mens opifex ab Hermete est appellata. Non quòd sola, sed quia rebus extra profundum condendis, proximior fuit conditrix. Hanc autem, vt ita dicam, omnificentiam, quia sit cum Patre, & Filio co lubitantialis, compotens, & coe ffector, necesse est cum illis communicare. sicuti & illi eadem ratione, quidquid habent, cum eo necetle est communicare. At erant præterquam omnipotentes, etiam infinitipotentes? Igiur & hæc Mens, ucuti omnipotens, ita etia est infini-

est infinitipotens. Et quoniem, qualia essentia est, talis quoque est potentia & qualis potentia, talis operatio. Et qualis operatio talia etiamab ea eduntur opera : Opificis hu ius, vt essentia, & potentia sunt infinita, ita infinita erit eins actio, & operatio. Ergo infini ta necessario eius quoque opera etunta Sed infinitate, auctoris infinitati, simili quidem infinita, sed inferiore. Inferiore inquam du plici ratione; tum quia extra iplum lunt pro ducta; tum quia omnis productio, non ad su pera, sedad infera, uel in circuitum progre ditur. Infinitate ergo, a primis tribus infini tatibus essentiali, ac potentiali, & vt ita dicam actionali principiorum diuería, ea constabunt producta, infinitate scilicet quarta quadam, in numero consistente. Numero ergo infini ța, tum primus, tum reliqui duo opifices entia produxere. similia quidem ipsis, sed inferior ra. Vnitates numero infinitas, ellentias, vitas, mentesque numero infinitas. Mentes quidem alias circa se, sed minus nobiles. ealque numero infinitas. Sed triplici, vt par est, distinctes ordine, triplici Productorum ordini respondentes. Alias nimirum Patri, alias Filio, alias Spiritui, proximo carum pro ductori. Nam si tres sunt productores, & omnis productor sibi simile producit, necessarium suit has Patri, illas Filio, istas vero Spiritui esse assimiles. Quam rem Zoroaster, & magorum cœtus acutissime peruiderunt. Plellus enim ita scribit.

Μίαν ἀρχων ἄν πάντων δοξάζουσι, κωὶ εν αὐτ΄, καὶ ἀγαθὸν επουμνοῦσι. ὧτα παπεικόν τινὰ βυπόν σεβονται, ἐκ πειῶν πειαδων συγκείωνον, ἐκάεν δε πειὰε ἔχει παπέρα, δωαμιν, ἢ νοῦν.

youm principium rerum omnium constituunt. Et id, unum & bonum, concele brant. Deinde paternum quoddam pro fundum uenerantur, ex tribus triadibus compositum. Quæque autem trias habet Patrem, Potentiam, & Mentem.

Quibus nominibus tribus, principia quoque prima nominarunt; & primum profundum. Quod tantum ronror intelligibile nuncuparunt. Hanc autem secundam triadem Proclus, & Damascius sepe adducunt, & duplici nomine appellant, ronthe, & rospar intel ligibilem, & intellectualem. In qua is qui pater dicitur, primo patri respondet. Quæ dicieur potentia, Filio. Hie enim Potentia patris est appellatus. Qui uero intellectus nominatur, Intellectui secundo, & principio, terrio corresponder. De qua triade, Damascius protulit. Kara rlw zandainlui viprevusview masa secundum Chaldaicam celebrom triadem. Videlicet est unaqueque trium triadum distributa. Non est autem facile assequi.

(Incomprehensibilia enim sunt Dei, iudicia & innestigabiles uix eius , & inestabiles ) quo modo e tribus his principiis, nouenarius men tium numerus sit ortus. Nos tamen id ita accipimus, ut Mens opifex, Patri quidem respondentem, summa excellentia primam triedem in primo ordine procrearit. In quo patrum ordo supremus, patri quantum posser, similis esser. Ordo secundus potentia rum, similis esset, quantum liceret, ipsi filio. Terrius uero qui est appellatus Mentium . sibi tertio principio, ac secundæ menti esset assimilis. Eodem modo, in secunda trisde quæ filio responderet; supremæ patres appellati, essent quantum fieri posset, Patri primo, ac patribus primæ triadis assimiles. Potentiæ itidem quantum possibile esset, filio, & potentijs primæ assimilarentur. Tertiz uero quæ Mentes dictæ funt, sibi Menti, & métibus, prime similes prout posset, essent.

In tertia similiter triade, sibi menti respon. dente, essent patres, patri primo, & patribus. duorum ordinum: & potentiæ filio, & potétijs,& Mentes sibi, & métibus suis essent alfimiles. Possunt alio quoque modo triades h z distribui vt prima scilicet tota, Patri, se; cunda tota Filio, tertia tota Spiritui conditori essent propriæ. Sed & utroque modo. possunt accomodari, sine vlla diuinitatis labe. Imo maxima cum eius gloria, & poten-. tiæ supremæ argumento. Quam potentiam adauger, quod est iam osteosum, in singula. barum triade, mentium infinitum esse numerum. Curenim ab infinitis essentiis, & infinitis potentijs, infinitæ etiam operationes. non prodierunt? Et ab infinitis actionibus, non etia infiniti effectus non sunt effectit Cur: item ab infinita bonitate, infinita bona extraeam non funt progressa ? Quid enim opus habuit, ea in se continere, & retinere? Cumbonitatis proprium munus sit, se se omnibusi communicare. Et si omnibus, finitis se ses communicat, cur non etiam infinitis omnibus? Cum nulla ei obstet vel impotentia sui, vel entium, aut par, aut maior potentia? Non igitur non potuit, vltra finita, se se in: infinita effundere. Neque vlla eam retinuit inuidia, per quam potius finita, quam infini-: ra producere uoluerit. Cur enim inuidit ijs quæ supra finita esse poterant, vt non essent? Infinitæ ergo non quidem effentiis, & potentijs, & actionibus, (ne suis conditoribus, autpares, aut eædem essent,) sed infinitate quadam, a summa illa conditorum degenere, nu! meri nimitum, & multitudinis . Cui rei, multa possent ex sacris literis afferri testimonia, quale illud. Multa nimis funt castra cius. Be numerus equestris exercious vicios mil

lies dena millia. Sed quid illud est, quod intu limus, choros hosce mentium ab opifice men te, extra le, & circa le fuisse creatos, cum Apostolus seribat de Verbo filio.

" Qui est imago Dei innisibilis, primogeni-

dita funt yniuerla, in cælis, & in terra, vili-

tus omnis creaturz. Quoniă în iplo con-

- bilizi& inuifibilia, fiue Throni, sue Domi nationes, sue Principatus, sue Potestates.
- Omnia per iplum, & in iplo creata funt, &
- iple estante omnes,& omnia in iplo con-. stant.

Quæstio hæc in propriam sequentem referatur tráckationem.

## FINIS DECIMINONI LIBRI.

and a superior of the con-

FRANCI-



## FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS

LIBER DECIMVSNONVS.



DE DIVINIS PROPRIETATIBVS.



Ac de summa Dei Patris, at que ineffabili sapientia di cha sunto. Que sanè eadem est i Verbo, ac Spirimeius, alteritate tantum quadam ab illa descendens, in intel lectionem, atque intellec-

tum, modis quos diximus, con yeria. Namq; in patre tantum uno, vniter omnia trant. Intellectio, que distinctionem secum habet, uniter una esse non poterat. Atque ideo ja eum cadere non potuit. In Verbo uero, & Spiritus vbi distincta iam erant omnia,cadere intelle: 🔿 Aio potuit, & vtrumque intelle Aum facere. Qui tamen suo modo, alteritate distincti, cu 💃 patris sapientia sunt idem, & eadem obeunt munia.Fuit autem sapientia, inter diuinas pro prietates, a Theologis omnibus, tum Ethnicis, tum Hebræis, tum etiam Christianis connumerata semper. Vltra quam, sunt etiam aliæ eiusdem diuinitatis proprietates, celebrate. Quæ quoniam ad prima rerum principia pertinent, inter Panarchias tractatus, non est eis locus uacuus relinquendus: Sunr ergo aur omnes, aut præcipuæ huc uocandę,& perpen dende. Igitur dicimus, eas omnes toti paterno profundo, hoc est Patri, Filio, Spirituique, esse communes. A patre quidem incipientes, in Spiritu vero definentes.Patrem autem duo bus præcipue nominibus, quasi suis propriis, supra sæpius appellauimus. Vnum, Bonum. quod vnum idemque est, nostræ cognitionis modo, duabus quasi notis nobis distinguentes. A duabus hisce, proprietates somnes, de quibus modo agimus, quasi in duos ordines deriuantur. Vtrumque ordinem consideremus, & pro virili expediamus. Igitur, quia vnum illud, Pater Deus, non nisi vnum est, sim

plicisimum esse, est necesse. Simplicitas hæc. Jimul cum vnitate ab vno genita, & ab vno procedens, in totum descendit patris prosun dom. &in omnes, quæ in eo sút vnitates alias, & Ideas, Simplicitas autem hæc, illic nata, illic habitat, guia nulla ibi habitat materia, nul la materialis species, nullum materiale genus, nulla materialis forma nulla denique materialis qualitas. Neque simplex ea simplicitas elt, eo modo, quo naturam simplicem esse dicimus. Natura enim per corpora protenditur: & ad portes eorum, etiam dividitur. & per ea perment, & eis multas impertit vires: est tamé corporibus simplicior. Commistam nihilomi nus suam essentiam, cum illorum uarietate ha bet. Excellentior quoque divinorum est sim plicitas, quam sit animæ simplicitas. Anima namque vii uidebimus loco suo, media quædam est essentia, inter incorporea, & corporea. Atque ideo vtrumque attingens, mista est quodam modo ex vtrifque. Simplicior etiam ea est simplicitas, quam sit simplicitas intellectuum, qui extra profundum funt. Est quidem intellectus omnis,essentia ındiuisibilis,& vni formis. Sed quoniam ad ea, quæ extra se sunt respectum habet, quatenus ea in se, & circa se contemplatur, multitudo est quædam: quæ simplicitatem in eo esse summam, nequaqua finit. Reca autem ratione euenit, ut multifor mium genitrix causa, sit simplex. Non enim potest esfectus,idem cum causa esse,etiam si ei sit similis. Nam sicuti diuisibilium indiuisibi le est principium. & corporum principium est incorporeum, & mobilium, immobile: sic multiformium, & mistorum, principium vniforme,& simplex esse debet. Talis ergo est sim plicitas eius diuinitatis, quæ Profundi paterni est proprijstima. Si simplicistima illi est simplisitas, proculdubio lequitur, ut codem lemper se habeat modo, tum hyparxi, tum viribus, tu gtiam actionibus. Nam si simplicitas ibi est, mistio nullum ibi habebit locum. Si mistio ibi est nulla : nulla etiam ibi est alteratio.Si al+ teratio nulla, codem se habent semper modo. Si eodem se habent semper modo, immutabiles ergo semper sunt neque ibi est quicquem, quod vel recipiant aliunde, vel eis accedat, quod ea mutare queat. Hæc immutabilitas,co lesti immutabilitate longe est eminentior.Co lo enim evenire creditur, vt neque suscipiat aliunde, neque ei accedat quicquam, quod ip sum immutet. Id quamuis ita sit, non tamen natura sua, id habet. Corpus enim est, corpus autem omne, per partes prius, deinde toto, sui natura est corruptibile. Si corruptibile, etiam alterabile. Si hoc, etiam mutabile. Si vero non mutatur, non alteratur, id ab incorporea habet causa. Sed & animæ, quamuis est sentia, & uiribus non mutentur, quia internæ sint, attamen actionibus, que ad extra vergut, mutantur . neg; eodem se semper habent modo. Mentes quoque, quatenus intellectiones fuas ad inferiora extendunt, non videntur penitus ad ea impermista, & ob specierum, & generum quæ contemplantur varietatem, nó videntur, ijs actionibus eodem se habere modo, neque esse penitus immutabiles. Si ergo in Patris profundo, arque eius vnitatibus, & simplicitas est summa, & immutabilitas: erit ibi quoque lumma veritas, quæ tectia est cius proprietas. Nam cum codem semper perstent modo, nullam ibi est mendacium, nulla dececeptio, nulla faltitas. Neque enim se se ipsæ de cipiunt. Neque aliis fuccum faciunt.neq; ipfæ ab alijs falsitatem ullam patiuntur. Sed est inter eas vnio, & communio perfectissima, & indivila, & immutabilis: & verissima, & nihil aliud quam vecitas. At si veritas est ibi summa. Sapientia quoq; ibi est summa: non tamen omnis per intellectionem, vel est porius per intellectionis hyparxin. Non enim quærit; aut venatur cognobile; uti oftendimus, sed plenitudo ibi est, omnis cognobilis, omnisque intelligibilis. Plenitudo autem hæc, cognitionis, ac sapientiæ, non nisi hyparxis ipsius Dei est,& profundi. Atque hæ quidem sunt divini tatis proprietates, ab vno procedentes.

Sunt aliæ a Bono venientes, & a Boni Idea. Quarum prima est sufficientia. Bonum enim, & sibi, & aliis est sufficientissimum. Et quamuis múdus, quia totus ex totis sit compositus, & persectus ex persectis, & plenus proprijs suis bonis omnibus, sufficiens esse dicatur; atta men sufficientia hæc eius, partibus constat, & exmultis, in unum est constata, & a causis superioribus eam participat. Sufficientia autein a

bono ueniens, quia & ab uno venit Tumplicifsimo, neq; partes habet, neq, multitudinem; & le ipla, no aliunde est talis. Sed, & animarius mundus, plenus est proprierum virium, ac vir tutum: & propriæ beatitudinis mensuram numquam deficientem, possidet. Verum tamen,& hæc eius fofficientia variis indiget viribus: quibus non semper eadem contempla tur intelligibilia. & præter hæckemporaria eft eius contemplatio. Atq; ita non tota simul, ne que vniformis est. Sed & intellectualis mundus, sufficiens, & est, & dicitur, vt qui perpetuo vniuerlum possideat in se bonum: & om nem simul suam comprehendat sælicitatem. & nullius sit indigus, cum ei, tota eius uita prælens lit, & omnis eius intellectio. Sed fufficientia hæc, suæ competit hyparxi: neq;est cu profundi paterni lufficientia, comparanda, pt que secunda sit, & per participationem. Illa vero primum est bonum, & primo bonum, & per le bonum. Atque hæ quidem sunt ei propria quarenus libi ipli est sufficiens. Quarenus vero alijs quoq, omnibus lufficiens est, plenitudo est beneficentiæ: & beneficæ potentiæ, que ad omnia progreditur; & in oinnia penetrat, & per omnia, eam extendit beneficientia. & viq; ad infima divinitatis suz, ac bonitatis dona profert,& infert. fingulifque pro corum captu ea largitur. Ita vt nihil tam abiestum, aut vile est, quod eius non fiat particeps. Per quampotentiam, intellectuales effentiæ fimilia fibi constituunt. Animę generare experunt, & primam imitari caufam. Et naturæ earum ra tiones in alia transferunt: & formæ,& cuncta alia essentialem generandi,& se se proferendi habent amorem. Quam quidem beneficentià suis quæq; sensibns percipientes, necessario eam expetunt, & desiderio vnumquodq; suo summo, in id feruntur. Ex quo rece quidem dictum, sed non satis explicată illud fuit. Id bonum esse, quod omnia appetunt. Hoc enim tale bonum, non est, quale sæpe in sensibilibus apparer, ut aliquid fit quidem bonum, & ideo appetatur, sed inefficax, & fine ulla sit efficientia. quale est pulcritudo. Neque est tale, quale aliquando, & efficientiam aliquam habet, & in le conuertit ea, quæ eo participare queant, & a nobis tum ratiocinio, tum etiam mentis intuitu percipi potest. Sed id bonű,quod om– nibus expedit, ineffabile est, & ante omnem cognitionem, in omnia protenditur entia. Et entia omnia id appetunt, & ad id convertuntur, hæc sane magis, illa minus. Pro ut illi natu ra, & hyparxi, uel propinquiora, uel sunt lon ginquiora. Et ad se omnia tum inuitat, tum tra hit, omnibus vbique præsens. Neque ullum, uel vilissimorum entium ordinem, destituens. Non aliter sanè, ac sol radijs suis omnia collu-

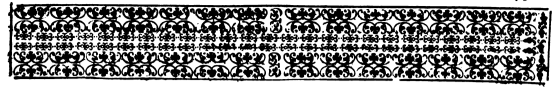
#### FRANC. TATRIC. TANARCHIAS. LIB. XIX.

strans, oium oculos ad se couertit, eosq; lumine plenos reddit. Et materia illa, quam primă, & fere non ens dixerut in id bonum appetitu suo trahit,& eo tantŭ, quatu capere potest, impletur. Est ergo hoc appetibile, entium omniu quali cettu, circa quod entia omnia, tum essen tias suas, tum vires tum actiones, tum appeti tus omnes suos reuoluunt, eosq; in extinguibiles, & perpetuos habent. Et tametsi illa quid cupiant non cognoscunt, aut percipiunt, attamen, iplum quali ariolantur,& circa iplum ve luti tripudiant , idque amplecti,& sinu tenere exoptant. Id tamen no præhendút. Est enim ab omnibus entibus separatum: sed omnibus etiam est præsens,& ea præsentia,omnia circa fe mouer, & sui cupidinem illis indit. Qua cupiditate,& motu, seruat cuncta, sua tamen supereminentia, ab omnibus se impermistum, in fua vnitate permanens, conferuat.Dum vero se ipsum ita conseruat, seruat etiam alia, in se omnia statuens, illaque complectens. Estq; hęc huius appetibilis, proprijstima proprietas; sicuti sufficientiæ secundæ, proprieras est, omnia ad similium excitare productionem. Ex quibus duobus tertia quasi componitur proprietas, quæ dicitur persectio. Quæ, ea quæ producta per sufficientiam sunt, in suas causas convertit, & ea congregat, & in eas reducit: vel ea sint intelligibilia, vel intellectualia, uel animaria, vel etiam naturalia, & corporea. Om nia namque in suas causas, ur perficiantur, reuoluuntur; ab eisque ad perfectionem reducuntur. Perfecta facta, ueluri in suæ ætatis flore, pulcra redduntur. Pulchritudo hæc wi natura est amabilis,& ab ea,& in eam amor excitatur. Amor ergo entium omnium, tum erga le inuicem, quia per perfectionem pulchra sut effecta excitatur; tum etiam magis,erga huius pulchritudinis çausam. Quæ proxima perfectio ipla est. Hæc vero, ex appetibili, & sufficie tia est conflata. Duo vero hæc sufficientia pri-

ma.Hæc vero Bono drimo, ac fummo est coniuncta. A Bono ergo prouenerunt proprietates hæ, sufficientia prima, qua sibi sufficiens est, sufficientia secunda, qua sufficiens est entibus omnibus. Ab hac fit appetibile. ex vtrifquæ perfectio conflatur. A perfectione pulchritudo. A pulchritudine amor. Amor auté maiore efficacia in bonum fertur, & quali furo re quodă in id agitur. Et est rectissime a Theologis dictus anagogus, & reductor ad ipsum bonum, ad ipsam scilicet rerum omnium cau sam primam, ac principium primum. Reductor alius, sed placidior, ac quietior est, veritatis contemplatio, & quam uocamus philosophiam, & sapientiæ Amorem. Quæ quamuis placidiore in idem Bonum feratur motu, edde tamen quo amor fertur. & amoris etiam ipla sentit stimulos, quod nomine suo indicare Quid enim aliud est philosophia quam amot sapientiæ? Quid vero aliud est sapientia,qu\$ ueritatis plena notitia. Veritate auté quid potest, aut excogitari, aut repiri pulchrius. Ex pul chritudine ergo ueritatis, & in ueritatis pulchritudiné,& sciédi amor,& philosophia, studio maximo cotedit. Veritate aut, hoc studio. cognita, quis uel sensuu, uel que ratio, vel més ei non assentiatur? Assensus hic fides est. Fides ergo maxima, ubi maximus assensus. Assens sus maximus, ubi maxima est cognitio. Cogni tio maxima, ubi maxima veritas. Maxima veri ras in Patris profundo. In profundum ergo Pa tris, sensus, si possint, omnes intendamus. Si non possint hi, opinatricem. Si hæc nequeat, rationem, ac dianoeam totam. Si neque hæc plene posit, totam mentem, & Zoroastri monitu, mentis iplius florem, apicem, vnitatemq; dirigamus.Illud contemplemur; in ipfum mo ucamur, in co hac fide summa consistamus summam ueritatem, summa fide coplectamur. Fide ei vniamur; Per fidem namque iustifica-

#### FINIS DECIMINONI LIBRI.

Digitized by Google



# FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS

E



#### DIVINITAS, AN SIT VBIQUE, AN NULLIBI, AN ALICUBI,



X eoigitur Apostoli testimonio, in Dei imagine, in primogenito omnis creatura, qui Dei filius est, con dita sunt vniuersa, & in ipso creata sut omnia, & omnia in ipso constant. De

E

quo minime est dubitandum. Si ergo omnia funt in eo creata, & in iplo constant, & is, idem sit cum spiritu. omnia etiam in spiritu fuerunt creata,& in spiritu quoque adhuc om nia constant. Et ex ipla mentes, Throni, Domi nationes, Principatus, & Potestates; & si hz, etiam reliquæ, in eo sunt necessario. Cur enim hæ, & non aliæ? Et iple ait vniuerla,& repetit bis, omnia. Si ergo, & in Filio, & in Spiritu sent create, & in utroque constant, & he men res, & reliqua entia, verum non fuerit, quod philosophabamur, extra, sed circa ipsum, hasce mentes fuisse creatas. Sed si quis penitius uerba Apostoli introspiciat, cernet eum dicere. In iplo condita funt univerla, fua lingua expressius leguntur.

3, In ipso condita sunt vniuersa, ea quæ in ce-3, lis, & ea quæ in terra, uisibilia, & inuisi-3, bilia.

Quid ergo, in ipso condiri sunt, & cooli, & sol, & lunz, & stella? & terra ipsa, & montes, & dacus, & stumina, & maria? Et non solum hac & reliqua in eo condira, & creata sunt, sed in ipso etiam num constant? Igitur ipse, hocum omnium locus est? & spacium, & superficies, hac omnia ambiens, & locans? Minime gentium. Sed & uerba alia Pauli eiusdem, illa, Ex quo omnia. Videntur illis sub contra-

tia. IN. namque intus sonat. EX-sonat extra. & hoc nobis fauet. Intus uero, & extra, quis nescit, esse contraria. Sed & illa cuidentius uidentur sibi opponi.

" Quooiam ex iplo, & per iplum, & in iplo funt omnia.

Primum ex iplo, & tertium in iplo. Sed & alius est, apud eundem loquendi modus, hisca affinis, cum ait.

, Vt sit Deus omnia, in omnibus.

Quo, non ex Deo, non in Deo, sed Deum esse in omnibus scribitur. Quid igitur dicen dum? Omnia ex Deo, ve ex loco; omnia in Deo, ve in loco, Deum in omnibus, ve in locis elle? Hæc lunt divinitatis miracula. & inuestigabiles une eius, & opera eius inestabilia. Hæc tameth subcontriari sibi uideantur, verillima tamen sunt omnia. Si Deus est in omnibus, Deus est vbique. Si in ipso sunt om nia, Deus est nullibi. Locus enim non est in loco. Si ergo, & extra Deum, iterum els pullibi. Cœlum, & terram ego impleo, ite rum est ubique. Sed sin coli culmine, ubi ei cathedram posuit Aristoteles, sedet, est alicubi. Si item supra extimam lationem ui tam degit, quam ei largitus est, idem Aristoto les, itidem, oft alicubi. Harum trium, qua nam sententia verior? Periparus Principis sui praferet : duas reliquas irridebit. Catholici, duas præferent verissimas, tertiam hang vti impiam respuent. Philosophia, quàm Peripatetica verior, quid nam inter has duas arbitrabitur? Sententiam arbitrariam, quam feret ? quam præferet ? Testis simul, ac iudex, omni exceptione maior, accedat Hermes lapientislimus, qui ingentem hanc questionem ex uero, arque æquo dirimat. Huius ergo

#### FRANCISCI TATRICII,

viri prius testimonia, deinde iudicium proseramus. Testimonium primum hoc.

Παντα γαρ' οσα દેલ', ταῦτα ἐν το Βερ દેલ'.

omnia enim quæcumque sunt, hæc in Deo sunt.

Quid igitur, & ipse cum Paulo concors? In , ipso omnia sunt, & costant. Maxime. Veritas enim veritati consonat. & vnius rei vna tantum est veritas. Sed & alio testimonio, ide confirmat.

Τὰ γαρ όντα, ό θεος έχει. ουδ' αμθ ουδίν έκτος.

", Entia namque Deus habet . neque extra ", ipsum quicquam est, neque ipse extra ", vllum.

Quibus, non solum idem quod prius confirmat. In Deo esse omnia. Sed & aliud addit Apostolo conforme. Deum esse in omnibus. Hoc idem comprobat secundo,

p. Et non estaliquid, quod generatur, aut p. quod generatum sit, vbi non sit Deus. Deus ergo est vbique, cum in omnibus sit entibus. Rationem huius addit.

O' yap' moi av er ma oir isir.

"Factor enim, in omnibus eft.

Scilicet ijs quæ ab eo fiunt. Opera enim eius in omnia ea extenditur, & per omnia ea protenditur, & permeat. Qua ratione, recte infert. Kai τοῦτο ἐς ἐν ὁ Θεὸς, τὸ πῶν. οὐδ'ἐν τῷ παντὶ οὐδ'ν ἐς ἐν, ὁ μπ' ἐς ἐν ὁ Θεὸς.

" Et hoc est ipse Deus, ipsum vriuersum. Ne que in universo, quicquam est, quod non sit ipse Deus.

Vniuerium ergo hoc, Deus iple est, quia scili cet iple, ea omnia quæ in vniuerso sunt essecit, & essicientia eius, omnem, ac totum permeauit essecum, Ratione cuius essicientie, ipse omnia est, & vniuersum se ipso implet.

3, Har yap'isir. Vniuersum enim est, subne-Ait. De qua efficientia subdit,

Αυτουργός δ' थेर, बेसे हैं होर हैर नहीं है हुए क् , क्येन्ट्रेड थेर, है करास

" Per se essector cum sit, semper est in opere, " ipse existens, id quod facit.

Nam cum propria bonitate, voluntas sua in opus moueatur, & voluntatem necessitas sequatur operandi, necessario semper erit in opere. Numquam enim bonum esse cessat. Numquam ergo cessat necessitas operandi. Numquam ergo ab opere cessat. Et cum and no in plo sui esse operatur; & esse suum in plemet sit id ipsum, quod facit, ipse est. Atque hinc est, quòd cum in opus perpetuum exeat, non tamé exit ex se ipso, quia ipse sit, id quod essicit. Et ideo necessario omnia illa, & permeat ipse, & capit, quoniam ipse se ipso est. Et quia semper in se ipso est, neque a se

abit, neque aboletur, & iple ea quæ facit sit, servator entium, servator sui ipsius est. Atque ideo alibi.

Αυτός εν εαυτώ ες ως, χωρητικός औν πάντων, και σωτήριος औν οντων.

" lple in le iplo stans, permeat omnia, & ser-" uator, est entium.

Χωρητικος, illa vox, & penetrantem, & capientem, vtrumque sonat, χωρ με, namque, & capacem este, & penetrare significat. Quo nomine, neque significantius quicquam, neque esticacius esterri poterat, quod rem magis exprimeret. Sed dum, & capit entia, & omnia ea penetrat, ac permeat, necessario ea, & essicacia operis, & præsentia sua servat. Qui si ab entibus separetur. proculdubio concidant omnia, & corruant in nihilum. Quam rem his verbis contestatur.

· Pi γορ χυρίωτι αὐτοῦ, πάντα μφ συμπετώτ ως, πάντα τε τεθνηξέως ἀνάγκη, ως μη οὐσης ζωής.

,, Nam fi separetur, ab eo (quod facit) omnia ,, concidere, omnia mori est necesse . tam-,, quam non sit vira.

Sicuti ergo efficientia sua, & opere, quod, ai-ரு ரி ரீ), iplo lui effe operatur, omnia, & efficit,& ea capit, & ea permeat : ideoque seruat, & omnibus vitam largitur. &, (vt Paulus quoque affirmat,) viuificat omnia. Et viuificando operatur, (vt idem inquit) omnia in omnibus. Ita quoque si ab eis omnibus, ipse suo elle, sua efficientia, sua presentia separetur, & ea destituat, necesse est, ut ipsa nihil operentur; nihil Si operentur, neque etiam viuat. Sinon uiuant, mortua fiant, Si emoriatur, concidant. At quo concidant? in nihilum nimirum. Vt essent ergo omnia, vt viuerent, vt operarentur, vt feruarentur, necesse habnerut, & iplo Dei esse,& efficientia,& capitudine , & penetratione, & viuificatione, & actione. At cur Deus hæc,omnia entibus a se factis, est largitus?Rationem iple, & finalem causam affert. Δὶ αὐτὸ τοῦτο πάντα ἐτοίνσεν, ίνα δια πάντων αὐτον Ελέπης. Τοῦτο ος το αγαθον, το Α Βεοῦ. Touto d'auf apetri, to autor paire of dia mer or. ,, Ob hoc ipsum omnia fecit, vt per omnia ip " sum cernas. Hoc bonum ipsum est, ipsius Dei. Hoc eius virtus, vt ipte appareat per omnia. Testimonia ergo hæc, Hermetis,

" Causa omnium, cum neque pars sit, neque " totum. & totum, & pars. Et vniuersum " in se comprehendens.

sunt etiam eius iudicia, cum dictis rationéad-

dir. Cui subscribit D. quoq; Hierotheus, Pau-

li quidem auditor, Dionysij uero doctor, quan

do in hæc uerba scribit.

Sed si hæc, diuina oracula, sint suscipienda, vt sunt verissima, modus est excogitan-

Digitized by Google

dus. Quo & ipse omnia comprehendat. Et omnia fint in iplo, & iple fit in omnibus. Neque enim forte localiter sunt intelligenda; & eamen non localiter, nó uidentur posse intelligi. Si enun vaiuerlum, & partes eius omnes, corpora funt, corpora autem omnia, aut locus funt, aut funt in loco; necesse videtur, qui vniuerlum comprehendat, eum vniuerlo locum præbere. Et qui per omnia permeat corpora, ut in omnibus sit; omnia ei locum faciunt. Quid ergo verè, ac rite philofophanti erit dicendum? In hunc modu philosophice contemplemur. Deum, & vnum, idem esse, iam diu est nobis demonstratum. Demonstratum quoque est, vnum ita esse, vt sit non nisi vnum, & nihil alind quam vnum, & simul esse omnia, & in eo, esse omnia. Vt hæc inconcussa maneant, dicendum, cum in ipso omnia esse dicantur, vnum in ipsa non spargitur, sed vnum remanens, ea omnia ha- : bet, non tamen ab eis habetur. Si ab eis non habetur, est ergo nullibi. Quoniam id, quod habet, habito esse videtur locus. At e contra, si ipse in omnibus est, erit vbique, & si vbique etiam alicubi. Pars enim hæc, totius pars est, loci. At ipse nec pars, nec totum est.

Non est ergo, alicubi. Si non alicubi, neque etiam vbique. Si neque alicubi, neque vbique, nullibi est ergo. Sed & totum est, & pars. Vt totum in alio, neque alicubi, & non alicubi, neque vbique. Si neque vbique, neque alicubi, iterum ergo nullibi est. Qua vero pars est, in toto est. Si natoto est, in alio est; si in alio, alicubi. Et si alicubi, cur non & nullibi, & etiam vbique. An uero hæc omnia, in eo vera sunt? An etiam salsa? An uero, salsa, & vera? Ita consideremus.

Tria hæc aduerbia, vbique, alicubi, nullibi, ad locum pertinent; locus ad locatum spectat. Locatum autem vel corpus est, vel in corpore. At Deus, neque corpus est, neque in corpore. Ergo non locatus, ergo non in loco, ergo nullibi. Atque ita hæc prior loci attributio, fuerit vera. Sed & erit falfa. Quod enim nullibi est, in nullo est. At ipse est in omnibus. Ergo nullibi non est. Si nullibi non est, in omnibus est,& est vbique.Verum, ergo fuerit, eum esse vbique. At & falsum fuerit, eum esse voique, locus enim non est locatum, At ipse locus est, in ipso enim omnia, sunt. Quatenus ergo verum est, eum esse vbique, verum quoque fuerit; eum esse alicubi. Quatenus vero falsum est, eum esse vbique, falsum quoque erit,eam esse alicubi.

Vel illa veriora erunt? ipsum esse incorporeum, arque ideo locari non posse. Si

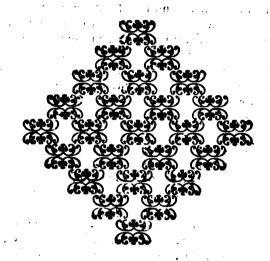
non locatur, locus eum non capir. Si locus eum non capit, nullus locus eum capit. Si nullus locus eum capit, non est vbique. Si non est vbique, nullibi erit . Si nullibi erit , non erit alicubi. Atque ita verum non fuerit, eum esse vbique. Rursus quid verar, verum esse, eum esse vbique. Est enim incorporeus. Si incorporeus, etiam et immaterialis. Si immaterialis, materia ipse sua non impeditur; Si non impeditur, penetrat, Si penetrat, etiam permeat, Ea nimirum, materiam habent, & sunt corpora, quorum penetrationem mutuam, natura non permittit. E contraria ratione, que immaterialia, & incorporea funt, natura, in mutuam penetrationem, no impediuntur. Nulla enim habent a materia, nullam a corpore resistentiam. Igitur incorporea, quia nullam habent mutuam resistentiam, mutuam habent sine vilo impedimento penetrationem. Neque solum mutuam, sed eam quoque in sua contraria habent, ipla scilicet corpor. Que quauis, & mate riam habeant, & ab ea relistentiam seu anterefin, resistere tamen incorporeis nequeunt, vilis. Quando neque ijs resistunt quin ea pemitus, & vique quaque penetrent, quæ in ipus met corporibus perpetuum habent habitaculum . Qualitates nimirum omnis, generis, sapores, odores, colores, calores, frigora, humiditas, siccitas, mollities, dutitles, relique omnes. Nec non quantitates omnes, lineæ, superficies, profunditates. Nulla enim corporis vilius est pars, quæ lineam intus, & extrra non habeat, quæ item inperficiem, & internam, & extrinlecam non admittat. aut quæ profunditatem reijciat. Hæc enim omnia quamuis in corpore suas teneant sedes, attamen corpus non funt, nec habent cum corpore resistentiam vllam, per totum permeant corpus. Quod si anima, & vita faciunt, quæ vniuerlum corpus intus, & extra le iplis implent. Multo ergo magis, & facere possunt, & faciunt, ea quæ, & vita, & anima sunt diuiniora, mentes; vitæ, essentiæ; vnitates siue idez. Spiritus ipse sanctus, qui sua efsentia vniuersum implet. Ipse filius, per quem omnia, & qui operatur omnia in omnibus. Et in quo condita sant universa & in eo constant. Et Deus ipse pater, ex quo omnia.

Concludendum igitur est verissime, Deum & vniuersam diuinitatem, quia immaterialis, incorporeaque sit, nullam a corporibus, aut materia pati resistentiam. Atque ideo uerissimum esse, eam esse vbiq; ipso sui esse, ipsa sui potentia; ipsa sui operatione, et omnia tu essicere potuisse, tu esse esse compatitum esse potuisse, sui operatione, et omnia tu esse potuisse, sui esse potuisse, sui esse compatitum esse potuisse, sui esse potuisse, sui esse potuisse, sui esse potuisse, sui esse potuisse potui potuisse potuis

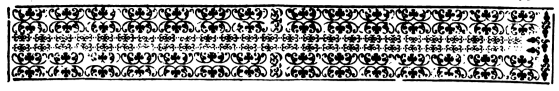
#### FRANC. TATRIC, TANARCHIAS. LIB. XX.

& in vniueris elementis, & in coelis, & supra coelos, sunt, & uisibilia, & inussibilia. Et omnia viuificare in omnibus, & omnia operari. Igitur Deus, modis hisce est ubique. non autem, vt Aristoteles uoluir, tantum alicubi, supra coe li culmen. & extra colum. Et est etiam nullibi, quia nullibi est assixus, nullibi socatus. Sed per omnia means ab omnibus est segregatus, & ab omnibus seiunctus, in suz dignitaris, & supereminentiz abysso, se sea nostris sensibus, a nostris etiam cogitationibus, in altum tappuit.

#### FINIS VIGESIMI LIBRI.



FRANCI



## FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS

LIBER VIGESIMVSPRIMVS.



#### DE SEMPITERNITATE.



Erum, quando hæc, propè infinita entia fecit Deus? In tempore ne? An in temporis principio? An vero ante tempus? Et omnia ne fimul produxit. An uero aliud post aliud pcreauit.

Magnæ sunt equidem quæstiones hæ, & quæ multorum magnorum virorum, magna ingenia desatigarunt. Attamen, eodem numine adiuti, & eodem ducti lumine diuino, eas ne exhorreamus. Itaque dicamus, vnitatem, bonitatem, simplicitatem, sufficientiam, persectionem, omnipotentiam, infinitatem are pos wapiar infinitipotentiam, vnæ trinæ Deitatis, a nobis esse iam, philosophicis rationibus, & mathematicis serè necessitatibus demonstratas. Pergamus ergo his annectere, quæ deinceps, ad propositas, & expositas quæstiones consequuntur.

Equidem, quoniam vnatrina Deitas, est απειροδιωάμος infinitipotens, cam corpus elle, minime omnium est dicendum. Omne enim corpus, finitum est, finitamque haber essentiam . Si essentiam finitam habet, finitam quoque habet potentiam, ac uires finitas.Si potentiam finicam,finicam quoq; a ctionem, operationemue habere est necesse.Hæcenim tria, vt iam dictu est sæpius ita se se iun-Aim consequuntur, vi vnum sine alio esse, nequeant . Itaque ridendus Aristoteles , qui hæc vidit, & tamen finitæ essentiæ, cælesti scilicet corpori, finitæque eius potentiæ,contra dogma suum probatum, infinitam tribuerit actionem . Motum videlicet æternű . Motus enim cœli,si ex hac secunda, primæ contra ria doctrina, æternus sit, nullis terminis finietur. Infinitus ergo, ex finitis, & viribus, & elsentia. Sed incostantia huius hominis ommittenda. Nos ad rem nostram regrediamur. V na trina Deitas, & Essentia, & potentia, & action em habet infinitas. Non ergo ellentia, o nape ξιε, eius corpus fuerit, quod tria omnia finita habet. Si corpus non est, vel ergo incorporea est, vel incorporea, & corporea, vel corporea incorporea. At in horum duorum numero non est, vt postea patebit. Ergo incorporea est prorsus. Si incorporea est, nulla est prædita quantitate. Omnis enim gnantitas, vel i corpore est pars eius, vel est corpus. Si nulla quantitate est prædita, est quoq; immensa. Quod enim mensuratur, & quod men furat, in genere est quantitatis. Si immensa est, nulla mensura mensuratur. Si hoc, neg; etiam meniuratur tempore, vel toto, vel parte, quæ motus sunt mensura. Nam si tempore mésuraretur, etiam motu mensuraretur. cuius men sura est tempus. Si vero motu; etiam magnitudine.Omnis enim motus, fit super magnitudia ne:docente id prius Hermete, Aristotele dein de.Si tempore non mensuratur, neque etiam. mensuratur æuo, cuius imago est tempus, Aeuum auté id dicimus, quod Græcis est aid, quali aei or lemper ens. Quod Latini etia sectu lum dixere.Si æon,& ænnm femper est, æei ör, de rerum numero est, quibus verbu hoc, Est. competit. Competit auté ijs omnibus, quæ entia nuncupátur. At omnia entia inter se distin-Ca, & numeru facietia, in spiritu, ac filio sunt, in patre uero vnomnia erant, & cuncta entiasupereminebant. Itaque cum æuum, vnum: entium sit, in spiritu, ac filio erit, non erit in patre. Pater ergo supra omne æuu, supra omné cona erit, & vtPlatonici, Plotinus, Proclus, Damascius loquutur, to ir ininera ? ir ortos. મૈં નેલ ઉંગીન્ડ, મેં મૈં નો નેંગ્લ ઠેડા 🕻

" Vnum

#### FRANCISCI TATRICII,

» Vnum, vltra, & trans vnum ens, & vltra

semper ens, & vltra zona est.

Quam rem Hermes ita docuerat ante. O' bear à aldr, à nogres, à geores, n' yéveons. à Seis είωνα ποιεί. ό αίων ή τιοσμον, ό κόσμος ή τ χεό-יסי, ס שפטיסה ל ל שנינסוי .

" Deus, æon, mundus, tempus, generatio. " Deus cona facit. Æon vero mundum. Műdus autem tempus, & tempus, genera-

Deus ergo est ante zona. zon ante mundum, mundus aute tempus, tempus ante generationem . Generatio inter nos versatur; tempus inter nos . & inter cœlestia . Cœlum, & terra in mundo funt, mundus in zone, in Deo. Cuius Dei ait Hermes.

Τοῦ ή θεοῦ, ώσερουσία όξι, το άγαθον, το καλον n eu Sauporia, n σοφία. Του δαιώνος ή ταυτο ης τοῦ ή κόσμου. ή τάξις, τοῦ ή χρόνου ή μεταβολή της ή χυέσεως, ζωη κ) θαναζος.

Dei vero veluti essentia est, bonum, Pulciu.

, Felicitas, sapientia. Æonis vero idétitas. " Mundi autem ordo. Temporis mutatio.

" Generationis, vita & mors.

Hæc quidem, quinque rerum harum est essentia. Vires, uero, & anima, vt idem air. Tai F & ai wros i 4uxi, & Seds. F 5 no quou i 4vxu, o aiar. The Byne, u fuxu o oupavos.

, Et zonis quidem anima est Deus. Mundi vero anima est zon. Terrz autem anima est cælum.

Hocest, tamquam anima, ac pars melior. Extalibus vero, & effentiis, & potentijs ectiones hæ proueniunt, & effectus hi. iuxta iplum.

E represa 3 F leav, rous rou turn . Tou S'aim vos ή διαμοιή, και άθανασία. του ή κόσμου έπναυτά-รลงเร, ญ ลิงารสถนลาส์รลงเร. รี วิ หูอังงบ สมีรุทธเร, ญ LEGOTIS. THE 'S Spector, TOIÓTHE.

Actio vero De i, Mens, & anima. Æonis, permanentia, & immortalitas. Mundi

vero circuitus, & regressus. Temporis,

auctio, & diminutio, generationis, qualitas.

De quibus effectibus, secundi tantum, permanentia, & immortalitas, ad rem nostram faciunt. De permanentia dicamus

Permanentia, est duratio, seu perduratio, quædam, & perennitas. Communis autem est, tum tempori, tum zoni, tum zternitati, tum etiam sempiternitati. Namque & aldr, Græcis an or fignificat, quæ Latini dicunt, iempiternitatem, æternitatem, & æuum, & seculum zerros vero solum designat tempus . Quod tempus.

" Aristotelis deffiniuir, esse numerum seu mensuram motus per prius, & posterius.

- His paucis vero verbis, sex ac forte plures commist errores. Primum, quòd mensuram & numerum, quæ sunt cogitationis nostræ opera, genus essentiale fecit tempori, rei per se existentis, & suam hyparxin habentis, quali nostra cogitatio, det esse naturali rei. Neque ei in mentem venit, quod alibi di-

Το ή τῆ νοή σει πις εύειν ἄτοπον .

Gogitationi vero credere, absurdum.

Itaque cogitatio nostra, ad essentiam temporisnihil pertiner. Et tempus duratio est fine vlla nostra, vel mensuratione, vel numeratione. Secundus error. Quod in differentia, motum tantum posuit. Tertius, quòd statum prætermilit, cui duratio, & tempus, tam communis est, quam motui, tanto enim tempore terra stat, quanto cœlum mouetur.

Quartus.Quòd durationem, quæ temporis est ellentia proprijslima, penitus ommisit. Quintus. Quoniam motus mensurat tempus, potius quam tempus mensuret motum. Motus enim solis, & uicistitudo luminis & tenebrarum, mensurat temporis spacium. & partes eius per horas numerat, Sextus. Quod prius illud & posterius, ad temporis durationem, & rerū permanentiam pertinent nihil . Tempus aute reuera esse durationem, & statui, & motui cómunem, & non mensuram ullam, argumento clarissimo fuerit, si quis aliquem in teterrimo carcere, (quod multis mortalium accidit) iacere considerer. loco quo lumen nullum penetret, densissimæque tenebræ ibi resideant. Et ab omni horarum, aut strepitus cuius uis iono, procul abiit. Certe, is motus nullius par tes,uel mensurabir,uel numerabit : neque vllam motus partem vilius percipiet. Percipiet tamen durationem,& tenebrarum in eo locos & luam, in tenebris isldem. Numeret autem alius quisp iam, diem aut horam, quibus ille in carcerem est trusus. Vterque sane durationem eam cognoscet. Sed ille per statum, hic uero per motum luminis & tenebrarum, & motus partes numeratas. Eadem differentia est inter duos. quorum alter in vrbe sir, alter ruri, vbi nulla sint horologia, habitent. Ille quidem horas numerabit, & per eas durationem percipiet. Alter uerò hic ruri, camdem percipiet durationem, tametii per partes meniurare nequeat. Idem si in alto mari nauiges, nec ullu habeas horologium, durationem quidem diei unius, aut noctis animaduertes, neutrum tamen numerabis. vnum, enim numerationis principium, non autem numerus est. Duratio ergo,& permanentia, motui, & statui communis, uera temporis est essentia; quamuis nemo horas, aut dies enumeret circuitionis solis: Terræ quoque perpetuus status, non minus perdurat,

perdurat, quàm cœlestis, seu quiuis alius motus duret, & tenebræ in eo carcere stent, status que earum perseuerat, & durat. Tempus ergo aliud non est, quàm µorn, permanentia, & duratio corporum, rerumq; corporearum. Tem pus autem ab æuo, seu æone, Aristoteles quoque distinxit. Quod tamen interpretes eius omnes, videntur ignorasse. Habet enim ipse verba hæc.

Εξω ή τουρανοῦ, δεδεικται ότι οὐξετίν, οῦδενδίχεται γνέιξη σῶμα. Φανερον ἄμα οὐτε τόπος,
οὐζε κενόν,οὐτε χρόνος ἐς ἐν ἔξωθεν. διόπερ οὐτ ἐν
τόπφ τ'ακῶ πέφυκεν, οὐτε χρόνος αὐτὰ ποιῶ γηράσκην, οὖδ'ἐς ἐν οὐ δενὸς, οὐ δεμία μεταβολὴ τρ ῦπερ τ' ἐξωβάρω [ε]αγμένων φοράν. ἀλλ' ἀναλλόιω]α,
κω ἀπαθη τω ἀρίς ω ἐχονζα ζωω, κω αὐταρκες άτω, διατελῶ τ' ἄπανζα αὐσια.

κετάτίω, διατελεί τ απαιία αιώνα. 2. Extra uero cœlum, demonstratum est quòd " neque est, neque gigni potest corpus. Cla-" rum ergo, quòd neque locus, neque vacuú, " neque tempus, est extra. Atque ideo neque » in loco ea quæ ibi funt, nata funt esse. Neq, , tempus ea facit senescere. Neque est vllius », vlla mutatio, eorum, quæ supra extimam " lationem funt ordinata. Sed inalterata, & si-" ne passione, optimam habentia vitam, & " sufficientissimá degunt per totum æona. Nam si extra cœlum, non est tempus. ea tamé vitam degunt toto zone, proculdubio, aeon, & tempus, non funt idem . Cum alterum ibi non sit, alterum vero sit ibi. Quæ res ita est per Le clara, vt quamuis eam mox sibi contradicés, ibidem confundat Aristoteles, rem tamen suá non iuuat,& inconstantiam suz doctrinz pro dit. & Alexander eius interpres, vt creditur summus in eo loco exponendo, stultescere vi detur.Nam illud (extimam lationem) exponit, pro recto elementorum motu, ad quos extima sit luna. Cum tamen Aristoteles ibi quæstionem satis longam, & manisestam re-

Cum autem supra extimum cœlum, Aristoteli nullum corpus sit, sed ea quæ ibi esse, nescius est vaticinatus, incorporea sint, uerè dicum est, ea ob tempus non scenescere. Tépus enim eò non ascendit. Neque eis ulla est mutatio, sed inalterata, & impassibilia optimam vitam, toto æone degunt. Æon autem Græcis vti diximus, ob nominum hac in re inopiam, quatuor illa significat, que Latinis sunt ænum, seculum, æternitas, sempiternitas. Quorum tria, nobis pro rerum quæ ibi sunt triplicis na turæ diuersa, singulis singula placuit accom-

plicet. De ijs quæ supra supremum cælum no

sunt, nec corpus, nec locus, nec tempus, at

supra Lunam, & corpora multa sunt, & Loca,

& Tempus in corum motibus creatur. Sed

Aultitiam stultis nimium iuratis . relinqua-

modare quartum, seculum tribus est, & etiam tempori longo, commune. Nempe vt zon sir, duratio, ac permanentia, Mentium creataru de quibus mox. Æternitatis autem nomé proprium tribuimus primo, ac secundo intellectui. Sempiternitaté vero primo omnium prin cipio, affignamus. tamquam supremæ, & æternitatis, & zonis est seculorum, & temporis caulæ. Nam æon dicitur, æit ör, hoc autem no men or ens, nullo modo primæ causæ competit. Est ergo supra omne ens, supra omnem zona. Quorum omnium sit genus, veluti generalissimum µorn, Mansio, seu manentia. Cu ius quali subalternum genus Siaporn permanentia sit, quam Hermes zonis actionem esse dixit, sitque etiam tempori communis. Sed hac differentia, vt zon dicatur perpetua morn', n's Siamorn, manentia, & permanentia Tempus autem quod duratio corporu est, an & ipsum perpetuo esse possit, commodiore loco discutietur. Nunc rem præsentem prosequamur. His ita terminatis Quid ad quæstiones respon demus? Hoc sane modo. Deus pater, si recte est a nobis ei sempiternitas tributa, habuit en tia, & non entia in sempiternitate, & adhuc habet. Quæ vero in Filium deduxit, quia iplo sui esse, का न्त्री न्त्री हैं। deduxit, non in tempore, sed in sempiternitate esse deducta dicimus. Que uero Filius in Spiritum effudit, ea asserimus in æternitate esse essusa. Creationem auté separatatum mentium, quia a toto profundo funt procreatæ, & in sempiternitate, pro ut a patre, & in æternitate, prout a Filio, ac Spiritu, dicimus esse factam. Quæ uero hæ inter le operantur, aut erga profundum, vnde prodierunt,eas in zuo, siue zone operari dicimus. Mundus vero, quod ad quæstionem pertinet, creatus elt, non in principio temporis, non in tempore. Mundus enim, fui natura, prior est tempore, quia in mundi creatione, ordine naturæ, nullum adhuc tempus erat . Ergo mun • dus, cum sir tempore prior, neque in temporis principio, neque in tempore potuit creari. Quando ergo creatus fuit? in parte tum lem. piternitatis, tum æternitatis est creatus Ti Bouλήση, κ) મહ ઉελήματ Francis, voluntate, & ipso velle, Patris, inquit Hermes. Quid ergo műdus oft sempiternus? est æternus? Minime. Non enim ab omni aut æternitate, aut sempiternitate est creatus, sed vtriusque, in parre, quado scilicet trinitas illa, eum creare noluit. Et sispera Angelicorum ordinum in eo creádo intercessit, etiam in parte æonis est creatus. Tempus autem sui natura posterius esse mundo, ex Aristotelicis probamus fundamentis. Ex temporis nempe definitione. Tempus inquit ipse, est numerus seu mensura motus. Esto ita; Locus tamen esto, tot illis erroribus.

#### FR ANCISCI PATRICII,

tibus. Sed quis nescit, mensuram sui natura posteriorem esse mensurato? Hoc enim vel corrupto, uel ablato, tollitur & mensura. Hac uero sublata, illud remanet. Aliter Tempus est mensura motus. Ergo motum antecedere est necesse, si mensurari debet. Motum autem præcedit, id quod mouetur;quod mobile appellatur. Necesse enim est vt natura id ante faciat, quod moueri queat; deinde iplum uel a se ipso, vel a natura, uel ab alio moueatur. Et dum id mouetur, motus fit. qui a tempore mensuratur. Mobile autem in proposito motu, est primum mobile, hoc est cœlum primum. Hoc autem uel maxima, uel præcipua est mundi pars. Cœlum ergo ut mobile, natura & dignitare, præcedit motum. Motus uero, natura & dignitate precedit tempus. Ergo motus, ergo mobile, ergo cælum, ergo műdus, ante tempus sunt. & tempus tertio gradu est post mundum. Quo modo ergo Mundus, uel in principio temporis, uel in tempore potuit creari, si nondum erat, quando mundus fuit creatus? Quo loco mirari liceat, magnos quoldam Theologos in hanc lententiam pedibus tuisse, mundum in principio temporis fuisse creatum. Hæc de quæstione prima. De secuda uero, utrum omnia simul fuerint creata, an aliud post aliud, facile respondemus phi losophice. Ostendimus enim ante, Deum, வ்ரு நிற்,omnia fecille,iplo lui elle. Hoc est quia erat, & erat vnus, & bonum ideo omnia produxit. Hoc autem suum esse, non per uices exercetur, vt modo sit, & hoc creet. modo non sit,& nihil creet.Et post spatium aliquod, esse resumat, & creet aliud . Sed cum semper, & habeat hyparxin, & habuerir. & ea faciat quan do libuit facere, omnia simul fecit. Simul ergo produxit omnia. Cumque Deus ille trinus summus, in suo esse sempiterne, æterneque perpetuetur, immortalis quoque sit, est neces-

se, quæ altera fuerat, Hermetis conclusio. Et fi immortalis est, & sempiternus, & perpetuus est, nullam omnino sentiet mutationem . Vbi nulla est mutatio, ibi nulla est alteratio. Qua Aristotelis quoque sententia suit, & a nobis est etiam antea probata. Vbi nulla est alteratio, ibi nulla sequetur debilitas. Vbi nulla debilitas, ibi integræ permanent, & essentia, & potentia, & actio. Neque ullius rei vnquam indiga sunt. V bi indigentia nulla, ibi sufficien tia summa. V bi sufficientia summa, ibi etiam schicitas, ac beatitudo. Ac recte dictum ab Hermete, Dei ueluti où ria estentia est n' eu Sai= porla beatitudo. Quod aliquando, sed quasi balbutiens scripsit Aristoteles. Itaque sicuti υπάρξιε hyparxis perpetua illi eft,tota sempiternitate,& tota æternitate, & toto æone:quibus tempus ab eo excluditur ; ita illi optima quoque uita, ac summa ropia inquit Hermessapientia est. Et si hæc illi sunt, potentia nulla ei defuit, aut deerit umquam; aut ulla actio. Sempitene ergo, atque æterne, & fuit, & est, & erit omnia. Et omnia potuit, & potest, & poterit, & omnia fecit, & facit, & facier. Et quæ nunc facta conspicimus, ab eo etiam nunc fieti,est assirmandum. Hoc est, omnia ab eo sada, in suo quæque esse, conservantur, & fouentur,& inde pendent. Et perpetuo fient, & conseruabuntur, & fouebuntur; & inde pendebunt. Itaque uere admodum a uetere illophilosopho, interrogato. Quid Deus ageret; responsum est, Mundum creat. Et Plotino didum uerissime.

Αλλατίνω ποιεί; η κ) νω σώζα εκείνα, κα νοείν ποιεί, τα νοούντα, κ) ζω τα ζώντα εμπνέων νοω ; εμπνέων ζωω.

- , Sed quid nunc facit? Vel & nunc seruat
- " illa, & intelligere facit ea, quæ intelligunt,
- ., & uiuere ea, quæ uiuunt; inspirans men,, tem, inspirans vitam.

#### FINIS VIGESIMIPRIMI LIBRI.





## FRANCISCI PATRICII PANARCHIAS

#### LIBER VIGESIMVS SECVNDVS.



#### DE RERVM CREATIONE.



Omen creationis, commodum venit Theologis Larinis, et eam productionem fignificaret, quæ aliquid facit ex nihilo. Qua in re nomen nullu est apud Græcos. Id enim, quod

initio Pentateuchi Moss legitur.

In principio creauit Dens: Septuaginta interpretes Græce dixerunt.

B'v dexi excluser à becs.

In principio fecit Deus. Damascenus, author vetus, & nobilis,& Catholicus, pro creatione,& creatore, nominibus urlosus, & urisou veitur fabticationis, & fabricatoris. Quibus ante eum , & Paulus Apoitolus , & Dionysius sunt vsi frequenter, sicuti, & his alijs duobus, δημωυργός, κ) δημωυργία, opifex, & opificium. Que læpislime lunt apud Græcos Theologos omnes. Et ante cos apud Platonem, & ante Platonem apud Hermetem, frequens est corum vius. Sed nomen Creationis, fignificatione hac propria, ex nihilo facere aliquid, a vetere quadam glossa, vt D. Thomas annotat, ortum habens, eo lignificatu, per nos maneat. Reliqua vero nomina quæ attulimus, sunto communia iis ét rebus, que ab artifice quoppiam, ex materia fiunt aliqua, &ijs quoque quæ e nihilo fuerunt facta.Nam D. Paulus, TexelTHE & Sneutoupy de, dixit, qua " versa sunt: Artifex, & conditor Deus. Nos emanationis, & proditionis, nomine vli fumus libenter, ad rerum processionem fignificandam, quæ ex Patre in suum facta eit profundum, vt eama rerum creatione ad extra profundum sacta, distingueremus. Sed hac de nominibus satis, Ad res iplas accedamus. Triplicem rerum multitudinem esfe, diximus alicubi. Primam in Patre, quas ingenita & improducta est, & virtualiter multitudo, neque ab eo prodijt. vmquam. Aka est in Verbo, quatuor gradibus distinctam, quos exposumus. Hanca Patre asseruimus suisse emanatam. Et ab eo impaternum profundum prodijsse. Quas nusso modo creata potest dici. Non enim ex nihilo, sed exomnium maximo est profecta.

Nam si in Patre prius erant, & ex eo in totum profundum suum sunt dissas, Pater:
autem erat omnia; omnia non sunt nihilum. Non sunt ergo ex nihilo; Non sunt
ergo create. At que nam sunt que creat
te uere dicentur? Relique omnes qua extra profundum sunt. Eas Theologinostri,
quatuor dixerunt esse. Naturam scilicet Angelicam. Coslum empyreum, Materiam, &
Tempus. Sed vbi mandum reliquerunt?
Vbi Coslum? Vbi terram? Que in principio Deus creanit. Vbi lucem? Vbi sirmamentum? Vbi aquas, vbi tot reliqua
in Genesi recensita? Nes vero, res extra
profundum positas, aliter diudimus, &

quidem divisione necessaria istius modi.

Entia necesse est, vel incorporea esse omnino.

Velincorporea, & corporea simul.

Vel corporea fimul, & incorporea. Vel corporea penitus, & corpora.

Cua Qua

Que vero in profundo sunt, quamuis incorporea dicantur; atramen incogitabili nobis modo, atque inessabili, hisce extra positis supereminent. Scimus communem esse rerum diuisionem, in corporeas simplicater, &c incorporeas. Nos tamen, vbi intermedia duo diuisionis membra locum habeant, suis locis indicabimus. Nunc ad rem præsentem.

Hæc quatuor generum entia quo modo a profundo profluxetunt.

Si illine prodierunt, quo modo dicunturex nihilo creata? Sane sacra eloquia pronunciant. In ipso condita esse vniuersa; in cœlis, & m terra, visibilia, & inuisibi-

,, lia: & omnia per ipsum, & in ipso, εκτιως creata sunt, & iterum ex ipso, & per ip-

" sum, & in splo sunt omnia.

Quibus, ex iplo entia prodijsse omnia, satis confirmatur. Quo modo ergo ex nihilò:Hoc prius, & facile. Ex nihilo ita interpretamur, vt e nulla vel prima, vel secunda facta sint materia. Qua omni factioni, omni fabricationi, omni generationi, omni denique opificio, artificio, necessario vel subijcitur, vel requiritur. Itaque quatuor harum reru creationi, non opus habuit Deus conditor, materia vlla; ex qua, ant ex quibus, ea faceret, aut in quibus ca efformaret. Igitur dictum rectiffime, & verissime, ex nihilo, quia nó ex materia , res omnes Deus creauir . Nulla scilicet ad eas.efficiendas substrata materia, nulla precedente. Sed quia omnia in ipio etant, ex ipso, & per iplum facta fuht. Scienus fuille quoldam, contra quos D. Balilius disputat, qui illud Pauli. Exaplo, & per ipiuni illa interpretarentur, vt illud (ex iplo) patri tribuccent, illud vero (per iplum) filio,tamquam instrumento. Tertio autem (& in iplo) spiritui darent, viloco, in quem omnia confluerent. Quos ipseredarguit, ostendens, voces hasce omnes, toti competere Trinitati. Et optima quidem ratione. Sunt enim vnum, &idem iph tres, quandoquidem sunt consubstantiales , & nullo inter te distinguantur alio, quam vt Damascemus solet loqui, ingenitura, genitura, processore. Et nos dicemus, δημιουργού opificis, & conditoris, & nomen, & operam simul tribus omnibus couenire. Omnia enim perfecit pater; deinde menti tradidit secundz. Quidergo, non etiam primæ? Immo maxime. Non enim ea emanatio per saltum, a patre in lecundam mentem facta est . Sed a patre , transitu per primam , in secundă vsq; profluxus hic derinatir, vique nimirum, ad vltimum sui profundi terminum. Ita intelligendus eo carmine est Zoroaster. Cum autem Pater, primum omnium principium fit: Filius sit principium secundam, Spiritus principium tertium, entia que a primo in duos emanarunt, principiata ne dicemus? aut non principiata? Videntur, vtrumque dici posse. Principiata quidem, quia a principio primissimo. Non principata, quia in principis restiterunt. At ea, que extra profundum creata sunt, a filio creata sunt, a spiritu ereata sunt. Ab vnotrino igitur creatore, & conditore.

Sed quo modo id factum est? Per verbum.

Dixit enim, & facta sunt. Vt ergo verbum ex ore profertur, ita et entia, extra illum ab do sunt prolata. Et cum extra illum prolata sint; nón amplius talia sunt; qualia; qua in eo remanserunt. Quia scilicet secreta sunt ab vno, nó amplius vnú simpliciter sunt, sed multitudo, eaque varia, in multos diffusa, & gradus, & latitudines, & series, & catenas

Euius multitudinis, per omniferam, & omnigenam suam simplicitatem, ipse vnus trinus Deus principium suit, & causa, & essector, & conditor, & sacra se profert, illa quasi ab vno decidant, in multitudinem dissunduntur. Non ea quidem impersecta.

Οὐ γαρ το πασεικῆ ειὰρχῆς ἀλελές τι 170 χάζα.

No enima patotno principio, imperfectum quid rotatur.

Inquit Zoroaster. Neque confusa prodeunt. Confusio enim maxima quædam est imperfe ctio, sedordine quaque suo quod est iam ostenlum. Et nunc etiam affirmamus, & ostéde mus:Primo nimieum incorporea, prodisse. Secundo incorporea corporea. Terrio corporea, & icorpora.Quarto uero, corpora ipía: Sed hæc corpora, siue corporea, materiam ne dicunt? Nam ca philosophantium quibusdam, corpus est, alijs non corpus, alijs inter corpora, & incorpora medium. Quæ res miris modis, philosophoru ingenia torfit, &ad huc torquer. Sed si nulla sit materia ea, quam nominauerunt primam, informem, infiguratam, inqualificatam, nonne omnis hic frustraneus eorum labor, & fuit, & est? Et forte in posterum quoque érit. Quod equidum nos pro certo habemus. Nullam enim talem materiam, in mundo arbitramur, aut fuille, aut esse : Quod suo loco demonstrabimus. Et si vlla talis aut est, aut fuit, vel Deo fuit coæterna, vi autumarunt, & autumant multi philosophantium greges, wel a Deo fuit condita. Si coærerna mit, condita non suit. Si condita suit, coaterma minime fuit. At vtrum horum verius? Con ditam fuille. Id Hermes autumat,& ratio confirmat nostra.lllius verba sunt.

Hire I Unlu, ate valua, ate ovoiar par, ide xal rautas autas erepyeias Tosov.

Seu

seu vero materiam, seu corpus, seu essensiam dixeris, scito, & has ipsas essectus esse esse Dei.

Quem locum, ad hanc rem probandam, attulit olim Iamblichus, Platonicorum maximus, ut ex co citat Proclus. Nostrævero rationes, id ita confirmant. Materia hæc prima, vel nihil prorsus est, vel est ens, uel medium quid, inter ens,& nihilum; vt Aristoteles videtur voluisse, quando eam, non ens per accidens appellat. Si materia est nihilum, nihilum autem est non ens, a Deo est producta. In eo enim erant omnia, entia, & omnia non entia; Entia manisestauit, non entia, vt ait Hermes, in se retinuit, reliqua omnia præter hane materiam, quam extra ipsum ponunt. Si ea, ens est, itidé est a Deo producta; omnia enim entia ipse, vti latistime est demonstratum, de se produxit. Si uero inter ens, & nihilum est, ex vtrisque compositum. qua entis habet partem, cum en tibus est producta, qua vero nihili partem habet,itidem ab eodem est producta.Preter hec. Si materiam Deus non produxisset; vel quia impotens, vel quia nescius id ei accidit, vel quia noluit. At cur noluit, si bonum est? Et cur nescius, & impotens, si est perfectissimus? Et ad hæc, productor omnium, non erat dicen dus. At hoc contra demonstrata est. Addimus, si materia prope nihil est, quo modo suis viri bus substat, ita vt Deo sit coçua, quando corpo ra etiam præstantissima, & quæ diuina Aristosteles nuncupauit, cœli, sui natura, & per se, stare, vt est oftensum nequeunt : multo minus per le stabit, id quod ferè nihil est. Materia ergo, si talis vlla in vniuersitate est, qualem Peri patus circumscripsit: per se non fuit Deo coæ ua, & creata est. Nos uero materiam, ex qua corpora omnia mundum constituentia constare dicimus, & corpus esse affirmamus, & qualificatum, & formatum, etiamfi forte non figuratum, & a Deo creatum, pro certo habemus. Idque suo loco demonstrabimus. Nunc reliqua creationis prosequamur. Quæ res ergo fuit in caula, vt hæc tot, ac tanta, & tam va ria entia, extra se Deus proferet? eaque ex nihilo, ex nulla materia crearet? Vna eius bonitas. V na Patris bonitas. Quia enim bonus est Pater est; Quia vero Pater, etiam principium. Quia vero principium, eriam causa rerum est. Et quia rerum causa est, Deus est. Et quia reru omnium caula est, omniporens est.Hæc enim duo nomina, inquit Hermes , foli ipfi competunt.Bonum,& Deus.Et quamuis ab omnibus vtrumque dicatur nomen , non tamen ab omnibus, inquit, intelligitur, quid fit Bonum else . neque quid sit Deum esse. Quid ergo est, Bonum esse, respondet idem scitissime. Quia Dei natura est, esse bonum.

Μία φύσις τ Βεοῦ, τὸ αγαθον.

" At bonum quid nam est?

Ο΄ μφ' ἀγαθος ἀπαντα ἔξι' διδούς, χὶ μη δεν λαμ. βάνων. ὁ οὖν Βεός πάντα δίδωσι, χὶ οὐ δεν λαμβάνω.

"Bonus enim omnia dat, & nihil accipit. "Deus igitur omnia dat, & nihil accipit. Et alibi.

Παν γαρ' χωρηγούν, αγαθον.

" Omne largiens, bonum.

At quid nam largitur? Vt sint, omnia facere. Το γαρ' αγαθον, & το ποιπτικόν.

" Bonum enim eft, effe factorem.

Το γαρ' αγαθόν, ή πάσα διώαμις τ ποιών τα πάντα.

" Bonum enim est, tota potentia faciendi omnia.

Ουδ'ό Βεός διώ αται ζίω, μη ποιών το άγαθον.

" Neque Deus potest viuere, non faciens bonum.

Ideoque vere dicit, Deum coactum fuisse omnia facere.

Παντως μέντοι ἀναγκαζόμθμος, ὑσο ἀγαθοῦ Βελήματος.

,, Omnino necessitate coactus,a bona voluntate.

At que causa finalis, voluntatem hanc suam mouit? Prosecto, vt cognosceretur, & manise stus sieret.

ἴδιν γαρ' τ άγαθοῦ τὸ γνωρίζεδζ.

" Propriu boni est, cognosci. At a quo vt co-

" gnoscatur? Ab homine.

Ου τρ' αγνοά τ ανθρωπον ό θεος, αλλα και πάνυ γνωρίζει, κ) θέλει γνωρίζεδζ.

"Non enim ignorat hominem Deus, sed ma "xime cognoscit, & vult cognosci.

Quo modo cognosci? docet.

Δι αυτό τοῦτο πάντα εποίησεν, ἵνα δια πάντων αυτ βλέπης. τοῦτο ὅςιὰ τό αγαθόν τὸ τὰ θεοῦ, ττο δ'αυτ αρετή, τὸ αυτ φαίνεςς δια πάντων.

, Ob hociplum omnia fecit, ut per omnia , eum cernas. Hoc bonum ipfius Dei eft;

,, hoc eius virtus, vt per omnia appareat. Hoc autem per omnia apparere, quid aliud in ferre potest, quam gloriam ipsius Dei. iuxta illud Io: Apostoli.

" Dignus es domine Deus noster, accipere

" gloriam, & honorem, & virtutem.

Reddit rationem.

" Quia tu creasti omnia, & propter volunta.

,, tem tuam erant,& creata funt.

FINIS VIGESIMI SECVNDI LIBRI.

# FRANCISCI PATRICII PAMPSICHIA NOVAE PHILOSOPHIAE,

Tomus III.

AD ILL VSTRISSIM VM PRINCIPE M SCIPIONEM GONZAGAM. Et S. R. E. Card. Reuer.



FERRARIÆ,

Ex Typographia Benedicti Mammarelli.

M. D. XCI.

Superiorum permissu.



### ILLVSTR.<sup>M°</sup> PRINCIPI SCIPIONIGONZAGÆ.

S. R. E. Card. Amplis.



Eminisse potes Illustrissime Princeps, atque amplissime. Card. S C I P I O G O N Z A G A, cum adolescens studio-rum causa Patauii esses, me, Iulio Strozzio tibi intimo, intercessore, te inuisisse, & iucundissima tua consuetudine esse vsum. Adamaui tunc temporis, humanitatem tuam singularem, suauissimos mores, incomparabilem modessiam. Acre uero ingenium, & in ea ætate perspicax iudi-

cium, sum etiam admiratione prosecutus. Ex eo, multo, quod intercessit tempore, præ fortunarum mearum slucibus non contigit, preter quam hic Ferrariæ semel te reuidere, aut amplius vllo honoris, ac reuerentiæ cultu prosequi. Mansere tamen semper memoria insixa, excellentes animi tui, quibus tunc præcellebas, dotes. Quæ te tandem eo loci, inter Ecclesiæ proceres inter sidei Catholicæ purpuratos senatores, non tam samiliæ nobilitate, atque splendore, quam tuis propriis, maximisque meritis, euexit. Et quæ antea scintillas quas dam de se dabat doctrina, procedente tempore postea toto orbe eluxit, insignis tua in omni doctrinarum genere, & exquisitissima eruditio, & rebus agendis prudentia summa. Tot igitur, tantisque in te cumulatis omnis generis virtutibus, non me post tot annos excitabo? Et vigiliarum mearum, atque laborum, partem fructuum aliquam, tuo nomini non dicabo?

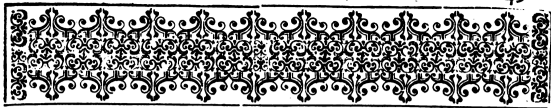
Faciam

Faciam certe, vt & metibi in memoriam renocem, & aliquam erga te mez, & venerationis, & observantiz summa testissicationem, tum tibi, tum viuentibus, tum posteris cun cis prebeam. Itaque Pampsychiam nostram, qua est de animis tractatio vniuersa, quinque distinctam libris, nomini tuo, multis nominibus illustrissimo Voueo & dico. Eos tu, vt a uetere, prosectos cliente, libenti animo suscipe, authoritateque tua, & do crina incomparabili protege. Vale Ferraria.

Tui cultor eximins.

Franciscus Patricius.

- The second of the second of



## FRANCISCI PATRICII PAMPS Y CHIA

LIBER PRIMVS.



V N D E S I T A N I M K S.



Vod Græci veteres vnico ψυχῶς, nomine fignificarunt, id duplici, Animi, & Animæ expressere Latini. In etymis eorum, errauere vtrique:llli quòd ψυχῶν, a uerbo ψυχάζω,

refrigero deduxere. Contrario ab eius opere, significatu. Quoniam nullibi sit animus Aυχη, quin ibi ealor quoque existat. Isti, quod a noce Græca dreuer, qui ventus est, parua admodum detorsione animum, & animam, deriuauere. Contraria maxime a vera re sententia. Nihilenim minus, quam uentus, animus est, & anima. Error hic vterque a respiratione venit. Nam ea, quæ confesso, animum habent, animantia sunt, & animalia. Hæc uero respirant. Respiratio ht vento, ventus internum refrigerat calorem · A uento animus, a refrigeratione ψυχη, sunt efformata. Hæc sane non videtur vulgi fuisse formatio. Qui cum animam nec videat, nec percipiat an eam habeat, an ea viuat, prorsus ignorauit. Sed sciolorum vulgus, rerum naturas, sensu tantum, coque non integro, uenatur. Rationes, a mente, a sensu ductas, penitus negligit. Saniores vtroque, & res alias, & animum, & animam altius indagarunt, receptis tamen nominibus fun t vs. Nos iildem, quoniam in tam uetulta re, noua fingere non liceat, abutemur'. Non nomina, sed resiplas sub nominum significatu indagabimus. Hoc præfati, nos ha-Cenus nominibns animi, & animæ, promiscue, & indistinctim vsos. Posthac distincte vouros, vt anima dicat nobis huma. nam tantum animam. Animus vero, reliquarum rerum animos fignificet, planta\_ rum, brutorum; & si qui sint in universitate, alii. Id autem ea de causa facimus, quod humana anima, proprias quasdam, nec eas paucas habeat proprietates, quæ cum animis reliquorum, non facile communicantur, aut permiscentur. Atque ideo peculiares, exigit contemplationes. Quas ad humanæ nostræ philosophiæ initia differimus. Reliquis vero, quæ animata videntur entia, animi nomen tribuamus. Deanimis ergo esto nobis in præsentiarum, contemplatio instituta. Hæc enim post; Mentem atque intellectum omnis generis peractam tractationem, necessario videtur consequi. Natura enim in suis operibus non saltat, sed ordine, a proxima caufa, proximum producit effectum. At opus sanè, perarduum molimur , & apud sapientes omnes, usque a seculi initio, maxime controuersu. Non est tamen nobis, qui ue ram atq; integram philosophiam condimus, aut desperandum, aut in opere quantumuis magno, atque arduo, desistendum.

Inde igitur víque ab initio huius nostræ philosophiæ, proposuimus, atq; uti uerissimű S posui-

#### FRANCISCI PATRICII,

posuimus, A Mentibus esse Animos. Sed proposuisse, & posuisse, philosopho non est satis. Verum quod est, & in naturæ uniursitate latet, ei est aperiendum, explicandum, & demonstrandum. Hanc ergo rem, Dei. Optimi, Maximi nomine, ac numine inuocato, nouo labore aggrediamur. Profectò, demonstratum iam nobis est, abvno Deo, primissimo, omnia prouenisse, Primam scilicet Vnitatem, & in ea, & extra eam, omnes vnitates. Ab his, primam estentiam, & in ea & extra eam, omnes essentias. Ab his, primam vitam; & in ea, & extra eam, omnes vitas, & ab his, primum intellectum, & in co, & extra eum omnes intellectus, siue dixeris Mentes. Si in vniuersitate, est rerum ordo: & ab ea semota est omnis confusio, necesse est, vt a Mente, & a Mentibus sit primus animus, & in eo, & extra eum, sint animi omnes. Siue is primus animus, sit mundi animus, siue etiam mundi animo superior. Quod rationes haud multo post, nobis patefacient. Nouem ab initio, atque etiam postea, in vniuerlitate constituimus retum gradus. Inter quos, animus, medium tenet locum. Supra animum quatuor elle demonstrauimus abunde, Intellectum, vitam, essentiam, vnitatem. Sub eo totidem sunt.. Natura, Qualitas, Forma, corpus. Interintellectum & animum, nihil intercedit medium. Superiorum nullum. Ad imporfectionem namque, corum nullum properat, nullum ex eis descendit. In sublimi consistunt. De suis proprietatibus quasdam non tamen omnes inferis largiuntur. De sua dignitate non dimouentur. Nam neque Peripatus permittet, Primum illum suum, primi cœli motorem intellectum ad Saturni spheram mouendam descendere. Neque huius motricem, anonymam illam, substantiam, ad Iouem aut etiam inferius le se demittere. Nequæ Lunæ motricem concedar ad Venerem, aut Solem scandere. Sed suis quæque locis immotæ, stabilesque permanet. Superorum ergo quatuor graduum, nullum, suum mutabit locum : neque infra animum cadet. At neque inferiorum quatuor, vllum supra animum ascender. Non equidem natura ei proxima, minus qualitas, ab eo remotior . multo minus forma ab eo, longinquior. Ac minime omnium corpus ab eo, natura remotissimum. Sed in suis quæque gradibus, quibus eas Optimus Maximus. Conditor mundi Deus locauit, in suo quæque munere, manere perseuerabunt. Neque ergo luperorum, quatuor, quicquam: neque inferorum quatuoritidem, quicquam, inter intellectum, & animum, se se interponet. Neque entium gradus vllus alius inter eos sedebit. Neque enimalius vllus, præter ostensos illos nouem, in vniuersitate, aut est, aut esse potest. Quod etiam magis, haud ab hinc longe, demonstrabitur. Cum hæc ita sint, & antea sit multis, validisque philosophicis rationibus demonstratum, Animum, in rerum vniuersitate, (quod tamen Theoprastus, ac Democritus voluerant) neque esse primum omnium, neque omnium principium, necesse esse, suit demonstratum, supra animum aliud ens esse, quod Mentem & intellectum appellauimus. Modo ita progrediamur.

Nullum entium Dei bonitate caret. Quæcumque enim fecit. fuere ualde bona. Si bona funt, Dei bonitatem quatenus poterunt, imitabuntur propria eorum bonitate. Bonitatis omnis, proprium est benefacere. Facient ergo aliquid. Factio, hæc, actio est. Actio omnis a viribus. Vires ab essentia. Essentiam ergo beneficam cuncta entia ad vsque minima, & uilissima habent. Et quia essentia omnis benefica, in se prius uires parturit. & per uires, actiones parturit ad extra. Et pregnans prius est in se, & extra se neces. sario sœcunda. Bonitatis enim primi boni cum sit particeps, sterilescere non potest, & fœcunditatis quoque, necesse est ve sie particeps. Nullum ergo ens, sterile est. Omne ergo ens fœcundum est. Si fœcundum etiam prægnans. Si prægnans, etiam parturit. Si parturit, etiam producit. Quid enim essentia cuiusque careat viribus? Minime. Vires he, an erunt ociolæ? Si a bono sunt, si boni illius participant, ociosas esse, est impossibile. Si ociolænon funt, funt igitur in motu. In motu, vel interno, vel ad extra? V troque. Ille quidem intra essentiam est, & vitam ei præbet. Oftensum enim est vitam veram, motum infra essentiam esse. Hoc vero, quià vita, nihil est aliud, quam essentia parturiens actionem, tum in le ipla, tum ex le ipla. Si in le ipla, actioné edit, ea actio, e le non exit, in se fit,& in se manens, nihil edit aliud, quam se iplam. Si uero ex se ipla actionem profert, ea actio non est ociosa. Si ociosa, non est, & motus ipla est, & motu eo,& se ipsa, aliud ale efficit. Cuius ipla fit caula vii uocant immediata. Vires vero, quæ eam actionem ex essentia efferunt, causa sit anterior. Essentia autem quæ virium, & actionis radix est, & sons, de se parti essectus, primaria sui ordinis est causa. Causa autem omnis, vii est antea demonstratum, & prior est, & potentior, causato suo. Ve quæ proferat, id quod prius non erat.

Digitized by Google

Si vero causa, omnis, & prior, & præstantior est causato, causatum necessario, & posterius, & impotentius, quam sua causa est. Sed proprietates tamen omnes suz causz fert secum, remissiores attamen. Non enim easdem protsus. Idem enim cum sua causa esset. Neque præstantiores. Sic enim ad supera fieret propagatio. Demonstratum autem est nobis, eam fieri ad infera. Neque etiam æquales, quia effectus, caulæ suæ non est par. Alioquin cur potius effectus quam causa esset dicendus aut causa sua impotention? Proprietates enim, nihil sunt aliud, quam vel essensia ipla rei, cuiulque, vel vires iplæ, quæ in actionem exeunt. Que si exitu suo, proprietates equales, viribus, a quibus prodiit, efficeret, quid aliud, quam virelmet iplas vnde venit ipla, recurrendo ad supera, produceret? Et cur æquales potius quam easdem? Cum vna cademque eius efficientia æque polleat in vtrisque. Neque igitur sua origene præstantiores. Neque suz origini zquas proprietates actio vlla porest producere, sed remissiores omnes. lta tamen, vt suz origini sint similes,& ab ea etiam sint dissimiles. Non enim productum ullum, idem est cum producente. Sed identitatis eius, vti est iam demonstratum, ea aliquid ab eo aufert,& secum defert.Effectus enim, a can sa semper venit, non tamen cum ea idem remanet. Sed effectus omnis, non eodem cum causa gradu, non idem cum eo, sed simile & minus.

His ita demonstratis, ad rem propositam regrediamur. Quærebamus vnde Animi esfent? Diximus a mentibus, vti a proximis sui causis, ab immediatis eorum produ ctricibus. Sed supra mentes a vitis. Supra vitas, ab efsentijs.Supra essentias ab vnitatibus, ab ideis. Supra vnitates, ab vno Deo, omnium fonte primissimo. Nam si in eo animi, non fuissent, non in eo præfuissent, iplum non omnia fuilset. Sed his carens, quæ tamen inter entia sunt, & numerantur, non vn'omnia fuisset. Ergo dum e se, principem generaret vnitatem, cum vnitatibus in ea reliquis, animorum quoque vnitatem in illam transfudit, Et dum primaria vnitas, in se vnitates omnes continet, si unitate animorum caruisset, non omnes continuisset vnitates. Atque ideo hac manca fuisset, & impersecta. At demonstratum est, omnia in ea esse, quæ in un'omnia, prefuerant. Et essentia primaria, dum in se essentias comprehendit omnes, nisi animorum quoque, comprehendisset essentias, non omnes fuisset essentiæ. Si primaria uita, in se uitas omnes est complexa, si animorum vitam non esset complexa, iam non omnes vitas complexa fuisset. Neque

omnes vitæ, ipla e slet. Si mens princeps, in se mentes cunctas amplectitur, non & animorum mentes amplecteretur, iam ipsa non omnes mentes effet. Et hoceius, defectu, perfectissima mens non elset, quod est iam demonstratum. Animi ergo, & in mente fuerunt, & in vita, & in essentia, & in unitate, & in uno. Ergo ab uno animi uenerunt, uta primissimo principio. Et ab unitate communi illa, ac sua, & ab essentia communi, & a sua, & a uita communi, & a sua, & a mente communi & a sua, ut a causis superioribus, & anterioribus descenderunt. Et quia essecus, ut est demonstratum, proprietates caulæ suæ, fecum fert, sed remissiores, Animi a superis causis descendentes, & mentis sunt participes, ac uitæ, & essentiæ, & unitatis, & unius. Ita ut quisque animus, & unus sit & in unitate habitet sua. Et sit ens, & uivat, & intelligat. Seu intellectus, & intellectionis partem habeat, ut pote, quia a mente proprietates omnes, sed remissiores secum deserunt, a qua sunt producti. De animis cæteris, non de humana anima nnnc loquimur, de cuius salutæ, sencta ecclesia satagit plurimum, & de qua proprio loco proprias illi, uti diximus, habebimus contemplationes. Sed de animis aliis, mundi, cœli, sphærarum, siderum, elementorum, brotorum, stirpium, & si qui sunt alii, sermo præsens est nobis institutus. Quos sacri Theologi, cognitos de eis tractare non curarunt. Vt qui ad fidei sacrosanctæ negocium minime pertinerent. Ad animos igitur hoice reuertamur. Hos dicimus ab intellectu, proxime esse productos. Primo uero a Deo omnium conditore. Id autem, ad ea qua dicta sunt, ita demonstramus. Mens nel intellectus. Vel est ens, uel non est ens. Ens non este, non est dicendum, cum & essentiam habeat, & intelligendi uires, & intelligat, & uiuat. Quæ omnia iam sunt antea demonstrata. Neque amplius in dubium reuocanda. Modo, omne ens quia a Deo factum est, Dei bonitatis particeps est factum. Quæ enim fecit, omnia ualde erant bona. In suo scilicet genere persectissima. Mens ergo, ut ens est, boni est sacta particeps, & in suo genere perfectissima. Bonitatis autem omnis proprium est, quod & iam ostensum est, se se propagare in alia fundere, beneficiis suis replere. Mens ergo bona, & in suo genere perfectissima, cum sit, uel nihil aget, uel aget aliquid. Si nihilaget, iam non bona est,iam non perfectissima. Aget ergo aliquid.ld uero, uel in se, vel extra se. Si in se tantu suas actiones sem

#### FRANCISCI PATRICII,

Per replicet,actum aget semper. Si non & extra se,iam non bona,non persectissima. Immo iam & imperfecta,& inuida,atq; ita mala. Ma la aut bonitas, quo modo erit? Aget ergo aliquid & extra se. At quid aget?vel essentiam ali quam edet necessario, vel vires, vel actionem. Si actionem tátum dicamus , quomodo, actio ea sine propriis, vnde proueniat, viribus, edetur?Ergo si actionem edet, & vires eius actionis productrices edet. At vires omnes ab essentia. Ergo & essentiam aliquam, ante vires, ante actionem producet. At quam nam essentiam, mens extra se producet. Non eandem sibi, ex iam demonstratis. Sed a se alteram. Neque tamen ita alteram, vt idétitatis caulæ suæ fecum aliquid non auferat, in alteritatem tamen a caula cadat. Vt nimirum per identitatem secu ablatam, similis productori fiat. Per calum autem in alteritatem, a productore fiat dissimile. Similem ergo, & dissimilem tibi més productrix, de se proferet essentiam quam Animu vocamus. Et quatenus sibi similis euadit, de proprietatibus suis ei largitur. Proprie tates autem suas, a superis causis habet & ipsa, vitam, essentiam vnitatem, vnum. Et quæ eius est essentia, intellectionem, cognitionem, optimam, ac summă. Ergo animo quoque a se producto, sui aliquid, intellectionis nepe tribuet. Et cum intellectione, etiam virium intelligédi. Et quia virium, etiam essentiæ suæ intelle-Aus nimirum ac mensis. Hoc enim philosophica, & necessaria dictar ratio. Habet ergo Animus ab intellectu ,& essentiam suam , estg; intellectualis, & intelligendi vires, & intelle-&ionis actionem. Sed omnia remissiora, similia scilicet illi, & dissimilia. A superis uero, habet Animus, vitam per qua viuit, & essentiam per quam est. Et cu essentia uires, & actiones. Et vnitatem sibi essentialem habet, per quam vnius est patticeps. Sed hæc omnia superorū beneficio Vnius est particeps, vnitate median te. Vnitatis, mediante essentia. Vita & Méte.

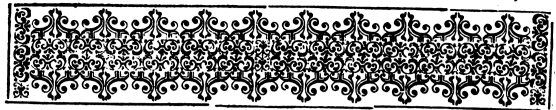
Essentiam, per mediam vitam & mentem. Vitam per mediam mentem. Mentum, ab ipsa met méte, sui productrice proxima. Et igitut Animus partus mentis, genitrici, & similis, & dissimilis. Similitudo uero hæc,& dissimilitudo, sequenti libro, erit amplius explicada. Sed cuius nam Mentis aut intellectus, dicédus est animus esse filius. Primi, ne an secundi intelle Aus? Nimirum eius, qui proximus est reru extra paternum profundum códitarum, opifex, In quo, & a quo, intellectus quoq;, quos extra profundum elle diximus, proxime funt condi ti. At hic, idem cũ primo est intellectu, & ambo idem cum Deo patre, inter se non alio qua ea qua diximus alteritate diuersi. At hi tres vnus(vt est ostensum) sunt Deus trinus. A Deo igitur vno trino, Animus est conditus. Quo au tem modo est conditus? An qua a Deo? An ve ro qua, ab intellectu? A Deo vt ab omniŭ conditore. Ab intelle du, vt a conditore proximo. A cognoscente scilicet essentia, & intelligéte, essentia cognoscens,& intelligens. Quid.n.co gnoscens;non cognoscentem produceret? vel non intelligens, intelligentem. At intellectio, cssentia est intellectus. Et omne superius ipso sui esse producit. Ergo intellectus proximus Animi conditor, intellectione sua, & intellige do, animum produxit. In hac sententia non folum magni Platonici. Plotinus, lamblichus, Proclus, Hermias, Damascius, & Olympiodorus,& fuerunt & perstiterunt:verum etiam 🗛 ristoreles in sua Mystica a Platone accepta Ægyptia, Chaldaicaq; philosophia. Idq; multis in locis, sed præcipue in verbis hisce quæ sunt lib.3 cap.6.

" Præterea sciendum, quod anima existens, actu causata est ab intellectu. Intellectus autem, etiam existens actu, productus est a principio primo. Qui immittit animæ formam potentiamque receptam ab ipso principio primo inserente rerum productibilium vniuersstatem.

#### ANNOTATIO R. P. IACOBI DE LVGO.

Sic loquendum est de divinis, ut nulla erroris occasio detur. Quare cu philosophi utantur nomine alteritatis, & diversitatis, posset dari occasio errandissicut etiam si uteremur nomine disferentia, qua dicit distinctionem aliquam secundum sormam, qua non est ponenda in divinis: cum sorma Dei sit divina natura. Nomen vero alteritatis dicit disferentiam accidentalem, cum in divinis nullum sit accides, ibi etiam non erit alteritas. Hoc nomen diversitas, qua dicit essentialem divissonem, tollit unitatem essentia, quam consitemur nos dicendo unum esse Deum: Quare si inveniatur dictum, et apud philosophos, apud patres diversum, seu disferentem, vel altera ex patre diversitatem, disferentiam, seu alteritatem, pro distinctione, dicendo, Distinguitur persona patris a persona siliy, or persona siliy à persona spiritus ancti non alteritate, sed relatione personali, or veemur verbis Athanasii, aliam esse personam patris, aliam spiritus ancti.

Digitized by Google



## FRANCISCI PATRICII PAMPS Y C H I AE, LIBER SECUNDUS,



QVIDSIT ARIMVS.



Nter veteres philosophantes, qui sensu & mente sue runt obtusiore, Entiŭ, unŭ tantŭ summum genus con stituerunt. Corpus nimirum, & cuncta entia corpo ra esse suncta arbitrati. Qui

vero animum, corpus non posse esse, rationibus peruiderunt, supra corpus incorporeum aliud entium genus esse asseruerunt. Ab his philosophorum plurimi, summa entium gene ra duo esse statuerut. Incorporeum & corpus. Nos vero iam antea, inter hæc duo, veluti extrema,& libi maxime contraria interleruimus. Alterum incorporeis vicinum incorporeum corporeum. Alterum corporibus proximum corporeum incorporeum. Ita ut entia uniuersa, horum è quatuor sint aliquod necessario. Itaque animus, si ens sit, si è numero sit entium, horum aliquod necesse est esse. At ho rum quatuor, ex quo sit genere, videndum. Id autem cognoscetur, si eornm proprietates essentiales cognoscantur. Corporis igitur, quod sensibus est notius, proprietates indigemus. Est ergo in Panarchia iam ostensum, corpus no esse αθυπός ατον, per se subsistens: Sed έτεpisator, consistens per aliud, & alio ad subsistentiam suam egens. Est quoq; demonstratum, corpus esse irepoxientor, alimobile. ita vt ad motum, actionemque suam edendam, non a se, sed ab alio, necesse est moueri. Mouctur autem in tempore. Motus hic actio est. actio venit a uiribus, vires ab essentia. Ergo si

corpus in tempore mouetar, motus hic temporarius est, & est actio . Actio ergo corporis est temporaria. Ergo, & vires temporariæ, & essentia temporaria. Essentia autem, ideo est temporaria, quia est partibilis. Id autem quia diuisibilis. Hoc autem quia trine est dimésum Trine autem dimensum corpus est,& corpus est trine dimensum. Hoc autem quia moles est,& mole constat.Hoc itidem quia sine spacio esse nequit. Hoc item quia spacio constat. Id vero, quia e spacio fit . Hoc etiam quia spacium, corporum omnium primum est principium. Hinc ergo est, ve omne corpus spacio constet, & in spacio habitet, & mole constet, & moles sit, & trine sit dimensum. Et totum sit,& partes habeat,& in eas sit dinisibile, & diuidatur, tum essentia tum viribus, tum actio nibus, seu potius passionibus. Passiones namque corporum sunt actiones. Nihil enim aliud agit corpus, quam patitur. Quia vero patitur, etiam alteratur. Si alteratur, ețiam mutatur.Si mutatur ab eo quod prius erat, non est amplius quod erat. Si non est quod erat, ea parte, non entis suscipit appellationem. At est id in quod mutatur. Hac ergo est, illac nó est. Et ens ergo est, & nó ens est, & a se sit dissimile. Si igitur corpus, cum hisce omnibus proprietatibus in vniuersitate reperiatur, necesse est in eadem vniuersitate, cotrarium ens, cum contrariis omnibus proprietatibus reperiri. Contrario namque vno in rebus posito, poni necesse est & alterum. Ergo reperietur in vniuersitate ens aliquod, quod sibi semper sit si-

Digitized by Google

#### FRANCISCI PATR.

mile. Quod ens sit semper. Quod non ens, nunquam vel sit, vel fiat. Quod semper sit id quod erat. Quod semper sibi sit idem. Id autem quia non mutatur. Hoc, quòd non alteratur.Hoc uero, quia non patitur.Hoc auté, quia tantum agit. Hoc item quia agendi solum vires habet. Hoc uero, quia talem habet essentiam. Hocautem, quia non dividitur. Id uero quia partes nullas habet.ld quoque, quia trine non est dimensum. Hoc itide, quia moles non est. Nec mole constat. Nec è mole fit. Nec mole indiger, vt sit, aut spacio in quo habitet. Hoc quo que, quia αύθυπός ατον est, & per se substat. Hoc quoque, quoniam est incorporeum. Hoc quoque, quia corpori est contrariu. Colligamus igitur hæc,& in series digeramus. Incorpore um corpori est cotrarium. Per se substat, in spacio non habitat. Mole non indiget. Moles non est. Non est trine dimensum. Nullas habet partes. Non dividitur. Individuam habet essentiam.Indiniduas vires .Indiniduas actiones. Non patitur. Non alteratur, non mutatur. Semper idem est sibi. In non ens nó abit. Numquam, non ens dici potest. Verum ens est semper. Contrarias his proprietates corpus, omne habet. Non per se subsistit. In spacio habitat. Mole indiget. Moles est, Trine est dimé-Sum. Partes habet. Dividitur, Dividuam habet essentiam.Diuiduas vires. Diuiduas actiones. Semper patitur. Alteratur, Mutatur. Nuquam idem est.In non ens abit.Semper non ens dici potest. Verum ens non est vmquam. Quid ergo tali corpori, cotrarium fuum, vt contrariis vt riusque iungi posse dicetur? V el uerius iungi dicetur non posse, nisi contraria eotum om nia temperentur. Sed quomodo incorporea temperentur, quæ numquam vel patiuntur, vel alterantur. Quæ cum semper agant, corpora semper patiantur, inter vtrumque nulla videtur esse posse communicatio, nulla contem peratio, aut commistio. Et si quæ sit, illa, in cor pus semper aget. Hæc ab illis semper patietur, semper alterabitur, semper mutabitur, donec in non ens totum abeat. Non igitur incorporea corpori iungi poterunt, fine corporis corruptione. At vt corpus seruetur: mundus conseruetur, vniuersitas rerum constet, quousque placitum illi fuerit, qui vniuersa condidit, numquam incorporea, corporibus iungi oportet. Corpus autem per se non stat, non est αθυπός ατον est έτερός ατον, ab alio stans. A quo nam igitur stabit? Ab eo nimirum, quod iplum stare faciat. Id autem erit, quod vires id faciendi habeat,& ab eis actionem in corpus intendat,& extendat, quæ iplum lustentet, sistat, sublistere, & consistere, & stare faciar. Hoc autem corpus esse nequit. lisdem enim adminiculis, ac fulcris ipsum. Hæc autem si corpora essent, progressum hunc de corpore ad corpus in infinitum abire esset necesse. Neque ité incorporeum est. Tum quia corpori est contrarium, eique iungi nequit. Tum quia eius aaione corpus in nihilu regeret. In idem ergo recidit quæstio. Quid igitué illud erit, quod corpus seruet, et seruare queat? Aliquid nimirum, quod in corpus salutem hanc operari queat. Eamque corpori indere. At hæc fine actione, nequaquam fiet. Actio autem omnis per quendam fit contactum. Continget igitur iplum corpus, id quod iplum leruare debet. At id, corpus nequaquam est, vt est ostenfum. Neque itidem est incorporeum, rationibus modo deductis. Præter autem duas hasce naturas, cotpus, & incorporeum, veterum plu rimi ignorarunt. An vero, & tertia quædam in vniuerlitate erit natura, non corporea, nó incorporea. sed vtrumque & incorporea, & cor porea, ita vt media quædam sit inter vtramq;. Încorporeo suo, ab incorporea pendens. Corporeo uero ad corpus vergens. Et sit proprietatum utriulque particeps, ita ut uideatur, non quidem ex extremis mista, non ex contrariis temperata, non è partibus composita, sed mirando quodam modo, hæc omnia sir. Et mista, & non mista, temperata, & non temperata, composita, & non composita. Ne iterum, dum mistionem, temperationem, compositionem ex duobus illis quærimus in infinitum amandemur. Necesse ergo est, quia incorporea sir, incorporeorum proprietates teneat. Non simplicissimas illas, quales in uere incorporeis funt, sed gradu inferiore. Omne namque productum(quod toties repetimus)non idé cum producente est, sed ei est simile, quatenus ab illo indentitatis suæaliquidaufert. Et quia ab illo in alteritatem cadit, fit etiam ei dissimile. Similitudinem ergo quandam ueræ incorporalitatis habet. Sed non est sicuti superiora, ue re incorporea.Illa ab omni corpore longe abfunt. Hæc quia ab illis cadit, corporibus iungitur. Vt autem similis incorporeis sit, identitatis illorum, necesse est fieri participem. Fit autem talis, si sui aliquid incorporeum habeat quoad illa accedat proxima. Summitate nempe sua. Qua & mole carea, & sit ideo impartibilis. Et ideo indivisibilis, & ideo impassibilis. Et ideo inalterabilis,& ideo immutabilis,& ideo ut sit ens semper, & in no ens nunquam decidat. Qua uero corpori iungi potest, corpori sit assimilis est necesse, Vt eius nimirum aliquid in non ens decidat: non semper sit ens: sit mutabilis: sit alterabilis: sit divisibilis, sic partibilis: sit in mo le,& circa molem uersetur. Et sicuti in prioribus proprietatibus, quemadmodum supera est in zuo, & in zternitate. Sie his secundis

ptoprietatibus, corpori proximis sit, téporaria est necesse. At si essentia sua,vt corpus, sit temporaria: & vires, & actiones temporarias habebit. Atque ita in non ens abire aliquando, ac perire poterit. Atque ita nihil incorporei: nullas ei fimiles habebit proprietates, & tota erit corporea. Quod est contra demonstrata. Si uero, & essentia eius, & vires, & actiones, incorporez fuerint, auvincorporeis similes, nulla sui parte corporibus hærebit. Necelle ergo tria hæc estentiam, vises, actionesque, ita partiri, ve alia sit incorporeis similis, essentia nimirum, alia sit similis corporeis, nempe postrema, que est actio. Inter quas primam, & postremam, mediæ sint vires. Quæ vri iam sepe est demonstratum, & ab essentia veniunt, & in essentia habitant, & ab eis, intra & extra essentiam, proferuntur actiones. Atque ira nere medium fit hocens, quod incorporeum corporeum nos appellamus. Et animum nuncupamus. De quo uerissime cecinit Zoroaster. Νου γαρ μίμημα πέλη. Το δε τεχθέν έχη τὶ

Νου γαρ μίμημα πέλει. Τό δι τεχθέν έχει τέ σώματος.

Mentis namque imitamen est, partum vero habet quid corporis.

Imitamen quidem, quia similitudinem cum mente habet, a qua proxime est producus, & dum producitur, identitatis mentis aliquid secum abstulit.

Quod vero ab intellectu partum est, actiones videlicet, habent quid corporis. Quia cor pus iplæ producunt, corpus formant. In corpus porriguntur per corpus protenduntur, in corpus agunt. Corpus viuificant, vitaque donant.Corpus mouent. Motus autem omnis in tempore est. Temporariæ ergo suntanimi actiones. Essentia uero eius in zuo habitat 🍜 & est illi similis: inde nimirum veniens, & ab eis omnibus, que in æuo, & æternitate habitant, intellectus, cuius est imitamen & simulacrum, & similitudo. Vitæ, essentiæ, unitatis, est particeps. Omne autem quod participatur, vel se ipsum, uel sui aliquid participanti largitur. Ab unitate igitur sua, habuit ut sit unus, & ut unitas, omnia in se contineat. Nam sicuti elsentia primaria, ab unitate primaria, & unitates omnes suo gradu & essentias omnes habet, vt est antea demonstratum. Ita uita primatia, essentias, & unitates omnes ab essentia obinuit primaria. A uita uero primaria, intelle dus primarius, & uitas, & essentias, & unitates omnes continet, Vnde necesse est, intellectum, entium superorum, quandam esse universitatem, intellectualem scilicet. Et sicuti est rerum inferiorum conditor, proximulque animi, in quem suas transfundit proprietates u-

niuerlas, Animum uniuerlitatem facit animariam. Et quia per animum, naturæ quo. que est conditor, Naturam quoque universitatem facit naturalem. Et quia per animum & naturam. Qualitatis conditor est; qualilitas quoque universitas quædam erit, ut ita dicam, Qualitatiua . Et quia per qualitatem, formarum corporearum conditor est, Forma corporea, universitas erit quoque, formalis scilicet corporea. A qua proxime, & a superis, qualitate, natura, animo intellectuque cum corpus efficiatur: Corpus similiter uniuersitas erit corporalis. Sed hæ omnes uniuerhtates, suo quæque gradu stant atque ordine. Sunt tamen, omnes in omnibus, supetæin inferis. Inferæin superis, & quæin feipsa ita, ut nec alias confundat, neque abaliis confundatur. Sed ad animum regredia-

Animus igitur , a conditore fuo, intellectu Deo, proprietates quidem illius omnes, sed quales ipse capere potuit, secum tulit. Vniuerstratem rerum nidelicet omnium, suo tamen gradu, atque ordi e. Id autem præter ea quæ iam ostensa sunt, ira denuò demonstremus. Animus uel nihil a productore suo tulit, uel tulit, aliquid. Si dicatur nihil tulisse, id contigit, uel quia conditor ei largiri non potuit, uel quia noluit, uel quia nesciit. At intellectum nescisse, & impossibile, & nefarium est asserere. Si noluit, inuiuidia est tactus. Non igitur bonus. Si non potuit, non igitur perfectus. Quæ quia impossibilia sunt: potuit igitur, ac uoluit, & sciuit. Tulit ergo aliquid. At hoc aliquid, quid nam Spir, unum ne aliquid, uel plura, uel plurima, nel cunca s' Sed icur unum? Quia reliquà, nel non potuit, uel noluit, uel nesciit. Atque ita eadem recurrunt impossibilia. Eadem ratione, fiplura cur non plurima? Eadem quoque ratione, si plurima, cur non etiam omnia? Omnia igitur, ut absurditates illæ fugiantur, ac fugentur. Deus ergo intellectus conditor, du animum conderet omnes suas in eum transsudit proprietates. Identitatis suæ, illi tribuens, quantum animi in alteritatem casus, ferre secum potuit. Factus igitur est animus, rerum universitas tota, sed animaria, sicuti intellectus uniuersitas fuerat intellectualis, & uita uniuersitas uitalis, & essentia universitas essentialis. Et unitas, uniuersitas (licet ita fari) unialis. At in intellectu, rerum forme omnium fuerant suo, modo. Itain animum eædem omnes rerum formæ ab intellectu descenderunt. Per quas sicuti intellectus, intelligibilis, & intel lectualis mundus erat, sic Animus factus est mundus animarius, rerum formis omnibus repletus.

#### FRANCISCI PATRICIL,

repletus non equidé accidentariis, sed essentialibus. In superis .n. essentiis nullum habitat accidens. Nihil enim eis de foris accedit, præter quam a causis, a quibus & esse habent & vires, & actiones. Quarumque proprietates hauriunt, & earum fiant particepes, no ex trinsecus, sed tota intrinsecus essentia. Animus igitur, omnia entia est; Superiora equidem,tamquam eorum imago.Inferiora uero, vt eorum exemplar. Et effentia sua tota uniuersitas entium est, modo nimiru animario. Est igitur & unum ab unitate sua, & essentia, ab essentia intelligibili. Et uita, a uita itidem intelligibili. Et intellectus, ab intellectu conditore. Et quamuis omnia hæc a superis causis habuerit, & ab eis continue pendeat,& sine eis cossitere nequiuerit. Post quam tamen est productus, & in se unus est, & unita-

tem habet, & in se est, & essentiam habet, & in se uiuit, & est uita, & in se intelligit, & est intellectus, & est ratio, & est rationalis, & rationes rerum omnium essentiales sibi habet inditas. Ab ideis enim, per estentiam, per uitam, per intellectum, in eum descenderunt, & ex eis sua essentiam constituerunt. Similem quidem illis, quia identitatis illorum aliquid secum abstulit. Dissimilis quoque illis, quia in aleritatem ab illis cecidit, aliusque ab eis est factus. Sienti, & quæ ipse,e se producit, quamuis eius identitatis aliquidauserant secum, propter casum ab eo in alteritatem, alia ab iplo euadunt. Vti luis locis palam fiet.Concludamus.Essentia animi una est, ui uens est, intelligens est, rationalis est. Rationum uniuersitas, ab intellectu proxime uenientium.

#### F 1 N 1 S.





### FRANCISCI PATRICII PAMPSYCHIAE

LIBER TERTIVS



QVOTVPLEX SIT MNIMVS.



Ed hic animus, vnus ne est?
An sút in vniuersitate animi
plures? Necesse enim est, ani
mum, vel vnum tantum esse, vel plures, tantum; vel &
vnum, & plures simul. Vnú
esse tantum, no videtur sieri

posse. Nam & Peripatus, cœlo eiusq; orbibus, ac fideribus animos tribuit, cuique ipsorum vii videtur proprios. Et omnes homines arbitrantur, & se se, & animalia cunca, & stirpes omnes, fingula fuis animis esse prædita . Itaq: non est dicendum, animum esse tantum vnű. Quid vero deinceps,quando omnis multitudo, ab vnitate sua prouenit, necesse videtur esse animorum multitudinem, ab vno animo deriuasse? Vel enim hoc in omni multitudine verum erit, eam ab vno suo deriuare. Vel id erit falsum. Si falsum esse dicatur, iam animorum multitudo per se existet.& nullum erit in animis vnum,& multitudo quædam,sine vnitate reperietur, & singula multitudinis pars, & ipla vno carebit. Atq; ita fingula erit infinities infinita. Quam sententiam late profligauimus antea. Ne ergo vetus illa quæstio redeariterum, necesse est si multitudo animorú vlla est in vniuersitate, eam ab vnitate sua pro uenire. Haud sane aliter, atq; ante demonstra bamus, ab vno principio omnia prouenisse. Ab vnitate vna, vnitates omnes. Ab vna essentia, essentias omnes. Ab vna vita, vitas omnes. Ab vna mente, mentes omnes. Aqua mente, cum animus proxime fuerit productus, vti est paulo ante demonstratum, necesse est vnum tantu animum ab eo fuisse productum: Aquo cum reliqui animi veniant, in eo animos omnes ha bitare est necesse. Rerum enim a Deo Opt, Max. procreaturum ordo exposcit, vt quem admodum, in Mente aut intellectu vno, omnes fint intellectus.Et in vita vna,omnes vitæ,

& in vna essentia, omnes essentiz. Inq; vnitate vna,omnes vnitates.Et principio entium vno, omnia entia. Ita in animo vno, omnes esse ani mos est necesse. Vti in proprio proximog; fon te, ac domicilio. Nam, vbi nam alibi habitent. li non in proprio? li rerum ordo non lit cófundendus? Non est autem confundendus, a nobis ordo is, quo Deus mundi conditor, mundum ornauit. At vero, si mentes extra paternu profundum productæ, nouem grandibus erat distinctæ; an & animi, sicuti & illæ aliquot erunt excellentiæ gradibus distributæ? Cur vero non erunt, quando & tota retum vniuer fitas, in nouem gradus est dispersita? Hoc igitur peruideamus. Bina igitur primo, distin-Qione ytamur. Alios nimirum animos, esse su pramundanos, alios intramundanos. Nimirū alios esfe, supra mundum hunc corporeum, in mundo intelligibili. Alios vero in mundo cor poreo, hoc est esse in corporibus, & corporibus condinisos, atque, condimensos. Illos necesse est sine corpore vilo esse. Nullum enim ibi corpus habitat. Hos vero itidem est necesse, & in corpore esse, & per corporum partes condimensos. Concedent philosophantium pleriq; hos esse in vniuersitate Illos negabunt; eadem qua nos víi sumus ratione.In mundo supero, nulla corpora habitare. At animos fine corporibus else non polse. Itaque ibi nullos esse. Nos vero negamus in primis, animum non fine corporibus esse posse. Neque enim id verum est, quod Exore ricus Aristoteles affirmat, omnem animum es se actum corporis physici organici potentia viuctis. Verum thesse, quod Aristoteles idem, sed mysticus asserit, a corpore physico organico, posse animum separari, Sed & rationes aliæ conuincunt, in intelligibili mundo, inter alia entia vera, esse etiam animos veros, simpli ces, puros, perfectos. Simplicia namque com-

politis

#### FRANCISCI PATRICII PAMPSYCH. LIB. 111.

politis sunt priora. pura, impuris, persecta imperfectis. Animi autem in corporibus, neque simplices sunt, nec puri, nec perfecti. Et si hi in vniuersitate sunt, necesse est villos quoque in vniuersitate esse. Posito namque vno cotrario. poni necesse est & alterum. At hoc alterum in corporibus non est. Est igitur extra corpora. Inter entia scilicet incorporea. Qualia & alia funt in mundo incorporeo. Nam si animi tales ibi non essent, mundus ille perfectissimus, neque perfectus esset, neque mundus. Quia no omnia entia contineret. Sed si intellectus, animi coditor ibi est, cur non sit ibide animus ab eo conditus? Si ibi vita est, quæ animo vitam indit, cur non sit ibi, & animus viuens? Si ibi est essentia vera, quæ animum, ens esse facit, cur non ibi erit animus, sua hyparxi, & existentia? Et si ibi vnitas est animi,& eius idæa, cur non & animus ibi sit eius imago? Et hæc animi idea, cur non recte animus quoque pri marius & idealis vocetur? Et essentia animi vera, cur non sit animus essentialis? Et vita vera animi, cur non est animus vitalis? & Mens animi vera, animique productrix, cur nó animus mentalis dici potuit ?Et animus quoque iplemet, in se consistens, nullique corpori coniun Aus, cur in mundo purissimo, sincerissimus, nullis corporum fordibus inquinatus, non ha bitet? Atque bi quidem, animi sunt supramundani. Inter quos, primissimus est animus, in quo reliqui consistunt animi cuncti.

Eyxoquiar vero, mundanorumque animorum, corporibus scilicet coniun corum, varios viri magni Platoni Animos distinxerunt. Nimirum, alium dixerunt esse Mundi totius animum, Angelicum, Dæmonicum, Heroicum, Humanum.Sed nos huius tractationem in tépus aliud,&locum alium distulimus.Quatuor reliquos breuiter perstringamus. Dixerunt ex quinque rerum omnium elementis,omnia,& inter hæc animum çonstitui. Nimirum, Essentia, Eodem, Altero, Statu, Motu. Hisce varie complicatis, varia animorum genera formari asseruerunt. Si in animi constitutione, essentia aliis dominaretur, diuinos animos effici. Si do minaretur idem cum essentia, prouenire animos Angelicos. Si idem tantum præualeret fieri animorum genus Dæmonicum. Si uero idem fimul,& alterum,progigni Heroicum.Si vero alterum tantum in prædominio esset, produci humanum. Ex eorum , & Platonicis, & Pythagoreis fundamentis, hæc recte admodum videntur disposuisse. Nos vero ex Zoroa

streis, ac Dionyssacis dicimus, Angelos in postremo Mentium creatarum ordine fuisse col locatos, & quasi in confinio mentium atque animorum, elle constitutos, Ita vt nihil mirum sit, si superiorum iussu, angelus aliquando corpus assumat, posse eum inter supremos mundanos animos connumerari. Dæmonicos autem animos, eiuldem cum angelicis naturæ ab intio fuisse creatos etiam sacrosancta Eccle sia iubet credere. Ob peccatum tamen suisse a Deo conditore in infera detrufos. Infera autem hic philosophice quis, corporis intelligat naturam , cui fint perpetuo alligatæ fi pi acul**ú** commiserit, ecclesiæ decretis stato. Heroicos vero animos ab humanis non esse specie differentes, & hominum & Peripateticorum vul gus credit. Eos nimirum qui virtutem actionibus,Heroicę virtutis habitu acquisito,Heroes dici meruerunt? Sed quamquam Peripatus recens, multa decertet, de Heroica virtute, nec quid ea virtus sit, nec quis animus Heroicus, determinare noust. Platonici vero, veterum Aegyptiorum, Chaldæorumque dogmata secuti, proximum quidem humano, su periorem tamen Heroicum constituunt animum. Sed nos cum de humana anima philosophari instituemus, hac quoque de re nostram afferemus sententiam. Hermes triplicem asseruit esse τω ψυχω, animum. Saar, ar Βρωπανίω, «λογον. Diuinum,humanum,& irrationalem.. Sed quid nomine animi diuini intelligi vellet, non satis aperte docuit. Possunt enim, & fupramundani animi omnes, ca appellatione. significari. Et animus cœli, & stellarum. quæ iam sunt intramundani. Sicuti intramunda-, mus est is animus, quem ipse, & post eum alij multi, Græcorú philosophi mundi animű appellarut. De quo in hæc uerba in Claue scribit. Ouk nixouras en rois Auixois, eri são puas fuxãs της του παντός, πάσαι αί ψυχαὶ εἰσὶν. αίτε ἐν πρ παντὶ κόσμφ κιλυμδού μθραι, ώστερ Σπονενεμηκή αι.

" Nonne audisti in genericis, quod ab vno animo, eo qui est vniuersi, omnes animi.

s funt . Et que in toto mundo volutantur,

", veluti abscissæ.

Et in Asclepio iterum.

Totus itaque quibus formatus est mun-,, dus, elementa sunt quatuor, scilicet ignis,

,, aqua, terra, aer. Mundus vnus, anima vna,

" Deus vnus.

De quo mundi Animo, sequenti libro integram peragemus quæstionem.

Finis Tertij Libri Pampsychia.

FRANCI





## FRANCISCI PATRICII PAMPSYCHIAE

#### LIBER QVARTVS.



#### AN MVNDVS SIT ANIMATVS.



Nter diuinos animos, principem locum philosophorum multi, mundano animo assignarunt. Vt qui cor porum omnium præstantissimo, persectissimoque vitam, cognitionem, mo-

tionemque præstaret. Inter hos, de schola lonica, omnes forte videntur numerandi. Thales, Heraclitus, Anaxagoras, Archelaus. Et de
Italica Pythagoras, eiusque cuncti sectatores,
Parmenides, Zeno, Empedocles. Plato denique cum suis omnibus. Er Stoici forsan vniuersi. Contraiam hisce viam ingressus est Leucippus, & cum eo Democritus eius auditor, &
post hos, & cum hic Epicurus. Et de tanto
philosophantium in Græcia numero, tres hi
soli mundum negarunt animatum esse. Sed si
verè Plutarchus scripsit, de Democrito, primus ac postremus, soli, in ea sententia permansere. Verba illius hæcsunt.

Δημόκριτος , νοῦν τον Βεον , εμπυροπό τι των τοῦ κόσμου ψυχίω.

", Democritus, Mentem Deum, igniformem ", mundi animum.

Duo ergo illi solitarij, tot ac tantis viris, com parati, nullis erunt viribus. Nisi rationes afferant, tam validas vt nos petsuadere valeant, in mundo regendo casum, quem pro Deo colue runt, animo potentiorem esse. Post hoc mudi cadauer, Aristoteles, du Platoni amicus esser, ex eius ore excepit, mundum hunc animal esse. Et animo etiam rationali preditum, idque in sua mystica Philosophia literis madauit sepe. Hostis vero postquam ei est sactus, & a Platone, & a se ipso etiam discessit, & suum quod dam dogma in philosophiam intulit, non mudum vniuersum, sed mundi partem esse animatam. Cœlum scilicet animatu esse, eleméta uero no esse. Quoniam vero, maxima Peripati

pars, hanc eorum principis sententiam esse nesciunt, eius verba huc asseramus.

Ημίτ δ' επωδε ώρισαι αρότερον, ότι εν τοίς εχουσιν άρχω κινώσεως, αί τοιαῦται δωμάμως ενυπάρχευσιν. Ο'δ' ουρανός εμ-ψυχος, καί έχω κινώσεως άρχω, δελον ότι έχω τὸ ἄνω κὶ τὸ κατω.

, Nobis uero quoniam determinatum est antea, quod in iis quæ habent motus prin cipium tales facultates insunt. Cœlum vero animatum est, & habet motus principium, clarum quòd habet sursum, &

deorsum.

Intelligit autem hic, cœli nomine, non mű-

dum vt altera eius significatione ante vocauerat, sed cœlum ipsum proprie, quod in circulum monetur. Quæ res tota ea ibi, contra Pythagoreos disputatione patet.

Partibus quoque cœli, aftris nimirum, animum & eum rationalem vti videtur, tribuit. Hæc enim fua funt.

Αλλ' ήμες એς જો σωμάτον μότον αὐτή, καὶ μονάθων; τάξιν, μέν έχονων, άλύχων 5 πάμπαν διανιούμεθα. Δε δ' એς μετεχόνων 'જાολαμζάνειν πραξεώς η ζωής.

», Sed nos, tamquam de corporibus folum, & vnitatibus tantú, ordiné quidé habentibus,

" inanimatorú vero prorfus cogitamus. Sed " oportet de eis existimare, vt quæ partici-" pentactione, & vita. Et infert.

Διο δω νομίζειν , και τίμι औν αξραν αφάξιν 📆 τοιαυτίω , οίαπερ ที औν ζώων , κ) औν φυδίν.

" Oportet verò putare, astrorum actionem, ta " lem, qualis animalium est, & plantatum.

Qualis autem plantarum, arque animalium actio est? nimirum viuere, nutriri, sentire, moueri. Sine.n. vita, actio nulla obiri potest. Vita in his non permanet, nisi nutriantur, vt vero nutriantur, cognoscere alimenta debent, cognita, motu quærere. Sua ergo sententia. Sydera & animo sunt prædita, & viuunt, & T 2 nutriun-

Digitized by Google

#### FRANCISCI PATRICII,

nutriuntur, & sentiunt, & mouentur motu, vt animalia progressiuo, quo ad actionem suam prodeant. An vero hæc omnia dum in vetustioribus repræhendit, in sua philosophia sibi constent, suo loco discutietur. Verum & sphæras cælestes singulas, animatas esse paulo post subdit.

Νοήσαι γωρ δεί, της ζωής, και της άρχης έκαεης, πολλιω τάβοχιω 👸 της αρωτής, αρος τας

æλλας.

,, Intelligere oportet, vitæ & principij cuiníque, multam excellentiam esse, primæ ad alias.

Vitæ manisesta sit hic mentio; corpus proculdubio viuere, sine animo non potest. Ergo ex Aristotelis satis claro dogmate, & totum cœlum est animatum, & spheræ eius singulæ, & astra earum omnia. Quid ergo mundum hunc, quem suis omnibus partibus, & toto, persedum esse, & philosophi omnes, & cum is ipse autumant, monstrum esse dicemus? Vt dimidius, celo scilicet sit animatus? dimidius, elementis nimirum, animo careat? Et sit quasi Marinus Glaucus partim piscis, petra partime Nullibi enim exactus hic philosophus, elementis videtur, aut animum assignare aut vitam. nisi sorte hanc alteram, sed contra metaphoricam leges suas. Vt quando de cœlesti motu ait.

Καὶ τοῦτο ἀθάνατον, καὶ ἄπαυςον ὑπάρχα, τοῖς οὖσιν, οἶον ζων τὶς οὖσα, τοῖς φύσα σωι-

Ethoc immortale, & incessabile existit, entibus veluti vita quædam existens, natura constantibus cunctis.

Inter vero omnia, quæ natura constant, sunt etiam elementa. Quibus, quasi uita est cœlestis motus. Sed vitam ostendimus nos internum elle entium motum. Motus autem co lestis, elementis est extrinsecus. Ideo eis vita, non nisi metaphorica est. Quando vero alibi asserit, Necesse esse mundum hunc inferiorem, superis lationibus esse continuum. eiusque omnes vires inde gubernari. Inferre proculdubio videtur, elementa a se nullas habere vires, per quas, vel este, vel vinere dici queant. Quibus, & alirs forte quæ perierunt, Plutarchus scripsir, Aristotelem, neque animatum, neque sentientem, neque ratione præditum, neque intellectu: neque prouidentia regi,inferiorem hunc mundum, docuisse. Et cœlestia his omnibus esse participia, de'yea vero, quæ circa terram funt horum nihil habere. Hoc præceptoris dogma Theophra-Aus videtur secutus, quia vt Proclus refert. O & Ocoopasos, einotus apxlui nirresus, ? 4υχω eiπar.

" Theophrastus quidem, recta ratione cum

,, principium motus animum dixisset.

Εμψυχον ε΄ς αὐτὸς Ε΄) δίδωσι τὸν οὐρακὸν . καὶ διαὰ
τοῦτο Ξῶον. Ε΄ ταρ' Ξῶος ὅςι' ὁνοὶ, καὶ τωὶ ἀρίς ωι έχει διαγωγίω, έμψυχος ἐςὶν. Οὐδὶν
ταρ τίμιον ἀνοι ψυχῆς.

Animatum & ipfe, effe concedit colum,

% ob id divinum. Nam si divinum est, inquit, & optimam degit vitam, animatum.

, est. Nihil enim præciosum, sine animo.

Nam & Aristoteles in primo loco allatis
verbis dixit.

O' S' ou paròs en fuxos, xal exa xivnatas ap-

Cœlum vero animatum, & habet motus

principium.

Iplum scilicet animum, & non naturam, quam principium motus esse definierat. Vel ergo hac in re, Aristoteles non sibi constat qui, & naturam, & animum, duas res inter s. valde diuersas, principium motus esse dixite vel has duas esse idem est necesse. Quod tamen iple læpe negat : Sed inconstantia hæc,in eius philosophia satis iam est a nobis patefacta. Ad rem redeamus. Colum vniuersum, fingulasque sphæras, astraque Aristoteles animata esse affirmauit. XII. tamen metaphy. supremo cœlo, non animum tribuit, sed mentem, ergo ibi animus,& mens tam celebri phi lolopho,eadem res lunt.Quis hoc,nili bardus ferat?Reliquis vero spheris, animi vel dubius, vel pauidus;non est aufus, an mentes, an animi ellent pronunciare. Sed archas & vlias, vti alias diximus nuncupauit. Alexander, Aristotelicorum interpretum vti creditur, coryphæus,& principem,&primarium auditorem lecutus, ipse quoque rationibus satis validis, & multis, animatum esse cœlum comprobauit. De schola eadem Philoponus, & Simplicius, rem eandem confirmarunt. Et hic addidit,astra,nő solum esse animata, verum etiam sensitiuo animo prædita esse asseruit. Non equidem vei nos proxime, ex verbis Aristotelis deducta ratione. Sed Homeri, & ante Homerum Orphei carmine in ea sententia confirmatus.

Η έλιος ος πάντα έφορα. ή πάντα έπακους.

" Sol qui omnia conspicit, & omnia exaudit. A principe ergo eorum, dogma hoc in Peripateticos descendit. In principem autem, a

præceptore Platone venit; tum per mysticam, ab illo exceptam, a se vero conscriptam philosophiam. In qua multa est animi mundani mentio. Vt ibi.

Deus summus, simplex, & omnium perfe-

, distinus, intellectui primo dat vitam,

,, deinde animo, postremo naturæ. ,, Ab agentibus secundis in quibus est, intel-,, lectus, animus aliaqs simplicia principia. Sed & in Exoterica sua philosophia Plaro animum mundanum bis explicat. semel in Philebo, secundo in Timzo late satis, Quod tamen ex Timzi locri libello, cuius in suo Timzo quasi paraphrastes Plato esse voluit, desumpsit. Nam is & libellum suum de animo mundi inscripsit, & hzc insuper habet verba, de mundo loquens a Deo producto.

Era, μοτο γιῦ, τέλειον, εμψυχον τε κ) λογικὸν.

Vnum, vnigenitum, perfectum, anima-

, tum,& rationalem .

Plato vero sic eandem rem extulit.

Aid Si tor Loyiquer tor 3, rour & ir fux fu
Lui S' ir sumati sumisas.

Ob hanc ergo ratiocinationem, Mentem in animo, animum in corpore constituit.

Sed verba hæc videtur Plato ex Zoroastri oraculo quodam exscriptisse. Ait namque.

Κατέθετο χαρ'. Νοῦν με ενε ψυχη, ψυχων δ'εν σώματι αργώ.

» Mentem quidem in anima, animam vero

in corpore inerti.

Ante que verba dixerat.

Merd 5 manginas Siarolas, 4uxn' èye raie. Gepun, 4uxouaa ra marra.

Post vero paternas cogitationes anima ego habito calida animans cuncta.

Vocat autem calidam, quia dixerat alibi. Οτι ψυχή, πῦρ δωάμει, πατρος οὖσα φαικον, Αθανατός τε μένει, καὶ ζωῆς δεαπότις ἔξι'. Καὶ ἴχει κόσμου πολλα πληρώματα κόλπων.

Quod anima ignis, potentia patris, exi-

" stens lucidus,

» Immortalisque manet, &vitæ domina est.

" Et tenet mundi multas plenitudines si-

, nuum.

Hermes quoque mundanum animum agnoscit, quando ait.

Οῦκ ἄκουσας ἐν τοῖς Χρικοῖς, ὅτι ὑπο μιᾶς ψυχῆς τῆς τοῦ παντὸς, πάσαι αί ψυχαὶ ἐισὶν.

Non ne audisti in Generalibus, quòd ab vno animo vniuersi, omnes animi sunt.

Το ή, πῶν τοῦτο σῶμα ἐν οἶ τὰ πάντα τὰ σαματα ψυχή πλήρης τ νοῦ, κ) τ θεοῦς, ἐντὸς μὲ αὐτὰ πληροῖ, ἐκτὸς δὲ ἀκιλαμβάνει ζωοποιοῦσα τὸ πᾶν.

, Vniuersum hoc corpus in quo omnia sunt , corpora, animus plenus mente & Deo in-

,, tus quidem iplum implet, extra vero am-

Quam sententiam vetustissimus Græcorum, Orpheus, ab Hermete hausit, De eo enim lamblichus ita testatur apud Stobœum.

Eoine yè ului autos Oppeus xapis isonaußaren, i) ni ular tui tuxlui, ap ne tonace it i) ni ular tui tuxlui, ap ne tonace it i) ni ular tui tuxlui , ap ne tonace nathan tai tuis uspinace tuxae iso the onne tuxis.

n Videtur sand iple Orpheus separatim

existimare, esse voum animum. A qua mul , tæ sint divisiones, & multas, & medias

,, aspirationes venire in particulares ani-

, mos, ab vniuerlo anime.

Itaque a præstantissimis sapientibus, atque vetustissimis, Zoroaftre, Hermete, & Grzcis Orpheo, Pythagora, Pythagoreis, Platone, vetustissimo dogmate traditum est, mundum esse animatum, Quod & Thales, & Heraclitus, & Democritus, & Stoicorum vniuerla lecta docuerunt. Inter hos, duo quafi ridiculi Philosophi, Leucippus, & Epicurus, mundum omnino animo carere asseruerunt, eumque veluti çadauer effecerunt. Inter hos media via ingressus Aristoteles, mundum qui ei persectissimus rerum omnium est visus, monstrum secit, dimidia parte animatum. dimidia inanimem. At prior illa sententia sapientissimorum præstantior hisce duobus tan to est, quanto animatum præstantius est inanimi, & animal perfectum, præstantius est uel monstro, uel cadauere.

Theologi uero nostri, & ueteres, & recentes, hac in re trifariam sunt divis. Nam alij, Aristorelicum monstrum præferentes, dixerunt, cœlum & astra este animata. Vt inter ueteres, Origenes, Hieronymus, Augustinus. Inter recentiores, Aureolus, Scotus, D. Thomas. Caietanus. Alij uero e contra, id iplum negauerunt, Damascenus, Lactantius, Basilius, Ambrosius, Cyrillus. Alij vero in ea re incerti ac dubij fue runt. Et quod prius dixerant reuocarunt. Quod Augustino, & Hieranymo, & D.Thomæ uidetur euenille. Dino quidem Augustino, quia cum duobus locis (crip(illet Mundú esse animatum, & magnum quoddam animal reuocauit idanon equidem ut fallum:Sed quia id nec esse, nec non esse, non haberet compertum, temere a se scriptum fuisse affirmanir, D. uero Hieronymus, cum prius scripsisset, solem uocari Spiritum. Lucentemque globum lunæ, titaniaque astra &c. quia essent animata, attamen alibi, Origenem confutat, qui dixerit Solem & Lunam, & aftra cærera esse animata. Aut non hoc quidem, sed quod addiderit, propter aftra sicut propter homines, Christum esse passum. Et quod Angeli, animandis astris essent addicti.Quod sanè merito est reprehensum. Nobis enim est demonstratum. Angelos, non animos, sed mentes seu intellectus else. Et hoc nomine, eos cum reliquis choris sepe noas nominat Dionysius, Sed mentes sui natura, nulli addicuntur corpori. Neque ergo cœlis, neque astris sunt addicti. Et si addicti elsent non ideo sunt astra, & cœli colendi & adorandi, etiamfi ab Angelis mouerentur. Quod quidam scholastici intulerunt. Sed hic nimius est Aristotelismus.

Quoniam

#### TFRANCISCI TATRICIL

'Quoniam putarunt, Aristotelem docere, co-: lorum motrices illas, quas ipse principia vocat,& substantias: Mentes esse, Quod de prima sola ille dixit, hi de omnibus etiam astris arripuere, & angelos nuncupauere. Ex qua, Aristotelica autignoratione, autambiguitate, illi quasi nectar inde suxissent, Aristotelis cæco amore, & quæltiones satis multas, sed fatuas omnes, nexuerunt ita, vt inextricabiles, nodo Gordiano magis, sint effectæ. Extra rem quoque sunt, aliæ illæ ipsorum quæstiones. An cœlorum, & fyderum animæ fint beatæ,an, non beatæ. An peccarunt, an non peccarunt. An pœnas sint daturæ, an contra. Confundunt enim Angelos, cum animabus. Inter quæ magna est naturæ differentia. Neque cadem esse potest quæstio vtrorumque. Nam si Angelorú pars peccauit, nemo veterum, vel Theologus, vel Philosophus, celestes animas, peccaise affir mauit. Neg; id vllibi, sacra pagina, aut negat, aut affirmat. Sed istorum quæstionantium ma ior pars, Aristotelis, vti dicebamus, nimium amatrix,& sine quo, non sibi videntur philoso phari potuisse, Fidem catholicam, cum impia illius commiscent philosophia, susque deque terram cum cœlo, vbique versant. Et quod alias ex alijs nectentes ambages, & nugas, infe runt. Si Angelus est anima cœli. Ergo motus circularis erit, non solum cœlo, sed etiam Angelo circularis. Satis fatua fequella. ex Aristotelis tamé supinitate deriuata. Oportuit enim prius, constitute, Angelum este animam. Golum elle sphericum, cœlum in circuitum mo ueri. Quæ omnia sunt controuersa. Sed hosce supinos philosophos ommittamus. Sacra quidem Biblia (ni memoria fallat) nullo loco, vel negant, vel aftirmant, cœlum, stellasue, aut mű dum, animata, vel inanima esse. Atque ideo fine piaculo, aut impietatis periculo, potuere Theologi, hac in re, in diversas ire sententias. Nobis quoque liceat, que ad maiorem Dei gloriam, magis faciant; Fidei catholicæ non re pugnent, animarum faluti non officiant, contemplati. Itaq; dicamus, non solum astra, & sphæras (si modo sphæræ vllæ in cœlo sunt)& cœlum totum esse animatum, nó Angelis, qui Mentes sunt, sed animis. At ne mostrum cum Peripato mundum faciamus, cum Aristotele met iplo, saniore doctrina, cum Platone, senio ribus cunclis,& Græcis,& Ægyptijs, & Chaldæis, mundum totum anima esse præditum affirmamus. Vnde sequitur, non solum celos, partesque coru, sed elementa etiam quorquot funt omnia, partelq; eorum lingulas, a totis luis non auulfas, animata esse. Sed positionem hanc Peripatus non admittit. Sed mulris rationibus, vti illis videtur, satis acribus eam op pugnant. Aiunt namque ex Præceptoris præ-

scripto. Si animatus est mundus; animam tum habete est necesse. At anima est actus corporis physici, organici, potentia vitam habentis. Mundum autem, & corpus, & phylicum effe .concedunt, organicum, & viuentem, esse negant. Hæc ergo duo discutiamus. Animi hæc Aristotelica deffinitio, non videtur, nisi ad ani mum plantarum pertinere. Hæ namque sua, & omnium confessione, & viunnt, & organica habent corpus. Organis nimirum talibus, per qualia, vite beneficium suscipere, & vite munia queant obire. At ad animalium animos,& ad humanas animas, nequamquam pertiner hæc deffinitio. Nam & hæc viuunt sanè,& viuere possunt, & instrumenta corporis habet. ad vitam obeundam. Qua in re, & bruta, & ho mines, cum stirpibus communicant. At bruta Aristotelico dogmate, præter vitam,& instrumenta, & motum habet localem, 1& sentiunt. Quorum, neutrum, in deffinitione est compre hensum. Homines vero, supra bruta, & gloriz desiderio tanguntur, & rationem, & intellectú possident, idg; per animam . At nulla horum in deffinitione fit metio. Deffinitio ergo hac, in animis etiam notis, tam milella, tam manca, nihil animo mundi oberit. Ne igitur eam nobis obijciant. Addamus. Cœlum, sphæræ cœlestes, astra, sunt animata, & viuunt. Hoc Aristoteles docuit. Theophrastus, & Alexander confirmarunt. At quæ nam habet cœlum organa, ad suam vitam necessaria? Recention rum, e Peripato, non pauci, contra duos illos suos veteres, Philoponum, & Simplicium, multas argumentationum forma nugas, con, struxerunt, vt destructent, astra, non audire, non videre, nullos habere sensus. Hæc precipua est. Quia organa videndi, audiendiue, aut sentiendi, nulla tenent. Si organa, ad sentiene dum,& viuendum, tam funt necessaria. & cœ+ lum,& sphæræ, & astra, nulla habeant organa, qua philosophica ratione principi suo concedunt, illa esse animata, & viuere, & actiones obire, quales animalia,& plantæ obeunt? Vel principem ergo errasse, vel se errare fareatur est necesse, dum cum illo non conueniunt. At virum, vel se se, vel illum, cum Peripati magnis illis, quos appellauimus, Coryphæis, in errore versari eligant, non tamen conficient, ad vitam omnem, instrumenta esse necessaria. quando astra, spheræ, cælum, quod negare no audent, viuunt, organa tamen habere vlla ipsi pernegant, Sed viuit, & anima quæque, & ani mus quisq; . Viuunt, & intellectus omnes. Viuit,& ipsamet vita prima,& in mundo intelligibili vitæ omnes, & omnes essentiæ. Et quæ cumq; in Deo erant vita, & ea, que iple alserit supra extimam lationem vitam degere optimam, & sufficientissimam toto zone, nullis ta,

7

men prædita else affirmare audet instrumétis. Cũ ergo tot entia, & supramudana, & mudana fine organis viuant , cur in mūdo,vitæ organa requirant ?Si in mundi permaximis partibus, cœlo, (phæris, astris uitam ponunt, non ponút instrumenta, cur in mundi corpore toto, in-Arumenta exposcunt? Si in cœlo, in mundo toto, organa viuendi, non funt necessaria,cur nam in elementis, si viuere debeant, erunt necessaria? Si uero neque in illis, neque in his sunt necessaria, cur elementa negantur, aut viuere, aut uiuere posse, hac sola ratione,quòd niuendi instrumentis careant? At, & quo modo id sciunt, elementa organis carere uitæ? Non enim omnia uiuentia , uentres habent, aut corda, aut iecinora. Sed sua cuique sunt proportionata. Nam & Plantæ his carent, & tamen uiuunt. Et animalia itidem multa, fine his, aut similibus viuunt instrumentis. Omne enim eorum genus, suis formis, suis actionibus, suis uiribus, suisque essentiis ea habent proportionata, Quid ergo vetat, quin elemen ta etiam sibi habeant uiuendi instrumenta proportionata? Quæ, nos quidem non cernamus, nec cognoscamus, ipsa tamen habeant. si ad vitam sint necessaria? Aut si non necessaria, non habeant. cur frustra a nobisexiguntur. Sed Peripati rationes hæ, cum nihil concludant veri, & ex manca illa, animi dessinitione fint profecte, nullius funto hac in re, momenti. Nam & alias longe veriores habemus,illis contrarias, quibus mundi animatio confirmetur. Mundus, corporum omnium est perfe-Aissimum . Ergo & formicarum, & blattarum corporibus est persectius, & aliarum, istismodi, fine numero mundi quisquiliarum. Quæ animatæ funt, & animo, fibi proprio, quæque viuunt. Cur ergo corpus perfectissimum omnium, animo carear, & sit cadauer? Elementa, quæ mole sua, quæ perfectione sua, & mundi molem replent, & persectionem adimplent. cur suis animis carebunt? Optime Theophrastus pronunciauit,

Sine animo nullum corpus est honorabile, aut preciosum. Et Alexander, præstantius esse animatum corpus, corpore inanimi. Si elemen ta careant anima, nullius precij, nullius præstantiæ fuerint. Et mundi corpus totum, parte altera persectum erit,parte altera impersectu. parte uiuens, parte emortuum. atque ita mon îtrum euadet. Elementa igitur ipsa quoque, seu organica sint, seu inorganica, & uiuunt, & funtanimo, suo singula prædita. Ad hæc, si blattæ illæ, si reliquæ quisquiliæ, si plantæ, si Zoophyta, a mundo, & esse & vitam obtinent: Et nemo det, quod non habeat : cur mundus animum det, quem prius non habet ipse? Cur terra prabeat id quod caret ipla? Cur aqua,

cur aer, uitam indant, aliis: ipsa nequaquam eam possideant? Si respondere cotra, nihil veri queant, rationibulque his cedunt? dubitent attamen, an vnus tautum sit mundi animus, & an per partes singulas principes, singuli sint animi rogent, respondebimus cum Hermete, cum ratione, vnius mundi, vnum esse animum. Partes quoque eius principes proprios sibi habere animos affirmare non dubitabimus, ab illo vno veluti euulfos, Aliosq; ab his mimus principales, & ab his alios víque ad minimos. Exemplisque id confirmabimus. Nã in animantibus, in stirpibus, animalia alia innascuntur quædam, animis propriis prædita. vermes, scilicer, muscæ insecta, non unius generis in boue, in equo, vermes innascuntur sepe.Dum in eo viuunt,bouis,equi,animo viuere, dici posse videantur. Sed inde excreti, viue re aliquandiu extra etiam conspiciuntur. Non sane amplius bouis animo, a quo sunt longe polita, led proprio. Quid ergo si exemplis huiulmodi innumeris experientia docet, posse animum, vt ita dicam, minorem, in maiore animo bouis generari, & viuere, nonne etiam ratio ex his experimentis ducta, formari potest simillima, in mundo animato suo proprio animo, partes eius fingulas, fingulis fuis animis esse animatas. Sus una, sæpe decem, sæpe plures in se generat suillos. Dum a conceptu ılli paulatim efformantur, sicuti alimento matris, aluntur, augescunt, & membrorum figuras, lenium acquirunt, anımo matris viuere videntur quoque. Sed membris iam figuratis proprio quisque animo iam viuit, quod partus indicat. Venit tamen ab initio, ab vno matris animo, vnusquisque. Sed diligentius loco commodiore, ob quasdam quas habet in se dubitationes, res hæc eadem erit tractanda.

Quid vero illa quam Zoroaster, suique fontanam animam vocauere, eadem ne est cum hac mundana? An forte hæc ab illa est diuersa? Sane quæ retulimus oracula.

Οτι ψυχή, πυρ διωάμει, παπρος ούσα φαεινόν, Αθανατός τε μένει, και ζωῆς δεσσότις ἔξι. Καὶ ίγμ κόσμου πολλά πληρώματα κόλπων.

- Quod anima ignis, potentia patris, exi-
- stens lucidus, Immortalisque manet, & vitæ domina est.
- Et tenet mundi multas plenitudines si-

De mundana videntur esse pronunciata, Quoniam eius sinus multos dicitur replere. De fontana vero dicantur alias illa.

Meta 3 marginas Siavolas, Juxi eya vaia. Θερμή, ψυχούσα τὰ πάντα.

" Post vero paternas cogitationes anima ego habito. Calida animans cuncta.

Conceptus paterni Zoroastro sunt idez.

#### FRANCISCI PATRICII,

quæ cum sint in paterno profundo, anima statim post ideas ibi habitat, hoc est, anime idea, essentia, vitaque & mens ipsius animæ. Atque ita videtur hæc anima, non mundana, sed supramundana esse. diciturque animare, non mundum, sed vniuersa. ea nimirum etiam quæ supra hunc corporeum mundum sunt, qui creditus est terram in sui medio positam circumquaque, summa sui octaui cæli superficie ambire. Sed supra hunc alia cognouit esse Zoroaster, nimirum lumen & ignem, quæ etiam a sontana anima animarentur, simul cum aliis. Canit enim de ea.

Apslus εμ τυχούσα,φάος, πυρ, αιθέρα, κόσμους. ,, Abunde animans, lumen, ignem, æthera,

" mundos.

Ouid autem hæc sibi velint, haud ab hinc procul paulo post sier manifestum. Satis hic esto, differentiam ostendisse, mundani, atque fontani animi. Si quis autem aiat. Mundus none est corporum omnium perfectissimum? hoc nemo inficiatur. Nonne etiam corpus perfectissimum est in se, & sibi sufficiens, cum nullo egeat aliunde corpore? omnia cócedemus . præterquam, quòd etiamfi nullo egeat corpore, ideo nulla re alia indigere. Esse namque, & seruari, & in conservatione perseuerare, sui ipsius natura, minime potest. Demon-Atratum enim iam antea est in Panarchia, corpus nullum, corpus mundanum iplum, agendi uires nullas, patiendi tantum habere uires. Per quas continue diuidi ad minima usque possit. Non ergo uti corpus est, sibi sufficit. Vt seruari ergo in sua essentia posset, superiore ac potentiore natura alia opus habuit.Incorporea nimiru, quæ tamen in iplum non dedignaretur penetrare. ipsumque per fingulas partes, & principes, & minus principes, & minutas etiam particulas contineret, uniret, uinciret, omnium ellet viriculum indissolubile. Corpus namque omne, & mundanum etiam, lut natura est & diuisile, & partile,& partes habet a se inuicem solutiles, spar

files. Si singulæmundi partes spargerentur, nec mundus totus, nec partes eius consisterent. Vt autem consisterent opus habuerunt, se se quæque in sua essentia conservare. A spar filibus se ipsis, id consequi non potuerunt. A non sparsili ego alio id beneficium suit adipiscendum. A corpore ergo alio, nequaquam; nisi in infinitum abire uoluit: Ab incorporeo igitur. quod tamen esset corpori accommodabile. Accommodatio hæc, vnio quæda est, incorporei cum corpore. Hanc autem esse, non aliam rem quam animum, est antea demonstratum. Mundi ergo corpus, ut mundi corpus elle, & elle perseueraret, animo opus habuit, qui ei iungeretur. Animus autem iplo sui este, suaque præsentia, tria esticit. Animat, viuificat. mouet. Nisi enim adesset corpori. iplum non animaret. Si non animaret ; uitam ei non præberet. Si uiuum ipsum non redderet, neutiquam moueret. Si non moueret, partes eius non vniret. Si non uniret, neque eas infimul vinciret, Si non vinciret, neque uincu lum earum esset. Si ninculum earum no esset, Sympathiam inter se, mundi partes non haberent. Si Sympathiam no haberent, inter se inuicem non paterentur. Si non paterentur, neque etiam in se se inuicem agerent . Si non ageret, nulla mundi pars generaretur, nulla cor rumperetur. Nulla ergo esset rerum generatio,nulla corruptio; nulla etiam mutatio, nulla alteratio.Corpus tantum iners iaceret mun dus, ac uere cadauer. Si animus eius eum totum non ita circumspiraret, & inspiraret, & introspiraret, & prosperaret totum, singulas eius partes magnas paruas ue vniuersas, non aliter ac animus brutorum, eorum corpora. perspirat omnia etiam minima, & ita ca &animat, & viuificat, & mouet, ipso sui esse ac fua prælentia: vt nulla fui pars non animata, non viuens reperiatur. Animus ergo mundanus, ita mundano corpori est connexus, ve mundum efficiat tam ornatum, vnde 2607408 meruerit appellari.

Finis Quarti Libri Pampsychia.



FRANCI-





#### FRANCISCI PATRICII PAMPSYCHIAE

LIBER QVINTVS,



DE ANIMIS IRRATIONALIBYS.



Ria animorum genera pofuerat, Hermes, Dininorum, Humanorum ἀλόγων, Alogorum, ratione scilicet carentium. A quo son ti fluxit ad posteros philosophantes omnes animo-

rum ea distinctio, utanima, alia esset tationalis, alia irrationalis. Communi hac omnes vis sunt partitiona. Platonici soli, primam par tem, quod iam dictum est, sunt repartiti in Angelicas, in Damonicas, in Heroicas, in Humanas. Reliqui humanas tantum eo membro collocarunt. Cui contraria aut contraposita omnis alia esset, anima, irrationalis, brutorum scilicet animalium omnium, neo non etiam carum qua stirpibus vitam praberent.

Nobis uero distinctio hæc animi rationalis, & irrationalis minime probatur. Nullum enimanimu sui matura irrationalem esse existimamus. Neque enim rerum ordo a nobis constitutus, eam admittere uidetur posse. Quia nimirum omnemanimum ab intellectu esse est iam demonstratum. A mente ergo productrice, quo modo res amens prossus, sine medio presertim prouenire potest?

. Vel si aliunde quam a mente erunt, a mundano animo esse, est necesse, quod Hermes docuit. Neque tamen, irrationalis vilus animus enadet, quia sit principis mundani animi pars quædam, vel reunsa. uel recens genia

ta. Ille enim cum omnium mundanorum animorum sit maxime ractionalis, & totus per totum ratio existens, quo modo a se reuella partem patietur irrationalem ? Vel quomodo reuelli poterit ab eo id, quod in eo non erat & Neque ea reuulsione, reuulsa pars, in dimie nutionem essentiæ abit, atque ideo in irratio nalem essentiam non abit. Si uero recens dicatur in eo, & ab eo genitus . cadet quidem a suz causz identitate in akteritatem, sed identitatis aliquid, quod toties est demonstratum, secum auferet. et similis illi, & disfimilis euadet,eiuldem nimirum cum lua cau sa naturæ, sed gradu demissiore. Ergo rationalis minus. Sed minime erit irrationalis,& ratione nacuus. Clamabant hic illico Peripatus vniuerlus.omnes litteratorum greges. Clamabunt non minus scholasticorum Theologorum forte scholz omnes. Folli hoc dogma te differentiam inter animas hominum, ac brutorum. Fore bestiarum animas etiam immortales.Milceri, wiq; deq; antiquissima dog mata, sapientibus omnium gentium comprobata.Fidei quoq; catholicæ aliqua fortasse in re, aliquatenº derogari. Cũ Theologis nostris, bonis ac sactis uiris, prius & placidius agam, Nostra positione, si nihil coru quæ obiiciuntur succedat: fidei vel minima in recula nullum fiat præiudicium. Animæ humanæ dignitas integra seruetur : maior Deo gloria resultet candidoanimo viri, cur eam non admittant? Quid ex eins admissione succedere queat, ex preex presenti disputatione erit manischum.

De animis brutorum multa est in sacris Biblis mencio. Nusquam tamen (res miranda) eos irrationales appellari reperies. Nimirum vel quia spiritus Domini, cuius dictatu biblia sunt exarata, illos spreuit, uel ad salutemanimarum humanarum, pertinere non putanit, an ii rationales, vel irrationales estent, aut nuncuparentur. Dictum quidèm est., Equus, & multus, quibus non est intellactus, ildque verissime dictum.

Sed intellectus, & ratio, res sunt inter se diuerlistimæ. Quod Aristoteles in exotericis, haud satis certus, aliquando innuit. Quando ait intellectu terminos cognosci. Sed id iplum poltea confudit, quomodo ratiocinationes, intellectus appellat, cognominibus variatos. passiui, possibilis, materialis, & reliquis, quibus rem hanc vniuersam penitus confudit. Quam tamen mysticus clare apperuerat. Intellectus partum esse rationalem animum, atque eius rationem sepius replicando. Inrellectum brutis sacra pagina negat, rationem negat nulquam. Si id ita lit liceat nobis, de brutorum animis ex nostris fundamentis philosophari. Quando præsertim de his animis, nulla est Theologis cura commissa. Nos igitur, cum philosophis, si qui forte le le opponant amplius condisputabimus. Quid'ergo dicitis philosophi. Brutorum animi, sunt anoyor irrationales. Nonne : Ita. Quo modo id probatis? Vobis namque si philosophi sitis, sententiæ uestræ ratio est reddenda. Gur ea res ita se habeat, eaula est afferenda. Quam igitur uel rationem sententiæ, vel rei causam affertis? Si respondentis, ita omnes philosophantium sedas sensisse, ac docuisse. Dicemus nos, id non elle ad scientiam satis. Arbitrium illorum, non rei causam affertis. Arbitrium autem nostrum, Rei nel essentiam, uel uires, nel actiones, non minuit. Aliquid igitur est afa ferendum, quod nos doceat, animos bruto+ rum reuera, uel inessenvia, vel in uiribus, vel in actionibus uacare ratione. Sed antequam in hanc arenam descendamus, equivoca, in hac disputatione, sugiamos illaque omnia, ex oa fugemus. Noyor Greeis, rem dat duplicem. Orationem verbis prolatam, & rationem, intrinsecum, et ait Plato, cum se ipla anima dialogum, Diancaque per terminos, negantes, affirmantes, colligentes, separan+ tes, temporarios difeurlas.

Amyor, contraria duobus hisce, nobis dare de bet. Nimirum quod oratione creat, quode que careat ratione, dialogoque unima intrinseco.

. Latini sicuti xózw, duobus naldeinter se

dinerlis nominum fignificatis exprimunt oratione, & ratione. Adeyer, non nisi uno uidentur posse exprimere, irrationale si dicant, rationi tantum, contrarium dicunt, non itidem contrarium orationi. Aliud quoque Græci dicunt exoger, id quod non est 21λόγον secundum rationem factum. Oratio hic nihil habet rei . Axoyor igitur triplici apud Græcos est significatu. Quod oratione careat, quod careat ratione, in anima dialogo. Quodque caret ratione in actione aliqua. Irrationale priori non est contrarium. Contrarium est secundo, ac tertio. Quando igitur Hermes, Animi tertium genus poluit Aλογον irracionale, hæe tria potuit inferre. Quid ergo ait? Brutorum animos omnes, omnibus hisce carere tribus? An duobus? An uno? Id enim necesse est ut sequatur, si brutorum omnis animus sit alogos, uel uno. trium horum carere tantum, uel carere duobus, uel carere tribus,

Hæcigitur singula perpendamus. Esto primo unum quod & euidentius uidetur esse in brutis animis axoyor, quia careant oratione. Vel neque hæc carentia orationis, brutis omnibus inest. Omnia uidentur, sua lingua loqui, preterquam pisces, & reptilia. quæ omnia muta elle exiltimantur, unde & adagium, pisce taciturnior. Nullam enim hæc de se uocem, emittere uidentur, sine qua oratio, aut locutio formari nequit. Ranæ tamen, & Tritones loqui etiam uidentur. Hi quidem artificio quodam concha adhibita. Ille uero natura ita crocitant, ut & inter se, & nobiscum etiam loqui uideantur, quando frequentius crocitando, nos pluuias cauere admonent. Non hanc esse locutionem opporter Peripatus, quia uox non figin syllabas, & in nomina dearticulata. At neque nos inferebamus, ranas humana lingua loqui, led sua. Hac enim corum deffinitio, sermonis tantum est humani, speciei scilicet unius. Et ne æquiuoco, quod sugere studebamus, implicemur sæpius, generalius dicimus. Lucutionem esse animi lensus per uocem expressionem. Si ranz igitur, animi sui senfum crocitatu illo suo, semper exprimunt, ea erit ranarum locurio. Si que reptilio fibilo utuntur ( uruntur autem & plurima, uel omnia, specie tamen differenti) & is sibilus illis sie semper uel amoris uel odii, & iræ expressio, tu inter fe, tum contra nos, cur non iuste dicetur, eorum elle sermo? Quadrupedum uero, fere nullu oino mutum est. Suaque in specie, fuos habet latratus, hinnitus, boatus, balatus, mugicus, rugicus, similesq; alias uoces, qbus animi lui passiones, ita interse se exprimut arqu homines, inter le suo fermone. Ac forte etiam

commodiare, & generaliore, quam inter homines, sermonis vsu. Boum enim una species, variato nusquam boatu suo, per uni-- uersum se se intelligunt orbem. Equi itidem comnes suo nitritu, Leones rugitu, Sues grynnitu, ubique terrarum vtuntur suo. Homines, ad loci paruam variationem noua opus habent sermonum disciplina. Ac sæpe talium. vr suauius habent pecudes, quam homines ·loquantur. Quorum multi, plurimis regionibus, & veteris, & noui orbis, uoces suas vel nulla, vel fere nulla dearticulatione fle-Cant. Flecant autem aues quædam eam ita, vt longe fit humana quauis dearticulatior; variaque suausque magis. Quam ipsænon minus toto orbe intelligunt, quam homines quique suam, & dulcius resonant. Cur autem Aues quædam, & homo solus, vel etiam Hiena, voces suas in articulos varios Hectere, ac scindere sciant; id in causa esse remur. Quod oris palatum superiorem, quem anatomici, ob cœli similicudinem vraniscum vocant, in fornicis figuram habent concameratum. Qua spacii concauitate, lingua nostra liberior est ad motum, & in omnes partes, flexionem. Quæ res in homine est manisestissima, tum in iis auibus, que suo naturali garzitu vario, atque cantu, inter se colloquuntur, tum in iis, quæ humana effingunt locurionem. Reliquis, quæid non possunt, vel ut nostrum non est satis concameratum, uel lingua breuitate, longitudineue, crassitie aut renuitate, ad eam evolutionem est inepta. Sicuti brutis reliquis, praniscus est pressus nimium, & nulla camera formatum. Hæc de primo alogi significatu. De quo si Hermes voluit dicere, non fatis plenè, verum videtur ettigisse .

De secundo uero, animæ dialogo, & interno ratiocinio quid dicendum? Nullis animantium animis convenire. To alegor irrationale. Omnes enimanimantes ratiocinio in se uidentur aliquo vti. Quod ex actionibus eorum veteres multi, & comprehenderunt, & comprobarunt. Inter quos, granis author Plutarchus , & eum lecutus, gra• nior philosophus Porphyrius, innuneris omnis animalium generis, comprobarunt exprimentis. Aereotum, Marinorum, Aquazilium, Terrestrium, quadrupedum atq; serpentium. Quorum fere nulla species est, quæ non sit ostenia, ratiocinio vii, tum ad viilium cuique rerum adeptionem, & conse-Stationem, tum ad vitationem, & fugam earum, quas nociuas sibi esse senserint. Tum etiam ad virtutum quarundam oftensionem, fortitudinis, temperantiz, castitatis, atque similium aliarum. Et ingenii mirandas quas-

das vires, tum in sentiendo, tum etiam in præsentiendo. Et actiones ostentant pleraque & actus quoldam animi, longe sagaciores, quam vir ullus quantumuis cordatus, & vafer in opus vnquam dederit. Que res quidem omnes ostendunt animos brutorum, non folum dialogos in le iplos facere, verum etiam, vt Plutarchus ait, syllogismos. Quales, nedum vulgus hominum, sed aliquando philosophi quoque exercitati necere non habeant in promptu. Exemplis huc ex veroge auctore transcribendis, non immorabimur. Inde, vbi plurima sunt, siquis cupiat, sibi capiat. Nos cum iplis, & cum antiquiore Pythagora ita concludimus. Animalia, qua vel φοφορικώ λόγω, prolativa oratione, vel ir liabiro intrinleca ratione viantut, ea minime, esse posse irrationalia, anoxa Ea autem elle ea omnia, quæ leniu, & memoria sint prædita. Memoria autem nulla sunt, sunt, qua aliqua, non polleant. Omnia namque, & proficuorum, & nocuorum recordantur. Hoc autem nihil aliud est, quam prioris termini, sensu percepti, cum poste, riore, collectio, & coniunctio. Hoc autem ratiocimii est opus, & animi intra se ipsum syllogizantis munus . Sensus autem , qui le se in memoriam fundit, & sua imagine eam figurat, cognitio proculdubio est. Omnem autem cognitionem ab intellectu primario, in res inferas omnes delcendere, iam antea est ostensum. Ab eo namque cognicionis, no. titionis quidem fit influxus in essentiam, vitamque primas. Qui in intellectu perficiturita, vi non solum sibi ipse sufficiat, sed in animum a se productum, eam transfundat, non eadem uti docebamns, quæ in iplo erat, excellentia sed gradu inferiore. Omnis autem animus. (excipimus nunc, ob caufas quas diximus humanu)intellectus est proles, uel mundani animi, est portio. Quocumqa id intelligatur, modo, omnis animus, est ras tionalis. Sed homines, id fibi dici dedignan. tur.Quia uideantur bruta fibi comparari . Ita & principes cum plebe. Dinites cum pauperibus, (cientes cum ignaris dedignantur colloqui.Quali ipli prporiam ammittat dignitatem illi, sibi surrepta dignitate, ea augeantur. Ita fiet inter homines, & bruta, vt si hæc quoq; ta, tionalia fint, homo de dignitate sua deficiatur. Sed philosopho no sunt hæc exhorrenda, si uera sint.sin' falla, penitus sunt abolenda.

Quæstionem igitur repetamus. Bruta animalia putantur, αλογα irrationalia esse. Quod careant oratione. λόγφ, scilicet προφοιρκώ, oratione prolatiua. Quod itidem careant λόγφ ενδιαθέτφ ratione interna, & animi dialogo, & syllogismo. Vtrumq; hoc esse falle

#### FRANCISCI PATR.

sum innuneris experimentis viri illi demonstrarunt. Loquuntur enim præter pisces, & quæ diximus reptilia, animalia omnia. Non quidem humana lingua, nec tum forte dearticulata, loquuntur tamen sua specie quæque, prout ei sermonis instrumenta sunt tributa a natura cuique. Voce enim, & lingua, eas animi passiones exprimunt, quæ intus latent. prout & nos facimus, & Scythæ & Indi, & reliquum omne hominum genus. An vero quia sermonem illorum non intelligimus nos, non concedentur ea loqui? At hac eadem ratione, quotuquisque hominum est, qui plura duobus, aut tribus, aut etiam quatuor idiomata calleat. Quia reliqua totius orbis innumera, non percipiat, homines illi non dicentur sermone vti? Vana hæc estrario, nisi forte ita intelligatur, ad sermonis humani comparationem, bruta non videri loqui, neque quo ad de articulationem, neque, quo ad significationum claritatem,& amplitudinem, quibus tam varias artes, tam varias tradamus scientias Quod illa nequeut, Esto. Sed hæc non est in eis, aut orationis, aut rationis omnimoda negatio. Sed maiore tantum differunt, & minore. At alia ex parte, quotus quisque hominum est, qui sine disciplina, & ea quidem laboriosa, aut aliam, aut maternam linguam, aut scietiam calleats aut artem. Quæ omnia sine disciplina vlla, bruta animalia, & callent, & operantur.euidenti satis ratione. Nam opera, quæ animus bruti peragit, duplicia videntut esse . V el enimagit, circa leiplum, & quali in le iplo, vel extra se ipsum. Circa se ipsum dico, eum animum agere, quando iple, corpus libi ipli fabricat, & quasi domicilium sibi constituit, in quo habitet. Quam rem longa satis disputatione, Plato atque Aristoteles Mystici comprobarunt, corpus inquam suæ speciei proprium, fibi quisque fabricat animus. Vrsi animus, nó equi corpus, neque Leonis animus Asini sibi corpus domicilium construit. Etse eo quasi circumuoluit, illud tamen uiuisicat, nutrit, adauget, conseruat. At quo, Deus bone, artificio? qua arte?inerrante,inerrabili fere, stabili certoque, & pro materiæ copia, & qualitate, semper ordinato, seriatimque contexto. Namaliter sane ac cernamus vermes illos sericeos, eodem semper tenore, & pastum suum sumere, & ei indormire tot dies, deinde filamenta ex se producere : exinde nere incipere, vescicis se se obducere tam densis, ve perspiramento aeris excluso, in eis tandem emoriantur. Et in volucrem versi inde erumpere: & prolem, in annum maturam fructum, de se relinquere. Hæc ipsis ocu lis percipimus. Alia in ventribus cæcis, atque

in archanis vteris, eadem opera, idem optis efficiunt, summa ratione omnia confecta. Secundum operis brutorum genus est, quando scilicet extra se, aliquid summa itidem ratione operantur. Vt aues plurimæ suos nidos ita esformant, vt humana ars nulla, id queat vel imitari, vel assequi. Quid sœtuum partus, tutamina, nutrimenta, curas enumeres si possis. At hæc quoque admiratu potius, quá observatu quis possir consequi. Quæ omnia summa essecta esse ratione, nemo sarus videtur negare posse.

Attamen duo sunt etiam antiquitus ad hasce rationes obiecta. Alterum, quod videtur axioma. Vno contrario in natura posito, poni est necesse, & alterum. Itaque si rationale animal detur, homo, damon, Angelus, necesse est etiam irrationale animal in
natura reperiri. Alterum, quod, quaccumq;
a Pythagoreis, a Plutarcho, a Porphyrio, dicta
& adducta sunt ad demonstrandum brutis animalibus rationem inesse, id totum natura,

& non animi opus esse.

Ad quorum primum respondemus. Verum vt plurimum esse, duo contraria in rerum vniuersitatis generibus reperiri. Non tamen in omni. Nam verum est, reperiri rationale non tamen uerum est inter animalia reperiri irrationale. Alioquin necesse esset, quoniam animal viuens reperiatur, reperiri etiam animal non viuens. Animal sentiens, & animal non sentiens. Animal quod nutriatut, & animal quod non nutriatur. Et animal quod senescat, & aliud quod non senescat, & similia alia concedere, esset necesse absurdissima. Est tamen in rerum natura aliquid irrationale. Ea nimirum omnia, quæ a sua integritate auulsa, & diuulsa, non amplius beneficium quod prius habebant, sentiunt. Quæ ideo e mortua etiam debent reputari. Sed quando cum luo toto viuebant, quia nihil in integra natura caret ratione: ratione nimitu sua propria, & uiuebant, & nutriebantur, & sentiebant, & pro eorum natura etiam intelligebant. Verissimum enim illud Stratonis physici dogma fuit. Nihil viuere sine sensu. Nihil sentire, aut cognoscere sine intellectu. Omnis namque cognitionis fontem primarium demonstrauimus iam antea, esse intellectum, sicut vitæ, ipsam vitam, & essentiæ ipsam essentiam. Et vnitatis, ipsam cuiusque Idealem vnitatem. A quibus superis principiis, in inferiora omnia, Animos, naturas, qualitates, formas, corpora, descendut, propriæ cuique & vnitates, & essentiæ, & vitæ, & montes, & animæ, & naturæ, & qualitates & formæ. Quibus ornantur corpora, & pulcherrimum efficitur, hoc vniuersum. Quæ

autem illine descendunt, ratione, ratione carere possunt dici? Sed secundum illud hoc loci obiecient. Ea quæ in brutis a ratione atque animo uideantur proficifci, non animi efse opera, sed natura. Hac ratio ex Peripato frequentissima uenit. Sed qua ratione veniat non satis notum. Naturam enim, quid fit ignorant. Natura inquiunt, est principium motus, & quietis, in eo in quo est. Principium hoc duplex . Materia, & forma. Quid ergo Materia ne in causa est, cur vulpis, in transitu fluminis, gelu obducti, Syllogizet an tota eius aqua sit concreta, an uero non; & Syllogilmo facto, ve Plutarchus ait, uel transituel regreditur. Pecus autem cur non eundem faciat Syllogilmum, aut Animus, materia est in causa. At his omnibus proxima materia est caro, humores. Media, ipsa elementa, primissima materia corundem ea erit, quam primam vocant, & omnibus subiectam faciunt. Sed materia non videtur tam exa-Cam differentiam in hæc animalia posse sacere. Ergo eam facier altera natura, forma ipía. At animalium forma, quid nam aliud, quam animus ipsorum est? Vulpinus animus, vulpus est forma. Equinus equi, Leoninus leonis, ex communi uidelicet philosophantium schola. Secus est apud nos, sicuti postea 🤝 patescet . Vel ergo animus brutorum dicatur illa edere opera, quæ uiri illi recensuerunt, siue natura ipsorum efficere soleat, Aline ratione fieri, nullo modo poterunt dici.Nam & natura, recta admodum ratione opera sua cuncta peragere uidetur. Vnde illa tot Aristotelica fere axiomata. Deus, & natura nihil frustra saciunt, hocest nihil sine recta ratione. Natura semper ad aliquem finem agit. Eorum quæ a natura flunt, nihil et inordinatum. Natura semper intendit, & facit optimum. Natura nihi! facit casu. Natura semper melius desiderat. Natura nihil

agit temere. Et his similia non pauca. Quæ cum ita fint reuera, & ea omnes fateantur, quid nam horum, fine ratione, aut irrationale poterit dici? Si horum, nihil est irrationale, cur uenit in mentem Philopono, atque Simplicio, & aliis Aristotelis interpretibus, & concedere, & asserere Naturam esle, φαγμα άλογον; rem irrationalem? Sed miror magis Proclum, qui quamuis de magnis effetPlatonicis, qui omnia ratione ab opifice facta effe contendunt ; in eandem uenisse sententia, ut Naturam fateatur esse dhoyor, irrationalem. Sed quæstio hæc, non ante finiri potelt, quam cognitum sit, & demonstratum, Quid ipla sit natura. Quam nos ab animis uenire, víque inde ab initio, posuimus. Et eius tractationis foret legitimus locus, iste, post animas proxime, si satis sine correlatiuis suis intelligi posset. Diximus enim superius, inter entia, alia esse incorpora penitus, alia penitus corpora, media uero inter hæc esse duo, incorpora corporea. Et inhoc genere esse animum. Akerum esse corporeum incorporeum. In quo Naturam reponimus, & qualitates, & formas. At sicuti non cognito corpore non satis animorum adhuc explicata ratio,quia dictum fit, eos cor pora, & uttingere, & ingredi, & uiuilicare. Multo minus naturæ atque aliorum, quæ corpus necessario habitant, & sine eo esse nequeunt, No satis eorum & essentiæ 20 vices, & actiones poterunt cognosci, nisi prius explicata corporis totius, & essentia, & proprietate. Neque id fieri videtur recte posse, nisi corporum principia cognoscantur ante. Non ergo rerum ipsarum, ordinem nobis peruersit, Sed docendi ratio cogit, vt a porposito ab initio ordine, paululum discedamus, ita tamen ut ab eo, quamuis alia agere uideamur, minime discedamus.

#### ANNOTATIO R. P. IACOBI DE LVGO.

Non admittunt Theologi vt ea qua sunt ab intellectu animum habentia, non possint esse irrationalia, nec vult ratio adducta a philosophantibus, dicentibus, intelligentiam habere esse aternum, cum sit rationalis, non tamen est necesse, ut producat talem essentium, qualis ipsa est: Quoniam differentia est inter agens naturale, & agens per intellectum in hoc, quod agens naturale agit talem essectium qualem potest, agens uerò per intellectum, sicut decet, & vult, & quando. Non enim Medicus dat medicinam insirmo, quantum potest, nec semper, sed quantum vult, & quantum expedit; cum igitur iutellizensia, animus, vel mens sit agens per intellectum non est necesse, ut agas essectum, quale est esse suum sed vu apprehendit esse decens, & expediens.

Verum

#### ANNOTATIO R. T. IACOBI DE LVGO.

Verum est postea, quod in sacris litteris non reperitur hac uox, Anima brutorum sunt irrationales, & vtantur hoc uocabulo, reperitur tamen aliquod verbum equipolens irrationali videns Iuda Apostolici dicentis, Quacumque naturaliter, tanquam multa animalia norunt, corrumpuntur. Declarant sacri scriptores, vt per hac uerba significetur corum cognitionem expertem esse ratione, ecognitione. Naturalis dicitur prout dividitur contara rationem.

Theologivolunt quod ubi est intellectus, ibi sit, & ratio, & econtra, & negativa quomodo glos si David dicit in equo, & mulo, non esse intellectum, concedetur ibi esse rationem? exponunt Latini. Nolite sieri sicut equus, & mulus, sequentes appetitum sensitium, & viventes vita brutalium in quibus, non est intellectus per quem possunt rafrenare appetitum sensitiuum, Expositores vero hebraicam literam sequentes, qua ait, non este equus, & mulus, non intelligentes in loro, & freno os suum ad claudendum, quoniam equus, & mulus si intelligerent causam huius, clarissimis gauderent. Equitari enim ab homine multum nobilitatis aquirunt ergo non sunt rationalia, bruta ipsa.

Non negant sacri libri animalia bruta habere aliquam intelligentiam, vt est scriptum in libro Iob. cap. 38. Quis gallo intelligentiam dedit? Vbi uolunt sacri scriptores, vt intelligentia sumatur pro quadam extimatione secundum quam gallus animal notus, of domesticus, ad modum intelligentis queretur, quoniam ipsa eius naturalis estimatio ab intellectu diuino datur; si hoc autem, uidetur gallus quandam similitudinem intelligentia habere, quod determinatis horis in cantu prorumpit ac si cognosceret proportiones corporum celestium.

#### FINIS.



FRAN-

# FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAE. MVNDI CORPOREI

PRINCIPIA ET CONSTITUTIO.

Lib. VIII.

AD AVGVSTINVM VALERIVM, S.R.E.
Cardinalem Amplissimum.



FERRARIÆ, Ex Typographia Benedicti Mammarelli. M. D. XCI.

Superiorum permissu.



## ILLVSTR, \*\* ATQUE REVER, \*\* AVGVSTINO VALERIO

S.R.E CARDINALI AMPLISSIMO.



Nde vsque a Lazari Bonamici tempore, Patauii eloquentiam, magno cum honore, publice profitentis, A v G vstine Valeri, te noui. Nam eloquentiæ studiosis. cum esses, cum eo familiarissime versabaris. Ei perpetuus eras assecla. Philosophiæ etiam, sed politio re methodo quàm cæteri, operam dabas. Profectus magnos in vtraque faciebas. Ego & studia tua, & profectus demirabar. In amicitiam tuam me insinuaui. A Bona-

mici obitu, in patriam redisti. Bernardus Naugerius assinis tuus, vir doctiss. & maximis in Repub. honoribus sunctus. S. R. E. Cardinalis est creatus. Tu pro etate magnis in eadem Repub. honoribus euchi cepisti. Inter eos, me non dedignasti. Scriptorum tuorum, qua in scribendo florebas eloquentia, aliquid mecum communicabas. Ea non poteram, magnopere non laudare. Inter eos honores, ad Veronensem Episcopatum es sublatus. In eo regendo, ad populum concionando, verbum Dei explicando, Vitæ innocentissimæ exemplis, atque opibus. singulos iuuando: scriptis publicatis, Religioni Catholicæ opitulando, quantum promerueris, satis indicat tua a Gregor or xili. in S.R.E. Cardinalatum euccio. Veronæ in episcopatu honoris gratia, aliquoties te adii. Cardinalem, cum Romam Ferraria transires, bis te inuisi, bis sum veneratus. Memor tu, veteris meæ erga te observantiæ perhumaniter me excepisti. Modò cum Romæ resideas, quo te honore prosequar è Eò nimirum, qui a me proficisci queat, omnium maximo. Dicatione, scilicet consecrationeque, contempla-

templationum nostrarum, nouæque nostræ philosophiæ, partis non exiguæ. non, ni fallimur, contemnendæ. Librorum scilicet o co, nostræ Pancosmiæ primorum. In quibus, & principia corporei huius mundi sunt non solum explicata, & disputata, verum etiam. Geometricis, vt remur necessitatibus demonstrata. Et ipsius totius mundi, constitutio, & formatio exposita. Materies contemplationis quidem sublimis & perardue, sed ingenio, sed doctrine, sed iudicio tuo, nullius difficultatis. Tu pro tua singulari, & humanitate, & benignitate, hilari fronte, atque animo eos excipe. Si non meó vllo erga te merito, saltem eorum merito non exiguo. Quòd mundum hunc, contra plerorumque philosophorum, etiam in Ecclesia philosophantium, dogmata, a Deo esse factum, atque creatum, rationibus demonstrant necessariis. Que res, sacrosanctis Catholice fidei dogmatibus consona, cum sit, piis hominibus non profutura non potest videri. & impiorum sensus, tum in hac re, tum in aliis perstringere, aptissima videri potest. & multas ab eorum animis impias opiniones euellendas accommodatissima. Hoc meę erga te veteris, atque eximię obseruantie, & venerationis testimonium, e corde, e mente profectum, habe, & retine. Vale, mei memor, Ferraria.

Tui cultor eximius.

Franciscus Patricius.



## FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS

LIBER PRIMVS.



#### DE STACIO PHYSICO.



Vid autem illud fuir, quod fummus opifex primum omnium extra se produxit? Quid aut debuit, aut expedijt prius produci, quàm id quo omnia alia, ve essente guerunt,

& fine quo esse non poterunt, ipsum autem fine aliis esse poterat, & aliorum nullo eguit vt esset. Id enimante alia omnia necesse est esse, quo posito, alia poni possunt omnia: quo ablato, alia omnia tollantur. Nam fine quo aliorum nihil est,& id sine altis possit esse,necessario primum est, inquit Aristoteles quoq; Id auté iplum spacium est. Omnia namque & corporea,& incorporea, si alicubi non sint nullibi sunt, si nullibi sunt, neque etiam sunt. Si non funt, nihil funt. Si nihil funt, neq; anime neque nature, neque qualitates, neque formæ,neque corpora erunt. At hosce esse rerum gradus extra profundum,iam antea est dictú. Si hæc nonfint, iam nulla rerum extra profun dum er it vniuersitas. At id contra sensum, con tra omnem est rationem. Ergo hi rerum gradus funt;Si funt,nullibi nõ funt.Sunt ergo ali cubi funt ergo in loco,funt ergo in fpacio,aut longo, aut lato, aut profundo , aut in duobus horum; aut in tribus. Spacium ergo ante hæc omnia est. Et eo illa vt sint indigent, ipsum vezo,vt lit,illorum indiget nullo.Amici quidam nostri è Peripato, cum duos a nobis libellos editos de spacio legissent, suauiter nos subsan narunt. Quoniam nihil tale scripsisset eorum princeps. Ridieuli sane, ac bardi homines, & scriptorum sui principis ignari. Quid enim illi, aliud ett locus, quam fpacium, longum, latumque ? rametit in loco profundum, qui pro prie magis locus est, ipse ridicule ommiserit?

Quid aliud illi est magnitudo, super qua ei sit motus omnis, sursum, deorsum, in latus, in cicuitum? An non credunt, a terra ad cœlum esse spacium? Sed hos ommittamus. Qui quoniam Aristoteles de nouo orbe nihil dixerit. orbem nouum esse, minime sibi persuaderi sinunt. Alijs quam talibus ingeniis philosophemur, lenfuumque testimoniis, rationumque probationibus vtamur. Nulla magna nomina exhorreamus. Res ipsas, verumque in rebus, verique causas vestigemus. Veritatem, veritatis gratia inquiramus. Ad rem igitur regrediamur, De corporibus quidem, nihil videtur, cuiquam posse esse dubium, ea esse in loco,hoc est in spacio . Quoniam corpora circumquaque intus & extra, spacio & circundantur, & occupantur. Forma vero toto corpore extensæ, eamdem trinam occupant dimensionem. Qualitates, calor, frigus, humidum,ficcum,molle,durum,reliquas,quis non vider, & extra, & circa, & intra corpora elle protenías? Si vero, natura, de qua postea, per corpora, & ipla protensa essereperiatur, & eorum externa attingere,&interna habitare,ipla quoque in spacio esse erit dicenda. Vita itidem & ea anima , quæ sensitiua dicitur , si per instrumenta corporis fit distributa, per spacia erit distributa. Sin vero ratio,& mensanimæ corpus informet, (quod uidetur Aristoteles voluisse, & quod nobis hactenus maxime est dubium) ficuti formæ aliæ per corpora erunt extenta. Sin vero anima fit in corpore, non ut forma, led ut formatrix, quia corpus in Ipacio est, ipsa quoque esit in spacio. Sin uerocorpus sir in atrima, hæc si divisibilis sit, in spacio exit dinisibili. Si indinisibilis sit, in spacio esit indinisibili. Sed si dininias universa indinisibilis fir,ut est, in spacio privindiuisbili, & a diui-

sibili

sibili spacio circumque erit obuoluta. Si nullibi item sit, sine spacio non cogitatur, si sir alicubi, vel in cœli culmine, vel supra cœlum, in spacio certe erit. Si vero sit vbique, in spacio, non esse nequit. Sunt ergo entia cuncta, & ea quæ supra entia funt, in spacio. Et in spacio, non essenequeunt. Igitur antequam entia extra profundum prodirent, spacio eguerunt, quo iplum est circumuolutum, vt extra iplum: prodirent, & confisterent, si entia este aut debuerunt, aut potuerunt. Itaque spacium, a primo vno, ante entia alia 'omnia est prosusum, & veluti spiritu oris eius estlatum , atque diffatum in finitum, atque infinitum'. Non ergo amplius quærendum an spacium in rerum sit vniuersitate. Sed indagandum,

an spacium sit aliquid. Communis quædam omnium hominu notio, spacium, & esse, & aliquid esse videtur voluisse, cum nomina hæc, vel talia formaret, Dimensio, Distantia, Internallum, Intercapodo, Spacium, Dialtafis, Dialtema. Confenius hic Latinorum Græcorumque a sensu videtur ortum habuisse. Quis enim non cernit, colum a terra, in mundo distare? Orientem ab Occidente? pedes a capite in se ipso in capite oculum ab oculo? ab ore nares? Si quis has distantias, seu internalla, sine spacia non discernar, hæc legere, aut intelligere, non laborer. Cernentibus enim, & mente præditis nostra scribimus. Cessauit ergo, primo statim speculationis huiusce ingressu, quæstio illa. An spacium sit. Sed forlan non cellat alia illa : An Ipacium lit aliquid ? Forte enim spacium quidem fuerit, sed nihil fuerit. Hanc rem, ita discutiamus. Ens, & non ens, idem ne sunt, vel non idem? Si idem, ergo aliquid & est, & non est. Hoc autem impossibile esse, consensus Philosophorum omnium declarauit, Sicut & hocaliud. Si est aliquid, ens est. Si verò non est, iam nihil est. Hoc enim è numero entium excluditur, sicut illud inter entia connumeratur. Non ergo spacium, & eritaliquid, & in entium numero: & simul non erit aliquid,& è numero entium reiectu. Ergo spacium, & distantial, quæ in homine à ad pedes est; de numero entium est, & est aliquid. Et ita de ceteris internallisquibuscung;

Athocens, hoc aliquid, quale nam est à Amplius namque de eo licet ambigere. Ita consideremus. Consensus veterum communis, triaspacia esse docuit. Longitudinem, sine lineam. Latitudinem, seu superficiem. Profunditatem, quam cum illis duabus vocauerunt corpus. Ita, vt Mathematici, qui se se nusquam errare, prositentur, docue-

rint, longitudinem fine latitudine, primum spacium, seu manis internallum esse. Latitudinem fecundum; profunditatem tertium. Ita tamen vt latitudo, confiderari nequeat nisi præcedente, & coniuncta longitudine, neque profunditas per se colistere queat, nisi duz illz antecedant, & libi conjungantut. Et sicut illa prima, lineam per se sola efficit, sic duæ coniuncæ superficiem conficiunt; atque ita tres fimul iuncae corpus formant, quod vocant mathematicum. Physicorum verò probatistimi, dixerunt, corpus naturale esse, quod constat, ex-longitudine, latitudine, profunditate, & antitypia, quod est resistentia. Itidem, Corpus est, quod habet tres diastafes (hoc est distantias) cum antitypia. Item aliter. Corpus est, quod trium internallorum distinguitur dimensione, cum antytipia. Denique. Corpus est ex congerie, magnitudinis, & figuræ, & resistentiæ. Magnitudo autem, & figura, non sine aliqua, uel una, uel duabus, vel etiam tribus distantiis iam dictis constare potest. Itaque tria spacij genera sunt, vel tres species, siue illæ machematicæ, siue physicæ sint per se solæ consideratæ, Longitudo, siue linea. Latitudo, siue superficies, & profunditas, sine corpus. Quas ita expoluerunt in corpore phylico, vt longitudo aliquando acciperetur, maximum, quod in corpore aliquo spacium apparerer; aliquando autem id, quod esset, superne deorsum. Latitudo autem esser medium in corpore spacium, siue quod esser a dextris, ad sinistram. Profunditas verd, vel minimum. quod in corpore esse spacium, vel quod est ab ante, retro. In corporibns ergo singulis? qualiacumque illa sint, vel mathematica, vel naturalia, spacia tria reperiuntur, quæ & mente, & sensu percipiuntur. Quis enim non cernat in corpore quouis obuio, distantiam, quæ est superne deorsum? Et eam, quæ est à dextris ad sinistra, & eam similiter, quæ elt ab anteriore eius parte, ad posteriorem? Hæc, respectu nostri aliquando mutantur, vt supera fiant infera, dextera fiant sinistra; anteriora fiant itidem posteriora. In qua tamen mutatione, nihil harum perit distantiarum. Namque, longitudo, & latitudo, & profunditas perdurant, víque ad corporis illius corruptionem. Tres hasce ab omnibus cofessas dimensiones, corpora naturali cuique inesse, & cuiq; proprias, nemo amplius dubitauerit. Verum addimus nos, cas inesse rebus corporeis omnibus; hoc est iis quæ p corpora protenduntur, vel tota, vel per eorum partes, vnam, vel plures. Corporeas autem res eas appello, quas vocant qualitates, calorem, frigus, albedinem, nigredinem, &

nigrediné, Screliquas. Vel. n. tota corpora intº, & extra occupant, vel partes corú. Hocest, vel superficies operiunt, vel etiam penetrant profunda; atque ita per tres illas dimentiones, ac spacia, iptæ quoque protenduntur. Itaque concludemus, dimensiones has, atque distangias, & per eas, spacium simpliciter, in corpozeis rebus, hoc elt, per corpora protentis, reperiri sicuti in corporibus ipsis. Sed in hoc different hæ ab illis, quod illæ sint corporum propriz, hæ verò, qualitatibus sunt alienæ. Qualitates namque non funt:quante, aut magna, aut longa, aut lata, aut profunda per le, & sui natura, led funt tales ex aceidenti, quia nimirum per corpora quæ,& quanta lunt, & magnitudinem habent, & trinè sunt dimensa protenduntur. Est ergo in iis, spacium, sed elienum. Est itidem in corporibus omnibus, led proprium.

Sed spacium esse, & ette aliquid, & trinum esse in corporeis, corporibusque omnibus reperiri, proprium, & alienum, facis est superiore fermone demonstrumm. Verum-non in hoc forlitan qualtio hac verlatur, an corpora in se spacium habeane. Sed in eo potius, An vilum fit aliud spacium , quam quod fingulis inelt corporibus. Quadicilicer nulli corpori fit propriumiQuam questionem in hunc mo dum discutiamus: Tria illa spacia longitudo, latitudo, atque profitaditas, loco etiam tribuea funt, se enim de ev, apad veteres scriptum " est alicubi. Diattemaia quidem habet reia, , longitudinem, latitudinem, & profundi-» tatem, quibus terminatur corpus omne. », Impossibile autem est, locum esse corpus.

Quibus verbis, loco, tria spacia illa, tributa sunt, quæ omnia corpora terminant, & locuma esse corpus, dicitur esse impossibile. Locus ergo tria spacia habet, quæ habet omne compus, & tamen locus non est corpus. At si locus non est corpus, quid ergo est ? Linea quidem nequa quam est, hæc en im vyum spacium solum habet, & non tria. Quid ergo est? Nempe incorpore um quiddam, corporis dimensiones omnes habens, neque tamen corpus existens. Verum Aristoteles, qui loco tria spacia dedezat, quasi oblitus sui, quod confessius prius sue eat, negauit possea. Negat en im cum ait.

, Necesse est locum esse, terminum conti, nentiscorporis, quo contingit contentum.
Quo sermone superficiem ambientis corporis
designat locum esse. Assertionem hanc illi con
trariam, vel illam contrariam isti, uti contratias nihili pendamus, sed veritatem rei exacissimè perpendamus. Duz sunt sententize,
Altera, quz assentat; Locus tria habet interualla. Altera, quz ait, Locus duo habet intermalla. Vtra harum veriori Certum iam sactum

corpus, quod locatur, tres habere distantias. Locum verò sententia priore tres itidem ha--bere, posteriore, duas. Primo sanè intuitu, cutque hominum, verisimilius videri potest, ve tres locati corporis dimensiones, in tribus loci talibus distantiis , lodum habeant. Si quis contra sentiat, rationem validam, veramque afferat oportet, qua ostendat, quo pacto, tria internalla, locentur in duobus? Deinde, quoniam affertor ille idem, inter loci conditiones posuit, locum, nec maiorem, nec minorem lo cato corpore esse; vt demonstret est necesso, quo nam pacto, superficies tantum, è duobus constans internallis, corpori è tribus constanti, mqualis elle queat? Et quomodo locus, fa superficies eff, corpus ita-loces, ve locusaliquis fit, qui corpus non locer? Non enim à superficie speofunditas locati corporis locatur. Et quo icem modo corpus aliquod sit, quod maximè profunditate constat, & non fit in loco -fua profunditate? Interloci itidem conditiones hacalia est polita, ut locus contineat locatum. Totum ne interrogo continere debet? an partem, vel partenaliquas extra relinquere-Si para aliqua extra relinquatur, iam locus, mos continet locatum; vii afferebatur. Totum -ergo accelle est, ut locus, contineat location. -Et si totum continere: debet, profundinsem etiam locaci, necessario consinebie. Arque modo superficies, que locus esse dicitul, cum duas rantum habet dimensiones, longitudinem, & latitudinem; locabit longitudinem; & latitudinem, & tertiam præterea locaticor ponis profunditatemisi non continet, & hac, neque hac locata est, neque locus continet locatums neque locus æqualis est locato, nec locatum zquale loco est. Si verò continet, que packo locatum corpus lepolita profunditate, ex corpore superficies euasit? Ad hæc, si in loco est id corpus, quod aliud corpus extra fe habet, quod locatum ambiat, quærimus, an ambiens corpus inde moneatur, secum auferat fuam superficiem, quæ locus dicitur, an ve cò ibi relinquat? Si relinquit, iam corpus datur sine superficie, quod cachinis subsanandum eit . Sin verò lecum auferat , quo modo seruabitur, alia conditio illa, qua ab codem assertore dicitur. Vult enim immobilis esse locus? Pracerea quo modo immobilis erit locus, li corpus lo cammex co discedat ? Neque znim locus iplum sequetur si immobilis sit, & immebilis cum fit, locus amplins non elt, cum aullum amplins contineat locatum. Vel engo vacuum ibi fiet, quod ab eo non alt con cessum. Vel superficies confundatur; & in vna molem cum luo corpore coibit, acque ita intmobilis non erit. His ergo omnibus rationibus fallum elle apparet, Locum, duobus tan-

#### FRANCISCI PATRICII,

tum constate internallis; Et verum esse, constare ipsum, internallis tribus, quibus tria cor poris locati intetualla capiantur. Ita vt longitudo loci, longitudini locati. & latitudo, latitudini,& profunditas profunditati, & corre spondeant, & omnino sint inter se zquales. Locus ergo integer erit, non superficies ambientis sola, sed profunditas etiam, intra superficiem existens, simul cum illis. Sed quid name Ambiens, corpus estiquod locatur, corpus itidem est, corpora ne duo, profunditati-Lus suis, se se penetrabunt? & corporum pene tratio concedetur? Id verò impossibile est. Locatum corpus, profunditatem fuam, locum ingrediens, & inde egrediens, secum semper gerit. Locans verò corpus profunditate lua; Locati profunditatem, & recepit prins, & dimilit postea, vt secum auferrer. At quo mam lo cantis profunditas abierat, dum locati-profun ditas reciperetur? Id ne imaginari quidem licet. Ergo necesso est, vt locans corpus, dum locatum recipit, ipfum totum inde difcedat, & spacium quod ibi immobile est, relinquat se iplo vacuum, vr ingrediente corpore impleasur Et bac itidem recedente toto, spacium ildud ipfum, quod ibi est immobile, alind ingre diens recipiat corpus. Atque ita spacium iland, idem femper, & immobile femper, longum Aatum, & profundum stare necesse est, ve egredientia omnia dimittat, & ingredientia omnia recipiar corpora. Vel corporum penegratio dabitur. At hoc impossibile est. Illud ergo est necessarium. Hac ergo mutatione, & tpaeir lemper eiuldem manfione; liquido conthan locum aliad effe à corporibus locatis. Ma net enimille, hæc verò alia, atque alia, & ingrediustur, & regrediuntur, nihil illo dimoto. Vnde communes hæloci notiones, ab omnibus philosophantibus confessa, & conrefiz; Quòd locus aliud fit à lo cato; & quod tocus maneat immobilis; locata verò corpora ra ex vno loco, in alind moueantur. Cum autem dicitur locum effe aliud à locato, ita est accipiendum, ve locatum omne, corpus sit: Lo cus autem fit non corpus, ne scilicet duo corpora le le inuicem penetrent : Ergo locus, quia corpus non est que cessario erie spacium trina dimensione præditum, longitudine, laeitudine, atque profunditate, quibus corporis docati longitudinem, latitudinem & profunditatem in se recipiat, & capiat. Et spacium tale trinum, verus est locus, aliud à locato, immobile per se; & locato corpori quaqua uer-Inmequale. Locus ergo proprium spacium habet, dinerfum à spacio corporis proprio. Imò spacium ipsum trinum, verè est locus; & locus verè est spacium trinum.neque spacium ·loco accidit ficuti corpori accidit. Proprium

enim corpori naturali, qua corpusnaturale eff antitypia illa est, & quam vocant anteresim. Hoc est relistentia, & renitentia. Quæ renitentia, trinon illo spacio opus habuit, vt subsisteret. Qua ratione tres distantia, sunt sere corpori, tam alienæ, quam fuerant corporeis. Loco vetò ita propriz sunt, vt ei non accidant, aut ei aliunde accedant, sed ipse locus. non sit aliud, quam distantiz illz. Et spar cium, verus sit locus. Et locus, verum sit spacium.lta verè dictum fuerit. Loci potentiam admirabilem quandam esse, & omnium primam. Locus enim natura, ante corpus ita est, sicut corpus est, ante corporea. Nam ,, fine quo aliorum nihil est, & id fine aliis pollit elle, necellatio, primum elt .: ..

. Verum locus , non ne relatione dicitur ad locatum? sicuti relatione ad filium pater dicitur? Id ita esse consensu omnium est sirma. tum. Verum sicuti pater, si relatio cesset ad silium, est etiam vel animal aliquod, vel homo, ita locus, fine locati relatione, potestialiquid per le esse. Id autem veteres vacuum vocaucre; hac scilicet altera ratione, vtspacium idem, si corpus contineret; locus appellaretur. Si verò nullum continerer corpus, vacuum nominaretur. Re autem vera cadem res essent. vacuum, spacium, plenum, & locus, Qua plenum corpore est, esse locum. qua vero sine corpore est, esse vacuum. Atque ideo vacuq huic necesse est, communes esse tres illas dimensiones, longitudinem, latitudinem, & profunditaté, sicuti & loco. Et vacuum ipsum. non aliud esse, quametrine dimésum spacium. Quid ergo, spacium ne in rerum natura reperietur, quod vacuum sit re vera, & nullo corpore plenum? Hac sanè de re, variæ veterum lententiæ fuete. Alij namque eorum, neque in mundo, neque extra mundum, vacuum elle spacium vllum asserueruat. Alij non esse in mundo, extra mundum esse. Alij verò extra mundum non esse, in mundo esse posse. Nos autem circa hæc ita philosophemur. Vacuum corpore spacium, si alicubi sit, vel in mundo necelle est esse, vel extra mundum. An extra mundum sit, postea consderandum. Nunc verò, an sit vilum in mundo spacium, quod corpore sit vacuum, videamus. Plerique sand veterum, in hanc sententiam descenderunt, ve nullum esse in mundo vacuum affirmarent. Idque reperiri prorsus negarent. Alij sola contenti negatione. rlii verò, rationibus etiam annixi sunt pro bare. Sed ijs vr videtur non demonstrantibus quicquam, quod sensus ipse refellere non va leret. Rem igitur hanc in hunc modum perquiramus.

Vacuum esse in mundo, tripliciter quæri pe test. pet partem, in eum scilicet modum, quo vulgus totam aeris regionem vacuam elle exiltimare folet, quia dum aeris nullam fentiunt, ve aliorum corporum, relistentiam, nullum ibi esse corpus sibi persuadent. Secundò, an in mű do, paruum aliquod spacium vacuu dari possit. Tertiò an minima quædom inter corpora veluti spaciola, vacua concedantur. Sanè prio re illo modo, nullum inane in mundo effe, negátibus affenfum damus. Duo verò reliqua, & parua, & minima, in mundo inania posse esse, spacia, non solum non negamus, verum etiam maxime contendimus. De terrio prius ita agamus. Sicuti inter arenæ particulas, aer minutim est interspersus, ita cogitandum est inter aeris particulas, spacii inanis portiunculas esse interspersas. Id ipsum elle inter aque etiam particulas, & teliquorum omnium folidioru corporum. Que res etiamli lenlu non cernatur, ratione tamen à sensu orta, ita esse probazi videtur posse. Sensu enim coprehendimus, aquam, & rarescere, & densari; Idem facere, quamuis non tam perspicue aerem. Aqua si de setur, in vacua spacia sibi interspersa necesse est, ve resideat, vel corporum penetratio concedenda erit; res tantopere à veteribus oppugnata. Etenim si aque pars A. quæ corpus est, densetur in partem aque aliam B. que itidem corpus est, iam corpus penetrauit corpus. Et trina dimensio corporis A. in trinam dimensionem corporis B. lest ingressa. Quod si negetur, interroga densata bimus quo na abiit dimidia pars aqua? videmus enimmolem, quæ dupla erat in simplam esse redactam, & dimidia parte minoré esse cam, quæ est densata, quam suerat, antequam denlaretur. Quo facto, necesse est fateri dimidiam penetrasse, vel spacia multa exigua vacua, aquæ interspersa. At corruptam nó elle, oftendit, quando eadem dimidia in glaciem densata, calore, vel solis, vel ignis resoluta, in candem qua prius crat, duplam molé redit.Penetratio autem dimidiz in dimidiam non coceditur. Necessariò ergo tertium relinquitur, vt in spaciola vacua sibi interspersa se ie receperit, atque ita fit densior esfecta. Aer itidem quando in eo , locum muto , corpori meo cedit. Excessione, vel corrumpitur, vel in proximas alias fui particulas le le recipit.Et ita vel altera, alteram penetrat, vel in ipacia vacua fibi interspersa concedit. At correptam effe, nulla præcedente alteratione, non est dicendum; Neque concedendum aeris partem, in acris partem penetrafic. Ergo in vacua spacia proximi fibi acris se le contulisse, est neces

test. Primo, an in mundoingens aliqued sit

spacium, quod mundi ipsius magnam occu-

fariò confirendum. Atque in hunc sensum, ve terum sapientissimi quidam, & rerum naturæ gnari, asseruerunt densum, & ratum in rebus ratione vacui fieri: & motum corporum, per inane fieri: cedente scilicet obuio, & in proximi inania spaciola se se recipiente. Cui senten tiæ fucum fecit Aristoteles, qui ne se sapientior videretur alter, vetustiores omnes fatuos, atq; inlanos etiam vocauit : quali illi affirmal-(ent,in mundo-magnam vacui molem reperi risper quam corpora mouerentur, magnisque cavillationum aggeribus hanc sententiam. quæ à nemine, vel lata, vel prolata fuerat, anni xus est pessum dare. Quos cauillos si quis ad rectam rationem à nobis modo expositam re uocet, & fucum sophismatu facile cognoscet, & vanitatem hominis agnofcet. Sed ad rem reuertamur. Qua ratione ostendimus aquam, & aerem densaris eadem oftendi potest aliorum corporum condeniatio. Que tunc denfantur, cum partes ipforum in poros, qui inania funt spaciola, se se recipiunt . Rursus verð zarescunt, cu ex vacui recessibus illis, in priora itidem loca, que recesserant partes, redeut. Cumque, & liquida corpora, & solida, que omnia porola lunt, inania illa spaciola fibi interspersa habeant, cur non poterimus affirma re,tantuadem in mundo vacuum esse, quantùm sit plenum! Non est cnim à ratione alienum, naturam ex æquo ytrumque prouidisse, quando virumque ex æquo, rebus luis, viui esse posset; dum ex densis rara efficit, & rara, quæ funt, ad densitatem redigit; quibus modis duobus, generationes omnes suas peragit. Omnia autem recta cum ratione, naturam age re, omnibus philosophantibus est iam conces fum. Arque hæc de minimis vacuis à natura rebus interseminatis dica sunto. Ad alterum illud transeamus, ad maiora scilicet vacua. Fieri namque, ui aliqua, atque arte adhibita, spacia vacua maiora, interdum sensus iple de clarat. Exemplis hoc declaremus. Sphæram lamineam conficiamus, stamno fulo, vndios optime occlusam, in eamque foramine vao siphonem lamineum immirtamus ad media víque. Eam proculdubio aere plenam esse est dicendum. Tunc ore Siphoni admoto, internum aerem attrahamus, proculdybio multū extrahemus, atque ita necessariò vacui multú relinquetur. Præterea, Clepsydra illa hortenfis,qua vacuum non dati, multi conati funt a-Aruere, contrarium oftendit, inane scilices in ea posse fieri. Nam si ipsa in fundo paruula ha beat foramina, digitoque osculum superius comprimatur, aqua non effundetur quidem per fundi illa foramiaula. Atque ita videtut vacuum non admittere. At si foramen vnum, rel plura in fundo fiant magna, aqua per es

fine dubio effluet; & antequam tota effluat in parte eius vacuum intus remanebit. Hanc autem rem experientia ostendit. Quinimò, per paruula illa foramına, si Clepsydra impleatur arena, hæc illico, vti aqua grauior decidet. Ide, & mel, & oleum faciet. Si itidem vas aliquod aqua repleamus, vel oleo, vel vino, ad amufsimque occludatur, deinde Ioui frigidissimo in hyeme exponatur, liquor ille in glaciem concrescet. & vasis partem vacuam efficiet. Hæc omnia per se quisque experiri potest. Contrariis ergo pluribus his experictiis, quod priore illa negabatur, vacuum spacium dari posse confirmatur. Quod hac alia quoque patebit. Si veris aqua plenus, pressus aquam esfundat, compressus remanebit. Tunc os eius per quod aqua est effusa, quam arctissime obligetur Hoc facto, venter vtris, manibus exrendatur, sequetur ille manus, atque ita internum spacium amplum fiety in quod, cum nec aer, nec aqua, nec alind corpus, per os obligatum, ingressum est, cui dubium posthac erit, totum illud spacium omni corpore esse inane. Et natura ergo, & arte adhibita, esse, & posse esse in mundo vacua, & inania spacia, sensus iple, & experientia, & ratio ex hilce ducta claristime demonstravit.

٤ >

Extra autem mundum vniuerfum , inane spacium este, nihil obstant Aristotelis aut auchotitas, aut rationes. Quibus extra cœlum; lo cum, vacuum, corpus, motum, tempus nullum elle contendit. Neque enim negauit, spacium inane ibi esse. Sed neganit, tale vacuum esse, quod corpus caperet, & locus fieret. Et si maxime negallet, spacium ibi elle, neque tamen rationibus id demonstrasser; nihil nobis obstasset, quin spacium ibi esse, rationibus ostendere possemus. Probemus itaque, non quidem Tensu, qui illuc non pettingit, neque vilius authoritate, quam tamen aliorum veterum, Aristotelicæ contraponere haberemus. Sed rationibus ferè sensatis, extra mundum spacium esse, illud inane demonstre-

Dicimus ergo inter stellas sixas, duodecim esse signorum Zodiaci siguras, cum aliis non paucis. Signum vnum integrum sumamus. Esse sto Arietis. Hoc Astrologi, rerum cœlestium gnari, longum esse ponunt gradus xxx. latum xij. sicuti Zodiaci signa reliqua. Longitudo hæc Arietis, est in intima cœli superficie: est, & in cœli corpore profundo, atque interna mole: Cur non sit etiam hisce continuata, & correspondens in cœli eiusdem extima superficie, & suprema? Vel enim ibi superficiem cœlum habet, vel non habet? Si dicatur non habere, ridiculum siet, vt vel cœlum non sit corpus, vel sit corpus, sine superficie. Quæ si salsa

funt, necesse est, vt cœlum extimam quoque superficiem habeat,&necesse est eam longam, & latam esse, vel xxx. illos, & xij. gradus, vel maiores, vel minores alios. Si ergo signi in ea superficie longitudo est, & latitudo, necesse



est alterumtantum, spacij illius inanis ei contiguum est se, xxx.scilicetgradus longu, xij.latum. Et quanto a cœli superficie extimæ lineæArie tem includentes, magis protrahantur, semper maius, ac maius spacium compræhendent. Hac in re Ariete exti-

mo demonstrata nemo dubitet, quin in reliquis signis xj.idem sieri possit. Xij.ergo Zodia. ci figna, in fuprema cœli fuperficie, tátumdem spacii inanis, contiguum sibi singula habebunt, quantum ipla funt. Longum nempe tota longitudine gradus ccclx, latum verò xij. Si vero a principio, & fine cuiulque ligni lineæper superficiem cœli eandem, vsque ad vi trumque polum proirahantur, instar peponis cuiuldam.eam in xii.partes æquales dispescot. Quarum partium singulæ, totidem spacij inanis illius partes sibi contiguas necessario habebunt. Atque ita vniuerfum cœlum, ac mune dus vniuersus extimo spacio circundabirur necessario. Quæ res ita clara modo facta est, ve fiquis de ea dubitet amplius, dubitem an com pos ocnlorum, & mentis siet. Verum si quis amplius amet audire, audiat; & hæc. Vererum elegantissimi quidam Physici autumarunt, mundum hunc collagraturum. Si in vaporesi vel in fumum resoluatur, tum centies millies, & force amplius, majorem occupabit locum. At locus hic, spacium illud fuerit inane, quod corpore replente, locus nuncupabitur, nunc nullo implente corpore, inane tantummodo est spacium. Idque cogitatione compræhende runt ij,qui hoc dogma intulerunt, non abtimi li ab ea abstractione, qua Physici alij in mathe matum intellectione vtuntur. Et sicut his nihil sequitur absurdum, ita illi cogitationi conflagrationis, absurdi sequetur nihil. Sicuti neque huic alix. Si mundus vniuerfus mente cogite. tur suo loco moueri, inane illud spacium, necessario replebit, locumque in eo sibi esticiet. quod nunc, quia corpus nullum continer, spa cium rantummodo est inane. Præterea si mundus etiam hic, in minorem a Deo contrahatur molem, eius loci, qui nunc est, vacuum remanebit spaciu, vt ommittamus, quæ, aliqui de homine in lupremo cœlo state, vel brachio extra potrecto cogitatione admilerunt. Efto hilce rationibus comprobatum, extra mundú Ipacium inane effe. Quod, locus non est quidem, fit autem cogitatione locus, & reipla for

te, aliquando locus fier.

Spacium hoc, quod mundum vniuersum. undequaque extrinsecus amplectitur, veteru alij finitum elle dixerunt, infinitum alii: Sunt etiam qui rerum omnium maximum dixerut. Hoc qui asseruit, a vero non aberranit, Thales Milefius, rationemque dicti sui optimam attulit. Interrogatus quid nam maximum effer, locus, respondit. Alia namque omnia, mundus continetilocus vero mundu ipium. Optime inquam respondit, si pro loco hoc maximo, inane extra mundum spacium intellexit. Posidonius vero, infinitum non esse docuit, sed tantum, quantum sufficiat ad capiendum mundi resolutionem in ignem. Stoici vero alii infinitum esse affirmarunt; sed quibus rationibus id confirmarunt, nequaquam constat. Nos alia ingredientes via, dicimus, spaciú quod est extra mundum,& finitum este, & infinitum.Finitum quidem ea parte, qua mundi extimam superficiem contingit. non quidem proprio, & naturali fine suo, sed mundi terminis. Qua vero digreditur a mundo, ab eoque proculabit, in infinitum transit. Idque ita esle, his racionibus probamus. Si alicubi in co abitu, & discessu spacium illud finiretur, vel proprio finiretur termino, vel alieno, vel viro que, vel neutro. Proprio quidem terminari, ra tio non videtur suadere posse. Etenim qua ter minaret, alterius effet naturæ ab ca, qua termi naretur,& freret idem & terminus,& termina zum, ac veluti idem locus esset, & locatum. Hæc autem nulla rerum permittit natura.Dilfimilitudo itidem hæc, quo modo, a feiplo genita comprobabitur? Terminari namque palfio quædam est, terminare nero actio. At quo pacto aliquid, & agit, in seiplum, & à seipso patitur relpectu einsdem? Si id fieri nequeat (quoniam qua patitur in potentia est, qua vero agit iam actu est) dicendum si spacium illud terminatur, ab alio terminari aliquo. Veluti eiuldem spacij ea pars, quæ mundum proxime ambit, a mundo patitur, & terminatur. At procul a mundo, quod est positum longissime, quo modo a mundo terminari poterit, cum termini corum qui se se mutuo terminant,& terminantur, contigui,& le le contingentes esse debeant? Non ergo mundus, spacium, quod a se distar longissime, terminare potest. Neque ergo a se ipso.neque a muado 🕫 spacium, quoda mundo e stprocul, terminatur. Neque etiam ab also ibi terminari potest. Vel enim corpus illud esser, vel incorporeum aliquid, vel medium aliud tale, quale est spacium iplum. At si tale medium dicatur, & à spa cio reliquo, nihil dissimile, cur non porius ide eum eo dicetur? atque ità a le iplo terminare, tur? Cuins contrarium et, oftenium, Neque

etiam a corpore vllo ibi terminari potest. Ori ne enim corpus intra mun dum est. Deinde si corpus etiam aliquod extra mundum asseratur esse, quæremus nos, an id corpus spacium occupet,vt locum? Si respondeatur non occu pare, quia spacio vaiuerso superficie aliqua sui finem imponat, tum dicemus nos id non esse corpus. quia trine non sit dimensimm. At si trine dimensum else supponatur, necessario spa cium occupat. atque ita spacium aliud extra vniuerlum spacium erit, quod ei finem impo nat. Deinde quæremus, an & spacium hoc aliud,& corpus iplum occupans, finitum fit, vel infinitum? Si finitum dicatur. a quo nam finitur. ? Per easdemque interrogationes, ad hanc iplam,infinities recidemus. Si infinitum respo deatur esse,iterum rogabimus, cur nam, vt vni infinito finis statuatur, infinitum aliud frustra fingatur? A corpore ergo nullo, vel finito, vel infinito, spacium illud primu, a mundo abiens rerminatur, aut terminari potest. Quod si incorporeo aliquo alseratur spacium primum finiri; Quæremus nos, an incorporeum hoc, terminos & iplum habeat, quibus (pacium ter. minet, vel non habeat? Si non habere dicatur, tunc inferemus nos, id non polse terminare. Omne enim quod alia terminat, suis ea terminat terminis. Si alseratur terminos habere, iam , vel linea est, vel superficies, vel corpus, At linea, & superficies quo modo profunditatem etiam spacii illius terminabunt ? Et præterea, & lineam, & superficiem, non nisi in corpore, aut in spacio trine dimenso reperiri: Corpore autem, vel spacio, non finiri spacium, iam est demon-Aratum.

Cum ergo,nec corporis terminis, nec spacii alterius, nec sui s, nec incorporeis finiatur, necessario concluditur, spacium illud a mundo recedens, in infinitum recedere, & infinitu: else. At qua nam infinitate? potentiali ne (vt) ita loquar) an actuali? Sane si potentiali diceretur, lequeretur necelsario, ut nunc finitum esset, postea infinitum fieret, & quidem in po tentia adhuc. Quod si dictu sit absurdum, nos spacium illud, actu infinitum esse concludemus. At infinitum, lineis ne? an superficiebus, an etiam profunditatibus? Sane omnibus. Nam si infinitum vno sit, omnibus etiam necessario est infinitum: præterquam vbi mu dum tangit, uel mentis nostræ conceptione terminatur. Sed hic terminus naturam eius; non mutat, nec ab infinitate sua dimouet.

De Spacio vero, quod mundum capit, & quod mundi est locus, & in quo mundus est, & quod in mundo, quid aiemus? Eiusdem ne est natura, cum exteriore illo infinito, vel natura alterius? Et eius prosecto est, & alterius.

Eiuldem

Eiusdem quidem est, veterum testimonio.qui omnes dixerunt, idem elle spacium inane, & locum. Locum quidem tunc vocari, quando corpore est plenum; quando verò corpus non continet, vocari inane. Cui dogmati, rationes aliquot addamus. Neutrum ipsorum, corpus est: vtrumque corpus recipere est aptum. vtrumque corpori cedit:vtrumque trine est dimensum; verumque corporum dimensiones penetrare potest: Neutrum corporibusresistit, vtrumque corporibus motis, locum & cædit, & præstat. & sicuti corporis propria est resi-Rentia,& renitentia, & antitypia, quæ vt corpus naturale sit, ei causam præstat. Sic spacij vtriusque proprium est, cessio corporibus, eorumque motibus præstita. In co tantum disserunt, vt alterum, quod mundum locat, sit plenum mundi corpore; alterum vero, sit corpore omni vacuum. In eo etiam, differt hoc ab illo, quod illud, & finitum est, & infinitum, hoc autem totum est finitum. Età medio sui, vndequaque æquale. Si enim a centro ipfius, quod est mundi centrum, quaquauersum lineæ protrahantur, víque ad mundi conuexam superficiem, æquales crunt omnes, sed finitæ. Si vero etiam, atque etiam protendantur, quousque protrahi possunt, æquales itidem, sed infinitæ erunt, possunt enim per vniuersum, extra mundum positum spacium infinirum, protendi. In medio ergo vniuersi infiniti spaci ; centrum spacii est. Et spacium quod circa centrum est, vsque ad mundi conuexum, medium vniuersi spacii est. Diuersum quoque ab exteriore illo, mundanum hoc medium, ao finitum est rationibus aliis. Illud enim inane, ac vacuum totum est, quatum cum que est. Hoc vero plenum mundo est, ac mundi corporibus omnibus. minutis tantum inter corpora interualli vacui distinctum : quæ tamen vacua interualla tanta, ac totidem funt, quanta,& quot sunt pleni spacia reuera. Plenum tamen vulgo,& lenfui vocatur; vacuum est vii ostendimus, rationi. Et qua plenum est, non equidé ad eius pertinet essentiam, sed plenitudo ei accidens est ;a corporibus nimirum plenitudo illi accedit, quæ ab co natura funt diuerfa, ita, vt spacia, quæ propria corporum superius diximus, accidentia fere funt illis, essentia vero eorum, in antitypia illa, & renitentia consistit. Quare si plenum esse, spacio huic mundano accidit; vacuum esse ad essentiam eius pertinebit. Nam , & dimidia mundani spacii pars vacua est, & vniuersum illud extra mundanum est inane. Quæ res etiamsi ita sit, attamen magnam vim, erga se fe implentia exercet corpora. ita, ve ea cuncta, nihil resistentia, coru resistente, aut obstate nullo penetret. Et è contra, intantum viribus caret, vt à corporibus omni-

bus, nihil eo prorsus renitente penetretur. Diuidat etiam corpora omnia: & a corporibus omnibus diuidatur. Nullum corpus lædat; à nullo corpore lædatur. Nullum tamen impossibile inde sequatur. Non est enim eis simile; non est eis contrarium. Neque enim eis repugnat:neque ab eis repugnatur, & dum illis resistere nequit, omnibus tamen sese indit. Atqs illis sua puncta, suas lineas, suas superficies, impertit & profunditates, se seq; his neutiqua privans, illis largitur, vt illa fibi habeant, quæ sibi retinet ipsum. Atque ita euenit, vt dum qua plenum est, omnia penetrat, & ab omnibus penetretur; Omnia item compræhendar, & ab omnibus compræhendatur.& dum omnia terminat, ab omnibus terminetur. Cum vero hæc omnia, & faciat, & patiatur, & corpo ribus omnibus largiatur, vt sint, vt agant, vt pa tiantur, cur omnis corporum essentiæ, actionis, ac passionis non dicatur esse principium? Et cum corpora omnia finiat, cur corporum etiam finis non existimetur? Atque hinc, & principium rerum, & finis itidem esse non alferatur ? & cum finitum,& infinitum lit, cur, & principium, & finis, finita, & infinita non dicentur? Quorum pleraque præstantissimi ve terum dixere, vel forte dicere voluere.

Corporeas qualitates, quas per corpora diximus protendi, corporibus ipsis esse posteriores, nemini dubium videri debet. Sunt.n. ipsæ, quæcunque, & quotcunque sint, acciden tia; corpora vero substantiæ sunt, substantias autem accidentibus priores esse, nemini dubium itidem esse potest. Corpora ergo qualitatibus suis sunt priora. Corporibus vero prio res sunt loci. Nam si locus, priur corpore non esset, tunc corpora non essent in loco, quod impossibile esse philosophis omnibus est con fessum. Atque ideo dichi est veteru cauillatori. Admirabilis quædam est loci natura, &

prior omnibus. Nam fine quo, aliorum

nullum esse potest, & ipsum sine illis po-

test esse, necessarium est, primum esse. Nam si corpora fierent, & locus eis non esset præparatus, vbi nam locarentur? si arbor aliqua modo è terra pullulet, ac crescat, quo nam crescet, si locum non reperiat ibi esse paratum?locus ergo vere, corporibus, corporeifque, natura & tempore est prior. At si locus non nifi quatenus corpus locat, locus dicitur, sui autem natura, ante quam locus sit spacij to tius pars est, spacij hæc pars ante locum est. Et quia pars & torum natura fimul sunt, spacium etiam vniuerium ante locum est natura. Si item locus & vacuum idem sunt, & vacuum natura & cogitatione plenum præcedat, locus autem quatenus locus est, plenum est? vacuum certe ante locum; & prius:loco debet

esse. At spacij proprium est, vt vacuum sit, spacium ergo natura, & tempore prius loco est, At cum entia nulla alia in natura fint præter hæc quatuor, spacium, locus, corpus, qualitas; corpus aut qualitate prius est; & corpore locus,& loco spacium, spaciú nimirú rerú om nium primum est. Mundus itidem prior omnibus quæ in eo sunt locis, corporibus, qualitatibus est . Spacium autem ante quam mundus est: spacium nimirum, mundanorum omnium primum erit. Quin etiam prius iplo mundo. Nam li mundus prorfus corrumpatur, atque in nihilum redigatur, quod veteru non ignobiles fore tradidere, spacium in quo nunc mundus vt in loco est, inane prorsus remanchit. At si iterum, colos nouos, terramque nouam, Deux reficiat, quod sapientum multi; & diuino viri afflati spiritu pronunciarunt, spacium præexistit, quod nouos capere possit cœlos, terramque nouam. Ante quam hic quem incolimus mundus a Deo esset fabrefactus inane erat, in quo vel atomi volitabant, vel chaos volutabatur, vel materia infor mis, motibus inordinatis voluebatur. spacium ergo ibi erat ante mundi formationem. Est er go spacium sui natura mundo prius, primumque rerum omnium múdanarum; ante quod nihil fuit: & post quod omnia fuere.

Spacium ergo hoc, quodante mundum fuit, & post quod mundus est, & quod mundum & capit, & excedit, quidnam tandem est? Aptitudo ne simplex ad capienda tantum corpora est, & aliud nihil? Suscipit quidem spacium hoc corpora omnia, sed non videtur, aliud nihilesse, quam aptitudo. Sanè,si quicquam rerum sit, vel substantia est vel accidens. & si substantia est, vel incorporeum quid est, vel corpus. Si verò accidens, vel quátitas, vel qualitas, vel aliud quid tale. Profecto dicimus nos, spacium per se ipsum, cum mun dum præcedat, cumque extra mundum fit, nihil rerum esse mundanarum, præter eam eius partem, quæ mundum capit, aut quod mundus suo corpore occupat. verum alia res a mundo diuería est. Mundus enim corpus est, spacium vero corpus minime est, nulla ergo categoriarum, spacium complectitur, ante eas omnes est, extra eas omnes est. Quid ergo est? hypoltalis, dialtema est, diastalis. ectalis est, extensio est, interuallum est, capedo est, atque intercapedo. Ergo quantitas? Ergo accidens?Ergo accidens ante substantiam? & ante corpus? Architas vterque, & senior Pythagoræ auditor, & iunior Platonis amicus, & qui cos secuti sunt scriptores categotiarum, hoc spacium non cognouere. Sed sunto categoriæ in mundanis bene politæ, spacium de mundanis non est; aliud quam mundus -1 . . . . . 1

est, Nulli mundanæ rei accidit, siue ea corpus sit, siue non corpus, siue substantia, siue accidens, omnia hæc antecedit; omnia illi vti accedunt, sic etiam accidunt; ita vt non folum quæ in categoriis numerantur accidentia, verum etiam que ibi est substantia, illi sunt accidentia. Itaque aliter de eo philosophádum, quam ex categoriis. Spacium ergo extenho est hypostatica, per se substans, nulli inhæres. Non est quantitas. Et si quantitas est, non est illa categoriarum, sed ante eam, eiusque fons. & origo. Non ergo accidens dici potest, neque enim cuiquam accidit substantiz. Quid ergo substantia ne est? Si substantia est, id quod per le lubitat, spacium maxime omniŭ substantia est:Substat enim per se, nulli innititur vt sir; nullius eget, quo sustineatur, sed iplum, lubstantiis sustentationem præbet. ealque vt fint sustentat. Si substantia est, quod per le existit, spacium omnium maxime substantia est; quia maxime omnium per se existit. Si substantia est, quæ aliis substat, spacium maxime omninum substantia est; omnibus enim substataliis naturæ rebus. Si substantia est, quæ nulla aliarum rerum eget ad esse, spacium omnium maxime substantia est; nullo. enim aliorum eget, ve sit; reliqua omnia, ve fint, egent spacio. Si substantia, primum omnium entium est, spacium maxime omnium substantia est. Primum enim aliarum rerum. omnium esse iam est probatum. Hisce ergorationibus omnibus patuit clarissime, spaciú maxime omnium substantiam esse, sed non est categoriæ substantia illa. Neque enim indiuidua substantia est, quia non est ex materia, & forma composita. Neque est genus, neque enim de speciebus, neque de singularibus prædicatur. Sed alia quædam extra categoriam substantia est. Quid igitur corpus ne est, an incorporea substantia? Neutrum, sed medium veriusque. Corpus non est, quia non est antitypos, aut relistens, aut renitens, non: visui, non tactui, sensuum nulli obiicitur, aut subiicitur. Incorporeum rusus non est, quia, trine dimetitur. Longitudinem, latitudinem profunditatemque, non vnam, non duas, aut. plures habet, sed cunctas. Itaque corpus incorporeum est, & noncorpus corporeum. Atque vtrumque per le substans, per le existens, in se existens, adeo, vt etiam per se stet: lemper, atque in se stet : neque vnquam, ne-i que víquam moueatur, neque essentiam, neque locum mutet, nec partibus, nec toto. Quod enim mouetur, per hoc spacium mouetur; hocautem spacium supra se non mouetur, neque aliud vsquam est supra quod moueri queat. Neque etiam, vel in ipso, vel extra ipsum terminus vllus est vnde moueatur,

## FRANCISCI PATRICII

veatur, aut quo moueatur. Neque pars eius vlla, hinc illuc migratsper partem namque sui ipsius migraret. & duæ spacij partes, altera esfet in altera, & supra alteram, & locus illius quæ disce deret, spacio vacuus remaneret, atque ita spacium seipso vacuum esset. Itaque nec toto, nec partibus mouetur. Est ergo & immotum prorsus, & omnino immobile.

Quid est quod aio?Stat toto spacium?stat par tibus?An partes habet?Totum ne dici potest? Partes quidem habet duas, ac totum dici nequit. Pars altera spacij ea est, quæ mundo plena est. Altera quæ mundo est vacua, extra műdum est. At totum ex his partibus conflatum, dici minime potest. Nam totum omne, partinus constat, omnibus finitis, quibus & ipsum finitum esse necessarium est. At spacium, parte mundo plena, mundi finibus finitum, & equale est. Parte autem mundo vacua, extra mundum polita, finitum infinitumque, vti docuimus, est simul. Sed vtra nam partium harum, maiores habet agendi, vel patiendi vires, infinita ne, an finita? vel æquales habet vtraque, vel nullas? Rationabile videtur, infinitam partem maiores habere, quoniam æquas habere finitum & infinitum, non est rationi consonum. Multo minus, si finita, & minor pars, maiores habere dicatur. Sed prius de infinita. Si ca vires habeat vllas, eas vel in sese exercet, vel in partem finitam, vel in mundum ipsum, eiusque partes. Si in sese eas exercet, alia eius pars, iis viribus prædita, aget in aliam eins par tem, quæ vel eaidem vires habebit, vel maiores, vel minores, vel etiam nullas ? Si éasdem, quomodo ab æquis viribus patietur? aut quo modo in æquas aget? Multo minus possibile videtur, si patiens pars, maioribus sit viribus. Hæc enim potius aget in minores, quam ab his patiatur quicquam. Si vero minoribus sit patiens pars prædita, poterit a maioribus forsitan pati aliquid. Sed quisnam inæqualitatem hanc virium, rei tribuit prorsus sibi similif & alteram ab altera dissimilem secit? Non videtur a se ipso, hanc partium dissimilitudinem, spacium illud acquisiuisse. Ergo ab alio. At a quo nam ? cum nihil aliud sit, quam ipfummet? Nihil ergo dissimilitudinem virium ibi creauit. Quid igitur, nihil aget, nihil patietur? Ita prorsus. Non enim vires aliæ, vires alias ibi superant, cum dissimiles non sint, neque inæquales. Ab alio ergo forte patietur.

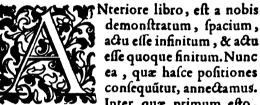
A chaos forte illo, vel materia informi, vel atomis, quæ per illud spacium volitabant, ac volutabantur antequam mundus formaretur, vel a mundo, postquam est formatus? Recipiebat quidem & illa, recipit & hunc . Receptio hæc,actio ne est,an passio? vtraque videtur,& neutra. Neutra quidem,quia nulla ibi fuit alteratio, quæ vel ab actione, vel a passione solita est prouenire. Vtraque autem, quia recipere, est agere, vbi autem actio, ibi & passio videtur else necessario. Has ergo recipiendi vires habere videtur. An vero solas ? an & focias alias? Nimirum videtur vim habere, id quod recipit, & intrinsecus locandi & extrinsecus vndequaque ambiendi. Sicuti, & illa,& hunc mundum, & locauit,& ambiuic . Et hæc quidem de infinito illo. At finitum quod in mundo est, & tres illas recipiendi, locandi, ambiendique vires obtinet, & præterea corpora omnia penetrandi , & le le cum propriis illorum spaciis vniendi . Et ad has corporum motibus locum dandi. Oportet enim quod mouetur corpus, vti sapientissimus Aegyptiorum Hermes tradidit, per immobile aliquod moueri,immobile autem in mundo nihil est, præter spacium ac terram. Non autem motus omnes super hac fiunt, piscium, auium, sublimium reliquorum. Habent vim præterea corpora mundi principalia, vt suo locentur quæque loco, atque ordine. ab eoque non dim oueantur. Atque ita euenit, vt mundi centrum, in spacij centro semper sit, & terra semper eodem spacio circa centrum maneat immobilis:& aqua suo, & aer, & cœlum vniuersum. Quod si sic est, mundi corpora, cœlum nempe & elementa, partes spacij sibi proprias a principio occuparunt, quibus locarentur, ac perpetuo obtinerent. Quæ sicuti inter se differunt natura: sic spacij partes, corum singulis subiectæ, possunt videri inter se se differre: differentia hæc, cum a locatis proueniat corporibus, per accidens illis accidit, nisi probetur spacij eas partes ita ab initio dispositas fuisse, vt quæ terram caperet, aerem non caperet. & quæ aquam, cœlum capere aut aerem, aut terram non valeret. Sed propria sibi corpora, vnamquamque cepisse. Quod si concedatur, iam hæc proprietas, a vi alia supe riore, necessario cuique illarum indita est. Sed vis hæc cuius fuerit, & quæ, suo loco perquiretur.

FRANCI



## FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS LIBER SECVNDVS.

### DE STACIO MATHEMATICO.



demonstratum, spacium, adu elle infinitum, & adu esse quoque finitum. Nunc ea, quæ hasce positiones confequutur, annectamus. Inter quæ primum esto,

spacium quod infinitum est, qua infinitum, nullas habet vires, vt maius fiat, aut vllam in partem se se amplificet. In omnes enim æque fulum est. æque scilicet quaquauersum infinitum est. Gum autem maius se ipso fieri nequeammundo vero, aliisque cuncus maius sit, & simpliciter maximum, & maximum omniŭ est. Maximum enim id reuera est, quo aliud maius esse nequit. Sin autem ipso maius nihilomnino est, ipsum maximum omnium eft. Et fi le iplo maius fieri nequit, maximum simpliciter est. Id enim omnibus rationibus maximum est, quo maius nec est, nec esse potest. Itaque spacium hoc, & est id omne quod est,& est id omne quod esse potest. At si maximum hoc, est in rebus:in rebus etiam erit mi nimum. Altero namque contrariorum polito, poni necesse est & alterum. At quidnam hoc minimum est? Contraria opinor innotescet ratione.Nam vt maxime magnum est, ita minimum est maxime paruum. Et prout maximum id est. quo maius nihil esse potest. Ita minimum illud est, quo minus esse nequit i Etsicut maximum est infinitum:sic, minimum erit finitum, Et vt maximum, maxime dividi potest, ita minimum minime dividi potest. Atque hoc vtrumque de spacio est intelligen dum, Et sicut illud infinitum spacium, diuisibile est in infinitum, sic finitum, divisibile est in finitum. Atque ita falfum, vetus illud dogma apparet, omnem quantitatem leu quan-

tum diuidi posse in infinitum. Et contrarium dogma esse verum est necesse, vt scilicet finitum spacinm, eo usque divisibile sit, vt divisio ea ad minimum spacium perueniat. Ita vt si amplius dividatur, ammittat vt sit spacium: neque iam spacium esse queat. Sed aliquid in spacio minimum,& diuersum a spa cio sit: hoc est non spacium. Atque hoc est, quod veteres Geometræ, punctum appellauere, Punctum & nos appellemus. Qui sicuti non spacium est, ita nullam habet dimenfionem, & ideo non habet, quia contrarium eius, spacium scilicet, omnes habet . Et quia hoc partes omnes habet, punctus partes habet nullas. Et quia nullas habet, impartibilis sit, & indiuisibilis. At qua indiuisibilis est, cur non etiam erit vnitas?quæ &ipla nequaquam dividi potest. Dixere veteres, momentum tem poris, momentum motus, esse indiuisibilia. Sunto, sed puncto sunt posteriora. Tempus enim post motum, vel cum motu est. Motus post corpora,&cum corporibus;corpora post dimensionem trinam. Hæc post binam. Bina post vnam. Vna vero post punctum. Punctus ergo ante omnia hæc est, quia in spacio, omnium primus, positus est. Qui itidem vnitas est. Verum cum essentialiter ambo idem sint; nomina, ad aliud relata, sunt sortita. Punctus relatione ad lineam, vnitas relatione, ad numerum. Est enim punctus principium linez, sicut vnitas numeri principium est. Si vero principium quoque dicatur relatione rei productæ, linea proxime a puncto erit produ. &a. Adfiproductionis nomen inducamus. motum inducemus, quem quinto gradu distare a puncto modò dixeramus. Non ergo motus attingit pundum. Si non motus, nec ptoductio; Si non productio, nec principium

## FRANCISCI PATRICII,

linez punctus erit. Quid ergo si linea a pun-Co non producitur, linea non erit? Erit sanè, sed non producta. Nec erit linea punctus Auens; quod veteres aliqui autumarunt. Quid ergo linea est. Pars ea spacij quæ inter duo puncta, interiacet. Sunt enim puncta, & vnu, & plura, imo omnia, in spacio. Quandoquide extra spacium nihil vel est, vel esse potest. Linea ergo est spacium duobus punctis interceptum. Cum autem duo puncta dico, iam & numerum induco. Et sunt in spacio duo punda actu. Itaque numerus actu vnà cum continuo est. Neque numerus ante lineam est, mec linea ante numerum. Nec iam posteros quæstio illa vexet, quæ veteres male torsit: Vtra nam, vel continua, vel discreta quantitas, natura antiquior esfer, ac prior. Simul enim sunt. Neque est altera ante alteram, nec altera finealtera est, nec esse potest. Ac veterum scientissimi Pythagorei rece dixere, binarium qui primus numerus esset, lineæ respondere. Ternarium qui secundus, respondere superficiei. Quaternarium qui tertius, respondere corpori. suadente, cogenteque quamuis tacitè, rerum na tura. Quæ nec vltra quatuor numerum, ( ex quo denarius, numerorum vltimus conficitur) nec vitra corpus passa est, continuum progredi. Idque ipsum intra quatuor.

Etenim sicuti, quæ inter duo puncha spacij pars intercipitur, linea est, & quæ inter tria, prima est superficies triangulus, sic quæ inter pucha quatuor spacij pars continetur, (vno in eodem posito) primum corpus efficitur Pyramis. Post quod si quinque punchis spacium

comprendatur, si sex, si aliis pluribus, non aliud quam corpus absoluent. Hoc est trinam dimensionem, longum, latum, & profundum. Quibus partes spacij infiniti (nam totum vt infinitum non metimur)dimetimur. Magnaque admiratione prosequendum est, duo pun da lineam, tria superficiem, quatuor corpus, tres spacij partes includere; neque vltra progredi posse, ad speciem aliam, præter corpus formandam:intraque eadem quatuor, numerus perfectissimus Denarius consistat. Vltra quem, replicatio sit eorundem, non alterius formæ productio. Nec minore admiratione dignum, alio etiam modo, ex continuis primum illud corpus constituétibus, denarium gigni . lineas nempe lex, superficies quatuor, tria scilicet Pyramidis latera & basin. Inter quætamen puncta & lineas, & superficies, etiam si longe plures in formandis corporum figuris constituantur, non nisi tria spacia, longum, latum, ac profundum, corpus vaum, atque omne conficientia, concludi posse. Itaq; recte a veteribus. Pythagoreis dictum est; ria includere omnia, atque ideo esse persecta.

Igitur, natura nos per rerum gradus, ordiné ducente, in puncta, in lineas, in superficies, in corpora, in vnitatem, in numeros deducti sumus.Hæc autem scienciarum, eam, quæ mathe matica à veteribus est nuncupata, vniuersam constituunt. Cumque hæc omnia in spacio illo infinito iacere comperta fint, idque sit actu infinitum, ea quoque ibi infinita, & actu infinita esse, est necesse. Quod a veteribus non be ne cognitum, non est plane negatum, nec plenè traditum. Punca enim infinita in magnitudine esse, lineam posse in infinitum diuidi:lineam posse in infinitum protrahi; numerum in infinitum posse augeri, asseruerunt. De quibus quatuor asserrionibus, primam neque fatemur, neque negamus. Secundam & fatemur, & negamus. Tertiam, partim negamus, partim fatemur.Lincam enim negamus,a nostra m& te, aut arte in infinitum posse produci:attamé eam quæ punctis finita est, iis liberata infinita dinem sui natura, fatemur subire. Quartum vero fatemur partim, qua scilicer numerus sui natura infinitatem subit, negamus vero partim, qua scilicet nostra opera, id posse fieri intelligatur . Sed secunda illa maxime est nobis controuerla. Fatemur enim infinitam lineam. quæ punctis libera, infinitudinem subijt, in infinitum posse dividi. Sed in linea punctis terminata ac finita (sicuti veteres acceperunt, & docuerunt) id vero maxime pernegamus. Quæ illorum assertio, quoniam ingentes peperit absurditates, magnisque ingeniorum aciebus est in pugnam deducta, est a nobis quoque maxime perpendenda. Itaque primo dicimus, Aristotelem qui maxime inter veteres, videtur huic sententiæ fauisse, nullo veritatis, multo contentionis studio, in quo, ne se sapientior alter videretur, totus fuit; in astru-Cionis huius ingtessu, multifariam impegit: deinde in progressu maxima peperit monstra. Missa in præsentia facimus ea quæ contra Leucippi, ac Democriti atoma corpuscula agi tauit, quia nec eius sententiam construunt, neg nostram destruunt. Ea diluamus, jo quibus eam adstruere visus est voluisse, tum ibi. tum proprio libro ad hoc dicato, cui titulum fecit, De Insecabilibus lineis. Que quoniam ytrobique cadem fere funt, omnia in hunc locum reiiciemus.Itaque illudprimo afferimus, ipfum nullo tot librorum fuorum loco, tot locorum numero, vilis rationibus probasse, continuum, seu magnitudinem, in infinitum diuidi posse. Nam vbi de infinito disputat ex proposito, nullo modo id probat, sed a Mathe maticis suppositum assumit tantum. At probanda

banda erant , & demonstranda ea,qu≈ & alij negarant, & res ipla negat. & nos quoque pernegamus. Itaque eo loci, nulla ei fides esto, apud veritatis quæsitores. Postea vero, Cū continuum velle videtur dessinite, imposturam facit lectoribus. Neque enim quid sit cotinuum nos docet. Sed continua dessinit ea esse, quorum extrema sint vnum. At continua ista duo, vel plura, erant ne continua, antequá eorum extrema in vnum conuenirent? vel cotinua non erant? Si continua non erant, vbi nam extrema habebant, antequam coirent? Nam si ipse dum contendit, rogat, ex indiuisibilibus punctis, quomodo divisibile fiatinobis iple respondear, ex non continuis, quo modo continua sunt sacta? Non continuoru, ostendat nobis extrema. Quid sunt extrema non continuorum? Sin vero affirmet, vtrumque illud continuum fuisse; extrema habuisse: eaque in vnum iunxisse, atque ideo continua facta esse, vel continua esse. Nihil horum nos vrgemus. Sed illud ab eo rogamus, vt non plura concinua. Sed vnum tantum continuu nobis deffiniar. Sat enim id nobis fuerit; plura illa ei donamus. Igitur, quid est continuum? An respondebit, quorum extrema? vel cuius extrema sunt vnum? Si inquiet, quorum extrema;iam etiam ridebimus. De vno namque continuo quærimus. Si respondeat secun dum, Continuum scilicet id esse, cuius extrema vnum funt, id vti falsissimum refutabimus. Extrema enim & linez,& cuiusque magnitudinis, duo sunt ad minus. Neque in vnum coeunt vnquam : sed maxime a se inuicem semper distant. Ergo nisi aliam continui diffinitionem afferat, hanc sibi habear, cum omnibus inde lecutis. Si vero nesciat, aut nequeat, deffinitionem aliam afferre continui, iubebimus eum de continui diuisione in infinitum, loqui definere. Qui enim nesciat, quid continuum sit, quo modo scire potest, continuum in infinitum posse diuidi? Aut quicquam de continui divisione loqui eum, qui asserat hoc etiam, in continuo, partes elle priores toto, vt fequentia quædam adstruatsvnde sequitur ei sophisma putidum, magnitudinem in ea diui di ex quibus est composita. Linea namque magnitudo quidem est, sed nullis ex aliis coposita. non enim ex punctis, quod etiam ipse negat: Nisi forte bene longam lineam, ex lineis minoribus componi dixerit. minores ista, & linea funt, & continua ipla quoque, Quarum cotinuitatis diffinitionem, ab hoc continuorum diffinitore petimus. Quam nisi nobis afferat, asseremus, quæcunq; ex palliata illa continuorum deffinitione con lecuta est strues; cam penitus ruere, cum Zenonio moru illo, non minus ridendo. Que

vero integro alio libro, contra Platonis & Xe nocratis, vt videri vult, atomas linas, sunt ab eodem hoc magistro diffinitionum, disputata, non maiore labore diruemus. Nam quæ contra illorum rationes (quæ ad nostra tempo ra non peruenerunt) agitauit hoc loco, putamus ex mote suo, non sincere eorum mentem retulisse; sed cauillis & sophismatis diuexasse. Verum iplius argumenta satis multa, quibus continui divisionem in infinitum adstruere, & lineas atomas destruere est annixus, destrue mus facile: Ex eo initium sumentes, quòd iple contendit: Lineam non elle compolitam ex punctis. Quo dogmate solo de XXIIILeius argumentis ruunt sane XVI. Neque enim quisquam veterum, ne dum Plato, aut Xenocrates, quantum ex antiquorum testimoniis liqueat, id afferuit. Neque etiam ex linearum atomarum politione, id consequi potuit. Neque vero negamus solum, lineam scilicet ex punctisesse compositam, verum neque ex aliis rebus vllis, aut partibus, sed simplicissimam rem, cam esse affirmamus. Ex quo aliz eius rationes ruunt quoque non paucz. Negamus autem maxime omnium, quod maxime omnium,&iple, & Geometraru affirmarunt filij. Lineam semper, atque in infinitum dividi posse, vel dividi posse in semper divisibilia. Hoc vero negamus, tum quòd nec iple, nec Mathematici vlli id vllis rationibus comprobarunt. Et quòd sensus ei repugnat, & rei natura ipía, & mentis humanæ captus. Quod & iple fatetur quoque. Neque enim talis diuisio in actum est deducta vnquam, nec in posterum deduci potest. Præterea procul est a re, quam & iple, & Mathematici tractant, finitas nempe magnitudines præ manibus habent,& contemplantur semper.Præterea impossibilia multa, hoc dogma consequuntur. Quorum primum est, quod omnes linez,inter se erunt æquales. Quatenus enim in infinitum diuiduntur, æquales omnino esse,necesse est omnes. Infinitum enim infinito, nec maius eft, nec minus. Ergo linea pedalis,æqualis erit linez centipedali,infinitum enim zquale,vtrçque subeunt. Non enim qua in infinitum diui duntur, minor illa cst, hæc maior, ergo æquales ambe. Imo vero utraque hæc, æqualis est lineæ protractæ in iafinitum. Nam & hæc, sicuti & illa in infinitum diuidetur. Quinimo minima linea, quæ fere magnitudine púctum vix excedat, æqualis erit linez maximz, qua maior esse nequeat, hoc est infinitæ. Nam & illa, puncto vix maior, sicut & hæc, in infinitum potest secari. Imò pars lineæ æqualis erit toti,nam & pars cum linea sit, sicuti & tota secatur in infinitum. Præterea, esto pedalis linea vna, esto bipedalis altera, certe ex sensu communi,

## FRANCISCI PATRICII

communi, ex Geometrarum omnium consensu, hæc dupla, erit maior quam pedalis. In bipedali medium fignetur nota. Tunc dimidium eius equale erit pedali. Secentur, & tota hæc,& dimidium illud in infinitum, cumque iplæ æquales fint, sectio carum in infinitum, equalis erit altera, alteri. Cumque sectio infinita sit, bipedalis sectio, maior erit pede uno, pedali sectione. Atque ita vnum infinitum altero infinito, vno pede erit minus. Atque ita duo infinita, non erunt ad inuicem æqualia. Sed erunt alterum minus, alterum maius. Hocautem esse impossibile ratio hæc conuin cit. Nam quod infinitum, altero infinito maius est, vel per finitam partem, vel per infinitam maius erit. Si dicatur esse maius per aliud infinitum ei additum, tunc infinite maius etiam leiplo euadet. Et per cam infiniti additionem, etiam minus infinite se ipso euadet. Quod impossibile esse, nemo sanus non videt. Tum etiam, vbi ea additio fit, terminum veriusque necesse est esse. Vel enim continua funt, vel non continua. Si non continua dicatur.tunc linea non erit quantum continuum, fed discretum. Si continua est vtraque,& infinita iun ca simul, tunc dicemus terminum extremum vtriusque, in ea conjunctione esse. Continua enim illa sunt, quorum extrema, ex magistri destinitione, vnum sunt. Extrema autem quid aliud sunt quam rermini, & fines? Ergo duo hæc infinita iunca simul, & finita sunt, & infinita. Quod est ridiculum. Si vero alterum infinitum, altero infinito maius sit additione finiti;totum finitum euadit, & erit finitum, & infinitum. Ergo additione magnitudinis, minus fit quam prius erat. Erat enim infinitum, modo finitum est. Finitum autem minus est infinito. Quod apprime est ridendum. Ad hæc omnia. Duæ lineæ quæ in infinitum secari possunt, actu sunt divisæ in infinitum. Arque ita potentia, & actus idem erunt.Lineæ enim illæ,a&u lineæ sunt. Diuidantur. Tunc partes vtriusque,actu quoque linez erunt. Et diuissone in infinitum procedente, partes semper infinite secta, actu quoque lineæ erunt. Ergo nihil in eis partibus actus differet a potentia. Ergo potentia & a-Aus idem funt. Ergo etiam duo infinita, actu erunt infinita. Ergo etiam infinitæ ille partes, finitæ quoque funt. eæque infinitæ, atque ita vna linea infinitz erunt linez. Quz omnia, cum absurda, & impossibilia sint, id etiam absurdum & impossibile erit, a quo hæc profluur. Dogma illud scilicet, per quod omnem lineam, & omne quantum, in infinitum diuidi posse, asserebatur. Que vero alia adiicit argumenta, nullius funt mométi. Nihil enim obstat, quin atome & minime linee diffinitio,

linez in genere, & rectz & curuz, in specie, competat. Etenim minima, & atomos linea, ipsa quoque longitudo est sine latitudine. Et si recta sit, quod inter duo puncta breuissima sit extensio, & quod ex æquali, sua interiacet punca.Neque obstat quicquam quin atomos linea , media lit duarum luperficierum mini≟ marum; non aliter ac maiores lineæ, mediæ funt maiorum superficierum. Et nullum est incoueniens, omnes lineas generis eiusdem, quatenus lineæ funt, esse symmetras, & magnitudine & potentia, si non quidem simplici numero, sed congenere (vt alibi ipse docet) mensura, mensurantur. Neque prohibetur, quin ex minimis tribus lineis, minimum fiat triangulum, aut ex quatuor talibus, tale quadrangulum:eadem met ratione, qua ex maioribus lineis, maiores fiunt figuræ. Quòd fi in minimo isopleuro, non possit minima cathetus basin secare, non ideo, pernicies inde Geo metriæ creatur vniuerlæ. Quin etiam ex pluribus minimis simul iunctis, maiorem lineam fieri, nihil vetat. Imo id necesse est euenite, sicuti & maiorem hanc, in minimas resolui. Neque impossibile vllum sequitur, si ex talibus indiuisibilibus lineis, diuisibilis linea pro ueniat, cadem met ratione, qua ab eo docemur, ex materia, & forma, quæ corpora non sunt, corpus effici. Ex hisque non grauibus nec leuibus corpus,&graue,& leue:Ex iildem non magnis, non paruis, corpus magnum, & paruum.Linea minima, præter nudum nomé, etiam proprium aliquid habet. Vt scilicet diuidi nequeat, nedu queat diuidi in infinitu. Quod si indiuisibilis vt punctus ipsa quoque vocetur, quid tum? fi diuería est eorum indiuifibilitas . Punctus enim indiuifibilis eft , vti terminus, ipla vero vt terminata. Et punctus minimum est in spacio. ipsa vero est spacium minimum.Et ex eiulmodi minimis lineis, & superficies minimæ, & corpora minima efficiuntur. Et hæc in tales forte resoluuntur, certe dividuntur. Neque ad hanc rem facit illa temporis illatio. Neque enim se se inuicem mensurant:nec sunt generis eiusdem; nec rede cum magnitudine tempus confertur. Quod est a nobis in discussionibus Peripateticis probatum. Nihil etiam obstat, sicuti reca minima datur, circularem quoque minimam dari. Neque sequitur inde, punctum esse corporis partem, etiam si corporis pars sit linea minima. Neque ob id, puncta erunt corporis elementa. Si quæ vero alia argumenta contra Democritu allata sunt, ex ijsde nostris etiam destruuntur. Quæ si quis ad hanc trutinam conferat, nullius esse roboris cogno-Icet. Omnes ergo viri illius machinæ, quibus lineam indiuisibilem & minimam veluti scor pionum

pionum sophismaris conatus est pessumdare, cum vere futiles apparuerint, mirandum est quo modo, res tam nulla, tantos in philosophia, & mathematis excitare potuerit tumultus.Ergo ea fictio, hic fucus, è ichola veritatis

explodantur.

Nos vero ex veritate dicamus demonstrata, spacium illud primum a nulla naturæ, a nulla humanæ mentis vi diuisum esse. Fuisse samen a natura, in eius partibus continuis, diuisa corpora collocata. A mente vero, quandocumque libet, dinisum cogitari. In coque omni, lineas, superficies, corpora, incorporea illa scilicet, & numero, & magnitudine actu infinita elle, hoc est longitudines, latitudines, profunditate (que, sine vllo numero, sine vllo fine, re ipsa esse. Hæc tamen cuncta, a nobis finita imaginati. Mentemque nottram finita sibi in opus sumere, quæ spaciis mundanorum corporum possint accommodari. A quibus corporibus non per abstra-Aionem, mens ea separat, vt quidam contenderunt. Quoniam ea spacia non sunt primo, & per se in mundanis corporibus. Sed sunt ante corpora, actu in primo spacio. Neque etiam in phantalia, aut diancea nostra, ( vt quidam alij viri admirabiles tradiderunt) veluti in subiecto, dimensiones illæ & que inde formantur reliqua, subsiltentiam habent. Sed mens è spacio illo primò vi sua; eas partes desecat, que sibi sunt, vel contemplationi, vel operi, vsui futura. Easque omnes, vel continuas, vel discretas. Continuum autem allerimus elle, id quod extenditur. Discretum vero, quod de continuo desecatur. Et continuum semperadu est; a mente vero, nec actu, ne potentia diaidi, sed diuisum imaginari tantum. Et sicuti continuum primum, adu maximum est, sic in eo, minimum actu elle quoque, est necesse, quia sit necesse, in natura, ac rebus, vtraque contraria existere. Et sicuti maximum continuum est id, quo maius este non potest, ita minimum continuum illud erit, quo minus esse nequit. Et sicuti maxima magnitudo, ea est quæ nec maior esse potest, & id omne ac totum est, quod esse potest. Ita quoque minima magnitudo ea erit, quæ minor elle nequit. Et quæ in paruitate id totum est, quod esse potest. Neque tamen id, est pun-Aus, quem supra dicebamus esse, minimum in spacio. Minimam autem magnitudinem dicimus esse, minimum spacium, siue spacij minimum. In quo sistetur necessario illa continui diuisio credita in infinitum. Neque mirum videri deber, eam sensu non comprehendi,quando nec totum iplum spacium primu, nec etus partem vilam paruam, magnamue

sensus percipit. Certe ratio, vt spacium illud vniuerlum adinuenit, atque argumentis multis comprobauit; ita proximæ rationes cum superioribus, spacium etiam minimum repererunt,& confirmarunt. Patuit quoque, continuum sai natura, omni divisione antiquius ac prius esse: cuius diuisio, ac desectio, humane cogitationis vi facta, numerum procreasse. Atque hinc etiam fit manifestum; cur numerus discreta quantitas a veteribus diuinantibus potius, quam causam scientibus, sit appellatus. Patet quoque continuam quantitatem a natura esle, numerum vero humanæ mentis esse opus. In mundanis autem corporibus inter se diuisis, esse etiam a natura. Clarum quoque euzlit, continuum antiquius esse discreto. Quoniam discretio nulla fieri posset a vi vlla, nisi continuum antecederet . Soluiturg; hinc quæstio illa, apud veteres, recentioresque ardua. vera prior esset natura, continuorum ne scientia, quam ab agrorum dimensionibus non ex rei natura, Geometriam appellauere:an discretorum, quam Arithmeticam dlxere. Hanc scilicet diximus ex illa nasci, atque ideo lecundam esse. Cumque spacium sit rerum naturæ omnium primum, eius Scientiam viramque, & continui & dilereti, ante mate riam eile, est manisestum. Neo satis ad rem Pythagordos dixille, dum numeros tantum ance materiam statuerent. Eandem hanomtionem confequitur, vt mathematica anterior sit qu'am physiologia. Media quoque est, inter incorporeum omnino, & corporeum omnino, non qua ratione veteres dixere, per abstractionem a rebus naturalibusincorpoream quali fieri, Sed quia renera spacium sit corpus incorporeum. & incorporeum corpus. Vnde fit vt corpore suo, cum naturæ rebus, corporibusque affinitatem habeat, quo ad corum dimensiones. Incorporeo autem suo, incorporeum quod vere & simpliciter est, quadam tenus referat. sitque illi proximius, quam corpus naturæ vllum. Eadem hac rationum progressione fit manifestum, naturæ rerum contemplationem ingredienti, spacij scientia prius.& habendam,& tradendam este, quam vel naturalem, vel eam quæ hominum actiones, passionesque compræhendit. Nam & hæ, naturæ operibus posteriores sunt; & hæc ipla opera lpacio itidem funt posteriora. Rechaque foribus scholæ divini Platonis suit præfixum. Geometria nescius, ingrediatur nemo. Rectæque a Pythagoreis dictum est, ex finito, atque infinito omnia ortum habuisse, quando de spacio primu id intellexisse comperiantur. Illud quoque est animo aduertendum, Geometriæ atque Arithme ticæ, quædam esse simul communia quædam

## FRANCISCI PATRICII,

vero propria cuiusque, ita vt alteri minime communicentur. Quædam etiam esse talia, vt alteri ab altera possint communicari. Commu nia quidem asserimus esse æqualitatem, inæqualitatem, divisiones, compositiones, resolutiones, similitudinem, dissimilitudinem, proportiones, conuersiones, permutationes, rationes, ordinem, comparationes, excessus, defectus, sectiones, Theoremata, Problemata. Geometriæ vero propria esse, positiones, contactus, figuras, magnitudine sque lineares, superficiales, corporales. Arithmetica vero propria, vnitatem, dualitatem, reliquos numeros, par,impar,rationes item multiplicium, super particularium, super partientium, & reliquorum. Arithmetica vero, a Geometria, mutuo habet figuras quasdam numerorum, qui lineares, plani, solidi, cubi, & alij tales appellantur. Arithmetica vero, mutuo dat Geometriæ symmetrias quasdam bipedales, tripedales, & similes, & præterea seminomina quorundam triangulorum, quadrangulorum, & eiuscemo di alia. Oriuntur autem ab his duabus, sciensiæ aliæ,& illæ quidem,nec paucæ, nec ignobiler, cum rebus aliis naturæ iam coniuncæ. Quarum prima, & spacio coniunctior, est Actinographia, de qua Democritus iam olim scripsit, radiorum scilicer luminis scientia. Est enim lumen, & spacio natura proximum, & primum quod spacium impleat, vt

postea ostendetur. Quam sequuntur Gnomonica, Meteoroscopica, Dioptica, Optica, Caroprrica Sciographia, & si quæ alia est, quæ radios, lumina, vmbrasque contempletur. Et post has corpora iam contemplans unde lumen prouenit, & mutationes ex corum motibus patitur, astrologia vniuersa, eiusque partes. Hac sequitur, que circa aerem proximum cœlo corpus, & contemplatur, & operatur, Pneumatice & Musica, & quæ aquam in opus profert Hydraulice omnis, eique si qua est coniuncta. Post quas ea que circa terram versantur, rationemque dimensionum eius habent Geographia, Agrimen soria quæ superficiem. Stereometria quæ profunditatem considerat. & postrema est Barymetria, quæ pondera considerat, omnisque æqueponderantium, & centroponderantium scientia. Quarum scientiarum, si quæ est in hominum vita viilitas, ea omnis in illas duas principes, vt ad fontes, harum autem duarum origo , ad spacium primum, eiusque scientiam hisce libris a nobis omnium primis exaratam est referenda. Vnde falsam fuisse apparet Aristotelis assertionem, qui mathematicas fine, & vtilitate carere docuit. Hæc de mathematico spacio, mathematicisque in vniuersum communi quadam notione præfata sunto. Hosce autem libros, sequantur ij, quos de Nous Geometria adiungemus.

FINIS.



**FRANCI** 

## FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS

LIBER TERTIVS.

DE PHYSICI AC MATHEMATICI SPACII, AFFECTIONIBYS.



Velides Megarensis vetustissimorum Geometrarum, vet omnibus visum, sacile princeps, rogatus a Prolemzo Lago, an via aliqua Regia esserin Geometria: negauit

vilam eile. Post eum Geometræ alij, punsti nullam eile scientiam asseuerarunt. Viruing; falsum.Falsitatem hanc secundam prius osten damus. Prior illa demonstrationum vi seu per se patescer.

#### De Puncto.

Vicumque ergo veterum, dixit, puncti nullam esse scientiam, procul fuit a vero. Scientia, namque triplex; prima, definitione essentiæ rei,secunda demonstratione proprietarum rei essentialium, tertia essectum a suis causis deductione. Tribus hisce methodis omnibus, puncti scientia haberi potest. Primam ostendir Euclides, quando punctum definit. Esse id, quod partes non habet. Sed iple hoc iplum supposuit pro principio, quod tamen demonstrari poterat. Et quod nos demonstrauimus, repetito quod libris de spacio ostendimus. Punctum id esse, quod in spacio sit minimum. Id autem minimum, in spacio, est etiam primum. Nam si punctus primum non effet, ante minimum, aliud minimo minus effet. Minus autem minimo esse non potest. Punctus ergo quia in spacio minimum est. Est etiam primum. Et quia primum est, simplex quoque est. Nifi enim fimplex esfet, compositus esfet. Compositum autem omne, ex præcedentibus componitur. Punctum autem præcedit nihil quia primum est. & ante primum nihil . Punctus ergo quia

primum, & non componitur, est simplex. Et quia simplex est, est quoque indivisibilis, non enim dividitur in partes, cum non fit compolitus. Est ergo indi**nitibilis :** Et quia indiuisibilis, totum neque est, neque dici potest. To tum enim est quod partes habet, ex quibus componitur, & in quas dividi potest. At punctus neque compositus et, neque est diuisibilis, totum ergo non eft. Si totum non est, partes nullas habet. quia si partes haberet, ex eis componeretur, & in eas diuideretur. Quod nequaquam fit ; nullas ergo partes habet. Atque ita quod Euclides vti principium luppoluerat, punctum partes nullas elle, vti principiatum est demonstratum. Punctus vero quia partes nullas habet, non est partibilis. Si partibilis non est, non est etiam dinisibilis. quod idem est, cum demonstrato indivisibili. Quia vero diuisibilis non est, quantus quoque non est. Quantum enim omne dinisibile est. Quoniam vero quantus non est, minor fieri non potelt, neque potelt fieri maior, neque æqualis. Atque ideo cum nullo quanto in comparationem veniet. Atque ideo, neque cum linea, neque cum angulo, neque cum superficie, neque cum corpore. Hæc enim quatuor, quanti species sunt. Quoniam vero cum eis in nullam venit comparationem, cum eorum nullo erit commensurabilis. Si commensurabilis cum eis non est, neque ea mensurabit. neque ab eis mensurabitur.Hæc quidem compositiua methodosun to demonstrata. Per hæc eadem resolutiva, ad principium recurri potest. Quia punctus,a nullo quanto mensuratur, nullum etiam quantum mensurat ipse. Et id, quia cum nullo est commensurabilis. Et id, quia cum nullo in comparationem venit. Idque, quia nec æqualis vlli, nec maior vllo,

## FRANCISCI PATRICII,

nec minor vllo quanto est. Id autem, quia iple quantus non est. Id autem, quia diuisibilis non est. Id autem, quia partibilis non est. Id quoque, quia partes nullas habet. Id vero, quia non est totum. 1d autem, quia est indiuisibilis. Id vero, quia simplex. Id etiam, quia in spacio primum. Id quoque, quia in spacio primum. Hæcautem fuit puncti definitio essentialis quatenus est minimum. Quatenus vero in spacio est, situm esse in spacio est necessarium. Et quia situm in spacio habet, ibidem positionem etiam habet. Et quia politionem habet respectum, ad alium, vel vnum, vel plura punsta habebit, & lineas, & angulos, & superficies, & corpora, quæ quatuor omnia in spacio sunt, & spacia sunt. De puncto ergo scientiam habemus, non solum definitione, led & caularum ad luos effectus deductione, & per necessarias demonstrationes. Per quas, & per subjectum in quo est, spacium inuariabile, inter scientias mathematicas primum habet certitudinis gradum. Quam rem veteres omnes videntur ignoralle. Ex qua sanè puncti scientia, vti ex principio demonstrato, reliqua omnia continui quanti Theoremata: ordine continuato, deduci possunt. Quam rem opere ipso, aliquatenus demonstremus.

Puncum qui in spacio est, & in eo situm, positionem habet, & respectum habere diximus, tum ad alium puncum vnum, tum ad plures, tum ad quatuor illa quanti genera, quo modo ad vnum se puncum habeat con-

templemut primo.

Punctus vnus in spacio positus, punctum alium respectans, necessario illum vel tanget, vel non tanget.De tangente ergo prius . Si etgo duo puncti le fe tágant in spacio a spacium non occupant. Si namque spacium occuparent, minimi in spacio non essent, sed essent quanti. At & minimos in spacio esse, iam est demonstratum. Non ergo spacium occupant. Et quia spacium non occupant, in vnum ambo coeunt, ita vi vinus fiant punctus. Si duo vnus ita fiant, vnum fient, & tres, & quatuor, & centum, & mille, & innumeri, & infiniti, vnum fient. Cur enim illa, & non eciam hæc, cam & hæc nullum occupent spacium, neque luper spacio extendantur. Et quia nullum occupant spacium, neque super spacio extenduntur, magnitudinem nullam fibi acquirut. Arque ideo, magnitudinem ex se non procreant. Nemo enim dat, quod non habet. Quòd si magnitudinem ex se non creant, longitudinem, quæ prima est magnitudinis species, ex se non creant. Si vero longitudinem. de se non creant, lineam de se non faciunt.

Atque ita methodo longe alia, demonstratum nobis est, quod veteribus est ostensum, linea ex punctis non componi, non generari. Quia vero plures puncti se se contingentes longirudinem de se non creant, neque lineam faciunt. neque latitudinem creabunt. Si neque latitudinem faciunt, neque angulum etiam facient. Et quia neque latitudinem, neque angulum de se faciunt, superficiem quoque de le non facient. Si non superficiem, neque corpus facient. Corpus enim omne superfiebus clauditurzergo, duo, aut plures pun-Ai, le se contingentes corpus de se non producunt, quia neque superficiem, quia neque angulum,quia neque lineam,quia neque longitudinem, quia neque magnitudinem. Idque quia magnitudinem non acquirunt. Idque quia super spacio non extenduntur. Idque, quia omnes plus vno, spacij non occupant, ideò quòd punctus, & puncta illa omnia mlnimum funt in spacio. Quod antea est demon stratum .

#### De Linea.

V Eterum quidam dixeré lineæ nulla esse ferentiam. in eoque longe à vero discessere. Quæ fassiras per sequentes, tum contemplationes, tum faciles demonstrationes facillime apparebit.

Duo puncta in spacio posita, si sese non tangant spacium inter ea intercedit. Nam si spacium inter ea non intercederet, se se tangerent, & ea omnia ei consequerentur, quæ de punctis se se tangentibus sunt demonstrata. Sed supponimus ea se se non tangere. Spacium ergo intercludent. Si vero spacium intercludunt. Spacium illud no erit punctus. Si enim punctus esser, spacium non esser. At spacium est. Omne autem spacium necessario, vel minimum est, vel maximum, vel inter hæc duo,medium. Necessaria est enim,& ineuitabilis hæc divisio. Contemplemur ergo primo, fpacium minimum . Si hoc fpacium, minimű fir. erit etiam primum spacium. Nam si primum non effet, minus minimo spacium inueniretur. At minimo, in nullo rerum genere, minus aliud esse potest, ergo etiam minimo spacio, minus spacium este non potest. ergo ante iplum, no aliud spacium. Et si ante iplum non aliud, spacium minimu, erit spaciu primu.

Et quia spacium minimum, spacium primum est. Et quia primum, simplex quoque spa cium erit. Quia vero simplex est, ex partibus non erit compositum. Si ex partibus non est compositum, id spacium partes no habebit. Si partes non habebit, non erit partibile. Si non suerit partibile, neque erit divisibile.

Sinon

Si non erit divisibile, erit necessario indivisibile. Inter ergo duo punca spacium, indiuifibile, non divisibile, non partibile, non habés partes, non expartibus compositum, simplex, primumque intercedere potelt, id spacium primum erit longitudo. Longitudo namque à spaciis quatuor iam dictis, primum om--nium est. Et quia longitudo est, erit linea. Et quia, & primum spacium est, & minimum, & linea. Ea linea erit linearum minima. Et quia minima linea est, & prima, & simplex, & non composita, & partes non habens, & impartibilis, & non diuisibilis, ca erit linea non diuisibilis, hoc est indivisibilis. Et si non divisibilis, & indivisibilis est ea non erit divisibilis in infinitum. Quod si minima linea, non est diuisibilis in infinitum, neque media linea erit diuisibilis in infinitum. Quia huius diuisio, vsque ad minimam lineam necellario est perasentura, atque ita cum amplius dividi non possir, media linea non crit in infinitum diuisibilis. Et quoniam minima, & media limea non sunt in infinitum divisibiles, neque maxima linea diuisibilis erit in infinitum. Eademmet ratione, quia eius dimisio ad minimam perueniet, in qua diuisio fistatur. Cum ergo, nec minima, nec media, nec maxima linea sit dinisbilis in infinitum, nulla linea erit diuisibilis in infinitum. Falsum ergo antiquorum dogma fuit, ab omnibus mathematicis receptum, omnem lineam in infinitum esse divisibilem, Et verissimum contrarium nostrum dogma est, nullam lineam esse dimissbilem in infinitum. Ex quo absurda omnia tollentur, tum in contemplatione, tum in operatione, quæ ad politionem veserum consequebantut, ergo nulla linea dimissbilis est in infinitum. Quia maxima non est divisibilis in infinitum. Et id, quia media non est divisibilis in infinitum. Et id, quia minima non est diuisibilis in infinitum. Et id, quia non est divisibilis. Et id, quia non est partibilis. Et id, quia sine partibus est. Et id, quia è partibus non est composita. Et id, quia est simplex. at id, quia est prima. Et id, quia est minima. Sed ad lineam redeamus. Spacium a duobus punctis quæ longitudo, & linea est, interceptu, vtrinque ab ipsis tangitur. Nam fi non tangeretur, & ipsam lineam, & spacium duo alia comprenderent, duo ergo vel tria, & non vnum contra luppofirum. ergo vtrinque ea tangunt. Si eam vtrin+ que tangunt, eius extrema verinque fiunt. Si extrema, etiam termini. Si termini, lineam efficiunt terminatam. Si terminatam, etiam finitam. Si finitam, non ergo infinitam. Si

non infinitam, ergo verinque potest protezhi. Si vtrinque protrahi, vtrinque etiam semper longior fieri. Si semper longior fieri potest, in infinitum longior poterit fieri. Atque ita demonstratum a nobis est, quod pro principio Euclides sibi concedi petijt. At quia linea sui natura, protrahi pót minima quoq; linea poterit protrahi. Si protrahi, etiam media fieri. Si media fit, non amplius minima est. Sed maior se ipsa sacta est. Et quia maior le ipla fieri, medie linee equalis fieri potest. Si vero zqualis, etiam zquali maior. Si zquali maior, etiam maiore æqualis. Et si maiore maior, crescere poterit quousque maxima fiat. Resoluamus, Maxima autem semper potest fieri, quia semper maior potest fieri, quia media, equalis maiori fieri potest. Quia & mediæ alteri, cuicumq; æqualis. Quia se ipsa maior fieri potest, quia media potest fieri,quia minima, fieri potest media. Quia linea sui natura, potest protrahi. Quia protrahi potest in infinitum. Quia virinque protrahi potest. Quia duo puncta eam vtrinque finiunt. Quia eam vtrinque terminant. Quia vtrinque ei sunt termini. Quid vtrinque ei funt extrema. Quia verinque cam contingunt.

De Linea recsa.

Dixere veteres, lineam rectam eam esse, quæ æque inter sua puncta iacet. Dixere quoque.Linea recta est, que inter duo puncta est breuissima. Quæ quidem vera sunto. Sed nos addimus. Linea recta sa est, quæ inter duo puncta vnum tantum claudit Ipacium. Vnum autem spacium, id est, quod nullam intercipit latitudinem. Linea vero curua ea est, quæ non folum longitudine, fed etiam latitudinem spaciú intercludit. Sed de recta prius, de curua suo loco postea. Linea recta, quæ vnum tantum inter duo puncta intercipit spacium, inter ea, est breuissima. Et quia est breuis sima, inter ea æque iacet. Et quia inter ea æque iacet, tota æque iacet. Et quia, tota æque iacet, oés eius partes æque iacent. Et quia omnes, etiam fingulæ æque iacebunt. Et quia fingulææque iacent. singulæ quoque recta linea erunt. Et quia fingulæ recta linea funt, tota fibi ipli erit limilis. It quia tora elt fibi limilis, etiam fingulæ eius partes ei erunt similes. Et quia toti sunt similes, singulæ inter se quoque erunt similes. Et quia, & tota, & partes omnes & lingulæ lunt, & tot, & inter le fimiles, erit tota & libi, & partibus limilaris. Et quia similaris, etiam vniformis. Et quia sibi vnisormis tota, et partes, & omnes, & singulæ funt inter le vniformes. Et ob id vna,& tota,& partes vna coprehedutur diffinitione. Et quia id, cuiq; eius parti, totius definitio conueniet.

Et

## FRANCISCI PATRICII,

Et quia id, essentia quoque omnis rece linez erit. Et quia id, proprietates quoque essentiales omnium rectarum linearum,eædem funt. Et quia id, omnes rectæ lineæ eiusdem sunt speciei. Et quia id, in eadem specie perseuerat. Et quia id,a sua specie non variant: Et quia id, a sua specie non exeunt. Et quia id, a suo situ non dimouentur. Et quia id, omnis recta,om ni rectæ adaptabitur, & supraponetur, neque vlla ab codem situ demouebitur. Et quia id. erunt omnes inalterabiles. Et quia id, neque inter se commiscebuntur, neque cum alia. Et quia id, simplex erit. Et quia id, simplex conferuabitur. Et quia id, regula erit, omnis non reaz,quz ad eadem cum ipsa puncta terminat. Resoluamus. Omnis recta, regula est non rectæ,quæ ad eadé púcta terminat. Et id,quia fimplex, & conservatur, & est, Et id, quia cum non recta non miscetur. Et id, quia non alteratur. Et id, quia rectæ omnes sibi inuicem adaptantur. Et id, quia & tota, & partibus eundem seruat situm. Et id, quia nulla, ab alia euariat. Et id, quia eiusdem est speciei. Et id, quia essentiales proprietates omnium rectarum sunt eedem. Et id, quia omnes rece, eiusdem sunt essentiæ. Et id, quia vna omnes comprehenduntur destinitione. Et id, quia partes, & totum lub eadem lunt deffinitione. Et id, quia & tota, & partes sunt vniformes. Et id, quia tota fibi toti est vniformis. Et id, quia tota est similaris. Et id, quia partes, & totæsunt similes. Et id, quia partes omnes sunt linea rectæ. Et id, quia partes inter sua duo puncta zque iacent. Et id,quia omnes inter duo totius puncta æque iacent. Et id, quia tota inter sua duo puncta æque iacent. Et id, quia inter duo pun la est breuissima. Et id, quia unum tantum inter ea duo puncta, spacium intercipit. Atque hæ affectiones, ita sunt rectæ lineæ propriævt, neque lineæin genere, neque linez curuç vilo modo competunt.

DE RECTIS LINEIS SESE
non tangentibus, respectum tamen
aliquem h abentibus.

Respectum voco eum situm, quem vna linea recta ad aliam vnam, pluresue habet, & non sese tangunt.

Respectus hic quatuor habet positus.

Primum, quando duæ, aut plures recælineæ sese in longitudinem sequuntur. Has consequentes voco. De quibus veteres nihil prodiderunt.

Secundum. Quando duz pluresue rectz linez latitudine tantum quadam inter se distant. idque bisariam.

Altero, quando æqualiter inter se distant.

veteres parallellas vocauere; parum tamen de eis funt locuti.

Altero autem, quando non æqualiter inter se distant, eas nos inclinatas appellamus. De quibus veteres nihil.

Quarto. Quando nullo modo prædictorum, inter se distant, quas diseparatas nominamus. Et quas veteres non videntur cognouisse. De primis ergo prius agamus.

Inter duas pluresue rectas lineas consequentes, spacium iacet. Nam si spacium non interiacet, ex sele contingunt, nec sunt amplius consequentes. Quia vero inter eas spacium iacet,inter earum proxima extrema iacer.Et quia inter proxima extrema iacet, inter proxima earu puncta iacet. Et ob hoc, poterit per spacium id, a pucto ad punctu linea duci, eaque linea breuissima erit. Et ideo recta. Et ideo etiam eiusdem speciei cum prioribus, sele consequentibus. Et ideo, vna cum iis est facta. Atque ideo omnes ei proprietates conuenient, de quibus cum de recta linea ageremus, diximus. Et resolui possunt ita, quia vna cum eis est facta, eiusdem est speciei cum illis. Ideoque est recta, idque quia breuissima. Et id, quia inter proxima con lequentium puncta, fuerat ducta. Et id quia poterat ad ea duci. Et id, quia spacium intercedebat. Et hoc, quia non sese contingebant.

#### De rectis Parallelis.

Eteres, parallelas deffiniere, eas lineas esse, quæ in eadem superficie, vtrimque productæ, numquam concurrunt, sed quia definitio hæc demonstrari potest, pro principio per se noto, non est ponenda. Atque ideo dicimus,

Lineæ parallelæ eæ funt , quæ in latitudine inter le polite omnibus lui partibus oppolitis sunt æquidistantes. Aequidistantiam hanc intelligo, quando partes oppositarum nulla ab altera, vel proculabit, vel prope accedit. Et quia parallelæ, & recæ, & curuæ esse possunt de rectis nunc agamus. Quas diximus omnibus suis partibus æquidistare. Et quia partibus omnibus æquidistant, sunt parallelæ. Atque ideo totæ iplæ etiam æquidistabunt. Et conuersim, quia totæ æquidistant, omnes quoque carum partes equidistant. Atque hino fit, vt si vtrimque in rectum protrahantur, partes quoque protracte æquidistabunt. Et ideo fi in infinitum quoque protrahantur, 🦫 tiam erunt patallelæ.Et quia protractæ partes funt parallele, nunquam sib inuicem propinquabunt. Atque ideo nunquam concurrenta Quæ res, vt principium polita, a veteribus, a nobis est demonstrata. Et resolui etiam demonstramonftrationes hæ possunt, si dicamus. Parali lelas nunquam concurrere, quia earum partes nunquam propinquant. Et hoc, quia protractæ partes sunt parallelæ. Id vero quoniam in rectum protrahuntur. Et id, quia partes earum priores sunt parallelæ. Et hoc ipsum, quia partes primarum inter se æquidistant.

#### De rectis Inclinatis.

Inea rectas inclinatas diximus nos vocarc,eas, quæ a latere fibi politę, partes non habent æquidistantes. Suntque duarum specierum. Priores, quando extrema earum ab uno viciniora sunt, quam ab alio. Secunda, quando extremum alterius, mediæ alteri propinquat. Atque ideo euenit, vt altera tota, alteri toti non æquidistat. Et conuersim, quando non equidistant, sunt necessario inclinate. at fi totæ funt inclinatæ, etiam partes omnes funt inclinate. Sed propinquiores magis, longinquiores minus. Si vero hælonginquiores in rectum protrahantur, protractæ partes magis ac magis distabunt semper. Atque ideo concurrent nunquam, neque coniungentur. Quare demonstratione has oftenditur, hos ipium, nunquam concurrere, non esse solarum parallelarum proprium, sed & inclinatarum commune. Quod veteres non animadperterunt. Si vero e contra, ab alteris extremis, quæ funt propinquiora, protrahantur in rectum, minus ac minus semper distabunt, semper ergo magis propinquabunt. Atque ideo, si adhuc protrahantur, concurrent tandem. et vbi concurrunt, etiam iunguntur. lunguntur autem, (resoluendo) quia concurrunt. Ideo, quia magis semper propinquat.Et id,quia semper minus distant. Et id,quia ibi a principio distabant minus. et id, quia eo inclinabant ? Sicuti e contra a parte altera, quia magis distabant protracte in rectum, nunqua concurrebant, quia magis protractæ, semper longius discedebant. Quia partes, aliam plus, aliam distantem minûs habent. Id vero,quia partes non funt æquidistantes. Id vero quia tota toti non æquidistat. Id autem quia sunt inclinate.

## De rectis Disparatis.

Récas lineas disparatas eas vocauimus, quæ nec consequentes, nec parallelæ, neque inclinatæ sunt, respectum tamen mutuum aliquem habent. Eum scilicet vt neque in longum, neque in latum sint sibi inuicem positæ. Si vero in rectum protrahantur vel parallelæ siūt, vel inclinatæ. Si vero parallelæ vel omnes parallelarum proprietates nanciscun-

tur, & nunquam coniungentur, ficuti etiam fi fiant inclinatæ, inclinatarum omnes acquirent proprietates. Atque ideo & concurrete, ab vna parte queut, a parte altera nequeut.

#### De rectis que sese contingunt.

Via vero ab altera parte, & inclinatæ priores, & hæ inclinatæ ex disparatis faæ coniungi possunt, coniunctio hæc est contemplanda. Itaque.

Si ab vno puncto, in spacio posito, ad duo alia puncta in spacio posita, duæ rectæ lineæ signentur, aut in directum, aut in non directum signabuntur. Si in directum signentur, consequentes lineæ essiciuntur, de quibus est peractum. De signatis ergo non in directum, est agendum. Si ergo ab vno puncto in spacio ad duo alia puncta duæ lineæ trahantur, inter punctum, & lineas spacium intercipitur.

Nam li spacium non interciperetur, consequentes essent. Non sunt aut ex demonstratis. Ergo erunt, vel parallelæ, vel inclinatæ. Sed parallelæ nunquam iunguntur. inclinatæ vero ab vna pollunt jungi parte ad punctum illum vnum poterunt signari inclinatæ. Sed si ab altera parte inclinatæsunt, a distantiore necessario refugientes fignabuntur. Sed poterunt,& non inclinatæ, & non refugientes signari, idque in earum medio. Mediaque erit inter fugam & inclinationem. Quæ autó ita mediæ funt, numquam non mediæ erunt; atque ideo numquam eum situm mutant. A quo & inclinantes, & refugientes, magis ac magis a medio poterunt discedere. Atque ideo aliquando tantum discedent, ve altera alteri possit superponi. & vna fieri linea, neq; amplius inclinari. Refugientes quoque,tantum aliquando poterunt refugere, ve altera alteri in tectum ponatur, & fiant consequentes.Que speculario potest. & ipsa ab hac postre ma, per media ad suum principium resolui, aut regredi.

## De Angulo Rectilineo.

Voniam non solum due recte linee, sele in puncto tangentes, de se eas quas perturrimus demonstrationes, edere possunt, quæ ad inclinationem, & sugam, & medietatem pertineant, sed etiam in eis angulos formant, de Angulis necessario est modo agendum. De quibus multa vetetes supposuerunt, nihil tamen de anguli natura demonstrarunt. Eum quoque diffinierunt. Angulus planus est inclinatio alterna duarú linearum, quæ sese in plano contingunt, & in directum non iacent. Nos vero aliter. Angulus est spacium,

## FRANCISCI PATRICII

cium, a duabus lineis ad contactum earum interceptum. Angulus autem rectilineus est spacium a duabus rectis lineis ad earum contactum interceptum. Nam si ad contactum nullum spacium interciperetur, vna tantum essent factæ recta linea. At recta vna non sunt; ergo spacium ad contactum intercipitur. Si vero ex dux linex fuerint, altera alteri perpen diculares, angulus is inter inclinationem, & fugam erit medius. Fuitque is à veteribus angulus recus nuncupatus. Quia vero hic medius,vti est demonstratum,numquam variat . femper ergo erit rectus, Et conucriim, li re-Ausfuerit, sempererit medius & a duabus perpendicularibus interceptus. Et per consequés, quia lemper rectus ch, litum luum numquam variat. Atque ideo, nec minor fiet. ergo est semper sibi æqualis. Ergo omnes recti anguli, sunt interse æquales. Ergo qui recto angulo non est æqualis,redus angulus non est. Ergo qui angulus rectus non est, nec recto æqualis, vel minor, vel maior recto erit. Ergo neque a duabus perpendicularibus intercipietur . Ergo vel ab inclinatis, vel a refugientibus intercipietur.Esto prius ab inclinatis interceptus. Inclinans autem linea recta ea est qua a contactu duarum perpendicularum inter easprotrahitur. Quæ cum inter ambas protrahatur, ad vtramque erit inclinata. Nisi enim inclinata esset, vel perpédicularis esset, vel resugiens, quod contra suppositum est. Quia vero inclinata est, ad veramque duos inter easfacit angulos, qui necessario prioris anguli recti erut. partes. Et ideo recto iplo minores. Sunt auté illi duo suo toto recto, acutiores, necessario omnis angulus acutus, minor erit omni recto. Et quanto magis inclinata illa media ad alteram perpendicularem inclinauerit, tanto angulum eum efficiet minorem, ideoque acutiorem. Alterum vero sibi socium efficiet necessario maiorem. Inclinans autem illa acutiorem semper faciendo angulum, & minorem;tantum poterit inclinare, vt aliquando angulum efficiat minimum. Minimum autem illum vocamus, quo minor esse nequeat. Alter vero socius, intra duas illas perpendiculares, erit acutorum angulorum maximus. Minimus autem ille si adhuc sua linea inclipet cum perpendiculari proxima vna atque eadem fier linea,& angulum relinquet nullű. Id autem, quia cum altera illarum, vna eademque fieri potest. ideo quia ei adaptari potest. Idque,quia a minimo angulo inclinare potest Id vero, quia minimum potelt formare angulum. Id quoque quia omnis acutus angulus omni rectoangulo, est minor. Id vero est, quia rectus est. Id vero est, quia rectum in duos dividit. id quoque quia ab inclinata ad perpendiculares est formatus : Id autem, quia inter eas est protracta. Id vero, quia inclinata ea est quæ inter perpendiculares trahitur. Linea vero refugiens, a perpendicularium conta-Au, non ad intra, sed ad extra refugier. Atque ata proximiorem perpendicularem, inter se & alteram collocat mediam . Ad eamque angulum recto extrinsecum. Atque ita inter se, & distantiorem perpendicularem, duos format angulos. Qui quidem anguli duo, maiores erunt vno recto. Si vero media perpendicularis e medio tollatur, vnus fiet angulus recto angulo maior. Qui obtusus à veteribus est appellatus, eumque maiorem recto supposusrunt, quod nos demonstramus. Quoniam ergo angulus obtusus maior recto est, omnis obtusus angulus omni recto angulo erit maior. Si vero linea a perpendiculari refugiens inter se, & illam minimum relinquat Spacium, hic minimus obtusorum omnium erit angulus. Si vero refugiens magis a media recedat, obtulum angulum minimo maiorem faciet. Atque ideo quanto magis refugiet tanto, angulum obtusum faciet maiorem. Ergo tantum poterit refugere, vt angulum obtu forum omnium maximum, efformer. A quo si magis etiam refugiat in directum distantiori perpendiculari fitum assumet. Et tunc nullum angulum efformabit, & eadem cum altera siet. Potest ergo, vt hanc etiam resoluamus 💃 linea a perpendiculari altera refugiens, cum altera, eadem fieri. Et id, quia potest cum ez nullum angulum formare. Id ve ro, quia in directum ei descendit. Hoc, quia ab angulo obtuso maximo refugit. Id quoque quoniam angulum obtulum maximum potuit efficere. Hoc etiam quia quanto magis refugiebat, tanto maiorem angulum faciebat. Atque hoc itidem,quoniam a minimo obtufo angulo refugiebat. Id aŭt, quia a proxima perpendiculari, minimum spacium discedens, minimum obrusum angulum efficiebat. Et id quoniam recto maiorem angulum obtulum efformabat. Et hoc, quia media sublata, e duobus angulis vous remanebat, & maior recto priore. Et id, quia inter se & distantiorem, duos angulos efficiebat. Et id, quia inter le, & proximam angulum formabar. Et id, quia proximă inter le,& alteram locabat. Idque quia a contactu illarum, ad extra refugiebat.

#### De rectis cadentibus subtensis.

Adentem rectam lineam vocamus eam, quæ super aliam rectam lineam cadit, & altero suo extremo, eam inter extrema tangit. Vel, Cadens linea ea est, quæ inter alterius extrema eam tangit. Hanc autem quæ tangi-

Digitized by Google

mit, subtensam appellamus. De quarum neutra veteres separatim nihil sunt cotemplatiri.

Itaque si eadem linea, subtensam inter exerema tangit eam in duas partes dividit, quæ partes,iplæ quoque rectæ lineæ funt, & caden ti vering; positz. Angulosque duos format, vel rectos ambos, vel alterum acutum, alteru vero obtusum. Si recti sunt ambo, tum cadens erit perpendicularis. & partes subtésæ illi erűt perpendiculares quoque. & conuersim si perpendiculares fibi inuicem fuerint, angulos wtrolque efficient rectos, atq; ideo libi inuicé æquales. Et eos, & eas omnes ex proprietates consequentur, quas ante vidimus, & perpendi culares lineas,& rectos angulos consequi. Si vero cadens linea perpendicularis non fuerit, anguli illi duo recti non erunt. Et conuersim, Si recti non fint, cadens ad perpendiculum no -cadet. Sed subtensæ alteri parti inclinabit, ab altera refugier. Atque ideo ab hac obtusum angulum efficiet, ad alteram acutum. Atque ita, eorum angulorum hic quidem recto minor, ille vero erit maior. simul vero sumpti, duobus rectis erunt æquales.

#### De rectis se se interseçantibus.

Ineas rectas le le interlecantes eas nuncu pamus, quæ le le inuicem inter vtriulque contingunt extrema. De quibus quidem Tha les prius, & ab eo Euclides sumens, non amplius vno fecerunt Theorema, nos vero sequé 4ia omnia.

- Intersecantes ergo lineæ rectæ,a contactus mutui puncto, quatuor de duabus efficiútur, quæ rectæ quoque sunt lineæ. Quarum quaguor due inter le erunt vel perpendiculares, wel inclinatæ, vel refugientes, tantum duæ quoque aliæ erunt. Et quatuor inter le angulos efficiunt. Si perpendiculares sibi inuicem fuerint, anguli omnes quatuor recti erunt. Et conversim si hi recti omnes erunt, illæ omnes erunt mutuo perpendiculares. Et quia omnes illi anguli sunt recti, omnes quoque sunt sibi æquales. Et quia omnes inter le suntæquales, etia duo consequentes inter se erunt æquales. Consequentes autem voco duos cos, qui vel Tupra, lubtenlam, vel lub ea remanent.Sed & contrapoliti duo qui dimidia pars illorum inter le æqualium lunt, erunt quoque æquales. -Contrapolití autem ij funt quorum alter, fupra, alter vero infra subtensam sunt locati ab vno latere tamen ambo. Sic & qui duo sibi mutuo sunt coalterni, erunt sibi æquales. Subalternos auté hoc nomine ét veteres nominarut quoru, alter qui supra, alter infra subtésam fed non ab eadem funt siti parte. Si vero cadés linea subtensam intersecet, non ad perpendiculum, ab veroque latere tantum inclinabunt quantum abalio veroque refugientes erunt.

Et tunc dicuntus oblique se se interfecare. Quatuorque angulos itidem intercipiunt ad intersectionem: Qui quatuor rectis angulis sunt zquales, sed due acuri erunt, dub vero obtusi. Atque ideo ij qui consequentes dici lunt, alter acutus, alter est obtusus. Et ideo, to trapoliti etiam, alter acutus alter obtufus ell. Atque ideo tum hi, tum illi duobus recie sut æquales. Ideoque inter se sunt etiam æquales. at præterea, coalterni sunt inter se æquales. Quoru ij qui acuti, sunt quidem inter se æquales, sed duobus rectis minores, sicuti obtusi coalterni inter le itidem sunt equales, & duobus rectis maiores. et id quia acuti coalterni, sunt inter se æquales, sed duobus rectis mino res. et id, quia coalterni sunt inter se æquales. et id quoniam tum contrapoliti, tum confequentes æquales inter se sunt. et id quia separatim horum singuli duo, sunt duobus rectis æquales. et id quia contrapositi alter acutus, alter est obrusus. Et id quia consequentes et, alter acutus, alter obtusus est. Et id, quia e qua tuor obliquis, duo acuti, & duo sant obtusi. Et id quia quatuor reclis sunt æquales. Et id quia duz linez, se se intersecantes, ad duo latera sunt inclinatæ, & a duobus oppositis late ribus, sunt refugientes.

#### Dua resta parallela ab vna resta intersecata.

R Ecta vna linea, duas rectas lineas interse cans, aut est vtriq; perpendicularis, aut vtrique obliqua, aut alteri perpendicularis, al teri obliqua. Et qualitercunque eas intersecet ad intersectionis puncta, octo format angulos. Si perpendiculo secet, omnes octo anguli recti erunt. Atque hinc sequetur, vt eas omnes proprietates habeant, quas supra de angu ·lis recis speculati sumus. Si vero vna illas pa rallela intersecet, nullus ex octo angulis re-Aus erit, sed omnes simul octo rectis sunt æquales ex demonstratis. Quatuorq; ex ijs acuti erunt, quatuor obtufi. duo intrinfecus, duo quoque extrinsecus. Atque ideo duo consequentes extra, duo intra. Duos itidem vtrinque contrapolitos. & per le lingulos, quatuor rectis æquales. Et itidem inter se æquales simi liter,& coalternos æquales eis. Horum vero quatuor acuti inter se æquales sunt, sed quatuor rectis minores, sicuri, & abtusos, quatuor rectis maiores, sed inter se æquales. Et si intrin seri coalterni sint inter se æquales duæ illæ re ctæ erunt parallelæ. tum etiam si alter intra, alter oxera coalterni, fint inter le æquales, ezdem rectæ erunr parallele. Et ii duo anguli ab vna parte sunt duobus rectis equales ex itide crunt

Digitized by Google

resunt parellole. Eum quoque si alter intra, alter extra coalterni sint inter se æquales, tunc duo inserni ab codem latere, duobus rectis erunt æquales.

uluyas 200 2004 Depna recta, duas inclinatas secante.

E his quidé lineis veteres dixere nihil. Sj. ergo vna recta duabus rectis alteri in clinata, alteri perpendiculati incidens eas fecet, omnes eas sequentur proprietates, que antea de inclinatis, & perpendicalarib us contemplati sumus. Et præterea duos angulos extrinsecos versus inclinationem alterum ob tusum, alterum rectum. Qui quidem duobus rectis sunt maiores. Intrinsecos vero, alterum acutum, alterum rectum, qui duobus rectis sunt minores. A parte vero opposita inclinationi ad intra, alter erit obtusus, alter rectus, & ideo duobus rectis maiores. Extrinleços ve ro alterum acutum, alterum rectum, ideoque minores duobus rectis. Si vero nulla perpendicularis fuerit, sed inclinata ambo, eas recta intersecet, ambo extrinseciad inclinationem erunt obtusi, duobusque rectis maiores. Intrinfeci vero, acuti erunt, & duobus rectis minores. Ab opposita vero parte intrinseci obtusierunt extrinleci acuti, hi minores, illi maiores duobus rectis, nullusque rectus erit, omnes tamé simul, octo rectis erunt æquales.

## De triangulis rectilineis.

Ransacta tractatione trium nostsæ Geometriæ principiorum, puncti, lineæ, atque anguli, singulariumq; earundem proptie tatum, consequens videtur esse, vt de quarto principio, superficie scilicer, sine sigura, habea tur sermo. Quam veteres dessiniere.

Figura est id, quod vel vno, vel pluribus terminis continetur. Figura recti linea, ea est, quæ a rectis lineis continetur. Sed nos, iuxta

principia a nobis posita, dicimus.

Superficies seu figura, est spacium, longum, latumque clausum. Atque id tripliciter auta rectis lineis, aut a curuis, aut a rectis, & curuis simul.

Sed de curuis agendum erit postea. Nunc de figuris rectilineis esto sermo.

In quo genere, cu vna aut duz rectz linez nequeant spacium vllum claudere, & figuram conformare, prima, ac simplicissima rectilinea figura, ea erit, quz tribus ad minus, rectis lineis contineatur.

Hæcautem a veteribus, & a nobis etiam triangulus vocatur. De quo illi non pauca funt speculati.

Sed nos,& numero plures, & meliore ordi

ne, & concathenato magis, de els tractationem instituemus.

Initium ergo, a punctis sumamus. Quæ principium commune sunt, & linearum, & an gulorum, & superficierum, & corporum.

Itaque dicimus, sicuti duo puncta lineara intercluserunt tria angulum, hæc eadem tria primam superficiem formabunt. Hoc ergo de monstremus.

Si tria puncta, seorsum, & non in directum in spacio posita, a quonis ad quoduis recta signari potest. Nam si a puncto ad punctum linea lignari non posset, duo puncta, lineam no interciperent. Eam autem intercipere iam est demonstratum. Si vero a quolibet ad quodlibet linea signetur, cuilibet due recte coniungentur. Et inter eas angulus comprehédetur. Atque ideo tres angulos, tres iplæ comprehé dent, ad tria nimirum puncta. Atque ita inter puncta, lineas, & angulos spacium claudetur. Idque longum, latumque. Atque ideo id spacium erit superficies, atque figura, ex carú nimirum deffinitione. Quæ quoniam, tres an gulos habet, veteres eam triangulum nomina runt. Tres vero lineas, quæ ipsum claudunt appellarut latera. Ex quo euenit, vt quoniam, a tribus punctis, tribus lateribus, tribusque rangulis est figura hæc clausa, cuique lateri, an gulus fit oppositus. Et e couerso, cuique angulo, latus vnum opponitur. Si vero puncta illa tria, sint inter se æquidistantia, latera quoque eis opposita inter se erunt æqualia. Ideoque hic triangulus, æquilaterus est a veteribus vo catus. Et e conuerso si latera omnia tria sint æqualia, anguli eis oppoliti omnes erunt, fibi inuicem æquales. Ideo dicetur quoque triangulus, non solum æquilaterus, verum etiana æquiangulus. Is vero triangulus, qui non tria omnia puncta, sed duo tantum habeat æquidistantia . duo quoque, & non tria latera, & duos tantum, & non tres angulos habebir æquales. Et a lateribus, æquilaterus, & Isosceles a veteribus fuit nominatus. Et duos angulos, duobus æquis lateribus oppositos habebit æquales. Quæ sane; V. Euclidis propositio fuit. Et V I. eiusdem, huic conuersa. Is triangulus qui duos oppolitos triangulos æquales habebit, duo quoque latera eis opposita habebit æqualia. Hinc sane sequi est necesse, ve qui triangulus, nullum latus, inter se æqualia habeat, eum neque angulos vllos habere æquales. Et e conuerso. Qui triangulus angulum nullum æquum habeat; neque latus vilum æquale habebit. Talem autem triangulum veteres Scalenum vocitarunt. Quibus e rebus, ea quæ veteres de triagulis omnibus vti principia supposuerunt, a nobis sunt demonstrata. Ex his autem demonstratis illa quoq; sequūtur, vt in quoque triangulo, minus latus minori angulo opponatur. Et minori lateri, minor angulus. Et per consequens maior angulus, maiori lateri opponetur; & è conuerso maius latus, angulo maiori. Quæ duæ suerunt Huclidis xviij. & xix. Ex quo necessario sequitur, si quod latus, maiore minus. minore maius suerir, etiam angulo, minore maioris, & maiore minoris opponetur. Et è conuerso, medius hic angulus medio opponetur lateri. Vnde, illud quoque consequitur, quod omnis triangulus, & angulos lateribus opposisos. & latera angulis opposita sibi inuicem correspondeant, & sint proportionata.

Hæc quidem, nouæ nostræ Geometriæ elementa sunto primaria. Si veroætas, Dei Opt. Max. beneficio nobis suppetat, reliqua de triangulis, quæ desunt, & figurarum aliarum rectilinearum, quæ ex triangulis omnes componuntut, vsque ad decennarium, persequemur. Si vero non suppetat, hanc a nobis primis, Regiam in Geometria methodum, acutiores posteri secuti, haud, ni fallimur, dissiruter, 'adimplere poterunt. Et vniuersam curuilinearum sigurarum tractationem atque scientiam ad sinem poterunt perducere. A nobis, quod in magnis insortuniis, præstare potuimus,æquo animo suscipiant.

## Finis Teriij Libri Pancosmia.



PKMINCI-



# FRANCISCI PATRICII PANCOS MIAS.



## DE TRIMAEVO LVMINE.



Eracta vniuersa vniuersi spa cij,eiusque proprietatibus tractatione, vlterius ordine progredi est necesse. Sa nè dictum est, id primum, extra paternum profundu necessario suisse productu.

Sine quo alia nequirent esse, neque consistere.ld autem spacium fuisse est iam demonstratum. Quod reliquis entibus omnibus, in se locum daret. Reliqua post se entia omnia, in se reciperet. Quod nam autem ens recepit primo?Ita contemplemur. Spacium necessario, vel vacuum est sui natura. vel est sui natura plenum. Quod plenum est, vel seipso plenum est , vel re a se alia . Sed res alia nulla adhuc in spacio apparuit. Plenum ergo est se iplo, suisque dimensionibus, & proprietatibus, quas præcedenti libro fumus perfecuti. Se iplo autem plenum esse, tantumdem est, ac fi dicamus,re omni al ia vacuum este.Sed plenitudinem eius quærimus. Qua igitur re, a se ipso alia, potuit spacium impleri primo? Ea nimirum, quæ ipsum replere potuit. At replere potuille videtur primo, quod per iplum fundi potuit facillime. Quid autem facilius fundi potuit per spacium, quam lumen? At vnde, & a quo fonte, lumen id in spacium est fusum? A patre nimirum, ac fonte luminum, a Deo. Qui Deus lux est, & in eo tenebræ non funt vllæ. Lux autem è se lumen non emittere, non potest. Neque lumen aliunde, potest emicare, quam a luce. A prima igitur luce, est lumen primum. Et lumen primum est a luce prima, ficuti a fecundis lucibus funt fecunda lumina. Et a tertiis, tertia; atque deinceps.

Emicuit ergo a Dei luce, lumen primigeniú. At id, ante ne fuit, quam ipse diceret? Fiat lux ? & facta est lux. An dum id verbum pronunciarer? Si dicamus, dum id pronunciaret verbum. Quid ergo, ante eam iustionem lumen ne erat in spacio?an tenebræ?an medium quid, inter tenebram & lumen? Sin tenebram dicamus, A quo nam opaco, ea oriebatur? Omnis enim tenebra, est ab opaco, & in opaco. At nihil tale in spacio adhuc vacuo erat . Si dicamus medium quid in spacio suisse, necesse est id, ex tenebra & lumine fuille compositum, ac temperatum. At demonstratum modo est, nullam ibi potuisse esse tenebram. Ergo neque ex ea temperatum. Exclusi igitur tenebra, & temperato, tertium ibi fuisse lumen est necessarium. Verissimeque dictum; Deum, lucem inhabitare inaccessabilem,idest in seipso qui est inaccessibilis nó solum, postquam eam iustit in mundo fieri, sed perpetuis antea seculis, & tota eius sempiternitate. Nam si hoc no detur, iterum, iterumq; redibit quæstio, modo profligata, de tenebris, & temperato, & cellabit nuquam. Ergo Deus, tota lua lempiternitate, põs, quod & lux est,& lumen, inhabitauit, & adhuc habitat, inaccessibilem. At ab ipsonemet prodeuntem? vel ab alio factam? At a quo nam alio factam? cum nec ante ipsum quicquam fuit, neque sit ei quicquam compar. Si vero a quopiam posteriore, id lumen dicamus esse productum. author ergo rerum, author luminis, ente a se producto, indiguit, vt bene esset? Rem hanc, ratio nulla philosophica ferre potest.

ولايدي والسنطينية والمستوارية

De Deo ergo luce primaria, lumen primigenium emicuit. Ab vna luce, lumen vnum.

Ab

Ab infinita luce, lumen infinitum. Est enim Deus, vii iam ante, est nobis demonstratum ажировийацио infinitipotens. Ab infinita potentia, infinita prouenit actio. Ab infinita actione, infinitum quoque effectum, necelle est prodire. Nam si finitum essecui ab actione infinita, dicamus produci, tum necelle erit, 2-Aionis infinitæ, finitam partem exisse in opus. zeliquam, quæ in infinitum vergit, inertem & fruitraneam sedisse, & nihil esse operatam. Et hoc necesse est euenisse. vel quia nesciit prodire tota, vel quia noluit : vel quia nequijt. Nescisse non est dicendum. Summa enim sapientia, quæ eam edebat, quid nesciat ? Neque itidem dicendum, noluille Summum, enim bonum, nulla tangitur inuidia. Neque bonitatem suam supprimit, quo tota non exeat in opus. Nequissse multo est dicendum minus. Quo enim modo infinitipotens a-Atonis author, atque om nipotens, non potuisse arguetur? Si & sciuit, & potuit, & non noluir infinitipotens, infinitam edere actionem, in luminis essusione, per eam actionem, infinitum effectum prodire fuit necelsum. Luminis nimirum, a diuina luce effusi in infinitum. Ab infinita ergo luce, ac fumme persecta, finitum tantum lumen, non suit expectandum. Sed vtrumque & infinitum, & finitum. Hocenimillius elt pars. Infiniaa ergo Dei lux, infinitipotens, tota sese effudit in actum, atque infinitum produxit lumen. In quo lumine inaccessibili habitaret ipsa in se ipta, & reliqua habitarent entia omnia, potius quam vel in tenebris. vel in vmbra

Acque ita verum fit, id quod mysticus scri-

-plit Aristoteles in his.

" Princeps essentia, lux est infinita. Ab illaq; , illustratur, orbis cœlesti superior. Et ab hoc cœleitis. Sed addubitét aliqui. Deus lux quidem dicitur, sed non proprie: Ipse enim incorporeus est,& lubstátia, liue esfentia, liue etiam cum Dionylio omnem superat, & essentiam, & substantiam. Lux autem corporis est accidens, & in corpore heret. Dictus est igitur Deus lux, non vr habeat illam tamquam sibi inhærentem:led effentialiterlecundum quandam perfectionem modo diuino. Dicimus nos è contra, luces alias, esse luces, quia sint luci Dei similes. Effectus enim, ex toties demonstratis, similes causis dicuntur, & non viceuersa, cause similes effectibus. Deus igitur, reuera est lux, sed non nostro, non creaturarum modo, sed suo, sed ineffabili Deitaris suæ, atque nobis incogitabili. Repetenti lux est accidens. Deus eit substantia. Hic iam est Aristotelismus, sine quo, philosophi esse non audent. Nos melius cum Dionylio, Deus est ispovenes superessentialis. Ompem excellit

substantiam. Ergo vana est hæc, istorum in Deo distinctio, substantiæ atque accidentis. Neque ergo lux in Deo, accidens est, neque in eo, vti in subsecto iacet lux. Sed lumen quod a Dei luce, in spacium dicimus esse fusum, alio Aristotelismo; ta dividunt. Vel spirituale fuit, vel corporale. Si spirituale : per omnia potuic fine vllo impedimento permearo. atque omnia illuminare.Id nos totum concedimus : At corporale necesse est fuisse, quia per spacium est fusum . quod trina dimensione , totum est corpus. At nos dicimus. Origine quidem spirituale fuit hoc lumen, & incorporeum penitus. Sed postquam a fonte suo digressum, per spacij partes atque dimensiones fun di copit; corporale evalit, trine scilicet dimensum. Atque ita, & incorporeum, & corporeum simul. Illud tum origine, tum per omnia penetratione. Hoc vero extensione, & in infinitum protentione. Et quod in Panaugia est demonstratum . Lumen corpus est incorporeum , & in\_ corporum corpus. Per vniuersum, modo addimus, spacium fusum. Necesse enim est, vel per vniuersum spacium a principio fuisse fusum, vel per spacij partem aliquam. Si dicamus per partem: tunc necesse est ipsum, vel infinitæ lummi boni actioni restitisse, vel sibi ad fusionem non suffecisse: vel impedimento, & fine aliquo in spacio interposito, viterius non potuisse progredi. Restitisse, nec pietas, (quis enim Dei resistat voluntati) nec ratio philosophica admittet vlla. Quo enim modo lumen, quod resistentiam nullam habeat fui natura, vlli rei, ne dum Deo, refiftere queat? Neque sibi lumen ad susionem, non suffecisse est dicendum. A luce enim fontequ infinito profluebat. Neque in spacio, vel obice, vel fine opposito, in infinitum fuille fusum est dicendum. Neque igitur a conditoris bomitate, neque sui resistentia, neque sui insufficientia, neque alterius obsistentia, lumen primæuum in infinitum fundi non potuisse, aut dici, aut cogitari potest. At equidem spacio eguit per quod funderetur in infinita. Neque enim lux infinita, lumen infinitum, potuit non emittere. Non equidem coacte, sed sponte sua. Est enim etiam bonitas infinita; Bonitas autem, hæc sua munera, in bonis non coarctat. Lux igitur infinita, bonitate fus infinita lumen infinitum, non potuit, non emittere. Sicuti neque lumen infinitum, potuit a luce infinita non prodire. Et a luce emissum, non potuit, per spacium non fundi. Nihil-n. luminis, alibi residere potuit, quam in spacio. Neque spacium hic, aut ibi, & non vbique recepit. Nullus enim obex ei obstitit. Quia nullus in spacio adhue vacuo, obex erat. Vel frustra endem redibunt quastiones impotentiæ,

rentiæ, inuidiæ, quæ iam funt a nobis profli-

gatæ.

Sed & alia methodo si possimus, id ipsum confirmemus. Dicamusque, spacium vniuerfum, quod intra, quodque extra mundum veterem in immensum extenditur, bonitati Coditoris non expediit vacuum remanere. Repleri ergo spacium debuir. At qua nam re?Rerum vniuerlitate ea, quæ in vno, latens fuerat ante. Bonitas enim conditoris, sterilis esse, neque potuit, neque debuit, neque voluit. Spacium igitur, rebus omnibus fuit replendum. At qua nam prima re,a se aliena? Ea proculdu bio,quam ante alias omnes spacium in se potuit recipere. Et que ante alias omnes, spacio se se potuit indere. Maxime autem omnium, spacio indi potuit, quæ maxime omniŭ ei cognata ellet. Ita enim rerum Naturæ est compa ratum vniuerlæ, vt quæ funt inter le cognata, se se facile amplectautur. Affines se se soueant. Similes, se se consectentur. Atque inde fit, vti hæ omnium facillime simul conueniant, atq; coniungantur. Diuerlæ vero, sele auuersentur. Contrariæ le le fugiant, fugent que. Ergo res, -qua omnium maxime affinis, similisque spacio fuit, ante alias omnes, inde víque a rerum initio, ei le le indidit, eique le le infinuauit. Cumque spacio similis esset, nihil in spacio, ei potuit relistere. Per vniuersum ergo spaxium eam necesse fuit essundi illudque replere vniuersum. Ei autem rei, affinitas cum spacio, in his quæ sequuntur intercessit. Nimiru, quòd &ipía,sicuti spacium, esset simplicissima. Quod vii spaciŭ in immensum extendi poslet. Quòd vii spacium, posset per vniuersa fun di. Quod vii spacium per vniuersa penetrare posset. Eaque voiuersa, vti spacium implere. Nulli rei, sicuti spacium, posset resistere. Omnibus vii spacium cederer. Ab omnibus uti spacium posset penetrari. Ab omnibusque sicuti spacium permeari. Denique uti spacium, & corpus esser, & incorporea. Talem autem rem, in tota univerlitate, nullam omnino aliam, præter vnam, cæteris vetustissimam existere putamus. Eamque rerum omnium euidentissimam. Rerum omniumpulcherrimam, Retum omnium suauissimam, Retum omniu optatilsimam, Rerum omnium efficacissima, Rerum omnium maxime admirandam: Lumen scilicet ipsum primigenium. Quod vbitamque inter corpora sit, primæ, ac summæ bonitacis, fumma ac prima est imago. Summe ac primæ pulchritudinis, summa est imago. Summæ ac primæ sapientiæ summa & prima est imago. Summæ potentiæ, summa est imago. Summæ beatitudinis, summa est imago. Quid enim, & debuit, Summa bonitas, post spacium, quod entibus omnibus locum da-

ret producere secundum quam id in quo primo, iucunde habiterent, & incorpora entia, & corpora omnia? Quando, & summa bonitas, lumen inaccessibile habitare non dedignatur. Quid enim res, vniuersitas rerum ipsa habitet potius in tenebris? Re molesta, horribili, miserrima. Æt cur Deus, rebus è se procreatis, tenebras aut offundat, aut circumfundat? Et si tenebræ in eo non funt vllæ, quo modo tenebras, quas non habet, rebus omnibus circumfundat? Atque hic luminis huius in infinitum fusi, primus finis, esto. Secundus vero, quia lumen hoc sit illa Dionysij anyaia antis, fontanus radius. Et Philonis ille supercœlestis after, fons sensibilium, vii vidimus astrorum. Quam Panaugiam vocauit. A qua affirmat, & Solem & Lunam, & alios Planetas, & inerrantia lydera, quantum quilque potelt, libi conuenientes hauriunt fulgores. Quam etiam πλίου παράδαγμα Solis exemplar nuncupauit. Totum autem hoc Philonis dogma, non aliud infert, quam lumen hoc primigenium, esse veluti materiam, ex qua Sol & ipse,& cætera sydera omnia, cæteræque omnes luces, sint constitutæ. Quam sententiam textui Mosis primo, applicando, præcipui nostrorum Theologorum, Basilius, Nazianzenus, Theodoretus, & Augustinus, videntur comprobalse, quamuisalij in diuersa abierint. In qua quæstione, si quicquam ad sidem pertinet, Ecclesiæ decretis standum. At quidam alij, qui fine Aristotelismo philosophi esse non auden oblicient nobis. Quo modo lumen, in spacio adhuc vacuo consistit? aut consistere potest? Omnium facillime. Non enim eget corpore, quo vel fulciatur, vel vehatur. Aut quod ipsum fulciat, aut vehat. Lumen enim non est accidens quod Peripatus, & credit, & contendit. Sed est actus a luce quidem fonte suo prodiens, non tamen ab eo discedens. Continue inde manans, sed per le, & in le exiltens. Non enim prima lux, primi luminis productrix lumine, producto, lumen delijt producere. Quando nec ipla, pro ductione illa exinanitur, nec esse desinit. Sed dum ipla est, ab ipla lumé prodit, & in le quo que consistit : neq; in nihilum euanescit : in quod res euanescir nulla. Est ergo lumen primum, primæ lucis actus, ab illa defluens quidem, sed non estluens, e se non fluens, e se no diffluens, nec le circumfluens, neque in le re fluens, Sed essentia, viribusque actionibusque propriis, & vita propria in le consistit. At quo modo inquiet quis iterum, ab incorpora luce, lumen corporeum? Lumen namque, non incorporum tantum est, verum etiam corporeum.Corpus quidem elt, qua trine dimétum per totum spacium, quaquauersus effunditur. IncorIncorporum rursus est, quia nulla ei est antitypia. Idque quia est immateriale. Sed manet adhuc dubitatio. Ab incorpora luce, quo modo incorporum, & corporeum simul lumen prodijt? Necessaria equidem ratione. Omne enim productum, producente suo est remise sius. Quia vii iam sæpe dictum ab identitate, in alteritatem cadit. Attamen illius est imago. Vtrumq; ergo, & incorporum, & corporum, necessario a luce, lumen euasit: medio inter incorporam lucem, & corporea entia statu. Vt nimirum, & iplum, fontis lui particeps elset. Et sequentibus corporeis sui participatio nem largiri posset. Perq; omnia, & qua incorporum, & qua corpus posser meare, & caloré 1ecum cum rerum seminibus in omnia vehere, qui rebus cunctis præsto esser; omnia foue ret; omnia intus & extra nutriret, confernaretque, & ad primum eorum fontem,omnia, quatenus sequi possent, & reuocaret, & reduceret. Lux enim illa, paterni profundi, in quo, & in qua,entia omnia fummo funt gradu,ste-

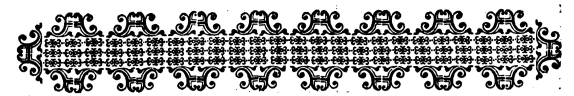
rilis esse non potuit. Ideoque lumen hoc e se produxit quod profundi elles imago. Imago autem esse non poterat, nisia luce aliquid haberet. Et ab identitate illius in alteritatem caderet. secum tamen feret imaginem. Illa autem primam, omnia entia continebat, imaginem ergo omnium entium lumen secum retulitaijique factum est granidum quæ suo mo do pottea pareret per calorem in fluore, vii po Itea pasebit. Si hæc im elle, demonstrabimus, & partim lunt iam demonstrata, non ne meri to in Panaugia, lumen a nobis, vti maximum optimumque Dei Opt. Max. instrumentum, fuit celebratum? Vt quod & iucundissimam entibus omnibus præstaret habitationem, entibus omnibus esset granidum, luces omnes corporeas e se pareret. In omnia calorem,& cum calore rerum (emina veheret: per quem, omnia & essent, & bene essent. Id autem ita es se, deinceps ordinatim est demonstrandum. Cuius demonstrationis hoc Zoroastri oraculum initium esto.

#### ANNOTATIO R. P. M. I ACOBI DE LVGO.

De Deo luce primaria lumen primogenium, & ab vna luce lumen vnum, bene dicit modo intelligat. Illud lumen primogenium, & vnum esse secundam personam in divinis silium scilicet qui est lumen de lumine ante quem nullum aliud lumen emicuit, nec bene sonat vt illud lumen primo genium dicat materia in qua sol, sidera vetereque luces constituta sunt, sed potius & melius dicetur sapientia patris, per quam sol & cunsta entia sunt produtta iuxta illud psal. omnia in sapientia secisti.

Ab infinita luce, lumen infinitum, verum quidem est, si intellizamus silium, qui est lumen increatu quem nunquam desinit produceret & semper est productus; quem ad modum presente sole aer seper illuminatur, & semper est illuminatus, ad signisicandu ergo presentialitate & permanentiam eternitatis dicitur semper nasci silium ipsum, dicitur & melius semper natum, vt si semper designet permanentiam eternitatis, & si meus persectionem geniti, iuxta illud. Hodie genui et. Si autem illud insinitum pro lumioe creato, ad quod concurrunt omnes tres persone, & vnum principium, intelligat, non est necesse a luce infinita oriri lumen infinitum: cum Deus non sit agens a natura producens toto suo posse. Sed liberum voluntarium producens pro vt vult, nec hac de causa eum tangit inuidia quoniam agit sapienter, vt sibi expediens nidetur, & comueniens vniuerso quare etiam non est necesse vt tota sua bonitate exeat in opus exterius.

FRANCI-



## FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS LIBER QVINTVS

## DE PRIMARIO CALORE.

Ioi πανία πυρός ένος έχγεγαότα.

Sunt omnia igne vno

Potest id oraculum, duplici, & vtroque ambi-

guo accipi sensu. Nam & pro conditrice vniuerli caula, quali opera ignis sint essecta omnia: Et pro materiali causa, quasi ex eo sint omnia procreata. Quo eum modo Heraclitus rerum generationi videtur supposuisse. Sed de materiali agendum postea. Nunc este-Corem illum consideremus.

Zoroaster idem, humanæ totius sapientiá pater, diuinitati vniuerlæ ignem videtur tribuilse. Nam & Deum patrem ignem nominat, quando ait:

Eautor o mathe nemacer, out Er en. Διμάμει νο ερά κλείσας, ίδιον τῦρ.

Se iplum pater rapuit, neque in lua Potentia intellectuali, claudens proprium

Pater inquit proprium ignem, non clausit in potentia sua intellectuali, in primo nempe intellectu,qui ab iplo, vti iam læpe vidimus, potentia patris,& paterna nominatur. Sed si hunc suum ignem, pater non clausit, quo cum effudit, aut diffudit? Et in mentem primam, & in lecundam,& in Ideas,& in mentes alias, & in animos,& in corpora omnia víque ad centrum. Horum testimonia afferamus. De prima quidem mente ita canit.

Οῦ γαρ είς υλίω πῦρ, ἐπέκενα τό πρώτον. Είω δωαμιν κατακλείει έργοις, αλλα νόφ

- "Non enim in materiam, ignem vltraneum
- ,, Suam potentiam, includit operibus, sed " Menti.

" primum.

Pater, inquit, suum ignem primum qui vltra,& trans omnia est, eiusque est potentia, non includit in materia, eiusque operibus, sed in Mente. Scilicet prima, quæ potentia patris est vocata. Deinde hunc ipsum ignem. secunda Mens, sibi induit. Ait namque.

Ο; εκνόου εκθωρε το ωτος.

Εω άιθρος πυρί πυρ σω δέσμιον, δορα κεράση. Πηγαίους κρατήρας, εοῦ πυρος ανθος όληχων.

Qui ex Mente exiliit primus.

, Indutus igni ignem vincientem, vti impleat.

Fontanos crateras, sui ignis slorem im-

mittens. Vt eo igne repleret fontanos crateras, Ideales scilicet vnitates & essentias. Hanc autem secundam Mentem, Hermes, alter sapien-

tiæ pater. Deum ignis & spiritus nuncupauerat. Sed & multis sacrorum Bibliorum locis legere est, Deum, ignem nominari. Sed sufficiat locus vnus Danielis. In quo scripta funt.

Thronus eius flamma ignis. Rotæ eius ignis accensus. Fluuius igneus rapidusq;,

egrediebatur a facie eius .

A quo forte loco, si eum legit Orpheus

Σῷ Τ΄ Τρόνφ πυρόεντι παρας ᾶσι πολύμοχθοι . Αγ-

Tuo throno igneo, aftant, laboriofi Angeli. Sed & Apollo Delphicus, oraculo quodam suo, a Lactantio adducto, cecinit de Εν πυρί ναίων. Deo.

In igne habitans.

Singulæ ergo Trinitatis persone, & simul omnes non divisim, sunt nomine ignis appellatæ,& in igne habitare & federe.Sed & Ideas igneas,Zoroaster facit, cum canit.

VW,

AM' Butpidnear rospo avoi moiphboisai. 🐱 Sed in partes, mentali igne funt diuilæ . Et alio loço. Hond Spathouthau mupos artos. Multum decerpentes, ignis florem. Mentium quoque creatarum, is ordo qui Scraphinorum est, igneus, & flammeus est, cognominatus. Et ezechiel vidit ignem inter Cherubinos. Itaque & mentibus Dei mini-Atris, ignis est tributus. Sicuti fecerat suis nominibus idem Zoroaster. OTI ipyatis, oti indotis Eq Tupas Canpapou. Quia operatrix, quia largitrix est ignis 🕶 n tiferi. Καὶ δειβρία τοῖς Σουοχούτι άλκλυ ζιίθυρον πυ-Et influit Synocheis, robur, vitidonum ignis. Kai intende aupos arbos. Et Hypezocos ignis flos. Et alibi. Tois 3 mupos vospou , vospois musupaer de WETTE . His vero ignis mentalis, mentalibus fulminibus omnia, 🛾 Sed & intellectui, ab anima parricipato dat ignem. AMa, voou Taraou, Taran phoyi. Sed Mentis extensæ, extensa flamma. Et animam iplam appellat ignem. OTI 40Xn, TUP & mappe mangos ou ea queror. Quia anima, ignis, potentia patris exi-🝌 . Rens lucidus . .. Et opera eius nominat ignea. Mayruperar & axe of Tupos applitou spyc Te-Mistis canalibus ignis incorrupti opera efficiens. Sed & calidam Animam nuncupat. Θερμή, ψυχοῦσα τὰ πάντα. Calida, animans cuncta. Sed & mundum igneum habet. Dous jup' os esir, à noquou texvitus auphu. "Intellectus.n.qui est mundi artifex ignei. Et canales etiam igneos quosdam. Μηδ' όπιφοιτάν έμπυρίοις αποράδιω όχετοις. » Neque incedere super empyreis sparsim 🕉 canalibus. . Sed & ignis molem aliam effe ait, huius mundi fabrum. Kai jup' tis tupos dynas èlud étepos, és tel j AUTOUPY WIR , I'VE GEIRE TO ROMURO'S ERTONU-", urat enim quædam ignis moles alia ; quæ , hæcomnia. efficiebat, vt corpus mūdanū euoluereturi Hunc autem ignem ait à superis huc defluere per canales. 

Erder apslu Spoone yerere พวกบทอเห่นอบ บ้า Erder συρόμονος อาหรหัρ ฉันบอกอเอ สบคอร ฉัง Sos . Κόσμων ενθρώσκων κοιλώμασι. Hinc abunde cadit, Genesis multivariæ materiæ. Hinc tractus præster, tenuis ignis slos. Mundorum cadens in cauitates. Alibi quoque ait, víque ad centrum, hung. ignem penetrare. Arader Sinkertos, on to katartike u Aid tou kirosou the yes, and rightor pieces ďλλγγ. Πυρίοχον, ενθα κάτωσι μέχρι υλαίων όχε-Zangópian Aüp. Desuper penetrans, ad oppositum. Per centrum terræ, & quintum medium alium, Igneum, vbi descendit vsque ad materiales canales. Viuiser ignis. At & Solem, & aftra ignes facit. Επηξε ή πολυυ όμιλος αξέρας απλεκώς...... Το πυρ φος το πυρ αναχικάνας. Compegit multum cossum aftrorum in-Company of the contract of " ctrantium. Ignemadignem cogens i De Sole vero. EE autous untencer, Epolanies nieu " Sex eos constituit. Septimum solis , In medio ieck ignem. Πώρ πυροκ έξοχέταμα, ή πυρος ταμίας. ", "Ignis, ab igne derivatio, & ignis dispenfator. Animz quoque nostrz ignem dedit . 💎 Πάνθοτην άπλάσα ψυχή πυρός Ιμία τή-,, Vndecunque non ficta anima, ignis habenas tende. Ignis ergo hic supernus, a patre Deo, per suum profundum primo protensus: Deinde extra profundum per omnes retum gradus, incorporeos & corporeos, víque ad mundi omnes capitates & vsque ad centrum terre eum extendit. Sed quid fibi vult hic ignis? An force, lumen illud quod anteriore libro a Deo prodire demonstrauimus. hie idem ignis est, quem modo persecuti sumus ? Omnis enim ignis in se lucidus est, & de se lumen emittit. Et omnis lux, calida est; & omne lumen calet Ita vr vere videatut dici posse, ignem hunc mibil effe aliud, quam lucem. Et

hac quattion sandem elle rom, ignem &

nia. Itaq; vbicunque lux est; ibi & lumen est; ibi & ignis est, ibi & calor est, & vbi corumvnum est, ibi sunt & reliqua. Sed corum, duo' videntur in le consistere, lux, & ignis. duo vero alia, extra ea prodire, lumen, & calor-Et sicuti illa duo, semper sunt sibi iuncta, ita hæcduo, nunquama se inuicem dissunguntur. Noque vero duo hæc, ab illis duobus, aut diuelluntur vinquam, aut auuelluntur. Neg; duo hæc, illa duo non producere, possunt. Neque enim lux, de se lumen non emittere potest. Neque ignis non emittere de se, calorempotest. Neque lux calida, non esse, potest. Neque ignis, non esse lucidus. Sed cur ignis, & lux, sunta Zoroastre, ab Hermere, a Prophetis, a Sanctis viris, Deo tributi? Philosophicam. rationem aliquam, si possimus adhibeamus. Inter corporeas res, igne nihil efficacius. Calore mil vitalius. Luce nihil enidentius. Lumine nil blandius , nil iucundius. Et quidé ignis est, calor corpulentus. Calor, ignis fere incora poreus. Idem funt quoque ignis, & lux. Ignis est lux calida.Lux est calor lucidus. Per calorem entia generantur, & viuunt, & constant, & augelount,& conferuantur, & generant, & perficiuntur. Per lucem vero, & lumen, & cognoscuntur; & cognuscont. Et ijs oblectantur, & libentissime fruuntur. Quoniam igitur, lux, & ignis,& horium proles, calor,& lumen, cor porearum rerum funt prækantishmæ, huma-i na mons non habuitlikultriora nomina, quibus, Dei aliqua notitiam, vel ipla susciperet, vel alijs præberet. Vel maiore Deum honore in sermone afficeret, quam his nominibut. Ignis præsertim. Qui est per se, & in se facet, & extra se lumen spargit, & calore vitalion. nia replet. Deus namque sui natura, & supereminentia, tam alte politus elt, vi omnes no stras cogitationes, & mentis conceptiones trá scendat, vi humano intellectui sit penitus ignotus. Atque ideo dictus est, se ipsum a no bis rapuisse. Ignis igitur, quatenus sui natura est calor, entibus omnibus dat vt sint . eisque ellentiam, & vitam largitur. At hæc ipla, a Doos esse, iam est demonstratum. Et sic Deus, ignis dicitur. Ergo dictum verifime elt. ;, Ab vno igne, omnia esse progenita : Nihil enim hicignis significat aliud, quam summi Dei virtutem illam, infinitam, omnipotente, per quam entia omnia sunt ab eo creata. Es de illo vii de proprio fonte educta: Igne nimi rum hoc procreatore, & rerum generatore, in swam profundum prius sparso . Deinde in miniftras luas mentes, atque animos consperso,

& distributo, omaia sunt a Deb, igne vno, pro

genita, & viuendi viribus donata. Ideoque a

câlorem,& lucem,& lumen.Ratione quidem

inter le distincta, subiecto vero idem elle om-

Zoroastre eodem; ignis hic (unpopor, & Const prov, vitiser, & vitam serens, & (n supor, vitiser, & vitam serens, & (n supor, vitise, per mentem per segenitam, per mentem secui dam, per Ideas, per Dei ministros Hecaten, Synnocheas, Teletarchas, per animum mundanu, per coelos omnes, per mundum hunc Hylau vsque ad terra centrum, & vstra, calor vitalis, & ignis vitam seres omnibus, penetrat, & per meat. Namque tamets, a D. Paulo dictum situ

Deus, noster ignis consumens est. Ad Hebræos scribens tunc, ad id retulit, quòd in ve tere lege, ob corum peccata, sæpe experti fue. rant, quando per igné pænas luerunt. Et forte. fensu aliquo alio, quem Theologis relinquia mus. Deus inquam, non est ignis vt hic no Aras, comburens omnia. Neque etiam qualis est cœlestis, per radios solis, ac lumen ad nos protensus. Qui tametsi causa quædam sit gene rationis rerum nostratium. Sol enim, & homo hominem generat. Et calor qui in anima libus est, elemento respondeat stellarum: attamen si quando diutius nos ferit sol, res a se genitas etiam confumit. Et ab Hippocrate sci. tissime est pronunciatum. Idem calor, qui nos constituit, etiam consumit. Sed animi rerum, calor, ignisque, vigor nempe viuificus, quo rebus omnibus, quibus iple iungitur, vitam, tribuit, & animation είθερμη, ψυχούσα τα πάντα. Calens, animas cuncta, longe est excellen tior, & suzuior colesti, ne dum quouis clemé. tali. Hi enim,& comburunt,& confumunt. 14. le vero animarios, nulli accedit rei , quam nó illico viuificet, animet, nutriat, & cætera tribuat munera, quæ animalium, animatarumqş serum funt propria. Namque elementatium. calorum, is qui subterraneus est, superterranei. est proles proxima. Hic vero caloris coelestis est proles, & imago. Cœlestis autem calor, pro les & imago est, caloris Empyrei, Empyreus. vero, calor & ignis, proles, & imago est, luminis eius, quod vniuerlum infinitum (pacium) ostendimus primo repleuisse. Huic animus. primarius, ac fontanus presidet. Ipsiusque progenies,& imago,est lumen illud cui blan4 diffimum calorem suum influit Mens secuna da. Mens autem hæc, quæ Deus ignis dicha est, aMente prima, & a patre rerum omnium authore,& fonte,retulit.Non enim calor, fub. terraneus, aut superterraneus, principium, ca lorum,& ignium omnium est . Sed hic. veluti fex est superiorum, rum eius qui in aqua, tum. in aere, & in fole, & in aftris,& coelo est,& ipsius denique Empyrer. Nam quod ante de natura, de cognitione, deque lumine nostratibus ostendimus: idem est de calore, arque igne faciendum. Holce nimirum in luam primissimam ideam, & vnitaté per gradus resolu

vendos. Nam calor qui in terra, in aqua & in mistis est, ab acreo pendent. Hic a cœlesti. Is a sole, & astris. Hic vero ab empyreo. Empyreus a luminis calore. Hic ab Animario. Hic ab intelle auali, hic a vitali primario. Hic quoque a primario essentiali. Hic itidem ab Ideali. Qui in Deo habitat, & a Deo patre est derivatus. Ignis igitur, & calor, patris, & iplius profundi virtus ipla reru conditria omniu est, viuificatrix, seruatrix, & persectrix . Invisibilis sui natura, led per vilibilia lumina per ignem Empy zei cœli, per ignes astrorum ac solis, & per calorem cœlestem,in elementa disfusum,per canales(vti loquitur Zoroaster)vsque ad vniuer si centrum propriis quali vehiculis est deue-**Qus,a**d vitam omnibus largiendam.Qui quidem calor, & ignis, Deus ille forte est, quem Hermes, Deum ignis & spiritus nuncupauit. Ac forsitan spiritus ille, quem Moses, super aquas ferri dixitteas nimirum in omnes efformans rerum formas: & per omnia means, om nia fouet, omnia generat, omnia nutrit, ommia conservat. Quo dixit Hermes omnia animata egere. Et quem Democritus, animum appellauit mundi . Et Stoici, mundi spiritum per omnia meantem, & omnia viuisicantem. Et cum eis Aristoteles vocauit spiritum,& potentiam omnia penetrantem, & stirpibus, & animantibus spiritus præbentem. Et vt Vergilius cecinit.

Cælum ac terras, campolque liquentes
Lucentemq; globum lunæ, Titaniaque

Spiritus intus alit. Totamque infusa per artus

Mensagitat molem, & toto se corpore miscet.

Et alio item carmine.

Deum namque ire per omnes
Terrasque tractusque maris, cœlumque
profundum

Hinc pecudes, armenta, viros, genus om-

ne ferarum,

Quemque sibi tenues nascentem arcescere vitas.

His forfitan, illa Damasceni, & Nazianzeni consonant, que ante attulimus.

Πάντα τῷ οὖσία πληροῦν . πάντα σωέχον , πληρωτικόν κόσμον κῷ τίω οὖσίαν .

omnia essentia implens. omnia continens, impletiuus mundi per substantiam. Cui consonum & illud.

Spiritus domini, repleuit orbem terræ.

Sed cur orbem terræ tantum? non & orbo aquæ? & orbem aeris? & orbes cælestes omnes? & orbem ampyreum? Et orbem luminis primarij? Quem necessario sua præsentja replet. & vti spiritus, & vti sux, & vti ignis, &

calor. Qualia voluit etiam extra profundum quaquauersum extendi. Nam cum ignis in profundo, ignis effet idea. atque ideo luminis & caloris, necessarium fuits extra profundum, ab eo ignem formalem esse, lumen scilicer & calorem. Atque ita lumen procreatum, calore sibi congenttum, a causis primis traxit. Vel enim hec duo, in suis causis fuere, vel in cau fis non fuere. Si dicamus non fuisse.iam Deus non erit omnium causa, omnium conditor, At hoc,& nefas est dicere. & est contra toties demonstrata. Tria ergo hæc sunt, primo consequentia, spacium infinitum, in eo lumen infinitum. & in lumine calor. At hic finitus ne? An & iple vti comites fui, infinitus? Hoc est rationibus discutiendum. Demostratum iam est, lumen esse per totum spacium disfusum. Neque vllam esse spacij partem, in qua non sit lumen. Neque in parte vlla lumen, vbi non fit atiam spacium. Calor autem lumini congenitus, si toti lumini est congenitus, per totum spacium necessario erit fusus. Horum.n. alterum ratio dictat esse necessarium. Vel enim lumen totum, calorem habet comitem. Vel pars tantum vua luminis est a calore comitata, pars vero alia non est ei comes. Si hoc detur, lumen non erit sibi toti similare. Quia parte habeat calorem comitem. parte alia nó habeat. Atque hoc obstaculo aliquo eucniet? At quod obstacu lu ibi ab initio, huic rei fuit, vbi nullum erat obstaculum? Et lumen quod ibi erat, sui natura obstat nemini . Ergo sublato impedimento, lumen totum omnibusque · Sui partibus, simile sibi suit. Partium igitur fingularum vires quoque erunt similes. Omnibus ergo luminis partibus, calor erit conge nitus. Ab omnibusque similis emittetur. Calor igitur, quia sit toti lumini congenitus:lumen autem congenitum spacio, necessario erit infinitus. At cum omnibus luminis partibus calor sit congenitus, & æque ab omnibus emittatur, in quæ nam emittetur, vel corpora, vel loca? Extra spacium nequaquam. Nulla enim extra fpacium, funt vel corpora, vel loca. Extra lumen iterum, nequaquam. Totum enim lumen in spacio est . Et non alibi. Intra ergo & spacium, & intra lumen. Et intra etiam se ipsum, quia illis ambobus, ipse coextenditur. At emissus, quoquoversum hic calor, ociabitur ne, an aget aliquid? Ociari eŭ nescire cernimus. Aget ergo aliquid. Idque necessario, vel in se ipsum tantum, vel tantum in lumen, vel in spacium tatum. vel in horum duo. Vel etiam in tria semetipsa vnita, spaciu ergo calet.lumen ergo calet. Calot ergo calet. At nulla res, sui natura, in se ipsam agere videtur.In aliud ergo aget. At non in lumen a quo vt a proxima prouenit causa . Neque quicqua ВЬ

## FRANC, PATRIC. DE PRIMARIO CALORE.

in suam causam agere videtur posse. Neque igitur in spacium, a quo, & si non proxime, & in quo essentiam habet. In quam igitur rem aget, si ib i, præter calorem, lumen, & spacium alia est nulla? Necessum igitur fuit, aliud quid; in spacio,& in lumine elle quod calorisactionem suscipere posset, & ab ea aliquid pati. Id autem tale, necesse est esse, vt per spacium fundi possit. Per totum ne spacium, an per eius partem aliquam ? Si partem dicamus . quantitas & magnitudo eius partis erit assignanda. Et causa etiam afferenda, cur non per totum fundi queat. Idque necesse sit, vel virium suarum debilitate accidere. Veli obstaculo, vel conditoris voluntate. At conditoris summa bonitas, cur per totum fundi noliticum ei ma ior gloria inde lequatur, quàm li per partem

dicatur fundi? Spacij quoque obice non impeditur, eius effulio, cum in eo adhuc nil fuerit, quam lumen & calor. nullis obsistendi prædita viribus.Hæc res, si natura sua, fusilis & ipla lit, vt lumen, vt calor, cur le iplam dicetur impedire, ne fundatur? Et dum aliud posst nihil, quam fundi, quomodo dicetur, non posse fundi?Fundetur ergo quocumque loco+ rum per spacium, per lumen, per calorem, quousque impediatur. At ab hisce tribus, nullibi impeditur. neque a bonitate Conditoris, neque a le ipla. Pertota ergo triailla fulionem facier. Perque illa tota infinita, fusionem infinitam, nullis terminis, aut propriis, autalienis terminatam. Sed quid hoc tandem est? Sonat znigmaticum. Sequenti igitur libello erit aperiendum .

Finis Libri Quinti Pancosmia.

#### ANNOTATIO R. P. M. IACOBI DE LYGO.

I Cum dicit in hoc libro, pater non clausit ignem in potentia sua intellectuali, id est in filio, dicimus quod clausit & non clausit. Clausit quidem in filio ignem essentialem & increatum, id est illuminet quem habet in se generando illum: Non clausit quia simul cum ipso filio & spiritu sancto, quem vocat mentem, eum essudit & dissudit in creatas res creando illas.

2 Nominat profundum paternum compluries hic, præcedente libro, necnon & in aliis suis scriptis cum inquit ibi, extra paternum profundum, spacium suisse necessario productum, hic cum ait, ignem procreatorem, & rerum geueratorem in suum profundum prius sparsu, & recte, quoniam divinam effentiam, quicquid habet pater, totum infudit in filio generando ipsum, quare per profundum paternum intelligitur silius in divinis, ideo in Eugygelio Luca ipse Christus sibi vindicavit, omnia sibi tradita suisse a patre. Pater enim generando silium communicavit illi essentiam suam, & dedit illi naturam divinam, cum natura divina tradidit ei omnipotentiam, & quicquid Dei est, absque aliqua transmigratione.

Theologi tamen non admittendum eum profundum paternum scilicet silium, necessario suisse productum spacium in vniuerso, quoniam negant Deum agere de necessitate natura. Sed quemadmodum (vt ait Diuus Thomas) se habet artifex per suam artem & voluntatem ad artisiciata, it a Deus per scientiam & suam voluntatem se habuit ad creata. Possumus tamen dicere, Deum produxisse necessario conditionaliter, id est supposita determinatione voluntatis diuina, necessario agit ad extra, verbi gratia si intelligamus Deum esse ignem perficientem, magis deseruit nostro proposito & materia de qua trastamus, cum in scripturis consumpti accipiatur etiam pro perfectione iuxta illud Pauli ad Hebraos Aspicientes i n consumatorem sesum, idest perficientem.

300,1 63

FRANCE



## FRANCISCI PATRICII PANCOS MIAS

LIBER SEXTVS



## DE PRIMAEVO FLVORE.



I corpora omnia per spacium; congenitum, sunt trine dimensa sunt corpora. Si per lumen sunt visibilia. Si per calorem, & constant a & viuunt, magno merito hac-

tria corporum omnium dicentur, elementa esse: ex quibus ipsa constent, & in que resolvantur. si resolui eis contigat, vnquam, itaesto. Corporum vero antytipia, seu anteresis, seu dieas relistentia, vnde nam fuerit? Trinam quidem dimensionem a spacio habent congenito, quod spacij primæui, pars est quædam. A lumine, vt sint vel lucida, vel diaphana, vel etiam opaca, vt partim est ante demonstrabitur postea. A lumine habent etiam calorem, a calore ellentiam, & vires, & actiones. Antitypiam, a quo nam habebunt? A re nimirum, que resistentiam vel indere, vel inferre possit. Eam nos, suorem, seu humorem, nominamus. Veterum multi, dixere aquam. Eamque vel principale elementum posuerunt, exquo omnia fierent, vel vnum è quatuor esse voluerunt; quæ mundum hylæum, constituút: & quæ corpora omnia mista conficiunt. Tha les, quidem, inter Græciæ sapientes nominis magni, Princeps elementum, aquam posuit. Sed altior huius dogmatis est origo. Homerus enim cecinit.

Axearon Sear yereser, is untepa tubu.
Oceanum, Deorum genituram, & Mattem
Tethyn.

Deorum seilicet qui sub cœlo sunt om-

Sed is suz stirpis vetustissimum Orpheum est fecutus.

: Qui multis seculis ante, id ipsum docue-

Ωμίανος δατερ γένεστε πάντοσι τέτυκται. Ωκίανος αρφτος καλλιρόου πρξαι γάμοιο. Οσραμκειροήτιο, δικομήτορα, Τηθού δποιεν.

,, Oceanus, qui genitura cunctis est

,, Oceanus primus, pulchrifluas cœpit nu-

, Qui sororem eadem matre genitam Te-

,, thyo inijt.

Sed nullo mystico fabularum velamine, aliter cecinit.

Esir üdup ψυχή, Savatos δ' üδάτεωιν & μοιβή

Ex S'usaros yaïa. Tò S' èn yaias máns usop En Tou Su quyn, onor ailtea antácousa.

, Est aqua animus. Mors aquis est permu-

, tatic

" Ex aqua, terra. ex terra vero, tursus aqua.

, Ex quo, animus totum æthera mutat.

Hanc doctrinam videtur Orpheus in Aegypto didicisse. Est enim apud Hermetem, in hanc sententiam. Tenebras mutatas in humidam quandam naturam.

Ως Ακάσαι με Αδότα μεταθαλλόμον το σκότος Ας ύγραν τινά φύσιν άφάτως τεταραγμένιμι.

yt viderer me videre tenebras mutari in humidam quandam naturam, indicibili-

, ter turbatam.

Quasi idem hoc sit cum illo Moss. Et tenebræ erant super faciem abyssi. Profundissimæ nimirum aquæ. Fit & alia aquarum mentio a Mose satis multa.

n et spiritus domini ferebatur super aquas.

" et. Fiat firmamentum in medio aqua-

👢 rum, & diuidat aquas ab aquis .

Bb 2 Deus

## FRANCISCI TATRICII,

Deus bone, Quid hoc rei est? Divinus Plato, diuino huic oraculo, nulla ratione adhibita, assensum libentissime dedisset. Peripateticus Auen Rois, e contra nullam ei fidem habuit. Quia Moles, vt iple aiebat, multa dicerer, pro baret nihil. Atque idcirco, tribus, vt folet ipfe dicere, loquentibus in lege, milil credidif. Rationem in omnibus requirk, sed non aliam A quam Aristotelicam. At hoc non magis philo sophicum est, quàm fine ratione loqui. Quid igitur nos dicemus? Ex ante demonstratis, lepe numero Aristotelica dogmam radicirus e uullimus. Si ea Auen Roicus quispiam non re stituat, post hac arida iacebunt . & in præsens iaceant. Oraculum fane Mosaicum, verissims Sed Theologorum nostratium: tum vetustiorum, tum recentiorum, opinionumvarietatibus,&'expositionum,ita in se dis fidens,ac discerptum, vt satuis longe sit ipsum integrum, iudicijs-iplorum, ac facrolanda Ecclesiæ relinquere decretis. Nobis vero, nostra demonstrata, quæ fidei Catholicæ non repuguant lecutis, latius est ca deducere, que fad mundi vniuersi constitutionem posse facere? videantur. A Deo procuidubio, & ex Deo; ijs modis quos ante aperuimus omnia entia prodijile, per medias suas vnitares, atque ideas, per essentias, per vitas, per Memes, & per animas, latis superque est bstensimi. Et siciti il-. line, & spacium veniunt, & lumen, & calors sic venit etiam inde vniuerlalis Fluor. Omnis. aqua, humor est. Et non solum tres habet libiconnatas proprietates, quas e scholasticis qui dam, ex Aristotele plus æquo sibi amico, arri puir, perspicuitatem, frigiditatem, & grauitatem habet. Verŭ propriam ei maxime, fluxionem. Hæc enim ab aqua est inseparabilis, nisi concreicat, illæ tres non semper aquæ natura hærent.Omnis enim naturali statu aqua, sluit, non omnis est transpicua. Nulla sui natura est frigida. Aliqua sui natura est etia leuis. Quod in progressu philosophiæ huius, fiet suis locis manifestum. Omnis igitur aqua, sui natura fluir, est que fluida. Omnis humor vel aqua est, vel aqueus. Omnis igitur humor fluidus est. Forte alia quoq; resperiantur, in natura, quæ, neq; aqua dici possunt, nec humor, que tamen fluunt, & sunt fluida. Generali ergo hoc nomi ne vramur, fluoris, ad omnia ea fignificanda, quæ vel fluida sunt natura, vel fluunt, seu aque fint, seu humores, seu quid aliud tertium, aut vltra. Fluorem igitur dicimus nos, esse supra firmamentum, elle sub firmamento. Quæ posi tio si coprobata fuerit, omnis tolletur, Theologorum controuersia.Id autem vt demőstremus ita primo ponimus. Lumen primæuumfluor est. Nam si actionem fluendi habuit, (quod est ostensum) eriam vires habuit fluen-

di. Et si vires, etiam essentiam in fluore habet, seu fluor est. Calor a lumine primauo progenitas fluor est. Nam si propria actione fluit, etiam viribus fluendi eff præditus. Et si viribus, etiam essentia eius est fluxa, & fluor. Calor enim a suo primo fonte lumine, & fluxionem &'yt fit calor, haber At lumen, & calon Empyreus est mundus j'vel proxime offendel tur. Cœlum igitur seu mudus empyreus fluor ent, & ellentia, & viribus, &actione. Et conuersim, si actione, estam viribus, si viribus, & ressentia. Empyreum autem mundum fluorem esse, inde constat liquido, quòd ardeat. Flamma illa blandissima, & suauissima, & vitalissimac Omni autem flamma, fluit sui natura, & fluida est, & fluor. Quia calore, & lumine con Att primordiali. Æther, fi sit cum Empyreo idem, quod mox discutietur, ardet & ipse,& est fluor. Si sit ab empyreo diuersus, cœlum scilicer, fluor est itidem; calet enim, et luminolus est. Sidera illa in supremo, vi vocant or be, & planetæ, quia ignes funt, (vt demonstrabimus) & flammæ, fluores sunt . Nihil enim: atdorem aut flammam concipit, nilifluor lit, quod suis locis, itidem patescet. Planetarum orbes, si orbes fint, altendemus esse fluores. Si no fine orbes, oftendemus itidem effe fluores. Lunæ sidus, Fluorem, sed concretum esse afferimus. Quod palam itidem faciemus. Si: vlla sit, inter elementa, ignis sphæra, seu sit. hypeccauma, fluorem esse necesse est. Superio ra hæc, dictatu rationum, ac demonstrationu, erunt tractanda. Inferiora his, sensibus sunt? iam cognita. Nam aera liquidum, quis non videt elle fluorem? Que in aere fiunt, vapores, nebulæ, nubes, niues, pluuiæ, grandines, fluores esse nemo ignorat. Si quis, ignes, in acre, ac censos, fluores esse dubitet cū ad eos philofophando peruenerimus, omnem eximet dubitationem. lam mare, iam lacus, stagna, fluminaque, riuos, & fontes quis non videt elle fluores? Semina animalium, omnium membraque ex seminibus atque humoribus forma ta, fluores elle concretos, qui confiderando. no assequitur philosophari desinat. Mentemque alio conuertat. Plantas omnes fluore cóflari, gigni ac crescere, nemo tam bardus fuerit philosophus, qui ignorer. Lapides quoq; omnes,& metalla omnia,& que recenti voce, dix ere mineralia, omnia funt vel fluores, vel e fluoribus compacta. Terram ipsam generabilium matrem, florem esse concretum, suo loco demonstrabimus. Omnia ergo corpora, incorpora, atq; corporata entia, vel fluor sút, vel e fluore sunt conflata. Vniuersitas ergo rerum, extra Patris profundum procreata, fluor: est. Magna equidem, & seculis omnibus inaudita, sunt que pronunciamus. Sed philoso-

phis, non est satis pronunciare. Est rationibus construendum,& experimentis, quantum liceat comprobandum. Sequentibus igitur demonitrationibus, fundamenta prima iaciamus, vel per se nota, vel nota ex iam demonstratis. Demonstratum autem iam antea est, omnem cuiulq; generis multitudinem, a lua. vnitate prouenire. Que assertio, ab axiomate: per se noto, haud multum distar. Vnitas auté. cuiusque multitudinis. Idea sua est. A qua omnes multitudinis gradus, ottum habent a i & ab ea descendunt, & ad eam ascendunt, Rerum . Quod exemplis, luminis, & cogni-u rionis,& natura iam oftendimus:hd ipfum dicimus de fluore hoc primæuo. Fluores exims! qui sub terra, vel sunt a principio, vel in dies generantur, non funt omniumfluorum primi. Sed postremi. Ante eos, & causa illorum est, fluor aqueus. Huius causa sluor aereus. Huius item caula est fluor achereus. Huius item cœlestis fluor; Huius fluor empyreus. Et huius finor, caloris. Huiusque fluor luminis. Huius tandent prima ac proxima causa est fluoris idea, atque vnitas. Ab idea igitur lua, fluor hic apparuit primo, & ab ea inter rerum primordia est enarus. Ita, vt, si eo vniuerhras caruisset, nulla fuilset extra Patris profundum retum vniuerlitas. Corpora nam- 🦠 ingenitum elle nom potuit. Nulli enim rei que omnia, necessario, aut liquida sunt, aut funt solida, aut inter hæc duo sunt media . Si liquida lunt, fluida quoque necellario lunt. De Principibus mundi partibus, duobus, sensus ipse pandit. Aqua, & aere. Solidam quoque esse terram, testatur idem. De medij status corporibus multa mista, nullum eorum quæ dicta & credita sunt simplicia, videntur numerari posse. Si ignis sphætalis vllus sub luna, supraque acrem sit, is liquidus erit necessario. Cœlestes vero orbes, nullo senfus testimonio, vel solidos, vel medios, vel esse liquidas affirmare possumus. Rationes ergo suis locis erunt exquirendæ. Prisci poetæ Orpheus, & Homerus, solidum cælum sunt arbitrati. quando ipsum xánzeor æreum, ferreumque cognominarunt. Nos è contra, liquidum esse arbitramur. Sed quæstionis huius determinatio pender è multis, quæ prius sunt quantum fieri possit, ad veritatem cognoscenda, quæ Astronomorum, atque Philo-Sophorum mentibus, ita occalluerunt, atque obduruerunt, vt magnis rationum machinis vix, non dico expugnari, sed oppugnari queat. Sed prius, quam præ manibus habemus rem propositam, de fluore primæuo expediamus. A primigenia sua vnitate atque idea necesse est fluorem hunc primo fluxisse, ad corporum productionem omnium faciendam. Conditor quidem vniuersorum Deus, ver-

bo tantum suo effecit omnia. In quo verbo, rerum omnium vei est ostensum, funt idea. Sed cerum ordo poliulat, vialia sit anterior natura, alia sit natura posterior. Corpora ab idea corporis veniunt, & a corporum uita, & a corporum Mente, & a corporum animis., Sed e que nam re corpora constare debuerunt? Ex quamimirum, conflari potuerunt -Eamingorpoream penisus elle, non fuit ne-Celle. At corporea penitus, non potuit elle. Fullet onim dorpus, antequam fuillet. Men diamergo inter vigumque elle fuit necella-Hipmin corpoream seilicet & incorpoream Extrina igitur, spacij dimensione, primo este, fuit accelle. Omagienim corpus tria habet spacia, longum, latum, & profundum. At tria hæç [pacia, ve] vacua fuere, vel fuere plena. Si vacua suere, ab initio, & non sunt realia, quam spacio repleta, quam se ipsis scilicet, corpus naturale, Ess non potuerunt. Naturale autem corpus, Physicorum præstantissimi deffinière, quod prester trinam dimenfionemihabetet ethan amerilini, renitentiam, relikentiamque, & antitypiam, quætactui, aut non cedetet, aut cedendo repugnaret; aut ro. pugnando, non repugnarer randem . At hanc quod faceret, lumen primigenium spacio resistit, cedit omnibus. Quid vero calorab eo vectus? Neque hic vllam in rem, vllam habet renitentiam. Plenior ergo rest necessaria fuit, quæ tria illa spacia corporis repleret & suo esse renitentiam daret aliquam. Eaque talis, vt posset tum longitudinem, tum latitu dinem, tum etiam profun ditatem corporis subire, seq, ipsa omnes illas replere. At subire, nulla poterat, nisi quæ in omnes eas distátias sele posset insinuare; Insinuare aut sele in omnes, nulla poterat, nisi quæ in omnes flueret, omnesq; influeret. Fluore ergo opus corpora habuerunt, vt præter trinam dimensionem renitentiam aliquam acquirerent; & naturalia ob hanc euaderent. Qui quidem fluor ita esser in se dispositus, vt & densari, &rarescere. & in se cogi postet, & concrescere, & iterum in fluorem fundi. Ex eoque summus Conditor, omnium generum corpora formari posse voluit . Vti mundum hunc finitum, & infinitum, omnibus ornatum ornamentis conspiceremus. Concludendum igitur, fluorem primæuum, quartum esse corporum omnium principium, atque intrinsecus omnibus inesse, veluti elementum. Totam hanc disputationem de primæuis quatuor corporum, vel principiis, vel elementis, in hunc modum con cludamus corpora omnia, quæ vel ratio, vel sensus nobis ostendunt quatuor hisce, intrinseciscostant. Spacio, lumine, calore, fluore. Spa

## FRANC. TATRIC. DE PRIMAEVO FLVORE.

cio quidem, quia non nisi spacio confiunt, neque sine spaciis tribus illis, vel ab initio constiterunt, vel modo, aut fieri, aut constitui, aut consistere possunt. Omnia autem
naturalia corpora, antitypia aliqua debent
esse prædita, si naturalia sunt vocanda. Antitypiam autem hanc a sluore necessario habet.
Non enim a lumine, neque a calore. Duo
vero hæc, quid corporibus præstant;
quidue in corpora operantur? Lumen quidem caloris est vehiculum. Calor vero corporibus, & constitutionem præbet, & essentiám consicit, & vires indit, & actiones sum in
seagitat, tum extra se egetit, & vitam propriam exercet. Sine enim calore, corpus na-

turale non fieret; Neque fluor flueret, neque fluor in se densaretur. neque in se vel cogeretur, vel concresceret, neque rursus sundes retur. Neque corpus vllum, aut solidum, aut liquidum, sine calore, aut factum est vnquam, aut fieri potuit, aut potest. Vbicamque igitur est fluor, ibi etiam est calor. Vbi calor, ibi a lumine est vectus. & hæc omnia in spacio concurrunt; et in omnibus corporibus, ita sunt, va sine eis omnibus, nullum corpus, aut, ab initio rerum constitit; aut nunc constare potest, aut in posterum gigui, aut consistere est possibile. Merito igitur, quatuor hæc, primeua sunt, corporum omnium intrinseca principia, & elementa.

## Finis Sexti libri Pancosmia.

#### ANNOTATIO R. P. M. IACOBI DE LVGO.

Decepti sunt, nonnulli antiqui philosophi opinantes gradatim a Deo processisse res creatas, si ab eo processerit prima c reatura, que induxit aliam & sic inde vsque ad creaturam corpoream. Ait enim, in hoc libro sumam faciens dictorum in alys suis libris. A Deo proculdubio, & a Deo is modis quos ante aperuimus omnia entia prodierunt per medias suas vnitates atque ideas, per essentias, per vitas, per mentes, & per animos satis superque ostensum est, quod falsum est, cum omnia immediate producta sint in prima rerum productione? V bene Moises in primo capite libri Genesis enarrauit. V niuer-sa enim & incorpora & corpora proxime sunt a Deo creata: Qui fecit calum, & terram, mare, & omnia que in eis, ait psalmus.

Digitized by Google



## FRANCISCI PATRICII PANCOS MIAS

**6**6666

SEPTIM V S.

## DE MVNDO EMPYREO.



Actenus, vr mundi vninersi corporei, constructionem recto ordine institueremus, Principia omnium corporú primæua, quæ nam essent, corposinimus, & demonstra-

LIBER

uimus. Nunc ad vniuersi ipsius facturam, ac Cosmopeiam propius accedamus. Et nostro more, a vetustissimis ordiamur. Inter Zoroastri oracula, hæc quoque leguntur, quæ a sum mo ad imum, vniuersum videntur compræhendisse.

Επά γερ' εξώγκωσε πατήρ σερεώματα κόσμον Τον ο υρανόν κυρτώ χήματι τε εκλώσας Πήξε 3 πολιώ όμιλον ασέρων απλανών Ζώων τε πλανωμένων, ύφε σηκεν έπαδα. Γιώ δ' εν μέσω τιθώς, ύδωρ δ' εν γαίας κόλποις Η έρα δ' ανωθε το ύτων.

Septem in molem formauit pater firma-

,, menta mundorum

" Cœlum curua figura circumcludens.

, Compegit multum cœtum astrorum in-

,, Animaliumque errantium, constituit le-

55 ptenatium.
55 Terramque in medio posuit, & aquam in

... terramque in medio poluit, & aquam in

, Aerem delaper his.

Ordo quidem corporum vniuersorum ab Aplane, vique ad terramvidetur recte positus. Sed numerus septem sirmamentorum, non videtur rei respodere. Sunt enim aplane vna, septem planetarum orbes, deinde elementa tria, que numerum vndecim consiciunt.

Verum quomodo essent septem, Psellus annixus est aperire.

Enda 3 part róquous supartreves, turvipies. Era rai apartre, rai rest partaires aidepéous, entra rest utanes, to anará pous o tara rai tornes, to anará pous o rai do tara rest tornes. Rai ter pous apartres, aportos ar ter ros sous. Tous. S'aidepleus ar tau fuziu, Tous s'ula apartre. Tiu fuziu, Tous s'ula aigus, x.T. tul ques.

,, Septem vero dicunt mundos corporcos

, Empyreum vnum & primum. Et post, eum tres ethereos, deinde tres materia-

,, les. Inerrabilem circulum, erraticum, &c

,, eum qui sub luna est locus. Et primum ,, quidem diffiniunt, secundum mentem.

Æthereos vero, secundum animam, Materiales vero, secundum naturam.

Sed Pselli magis est laudanda voluntas, in huius loci explicatione, quam ipsa explicatio. Neque enim nisi duos athereos enumerat, & vnum hylaum. & locus sub luna nullo modo potest pro athereo intelligi. Sed vt nos tenuit voluit dicere, Chaldaos, septem corporeos mundos constituisse. Vnum ac primu omnium, Empyreum, quem Menti assignatum; Tres atheraos, a planem, loca Planetamum. & Luna orbem. Et hosanima subdidemunt. Et sres alios elementales Aereum, Aqueum, & Terreum, quos Natura tribuerunt. Diligentius Proclus, referente Simplicio, rem hanc eandem est persecutus. Ad illud oraculum.

Αρδίω εμφυχούσα, Φάος, πύρ, αίθερα, κόσο

, Abunde animans, lumen, ignem, athera, mundos.

Ad quod in học verba scribit. Τοῦτο γιμ Τή το φας, το υπερ το εμπύριος , μοજ્યોર દેવ જ્યારે જ્યારે દેવર જ્યારે ૧૦૫ દેવર પ્રાપ્ત છે. મો ઇપ્રવાસ

Hoc enim esse lumen, illud supra empyreum. Quod monàs est, ante triadem, Em-

" pyrei, zcherei, & hylzi.

Lumen ergo illuda fontana anima anima tum, quod in carmine primo loco est positum, de quo nos egimus, per totum infinitum spacium sus fupra empyreum quoque mundum Chaldzi, socabant. Quod vti vidimus Philo sopercæleste astrum vocauit, & Panaugiam, quæ sons esset sensibilium syderum, a qua & Sol & Luna, & errantes, & inerrantes stellæ, quantum quæque possit proprias haurirent suces. Et Proclus de codem scripsit.

Ο ήλιος τώρα κόσμιος ών, τὰς πηγάς ὰφίησι σοῦ φωτός, καὶ οἱ γε μυς ικώτατοι τίν λόγων, κỳ τίν δλότητα αὐτοῦ τίν ἐν τοῖς τώρα κόσμιοις παραδεθύκατι. Εκὰ γαρ ὁ ἡλιακὸς κόσμιος, καὶ τὸ ὅλον φῶς. ἀς αἰτε Χάλδαίων φήμαι λέγουσι, καὶ ἐγαὶ

πείθομαι.

sol supramundanus existens, sontes emittit luminis. Et maxime mystici sermones, vaniuersitatem eius, in supermundanis esse tradiderunt. Ibi enim est solaris mundus. Ev vaiuersum lumen. Vt Chaldzorum samz die unt, & ego sum persuasus.

Vniuersitas ergo tota luminis, quæ & super cælestis after, & supramundanus sol, & solaris mundus est dictus, est supra empyreum cælum. Quod equidem dogma comprobauit etiam Eustathius Antiochenus episcopus, dum sacram genesin exponens, hæc scripst verba.

Εξωθεν ή τοῦ οὐρανοῦ φῶς τη ἀσκίας ον, καὶ αἰφορτον, καὶ αἰφοιον, ἐν ῷ Αγγελοι διαιθόται. Εἰς οῦ φησὶ Σολομών. Φῶς δικρύοις διὰ παντός. Εἴς οἱ καὶ οἱ καλῶς βιώσιντες ἀναπαύονται. Νοήσεις ἡ τούτου τίω οἰκονομίαν, ἐξ ἐναργοῦς παραδάγματος. Οτι φῶς ἀβεςων, τον έξω χῶρον παλάμπει τοῦ οὐρανοῦ. Τὸν δ' ἐσω ἀχλὺς Φυκάχε πρὸ τοῦ βυνηθίωαι τὸ Φῶς.

p. Extra veto cœlum, esse lumen vmbra carens, & incorruptibile, & æternum, in quo Angeli degunt. De quo Salomon. Lumen justis in æternum. In quo Et qui bene vixerunt, requiescunt. Intel-

,, liges autem huius œconomiam ex manifesto exemplo. Quòd lumen inextingui-

bile, exteram cœli regionem circumlu-,
ftrat.Internam vero caligo obtinebat, an-

, tequam lumen esset sactum.

Hoc autem lumen supra omnes seprem Chaldzorum mundos, ait Proclus, veluti vnitatem, & monadem suisse ante Trinitatem Empyrei, atherei, hylai. Omnis enim

multitudo a sua est vnitate. Sed totam hane rem ex eius sententia explicemus. Simplicio referente Commentariis suis in Aristotelis tractatum de loco.

Δοκεί ή κωι τα κέντρα του κόσμου παντός. εξενός εν τούτω πεπηγέναι. Εί μαρ τα λόγια, τα κέντρα του υλαίου κόσμου, λάρ αυτόν εν αιθέρε πέπηγεν: κτ το αναλογον αναβαίνοντες, τοῦ ακροτάτου τω κόσμων, εν τω φωσὶ τούτω, τα κέντρα φήσομου ίδρυδαι. Μήποτε ή το φῶς τοῦτο πρῶτον, ες εκών τοῦ πατεικοῦ βυθοῦ, και δια τοῦτο, καὶ λάρκόσμον, ότι καὶ εκώνος.

yidentur autem, & centra mundi totius, tamquam vnius in hoc esse sixa. Nam si oracula, mundi materialis
centra, in eo qui supra eum est, æthere
infixere, proportione ascendendo, supremi mundorum centra in hoc lumine dicemus esse stabilita. Num vero lumen
hoc primum, imago est Paterni profundis
Et ob id supramundanum est, quoniam
& illud?

Post autem nonnulla hæc adinngit.
Μάλισα δ' ἐκ τῆς θείας παραδόσεως. Είπερ κωὶ τὸ ἐμπύριον, διὰ τοῦ αἰθέρος. ἢ τὸν αἰθέρα φησὶν διὰ τοῦ ὑλαίου χωρῶν. ἢ εἴπεο αἰ τεσςά δες, ἢ αἱ ἑβ-δομάδες. αἰ νοεραὶ πασαι, πηγαῖαν ἔχουσι τάξεν, ἢ διὰ τοῦτο, ἐμπύριον τωὶ ὅπις ασίαν, συματιές χονται ὅμως τοῖς κόσμοις. ὡς ἢ ἔμπυρίου δεὰ πάντων χωροῦντος.

Maxime vero ex diuina traditione. Siquidem & Empyreum, per ætherem, & æthera dicit per materialem penetrare. Et ik
quaternitates, & hebdomade omnes intelle Auales, fontanum habent ordinem,
& ideo Empyream habeat præsidentiam,
continentur nihilominus mundisevepote

mpyreo per omnes penetrante.

De qua re iterum Simplicius hæc habet. Δύο νοή σωμόν σφαίρας, των  $\tilde{\mu}$  φωτός ένος,  $\tilde{\tau}$  δ' έν πολλών σωμάτων , ίσας άλλήλαις  $\chi^{2}$  τον δηκον. Αλλά  $\tilde{\tau}$   $\tilde{\mu}$  έδρασον όμοῦ τω κένχω. Των δ' ἐμβι βάσας εἰς ταντίω. όλον τε ό  $\tilde{\tau}$   $\tilde{\tau}$  τό σων ἐν τό πω δντα, ἐν τω ακινήτω φωτὶ κινού ωριον. Καὶ τοῦ τον καθ όλον  $\tilde{\mu}$  ἐαυτον, ἀκίνητον, ἕνα μιμεται τὸν τό πον.  $\chi^{2}$  μέρος  $\tilde{\tau}$  κινού ωριον, ἕνα ταντη έλαθον έχη τοῦ τό που.

Duas cogitemus spheras, alteram luminis " vnius . Alteram ex multis corporibus , 🗷 -**>**> quales inter se mole. Sed alteram colloca simul cum centro. Alteram vero in eam 25 inde: Vniuerlum conspicies mundum in " loco existentem, in immobili lumine moueri. Eumque secundum se totum im-93 mobilem, vt locum imitetur. Per partee 99 vero moueri. vt hac ratione minus habeat, quam locus.

Digitized by Google

Et concludens hanc rem totam, hæc subnedit.

Πως ουν τα λόγια φησί.

Επία γωρ' έξωγκωσε πατήρ σερεώματα κόσμων. कें प्रा की के परकार में, त्या के प्रा के पहले हैं। एके कि वर्षpar, atidas mever evorar, i suntre equipar, e mi עו אפו ד אבי דיסט אשף סופד.

Quo igitur modo oracula dicunt.

Septem enim in moles formauit pater fir-" mamenta mundorum, nisi recipiat non , imperfectas esse sphæras, si fic fornices solum, & non sphæras. nisi vsque ad cen-

trum permeent.

Admiranda hæc dogmara, in Græcorum, præter qu'am Platonicorum scholis audita numquam, divinitus suisse tradita, Proclus multoties afferit,& ita esse credit. Summa autem eorum est hæc. Supra septem mundos corporeos, Empyreum, tres Aethereos, tresq; Hylæos,esse lumen; de quo nos disputabamus antea. Quod sit Paterni profundi imago. Ideoque sit vnitas ante trinitatem, Empyrei, Actherei, Hylæi. Et sit etiam supramúdanum . Sicuti & profundum supramundanum est. Hocest supra omne id, quod mundi corporei appellationem potest suscipere. Et quod Panaugia est, & sidus supraccleste, & sol supramundanus. A quo stellæ omnes, suos hauriūt fulgores. Sed præter hæc docuimus nos, ipsú per totum infinitum spaciú esse fusum.Ideoq; esse infinitum. Et nunc addimus, quoniam sit imago Profundi in se infiniti, necesse esse infinitum quoque elle. Tum quia nullis, aut suis, aut alienis finiatur terminis, necessario esse infinitum.Quod si ita est, non fuerit forte, Altera illa sphærarum a Proclo propositarum. Hoc -enim lumen supra empyreum extenditur in immensum. Sphæræ autem illæ erant mole, sibi æquales. & solidæ ita vt mererentur ab oraculis, σερεώματα firmamenta nuncupari. Neque essent, sicuti celestes creduntur esse concauæ, & fornicatæ. Ita enim non estem Iphæræ, led orbes, fi foliditas earum víque ad centrum non permearet. At quomodo víque ad centrum permeabit vtraque nisi, sese inuicem penetrent? Attamen clare dicit.

Τω ων φωτός ένος , τω δ' έκ πόλλων σωpidrov icas anninais x3 Tov dynov.

3, Alteram luminis vnius, alteram ex multis 5, corporibus æquales ad inuicem, secundum molem.

Quæ res rursus, si ita est, dubium vel maximum pronascitur. Nam si lumen hoc. sphæricum Empyrei cum contentis, moli Sphæricæ est æquale, cur toties dictum est, supraceleste, & supramundanum? 🐲-Μυσμιον, ιώνουράνιον. Si namque supra mundum est, supra empyreum quoque

mundum est; qui vnus est e mundis septem. Si supra eum est, eum quoque mole superat. Si superat, non est ciæqualis. Vel hæc quidem æqualitas, molem respicit. Supramundanitas autem illa, respicit rei naturam excellentiorem, & naturæ ordinem? Nimirum lumen, cum sitens secundum, extra patris profundum, &. eius imago; etiam prius natura est, quam: calor, & quam ignis. Calor enim, non nisi a lumine. Ignis non nisi a calore. Empyreus non nisi ab igni. Lumen, ergo vt: horum causa, eis est superior. Omnis enimcaula, & superior, & divinior est suo eftectu. Proximior enim est divinitati. Sedobiicient philosophi hi nostrates; Ergo datur corporum penetratio? Nam lumeniplum vti est trine dimensum, corpus est; & per sphæras Empyrei, Aetherei, & Hylzi penetrat. Empyreus quoque dicitur æthereos penetrare, æthereus hylæos. & empyreus omnes usque ad centrum penetrare. Corporum ergo datur penetratio. Misclla philosophia, quæ post solutas hasce eius ambages;, in ealdem nugas recidit. Demonstratum namque iam antea est. Penetrationem hanc corporum, vetari in an-: titypis corporibus, & materiatis. Hæc autem que modo tractamus, corpora quidem sunt, sed incorpora. hoc est immateriata, & antitypa minime. Rarissima supra omnem antityporum raritatem; tenuilsima, supra omnem horum tenuitatem. Et confessa igitur, & concessa inter sapientiores illos, fuit hæc corporum horum scilicet penetratio, & vique ad centtum permeatio. De lumine namque ita canit oraculum quoddam.

Κέντεω δηιαπέρχων έαυτον , φωτος κελάδον-

Centro incitans se ipsum, lumine stre-

De igne vero seu calore, seu Empyreo ita

Avader Sinkertes Sinkanit con to natartic

Δια του κένητου της γης, και πέμπον μέσοκ

Πυρίοχον - Ανδα κάτοισι μέχει ύλαίων όχε- 🗀 Tãy .

Zwnoópier Tűp.

" Desuper penetrantis, per vniuersum, ad oppolitum ...

Per centrum terra, & quintum medium

" Igniferum. Vade descendit vsque ad ma. teriales canales

Vitifer ignis.

Sed Cc

Sed cur, iterum lumen dicimus supramundanum, cum ipsum, mundi infiniti purs melior sit, & sit etiam animatum. Nam de sontano animo ita canit oraculum.

Αρδιώ εμθυχούσα φάος, πύρ, αλθέρα κόσ-

" Abunde animans, lumen, ignem, æthem mundos.

Animat, inquit, hæc fontana anima, primo lumen. Deinde ignem, Empyreum mundum scilicet. æthera uniuersum in tres distinctum, vti diximus, mundos, & mundos tres alios, hosce materiales, & hylæos. Anima namque sui natura animat tam lumen, quam sequentes mundos. Esto igitur sanè hac ratione lumen hoc mundanum. Priore illa esto supramundanum. Suo enim calore, sibique proprio, Anima hæc animat cuncta. Cecinit enim. Θερμή ψυχοῦσα τὰ πάντα. Calida animans cuncta. Cur autem vocata sit calida, iam estantea dictum.

Οτι ψυχιι', πυρ διωαμικ παιχός ούσα φακι-

A'Iarales re mirm, rai zwäs deomosis

Και ίχει κόσμου πολλά πληρομαία κόλ-

- ,, Quia animus, ignis potentia patris exi-
- ,, Immortalis manet, & vitæ dominus,, est.
- " Ettenet mundi, multas plenitudines si-" nuum.

Hæc de entibus, Empyreo mundo superioribus, satis sunto. Nunc ipsum Empyreum vti proposuimus aggrediamur. Hic quidem a Christianis Theologis, libentissime est susceptus. Non equidem vti sphæra solida, sicuti Chaldæi, sed uti o this, qui supra ecclos æthereos potitus, illos complectitur. In quo dicunt Deum, beatas Mentes fælicesque animas, a corpore hoc folutas, habitare, & perpetua apud Deum frui beatitate. Neque vero Chaldaicum tantum hoc dogma fuit. Sed etiam Aegyptium. Iamblichus namque scripsit Hermetem Trismegistum, de Empyreis Diis, libros C. reliquisse. De Aetheræis totidem. De Cælestibus mille. Ex quo testimonio, inferimus nos, Hermetem quoque has tres substantias inter se differentes cognouisse & docuisse. Sed modo empyreum prosequamur. Lumen illud primzuum a Dei luce fuir seminibus zerum omniŭ prægnans. A lumine hoc fuit calor primæuus. A calore primauo, primauus ignis, Empyreus scilicet mundus. Sed quis eum construxit? Respondet Zoroaster.

Nοῦ γὰρ,ος ἐς ἐν ὁ κάσμου Jexvilus πυρίου.

Mens namque, quæ est mundi artisex
ignai

Est quidem a mente opisice scilicet constru Quis, ea quæ proxima est rerum conditrix. Intellectum autem hunc, qui artisex empyrei mundi suit, vocauit sontanum.

Πηγαίον άλλον, ός τον εμπύριον κόσμον α

Fontanum alium, qui empyreum mundum ducit.

A quo proxime omnia & incorpora, & cor, pora sunt sabresacta. Et a quo ipsi mundo empyreo lumen primarium est obuolutum. & quo lumine, & calore eius comite, iste intellectus eum ducit. Hoc est regit. Non enim empyreum duci, aut moueri putamus. Sed stabilis permanet in loco, sicuti & lumen. Et quoniam illa Procli verba, quæ ad hanc rem attulimus, videntur aliter sonare, sunt exactuis perpendenda. sunt autem.

Αλλά των ων έδρασον όμου το κέντεφ. Των δε εμβιβασάσας εἰς ταύτω, όλον το όξει τον κόσμον εν τόπω όντα, εν το ακινήτο φωτι κινούωνον. Και τοῦτον καθ όλον ων έαυτον ακίνητον, ίνα μιμεται τον τόπον χτι μέρρος δε κινούωνον, ίνα ταύτη έλατον έχη τοῦ τόπου.

De duabus illis sphæris loquitur, luminis, scilicet & ea quæ ex multis composita est corporibus Empyreo, Aethereis, Hylæis. Ait igitur.

Alteram colloca simul cum centro. Alteram in hanc impone, vniuersum videbis mundum in loco quidem existere, & in immobili illo lumine, moueri, Et hoc quidem per se totum esse immobile, vt locum imitetur. Per partes vero moueri, vt hoc minus habeat, quana locus

Quibus verbis dicitur locum mundi, hoc est spacium. & lumen ipsum replens, esse immobilem: Mundum autem in spacio seu loco,& lumine politum, totum quidem esse im mobile, ut locum imitetur; per partes vero moueri. Empyreus cum sociis, ut totus quidem est immobilis. Partes autem circundatæ, tres ætherei mundi, & tres Hylæi, mouentur, & eorum partes locum mutant. In ipsoscilicet Empyreo, ut creditur circumuoluti. Nam & Theologi nostri, & Astronomorum, qui ipsum pro vadecimo orbe receperut, immobilem esse, cœlum empyreum statuerunt. Sicuti autem ipse ex lumine, & ex calore, ignis & empyreus est factus. Sic iplum in caula. fuisse, canunt oracula vt mundus reliquus, Aethereus, & Hylæus, sit conformatus. Nam de opifice cum loquerentur, aiunt.

Holuths



Ποιητής, δε αὐτουργών τεκταίνεται τον κόσμον. Καὶ γὰρ τὶς πυρὸς όγκος εἰω έτερος, τὰ ἢ πάντα. Αὐτουργών, ίνα τώμα τὸ κοσμικὸν ἔκτολυπάθῦ Κόσμος ίνα ἐκδυλος, κὴ μι Φαινηται ὑιλμωδης.

Factor qui per se agens fabricat mudum.
Etenim, quædam ignis moles erat alia,
hæc cuncta efficiens per se, vt corpus
mundanum euolueretur,

Mundus vi manifestus, & non appareret

, membraneus.

Ne scilicat omnis transpareret. Que autem alia hæc ignis moles erat, præter ipsum Empy reum? Qui cuncta in inferioribus sabresecit ita, vrapparerent manisesta. In summam reducamus. et concludamus. Extra paternum profundum ab eo, primum est disslatum spacium in infinitum. Deinde in spacio lumen Mox in lumine calor. E calore & lumine Empyreus mundus, inferioris saber, suit immobilis. Neque hic clamet Peripatus, entia sine necessitate multiplicari. Summa enim hic necessitate est, vti spaciu ponatur primo, in quo

entia omnia quasi in loco locarentur. Deinde iplum lumen impleret, secum ferens rerum omnium corporearum primordia, quæ in opus educerer per calorem, & in fluorem induceret, ex quo res omnes formarentur. Multiplicate quidem funt in Peripato, nulla cogente necessitate, intelligentiz illa coelestes, & primus motor. Et ea que supra primam lationem vitam degunt beatam: Que quamquam ibi reuera sint, attamen quia sine vlla ratione, fine demonstratione vlla, illuc funt inducta, verè funt fine necessitate multiplicata, sicuti, & materia illa sua prima. et potentia, & priuatio, & forma, & natura, & fortuna, & casus, & alia multa. De quibus locis suis. Sed hæc Chaldæorum illa est philosophia, quam Peripati maximus Corypheus, Arabs Auen Rois dixit, ita fuisse aliquando perfectam, & absolutam, sicuti tempore Aristotelis. Sed in hoc falsus, in illo verum pronunciauit.

Finis Septimi Libri Pancosmia.



FRANCI-



# FRANCISCI PATRICII PANCOS MIAS LIBER OCTAVVS,



## AN MVNDVS SIT FINITVS.



Oft tot fæcula, quæstio hæc,
An mundus sit sinitus, an
infinitus, nobis tennuaur.
Idque non sine ratione.
Infinitum enim, multoties iam, non solum nominamus, verum etiam ad-

struimus. Et ueterum Græcorum non pauci, mundum esse infinitum asseruerunt : multi è contra esse finitum. Qui infinitum dixere, partim quia principia essent institta, ipsum infinitum quoque contendere. sententiæ Anaximander fuit. Seleucus vero, iplum per le infinitum esse mundum affirmauit. Diogenes, mundum distinxit ab vniuerlo. Hoc infinitum illum, finitum este cenfuit. Stoici, το πων, vniuerfum simul cum vacuo, infinitum esse docuerunt . το δλον, Totum vero, abique vacuo esse mundum, esseque sinitum. Quibus autem rationibus sua dogmata firmarent, est in ignoto. Scripta namque eorum periere. Et qui eorum sententias retulere, non plene, sed concisim retulere, Plutarchus, Actius, Laertius, Helychius, Stobeus. Nos uero, quid ad quæstionem hanc dicemus? Et ad ueritatem afferemus? Equidem vtrumque. Mundum videlicet, & infinitum elle & finitum.Infinitum elle probemus prius. Pronunciauit Aristoteles. Quorum contrariorum alterum est natura, & alterum est natura. Finitum est natura. Infinitum igitur, quod finito est contrarium, erit quoque natura, necessario. Natura namque ut idem ait, nullibi est clauda. Neque ergo in hac finiti,& inhniti contrarietate clauda eritexistimanda. Et vrinique finu suo geret. Aiet Peripatus.

Falsus est magister, finita omnia esse actu? Negauit infinitum vllum actu reperiri. Et fi quod reperiatur, potentia infinitum elle reperietur. Idque in duobus folis, numero scilicet augendo; Et magnitudine minuenda. Et tertio in motus, ac temporis successione Duo uero illa infinita , nulquam lunt, numquam erunt. Non sunt igitur potentia, qualia dicuntur esse, infinita. Contrarietas ergo hæc, non est plena. Et natura, in ea est clauda. Et si sint potentia, itidem natura esset clauda, & contrarietas vana, & axioma fallum. Contratia enim, si ambo actu non sunt, contraria non funt. Mortale, immortale. Corruptibile incorruptibile. Calidum, frigitum, humidum siccum actu sunt, ideoque contraria sunt . Si alterum actu non sit, neque contratium esse, aut dici potest. Inferamus ergo nos, quia in vniuersitate contrarietas finiti,& infiniti conceditur, eam ex zquo, vel actu, vel potentia, reperiri. Atque ita si finitum sit poteria, etiam infinitum erit, potentia. Si vero alterum actu fit finitum, etiam alterum, adu fit infinitum. Et equidem infinitum, sui natura necesse est prius elle, finitum sui natura posterius. Est namque totum, natura, & dignitate, & tempore, & existendi conuertentia prius partibus. Finitum autem infiniti est pars. Et infinitum, infinitas in se continet finitas partes. Finitum vero nullum, continet infinitum, aut infinita, neque actu vllo, neque potentia vlla. Continens autem contento, natura est prius. Sicuti totum natura prius est partibus. Partes quæ finitæ sunt mole, infinito toto mo le, esse debent posteriores. At quomodo, finitum & finita sunt in infinito? Longe equidem facilius

facilius, & secundum naturam magis, finita funt in infinito, quam infinitum fit in finito. Quod nusquam fert natura. Finitum namq;, ♥t falfo creditum est, & mathematicis, & philosophis, no diuiditur in infinita, aut infinită. Hoc vero, & dividitur in finita actu equidem semper, & divisibile est potentia in infinita. Multogs id naturalius, quam e contra, finitu fre dinifibile in infinita. Et finitum, quod est, tti potentia, tum actu finitas tantum habet par tes. Infinitu vero, & porentia & actu, & finitas, & infinitas habet. Nulla igitur , Aristotelicarú rationi, huic dogmati obitabit. Fallum enim fumit, quando ait. Infiniti quæque pars est infinita. Est etenim contrarium. Finita est quæq; **Infi**niti pars. Sophisma deinde est quod ait. Quia infinitum diuidatur in partes infinitas numero, inferre hinc eas infinitas esse magni zudine.Reliqua eius argumenta, rece contra hoc fophilma oltendüt, nullum corpus fenfibile corum scilicet quæ ei mundum constituunt esse poise infinitum. At non ideo osten dunt, mudum vniuerfum, infinitum effe non posse. Ridicula vero ea sunt, quæ contra Anaxagoram disputat. Nam infinitus mūdus, qualem nos esse asserimus, cum locum alium nul lum habere queat, nemo sanæ mentis dubita se potest, eum necessario in se iplo consistere, & nó in alio vllo se maiore, aut minore. Hæc, ex aliena, tum ex communi quoque philosophia, manifesto demonstrant mundanæ mo-lis infinitudinem. Nos vero ex nostra, quid adducemus ad rem eandem confirmandam? Sequentia. Deus vniuersi conditor, & hyparxi sua, & potentia infinitus est ostensus. Infini tus quoque bonitate. Talis cum sit, cur in mu do producendo, dicendus est fuisse, aut finite bonus, aut finite potens? Quis enim eius bomitatem finijt? Quis potentiæ eins finitum ter minum posuit? Vel alius ipso superior, uel par, vel inferior. Vel iple met, suas vires finire voluit, aut casu finijt. Et bonitati limitem impoluit. At nemo superior, nemo par, est iam demonstratum. Inferiorem, in eum nihil polfe,itidem est demonstratum. Ipse met ergo limites (uz potentiz, (uz bonitati, fuzque gloriæ imposuisse erit dicendus? Minime. Si limitem potentiæ impoluit, ex infinita, finitam fecit. Si finitam, terminis finitam. Internis ne, an externis? Quibus externis, si extra ipsum mihil? Quibus internis, si in ipso sunt omnia? Et cur potius hoc, pro termino statuit quam illud? At ex omnibus internis quisnam hic terminus fuir? Si dicatur potentiæ iam eam diminuit, & si hác diminuit, hypatxim etiam suam diminuit. At hoc vel suspicari, omnium est nefandissimum . Si dicatur terminus fuisse voluntatis, quia sic voluerit. Dicemus nos, vo

Iuntatem, non sine bonitate esse. Neg; ipsum quicquam velle nisi Bonum. Bonitas autem eius est infinita, neque vllis terminis coarctatur. Voluntas quoque in bono erit infinita. Cur igitur hæ in mundo creando, non integræ se se dederunt in opus? Sed sponte sua se le minuerunt, Et de infinitis, facte sunt finitæ? An quia finitum perfectius sit infinito? An' quia ex finito, maior eis gloria erat secutura? Arneque finitum infinito est perfectius. Et maior eis gloria futura erat, ex toto quam ex parte. Ex vniuerso, quam ex vniuersi portione vna. Ex omnibus, quam ex quibuídam. Ex veroque infinito, arque finito, quam ex alrero, finito tantum, minusque præstanti. Boni tas ergo infinita, & eius comes voluntas vtruque potius infinitum, & finitum mundum, & producere voluerunt, & produxerunt. Nam quo modo, infinitæ vires, in finitam actione exire debeant, ne imaginatu quidem videtur esse possibile. Non per se, suique natura, non bonitate, non voluntate. Neque etiam alio vel cogente, vel impediente. Quis enim plus pollit, potentia infinita? omnipotentia ? Infinitarum ergo virium, bonitatis, voluntatis, actionem quoque in creando mundo infinitam fuilse est necesse. Actio vero infinita sibi correspondentem parturiit esse cum. Suique imaginem.Ostensum namque, plusquam mit lies iam elt, omnem effectum, similitudinem suz cause secum ferre. Si id omni cause est datum, cur primissimæ omnium causæ,& cau farum omnium cause, id denegetur? Finitudo effectus, finitudinem arguit actionis. Actionis finitudo, virium, & potentiæ arguit finitudinem.Potentiæ vero finitudo hyparxeos quoque finitudinem conuincit. At in prima causa hæc admittere, & nefarium est, & contra to: ties demonstrata. Contrarium ergo est cóclucludendum. In infinita hyparxi, infinitam esse potentiam. Hanc, infinitam edere actionem. Hanc quoque fibi correspondentem produce re effectum, est necesse. Infinitum nimitum: Præsertim, cum in eo, finitum comprehendatur. Et qui illud produxerit; produxerit hunc quoque. At non vice uersa, qui finitum procrearit, infinitum quoq; procreare poterir: Summa ergo potentia, summa bonitas, summa voluntas, ad summam Dei gloriam. ad summæ suæ hyparxeos, summum testimoniu, infinitum creauit mundum, ut in eo finitus quoque mundus comprehenderetur. Hæc ex primariis nostræ philosophiæ fundamentis, necessario sequuntur. At, & ex secundis in Pacosmia demonstratis hactenus, eadem sequen tur. Nam si mundum, seu vniuer sum id appellamus, quod omnia continet, mundus procul dubio erit infinitus propria mole sua. Nam spacium,

### FRANCISCI TATRICII

spacium, omnia continere, & incorpora, & corpora, & corporea est iam a nobis demonstratum. Si ergo spacium continet omnia, & mundus itidem continet omnia, mundus , & spacium, eadem res erunt, quo ad capacitatem rerum,& ad locum. At spacium,hac ipsa capa citate, ac loco est infinitum. Mundus ergo his conditionibus erit infinitus. Iterum. Si mundus est reru omnium ornatus, lumen autem omnia ornat, & est infinitum, mundus hic1, vt ita dicam, secundus erit infinitus: Si lumen, specierum omnium, indiuiduorumque semina, & primordiales gerit virtutes, & per vninerlum fecum vehit, eas quæ mundum ab ini tio exornarunt, & in dies amplius exornant, & replent; mundus hic idem luminarius, hac quoque ratione erit infinitus. Si rerum semina, si vires hæ, per calorem infinitum mole, blandissimumque viuificantur, & germinant, calor, rerum corporearum proximior artifex, mundus alius erit infinitus, quia infiniti lumi 'nis est comes, infinitumque cum eo spacium

replet. Si rerum species,& individua per cale rem in fluore procreantur, & fluor est infinit tus, quartus hic mundus etiam dicetur infini tus. Si empyreus mundus, primus ignis, seu primus igneus est, & omnis ignis e fluore, per calorem, in lumine ardet, empyreus quoque mundus, ex infinitis quatuor compolitus, spa cio, lumine, calore, fluore, infinitus non esse, non poterit. Mundus igitur hisce omnibus, mathematicis rationum necessitatibus, esto in finitus. Totus sphæra solida, & vique ad centrum, spacio, lumine, calore, fluore, empyreo, repletus. In qua locum non habeat, cauta illa. Stoicorum distinctio, cum vacuo vniuersum dici, sine uacuo dici totum. Non enim, vacus id, quod ipsi supra cœlum statuebant, & nos antea cum eis, vacuum est amplius. Sed lumi ne primo est repletum; calore deinde,& post modum fluore, postremo empyrei ea parte, quæ æthæreos, & hylæos mundos víq; ad cen trum non penetrauit. Hæc de mundi infinite mole, sunto nobis philosophata.

### Finis Octavi libri Pancosmia.

#### ANNOTATIO R. P. M. IACOBI DE LVGO.

Ad probandum vniuersum esse insinitum optime et ingeniose procedit author in hoc, ex rationibus nonnulloru philosophorum, quos ipse sequitur, & primo, quod si datur sinitum actu, dabitur etiam insinitum actu, ex maxima illa. Posito vno contrario, necessario, ponitur et reliquum. Secundo Deus est potestia bonitatis, & voluntatis infinita, ergo vniuersum ab ipso productum erit infinitum, per regulam. Est sectus similitudine sue cause secum fert. Tertio mundus continet omnia, & corpora, & incorpora, ergo erit infinitus, cum spacium quod continet omnia sit infinitum, & mundus, & spacium sint idem.

At ex sacris libris nos docemus oppositum. Nam ex disto illo sapientie 11.0mnia in numero ponde re, Emensura disposuisti domine Deus creator celi, Eterra, admonemur omnia sub certo numero, deter minato pondere, sinitaque mensura. Ex boc nec multitudo insinita esse potest, quoniam omnis multitudo est in aliqua specie multitudinis, Especies multitudinis sunt species numerorum, nulla autem species est insinita, cum quilibet numerus est multitudo sasta per vnum; Item omnis multitudo in rerum natura existens est creata, Eomne creatum sub aliqua certa intentione creantis comprehenditur, quo niam innatum agens non operatur. Ideo sub certo numero omnia creata comprehenduntur. Igitur im possibile est, esse multitudinem insinitam in astu.

Ad primam rationem respondent Theologi, & maxime Gaietanus in primam partem Diui Thome in sine articuli 4. quæstionis 7. Quæ non ex defectu diuinæ potentiæ, bonitatis, voluntatis que prouemit quin insinitum actu detur, sed ex impossibilitate rei sactibilis: Et ad illud, quod posito vno contrarioru poni, & reliquum necesse est, dicimus, modo non repugnet rei sactibili; Ad illud etiam, quod esfectus similitudinem sue cause sert secum, satisfacit D. Thom. q. 35. art. 2. ad secundum ponens disserentiam inter potentiam agentis vniuoci, & agentis non vniuoci, illud manifestat totam suam potentiam in suo esfectu, sicut potentia generativa hominis, tota manifestatur in generatione sily; Potentia aue agentis non vniuoci non tota manifestatur in sui esfectus productione, sicut potentia solis, quod est agens non vniuocum, non tota manifestatur in productione muris ex putresactione generati.

Manifestum modo est, Deu no esse agentem vniuocum, nihil enim aliud cum eo couenit, unde essettus eius est minor quam potentia. Quare non est necesse vt manifestetur sua potentia in producendo infinitum, sussicit enim quod res assimiletur Deo, vt ens per participationem.

Ad tertium, dicimus, mudu continere omnia que faciat ad suam perfectionem, com superius oste sum sit, spacium productum non posse esse infinitum, similiter nec vniuersum, ea etiam qua continetur nequeunt esse infinita, neque secundu multitudinem, neque secundum magnitudine; Nec minor gloria ei prouenit ex eo, quod non datur infinitum quam si daretur, quoniam quod non est factibile, non erit ad gloriam creatoris.

FRANCI

### FRANCISCI PATRICII

PANCOSMIÆ.

DE AETHERE A C. REBVS.

Lib. XIIII.

AD HIPPOLYTVM ALDOBRANDINVM S.R.E. CARD.

Et Panitentiarium Summum.



FERRARIÆ, Ex Typographia Benedicti Mammarelli. M. D. XCI.

Superiorum permissu.



### ILLVSTR. \*\* ACREVER. \*\* HIPPOLYTO ALDOBRANDINO

S. R. E. CARDINALI

ETSVMMO

Pœnitentiario.





Vm e legatione tua Polonica HIPP. ALDOBR. qua tibi fuit honorificentissima redires, & Ferraria esses transiturus, litteris Horatij Caponij, viri integerrimi, atque dochssimi, clientis tui, e Bononia sum admonitus, vt Marcellum Nobilem summa eruditionis virum, sibique charissimum, adirem, eumque cognoscerem. Et eo intercessore, te et salutarem, & venerarer. Quod post quam nos adisti,
libentissimo prastiti animo. Perhumaniter me excepisti. Sed non licuit,

humanitate, atque affabilitate tua diutius frui. Una enim tantum nocte, es apud nos moratus. Eas tamen mihi perire nolui. Memoria seruaui. Et mihi ipsi in memoriam inde reuocaui, te filium Syluestri Aldobrandini suisse viriu, consilio, & prudentia singulari, Gracarum, Latinarumque litterarum, & iuris viriusque peritissimi qui leguleiorum barbariem inter primos exornauit. Qui in Repub. summa fuit olim authoritate. Memini quoque te fratrem loannem habuisse Card. Summum Pænitentiarium. qua dignitate tu quoque nostro tempore, tuis summis meritis, es ornatus. Sed quod mea erga te observantia primum caput est, in memoriam venit, Thoma fratris tui, humanioribus litteris, & Gracis, & Latinis, & philosophia ornatissimi, meo satis diu, Patauij amicitia familiarissime esse vsum, & Francisci Serfranciscij, qui tum apud eum viuebat, & simemoria non fallit, te quoque eodem tempore adolescentulum adhuc cognoui. Fratrem tuum postea Roma, sub Paulo. 1111. vidi. Hac recordatio, animo meo post discessum tuum, semper hasit. Te semper hac fratris recordatione, mente gessi. Te semper toto animo colui, tibi semper summa sum ominatus. Quid si archani

huius, atque animo meo sedentis cultus, testimonium aliquod, ex animo promam in apertum, & studiosis omnibus, nunc viuentibus, & qui in posterum sunt victuri proferam, quo intelligant, quanta te prosequar reuerentia. veneratione quanta. Non solum ob ea qua suprasunt a me commemorata, verum etiam, ob singulares animi tui virtutes, qua nominis tui celebritate, non tantum aures meas repleuit, sed hominum celebriorum omnium. Cum virtutes nomino non unius generis intelligo virtutes, sed extra litterati vulgi consuctudinem, eas etiam omnes, quas a natura tulisti tecum; quas continua bonorum morum exercitatione, excoluisti, animumque tuum ornasti. Et quas ciuilium rerum, patris qui exemplis, rebusque agendis prudentia summa, tibi comparasti. Et quas rerum natura colestium divinarumque contemplatione es assecutus. Et quas nostra schola purganuas, ab affectibus passionibusque animi purgandis nominat. Et qua his perfectiores sunt, quas animi purgati nuncupant. Tanto enim supra humanas perturbationes, audio animum tuum extulisti, vi ferè sanctificatorias attigeris, quas procedente atate sperandum est ita te tuas facturum, vt per eas, Deum ipsum attingas, eique Ea,in te qui operationibus, faclisque tuis eas es confecutus, sunt agnoscenda, sunt celebranda , sed loco , et ) tempore commodiore. Nunc huiusce rei testisticanda causa , cœlestes nostros XIIII. libros omnes, ab Aethere, víque ad Aerem nomini tuo consacraui, doctrina, authoritateque tua , eos a detractorum protege calumnijs, & Marcellus Nobilis tuus,hac inre tibi esto comes,& mihi adiutor.

Tibi Denotifs.

Franciscus Patricius



# FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS LIBER NONVS

### DE AETHERE.



T idem hic infinitus mundus, quo modo etiam etic finitus? Vel enim, vnus idemque est mundus is, qui infinitus simul est & finitus, vel duo sunt inter se differentes. alter infinitus,

finitus alter. Non enim videtur, vnus, idemq; , eodem tempore in se posse, contrarietatem hanc recipere. Ex Chaldzorum quidem allaeis dogmatibus, facilis est huius rei solutio. Empyreus enim, ad extera in infinitatem expanditur. Ad intera uero, qua, è tribus primu ethera contingit, eo contactu finitur, atque est finitus. Aether vero, qui ab eo contingitur,cœlum dicitur, Quod in octo, aut nouem divisus orbes, ad extera, qua empyreum tangit,& qua tangit elementa, finitum mundum facit. Atque hic est, cum elementis, totus plerisque aliis philosophis mundus. Posfumus aucem nos, in hac quæstione libere versari, quoniam sacri vereres Theologi lustinus, Basilius, Ambrosius, Chrysostomus, Theodorerus, Lactantius, Theophylactus, & Procopius Gazzus, in diuersa ab Astronomis, philosophisque abierunt. Quoniam nullus esser in sacris Bibliis locus, qui vel de cœlorú. numero, vel de corum motu, aut rotunditate certum aliquid pronunciaret. Igitur, cum Astronomis, & eos securis philosophis coli: contemplatoribus, cœlestia contemplemur. Et quæ in discussionem venient, perpenda-

Oupardr cœlum philosophi appellauere id totum, quod Chaldæi, in tres æthereos distinxerant mundos. Sed etymon etheris apud Græcorum philosophos, non idem suit a Namque Anaxagoras, a uerbo aiso, atdeo de-

duxitæthera. Quoniam putaret, aftra nom aliud esse quam ignes, quibus totum arderet cælum. Plato, quamuis de astrissentiret idem, equod cœlum ignis esset, non ab igne aut ard dore, sed a verbo alio, em día quod est, semper curro, etymon deriuauit. Aristoteles, Platonis sententia comprobata, Anaxagorea reiecta, ipse pessimam, nullis sensibus, nullis rationibus sussitustum introduxit. Cælum, non ignem, non serem, non aquam, non terram, sed abhis, quintam quandam essentiam esse dixit. Otpheus sanè Græcæ sapientiæ pater, & an Chaldæis, & a suis videtur dissensisse, cum canetet.

Αἰβέρι πάντα πέριξ ἀφάτο κάβε. Το δ'ενὶ μέσφ: οὐρανον, ένθετε γάιαν ἀπάρητον, ένθετε θάκασο σαν.

,, Aethere cun a circum ineffabili prehen-,, dit. Inque medio colum, intraque ter-,, ram infinitam, intraque mare.

Si æthere cælum comprehendit opifex, vndequaque cœlum æthere est circumuolntum. Ergo videtur æther hic Orphicus, idem: cum empyreo esse. Qui cœlum, totamque. trium ætherorum molem amplecebatur ... Neque vero nominum veriusque, significatio id negat. Nam Empyreus ab igne dictus est, æther ab ardore. Ardor ignis est species. Sed, vlterius progrediamur. Gælum Astronomi, in orbes octo prima particione distinxerunt. Chaldzi in tres ziheres. Vtri melius, ac verias ? Vtrum rurlus quàm vtrique, & melius, & verius, hac eadem de re philosophari posfumus? Si in Empyreo, siue Orphico æthere,... alienum nibil reperiatur, cum eo nihil commiscebitur. Si nihil ei commiscetur, simplicissimus erit empyreus mundus . Si simplicis. fimus, etiam fibi lufficiens, & perfectus, & nul-

### FRANCISCI PATRICII

la a se externa re indigus. Nam quod tres ethe res Chaldaicos, & tres hylæos, quasi in suo ventre gester,& per eos usque ad centrum om nium transeat, id non suo, sed contentorum beneficio facit. At supremum, ac primum suu zthera, qua ratione, & quo interititio ab empyreo diliunxit? Et quo lecundum a primo? & tettium a secundo? Vel enim vnum.corpus funt & continuatum, tum inter le, tum cum Empyreo, vel sunt, & ab hoc, & inter se separati . Videtur quidem Zoroaster , cum empyreum ab primo æthere fegregaret, in id refpexisse, quod Empyreus, arderet totus, & totus esset ignis, sibi vbique similaris. Aether autem primus, non totus arderet, arderet tamen per interualla, innumeris eius partibus, atqueflammis inter se, & magnitudinibus, & coloribus, & fulgoribus longe diuerhi. que eius faciem non totam faceret similarem, sed varietatibus plurimis dissimilarem. Quæ res eadem fecir, vt fuum fecundum ætherem, in quo non nisi sex sydera, conspiciebat, a primo illo distingueret. Sicuti tertium a secundo quia in hoc fex, in illo unum tantum sidus, idque ab aliis omnibus opacitate, nitoreque potius quam splendore longe diversum. Ratio namque, ex tali lenfu eruta, perfuadere videturvti quæ partis vnius natura ferret, alia non fer ret, ex essentia diversa, diversitatem ferret of sectuum. Non aliter ac terra, quæ serat alia! quam aqua. Et hæc alia quam aer, testimonio est, tria hæc corpora differentium esse substah tiarum. Esto hæc fuerit, satis vt videtur, valida Zoroastri ratio . At non minus valida , hæc est alia, confinia terræ, & aquæ, & aeris, funt fatis diversitate, densitatis & caritatis euidentia. Inter ætheres confinia duo; interq; primum-&cempyreum nulla apparent. At forte respondeat iple. Aer a Peripato, a Stoicis, in tres regiones, eadem analogia est dispertitus. Quo-. niam infima, pruinas, & rores generat. Media res ab his diuerlas, nubes, plunias, similiaque? Supera vero, ignes & cometas gignit. Arque: ita, non effentia, led effectibus in oris genitis esse disterentes. Neque ob id confinis, aut suismet, aut alterius naturæ inter eas interpositos, disterminantur. Sed unum est corpus, to tus aer, continuatum. nullis aut fuis, aut alienis terminis interruptum. Ita esse de æthete, totum, vnicum esse corpus, nullis aut cognatis, aut alienis interstitus dispertitum. fed regionibus tantum, supera, media, inferaque, & stellazum tum numero, tum fulgoribus, tum etiam motibus, cogitatione tantum nostra, no natura sua esse divisum. Sed reclamabunt hic Altronomi omnes, & omnes insimul philosophi. Cœlum quidem vnius, simplicisque osse, naturæ, sed este in eiusdem naturæ orbes plusi

res, ac forte plurimos distinctum. Quibus haud procul hinc occurremus, si prius discusferimus, vtrum æther, seu cælum, corpus simplex sir;an compositum. Simplex esse dixere omnes, eò quòd esset incorruptibile. An vero compositum esset, fatigauit neminem. Nos vero ità dicimus. Si cœlum corpus simplex eft, vel rotum simplex est, vel partibus plerisq; vel partibus multis, vel vna. Si vna tantum simplex sit, simplex dici absolute, minime poterit. Tantumdem erit, si uel multis, vel pluribus dicatur esse simplex. Vtrum igitur totum simplex reuera dici potest? Si cœlum simplex sit vna tantum res quoque est. Si vna res est, similaris tota sibi est. Si similaris tota sibi est, vnam tantú ostendit faciem,& dissimilaris nequaquam est, At celum vnam ostentare faciem non uidetur, tot fellarum varietate distincui. Non est ergo similare. Non est ergo res vna. Non est ergo res simplex. Si simplex non est, compositum est ex pluribus, tot nimirum, quot in eo facies apparent. Aut etiam pluribus, que pre distantia a nobis nimia non apparent. Ruit ergo hic tota priscorum philosophia de celi simplicitate. Celum igitur, compolitum corpus est. Quam compositionem, Orpheus indicauit quando, Aplanem terram appellauit, Saturnum aquam; Iouem, aerem J Martem ignem, & viceuersa Solem nuncupauit ignem, Venerem, dixit aerem. Mercuriu aquam. Et Lunam iterum terram. Sed hæc poe tico forte, ac mystico sensu aliquo; aut ob stelharum quemdam præcipue similem colorem. Sed stelle nondum constat, an celi partes sinz essentiales. An corpora diuersæ a celo naturæ, in cœlo habitantia. Quam rem sequens disputatio expendet. Modo de cœlesti corpore toto, contemplatio est instituta. De quo Platonicorum pars nobilior, Iamblichus, Syrianus, Proclus aiunt, elementalium qualitatum, sum mitates, cœlo inesse purissimas. Igneum tamé a prædominio esse celum. Plotinus vero, non esse aliud, quam ignem. Hic Chaldzos, illi Orpheum, ni fallimur, secuti Aristoteles elementorum qualitates & essentias omnes celo ademit. Non alia de causa, quam quòd, incorruptibile esser, & toto, & partibus, & in circulu moueretur. Elementa vero, mouerentur in rectum & partibus saltem esse corruptibilia. Sed viroque fundamento est falsus. Demonstratum enim iam nobis est, si partibus elementa corrumpuntur, etiam toto corrumpi. Non moueri autem in rectum, nisi sint præter naturam disposita, suis locis demonstrabitur. Sed quantumuis fusceperit laborem, quo qualitates Elementales de celo detraheret, fruitra fusedpit. Mollitiem namque & duritiem non solum ei reliquit, sed etiam labore alio non minote

minore, construxit. Hoc ipsum demonstremus. Tactu quidem, qui molliciei, & duritiei proprius est iudex, cœlum non attingimus. At visu quo cœlum spectamus duo hæc non iudicamus. Ad rationem ergo confugiendum, quia ipse vii verissima est vius. Eam de cap. iiij. libri de cœlo 12. expromamus. In quo, postquam, vt sibi visum, probauit cœlum esse gotundum, subdidit hæc verba.

Kai To owexes apa energ . To pp कि वक्वा pond में

www.xis,opaspoerdis.

Ergo & id quod ei est continuum, (rotundum scilicet est) melius dixisset conti-

, guum. subdit deinde.

Πσαύτως ή, χωὶ το πρός το μέσον τούτων. Τα γαρ και τοῦ σφαιροκιδοῦς πειεχομήμα, χωὶ και και και και χικ τοῦ σφαιροκιδοῦ αναγκη τοῦ. Τα δι κάτω τῆς δε Πλανησερ άπεται τῆς ανα σφαίρας ώστε σφαιροκιδος αν κοι πάσα φορά. Πάντα γαρ απεται χαι σωιεχοῦ δει ταις ποραίραις.

similiter vero, & ea, quæ ad medium, horum. Ea namque, quæ a sphærico continentur, & tanguntur, sphærica, esse est necesse. Ea vero quæ infra Planetas sunt, contingunt superiorem sphæram. ita vt omnis latio sit sphærica. omnia enim contingunt, & contigua sunt sphæris.

Hæc Aristotelis sententia est, Quia supremum cœlum sphæricum est, id quod proxime ab eo continetur, atque ab eo tangitus sphæricum esse necessario. Et ita deinceps vsque ad lunæ sphæram. Qua, in sua philosophia ignis continetur. Qui ideo sphæricus. Ab hoc aqua ideo sphærica. Sic enim paulo

post scribic.

Λάβοι δ'άντις, και ἐκ ἢβ τει το μέσον ἰδρυμένων σωμάτων ταύτω τω πίςιν. Εὶ γαρ το
μβρ υδωρ όξι το τω τω γιω. Ο δ' κὶ ἡρ τει το
υδωρ. Το δε πῦρ τει τον κέρα, και τὰ ἀνω
σωματα κ.Τ. τον αὐτον λόγον. Σιωεχῆ μβρ
γαρ οῦκ ἐς ὑκ. ἀπθεται δε τούτων. Η ΄ ἡ τοῦ υδατος όποφαντια σφαιροκολις εξί. το ἡ πό σφαιροκο τω τω το καιροκοδιό εξί το σφαιροκοδες, και αὐτό, τοιοῦτον ἀναγκαῖον ἔθ. ἐς ἐν
κᾶν δια τουτου φανερον κικ, ὅτι σφαιροκοδιός ἐς ἐν
κᾶν δια τουτου φανερον κικ, ὅτι σφαιροκοδιός ἐς ἐν
κᾶν δια τουτου φανερον κικ, ὅτι σφαιροκοδιός ἐς ἐν
κᾶν δια τουτου φανερον κικ, ὅτι σφαιροκοδιός ἐς ἐν
κῶν δια τουτου φανερον κικ, ὅτι σφαιροκοδιός ἐς ἐν
κῶν δια τουτου φανερον κικ, ὅτι σφαιροκοδιός ἐς ἐν
κῶν δια τουτου φανερον κικ, ὅτι σφαιροκοδιός ἐς ἐν
κῶν δια τουτου φανερον κικ ἡ ἐς ἐν
κοῦν οὐρανος.

Accipiat vero aliquis, & a corporibus circa medium politis, hanc eandem fidem. Si enim aqua est circa terram, aet vero circa aquam, ignis vero circa aerem. Et corpora supera, secundum eandem rationem, continua quidem non sunt, tangunt tamen hæc. Supersicies autem aquæ est sphærica. Id ve-

,, ro quod sphærico continuum est, aut
,, positum circa sphæricum, & ipsum
,, necesse est tale esse. Itaque & pro,, pter hoc, clarum est sphæricum esse cœ-

An nonne hæc, primo circularis est ostensio? Qui a supremum cœlum est rorundum 🕹 rotundat inferiora omnia, primo proximum, deinde reliqua vique ad aquam J Et rurlus: Quia aqua rotunda est, aer qui circa eam politus est, rotundatur. & successiue, orbes reliqui aere superiore. Mirabiles sanc, admirandi Aristoteles rationes, sibi invicem contradictoriæ. Quærimus causam, cur Saturni cœlum sphæricum sit? Respondet Aristotelis, quia conformatum est, ad sphæricam primi cœli figuram. Qua ratione id, aut qua vi? Quia continetur hoc secondum a primo, eique est continuum. Accipio. Sed necesse est, secundum colum, primo vel cestisse, vel restitisse. Si restitit, quo modo, ad illius figuram, conformatum est. Ergo ei cessit, si eius, viribus ad suam figuram est conformatum. Si ceffit ergo secundum, mollius primo. Molle namque id esse docuit Aristoteles quod in se cedit. Si vero secundum restitit, durius primo fuit. neque in se cessit. Qua igitur vi, sua ne, an aliena est conformatum? Si sua, non opus habuit primi celi circumplexu, vt sphæricum euaderet. Si aliena, ei cessit, & opus habuit. 1mpressio primi, actio est. cessio secundi passio. Hæc molliciei est. Madanor yap பி பிருள்கா. Molle enim est quod cedir. Primum ergo cœlum tantum habet duritiei; vti possit mollitudinem secundi comprimere ita, vt illi sphæricam figuram indat. Secundum quoque tantulum haber duritiei, vt hance eandem sphæricam tertio imprimat. Atque ita singulos orbes superiores vsque ad lunæ orbem duriusculi tantum erunt, vt inferiorem libi proximum rotundum faciant. Atque ita fiet vt primum cœlum, omnium sit durissimum. Lunæ colum, omnium sit mollissimum. A quo mollissimo ignis comprimitur in rotundum. Ergo suo compressore mollior. Aer eadem ratione mollior erit igne. Aere quoque mollior erit aqua. Hoc primum mon-Arum. Alterum quod ignis, in Peripato sic cessimus, sit etiam humidus, mollis. Mollities enim ab humido est. Tertium, terra ambitur ab aqua. ergo ab ea in rotundum agitur. ergo terra mollior quam aqua. Si vero aduersis gradibus alcendamus. Aqua est rotunda ergo & acr Dd

eam ambiens. Aer rotundus est, ergo, & ignis ambiens. Ignis rotundus, ergo & lunæ orbis ambiens, ergo & orbes superiores vsq; ad supremum. Hic contratia omnia eueniunt. Ná inferiora, quæ prius molliora fuerant duriora. sunt effecta. Ad quorum duritiem superiora sunt conformata. Et orbis extimus omnium: ante durissimus, mollissimus euasit. Quia Saturni orbi duriori circumfulus, ad eius figura coformatur. Et lunæ orbis mollissimus, prius, durissimus sit effectus, quia superiorem circa se molliorem in rotunditatem sua duritia coformauit. Inconstantiam hanc in eodem subiecto, Peripati cauillis, ac saluationibus relin quamus. Illud teneamus, Aristotelem qui c cœlo omnes voluit qualitates detrudere, mollitudinem, & duritiem, non potuit extrudere. Sed mollitudo, humoris est filia, sicuti durities siccitatis. Ergo in cœlo, præter mollitiem, & duritiem, & humor est, & ficcitas. Atque hæc elementalia. Nulla enim in sua philosophia alia sunt, aut humiditas. aut siccitas, aut durities, aut mollitudo, quam ez quz in elementis primo sunt, & ab his, in rebus mistis. Ergo cœlum non est quinta vlla ab elementis essentia. Quam tantopere studuit adstruere.

Verum nos ex nostris principiis, quid celum sit ad finem deducamus. Fuerunt autem nobis corporum omnium principia intrinseca, quæ corpora omnia constituerent, & ex quibus omnia constarent, & in quæ, ( si quando resoluantur, ) resoluerentur. quatuor illa simplicissima. Spacium, lumen, comes luminis calor, blandissimus vitalissimusque. Et fluor liquidissimus: Ex quo, & in quo, tamquam ex materia, & in materia, corpora omnia deinceps antitypa, & renitentia, in spacio vt in loco, lumine, & calore effectoribus formarentur, Horum autem corporum, primum ostendimus fuisse empyreum mundum ad extera infinitum, ad intera finitum. Qui in fluore, & ex fluore, calore, & lumine indicibili suauitate, & blandore arderet. Et prima esset, flammarum corporearum veluti incorporea. Quæ ni se lucem, non daret. Et è se lumen tenuissimum emitteret. Ideoque esset inussibilis. Intra quam alius esset ether vtraque ex parte finitus. Qui non totus quantus est arderet, sed totus quantus est, partibus arderet discretis, & numero innumero distinctis ijs videlicet, quas mortales, stellas, & astra, & sidera appellauerunt. Nam si in empyreo continuatus est ardor ille primus, & continuo discreta quantitas est opposita, vi nature

hanc quoque ardorem de se dare oportuit discretum, flammis quidem ingentibus, fed innumeris. Nam continuo infinito ad extimam partem, ardente empyreo Con-Aructo, decuit, ad partem quoque intimam, discretum, finitum quidem, sed pene infinitum supremum condere conditorem. Sidera ergo numero forte infinita, in fluore, an densiore, an rariore, nondum notum, calore, & lumine accendir, visui pleraque subiecta humano, ve hac quoque ratione, contrario vno a condito. re posito inuisibili nempe empyrei ardore, alter visibilis cerneretur ardor. Et quod mens nostra in numero accretione infinito, ariolatur, alicubi actu pene reperiretur, inter corporea. Et sicuti in empyreo toto, ad extera spacio infinito fluor extensus, & ci coextensus tenuissime erat. In æthere idem fluor, conglobatus esset in partes immensas, & innumeras. Qui sicuti in empyreo raritate, & renuitate caleret blandius, & arderet lemius, sic in æthere, coactione sui, caleret acutius, & arderet vehementius. Et visilis flamma fieret, quæ in empyreo permanet inuisilis, sed Astronomi, audacia quadam sua, infinitas fere stellas, in scertum numerum redigere sunt conati... Sex enim magnitudinum obseruatas, non plures quam M. X X 1 1. esse, aus sunt pronunciare. Sed quas vel ob paruitatem, vel ob distantiam a nobis nimiam, cum numerare non possent, prope infinitas esse proferre timuerunt. Nam serono aere, hieme concreta, nocteque con-«cubia, ad omnes quidem ætheris partes. sed præcipue ad Septem triones, infinito numero auctas, minutilsimalque vilus conspicit non lippus. Quam rem per se manifestam, ne suas M. XXII. stellas, numero creuille concederent, Astronomi somniarunt, frequentiore numeratarum eo tempore micatione, visum allucinari cum concedant, aerem tunc purgatiorem a vaporibus esse. Et visum liberiore intuitu cernere. Nullam tamen caulam afferunt cur frequentior in cœlo fiat micatio. Et si aliquam afferrent. ea certe ab aeris depuratione non penderet. Quid enim elementa agent in cœlum, quod ei est impassibile? Concludamus nos ex nostris principiis, cœlum, atque atherem Chaldaicum, esse eam totam infiniti mundi, finitam regionem, in qua habitant sidera. Eamque elle, non quintæ, vniusque essentiæ,

sed fluorem, infiniti illius primi fluoris immensam portionem, calore supero præditam, & astrorum flammis, quæ item fluor ardens sunt, penè infinitis, pulcherrimis-

n og til skriver er er er skriver skriver. Fra kriver i skriver skriver i skriver skriver.

and a grand <mark>discussion</mark>al and a second and a second and the second and a

والمناج والمستعارين

the English Action of the

At the second process of the second s

Reserved to the control of the contr

and the state of the state of The state of so

na de la companya de la co

que pulcherrime distin Sam, atque ornatam . vt merito & ather , & xo mus , & Sianoques, & mundus potuerit, & debuerit appellari.

Finis Libri Noni Pancosmia.

#### ANNOTATIO R. P. M. IACOBI DE LVGO.

Mirum valde est, quod philosophi qui procedebant lumine naturalt habuerint aliquam notitiam de calo Empyreo ; cum ex ratione naturali non possit inuestigari; Quoniam ea qua de calis cognoscimus per motum ex visu habemus, cælum empyreum non fubiacet visui cum multum distet, nec motui cum immobile, hac de causa dicitur intellectuale: quoniam et si in se sit visibile; tantum intellectu capitur . Satis facit huic dubitationi egregie D. Thom: prima parte. q. 200. art. 3. in situ corporis. Et inquit : referendo Diuum Augustinum decimo de ciuitate Dei. cap. 9. error quo Porphyrius a damonibus angelos discernebat; pt aerea loca essent damonum, atherea vero & empyrea angelorum. Porphyrius tamquamPlatonicus calum sydereum grathereum igneum existimauit, & quoniam empyreum dicitur igneum. Dicebat calum atherem effa Empyreum, non fine co modo quo nos nominamus calum empyreum distinctum ab aliis supremum omnium, extra omnem immobilitatem, locum capacissimum felendidum quietum contemplationi conuementem & gloria beatorum.

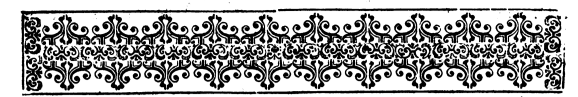
Quod Calum Empyreum non inuenimus positum nisi per auctoritatem Strabi, & Bede & Basilii. Et quid mirum si per auctoritatem Ptolomei credimus calum cristallinum esse multis temporibus, si antea incognitum, scilicet vsque ad temporaipsius Ptolomei qui illud innenit esse necessarium. Cur non erit credendum pradictis patribus ponentibus calum Empyreum effe locum necessarium, ob conzemplationem beatorum. Quare dicit Strabus vir authoricate dignus per colum in principio a Deo creatum non firmamentum, sed calum empyreum intelligi 2. dist. c. 2. pront refert Petrus Lombardus, & Glosa ordinaria. Gen. primo. Quod approbat Alphonsus Tostatus vir eruditifimus disens quod per illa verba in principio creanie Deus calum & c, Calum folum Empyreum fecundum veram pofitionem intelligi, quia non ponitur de materia illa communi creatum, cum in prima sui creatione babuerit pltimum fui complementum, pt Thom ait difti, 2 d. 12. art. 5. quartum & manifestum est confi. deranti ordine verba illa in principio ereanit Deus, &c. As verbailla in hoc libello pesita, id: est quod calum empyreum nibil alienum accipit. Sunt sano modo intelligendu. quomodo cum sit recepraculum animarum post mortem. & vbi fabrisicauit suit spiritibus angelicis est repletum. Antiqui. ignorauerant hanc receptionem non valantes ratione nobili boc adinuenire, crediderim eos intellexisse calum illud non recipere aliquid alienum id est virtutem ab alio corpore superiore. credentes & continentes illud calum empyreum effe supremum calum qued modo est falsum, cum adinuentum sic calum cristallinum nonum traditum. Et a patribus vninersis calum decimum, de quo calo verum est. dicere nihil alienum recipere, id est ab alio corpore virsutem aliquam & fortasse, nec a sole, sed; fum felendorem babes immediate a Deo conditore.

> and the first of the series of the series -mount of the first on the grant rader the mission of that he invest a col-Ly , in the Commerce of the last the first out -our in the to Bond that string in him come is ปลายการ เป็นสีเลย เราโดย เกรียว เลย เกรียว เลย รางการซ้า เรื่องครั้นประชาบาน **ก**ระบบเลยเป็นขอ**ก** -avia and consume a substitution of estimate

> But the control of the control of the second million of homes and banks to A မက္ကေတာ့ အသည္။ ကေလး ပါတယ္တည္သည့္မွာ

> removal as a literature but on it

Dd 2 FRANGL:



# FRANCISCI PATRICII PANCOS MIAS LIBER DECIMVS.



### DE COELI ROTVNDITATE.



Ed nondum patuit, quo ince tersticio in parte supera ab empyreo separetur; neque a parte infera quo alio disterminetur; ab ignis sphæra, quam Asistoteles de empyrei

loco riderur infra colum detruliste. At forte, hec palam fient, fi discutiatur prius, an celum sir rotundum. Vernm our discutiamus, quod tam Altronomi omnes, & philosophi ferè om nes, pro comperto, ac certo iam din habuerut, & adhuc habent & Id quamquam its ccedant. quia Theologi magni, & multi fatis, lu-Stinus, & Basitius, & Ambrosius, & Chrysoliomus, & Theodoresus, & Theophylactus, & Procopius, & maxime omnium Lactantius, id iplum pernegant, funt nobis, quam poffimus exacte, Aftrologorum, ac philolophorum, rathones examinands. Ac videtur, nobis omnium maxime res hæc discutienda, qui celű,. fluorem esse asseruimus. Fluor autem sui natuta videatur consistere non posse,neque vllis luis,& non nili alienis terminis, a fulione lilti posse.Neque figuram vllam, nisi quæ ei a proximo indita fuerit, posse habere. Rationes autem Aristotelicæ, quæ maxime visæ fuerant validz, anteriore libro, nullarum virium euasere. Itaque in hanc quæstionem est nobis ingenij viribus omnibus incumbendum, vt quo nos philosophica rationes deducant co-

Dogmatis huius, celum esse rotundum, videtur Zoroaster, primus author suisse. Dum enim, septem mundos corporeos constitueretseccinis.

Τον ουρανον κυρτοί χήματι πεικλείσας.

, Cœlum curua figura circumcludens .

Sed nobis, qui, vt læpe iam diximus, nullis przecoguam diuinis authoritatibus, & philo-Cophicis rationibus, & experimentis philosophamue, non sunt hæc tam facile admittenda. Et præfertim quòd κυρτον χημα, curua figura, non illico est sphærica. Nam & conica, & cylindrica, & oualis, & alius formæ alicuius esse potest. Si vniuersum mundum, quem ' nos parte extera infinitum esse demonstrauimus, sphæricum esse dicerent, nihil amplius ab eis exquireremus, quia in infinito, omnes linez a centro ductz, infinite funt, ideoque æquales & rotunditatem necessario in eo efformant, sed nullis, aut suis, aut alienis terminis circumscriptam. Sed mundi partem inrrinsecam, colum, nulla centri, nulla linearum equalitas, effecogit sphericum. At multas inquient Astronomi, adducemus ad id probandum rationes, & experimenta multa, omni-' bus iam admissa, & credita. Quibus dicemus: nos, si philosophi sint, philosophice nobiscum agant. & rerum causas vnà vestigent. Eorum ergo rationes, reuocemus in examen, deinde experimenta perpendamus. Philosophantiu, qui cœlum dixere sphæricum, partim vacuo? ipfum circundederunt vt Stoici. Alij circundederunt nihilo, Pythagorei, Plato, Peripatus, qui extra cœlum, ne vacuum quidem videntur poluisse. Priorum, alij sphæricum secerunt, alij conicum, sicuti alij ouale. Posteriores omnes sphæricum. Rationes duas attulit Timçus. Vt libi limile ellet, vt omnes caperet figuras. Easdem has causas repetijt Plato. Eis tertiam addidit, vt perfectissimum animal, omnia in se posset capere animalia reliqua. At dicimus

....

nos, eur non & cylindrus, & lenticularis reliquas non capiat figuras? Et Ouum Zoroastro, & Orpheo omnes continuit Deos, hos eoldé qui intra mudum funt. Sed & quid oportuit, eœlum libi simile totum esse ? quando, etiam si rotundum sit, sibi simile totum non est. Que enim lactez similitudo tam sibi dissimilis cu partibus cœli reliquis? Que similitudo, dizphanarum partium cum opacis ijs, quas veteres,& recentes Altronomi, in obscuris sideribus,& nebulous observarunt? Quæ item fimi. litudo cum ijídem diaphanis habent nigræ in colo maculz ad antarticum, & nubeculz eum cingentes? Quz tandem fimilitudo earúdem cum astris ipsis, non diaphanis vilis, fulgentibus fere omnibus? Et inter hos fulgores, quæ nam est similitudo, cum tam variarum specierum sint, quot sunt ipsi. Cum igitur,tantasit in cœlo ingentium partium dissimilitudo, que necessitas ipsum coegit, ve in sola rotunditate fibi fimile effet? Dixere alii vt Arche typo, vnde prodiit fimile effet. Vbi nullum principium, nullus finis, ficuti neque in rotudo. Sed omnia ab Archetypo prodierunt, cur non omnia rotunda? Itaquæ hæc retio etiam ab Astronomis est reiecta. Sicuti & illa, vt om nia caperet. Potuit enim & ouali, & alia quoque omnia capere. Sed Aristoteles alia eft ingrellus via. Perfectiflimo corpori, perfectifismam convenire figuram . Sphæricam sweem, omnium esse perfectissimam in solidis sicuti in planis circularem. Quoniam eis, aliundo addi nihil potest. Que perfecti est conditior Rectz autem linez, temper additio fiar, ideoque imperfectionem lemper lapit recta, & con figurz omnes, quz ex rectis fiunt, angulo, iæ. Deinde alio argumento . Primo corporis prima, competit figura . Hæc autem rotundi÷ tas est, quia vna constat, vel linea, vel superficie. Vnum autem prius est, quam plura. Recta antem plura est, quia additiones plures ei fiezi queut. Sed hac in re sophismate nos fatigat, co, quo de genere vno, in aliud transitur geaus,a curua linea, ad rectă. Et alio.Cur enim recta, vna non est Et ante additionem,& post additionem, si est cotinua posterior cum priore? Nam li vna non est, plutes est, antequam addita ei sit alia: Nó ne, & circulus fit additione? arcuum, & legmentorum tot, quot cum adimpleant? Sed colum our dicit effe corpus primum, vir ille, qui va ostendimus, & spheri citatem cius, a sphæcicitate deducit terræ, aque, aeris, & aliorum, his superpositorum? Hac enim ratione, non primum, sed vitimum suerit corpus, superum colum. Deinde si rotunditas prima est sigura in solidis, & vbi ea fit;primum cospus facit. Non minus aqua corpus erit primum, 

quam supremum cœlum. Aquam enim, & ipse sphæricam satetur. Et terra quoque hac eadem sphæricitatis ratione, primum corpus erit,& non minus quam terra, aer . & non mi nus ignis, quamaer, & non minus orbis lu næ, quàm ignis. & corpus lunæ, non minus quam orbis eius. Est enim luna tam rotunda, quam otbis suus. Idem cœteri sunt planetz, cum orbibus suis. Et stellæ aliæ, cum stellata sphæra. Itaque si rotunditas primo datur corpori, X I I.ad minus erunt, zque prima corpo ra. Elementa quatuor, cœli octo. Adde his, epicyclos, deferentes, eccentricos, concentricos, seu Callipeos illos, & Eudoxios orbes, om nes erunt prima co rpora. Si planetarum, & fixarum corpora ad dideris, fine numero iam corpora prima erunt. Tam valida fuir tantarumque virium hæc Aristotelis demostratio, vt pro vao primo corpote, pene infinita corpora, nobis pepererit. Euge. Quid illa perfe-Ctionis demonstratio? Eadem fecunditate, to tidem, ac forte longe plura perfectissima parturiet nobis corpora. Non enim fola octaua lphæta,corpus perfectumælt, quia ei aliunde addinihil possit. Sed & septima, & sexto, & quinta, & aliz deinceps, tam funt in se perfeclæ, vrad perfectionem libi competentem ad di possic mihil , & eis nihil ad suam essentiam defit.Quid vero aeti, vt aet fit, deeftfant quid. aque,& terne, vt aqua, & terra fint vel deoft, vel addi potest? Lunz quoque vesit luna? -Mercurio vtilit Mercurius ? Veneri, vt lit vemus? Soli vt fit, quid aut defit, aut adiungi po rtest? Sed eadem ratio, de planetis est reliquis; Eadem de fingulis sideribus. Quid egent re alia vlla, ve id fint quod funt ? Aut quid fingulis superaddemus, vi ea reddamus persecta? Profectio, & quecunque a natura, apud nos funt, ex clementis, vt creduntur mile, non ne omnia, (nili li que vel manca, vel monstruo la nalcantur) lui nancilcuntur perfectionem. Neq; mihi quicquem forte deeft, ut ego fim, ficuti neque alii vlli homini, aut bruto, aut ftirpi, aut lapidi, aut metallo? aut aliz rei naturali vlit Tot ergo corpora in se persecta, nu mero superant, ea que prima elle ostendimus. Macte virtute Magnanime Aristoteles qui té feracem nobis parturisti philosophiam. Talia namque vt phinimum nectis argumenta, w plus reddant quam tu promittas. Aftronomi, alias de suo ingenio addunt rationes, casque non peucas. Sphæra inquiunt circa centrum renoluta eundem semper occupat locu. Quid vero rumi Nam & cylindrus, & conus, & ouu idem faciunt. Preter hoc, necessitatem quandam, vti ipfi sibi persuadent, maximam addunt. Nisi cœlum rotundum esset . impossibilia duo consequerentur. Alterum quod locus aliquis

### FRANCISCI PATRICII,

aliquis esse vacuus alterum, quòd corpus esse posset, non in loco. Nam dum cœlum circumuoluitur, si angulare esset, anguli eius, in vacuo exteriore (quod tamen ipli non concedunt)locarentur. Et rurlus anguli corpus, non esset in loco, qui extra co-Jum nullus est omnino. Ita docent ij, qui de mundi sphæra, vel compédia, vel com mentaria scribunt satis multi. Sed hic Aristotelismum inducunt, sed eum falsum. Nam negauit iple quidem extra cœlum, nec corpus elle, nec locum, non tamen negauit ibi elle vacuum, nec negare potuit. Quam rem mos, libello priore de spacio demonstrauimus. Sed argumentum hoc sphæristis istis validissimum, nihil concludit aliud, quam, colum non esse angularum. Non tamen illico est rotundum. Quia & ouale potest esse, & conicum, quad veterum quidam afferuerunt. & lenticulare, & cylindricum. Futilisatem rationum harum, cum Astronomi cognouissent, alias quasdam introduxerunt.. Nimirum a motu cœlí in circuitum. A mota orbium inferiorum contrario, ab horologiis folaribus, ab apparentiis aliis; ab instrumentorum Astronomicorum vsu, quæ omnia fiunt circularia vel sphærica. Sed hæc. omniz nullo negotio soluuntur. Quo namque ad inftrumenta, nulla poliunt tam exacte efformari, ve veritatem ostendere queant. Quam rem Astro momorum quidem non ignobiles, apette demonstrarunt. Nam & visus oculi qui per focamina instrumentorum perspicit,& sui ipsius variatione., & aeris puritate, vel vaporum in eo dentitate, fallitur. Horologia vero folaria, -vera ad amulsim esse si concedamus, cursui so lis rotundo id concedemus, sic & alias plametarum atque syderum fixorum apparentias. Neque vero, aut hi circulares stellarum motus & planetarum, ad cœli rotunditatem .quicquam faciunt; aut eorum equalis a nobis perpetua distantia. aut inferiorum orbium contrarius motus. Hac enim omnia sunt ·adhuc dubia. que ipsi pro clarissimis vsucpant. Quod enim pro indubitato fumunt, cqlum in circuirum moueri, id maxime omniŭ est incertum. Et si negetur, vix vilam aliam rationem afferent, quam stellarum in corpus eceli infixarum. De veraque re hae, mox dicemus. Illud quod maxime omnium ipli vegent experimento, celum esse rotundum, videri namque h circumspiciamus, & qoulos attollamus, circumquaque in fornicis rotundæ modum concameratum, tum nabilo, tum

fereno aere, tum nocu, tum interdia. Idaue oculis omnibus, vel etiam lippis. Sed si rei huius causa in oculis fit, non erit celi rotunditati tribuenda. At oculorum videtur verèpropria esse, visualiumque radiorum. Quos optici docent, non nili ad certum terminum, rectos produci posse:, deinde incuruari. Cui incuruationi, cur non poterit concameration hæc recte alsignari. Sed & eorundem radio-; rum rectitudini idem effectus alcribi potest. Nam sicuti, in quantocumque spacio, a centro linez æquales quoquo versum ductz, circumferentiam extremitatibus suis efformanta circuli. Sic ab oculo, tamquam a centro vi+ suales radij prosecti, æqualitate sua concame> rationé nedú in celo, sed sub nubibus ét repræ sentant. Quæ res aere, vndig; nubibus obdudo, apparet manifestissima. Itaq; oculorum ea concameratio est, non autem ipsius celi ... Igitur fallente visu, qui solus rei huius index esse poteratratque etiam non fallente, radiorum visualium æqualitate, rotunditas hæo ipsorum est, non celi ipsius. Nam si radius in gyrum circumuoluatur, circumferentiaur circuli formabit. Ad quam a centro oculi radii ducti, æquales cruat omnes. Cumque sibi circumferentiam obuoluant, necessario evenit ut in eo aeris profundo, quod verlus ce lum 🔊 terra est vndequaque, quaquauersum circumuelnti, tum radiorum vti diximus zqualitate, tum incuractionis similitudine fornicem repræsentent in aere, quam in cçlo, quod non cernitur, elle putent. Et tamen autumant optici, nubes incerdum, non vitta quinque milliaria. & quando plurimum circiter quinquaginta supra nos attollis. Quod vero aiebant, de stellatum æquali semper ad nos die stantia, ad radios eosdem est referendum. Et præterea ad stellarum radios. Quorum tamethalij fint maiores, alij minores pro altrorum magnitudine, culpide tamen lua, omnes. ad terram desinunt, quocumque circumuolaznur. Ideoque semper suam propriam queque ad terram distantiam, & servant, & servare apparent. Nulla sunt ergo & Astronomorum, & philosophorum rationes, quibus celi rotunditas adlitruebatur. Celum igitur nostris demonstrationibus nullo modo aut est, aut dici potest sphæricum. Modo sa que rationum maxima femper est vila, a cœli circulari motu, & planetarum contrario, ad integram huius rei contemplationem erit nobis disentienda. 10. 10. 10. 10. 10. 10. 10. 10. 

Finis Libri Decimi Pancosmia.

FR ANCI-



## ISCIPATRI

LIBER VNDECIMVS.



#### DE CIRCVLARI COELI MOTV.



OElum confessione Astronomorum, & Philosophorum, omnium nationum, ea est mundi tota regio, in qua habitant sydera. Hanc regions totam in circuitum moueri,

ijdem omnes, inde usque a sapientiz initijs, vnanimi affirmarunt consensu. Et quoniam ex, circulo moneretur, intulerunt etiam, ipsú esse sphæricum. Quæ nostra fuerar, quæstio proxima, et adhuc est, motui tamen annexa, & vt illi volunt:ab eo pendens. Dixere namque, non posse modo ullo, circuitu circumuolui,nisi rotunda esset figura. Sanè hæc argumétatio, si non sunt in ea iocati, satis prodit, eos aut nihil,aut parum admodum, vsos esse sensibus. Innumera namque instrumenta ad uazios ulus ars conficit, quæ in circulum mouéturs& non funt sphærica.Quæ plurimis locis, fi quis rei certitudinem optet, observare poterit. Et manibus étiam fuis , quidquid angulosum libuerit in gyrum rotare. Quid item prohiber, Pyramidem, cubum, octaedrum, do decaedrum, Icolaedrum, li axibus figantur cir cumuolui? Cylindrus nonne rotari potest, nóne conus?Helix certe in gyrum voluitur; voluitur & cochlea, & alia huiusmodi. et sphærica minime funt. Quid uero uetat innumerabi les,irregulares figuras axibus imponere, & in circuitum mouere? Hæc fi non aduerterunt Astronomi, & Philosophi, quæ ante pedes, que in manibus funt, obtufe funt philosophati. Quid igitur de rebus, tam longe, tam alto politis credi uolunt? Motus igitur in circuitu, nullam infert necessitatem ei corpori quod circumfertur, vt sit sphæricum. Sed & ipsi

quando angularem figuram in cœlo fingebát duo quidem, quæ ostendimus impossibilia inducebant, non tamen aliunde, quam ex circulari motu quem supponebant in figura illa angulari. Cognoscunt ergo & ipsi, angulare corpus, moueri posse in circulum. Hoc si cognoscunt, cur nobis fallacias struunt, persuadentes, quòd circulo moneatur cœlum, neces sario esse rotundum? Apagant igitur è philofophia,tam futilia,tam fibi contradicentia do gmata.Sed clamant iterum, ijdem omnes, vilu iplo cognolci, euidenti patere experimento, eoque perenni. Quis enim stellas in circulum moueri non cernat? Vbi enim vesperi, vel oriuntur, vel occidunt, sequenti vesperè easdem,iildem locis,& oriri,& occidere conspicimus. Stellas autem omnes cœlo esse infixas, sicuti nodi, tabulis sunt infixi. Nos quidem prius illud negare forte non audebimus. Negare audebimus tamen hoc secundum.

Vniuersa igitur hæc de cæli rotunditate, de cœli circulari motu quæstio huc deducitur, vt cognoscamus, an stellæ sint colo infixæ,vt nodi in tabula. ( exemplo enim & di. &erio hoc vtuntur)an vero liberæ ab omni fi. xione,per celum vagentur,ac suos motus agitent . Rem hanc ad exactum si possimus, perducamus. Quærimus igitur, in prælentia, Principali quæstione, vtrum sydera seu stellæ, quas in cœlo habitare diximus, cœlo hæreant infixz,vt nodi funt fixi tabulis.Profecto, locus est in sacris Bibliis in quo apparet, rem omnino, lecus lese habere. Scriptum enim est apud Sa-

lomonem,in hæc verba.

Oritur sol, & occidit, & ad locum suum reuertitur:ibique tenascensgyrat,per meridiem,

### FRANCISCI PATRICII,

tidiem, & flecitur ad aquilonem. Luftrans vniuersa in circuitu pergit Spiri-

tus,& in circulos suos revertitur.

Liberum hic locus facit solem, & nulli tabulæ fixu. Quem & spiritum ideo vocat, quia spiritus, siue ignis sit, siue aer, siue ventus, siue qui in animantibus est, liber est omnino; & matura sua, neque infixus vlli rei est, neque infigi porest. Huic loco, quædam Zoroastri oracula contrarium dicere videntur.

Πάξε 3 πολιώ δμιλον ασέρων απλανών.

,, Compegit vero multum cœtum astrotum ,, inerrantium.

Sed verbum hoc πηγουμω, πηγούω, πήγουμι, non tam figere, quam componere, concrescere, coagmentare, congelare, & condensare, & alia istius modi significat. Qualem autem compactionem vellet ipse significate alio loco expressit.

Επηξε ή η πολιώ δμιλον άς έρων άπλανών Το πύρ αφος το πύρ άναγκάσας

" Compegitque multum cœtum astrorum

, inerrantium.

" Ignem ad ignem cogens.

Compegit inquitastra, ignem ad ignem coagmentando, & ignem cum igni componendo. Quia scilicet astra ex eius sententia fint ignes. Ignem autem quis vmquam vidit vti nodum in tabula, rei vlli infixum?Hæc igitur astrorum fixio, ex Zoroastri dogmate, nihil est aliud, quam ignis compactio, & coagmentatio. Quem locum si Chaldæi eius successores, a quibus videtur, omnis Astrologia, in Aegyptios, ac Græcos derivalle, recte intellexissent, nequaquam tradidissent, stellas cœlo esse infixas. Si tamen ab eis hæc opinio venit.Sed fuerit hæc vel non fuerit Chaldæorum sententia, ad præsentem rem haud multu facit. Res est ad suam naturam reuocanda, atque ea discutienda, vtrum reuera stellæsint cœlo fixæ, vel vt nodi in tabulis, vel alio modo vllo. Hanc igitur disquisitionem ingrediamur, dicentes, Aetheris, sue cœli corpus necessaria divisione, vel liquidum corpus est, vel solidum, vel inter vtrumque medium. Hac omnia membra discuriamus. Sanè si liquidu sit, vti poetæ quidam cecinerunt, ad fixionem omnem est ineptissimum. Quo enim modo quis, vel fingere mente possit, in æthere.ipso, vt videtur aere puriore, tenuioreque, aliquid. posse infigi? quod perpetuo, vndequaque ar-Aè coadum vinciatur? In aere hoc nottrate infimo, aeris totius parte crassissima, quis vnquam quicquam infixum vidit? Neque etiali nebula interueniente siat crassissimus? Quid dico in aere qualicumq;, quando nec in aqua, nebuloso aere, longe crassiore, & densiore, nihit vel a natura videmus infixum, vel huma,

no ingenio, aut artificio vllo infigi posse Oleum concretius est aqua. Lac, oleo, mel la &e, pix melle. nihil tamen eis infigi potest Neque enim hæc & talia, se ipsa vllis terminis continère possunt, nedum'alia contineant. Imo sit necesse, si consistere debeant, vt ipsa a solidis corporibus contineantur. Si ergo nec aer, aut tenuis aut crassus, nec aqua, liquida corpora, neque crassissimi humores, oleum, lac,mel,Pix,Bitumen,qui înter liquida, & solida, naturam videntur tenere mediam, sibi infigi, solidiora corpora patiuntur, ita vt eis manendi in se vim afferant, quid dicendu erit de æthere, si aere etiam purior esse compe riatur? Si talis sit, quomodo, extima illa, quam putant sphæram, vel octauam, vel nonam, vel etiam decimam in mundum empyreum qui extra æthereum cælum est, non effundetur? Quo modo, etiam ad nos non decidet, si inter liquidum & folidum sit medium ? Quo ité modo, tam vehementi, ac citissimo rotatu, 💸 tam perenni non dispergitur? Quo modo ingentia tot corpora terra etiam, vt asserunt maiora, tam liquidum & inconstans, & fluidum corpus vel paruum aliquando per aera ferat, haud multo post dimittit;illud decidit,& suu locum petit. Follibus aer diuerberatur; flatu etiam oris pellitur; illa ineffabili, incogitabilique rotatu, atque perpetuo infixa rei aere tenuiori, permanebunt ? Lapilli in aquam iactus, in circulos eam dimonet innumeros, lapis tamen ille,ibi non figitur. Itaque cum in liquidam apud nos rem, & in mediam quoq; fixio nulla fieri possit, in liquido æthere quomodo fiet? Quomodo in perpetuum perfeuerabit?Duobus ergo prioribus membris nullo modo stellæ cælo infixæ esse possunt. Tertio inquient possunt. Quia celum, non liquidum, non medium, sed solidissimum est corpus? Quod Orpheus, & post eum Homerus sunt te-Stati, quando yaxxeor ou paror, æreum seu ferreum dixere cœlum. Hanc quoque positione consideremus. Supputant Astronomi tautam esse firmamenti in æquatore velocitatem, vt hora vna conficiat milliaria 42398437 cum dimidio.Quam celeritatem,inquiunt,si apud nos, Auis aliqua nanciscatur, vnius horæ spacio, totam sub æquatore terram 1884.vicibus circumuolabit. Et plusquam septies, circuibit, tanto tempore, quanto vna falutatio angelica peroretur. Quæ velocitas profectò, ita ingenij humani captum omnem superat, vt necesle lit, eam impossibilem haberi. Attamen si vera sit, quæ nam ærei, aut ferrei cœli soliditas tanta sit, vt tam rapida & continua vertigine non dilfüpatur,& in frusta non abeat 🕺 Quæ tanta cœli fuerit vel ærea, vel plulquam centies millies ferrea, que tanta commorione,

non perfringatur? non disperdatur. Si nolue runt nos credere, extra cœlum esse vacuum, quod locum corpori possir dare, cur hæc tanto impossibiliora proponunt, & uerissima esse contendunt? Sed præter hæc, nos ab eis quæremus. Vnde cœlo sit tanta vel çrea, vel ferrea Soliditas? Aristoteles enim suus, dum ceelos in figuram sphæricam conformaret, satis molles esse confirmauit, quando sibi inuicem cederent, & impressoris figuram reciperent. Quid vero, si uerum sit, soliditatem omnem, vel terram, vel terream elle. vel aqueam concretam dicemus ne,in cœlo, & aquam, & terram esse? Orphei sane, & Platonicorum maiorum sencentiami iam antea retulimus, non hæc sola duo ibi esse,sed duo quoque reliqua aerem,& ignem.Plotinum autem diximus,cœlum igné elle statuere. Si hæc sola vera sit, iam cœlum non est solidum Si quatuor ibi esse, uerum sir, non poterit ibi tanta esse soliditas, quin taceleritamque perenni rotatione non frangazur. Aristoteles,a seipso, vt semper varius, quin tam quandam essentiam, ab elemétis quatuor longe aliam, nullisque horum præditam qua litatibus, cœlum esse asservit. Sed qualis, & quæ,ea quinta essentia, neque aperuit, neque aperire potuit. Sed qualiscumque tandem ea fit,tam mollem feeit,vt figuram sphæricam fibi imprimi sit passa non difficulter, quod iam est ostensum. Sed & hac alia methodo, rem eandem contemplemur. Cœli corpus, vel simplex est,uel mistum. Si dicamus este mistum, dicendum quoque erit, ex quibulnam fit mi-Rum. Vel ex quatuor scilicet omnibus elemen tis,igne, aere, aqua, terra, vel ex corum fumi-Tatibus, ac veluti floribus. At Peripatus & A-Aronomi hoc ipsum negant. Omnia namque elementis mista, vel perfecta, vel impersecta in elementis habitare asserunt. Horum nihil illuç ascendere. Si vero ex nostris fundamen-

tis, è spacio, ex lumine, ex calore, ex fluore, tamquam ex communibus rerum omnium elementis, celum dixerimus esse compositum, verum equidem dicemus, sed non tanta posse esse duritie, ac soliditate, vt tam vehementi rotatu, non dispergatur. Si vero cœlum, quod Chaldzi docuerunt, solum est lumen, lumini; nulla est soliditas, nulla durities. Si vero calor aut ignis est, vt Plotinus contendit, absque vlla est, soliditate. Si vero fluor est solus, quem Moles, aquam, Hermes forte, humidam dixit naturam,omni etiam çarer,& foliditate, & du ritie. At qui hæc afferuerunt, cælum, non iam mistum corpus esse, sed simplex crediderunt, & vti simplex considerarunt. Vtrouis modo id fint contemplati, duri ac folidi in eo , nihil compererunt. Si nihil in cælo est durum, si nulla est in eo soliditas, nullam prosecto sixionem, vel nodorum, vel stellarum potuit suscipere. Omnis enim fixio, vt sensus ipsi con testantur, fit solidi in solidum, seu duri, in durum. Tales enim tabularum nodi sunt. Haç ratione claui, lignei, zrei, ferrei, in ligna, in la pides forte aliquos; in metalla omnia, in terras varias figuntur; in carnes animalium, in ossa. Atque huiusmodi alia si quis reperiat, sixionem fieri vllam, duri corporis, in durum corpus, eam fieri cognoscet. At cœlum nulla esse potuit, aut potest esse, vel soliditate, vlduritie. Stellæ, quia ignes, quia flammæ funt, vt mox demonstrabitur nulla sunt duritie, nul la foliditate. Nulla ergo inter cœlum & stellas, aut accidit iam olim, aut modo est, fixio. Neque igitur, stellæ, coslo sunt infixæ. Neque colum stellis. Neque colum stellas sibi fixas gerit, aut circumuoluit. Toto ergo errarunt cœlo & Philosophi, & Astronomi omnes, qui stellas colo fixas, vei nodos tabulis esse docuerunt.

Finis V ndecimi libri Pancosmia.





### ISCIPATRI

ODECIM V S. LIBER



#### COELORVM NVMERO.



Aec sola equidem positio, stellas cœlo esse fixas, Astronomos in innumera egit deliramenta: non solum in cœlorum numero monstruoso. sed in monstruosiore corum

locatione. It in mundanarum partium monstruosissima situatione. Sed a Theologis, prius nos expediamus .vt liberiore certamine, cum Astronomis queamus depugnare. Chrysostomus asserit vnum suisse in principio a Deo creatum cœlum. Sicubi vero plutium in scriptura fiat mentio vt, cœli cœlorū. Aquæ,quæ super cœlos sunt, & his similia loca, locutionem elle Hebraicz linguz propria, (eriam recentiores asserunt) que in hoc nomine, numero careat lingulari. Vnum ergo. tantum, Chrysostomo est cœlum. Iustino vero,& Theodoreto duo.Basilio tres.Hæ senten tiæ in id feruntur. vt testimonio sint, nullo in facris literis loco, certum cœlorum numerum esse proditum. Libere ergo cum Astronomis agamus. Quorum omne studium, omnisque labor,& iam glim fuit,& etiamnum est ,cœlestes apparentias, vti loqui solent, saluare. Apparentiæ autem omnes, primo a fyderibus visui obiectis, secundo ab eorum motibus obseruantur. Sydera autem, plurima Astronomorum pars pro certo habuerunt esse cœlo infixa. Hac politione, plerique omnes nixi, Chimæras innumerabiles in cœlo cofinxerut. Sed ad hanc rem commonstrandam, ordine a verustissimis, ad nouissimos progrediamur, fumma capita recensentes. Chaldæi omnium qui memorantur primi syderum fuere spectatores. Eorum caput Zoroaster cecinit.

THE T TONUS QUINOF & SEPON & THEY OF

Ζώων ή πλανωμένων ύφές κσεν επάδα.

- Compegit multum cœtum astrorum iner-
- rantium.
- Animaliumque errantium substituit se-
- ptenarium.

Pater igitur hic sapientum, cum Planetas animalia vocet, liberum profecto, eis tribuit motum, nec vllis orbibus eos fixos facit. Hanc Zoroastri sententiam Plato & Aristoteles funt secuti. Ille quidem quoniam astra tum inerrantia, tum errantia, animalia elle docet . Inquiens.

Εξης δη αιτίας, γέγονεν δηι τα απλανή Τά ερων, ζῶα θῶα ἔντα. ὰ διὰ ταῦτα ἐν ταυτος ςρεφόυλρος αો δωνάμοι.Τα Β τρεποιόνα, η πλάνίου τοι αύτίου tocopranuarienelya yéyopep.

- Ex qua lanè caula facta lunt, qua cumque inerrantia sunt sydera, animalia diuina
- funt.& ob id in eodem revoluuntut fem-
- per potentia. Quæ vero versantur, & er-
- rorem talem habent, secundum ea sunt

Liberum autem motum planetis antea de-

Kata tauta sn', xai toutay Evera Essurila Al aspen, oca di oupavou mopdiowu exe ७९० म लेंड .

- Secundum hæc sanè, & horum causa ge-
- nita funt syderum quæcumque per cœlum incedentia habuerunt conuer-
- siones.

Quem motum incessus, reliquis etiam tri-

Επεί και πάντες οσοι τε σειπολούσι φανερώς χωὶ έσοι φαίνονται θεοί, καθ' όσον αν έθέλωσι γέveciv Exov.

Quandoquidem & omnes, quicumq; circumeunt

eumeunt manifesto, & quieumque appaent Dijquantum volunt, generationem habuerunt.

Deos enim vocat, souti prius, animalia dinina ipsa astra. & voluntatem eis tribuit & incessum in circuitum. Aristoteles quoque serè -manifestius, stellis, & animam, & actionem, vt animalibus tribuit, quando scribit.

. నుం ఏ से , १० µ दिसर, हो रिर्ध की बेंड par क्यू बेंद्रा है , की रहा-वर्धरीय , हो बसर की देवकर, हो की क्यू की .

25. Ideo oportet existimare, astrorum quoq; 25. actionem esse talem, qualis est animalium 26. & stirpium.

Actionem autem animalium, nemo nescit esse incessum liberum. Sed vt est varia huius viri philosophia, addidit actionem stirpium: quæ sixæ in solo manent. Ita vt videatur, vno eodemque dicterio, stellis motum liberum & dedisse, & ademisse. Stirpes enim actionem nullam habent, præterquam viuendi, sese nutriendi, & sibi simile generandi, ut & animalia, quæ præter hæc, & sensum, & progrediendi motum habent. Sed viuere quidem astris, etiam nos tribuimus. An vero eis, nutritione, & similis generationem concedat ipseviderit. Quæ tamen astra eadem longa ante disputatione statuerat.

Λόπεται τους με κύκλους κινά જિ. τά δ' άςρα ήρεγιών, η άνα διδεμένα τοις κύκλοις φέρο જિ.

, Relinquitur, orbes quidem moueri. Altra , vero quiescere, & alligata orbibits ferri.

Sed rationes eins paulo post discurremus. Nanc historiam apparentiarum 🐠 🐠 🏰 ver profequamur. Hermes vero fi loca omaia in quibus hac de re loquitur, in virum conferantur, non plus affirmabit, quam negabit; stellas esse colo infixas. Non postumus ergo; vetustissimis sapientie patribus, degma hoc Astronomorum adscribere. Qui id, wel non docuerunt, vel in dubio reli querunt : Sed A-Aronomorum, proprium est hoc inventum. Quod, quibus rationibus excogitation pergumus summatim reddere manifestum . Ex apparentia hac vna, quòd stellæ, quas in octano orbe dicunt elfe, semper in eadem interse appareant distantia, eas illi orbi fixas esso statuerunt. Non enim candem feruare poste credut, si per se mouerentur. Apparentiarum secunda vifieur, quod ftelle omnes ab oriente per meridiom in Occidentem ferri videantur Ergo inquiunt stelle omnes que nobis oriuntur,& occidunt, infixæ funt codo. Et ad eius mouentur motum. tamquam clauus ad motum rotz, vel no dus ad motum tabulæ. Huic apparenti experimento tationem addunt . Quia fi stellæ per se mouerenour, non essent semper in eadem distantia, & ordine, & situ inter se. neque vniformi semper movu procederent.

.Sed aliquando vna, præcederet aliam, præser? .tim cum iplæ inter fe fint inæquales, & circu-·los describant inæqueles . Huic rationi addűaliam. Quia scilicet, temere viderentur asset rere, minores stellas, eande vim motricem hare, quàm maiores, eo nimirum Aristotelismo, in maiore quanto, maior est virtus. Sed ne confuño, en apparentiarum, ac rationum sermoni nostro, officiat. singulas singilatim perpendamus. Veræ funto, quas recensuis mus apparentiæ. Sed rationes funt infirmissimæ. Cur enim, fi stellæ per fe munerentur, no eandem distantiam, & ordinem, & fitum inter se servarent? Aristoteles quidem hanc A2 Aronomorum hallucinationem, & illatione , volens nolens soluit quando scripsit.

Αλλ ήμως ως σει σωμάτων μόνων αύθε ή μονά-Δυν τάξιν με έχόντων, άφυχων 3 πάμπαν διά νοούμεθα. Δώ 3 ως μετεχόντων ὑσολαμζάνεν σράξεως, ή ζωής. οὐτω μος οὐδεν παράλογον εθ δόξει το συμβαίνου.

,, Sed nos tamquam de corporibus solum, ipsis, & unitatibus, ordinem quidem ha, benribus, inanimaris tamen penitus cogitamus. Oportet vero, existimare ea partroipare actione & vita. Sic enim nihil
præter rationem esse videbitur, quod acsidit.

-Akronomi àgitur de aftris ita cogitant quafr inanimata essent. Quod si cogitarent, ea parmoipia elle, & actionis & vitæ, abfurdum minime videretur, ea per se moueri, & tamen eundem situm, & ordinem, & distantiam sernare, & in gyrum moneri. Hæc enim tanta cu satione facta, non formito, non calu, ab inanimes corporibus fieri funt existimanda: sed a motricibus substantiis ratione præditis non errante. A diuinis vt Plato vocat Astronum animis, & corum animorum intellectibus. Probacum, est enim testimonio Zoroastri plapetas este animalia. Hermes autem eos Sioinàrur, rectores, & administratores appellauit Here vero munera, non fine ratione, non fine involligentia pollunt obiri. Demonstratum amemiam est, ordinem omnem, ortum a men rehabere. Si ortum, cur non & medium & finem ) Ordo igitur inter sydera, & situs, & di-Rancia, ab aio, ab intellectu, fyderum, & nó ab vila coru in cœlo fixione venir Quia animalia sunt & quidem divina . Animo scilicet, & ratione,& mente prædita. Et quia sunt, vitæ, & actionis, ve reliqua animalia, participia. Quod apertissime Plato & Aristoteles docuere. Sele ergo mouent. Et eo motu errare nequeunt. Et per suos motus regunt reliqua. Tum quia con ditor corum Deus, spiritus & ignis vti Hermes uocat.eum situm ordinemque & motum eisab initio indidit. Et in posterum permist,

Ee 2

vti

### FRANCISCI PATRICII

vil circulo renolucrentur. A quo impullu, & permissione, neque opus habent recedere, neque a Conditoris voluntate discedere. Hæ igitur, &plures, & potiores sapientissimotum hominum, caule funt quam vila, Astronomorum infixioscur stellæ eas quas diximus apparentias edant. Temere autem huc illara est:ma ior yis, in maiore stella. Nihil enimad rem facit. Tam enim minima, quam maxima, propria fibi habet,& animum, & vitam, & mentem,& actionem, & proportionatum fibi vectorem spiritum. His nostris racionibus, non solum hec prima aftronomorum led & relique omnes,quas afferunt, pessum eunt. Eadem enim opera, lecunda eorum soluitur ratio, per qua aiunt. Stellas iuxta polum Arcticum, vniformiter circa iplum continue moueri, describédo circulos, in eadem semper & a polo, & a se inuicem æquali manere distantia. Voluit. n. Conditor ab initio eas ibi elle. Neque locum mutare vmquam. Quia scilicet ita rerum expe direr vniuersitati. Et iplæ rationali anime, & mente ab eo donatz, non errante, motum suñ eodem loco exercent perennem. Sed videntur Astronomi, astris obsernandis nimium incenti, idem passi, quod in Thalete ancilla risit sua. Qui ca que ante pedes effent, non animaduertisset. Videre Spattani, videre: Thebasi, videre Athenienses, videre Macedones, videreque Romani, ordines exercituum suorus recta regula institutos. Qui quamuis ex homi pibus constarent, quorum voluntates, & anie mi pauores sunt mutabiles, attamen singuli milites, a loco, in quo a Lochago, a Centusion ne luo erant ab initio locati, stando, incodema do revoluendo, circumuo luendo, pugnandos pon dimouebantur, Quid dico de huminia bus, qui rationis sunspiæditi? quando vide. mus grues, que ratione imitamen habere nin dentur, dum per aera longum iter volant, ord dinem ad amulsim, & cooltituere, & fernare. & restituere. Elephantorum, & Cernorum greges, ordinatim ducem sequentur suum. Thynni in mari,& Pelamides & alia quædam: pilcium genera, ornatisime natant, & sua iti. nera peragunt. Quid igitur boni Afronomi dubitarunt, ne mundi ordo in Chaos revera teretur, si stellas vii clauos in tabulam, coelé non infigerent'aut eas inanimes potius quain animatas cogitarent, & rationales, & intellor Quales? Aut timuerunt, eary animos in Hammis illis combultos iri,& viuere non polle?& eis memoria excidir, & Pyrausta, & Salaman. dra? Facuitates profecto funt hæ, & non mathematica aut philosophica, vel observationes, vel argumentationes. Tertium experimetum, recentior quidam affert, viæ quem vocat lacteam, que vei credunt, est infinita minuta. rum stellarum mukitudo. Eam totum coelum circundare aiunt. Cuius motus regulacis ab or tu in occasum, ad motum coli esticitur. Ratione eadem nimirum, quia per le moueri, inquit ille, nequit. Et nos rationibus ifidem ftel las illas, si stellæ sunt, quæ lacteam conficium) dicimus animis rationalibus, & intellectualibus, a Deo conditore esse præditas, & spiritu -vectore, in gyrum volui. Tam facili responso. inuictum vi putat argumentum, eluimus. Is idem author, quarto experimento in idem nititur; quod scriptum sit a quodam Peruanæ habitatore Prope polum Antarcticum aigrorem quendam, plerisq; in locis coli apparere ac si cœlum quodammodo esset perforatum. Quos purat rariores elle codipattes: que limul cum aliis stellis ab ortu in occasium vniformiter ferantur. Quod heri non posse existimat, nifici nigrores vei stelle in colo sint infixi . Huic dicimus primo, Neque Americum Velpuccium, neque Andream Corfalium, neque alios nauras, qui diligentes res Antarctici notarunt, vllam de his nigroribus fecifle men tionem. Sed funto ibi. Altronomi omnes, fatentur in colo, nebuloles stelles esse quinque -ablques nouem. Non est igitur mirum, si nigrores ij stellæ quoque obscuræ este dicantur. Et ijldem animis luis & spiritibus lieuti & alie circuferri, Quam aut ratione pro Achille suo ւթվունը est omnibus ridéda magis. Aiút videruplanesas, cottariis octane iphere, moueri mo ribus. Nó polle, aut corpus vilú idem numero, eodem tempore divertis motibus cieri, & pre tertim appolitis, nili ad motum variorum orbium in quibus sunt infixi, deuchantur. Nos vero pegamus, planetas, aut in oppolita, aut in diuentagi, led videriid, non cogirantibus velocitatem, & tarditatem corum variam in caultelle, cur alius ante, vel tetro videatur, præserrisse, vel recurrisse. Tarditatem autem. & velocitatem hanc, & motus alios planetarumanimi, atque mentes variis temporibus conficiunt, quia intelligent, nature rerum tuncita expedite, & tuncle le ministros sum mi Dei providentia, obsequentes prabens HacAltronomorum fixionis stellarum in see lo strues, eis visa est validissima. Quam nos nullo negocio deiecimus. Que vero figment 18, huic Atrui superedificauerunt oftendere prolequamur. Eaque a memoratu vetustilsimo ardine pergamus recenfere.

Inter Gizcos igitar Aftronomos Thales, & Pythagoras primi omnium funt habiti. Ille ab Ægyptils, hic, & ab his, & a Zabraco Affyrio, ea fapicatia fuere imbuti. Sed Thaletis liber de sphæta, videtur simul cum ortu, interitum seasisfe, tam nihil de eo memoriæ reman sit. Pythagoras & cius sectatores, cum in eae

dem

dem essent lententia stellas omnes corio este fixas, viderent tamen alias tarde, alias velociter moueri. has præire, illas retrocedore, & quandoque stare loco, & alias ad nos quasi de scendere, & maiores videri solito, iterumque a nobis altius attolli, & videri minores, persuafique essent, stellas iplas, per le cos motus facere non posse, benesicio colorum in quibus essent fixæ, fieri sunt arbitrati. Ideoque an te alios omnes memorantur, eidem planetæ orbe non vnű, sed plures tribuisse, műdo eccé tricos,& in eildem, orbes quoldam respectu maiorum exiguos, quos ea de caula epicyclos nominatunt, in quibus planetz corpus esset fixum, & ab eo deferrerun. Post hos viros Eudoxus, fimul cum Platono in Ægypto apud fa verdotes Astronomiz operam dedicited eccé ricos, & epicyclos rifit, iple plures mundo concentricos cuiq; planere alsignanit orbes. & ad X X V I. numero adauxit.Čallippus pau lo post, concentricos, & ipse addidit septem; vt omnes numero essent XXXIIL quos de. ferentes appellauit. Aristoteles Callippi amicus, his XXIL addidit, quos revoluentes nominauit. Quotum officium esset, ne desezentium superiorum motus, ad inferiores per menirer. ne confusio inter omnes oriretur ali quas effecitque hac additione, vt omnes coli orbes numero essent L V. Sed hzc animi dubius protulit; dixioq; standum elle corum lententiz, qui exactius hac fuerint contemplati. Sed hanc totam Eudoxi, Callippi, Aristotelisque traditioné Hipparchus repro bauit, deinde Soligenes multis argumentis confutauit. Et Pythagoreorum Eccentricos, & Epicyclos in vium reuocarunt. Quos Prolemaus est lecutus. Qui cum vel rosos integros orbes, vel altera superficie eccentricos fecissent, cum epi cyclis, XXX. confecerunt orbes. Quos tamé pro planetarum numero septem tantum numerant quali alii, horum essent partes. Ptolemzus vero przter hofce, octauz fphzrz,nonam superposuit. Eò quòd sibi visus est obn seruasse stellas, quas vocant fixas, non perfedu circulum suo moru circumscribere. Neque ad idem redire punctum in oreu secundo, a quo in primo quæque fuerat digressa, ve quasin spiras circunduci viderentur,& spacio an norum. C. gradu vno ad latera mouerentur, Qua ratione. XXXVI. annorum millibus tomm istius modi complerent revolutionem, quam magnum apnum vocauere. Atque ita duos octauæ sphæræ motus esse conclusit; alterum diurnum in longitudinem, alteră bunc obliqui in latitudinem. Sed eum vi alterius superioris sphæræ fieri existimauit qui esset nonus quia ochis vnus lui natura non nili mo tum vnum cieat. Sed Proclus, & iple mathe-

macicus ingens, commentario (no in Timali tertio. & hunc motum, & hanc sententiam co futauit. Tebitius vero quidam Arabs, supra nonam sphæram, observationibus quibusda fuis perfualus, decimem orbem fupra nont fabrefecit, & iplum mobilem.Sed Auen Rois philosophus vei habetur magnus, heec omnia figmenta rifit, & est conatus profligare, afferuitque non mili octos esse colos colque con centricos omnes, & tot esse propter stellas eis infixas. Post hunc, alius Arabs, nomine Alpeoragius, fultulit, & iple eccentricos & epicyclos, oco colos, eolque concentricos elle docuir, negauirque stellas fixas in spiras volui. Poinit attamen nonam, que octo inferiores, camquam anima, & mens vniuerli, circum uoluetet in occasum. Post hos vero omnes moltra ztate, tres surrexerunt nouz de sideribus opiniones, valde tum a veteribus, tum inter se differentes. Namque Aristarchi Samii seuocans opinionem Nicolaus Copernicus, & vetultiorum Altronomiam vniuerlam, & & vniuerli ordinem inuerrit. Poluit namque solem in mundi centro, circa quem Mercurium, supra hunc Venerem. Supra hanc orbem quendem magnum qui, terram, & elementa, & lunam circumferret. Martem, Iouem, Saturnum, octauum, vti alii. Et dum hæc iste vir fabricat, due Veronenses IosBaptista Turrius, et Hieronimus Fracastorius, homocentricos illos, veteres in memoriam atqu vium reuorauerunt, led eos ad numerum LXX V I/L orbium adauxerunt. Viuitadhuc ni fallor. Vir Danus, nomine Tychon Brae, qui aliam ex propriis, modo factis observationibus miversi instituit hypotyposin, a Copetnico dinersam. Octavamierres superiores, zodem ordine collocat, fed eccentricos. Sed Martis orbem, intersecare ait orbem solis duobus locis. Supra Solem uero ponit Mercu rium, deinde Venerem in paruis circulis duo bus, hoc maiore, illo minore, qui ambo circa solis corpus reuoluantur,& solis orbem, vterque duobus interfecet punctis. In centro vero vniuersi collocat terram. circa quam sit orbis lunz. a solis quidem orbe circundatus, sed quem orbes Mercurij & Veneris non circumcant.

Hæc sunt Astronomorum, ve nobis quidem videntur delicia, summatim huc relata. Nocesse enim est, vel omnia esse vera, vel omnia salsa. Vel quædam vera, quædam salsa. At vora esse omnia, tam inter se discordia, tam rebus repugnantia, tam solutu sacilia. Falsa igitur omnia erunt potius, quam vera omnia. Sicuti omnia sunt monstruosa. Fatetur enim cælum esse simplex corpus. In corpore simplici, vnde totjac tante diuersitates? Si vero ea partiamur,

yt quædam vera effe dicamus, quædam falfa, widendum erit, quæ sit ea, quam veram esse af firmare audeamus. Si ad motuum calculos, fi ad tabulas, atque ephemeridas respiciamus, yerustiores omnes, iam sunt obsoletæ, neque vllæ prælentibus respondent apparentijs . nul læ nouis obseruationibus. Quibus vna tantum Copernici politio calculorum regulas, recentiores isti astronomi omnes supputant, & veras tabulas le le ex eis conficere contendunt. Sed si Tychonem hunc nouum astrorum spectatorem audiamus, in multis illa quo que manca est & diffectuosa. Quam iple corrigere videtur esse aggressus. Et tamen nullæ vetultiorum politiones tam funt monstruolæ, quam hæ duæ. Cunæ tamen, & hæ duæ & illæ veteres, ex vnica illa positione. Quod stellæ in cælo, vt in tabula nodi aut claus sint infixæ, ortum habent. Ad hanc enim fixionem, & orbes octo primo sunt excogitati. Et quia non sufficerent apparentiis saluandis, addita tot deliramenta tor fuere monstra. Et totius orbis, susque deque perturbatio, & quasi nonum aliud Chaos. Que vna & vana, & impossibilis positio, si ex Aftronomia dematur, omnia erunt plana. Et liber per cœlum sideribus cursus dabitur, & appetentiæ omnes saluabuntur. Si intelligantur astra, vt reuera sunt, spiritu proprio vehi, animo moueri, intellectu ordine regi:Et conditoris obsequio, quia ita rerum vniuersitati in dies expediat, vel nonos ciere, vel tranixctos repetere, atque renouare motus. Non enim, corpora, vt appellat antiquitas, diuina, sine animo esse est possibile. At neque solo mundi animo, esse animata. Sed & hoc, & suo quæque stella proprio. Et ita propria & com muni viuere vita, & proprio, & communi intelligere intellectu. Et proprio, & communi vehi spiritu. Cuius, quia iam sepius mentionem facimus, suo loco, tractationem instituemus. Concludendum igitur, sidera, quia sint animalia, & quidem diuina, & diuinum animum, & diuinam vitam, & dininum intellectum habere esse necesse. Qui intelle-Aus cum sit mundi intellectui consunctus & in co sit. Et sit ité in primo intellectu, necesse est, vt a superiorum nutu, omnis corum pendeat voluntas, neque ab eo discedat vnquam, omniaque ordine exsequantur, quæ illum vel voluisse ab initio, vel in dies vellu intelligant. Atque ita, si ueræ temen sint omnes quas referunt apparentiæ, & non fint instrumentorum errata (quod non pauci ex ipla met Astronomiæ Schola, contenderunt) interdum velocius alias tardius incedere aut. regredi, stare loco, attolli, demitti videa ::tur. Et triplex ille octaui orbis stellarum motus, si tamen verus sit, (quod Proclus, & ali magni viri pernegarunt, easdem ob causas sieri est credendus.

Sed maximopere, & contendunt, & clamant Astronomi, stellas non esse possibile per se moueri. Argumentaque non pauca, neque vi nidetur invalida deducunt in hune agonem. Ea igitur, & recenseamus, & persependamus.

Primum potentissimumque aiunt, non pos se vnum corpus, contrarijs motibus moueri, mili altero corum, a vectore aliquo vehatur: Quæres in planetis visitur, qui contraciis, orbistellato motibus mouentur. Sed huie argumento, iam respondimus, videri cos ita ferri, sed reuera non ferri. Verum velcardiore, vel citiore iptos proprio moueri, & vi deri vel anteisse, vel a tergo esse relictos. Huic ergo tanto argumento tam facile fit latis. Sed & Aristotelem pro se propugnatorem, in ago nem hunc afferunt. Eins igitur rationes expendamus. In disputations ingress , asseue. rat, & astra & colum totum, loco mota confpici. Id fieri necessario, uel quia ambo quiescant vel ambo ferantur, vel quia alterum feratur, quiescatalterum. Sed si in hoc ingrefsi ei occurramus, & alterum sateamur, sidera scilicer mutare loca, alterum negemus, loca mutare totum cœlum. Quo modo vel iple, vel suorum aliquis id comprobabit? Cœlum enim visus noster non cognoscie, astra tantum conspicit. Qua igitur ratione, vel ipse vel astronomorumvilus, cognouit cælum mu tare loca? Nisi per hanc salsam imaginationem, stellas quas moneri cernunt, in colo essa fixas. Hanc deponant, aftra mouebantur, cç. lum quiescet. Ita de falsis falsissima neutere non desinunt. Deinde subnectit. Si & altra & cœlum moueantur, absurdum erit, eadem. velocitate, & astra moneri, & orbes. Eadem laborat falsitate. Quis enim vidit vnquam ... orbium velocitatem? Et fallissimum elt quod addit.

Φαίνεται γαρ' αμα τοῖς κύκλοις καθισάμθμα πάλιν. એς το αὐτό .

3. Apparent enim simul cam orbibus redite.

Non re apparent, simul cum orbibus, redire, non enim uisuntur orbes, aut redire, aut non redire. Sunt enim inuisibiles. Astra cernuntur sola redire in idem. Quamobrem qua hino infert satis multa, omnia sunt salsa necessario.

Aliam deinde divisionis partem sumit.

Vel orbes, quiescunt, astra uero mouentur.

Absurda eadem, hant quoque sequi ait:
Scilicet cițius moueantur exteriora. Et velocitates

citates esse iuxta orbium magnitudines. At quo modo, hocabsurdum est, si est necessarium? neque aliter fieri possit, quam, que astra maiora spacia obeunt, velocius ea obire, qua que obeunt spacia minora, & eodem tempoze in idem redeant?

Neque ex hoc sequitur quod infert. Non esse rationabile, vt vtraque moueantur, & non alterum solum. Et ideo relinqui, vt or bes mouentur, aftra quiescant, & orbibus alli gata ferri. Nam si alterum tantum moueri no est ευλογον, rationabile, quo modo alterum orbes scilicet monebuntur, aftra quiescent. Inaudita hæcest, inde vsque a logices initio omnibus logicis consecutio. Absurdum est, alterum moueri. Igitur orbes mouentur, Infert deinde, hoc tantummodo fieri vt cœlum non scindatur, quod totum est continuu. At 🤼 continuus est etiam totus aer: continua, est tota aqua. Scinduntur vtraque, ille ad auium volatum, ad corporum proiectum. Hæc ad piscium, ad hominum, brutorumque natatum. Ad nauigiorum quoque nauigatum, & remigatum. Nullum tamen eis accidit vel impossibile, vel absurdum. Neque vniuersum de salute periclitatur; neque philosophia it pessum. Recurrunt enim scissa in se illico, & scissuram semetipsis resarciunt, & redingrantur partes quæ discesserant. Cur ergo & astra, modo eodem per cœlum, aut non volent, aut non natent, aut ad horum instar, loca nó mutent, quiescente cœlo?Nusquam enim isti vel philosophi, vel Astronomi probarunt, cœlum esse durum aut solidum ita, vt scindi no queat. Et si scindatur, partes in se non redeat; aut abeant in frusta. Hocenim ante omnia pro bace crat necesse. Et donicum non probent; sinemus nos sidera per liquidum volare colum. Sed annectit magister scientiarum idem. Aftra esse Sphærica. Idgue nulla ratione, nullo argumento ostendit. Sed air, ab aliis dici,& ibi confesium δμολογούμθμον. Hanc non pro-: bationem, nos non probamus. Sed aftra funto sphærica. Tune infert. Sphæricorum duos esse motu. χύλισιν κ) δίνησιν, volutationem; feu rotulationem, & vereigine vterentur, in eodem manerent. At locum mutant. Esto vtrunque. Sed neque volutari ea inquit, esse manifestum. Nam quod rotatur, volui opor tet. At lunæ facies semper apparet non ergo voluitur, Non ergo reliqua uoluuntur. Nega mus verumque. Facies enim in luna nó semper apparet. Et in coniunctione a nobis est

Sed esto, appareat semper. Que ratio hec hec est in reliquis, quorum nullum est lune

fimile:Et vmbram in se nullam habent, quæ in aftris diversitatem substantiæ oftendat, & volui postunt,& volutio non comprehendi 🚬 quia tota fint fibi fimilaria . In distimili ergo luna, locum similitudo nullum habet . Sed spherica, cur non sine volutatione, & vertigine,possint moueri præfertim it fint animata, & super codem sui puncto incederez Cur huc terrium motum astris ademit, que actionis,& vitæ fecerat participia, vt animalia? Sed ridiculum est absurdumquod subinsert. Naturam astris nullum ad motum dedisse organum. Qui enimiple in tanta distantia id recognouit.Sed & cur orbibus motum iple donat, qui bus nullum natura organum dedit ad motionem? Et si dedisset iam de orbibus non orbes effecisset. Sed ratio eadem astris fauet, quam riple orbibus addit; Ideo reamoueri, ga sphæ rica figura sit ad motum vtilissima. Astra enim & iple sphærica vult esse. Et fallum est, figura hanc ad motum ad anteriora esse inutilem. Eadem enim vtilitate in hanc mouebitur sphæra, qua in parces alias, quamuis ei nihil promineat, sicuti que perse mouentur corporibus. At cur vel cœlum, uel aitra ani malibus nostratibus conferuntur? æterna mortalibus ? simplicissima compositis? Sed hu ius viri hic mos in argumentando, omnia cô fundendi,& de genere in genus contra leges fuas transiliendi, est a nobis sæpenumero profligatus. Sed non minus bella est totius huius quæstionis conclusio postrema, in qua scribit.

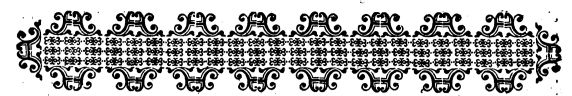
,, Postea quam oportet cœlum moueri motu in eodem, alia vero astra no progredi per se, rationabiliter vtrumque suerit sphæricum. Sic enim maxime alterum mouebi

, , tur,alterum quielcet. O nia ambo inquit fun

Quia ambo inquit sunt sphærica, alterum scilicet cœlum mouebitur, alterum scilicet sidera quiescent. Si sphærica figura alterum impellit ad motum, cur eadem, & alterum admo tum non impellet? Cur impellet ad contrariam quietem?Eadem causa eiusdem respectu eodemque tempore contrarios Aristotelipro feret effectus? Res tantopere, totiesque ab eo reiecta,& confutata? Aristoreles ergo Astrono morum propugnator, & Achilles, tam argutis tamque validis argumentis, Astronomis nihil' profuit, nihil conclusit, vel erbes moueri, vel astra non moueri. Cum tam magno igitur pro tectore, tam magno coelorum numero, tam! magnis contra dictionibus, tam magna vniuersi inuersione, & perversione, tota hæc tam magna Altronomiæ observatio, & scientia, rideatur,& derideatur.

Finis duodecimi Libri Pancosmia.

FRANCI-



### FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS

LIBER TERTIVSDECIMVS.

COELUM AN SIT UNVM.



Erum nos qui Aftronomorum tot homocentricos, tot eccen tricos, tot epicyclos, tot fydereos, tot fyderibus carentes, feu orbes, feu cœlos, vti deliria fumus ridere aufi, quid de

nostro ingenio, in hanc philosophiam afferre audebimus?quod illi non rideant,& quod reuera non sit ridendum? Res forsan temere derisa, est nobis vel restituenda, vel compensanda. Vtrumque vt apparet perardui laboris. Sed est nobis labor omnis superandus, ne leuitate animi, sed veritatis studio, illa risisse videamur. Quid igitur agendum? Non assentiris inquient, in tot orbes colum esse divifum ? Id ne, ratione numeri , an ratione diuifionis?Ratione equidem vtraque . Neq; enim numerum cœlorum probamus. Neque cœlum esse divisum consentimus. Vnum igitur cst cœlum? V num pro fectò. Nam quod Theo. logi possent obijcere,in sacris Bibliis, legi,coli cœlorum. Aquæ quæ super cælos sunt, & similia:Theologi ijdem facile diluunt, Hebraicam esse phrasin. Eò quòd sacra lingua, singulari cœli numero careat. Et semper plurali proferat. Itaque hos teuereamur. Cum philosophis modo agamus. Non octo esse celi orbes, non plutes contendimus . Vnum tantum elle cœlum asseueramus.llludque integrum,& torum libi continuum, in nullos diuilum orbes. Id autem ex nostris demonstratis: exque impossibilibus, quæ divisionem consequentur, & absurditatibus aliis, in probationem deducemus. Ac primo ex nostris fundamentis ita dicimus. Mundus corpus est. Id fatentur omnes. Corpus omne, suis constat principiis intrinsecis, vel vti vocant elemétis. Talia princi pia, atque elementa corporum omnium, esse

quatuor, & posuimus, & demonstrauimus. Spacium, quo trino, omne corpus constat, Lumen, quod corpora omnia le iplo inficit. Fluor, qui corpora omnia constituit. Et calor, qui corpora omnia è fluore constituta, & format, & viuificat. Hæc fingulis suis locis omnia fient manifesta. Quatuor hæc, ad extera, esse infinita demonstrauimus, ad intera atque ad centrum elle finita. Spacium vniuerla occupat. Tria reliqua vniuersum occupant spaciú. Ad centrum omnia pertingunt. Ad extera per spacium totum, quaquauersum extenduntur. In spacio hoc, e fluore per calorem lumenque primum corpus probauimus fuisse constitutum, Empyteum mundum. Qui omnia quatuor hæc esset. Quatuor hæc totus essent empyreus mundus, qui ea in seveluti absorberet. Et illis sese, & constituerer, & nutriret, & conseruaret. Et illa itidem in se aleret, & seruaret. Et mutua sele,& nutritione,& conservatione fouerent. Et sicuti spacium sui natura, & partibus & toto, est immobile lumen quoque & calorem, & fluorem vaiuersos immobilia esse fuit necesse. Quo enim abirent? Et ideo Empyreum quoque esse loco immobilem est necesse. Nullus enim locus alius superest, in qué transeat. Nam si moueretur, vel in se, vel extrase moueri esset necessariú. At vt extra se abeat est impossibile. Locus enim nullus est. ad quem moueatur, aut ad quem peruenire possir. Totum enim spacium occupat. Spaciuautem occupat omnia. In se vero cur moueatur?aut quomodo?Partibus ne,an toto. Non; toto. Vbi enim in se, toti sibi locum inueniat ? Non partibus. Quæ aut tori, & sibi ipsis funt fimiles : aut funt a toto, & inter se diffi-i miles. At quomodo funt distimiles in primæua empyreï natura, quando adhuc nihil in eq

aliud lit, quam iple folus. Sunt ergo partes, & roti, & fibi inuicem similes omnes. Si similes. altera in alteram agendi nullas habet vires. Si in se inuicem non agunt, neq; se se pellut, neg; se se trahunt, aut vehunt, aut proijciunt. Si hæc, aliæ non agunt, aliæ non patiuntur nul læ a loco fibi proprio discedunt. Si nulla discedit, nulla etiam mouetur, aut dimouetur. Immobiles ergo funt omnes. Immobilis ergo zotus est empyreus, & ad extera, & ad intera ad cetrum viq; . Quod si forte rationes demá Arent celu siue ætheré Chaldaicu. (nam de Or phico iam constat esse idem cum empyreo)es se empyrei partem, demóstratum quoq; erit, eum non moueri, eum elle immobilem. Et la immobilis sit, non moueri in circuitum. Nonmoueri ab oriente, in occidentem; Nontrepidare. Nullis contrariis motibus cieri ab oc casu in ortum: Non velociter, non tarde; Non antrorlum, non rettorlum: Non præcedere, non regredi, non stare loco. Non deprimi, non attolli. Et si quid tale in cœli regione fieri appareat : id stellatum, non celi, neque ztheris esse opus. In id igitur, totis menris viribus incumbamus, si quo modo vestiga re possimus, cœlum, in quo astra diximus habitare, parté aliquam empyrei esfe. In id opus, hac ingrediamur. Si cœlum, empyrei pars est, ea necessario est, vel toti empyreo continuata. & quo loco est, ei coniuncta. Vel in toto,) esta toto sepatata, & ab eo dissuncta. Si dicamus eam separatamabieo esse, tunc necesse erit, vel casu a toto suo esse anulsam: vel vialiqua aliena: vel propriis viribus, se se ab eq separasse; vel ab empyreo veluti reiectam, abeo discessisse: vel deniq; a Conditore Deo, scil sam else seorsum in se stare, & in empyreo lo cari. Quacumq; de causa id euenerit, necesse est,cœlum propriam habere supeficiem, & in supero, & in infero, quibus terminetur. Omne enim corpus finitum, superficie terminatur. Necesse quoq; est empyreŭ ipsum, qua parto cœlum æthereum contingit, esse propria fua superficie finitum, & quali clausum.

Sed prius effectrices, quas attulimus, separationis huius causas expendamus. Casu non esse factam constar. Casum enim ex vniuersita te iamdudum emplusmus. Vis veto aliena, que stam potuit esse tanta, que immensum opus, in immesse corporibus efficeret: Si tamen suit aliqua, ea necessario, vel corporis suit, vel in corporei. Sed incorporea, sui natura multi vim inferunt. blande omnia tractant, a suo anune nere nó discedint: Corporis ergo oportet ea suisse. Sed corpora, vei multoties est sam demó stratum, agunt nihil, patiantur tatum. Neque igitur a corporis vi vlla, ea scissio est sacta. Et sia corpore fieri potuit, a quo nam corpore de

cum adhuc non nisi vhum empyrei corpus esset inter corpora illa quatuor incorpo-a ra, & antitype quali medium. Iplum ergo libi, vim nulla attulisse ratio dictat. Et si attulita aliena vis non fuit, sed propria. Si igitur visuk la allata est, propria vel empyrei, vel ætheris, vel vtriusq, estallata. Sed ab vtro vis, autab vtroq; , cur dicatur elle allata? Vel quia incer iplos dissidium sit ortum? vel animo concor diseam secerunt divulsionem? Sed discordia nulla inter eos intercessit, quado adhuc totu, partibus erat similare,& partes toti.Inter simi lia vero nulla vmquá oritur dissensio. Sed cócordi animo, cur dissidium faciant, cum vni esse, longe sit melius, quàm multis. Dum enim vna,entia funt,essentiam obtinent.Si in multi tudinem scindantur, si ea talis sit, vt quæque eius pars vno catet, in nihilum abeant omnia. Si vnum retineant, media inter nihilum. & voum remanent. At longe satius est, sumu vnum esse, quam aut medium, aut postremu., Satius ergo est empyreo, summű vnum este, & primissimi vnius, quasi imaginem, quam se in multitudiné lecari. Ad solum ergo res redigitur Conditoré. Eu scilicet voluisse, vel separatos eos creare, vel creatos iam, dissecare. Hang cansam contéplemur. Est iam prouerbio inter philosophos dictatu. Deu, & Natura nihil frukra facere. Quæcuq, faciunt, ad optimum fina dirigere Si igitur Deus Conditor empyreum & cœlum, vel creauit leparatos, vel creatos di Linxit id nimirum voluit. Voluntatem.n. Dei sequitur necessius. At volutas finem aliquem zelpicit Ob finé igitut aliqué, eos voluit sejan Cos. Finis hic, bonus est necessario. Dei namos voluntas,& bonitas eadem res est, & non nisi bonú vult. Boni ergo alicuius causa, Códitor, eas le gregauir. Bonum hoc, & finis hic, quis nă fuit? An quia vni uerlo, ita expediit? Elto,: At qua ratione expediit ? Quid enim hac len iunctio, vel est operata uel esiam num in dies operatur? Forte, vt cælú moueri posset per le, & empyreum non traheret lecum, & partes eius funderet, confunderetq;. Traxillet aut, & confuditiet, si continui ambo, & continuati perleuerassent. At motus hic cui fini, cui rei, inseruiro debuit ? Népe, vt vel sibi celum aliquid acquiteret, vel ut aliis prodesset, vel vtraq; efficeret beneficium. Vel neutra. Hec.n. plena, ac necessaria est divisio. Si neutru dica mns, iam is motus frustra est. Frustra aut Deus, nihil facit. Ergo trium reliquorum aliquod. Primum prius expédamus. Motu suo, quid si bi cœlu acquirat?a se ne ipso, an aliunde?A le ipio,ne fingi quidé potest. Oia.n.sua,in se habuit, & ber. Et ipsú in se ipsú ageret & idem el set respectu eiusdé, & agés, & paties. Si psectio ei decrat aliqua, vel a supis suis causis, vel a se, Ff

### FRANCISCI TATRICII

uel ab inferis necesse habuit petere. Sed ab in feris imperfectioribus, quam acquirat perfe-Ctionem? A se quoq; ipso, quam nam potuit nancisci?Vel enim eam habuit, uel no habuit. Si habuit, non erat quærenda. Si non habuit, sibi eá dare non potuit. Nemo enim dat quod non habet. A superis ergo quæreda erat. Esto. At cur per motum potius, quam per quieté? Quies, status est. Status idétitas. Identitas perfectio est. Motus, indigentiam, & sentit, & indicat, & in alteritatem tendit. Alteritas a suo esse dimouer; A persectione ergo in imperse-&ionem cadit. Cœlum, si in sua natura perfe-Aum est, quiescer. Si imperfectum, mouebieur, non ut a se ipso eam perfectionem quæ. gat, quam non habens, nec sibi, neque aliis da re potest. Sed ut aliunde eam adipiscatur. No ob inferis, ergo a superis. At quo modo per motum potins, quam per quietem adipilcesur? Force, nel quia nicinius fiat superis, nel quia ad id per motum le se preparet. & ad suscipiendum aprius fiat? At uicinius quam sir, fuperis non accedit. Deus enim est ubiq; . Neque per motum se se præparat. Præparatio.n. omnis per alterationem : suscepio omnis per passionem est; At iamdudum antea, qui philo Sophi cœlum in motu esse docuerunt, inalterabile, impassbileque esse contenderunt. Sed; nos, cur cœlum imperfectum fuisse creatum concedemus? Qui scimus, quæcumque conditor Deus secerat, secisse in sua quæque specie, ualde bona. Cœlum igitur, moueri non. est dicendum cum eo motu sibi acquirat ni hil. Neque quod possidet, per eum motum, aut tuetur, aut conferuat, aut adauget. Quis.n. ei uim inferat, ut que habet, nel surripiat, uel in eo cortumpat? Sui ergo cauía nulla, cœlum est in motu. Sed & motus repetitio, cur ei esb tribuenda? An ut semper se se reparet de eo, quod ei nunquam périit? An ut iugiter, imper fectionem semper uertar, quæ ei accedit num quam? Cur perpetua uertigine, infinities petit id quod numqua nancifcitur? Frustraneus hic motus, qua ratione dicetur, a conditore, qui frustra nihil facit, ei tributus? Si tantarum ab Surditatum nulla philosophica reddi ratio po test? Cur tantopere, in hoc uano moto, docédo, persuadendo, philosophi omnes labora» runt? Concludendum igitur, cœlum, fui uel perficiendi, uel reparadi, uel tuendi, uel feruadi, uel adaugendi caufa, nullo modo, ullo cie+ ri motu. Sed sua sorte contentum, perpetuo quiescere. Si igitur hoc primo, nihil efficit, neque vtroq;, efficiet quicquá, quod tertiú erac divisionis membrum. Secundum igitur peruž dedu. An scilicer motus ei sit tributus, vt aliis prodesse queat. Si id sit, necessario vel superis: proderit, uel æqualibus, vel inferioribus Su-

peris quid proderit, corpus incorporeis? effectus, causis! productum productoribus? Æqua les cœlum nullos habet. Proderit ne ergo infe rioribus? Hanc partem tutatus est Aristoteles quando dixit. Eum motum veluti vitá esse om nibus natura constantibus. Atq; iterum. Mun dum hunc necessario continuu esse superis lationibus, & omnes eius vires inde gubernati. Idem tutati sunt philosophi alij plerique oes. Sed Aristotelis duo illa loca, nulla cœli faciút mentionem. Eos motus, & lationes sideribus nos damus. Et si quid hæc inferiora a superioribus lationibus beneficij nanciscuntur, assere mus nos, non a cœli, sed a siderum motibus id nancisci. Golligamus rationes superiores. Cælum neque sui, neque aliorum beneficio moueri. Sed & quod reliquum fuerat confide remus. Qua superficie alter cocaua, empyreus. alter conuexa æther propria continerentur, & concluderentur, si sint a se invicem seinncti. Empyreum diximus esse totum sibi simila re. An ergo superficies eius illa qua ab æthere seu cœlo separatur, similaris est cum partibus reliquis, an dissimilaris? Si dissimilarem dixerimus, vnde contra demonstrata ea venit disfimilitudo? A se ne, an ab alio? At quid in empyreum possit, præter Deum conditorem? Præter eius animum? At Conditor, nullu infert cuiquam maleficium. Animus a Conditore vitæ & conservationis causa entibus tribuitur, & simplicibus, & compositis. Si igitur superficies ea non est reliquis disfimilaris, sed similaris. eiusdem ne saltem cum partibus reliquis erit naturæ, vel diuersæ? Si diueríæ, vnde ca sit diuersitas necesse est dicere.Si eiuldem, cur ei contigit esse superficiem, reliquis esse internam, trinamq, dimensione Vtraq; hæcabíurda íunt.Nulla est ergo in em pyreo versus celum superficies. Si nulla in eo, nulla quoq; erit celo versus empyreu. Sed co+ tinuum, atq; vnu funt corpus necessario, quan do terminos corporú nullos habent. Sed si dicatur, cœli aliquă esse. tunc ijidem quæstioni. bus perquiremus: A se ne ca haber, an abalio? Si ab alio dicatur, authorem rogabimus exhibeant. Conditoré, rationibus allatis minime proferent. Neq; empyreum. Quia nullă habere est modo demonstratu. Par cœlo nullu habent Inferius nulla tanta vi afferre possunt. A se igitur habebit, si modo habet. At cœlū cor. pus aiunt elle simplicissimű. Si simplex, necelsario similiare. Vnde ergo illa superficiei ab aliis partibus dissimilitudo? Si authoré profer re nó habent, nulla ergo in cœlo uersus empy reu est supficies, qua ab eo disseparetur. Quòd si ibi nulla est, cur intra cœli corpus, tot cocauas, tot conuexas, tot eccetricas, tot cocetticas & philosophi,& Astronomicosinxerus?Nimi

Digitized by Google

rum

rữ ab astrorum,a Planetarum latione. At profecto vnu est mare. Per id vnum pisces omnes, pulili, ingentes, medij natant, & maria tranăt. Vnus est aer. In eo aues omnes, susq; deque peruolant, & magnas eius regiones transuolant, ignes magni, maiorelq; cometæ, quin & nubes ingentes idem faciunt, nullum inde sequitur impossibile. Ignem videbant natura sua, mobilissimum esse, id otiam docuerunt. Per aera varios ignes cernebant ferri: sidera esse, luce, ac calore, igni soli, rei nulli aliz, esse similia, cur vel ignes, vel ignibus simile aliquid esse sidera, ve crederent induci non potuerunt? Cur qui sidera ignes, Plato, Anaxagoras, Herachitus, Zoroalter, elle, & falli funt & docuerunt, eis motum,& non cœlo inuisili tribuerunt? Si per eorum motum, scissionem timuerunt cœli,timor is uanus fuit profecto. Nam & aque,& aer,ad motum corporum alie nigenarum scinduntur, & tamen natura nou pellumit, vniuerlum salutem suam non ammittit. Sed & illa impossibilia pro certis, eos habuisse,an mirandum,an miserandum,an ridendum magis fuerit incertum habeo. Colum primum, corpus immensum, & quo non aliud maius, super duobus polorum indiuisibilibus punctis, ram pernici rotatu circumuerti, dogmatum suorum penitus obliti. Docuerat enim Aristoteles ante, omnem motum. Super magnitudine cieri. Poli nulla sunt magnitudo. Docuerat Hermes oé quod moueeur, in maiore aliquo moueri. At cœlo primo, corpus maius nullum poluere. Circa centru, inquiunt celum circumnoluitur. At & contru faciunt indivisibile. In suis ergo dogmatibus, nec ipli perliftunt, nec possibilia docent. Nam & Planetis, & corum eccontricis, & epicyclis. polos alios, quibulque luos, & cos etiam indi nisibiles, nulla necessitate, largitate supersua donauerunt.

Sed & illud no minus est impossibile, persua dere cotra lua dogmata conantua orbium luperficies, esse consiguas quidem, sed non con tinuas, admittunt tamen inuiti, & ignati ex fuis politis, elle continuas. Aiunt enim. A centro trahatur linea, per orbem lune ysq; ad inte ra orbis mercurii. Tunc necesse est, eam linea, & conuexam superficiem orbis lunæ, & concauam mercurii tangere, in punctis indivilibi libus.Tunc duo illa puncta non concedunt el fe separata, sed fimul vtrumq; coincidere, & tatione quidem duo esse, re aut vera esse vnu, quonia le se tangunt, secundu se tota. Nos vero dicimus, fi duo, vnű facta funr reuera, ratio duoru, nihil amplius in ea habet iuris, sed vnu funt omnino.Si vnu lunt, cotinua faciut vtraq; in qua erat superficiem. Docet namq; Aristot. , Swezn parta ixara ir. Continua funt,

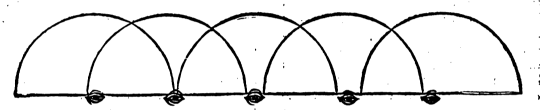
quoru extrema vnum. Ad horu punctorum in star duz quoq; illæ superficies, in quibus duo illa erant puncta, e duabus vna facta est, quia simul cum puctis, & iplæ conciderunt. Erant aut, quæq; earum, sui orbis extremum. At quo rum extrema vnum sunt, cointinua, & non cótigua funt. Orbis igitur lunz, connexa fuperficies, cum concaua Mercurii, coincidentes, vna fiunt, & orbes suos necessario continuos. & non contiguos faciunt. Vnus ergo & continuus orbis est, quiesante duos esse asserurabant. Eadem demostratio est de reliquis. Om mes ergo cœli orbes, quoquot posuerunt, continuum, & vnum corpus sunt suis met rationi bus, sibi ipsis contrariis. Ergo cœlum non est in octo, aut plures orbes distinctum. Sed vnu continuumq; corpus est, volentibus, & simul nolentibus, & Astronomis, & philosophis. Sed & illud non considerarunt, quando o&2uam vel superiores sphæras, rapere inferiores docuerunt.Raptus hic,& nomine,& re,violé tus est? Violentum aut nullum est perpetuu. At raptum hunc, perpetuum esse volunt. Sed his tam fibi non constantibus, quid facias <sup>6</sup>Ve rum & quomodo, se se inuicem rapere othes possent, considerare debuerunt. Aiunt octauz Iphæram, naturali motu suo diurno ab ortu ad occasum rapere secum orbes planetarum omnes, qui in contrarium nitantur ab occasu in ortum. Naturali motui, non alius contrarius est; quàm violentus. At violentorum mo tud, Aristoteles quatuor fecit genera, tractionem, vectionem, pulsione, proiectione. Si raptus hic, nullus horú lit, quintum violenti mo tus genus erit. Si e quatuor sit, proiectio quidem non est. Neq; impulsio. Qui enim impellit,a le repellit, nó fecum defert. Tractio vero si dicarur,& trahens, & tractum ansas habeat oportet, quibus tractoria instrumenta accom modentur, qua trahant. At nulle ansa, nulla tractoria, uel trahenti cœlo, vel tractis cœlis, a natura pributa. Omnes eis prominentias, & Plato, & Aristoteles negarunt. Ergo neq; octa uus orbis inferiores trahere potest, neq; hi ab co trahi queunt. Restat, si e quatuor sit aliquis, vt sit vectatio. Qui vehit, vel super se vt equitem, vel inita se, vt nauis merces vehit. Horum prior cœlo non dabitur. Dabitur secundus,quia octanum, intra se reliquos continet. At nullis vel nector, nel recti præditi sunt prominentiis, uel ansis, ut eis uehi, vel queant vehere. Raptus ergo bie quintus aliquis crit motus, adhuc ignotus, & nondum ab eius celebratoribus explicatus. Donec eam explicent, nos eum, ut fallum, e retum natutura, e philosophia detrudemus, reducturi fi quando explicabitur. Violentiam tamen semper sentier camque non perpetua. Si igi-Ff 2

### FRANCISCI PATRICII,

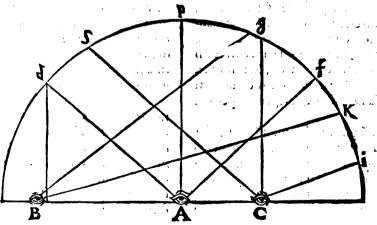
tur nullus est i cælo raptus, & rationes nostræ cæteræ, & veritati, & sibi constent, nulli orbes, seu rapti, seu raptores erunt in cælo. Corpus ergo cotinuum & vnum, est ipsum ce lum, ipse æther. Neque vilis superficiebus, vel concauis, vel connexis est diuisus.

At inquient, saltem ætheris regio, in qua lu na habitat, concauam ad nos habet superficié. Nam & visus, id conspicere videtur, quando sereno aere, in cœlum suspiciems. Id si ita est, qui eo loci, cœlo fecit superficiem, is idem eidem cœlo fecit in summo superficiem conuexam, & empyreo concauam. Et intra eas, in orbes diuisit cœlum. Sed cœlum, versus nos cur fornicatum, & cameratum appareat, causam ante diximus. Ab oculo enim nostro, tam quam a centro, visuales vel radios, vel lineas

exire, & quaquauerlus, recta extendantur & quales esse, vel incuruentur post aliquod spacium, vel non incuruentur. Eadem fornicis figura eade de causa nobis apparet in nubibus, quando toti cœlo sunt obductæ, imo Horizonte, circum latera, in summo vertice. Quæ autem causa fuerit probabilis, vt nubes in cameram vere formentur? Apparentia est hæc, & non vera fornix, non vera cœli, aut nubium concaua superficies. Tot enim fornices, tum in cœlo, tum in nubibus formantur, quot, ocu li,paulo inter se dikantes,& sursum suspiciát, & circumcirca, vilum voluunt. Figuris res fiet manifestior subiectis. Sunto quinque oculi in plano eodem, modicum inter se distantes, ve in lequenti apparet.



Quinque profecto fornices sibi quisq; sua estre, fals sunt Astronomidum affirmant, e quocumque loco, hæmisphe rium cœli conspici. Quemque locum, suum habere Horizontem, nec non meridianum. & punctum verticalem. Hæc omnia namque ad fornices oculi cuiusque, & non ad cœlum referuntur. Nam si cœlum fornicatum esser, vnicam haberet fornicem. Quod si esset, non omnes lineæ, a cuiusquoculi protractæ ad fora nice essen æquales. Que res hoc alio manisea statit exeplo. Vnius fornicis, oculoru plurium.



In quo quidem exemplo solæ lineæ à medio oculo tracæ sunt inter se æquales. A D. A E. A F. Reliquarum nulla, vel hisce, vel alijs est æqualis. Tres enim ab oculo C. ad sornicem protensæ, C H. C G. C I. & illis, & inter se sunt inæquales. Similiter, & tres aliæ R D. B G. & B K. sunt & illis omnibus inæquales, & sibi inuicem no æquales. Si resugiant Astronomi, quo consugere sæpe solent, terram vni uersam respectu cæli esse veluti punctum, ex

eo aívlo eos extrahemus. Respectus enim hic terræ ad cœlum, rem ipsam non variat. Non desinit terra hoc respectu, ea esse magnitudine, qua est. Quæ magnitudo sane magnitudini cœli sua proportione respondet, vt magnitudinem. Non aŭt, vt indivisibile ad magnitudine. Sed & hec Astronomoru suppositio, eius dem est farinæ cu alijs illis, quibus dicebant, cœlum supra puncta polorum, & centri circemuerti.

Finis Tercidecimi Libri Pancosmia.

FRANCI-





## FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS

LIBER QUARTUSDECIMUS.

### 

AN AER CUM COELO SIT CONTINUUS.



Vid igitur celum atq; æther, faltem intima sub luna, superficie non finitur? Est ne igitur cum ignis elemento, aut aere continuum? Et si cotinuum, etiam vnum? Et si vnum eiusdem quoque

nature atque essentiæ cum igne, vel aere? Ma gaz funt mehercule, quæstiones hæ, in quas, superiores nos coniecerunt rationes. Equibus, modis quibus, nos exfoluemus? Forte, fi repetamus, empyreum mundum, totum effe spacium, totum lumen, totum calorem, totuque fluorem. Ex quibus quatuor totis ipfum. constare. Hæc aut ad extera esse infinita, ad in tera finiri centro. Mundus ergo empyreur hoctoum est. Itaque si æther, seu cælum spæ cium, & lumen, & calor,& fluor, ipse quoq; est. Empyrei proculdubio est pars. Si pars, necessario ei quoque vnita est. Si vnita, ei quoque continua. Quis enim partem, dum pars est, vel ratiocinio, vel re, a suo toto dividate Si æther empyrei est vnita,& continua pars,eiuidem etiam est naturæ. Quid ergo Chaldæis vnum empyreum docuerunt esse mundum. tres athereos, & tres hyleos? Empyreum primo per zthereos, deinde per hyleos vlq; ad centrum penetrare. Deinde ætheræos per hylæos víque itidem ad céntrum permeare. Penetrationem hanc consideremus: eo modo; quo in Peripato est disputatum, corporum non dari penetrationem. Quam veram elle nos quoque dicimus, in materiatis, atque antitypis corporibus. In carentibus autem mate nia ista crassa, empyreo, æthereis, quasi incorporeis, nihil vetare eam posse etiam per hyleos qui materiati sunt per transire. Cur enim non materiale, per materiata non tranfeat, quando & materialia quædam, qualitates,& formæ,transeant per tota corpora,vti co lores, sapores, & similia? Sed cum Chaldæis agamus, qui de immateriata egerunt penetratione.

Si empyreus víque ad terræ centrum pene trat, rationes, & caulæ funt inueniendæ, quibus id queat facere. Nam vel essentia, vel viri bus, vel actionibus penetrat. Si actionibus dicamus folis, cur non addemus etiam viribus? Cum actio nulla, non nisi a viribus fiat. & nul libi actio fit, aut esse possit, vbi non fint vires. At neque vites ab essentia sua sciunguntur vmquam, autaliò ab ca amandantur. lta vt ippfæ prooul fint ab elfentia, aut effentia procul a viribus. Igitur vbicunque empyrei actio est, ibi etiam eins uires sunt,& vbi vires, ibi etia estentia. Nesce igitut est, siempyreus vsque ad centrum penetrat vniuers, his omnibus eum penerrare, essentia, viribus,actionibus. His ergo ribus, in atheribus est tribus, est in tribus hyleis. At que nam est empyrei essentia, que vires, que actiones? Nomine suo, hec omnia prodit. Empyreus enim dicitur, quia fit ignis, weligneus, vel ignieus, vel igne constans. Idq; rectiffima ratione. E quatuor enim, e quibus est constitutus elementis; duobus ignis est, lumine, & calore.Omnis enim ignis hæc duo est lux,& calor.E luce lumen emicar. Empyreumon lucem, sed lumen damus, rationibus izm expolitis.Reliqua duo,(pacium est, & fluor Hacquatuor, qua empyream conflant effentism: vires quoque ei indunt, & actiones, tum in eo, tum ex eo edunt. Et penetrationis vim habét ingentem. Nihil enim igne penetrantius. Nam & essentia, & viribus, & actionibus cuncta penetrat. Idque ab elementis suis tulit. Spacium namq; omnia pe-

Digitized by Google

netrat. Idque ab elementis suis tulit. Spacium namque omnia penetrat corpora. Nullum enim corpus est, quod & extra, spacio non coster, & intra nó penetretur. Lumine vero quid nam penetrantius? Quod diaphana corpora omnia, quibus vniuersum maxima ex parte constat, omnia transuerberat, & si in opaça in cidat, ea comite suo penetrat, & se se cum eo, occulte infinuat, seque illa intingit, & coloribus, hoc est se ipso, opacitate eorum paululum alterato, ea inficit. Calor autem nullo excepto, aut diaphano, aut opaco, omnia ingreditur,& tota permeat . Sed & fluor cadem penetrat omnia, vel potius ea omnia constituit. Pusilla namque parte, sola terra excepta, ac forte luna, vniuerlum totum, fluor est manifestus: & hæc ipsa duo, vti postea ostendetur, e fluore sunt coffata. Itaq; si empyrei essentiam constituentia elementa, penetrationem per omnia habent, iple quoque ratione recta videtur, habere eandem. & si per o mnia, etiam per terram, víque ad centrum penetrabit. Spa cio namque terra tota constat; constat & lumine, colorata tota. Tota etiam calore, vt ostendetur est interfusa: & fluore etiam sensibi li, aere, & aqua, & liquoribus vbique est perfula, & interfula innumeris. Si ita se res habeat, vti partim iam est demonstratum,& par tim ad sua loca demonstrabitur; nemini ratione recta philosophanti, iam dubium fue rit, empyreum, per ethereos tres mundos, perque tres hylæos víque ad centrum penetrare.

Sed illæ nos ab huius libri initio propolitæ reuocant quæltiones, an æther, ignis sphæræ, aut aeri lit continuus, & vnus, & ellentiæ fint eiuldem. Ad eas recto calle accedere posse videmur, si essentiam ætheris prius expediamus. An eadem cum empyreo sit, an alia? Sanè ostensum est antea empyreum in fluore, & e fluore, calore, & lumine, blandore ineffabili ardere,& flammarum corporearum primam, veluti incorpoream iplum ese. & præ tenuita te eius summa, inuisilem. Si ether, in se vbi nul la sit stella, præ temikate slammam visilem nó edit, forte idem cum empyreo fuerir. Ostensum enim iam est ætherem quamuis Chaldæi iplum in tres dividerent, non elle in tres diuilum. Neque vlis superficiebus, aut propriis, aut alienis, aut ab empyreo, aut a se ipso in le distinctum. Sicuti ergo æther totus, vnu atque idem corpus est, quia superficiebus no disterminatur: sic quoque vnum arque idem, cum empyreo est. Quia cum ipso continuus est,& nulla ab eo dividitur superficie. Atque inde est, vt einsdem ht essentiz, earundem virium, earundem cum empyreo actionum. Elammaque & iple sit blandissima, & tenuisfima,& inuifili,& transpicua. Ideoque a Chal

dzis ijsdem, dictum est. Omne quod supra lunam est, purum esse lumen, quod sit ætheris, ac cœli fubstantia, etheris inqueam illius, qui inter stellas interponitur. Nam astrorum essentia,& ab eo est alia,& inter se differentiam habent essentia, vti paulo post patebit.Distinxerunt autem hunc ætherem Chaldzi,in tres, non superficiebus, sed vii diximus, natura eius feracitate, maiore, & minore. Quandoquidem in suprema eius regione, numerus stellarum est penè infinitus, ezdemque semper, eodem inter se distant internallo. Media. non nisi sex tulit, easdemque adhuc fert, in qua variis volitant cutsibus.În infima vero, no nisi vnam, & colore, & aliis multis, ab aliis om nibus diuersam. Sed si æther vnum idemque cum empyreo, eiuldemque essentiæ corpus sit, qua de causa ijdem Chaldæi, dixerunt pet tres æthereos penetrare mundos? Si per eos penetrat, naturæ ab eis est diuersæ. Nos ita dicimus. Necesse est, & ætherem, & empyreum, vel differentis, vel eiusdem esse naturæ; vel & eiuldem, & differentis. Differentis guidem sunt, quia empyreus nullum apparet, quod nos cernamus astrum ferre, ætherem ferre innumera. Eiuldem rurlus, quia æther ijldem quibus empyreus constat elementis. nullis terminis, nullis superficiebus disterminature continui sunt, vnum corpus efficient, illudge simplex, tenuissimum, transparés, luminosum, inuisile. Et eiuldem igitur, & differentis sune natura. Modo qualtiones ab initio polita ad le nos vocant. Quando camera, fornix cœli vera fornix, vera camera non est , sed vti esb demonstratum apparens tantum; æther vt ita dicam lunaris continuus ne est, cum inferiore, vel hypeccaumate, vel aere? Hoc quanta possimus animi aduersione expendamus. Aristotelem in adjutorium advocemus. Is ita icriplit.

Eri d' è à ανάγκης σωναχής πώς ούντος में avaden φοραίς, ώς ο πάσον αμ τ τ δυμαμιν κυβορνάδις εκώθον.

by Est vero necessario, continuus quodam mo do, iste (mundus) superis lationibus. Ita veromnis eius virtus gubernetur inde. Hac igitur positione vtamur, & alia capi-

က te lequenti, in hilce verbis. To နိုင် ဥယုိ အပိုင္ ကေါ် ဆီစာ ေဒးညမ်းမွာ အပြီ အပင္ပါ စီ ဆဲရဲစု ရယ်စည္အရီေလ်း

" Ignis quidem, supero elemento, igni vero aet est continuus. Pro elemento supero, occlum intellexit, quod paulo ante, circulo ferri dixerat. Huic ergo, inquit, ignis est cotinuus. igni vero aer. Ignem tamen hunc non ignem esse docet.

Λήρτε મું હે δια σωνήθειαν καιλουιώμ πῶρ , οὐκ όὰ 🕏 πῶρ . ὑજેβαλημο \ Βερμου, καὶ οΐον ζέσος τὰ πὰ στῦρ. Aer & quem, ob consuetudinem vocamus ignem, no est autem ignis. Excessus enim calidi, & quasi ebullitio est ignis.

Quem sequenti capite, aliter vocat.

ΔΑ 3 τοπσαι, οδοτ ύπέκκαυμα τουτο ό τω Απομήμ συρ.

Deported autem intelligere quasi hypeccauma hoc quod nunc diximus ignem.

Ignis igitur hic non ignis, sed hypeccauma, ve ait, supero elemento est continuus. sicuti aer ipsi continuus est. Nomen enim σωιχής continuum dicit, & non contiguum, ipsomet docente, initio physici VI.

Emezi p or τω εχατα êr. από μο δ ο σ αμα; ,, Continua quidem, quorum extrema vau,

, tangentia vero, quorum limul.

Non est autem hic vius nomine & mouteur, tan gentium, quia significare noluit, hypeccauma tis superficiem superam tangere tantum elementum-circulolarum. sed vsus est, & priore, & secundo loco, nomine continui, vt significa ret superficiem veriusque extremam esse vna, & revera continua esse hæc duo corpora. Igitur lua lententia hypeccauma cœlo est con tinuum. Si continuum, corpus quoq; vnum cum eo est. Si vnum, eiusdem etiam cum eo naturz, ergo & similare, nisi dissimilare esse ostendatur. Dissimilare autem nulla apparet parte. Ergo similare cum codo est, sicuti est,& implex, & tenue, & transpicuum, & intisse. Ergo hypeccauma, quod calidum, & ficcum esse ait, eiusdem est cum cœlo cumque æthere nature. Ergo & cœlum calidum,& ficcum. Ergo non quinta essentia. Si vt hoc ridendum ક્ષાાં non admittant, fui dicant, vocem જ્યારમોક ' non pro continuo esse positam, sed pro 🛹 🕬 אַר, contiguus, qua vtitur aliquando; dicemus nos, vel eos, nobis fucum facere, qui aliter interprætarur, quam magister eos docear. Eumque accusare, quòd contra leges suas in philosophia metaphoris, & vocibus utatur impropriis, que confusionem, in re tanta, qua ta hæc præsens est, possit parere. Vel ipsum, nobis fucu facere Aristotelem, qui scientiam fuam, vocum improprieratibus confundat. Verum quomodocumq; eis abutatur, nihil in hac re efficit. Neutram enim rem demonstrat. Neque enim probat, hunc fuum ignem non ignem, cœlo esse aut continuum, aut contiguum. Vtrum vis dicat, fumit tantum pro libitu. At hoc philosopho non est satis. Neque etiam ostendit, aerem igni illi non igni, vel continuum esse, vel contiguum. Quin imo hypeccauma hoc, aeris elle supremam parté autumat. Qui aer, vt iple ait, cum calidus, & humidus sit, a superiore circulati motu etiam magis calefit, & exliccatur. Ita sentit in his. Το με γαρ ανω, κ μεχεί σελίωνε, ετερον το σωμα Φαιθμ' συρός το τὸ ἀδρος. οῦ μιω ἀλλ' ἐν σώτη γε τὸ μὰ καθαρά [ερον εί] , τὸ δ' ἦ ቭον οἰλικρινές , καὶ διαφοράς ἔχουν , τὸ μάλις α ἦ καταλή γου πρὸς τὸν ἀδρα.

s, Supera enim, & víque ad lunam, aliud effe corpus dicimus ab igne, & aere. Sed in

,, eo, purius hoc esse, illud sincerum minus, & differentias habere, & maxime vbi dess

, nit ad aerem.

Alio quoque loco, proximo, scribit.

Αλλά તે τι το π σαι , Η λεγομένου , η παλουμένου υψ π μων α έρος, το με αθεί τ γ ων ο Γον υγρόν η Βερμόν Τ). διά το α μιζαν τε , η αναθυμιάσιν εχοιν γπς , το ζυπερ του βο Βερμόν π δη η ξπρόν.

,, Sed oportet cogitare, eius qui dicitur, & vocatur a nobis aer eum qui est circa terram, esse veluti humidum, & calidum. eò quod enapotationem, & exhalationem habeat terra. Qui vero est supra hunc, ca-

, lidum iam,& siccum.

Quale dicit esse ipsum hypeccauma. Quod fi superum corpus víque ad lunam, nó sit ignis, non sit aer, sed quinta illa sua essentia, aer suo confessu, cœlum attingit. Et eò loci, ob cœli vertiginem calidior fit, & siccess. Et ideo hæe eius pars, hypeccauma, quasi ab exustione, est ab eo nominatu. V num igitur corpus aer cu hypeccaumate est, & continuatum, quod & iple dixit. Non enim aer esse desinit, ignis hic non ignis, etiam si calidior, & siccior est fa-Aus. Sicuti is qui circa terram, aer, etiam si humidior, & veluti, ve ait a puis vapor sit factus, desinit ob id aer esse. Igitur Aristotelis sententia, quamquam inconstanti, totum id quodaterra vique ad columeft, vnum est aeris corpus, per partes, qualitatibus tantum a le toto differens. Id & nos probamus, led ilte cœlo enm facir modo continuum, modo oum suis contiguum. nullam tamen causam, nullam rationem, aut huius, aut illius affert nullo figno, nullo comprobat argumento, aut experimento. Nos vero quidad id dicemus? Aer hic totus idem ne cum cælo corpus est, an ab eo corpus aliud? Sanè perardua est quæ stio, & quod nos sciamus, a nemine vel tacta, vel tractata. Est tamen aliquid de ea dicendu. Et Aristotelico vtendum monitu.

Περὶ ઋν ἀφανῶν τῷ αἰδνίσει, νομιζῷμθμ ἰκανῶς ὑποθεδιῖχθαι κτ το λογον ἐκὶν είς το διωαζον ἀναγάγωμθμ.

" Eorum quæ sensibus non sunt manisesta, " putemus sufficienter esse demonstratum secundum rationem, si ad possibile dedu-

Aer igitur infimus, terræ circussuus & aquæ, vaporosus est, & quasi aqueus. Nullo is vel su persiciei suæ propriæ interstitio, uel alterius corporis interuentu, a media que uocatur

Digitized by Google

acris

### FRANCISCITATRICII

aetis regio separatur, neque media hæc regio ab infima est legregata. At neq; media hæc, ab hypeccaumate calido illo, & sicco est seiun-Ca. Nulla enim talis seiunctio, vel apparet, vel ratione vlla est demonstrata. Si ita sit, vnu & cótinuum, & eiuldem lunt naturæ corpus. Et si quid differant, qualitatibus different solummodo. Vnum autem esse totum hoc corpus, his argumétis ducimus. Quod nulla in eo leparatio cernatur. Totum sit fluidum. Totu enim nubibus, imbribus, niuibus, aliifq; vel decidentibus, vel peruolantibus locum cedit, iterumque in se coit. Et in supero hypeccaumate, cur libus igneum diuerlorum, capraru, trabium, cometarum, aliorum plurium, eode modo cedir. Si enim resisterer, transcursus hi non fierent . Totus ergo est liquidus. Totus simplex,totus tenuis,totus tarus,totus diapha nus, ac forte inuisilis, nisi quatenus diaphani tatem esse visilem demonstrauimus. Hisce etgo omnibus, inuillitate, transpicuitate, rarita te, tenuitate, liquiditate, simplicitate, quia om nia in cœlo apparent similia,& nulla appareat inter eos legregatio lecute latis concludi videtur posse, aerem, ignem non ignem, celumque cotinuatum, vnumq; esse corpus. Etenim, quæ nam alia potentior hisce septem caufa, quæ vel vetare, vel contradicere queat, quin zerem, & celum, continuum vere, & non con tiguum, quo nos lusit Aristoteles, corpus esle affirmemus. Et si continuum etiam vnum, & si vnum, quia simplex, etiam naturæ eiusdem. Nam & cœlum invisile est, & diaphanum, & etiam liquidum, quia planetaru curfibus dat locum.Nam li durum, etiam refistens esset. & si resistens ii cursus, ii motus per colum fieri nequirent. Sed hos ita fieri no du constat, inquient, non dum est demonstratum. At mox demonstrabitur, si prius ex nostris hisce ratio nibus concludamus. Aerem, & codum, continuum & vnű,& eiuldem naturz else corpus. & nullo modo , elle corpora leparata. Et qui poetæ, cælumque profundum aerem dixere, vere cecinere.Et qui alii, per liquidum æthera aut aues dicit volare, aut Dedalum, & Icarum volaise est sabulatus, a vero non discessit. Cœlum igitur, æther & aer, & ignis non ignis, idem corpus vnum funt. Er qui argumentis a simplicitate, a tenuitate, a taritate, a liquiditate,a diaphanitate,ab invisilitate, a nulla corú euidenti separatione, non mouetur, vel philo sophari definat, vel meliores afferat rationes. & donec afferat, nos hasce non dimittemus. At demonstratum iam fuerat quoq; , cœlum, & empyreum mundum, nullo interstitio seiungi, & ideo continuum, & vnum,& ciulde ambos esse naturæ. Et si quid differrent, eo dif ferent, quod empyreus nostro sensui, nullum ostentet astrum: cœlum ostentet plurima. At modo per secundas argumentationes, aer, & ecclum, & æther, idem corpus nobis euasu, & æther cum empyrea idem. Aer igitur & empy reus, idem. V num ergo corpu, stotum est vniuersum, partium locis tantum, in se differens. Nimirum quòd pars quæ ad centrum proximar, aeris nomine est appellata. Empyreus ea, quæ in infinitu,ad extera proteditur. Inter has duas,parté mediam,ætheré,& cœlű vocauere.

Cum igitur hæc,quæ tria putabantur, vnű idemque elle perfualere rationes, locum non habet Chaldæorum, etheris in tres ætheres di stinctio. Neque empyrei per tres hosce penotratio per acrem, qui de tribus hylæis ynus fuerat. Si quæ vero penetratio, per reliquos duos hyleos (it, ea per aquam, perque terram dabitur. Et reuera datur. Nulla enimaqua pars est, nulla terræ, in qua aeris pars non sit: penetrata. Aer autem & æther eft, & empyreus. Ratione quoque alia penetratio hæc, & empyrei, & ætheris, & aeris in duo illa fieri est credenda, elementorum scilicet, primæuorum, spacii, luminis, caloris. & fluoris. Que in omnes aque partes, in ommes terræ partes pertranseunt. Huc nos rationes, vi videntur veræ deduxere. Quibus Platonicorum axioma adiungamus; τα αυλα χω: gei ded W eruner. Immaterialia pencuant per materialia.

### ANNOTATIO R. P. M. JACOBI DE LVGO.

Theologi tenent colum empyreum idest igneum disi, non ob ardorem, sed a splendore, quia habet l'men, & claritatem, & est immobile, pt locus esset locatis aprissimus: consistit enim beatitudo nostra in clara Dei visione, qua summa gloria claritate beatorum perfundit, & in coteplatione Dei cui sum cha ritate affixi: At quibus dam videtur satis probabile, pt cesu empyreu immobile ordinatu ad statu gloria non habeat instudită in inferiora corpora que sunt sub alio ordine, pt pote ordinata ad naturale re vu decursu, D. Tho. tamen videtur probabilius oppositu prima par. q. 66. ar. z. in sine corporis; Quo mă siout supremi Angeli qui assistiu Deo imediațius habent instuntiam super me lios, & vlaimos qui mituntur, quamuis ipsi non mitantur secundum Dionissum cap. 8. de celesti Hierachia. Ita celum em pyreum habet instuentiam super corpora qua mouentur, licet ipsum non moueatur: Hac de causa post sumus dicere. & bene, rationabiliter que celum empyreum instuere in primum celum quod mouetur, no aliquid transies, & adueniens per motum: sed aliquod sixum, vel stabile, ve puta virtutem continendi, & causandi, vel aliquod huiusmodi ad dignitatem pertinens.

FRANCI





### FRANCISCI PATRICII PANCOS MIAS

LIBER DECIMVSQVINTVS.



### AN SIDERA SINT IGNES.



vod paulo ante dictum est, nondum constare astra in cœlo moueri, vti promisimus demonstrare aggrediamur. Vt autem demonstratio recta methodo procedat, astra quid sint, prius

videtur esse cognoscendum. Hoc enim cognito, facilius, an ad motum apta fint nata, & ab hoc, an reuera moueantur innotescet. Itaque hoc ante perquiramus. Profectò, inter Græcos veteres,aftra omnia,ignes esse & flam mas, non panci sunt arbitrati, Thales, Anaximenes, Heraclitus, Xenophanes, Parmenids, Empedocles, Anaxagoras, Diogenes, Archelaus, Plato, Aristoteles, Cleanthes. Ducti pimirum, vt id crederent, ipso visu, ipsoque tacu. Illo quod viderent fidera non aliser lucere, ac lucer noster ignis. Hoc quia solis calor, tactu sentiretur haud secus, quam calor nostratis ignis. Fatebuntut ni fallor Aristotelici, omnes quos nominauimus, ita tentille. Sed Principem suum, qui id videtur impugnasse, inter eox connumerari, non permittent. Si nos non audiunt, aut obaudiunt, audiant Plutarthum.

Δρισοπελικό προσύτον []) το κενόν , έκτος τ Σόσμου , ώτε άναπνών τον ούρανόν . [] ) μο Φιτόν πυρένον .

5. Tantum esse vacuum extra mundum, ve 5. cœlum respirer. Id namque esse igneum. Sententiam postea mutauit, quod & in Exoterica sua Philosophia secit, contraria nimirum sua Mystica. Idque solum ve Platoni contradiceret. Est autem ea res, a nobis ostensa alibi, Inquintam inquam, essentiam quandam, codi substantiam mutanit. Que a se nul lo sensu, sed contra sensum, nulla ratione, est consicta. Sed de coelo est nobis iam tractatio peracta. De sideribus agamus. Dogmatis huius, astra esse ignes, dictum iam est, primum authorem suisse Zoroastrum. Cecinit enimatante of πολων ομιλον κέτρον καλκινών.

To mup wos to mup drayadous.

- " Compegit multum cœtum astrorum iner
- , rantium.
- ,, Ignemad ignem cogens. Et de Sole. Εξ ἀνακρεμάσας ζώνας , ἔβδομον πελίου Μεσεμβαλήσας πύρ.
- " Sex suspendens Zonas, septimum Solia,
- ,, In medium iaciens ignem . Et rurfus de codem .

Πῦρ συρδε εξοχετάμα, η πυρός ταμίας.

- ,, Ignis, de igne derivatio. & ignis pœnu.
  Parmenides autem de Sole endem ira ce-
- Parmenides autem de Sole codem ita cecinit.

Eiond'aibepiar re quoir, ra d'ès aibept ranta : En para, à nabapas su ayeot vertione Aapaades épya apidna.

- Scies athercam naturam, & que in ather
- " re cuncta
- , Corpora, & puræ fulgentis Solia,
- , Lampadis, opera egregia.

Hoc secutus est Philosqui Solem esse dixit, exoros multa. Cum his, & superioribus illis (a quibus vt Aristoteles dissentiret, visum & tactum abnegauit) sensu, rationeque dictante, etiam nos sentimus. Præsertim quòd & Damascenus, & Augustinus, & alij nostri Theologi consenserunt, colum esse ignem, Ex quo astra, aliaque coelestia lumina esse sacta tradi-

Gg derunt.

derunt. Sed quoniam nos, non virorum authoritatibus, sed sensuum, mentisque demon strationibus philosophamur, ratio est nobis eaq; valida reddenda, cur ita sentiamus. Eam itaque in hunc modum contemplemur. Astra, veligne sunt, vel non sunt ignes. Si non sunt ignes, quid ergo funt? Non enim terra funt, non aqua, non aer, non nubes. Quid igitur. Duplex ni fallor in Peripato responsio. Altera, e quința sunt essentia. Altera, sunt dentiores cœli partes. Priorem prius. Quinta illa essentia, vel simplex corpus est, vel est compositum. Si compositum dixerint, Principi suo contradicunt. Qui sæpius, totum cælum, elementum vocat.Omne autem elementum Ari stoteli est simplex. Deinde si compositum est, ex quibus nam est compositum? Non ex elementis quatuor. Ab his enim, magister coru, iplum prorlus facit alienum. Et præterea, nullum aliud corpus, præter hanc essentiam, & quatuor elementa Peripatus non nouit Etcœlum ex elementis his, nequaquam est con-Hatum. Aliud corpus ex quo conflari queat, non reperitur. Cœlum ergo non est compostum, simplex ergo est. Si simplex, etiam vniforme; si vniforme, etiam similare. Si similare, cur ergo docuit, vti præcedente libro vidimus, hæc verba.

Οῦ μω ἀλλ' ἐν τὰ τως γε, τὸ με καθαρώτερον ἔξ), τὸ δ' ἦ ቭον εἰλικρινὲς, κὰ διαφοράς ἔχειν κὰ μάλις α. ễ καταλή γει τὸν ἀξρα.

" Sed enim in ipso quidem, hoc purius esse, , Hoc vero minus sincerum, & differentias habere. & maxime vbi desinit versus aere-Nam si similare,& vniforme est, nullas habet differentias. Si has habet, non est vniforme, neque similare. Igitur neque simplex. Ergo compositum. At vnde el hæc compositio? si non ab elementis? si non a se ipso? si non ab aliis corporibus? Necesse enim est, vt hæc compositio ci adsit, vel a se ipso, vel ab alio. Ab alio nequaquam, quia non ab elementis, non a corpore alio. A le iplo minime - Nihil enim sui ipsius causa est, docente Aristotele, dictante ratione. Effet enim antequam effet. Et partes haberer, antequam effet totum, ex quibus componeretur. Si hæc sunt impossibilia, falsa illa est doctrina, cœlum vel esse sim plex; vel habere differentias. Altera enimicum aftera puguat. Sed & cur dicitut, has habere differentias, maxime in ea parte, qua delinit ad acré? Nihil enim in lunz regione, auc Mercurij, vel purius reliquis, vel minus puru cernitur. Neque ratio id vlla suadet, nisi forte hæc afferatur vna, impuriores partes, vti grauiores, deorium vel tendere, vel t etendifse; Hæc autem contra dogmata sua est. Quoniam cœlo, omnes detraxit elementorum

qualitates, inter quas, & grauitatem, & les nitatem . Verum & aliter sensui repugnat. Nam præter quam quod, nulla puritas, nulla impuritas, ea qua dixit parte apparet, in oppolita, in supera nimirum, apparet maxima: Tantus nempe siderum cœtus, tanta distindus varietate. tanta lucum differentia, vt in rerum vaiuersitate, alio loco nullo, tanta appareat diuersitas. Sed aient, hic iam sermo, de stellis est, & non de cielo. Esto. Mittamus igitur cœlum . Astra erant in quæstione. Quid nam essent. Respondebat Peripatus. E'quinta sunt essentia. Quæ cœlum ipsum totum est. Cuius astra densiores erant partes. Densitas ergo est in coelo, est quoque raritas. Hæc in ipsius toto corpore, illa in astris. At hæc raritas, '& hæc densitas, elementorum quoque sunt qualitates. Cur igitur has cœlo concedit, alias omnes aufert? Hoc est ad libitum philosophari. Esto in ecclo raritas', in altris esto densitas. Vnde nam hæ funt? Vnde tanta lucum fiderearum, fulgentia, remissio, obscuratio? vnde in ei nebulæ, nigroresque. Si quis esua philosophia nesciat, aut nequeateius rei causam affere, definat velle in philosophia, inter philosophos esse princeps. Qui horum causas, rationum demonstrationibus, sensuum testimo niis,& vestigare, & reddere noverit,cur nó in aliquo philosophoru erit numero? Igitur causas hasce perquiramus, Aristotelico monitu. Achedvortes to show in the rap hur yeyro-

", Suméres fimile, ex iis quæ apud nos fiunt? Igitur in hunc modum contemplemur prius. Si altra, e quinta essentia sunt, hæc vero nihil cum elementis habet commune, cur aftra, ve ignes nostri lucent? Cur, colores varios 🕶 ignes nostrates, ostentat? Cur vt ignes nostri, stellarem figuram de se formant.Cur, vt igner nostri, rotunda apparent quædam? Cur, ve ignes nostri micant. Cur, ve ignes nostri lumen, de se propagant? Cur vt ignes nostri; cum lumine calorem proferunt? Profecto, hæc septem sunt experimenta eorum qua apud nos in igne, & ab igne videmus fierii Sentimus etiam, hæc omnia in astris esse: Sumamus igitur luo monitu, simile in illis, ex his que apud non fiunt. Septem hec fimilia, in aftris, & in nostris ignibus conspicimus. Cur ergo, vel ignes non fint aftra; vel aftra non fint ignes ? His septem alia addantur quinque . mobilitas summa, quæ in verisque conspicitur. tenuitas, acuries, penetratio, raritas. Quid enim pernicius as ftris ? quid velocius igne ? Quid tenuius, quid acutius, quid penetrantius, quid rarius, no stra flamma? Quid item mobilius, vel tenuius,

Digitized by Google

vel acutius, vel penetrantius, vel rarius radiis; Qui astrorum, vel proles sunt proxima, & simillima, vel etiam astra funt in longum protenfa. Hisce omnibus similibus, ita nos inferimus, vel astra sunt ignes, vel ignes sunt astra, vel vtrumque, vel neutrum, vel & neutrum, & virumque. Virumque sane, similibus illis omnibus. Neutrum vero, quia colestis ille, purus est ignis, & fincerus, & immaterialis, & immortalis, & diuini, & intelligibillis ignis, proximior imago. Nostri vero, materiales sunt ignes, & impuri, & corsuptibiles. Et quod sunt illius sunt participatione. Cum igitur tria sunt, ignium genera, Iummus, ac primus est divinus, & idealis. Eius simulacrum est ignis cœlestis; Noster vero huius participatio; rece hos nostros cum colestibus, & idem esse, & non idem,& neutrum, & vtrumque affirmare verè lice bit. Astra igitur ignes sunt, verè, sed interdiuinum, & nostrum, medii. Nam & lucent sicut nostri. Color quoque illorum similis est nostro in varia materia accenso. Figura quoque eadem apparent. Nam si hic flammam eminus cernamus, tametli rectà sursum tendat; radiata tamen sicuti stella cernitur. & vtrorumque hi radij rotunditatem in summo ostentat quandam. Et hic noster radiatus ita micat, sicuti & illa. Procul ergo omni dubio,astra,ignes sunt. At quales ignes? Tria enim, & Plato, & Aristoteles, & Theophrastus ignium apud nos genera esse docuerunt. Anthraca accensum, flammam, ac tertium pas . Quæ vox,& lucem, & lumen dicit. Quos supra nominauimus Græcorum philosophi veteres, qui aftra ignes elle dixerunt, haç in te non vna fuere sententia. Thales namque γεώδη μι, εμπυρα ή τα ακρα. Terrea quidem, sed ignita esse dixit. Simile quid & diuersum, Anaxagoras pronunciauit, coli scilicet vertigine, raptos de terra lapides,& accensos, esse facta astra. Diogenes pumices inflammatos esse astra credidit. Archelaus laminas ferreas cadentes, ea esse asservir. Xenophanes vero altius nescio quid cogitauit, elseca nubes inflammatas, quæ interdiu extinguatu, noctu reaccendantur. Anaximander vero compages aeris globosas atque accensas. Parmenides, & Heraclitus, compages, ignis; sed qualis ignis authracis ne, an flamme in quæstione reliquere. Quod & Plato, fecit. Erante omnes iple Zoroaster. Nos igitur id, si queamus, peruestigemus. Si solidum, ac densum aliquod ibi corpus sit, quod accendi, aut igniti possit, sorte, antraces accensiastra fuerint. Si tale sit, vel terreum erit, vel mistum ex elementis aliquot corpus erit. At hac omnia, sui natura quiescunt, & loco suo non mouentur, nisi præter naturá sunt disposita, & deorsum semper tendunt. supera numquam petunt. Et si quando potunt. Quod & Anaxagoras, vertigine attractos lapides esse censuit. At vertigo hæc cœli, cur est hodie, & ante hunc diem, per tot fæçula, similes lapides, & pumices, & laminas ferreas non rapuit, nec rapit? Non est ergo horum quicquam, quod in cœlo potuit, aut possir sidus sieri. At potest ne aliquid densum in cœlo, aut ab initio suisse, aut etiam nunc esse? Videtur potnisse & posse. Luna enim ibi est, terreum quid sapit. Sunt ibi veterum obseruatione, stellæ nebulofæ quinque, obscuræ nouem, quæ eandem cum luna videntur habere naturam. Sunt Neotericorum obleruata, versus antarthicum, & maculæ quædam in cælo nigræ, & nubeculæ ad nigredinem vergentes. Sed quia & hæ ad lunæ naturam accedere videntur, cum de ea nobis sermo erit institutus, eas quoque contemplabimur. Lucentia astra speculemur. Necesse est ea, post quam ignes sunt, genus aliquod ignis esse, vel antraca, vel flammam, vel pos, lucem. Anthaces si funt, denfum quidam ssunt, & solidum, Si id fint, duo contraria in cœlo erunt rarum, & molle ipsum cœlum, densa, & dura ipsa sidera. Hæc denfitas, hæc durities, vnde eis venit, vnde in ætherem sunt ingressæ? A Conditore nimirum Deo, qui ea talia voluit esse. Sed e qua materia ea efformauit? E fluore nimirum, ex quo cœtera cuncta efformauit corpora. Nihil enim, aut mirum, aut impossibile est, in eodem corpore, & durum esse & molle, rarum, atque densum. Id in nobis ipsis cernimus, & in aliis innumerabilibus. Quid ergo cœlum compositum corpus est? lam quæstio hæc, sepius renouata, etiam est soluta. Cœlum sideribus interpositum, simplex corpus est. Si cum sideribus computetur, corpus est compositum. At sidera ipsa, simplicia ne sunt, an composita? Composita triplici videntur ratione. Ex quatuor illis nostris, cunctorum corporum elementis, spacio, lumine, calore, fluore. Quibus cœlum etiam constat. Si solida sunt, composita videntur potius qu'am simplicia. Tertia ratione, fulgorum in eis varietas, non vniulmodi en, materia constare, arguere videtur. Sed hoc non arguit singula ex pluribus constare materiebus, sed omnia simul, ex pluribus. Vel neq; hoc ipsum, ex pluribus constare ea materiebus tam arguit, quam ex vna varie temperata. Singulaque sua temperie propria, Gg a propriam

### FRANCISCI PATRIGII

propriam quoque acquisiuisse lucem. At vtrum horum, probabilius fuerit, certi nihil pronunciari potelt, nili prius quæltio absoluatur, an dura, densa, ac solida sint astra, & anthraces, an econtra, mollis sint flamma. An etiam mollior fint lux. In hanc disquisitionem toto incumbamus pectore. Idque monitu Aristotelico, similia in astris venantes ijs, quæ apud nos fieri conspicimus, Igitur si dicamus, Astra esse anthracas, inepta ea faciemus ad motum, imò immobilia eastatuemus. Anthraces enim apud nos in foco, prorlus stant immobiles. At astra, motus & quidem citatifsimi, speciem nobis quotidie præbent, dum ab ortu in occasum supero hæmisphærio, & ab occasu in ortum infero, incredibili spacio transcurso, redeunt.XXIIII. horis tantum in go immorata. Quod Astronomorum, aut philosophorum, aut etiam è vulgo hominum nul lus aut negat, aut non contendit. Tríum apud nos ignium, lecundus, flamma ipla in motum semper fertur, etiam minima, velocius ascendit maior.velocissime maxima. vti quæ maiores in se habeat vires. & eas in actionem efferat citislime. Exsimilibus his apud nos effe-Cis, argumentari licer, sidera esse flammas, & non anthracas. Sed & simili alio, atque alio, id iplum confirmari potelt.Flamma,namque hæç nostras, etiamsi dum prope sumus, sursum ten dere videamus : a longe tamen si cernatur, & radiationem illam stellis propriam, & rotunditatem repræsentat. Quam rem cum Astronomi non considerassent, a Luna quæ rotunda visitur figura, sunt argumentati, stellas omnes esse rotundas. Rotundas quidem esse posse, non negamus. Nam& cometæ ipso corpore rotundi visuntur. Et nos anno 1 577. Mutinæ, non admodum a terra procul in sublimi, ardentem globum nocu spectauimus, hac & illac modo citò, modo tatdè, per aera discurren tem,ascendentem,descendentem,& transuersim aliquando sese ferentem. Qui quidem in duos globos primum est diuisus. minor quasi a maiore, partus. Ac minorlemel est extinctus, & non diu post reaccensus, cursu deinde in septentrionem citato, ambo euanuerunt. Neque tamen vnquam duarum horarum,quibus arserunt spacio, vel comam, vel caudam, vel barbam promiserunt, aut in longum sunt extensi. Nihil ergo obstat, sidera quoque tametli flammæ sint, etiam rotundas esse. Sed Aristotelica ratio.

Did zi eudoyor ar doğuer ote odos oupards sparpondus ij, zi exasor of asper.

Et ideo reca ratione, videatur, & totum cœlum esse sphæricum, & singula astra.

Nullius est momenti. Nam & nodi in arboris ligno, aliquando sunt rotundi, aliquan-

do ouales, alterius aliquando figuræ. Et claus in rotis,quæ rotundælunt,& rotundi, & quadrangulares, & aliarum figurarum sunt multoties. Sed ad nostras sidereas reuerramur flamas. Astra flammæ si sunt, & si non rotundæ sint, etiamsi sursum tendant, nihil obstat, quin exemplo nostrárum, procul alquanto spectatæ,& rotundæ appareant,& radiatæ. Nam & sol, & rotundus visitur, & radiis circundatus, Nostræ quidem flammæ sursum tendunt, non quia leues sint, quod Peripatus decantat: Sed quoniam a suo contrario fugiunt, terra scilicet, quæ eis etiam sele opponit. Et quia ad propria principia, sicuti res aliæ omnes, redire nituntur, & originem suam repetunt, & simile sibi appetunt. Principium autem nostrarum flammarum, ab aftris & a sole fuit, sicuti Ægyptius Vulcanus, ignis inuentor primus, Diodoro narrante, est contestatus. Et specula, & crystalla alia , slammas excitantia , etiamnú experimentis innumeris attestantur. Sursum. ergo flammæ nostræ tendunt, ad solem, ad, astra, ad empyreum, vnde originem duxerūt. Nihil ergo mirum fuerit, si & astra, quia flammæ fint, ad primam eorum originem, ad empyreum nimirum sele erigant, tametsi nobis, ob distantiam,&sphæricam ostentent faciem, & radiatam. Sed vnde nam sideree flammæ funt accensæ? Et in quo ardent? Causæ huius. rei sunt iam exponendæ, & ex principiis primis a nobis politis sunt eruendæ. & similitudine nostrarum slammarum deducendæ. Dicimus igitur flammam nostram, confessio-, ne omnium fumum esse ardentem. Fumus autem, non aliud quam vapor est, e materia. igni subdita, elicitus. Vapor autem aliud nihil. est,quam humor in ea materia imbibitus.Hu-, mor autem, aliud itidem nihil est, quam fluor. Fluor autem, quid aliud, quam è quatuor corporum nobis politis principiis, vnum ? Fluor, hiceam a Conditore proprietatem est sortitus,vt & rarefieri,& densari posset. Rarefieri, quidem, non magis, quam ab initio, a lumine,& a calore,& a Conditore est constitutus. Sed ab eo statu, in densitatem, agi magis, at-, que magis posset. Et a variis densstatibus, in raritatem víque primam suam, posset redire. Quam proprietatem suam, ita per corpora omnia effudit, & in singula diffudit, vt nulla esse possent corpora, qua ea non essent participia. & non rarefactione, & densatione, fie-, rent, & consisterent, & gignerentur, & corruperentur, & conservarentur, & etiam perficerentur.Quæ res experimentorum inductioni-, bus, nostrisque demonstrationibus suis queque locis palam fiet. Hoc igitur posito, ex eo deducimus, sidera vel flammas esse, vel esse luces coagulatas, atque infimul compactas, Demon-

Demonstremus prius, ea posse esse flammas. Eodem quo prius monitu, e nostris rebus simile sumendo. Atque hoca principio dicimus, flammam esse ardorem. Ardor autem omnis in fluore est. Et res alia nulla ardet, quá fluor. Nam & fumus ipse, fluor est, & va por fluor est, & humor fluor est, & sulphura, & bitumina,& olea,& vina, & pinguedines, & pices,& quæcumque alia ardent,fluores funt. Et si ligna ardent, si stipulæ, si stuppæ ardent, fluor, atq; humor, & pinguedo que in eis est ardet. Si lapides ardent, si capi, si colles, si mőtes ardore etiam perpetuo, Aetna, Tenarisse, Hecla cum fociis, tot alij in nouo orbe Vulcani; vti suis locis ostendetur, ardent a fluore. Itaque sidera, fluoris illius primæui infiniti, finitæ partes, lumine, & calore itidem primæwis,accensa esse & ardere, nihil fuerit, aut absurdum, aut impossibile .

At quomodo, & cur ipsa ardent, reliquus vero, non ardet æther? Quia nimirum, lumen & calor, toto cœlo summa tenuitate, nimium distusa, nimiumque amplificata, & quasi de fua vi effula, & diluta languent, ita vt iplum accendere nequeant. Rarior namque remanfit,quàm vt accendi atque ardere posset. Astra uero, quæ ardent, ætheris partes funt densiores a Conditore facta, & ita compacta, vt ardorem concipere,& flammam edere,&denstate etiam retinere possent. Densiores autem quomodo,& cur sunt factæ? Quoniam oportuit, raritate, luminis, caloris, atque fluoris, in natura polita, poni etiam in eisdem, contrarium alterum densitatem. Desitatem inquam, luminis, caloris, & fluoris. Nihil enim aliud Clamma videri possir,quàm lumen densius. & lumen non aliud quam flamma rarior. Calor quoque non aliud, quam ignis rarefactus atque diffus, & ignis non aliud, quam calor densatus. Quibus ergo partibus, primæuus ille fluor,a Conditore densior est factus, ez calore, & lumine concepto, flammæ videntur esse facta, & astra. Nam fluor, si rarissimus sit, nullam videtur flammam posse concipere. Si vero densius quid fiat, eam concipit & ardet. Cuius rei multa sunt sensata testimonia. Aer equidem si solus sit aer, nullam concipit flam mam, quia rariffimus est. Densius quid, vt vapor, vt fumus eam concipit. Dum quidem fumus ardet,& flamma est,ea quæ proxima succo vel finori est, densior est, ratescit deinde, ardore cam rarescente, ardet tamen vsque ad. fummum apicem, a quo deinceps nimium, rarefactus fumus, amplius non ardet. A qua illa, quam e putri vino, per destillationem elicitam, Aquam vitæ vocant, medium quid inter aquam & aerem est. Dum enim aquæ speciem fert, aperto vasis orificio illico in aerem. vertitur. In eam si quis linteolum immergar, ignique propinquet, statim flamma corripitur, quæ lambendo humorem depascit vniuer sum, sine vlla telæ combustione. Talia multa circulatores circumferunt miracula, multo vulgi stupore, vt multa slammis ardere saciát, vrere nequaquam. Fluor ergo slammam concipit, & ardet aliud nihil, quàm fluor. Si è tali fluore sint astra a Conditore constituta, ea ardere & slammas esse nihil suerit mirum. Atque ita verum Philo dixerit de sole, φλογος πίλημα πολλής slammæ compagem multæ eum esse.

Sed si tertium ignem pas, lucem dicamus esse astra, simul scilicet compactam, quibus, apud nos similibus id comprobabimus? Si aliçubi lux sola congregetur, & sui vel flammæ etiam, faciem oftentet. Experimentis mul tis norunt id, qui nocu nauigant. Nam vbi remi in salum immerguntur, innumeræibi apparent stellulæ. Plures sub puppi, vbi temo aquam findit, omnes calore nullo, nedum ardore. Mira res in Cypro nobis accidit.dum in agro Callopsidæ versaremur sub vesperam. Tum nubes nigerrima ab horizonte Austrino, ad medium fere cœlum est protensa, tempestarem minabatur magnam. Tunc versis equis domum revertebamur. Illa in medio itinete in imbrem magnum est soluta, sine vento, crebris micationibus. Is imber, nos obruit. Videbam ego quidem in summis equi auriculis & crinibus, guttulas eius multas, que frequentibus nobis fulgurationibus, lumine plenas. E pileo nostro pendentes alias non paucas. Et e pallio quo eram inuolutus, aliæ tales sine numero. Iurarunt postea, socius & famulus, se certo credidisse, dum id viderent, me totum combustum iri. Tales luces veteres nautæ & poetæ,fratres Helenæ,lucida sidera, nominarunt. Nostrates, Sancti Hermi appela lant lucem. Contigit etiam eadem in infula, ob nimios die calores, noctu iter facere. Stellam lucidistimam, earum quas cadentes vocitant, ante pedes cadere conspeximus, inter. herbas sole iam arefactas. De equo statim descendimus, eoque vbi ceciderat accurrimus. Ambusti, aut adusti illius sceni, nihil vidimus: Tam rara ea fuerat flamma, vt luceret tantum: non etiam vreret. Ad fauces Arfiæ fluuij, qui: finis est Italiæ & Liburniæ, supra piscatores quosdam flamma ingens in sublimi apparuit. Quæ paulatim descendens, & eos, & nauiculam cooperuit. Paulisper morata euanuit, nihil eis vel pannorum, vel capillorum, nedum lignorum adussit. Postridie illac iter facienti: mihi,rem narrarunt,multilque confirmarunt iuramentis.Interrogaui,an quid fenfiflent ca-/ loris, exiguum valde, responderunt. Experimenta

## FRANCISCI PATRICII

menta duo priora, lucem probant aquæ indi, in eaque veluti coagulari. Duo hæc posteriora, probant eandem tenuissimo vapori. At om nes, lucem in alio corpore, veluti accidens esset, collocant. Idque non mirum, quia & anthraces apud nos & flammæ, in alio funt corpore, ligno, & fumo, quia materiales sunt, & mortales. At colestes ignes, & immortales funt, & immateriales. Et hæc funt ab illis parțicipatæ.Et ueluti,ab identitate,in alteritatem deciduz. Et nos in Panaugia iam probauimus, lucem esse sui natura, substantiam, & per se stare. Id & nunc repetimus. præsertim colestem lucem id a Conditore ab initio obtinuisse. Atque hinc sequi, vt sidera lux coa+ gulata, & quasi compacta esse queant, & loco Philonici illius dicti, de sole eum esse, propos πίλημα πολλής Flammæ compago multæ, dici queat, φωτός πίλημα πολλοῦ. Lucis compago multæ, de astris omnibus. Sed si rece experimenta illa allata, confiderentur, fimul cum aliis similibus innumeris, & flamma lux est densior. vti iam dictum. & lux flamma est rarior, & pro raritatis, & densitatis ratione ac portione, vel calent magis, vel calent minus; vel calent insensibiliter. vel calent feruide. Nam & radij, qui cofessione omniu sunt lux, & calent, & calent magis, & calent minus. Et lux quæ in guttulis circa remos, & fratres He lenæ nautis apparet, & nos circundederunt, quamuis pusillum nihil obstante aqua de se proferunt reporem. Fluor.n.omnis ille primæuus, per omnia sparsus sicuti lumen, ita & calorem sibi imbibit, & sine co esse nequit.

Sed vnde tanta est & siderum, & siderearum lucium varietas? Et magnitudinum differentiat& positionum atque internallorum diuerlitas? Caula quidem harum rerum effe-Arix, sicuti & aliarum omnium . est Conditoris, & bonitas, & sapientia, & potentia, qui entia cuncta, ab initio, numero, pondere, & mensura effecit,& disposuit optimis. Neque enim meliora, aut melius, vel effici, vel disponi,& in ordines suos digeri potuere.Formam vero cuique stellæ ita propriam indidit, ve nulli aliæ communis esse posset. Quarum forma cum lux & flamma sit, eam propriæ indidit materiæ, partibus scilicet tot, quot ipsæ sunt, fluoris illius primæui, quem materiam corporum esse diximus omnium, densati & rarefacti tanta proportionumvarietate, quantum in sidereis lucibus spectamus. Similia nãque apud nos quoque fieri conspicimus. Et quidem quotidie, & in vna eademque flamma ac luce. Lecythus enim nostræ lucernæ ad quam hæc scribimus, dum ardet, ad imum unde flamma oritur, obscurior est, quia olei materiam proxime sorbet, & ea intingitue.

Altius euecta flauior atque lucidior est. In summum dum assurgit, & inde in fumum abit, quia densatur ibi fumus veluti ad subsidium fibi accurrens stipatur, in rubediné magis tendit. Sæpe ad focum hyeme ledentes, ex variis lignis aridioribus, minusue aridis, aut humectis magis, vidimus flammas, cyaneas virides, flauentes, rubentesque, alias pallidas, alias obscuriores. Id sibi quisque obseruare potest, ne rem fatigem, nimium manifestam. Id aut euenit, quia in his omnibus, non vnus est fluor, sed multorum varie temperatorum est commistio. & vnusquisque pro sua tem+ perie, munus suum exsequitur. Simile sed purius est in sideribus. Quorum nullum varia flamma lucet, sed singula atque omnia propria lucent flamma, varie a Conditore, non quidem temperata,&cum aliis fluoribus permista, sed varie vel densata, vel rarefacta, tanta equidem rarefactionis, & condensationis diuersitate, ac pulchritudine, vt nulla in re alia, & sapientia, & potentia eius sint magis admiranda. Idq; summa sua bonitate effecit, quia rerum vniuersitati id expedire, & perfectionem addere cognouit. Ad Antarcticum vero polum lucentissimas omnium posuit. Quid vero in mentem venerit nostræ æratis Astrologo infigni, Clauio, vt diceret, in Polo Antarctico nullas esse stellas? Nisi force intelligat, in ipfo Poli puncto. Namque Americus Vespucius qui quatuor nauigationes eò peregit (cribit.

Cœlum decentissime exornatur sideribus quibusdam, quæ sunt nobis incomperta. Quorum ego consignantissime memini, percensui ferè XX. tante claritudininis, ve apud nos Venus & Iuppiter.

Deinde addir.

2>

>>

"

"

Propterea pro comperto habui, maioris esse magnitudinis quam autument mortales. Et in primis Canopos tres conspicatus sum. duos claros admodum, tertium obscurum, & dissimilem aliis.

Et mox.

Quæ vero ipsum (polum) ambiunt tria sunt, quæ siguram præ se serunt trianguli orthogoni. Quorum id quod medio loco visitur, nouem gradus & medium circumferentiæ habet. Et vbi hæc exoriumtur, a læua conspicitur Ganopus albicans, eximiæ magnitudinis, quod vbi in medium cæli deuenerit instascriptam præsentat siguram.

\* His succedunt tria alia præclara sidera quorum medium, habet

y diametrum circumferentiæ duodecim graduum cum dimidio. Et in medio eorum alter Canopus cernitur albus,

Hunç

Hunc sequentur sex alia conspicua sidera que claritate cunctis octauz sphæræ sideribus præstent. Quorum medium in superficie sirmamenti diametrum circumferentiæ habet graduum XXXII. Hæc astra concomitatur, Canopus ingens, sed niger. Quæ omnia cernuntur inuia lactea. Et vbi ad lineam peruenetint mecidionalem, instrascriptam referunt siguram.

\* \* \* \* Andreas vero Corfalius \* scribit duas nubeculas \* , fatis magnas circa polom versari, & inter eas stellam esse a polo gradibus circiter XI. distantem. Supra quas cerni ait crucem admirabilem, inter quinque stellas, que eam circundant, cum alis stellis que cum illa reuoluuntur procul a polo grad. XXX.Quz tantz sit pulchritudinis vt nullum cœleste signum ei possit comparari. Alij quoque earum nauigationum nautz, de Cruce hac, quam voce Hispanica Cruserum vocant, mentionem fecerunt. Hæc de fulgorum sidereorum differentiis. Magnitudo vero a duabas potest provenire causis. A fluoris scilicet copia, & multitudine, ad stellam formandam confluxa. Vnde sex ille stellarum magnitudizies ab Aftrologis observatæ, quarum maximam dicent terre elle majorem centies

gar specification of the

minimam vero vicibus X V I I I. Minores his, instrumentis suis, non como prehenderunt. Sunt tamen innumerabi: les quæ hyeme, præsertim sereno cælo conspiciuntur., Maxima autem omnium ea forte est quam Vespucius observauit gradunm XXXII.circunferentiam'habere.Altera magnitudina cause est maior a nobis recelsus atque minor. Sicuti enim, Venus quando est nobis proxima interdiu etiam conspicitur; quando vero longissime a nobis distat, apparet longe minor . Quod & reliquis planetis accidere Astronomi docuerunt. Idem est de iis quas fixas vocant, reputandum. Nam quæ hyeme conspiciuntur, maximo etiam apparent a nobis, sed inter se impari abesse interuallo. Ac forte aliz funt, que nostrum visum fugiunt,& ita empyreum recesserunt.Hos autem recessus & propinquitates eis Conditor affignauit, quia vniuerso cognouit expedire. Deus enim nihil frustra facit. Disposuit quoq; & positionibus eas, & internallis, certis numeris & mensuris, nabis quidem ignotis, ipsi veto notissimis, ad vniuersi nimirum beneficium, & perfectionem. Atque hac omnia fecit, ve coli gloriam eius enarrarent, & laudem anunciaret firmamentum. In quo siderum habitacula esse iustit.

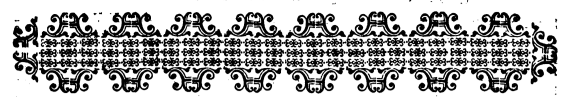
- a company of the first of the

Horas tor care I J. They be a second

Finis Decimiquinti libri Pancosmia.



FRAN



# FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS LIBER SEXTVSDECIMVS



## DE LACTEA.



Alaxiam Græci veteres vocauere, quod Latini lacted viam, vel circulum lacted, vel cingulum appellanerunt. Eins tractatio, tractationi fiderum coniuncta effe debet: quia & in-

ter sidera visitur, & sidera in se continet, quibus est interspersa; & sidus quoddam ingens, ipla videtur, totum codum qualicingere. De ea, magna fuit inter veteres, controuer sia, quid esset, & vbi esset. Nam alij, eam in cœlo, alijin aere locauerunt. Et Pythagorei quidem crediderunt, cadente è loco suo sidere aliquo, qua cucurrit, totam incendisse regionem. încendijque illius, quali reliquias ipfam elle. Sunt qui tradiderint, currum patris solis, aurigante Phaetonte, extra solis vias omnia conflagrasse, idque signum remantisse. Metrodorus,iam olim, solem illac latum. Alij solis radiorum esse reflexionem. Parmenides, densi & rari esse miltionem quandam, quæ ei lactis dederit colorem. Anaxagoras, vt ei Aristoteles adscribit. Lucem esse siderum quorundam. vr vero Plutarchus, vmbra esse terræ, quando sol sub terra est, & non om nes cœli partes illuminat. Democritus, vt Aristoteles, lucem esse siderum quorundam. Vt vero Plutarchus, multarum paruarumque, & vicinarum stellarum, ob densitatem esse collustrationem. Qui vero in aere cam posuere, dixere pars, circulum elle quali nubem in aere circunten sum: Et quia sit albus, lacteum appolara Apispieles tandem docuit esse mul tæ,& continuatæ exhalationis incensionem. Sed Aristotelis, admirator omnium maximus

Auen Rois, quique eum nibil sine forti dixisse ratione contenderat pletumque, in hod tlogmate eum deseruit, Settanafuga eft factura. & iple alias intulit opiniones. Dixit enim rel apparentiam tantum effe. Vel reflexionem des minum, makarum fellaram in igacin fpinzai cum, in quo lumina commisceantur. In debilitatem quoque visus retulir, qui paruas illas stellas nequeat comprehendere. Vel etiam partem codi este dixit, quæ a stellis illis paruis lumen técipiat quòd multiplicetur ob earum multitudinem, & lumen earum quasi conduplicet,& commisceat. Post hunc è Peripato alij,duplicem eius rei attulerunt causam,orbis spissitudinem, & paruarum multitudinem Rellarum Recentiores Astronomi, partim De mocriti sententiam sunt secuti. Partim vero aiunt firmamenti esse partem continuatam atque latam aliis cœli partibus densiorem, minus tamen quam sidera, ita vt media quadam sit inter astra. & cœli corpus densitate. Candorem autem illum esse lumen solis, quo sicuti alia sidera, vr ipsi credunt illuminantur.

Divino vero vir ingenio, amicus noster Telesius putat, lacteum circulum, supremi cœli esse portionem, quæ vel eandem lunæ fortita dispositionem, lunæ ritu, solis ad nos remittat lucem. vel paululum quid magis, quam lunam in se ipsam con spissatm, per se visilis est, lucidaque.

Nos autem quid nam de tam magna, arq; ardua quæstione, audebimus prosaris autesser-res Audendum namque est aliquid, Neque a nostris principiis atque demonstrationibus iam peractis est recedendum. Itaque dicamus, hunc circulum. (si tamen circulum, aut

cingu-

tingulum est, vel potius duz sunt in zthere, nequaquaque circulari, viz, sese extremitatibus jungentes vel empyrei, vel ætheris, vel aeris esse necessario portionem. Aeris non esle certo funt argumento, eadem semper eius positio. Ab eisdem enim asterismis discedit numquam, Cassiopea, Cygno, Aquila, Sagittarij sagitta, Scorpij cauda, Centauro, Argo, Geminoru pedibus, Heniocho, & Perseo. Neq; partes eius locos mutat, & eadé semper latitudine, quauis alibi maiore alibi minore, conspi citur, & lucem clariorem hic, minus claram alibi nuque variat. Res vero quæ in aere funt, vel fiut, in dies mutantur. & nulla certa obtinent loca, tá cæ quæ e vaporibus dicútur gene zari, quàm ex que ab exhalationibus gignatur. nubes, ignes varij, cometæ. Neq; potuit Aristoteles rationabili vlla ratione afferere, et in locũ aeris cótinue exhalationé multa aggregari, quia in cœlo supra eŭ locu, maxima & fulgentissima sint astra, & plura, & crebriora. Hoc. n. prorfus fallum esse Aronomorum tabulæ indi cant. Per quas videre estatora ea circuli, & longitudine, & latitudine non plura @ olxxxIII. esse sita, & primæ magnitudinis, non nisi duo. Secundæ vero non plura quàm xv1. Reliqua omnia,infra hanc esse magnitudino & maiore eorum partem,esse quartz, & quintz, & sextz magnitudinis, & aliqua obscura, & nubilosa, vt minime dici queant,& fulgentissima,& ma xima, & plura, & crebriora. Quid igitur huic homini faciamus, qui eademsemper, & diligétia, & negligentia philosophatur. Non est igizur hic circulus exhalatio in aere, sub maxima, plurimaq; cœli sidera congregata. Nó est ergo hic circulus in aere. Supra vero ætheré in empyreo nó esse, valida videtur constare ratione. Namq; empyreŭ, immotú esse demostrauimus. Galaxia vero, moueri apparet in circuitu. Quæ res duo nobis indicat. Ipsam scilicet in æthere esse. dellarú esse natura. Quod & cádor eius indicat limpidus. Húc aut candoré, vel a seipsa habet, vel ab alio. Si ab alio, vel a sole, vel ab a-Aris. Si a sole eum habet, itaquoque conuincitur aftrorŭ eam esse naturæ quia, vt aftra (quod astronomi putarunt omnes)a sole illuminantur. At a sole non illuminari astra, quia flammæ & luces per se sint, iam est demonstratum. Si non a sole illuminatur, abastris ne illustrabitur? Si ab eis lumen accipit, a quibulnam accipit? Ab ijs ne, quæ extra ipsum, prope ipsa sunt, vel ab iis, quæ ab ea procul sunt positæ, vel etiam sunt in opposito. Vel etiam ab iis, quæ intra suam sunt latitudinem,& quibus est quasi respersa?vel ab horum parte aliqua, vel ab omnibus? Sanè si rationes a sensu ductas simili, sectati nobis liceat, dicemus ab astris om nibus lacteam viam posse collustrari. Lucent

enim, & cœlum vniuersum, suis illuminant luminibus. Sed cur cœlum non totum, vti in lactei parte luceat, causa est inquirenda. Et in hac totus noster versatur labor. Nam cum in hac luceat parte, non luceat in aliis, prosecto, non sine causa, id sieri est existimandum. Quæ igitur causa ea esse potuit? Quæ na alia, quam ea, per quam in ea tota cœli regione, reliqua lucent sidera. Ostendimus autem ea lucere, eò quòd, vel sux conspissat sint, vel sammæ sint ardentes, vel vtrumque. Nam Salomon slammas esse scripsit in sapientia, ita

Nec siderum lympidæ slammæ, illuminare poterant illam nochem horrendam. Sidera ergo flammæ funt ; & ideo illuminant, quia & lux funt, & ignis. vt iam eft often fum . Itaque lacteam candore fulgere necesse est, vel quia tota sua longitudine, & latitune, lux sit densior, & slamma ardens, vel & tiam vtrumque, vel etiam neutrum. At neutrum elle fieri non potest. Nihil enim lucere conspicitur, vel apud nos, vel in aere quam ignes. Cur igitur non, & in æthere id fiar ex demonstratis? Vittoq; igitur, sed longe puris re igne etiam in æthere lucent,& aftra, & quæ lucet reliqua. Lactea igitur lucet, vel quia lux est, vel quia flamma, vel quia vei diximus est vtrumq;. Lux.n.flamma est. Et flamma est lux. At quo modo est ibi vel congregata lux, vel flamma accensa, & non æthere toto alibirQuia Conditor, vt cœli gloriam eius magis enarrarent, eam ibi condensam esse voluit. Necesse autem fuit, eam non esse nullibi. Sed loco aliquo lucere. Elegit igitur eum locum, quo sita est, sua inestabili sapientia. Cuius Thesauros, quia cognitione nulla attingimus silentio veneremur. Philosophia enim nulla, tam alte scandit. Sicuti nec apud nos, cur ignis calefaciat, vestigare est potens. Sed cur, non tam viuide? Et non eodem vbique modo lucet? Sed hic clarius,ibi languidius ? Et modo latius **ca** sese fundit lux, modo minus late spargitur, & per anfractus veluti quoldam,&ordine nullo, latitudinem fuam effundit ?Id vero Códitori**s** consilium suisse, necesse est iudicare. Cuius iudicia, sunt nobis inscrutabilia. Illud tamena ex demonstratis possumus nos dicere, la-Cteam lucere in zthere, ztherem non lucere: quia hic sit rarissimus, & tenuissimus. Illa vero non tam sit tenuis, nec rara, sed zthere ipso, sit densior vbique, & conspissatior. Non tamen tantopere sulgere, quam pleraque astra, quia sit eius flamma, astrorum flammis tenuior, & rarior:astra vero sint densiora, & compactiorem suam habeant densitatem. Media ergo inter ætherea, & sideream, tum raritate, tum densitate. Et vt æthere densior est, ardet, vt vero sideribus

, rarior

Hh

## FRANCISCI TATRICII

carior, ardet languidius quam sidera. Et qua parte ipsa fulget clarius, ea putandum est esse densiorem. Vbi fulget remusias, ibi esse rariorem. Sed & illud adhuc in quæstione rema net. Sidera quæ in ea viluntur, & minima, & maiora, & maxima illa, quæ apud Antarcticu Vespucius narrat, omnium quæ in cœlo sunt lucentissima in ea esse, an reuera in lactea sint, & eius quali partes? An vero infra eam verlus nos. vel supra eam versus empyreum?ld putamus, nullo sensu comprehendi posse. Ratio tamen dictat,posse stellas,& supra eam esse, & in ea , & etiam eam infra . Vespuciana autem illa, quando tam valide luceant, duplici id razione fieri videtur posse, vel propria ipsatum magnitudine, vel quia nobis sint proximiora, guam ea quæ lucent minus. Sed si lactea, aut famma, aut lux est, vt cetera astra, cur non vt cœtera aftra, aut micat, aut radiationem pon ostentat? Non quidem micat, vti planete, ad nos propinquitate. Sed quia rarior est eius flamma, quam lit astrorum flamma, raritas auc illa,inefficacior est, quam ve micationem edere poffit. Nam & inter aftra reliqua, quæ delu-

tiore ac debiliore sunt luce, minus micant. Et apud nos flammæ, in tenuiore materia andentes, minorem, edunt micationem. & si in palea, aut stipula sit, aut stupa, aut minimam, aut prorsus nullam edere visuntur. Sed & si in agro, demesso frumento, palea quæ solo fixa remansit, noctu accendatur, longam accensionem ostender, sed micantiam ostendet nullam.Eadem hæc est ratio in lactea, quæ in longum latumque ardens, nihil micat. In vtroq; huius rei causam nos esse arbitramur, si quæ pars, aut micare queat, aut etiam micet, eam non cerni quia, reliqua flamma eam absorbeat, & conspici non finat. Quod manisesto experimento probari videtur posse. Nam si candela ardens magnæ opponatur flammæ, vel etiam soli, & nos procul aliquanto spectemus, profecto, neque ipla apparet, neque nos cam discernimus. Sed cur stellz, quz in ca apparent esse, micationem suam non ammittunt?& a nobis discernitur?Quia & maiores sunt, quam candelæ flammula; & viuidius, ardent, & viuacius micant, præfertim quæ maiore funt magnitudine.

Finis Libri Decimisexti Pancosmia.

FRAN-



## FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS

LIBER DECIMVSSEPTIMVS.



## DE ASTRORVM MOTV.



Mnium cælestium, quas haæenus agitauimus quæstionum, maxima nobis su perest, eaque non simplex peragenda. Capita eius recenseamus prius, deinde singula persequamur. Pri-

mum omnium, si stellæ nulli orbi sunt infixæ, vii est demonstratum, quomodo in æthere pendent? Quo deinde modo per se mouentur iplæ? Quomodo in motu eandem lemper inter se distantiam seruant. Si flammæ sunt, guomodo, comam, vel barbam, vel caudam vti cometæ faciunt, per se non trahunt? Qua ratione tam citato ferri possunt cursu? Et qua tandem de causa, non in rectum, vt flammæ cæteræ, sed in circuitum reuoluuntur? Maximæ profectò ad nostra demonstrata, hæ sequuntur dubitationes. Ob quas, tametsi illa fint probatissima, vix consistere videntur posse . Sed eas pro nostra virili, expedire ac soluere adnitamur. Ac primo loco, primam. Quam igitur rationem excogitabimus, vt credibile fiat,stellas nullo orbi infixas, in æthere fuis viribus pendere? Facillimam fanè, eorum, quæ prope nos fiunt simili sumpro experimeto, quod Aristoteles & admonuit, & in opus duxit. Cernimus quotidie, nubes paruas magnas,ingentes,tantaque magnitudine,vt cælű operiant totum: tantaque densitate, vt solis lucem radiosque lumenque nobis adimant. alicubi etiam Cimerias obducant tenebras, in aere pendere, non solum horis, sed & diebus, noctibusque integris. Per hyemem etiam mensibus,&sub septemtrionibus etiam annis. Aequiore igitur ratione, quærat quis,qua cau

la id fiat, cum nubes graves lint, & gravitate fua deorfum ferri debeant, quàm is qui quz, rat, Cur flammæ quæ natura sua supera petunt, in superis maneant? Videmus etiam eos ignes, tam varios qui in aere generantur, in eo etiam pendere, & aliquando eodem loco itare, aliquando eum mutare tensim aliquando etiam velociter transcurrere. Nulla autem horum maior ratio est, cur pendeant in aere, quam siderum, cur pendeant in æthere. præter quam quod sidera videntur, æterno ibi esse tempore, flammas autem hasce ac nubes esse temporarias. Sed hæc temporis, aut æternitatis ratio, nihil ad horum, aut illorum pendentiam confert. Vim autem naturæ affert nullam, quòd sidera pendeant. Non equidem magis, quam naturæ eidem vim afferat terra, quia in aere pendere videatur circunfuso. idque seculis omnibus. Sed nullo miraculo vel terra, vel sidera, hæc in æthere, illa in aere pendent, quia in proprio ac naturali sibi sunt loco. In quo, nihil vel graue est, vel leue. Et si graue quid vel leue dicatur, id in alieno, non proprio patitur loco. Terra natura fua, centro suo innititur, circaque ipsum conglobatur, partibus eius cunctis, ad id vergentibus, ac nitentibus. Quid igitur vetat sidus singulum, in proprio ac naturali consistens loco, centro suo itidem niti, circaque ipsum conglobari, quando & rotunda omnia esse, credita a philosophis,&tradita etiam sunt ab Astronomis? & rotundæ manifesto appareant figuræ.Si vero Orphei & Heraclidæ, & Pythagoreorum quorundam sententiæ locus in philosophia concedatur, fingula aftra, effe mundum quendam,qui & terram,& aera, & ethera in se con-

Hh 2

Digitized by Google

## FRANCISCI PATRICII,

tineat; cur non & rotundum effe cocedemus, & centro suo inniti. Et eadem qua diximus ratione, nulla naturæ vi, aut miraculo pendere. Multo certe maiore & vi, & miraculo, quáuis exiguo æternitatis respectu, nubes, quæ graues confessione omnium sunt loco præter naturam, non rotunda, nullo innixa centro, pendent Siergo contra naturam nubes alieno in loco pendent diutius, cur non sidera secundu naturam loco proprio, non manebunt. At non vt terra, manet inquier aliquis, sed mo uentur vel moueri appareri Si mouentur, quomodo mouentur? Theophrastus, in Peripato fere principi par, scripsit ὑφ'αμέτρας κινείται το πῦρ. A seipso enim mouetur ignis. Non id quidem de anthrace dictum est, sed de flama, & luce, cuius radij per se mouentur. Sed huic quæstioni iam videtur superius factum suisse satis, quado diximus Solem testimonio Salomonis esse vel nominari spiritit . philosophi- 🦈 cis testimoniis pluribus, astra omnia esse animata, & intellectu prædita. Igitur, per se quidem mouetur sui natura flamma omnis, spiritus omnis per se mouetur. Anima principium est morus, quod & Aristoteles cogente veritate est fassus aliquando, & Theophra-Aus procul omni dubio confirmauit. Quid igitur mirandum, fi sidera vt flammæ per se mobiles, si spiritu præditæ, si præditæ anima, per se moueantur, a nullo vectæ, a vehiculo; nullo aut rota, aut orbe circumlatæ moueantur? Sed modus est quæredus. Si flammæ sunt, res tenuis, raraque, in motu vel non dispergutur tam rapido.vel non rarefiunt magis, atque indies magis, ita vrad summam redactæ raritatem, non amplius luceant, & in cœli vnde conflatæ sunt, diaphanitatem non transeunt? Non autem sparguntur, neque extinguuntur, neque euanescunt, quod in stammis nostratibus, & iis quæ in aere accenduntur, euenire fæpissime videmus, quonia vno in natura con trario posito rerum Coditor, gloriæ suæ ergo, & sapientia, & potentie testimonio, voluit co trarium quoque alterum confiltere in vniuersitate. Ita vt in natura vna igniŭ, alij essent perpetui;alij essent temperarij. Id si dixerimus rõ verissimă affirmabimus, sed supernaturali ratione.Natutali vero hac alia.Quòd ficuti corpus aliud est corruptibile, aliud est æternű. Sic in ignibus nihil mirum fuerit, vt alius corrum patur, alius duret perpetuo. Alius quidem cor rumpitur, quia vt sit, materia eget, in qua accédatur.Et ex qua vt Theophrastus ait, seipsű generet. & qua defficiente, defficiat & iple:& quali seipsum det interitui. Aeternus aut ille, hulla indiget materia, vt sit, aut alimento, quo nutriatur, aut seipsum regeneret. In se.n. ipso consistir, & de substantia sua sese nutrit, que

non consumitur. Et si consumitur, in proximi sese vertit ætherem, ex quo si resectione opus habet,tantundem attrahit, quantum ipsi depe rijt. Atque ita sele perpetuo, & generat, & regenerat.Et ex qua substantia est genitus, ex eadem etiam alitur, Atque ideo in raritaté ætheris, atque perspicuitatem non vertitur. Quia dnm reficitur, in feiplam redit. Et qui prius crat, elle quoq; in posterum perseuerat. Et du idem esse perseuerat, e suo loco non dimouetur, neque ex prisca eius vicinia discedit, Hæc tertia inter propolitas fuerat quæstio. Sed cur barbam, aut comam, aut caudam sicuti cometæ fingula fidera fecum, neque alunt, neque trahunt? quæ fuerat quarta. Ea profecto res, negnecessaria est, neque possibilis. Non neces faria, quoniam & alij ignes in aere accenduntur, præter cometas. Chasmata, soueæ, domus ardentes, recessus, globi, & alia similia, quæ guaquam mouteri, oriti & occidere appareat, numquam tamen ignes alios secum trahunt.

Sed nos forte frustraneum suscipimus labo rem, dum passiones sidereorum motuum per--quirimus.Ipla autem lidera, fortalle ltant immota, & mouentur minime. Si quis enim dicat, zicherem illum in quo non erratiles stellæ habitant, ideo firmamentum nuncupari', quia firmum stat, & nullo mouetur motu. Et stellas quæ in eo sunt, nullo itide moueri motu.Ratione vero contrarij alterius, quod natu tà in fingulis atque omnibus requirit generibus, effe etherem alium, ab eo contentum, qui per partes moueatur, stellas autem quæ in co dunt,& toto & partibus moueantur, nullis orbibus infixæ. Moueatur itidem aer, moueatur, & aqua, moueatur quoque terra & toto &par tibus omnis, solum firmamentum & toto, & partibus stet omnibus. Magna sunt hæc omnia. Maiora merito erunt, si vera fuerint. Sunt enim pleraque seculis omnibus inaudita. Ea ad veritatem li possimus, discutiamus. Senfus quidem de tam longe politis, plene iudicare, no videtur polle: attamen a leniu ductis rationibus, ea vestigare, & quod verius appareat stabilire, non prohibemur. Itaq; dicimus. 'Selus, & experiétia, & ratio ostedut, breuius spaciu, facilius posse pertrasiri, q spaciu logius. Multo.n. facilius, Centú passus ambulamus g passus mille. Idem faciunt animalia cuncta. Et fi quid vi, aut arte fiar, longe fit probabilius, vu lapidem manu, aut fagittam arcu, per XX.pal sus iaciamus, quàm per centu. Hoc docetibus fensu, experiétia, ratione, quis negare audear, possibilius, & facilius, & rationabilius, & credibilius esse, vt millia passuum.795.vna hora pertranseantur, qua millia palluu. 42398437. hora eadé. Quis non rideat hominé, qui assetuerit hæc innumerabilia, possibilius transiri.

anàm illa pauca? Et nihilominus, nó solú, non zidemus, nos ét doctuli, sed maxime ét admiramur,innumeros homines, qui creduntur lapietes, qui id nobis inculcat quotidie, & no fo lű conátur perluadere, verű ét perlualerűt ita, vt nec dubitare, neq; hiscere audeamus contra. Astrologos dico, & qui eos secuti sunt phy licos. Tata.n.magnitudine firmamentu faciut, & tantu eius circuitu in extima circuferentia, vr æquator eius, si XXIIII.horis debeat circuuolui, necesse sir, tanta eum velocitate ferri, ve vniushoræ spacio, ea millia passuŭ q diximus, 42398437.circuuoluantur. Quá velocitaté, superaddur, si posset auis quæpiam colequi, & circa terrá volaret sub æquatore, vna tantú ho ra totá terram circuiret 1884. vicibus. Qua re, impossibilius, aut incredibilius excogitari po test nihil. Loge maior sequetur impossibilitas, si coputetur motus, nonz, quam finxerut sphç re. quæ firmamétű eo circuagat modo; & ipia motu eodé circulata a sphæra decima, quæ & ipla moueatur,& reliquas omnes,lecũ rapere, & circuferre dicitur. Loge ergo nos, & possibi lius,& facilius,&credibilius, supra docuimus, ethera ac celu, no moueri, quia sit cu empyreo immobili.cótinuatű corpus. Sed esto,cœli ea pars, quá modo firmamétum appellauimus, six immobilis. At sidera quæ in eo habitát, nonne vidétur, circulo moueri? Si circulo reuera mo neatur, none idé sequetur impossibile, vt cadó hora vna,eadé millia passuŭ 42.39.84.37. coti ciant. Quid ergo, quia hoc sit impossibile, impossibile quoq; suerit stellas in circuitu reuolui ? Profectà, ve impossibile hoc vel sugemus, & fugiamus, vel demostremus sidera verè mo neri,ratio aliqua est quæteda, quæ vtrumliber horú nobis perfuadere queat. V nahęc esto Nó esse sidera, omnia in couexa celi superficie. seu vti nos docuimus, in nulla ibi superficie sunt, cum nulla ibi sit, sed neq; omnia tá lóge a no» bis funt collocata. Sed tota cœli crassitudine funt sparsa, hæc vicinius ad nos, illa longinquius.Crassitudo aut cœli huius, ex eoru com putis millia est passuú 809424.71.& amplius. In táta igitur crassitudine, quæ tidera sunt spar sa,necesse est,nó eadé velocitate moueri omnia, sed varia prout, vel summis, vel infimis sút proximiora. Que.n.eode tépore minoraspacia obeŭt, tardius mouétur; quæ vero maiora, velocius. Quod & Phylici,& Altronomi,& fatétur, & asserunt. Non ergo omnes stellæ ea tot paisuu millia, hora vna mouebuntur. Sed quæ nobis sunt proximiores loge concient pauciora. Sed non adhuc tollitur dubitatio. Nã que longissime a nobis distant, si verè mouentur, non poterut illud impossibile non subire. At impossibile nullum admitti potest; & ex eatú motu oritur, impossibile ergo est illas moue-

ri. Ergo no mouentur. Vel illæ quide supreme immorç permanétiviciniores he mouétur. Ar apparent moueri cúckæ, quia semper eodé té pore ad idem redeŭt,& eandem seruare inter le videntur distantia. Quid ergo apparetia tatum est hic motus? Nã & alias apparétias addu cunt astronomi, in quibus sensum nostru falli autumăt; vt in innumero illo stellaru, que hye me corlo sereno apparent numero. Et quado sole Oriente, aut terra, aut mari, in horizonte, non curua, sed recta linea secatur, aiunt visum in eo decipi. sicuti etiam in cœli illa, quam ostendimus camera, & in aliis pluribus. Quid igitur dicemus,hunc siderum motusapparentiam tantum elle, an vero, reuera eas moueri 🕏 Si moueri negemus, multo sensu fallimur. Sin e contra, moueri eas fateamur, impossibilia illa vii possibilia admittimus. Qua igitur ingre

diemur via, vt id dignoscamus? Tentemus, si possibile sit, terră mouere, & vetustissimorum Nicete Siracusani, Philolai, inter Pythagoreos facile principis. Et de eadem schola Heraclidæ, & Ecphanri, & Seleuci Ma thematici, & Aristarchi Samij, quoru authoritas, Aristotelis & Prolemei authoritaté facilo obruat. Quibus accedit nostræ etatis Astrono mus súmus Nicolaus Copernicus, qui omnes cœlŭ lidereŭ stare limul cŭ stellis, terram vero moueri autumarut. Si igitur tata hec cotrouer sia, huius moru possibili conciliari quear, est omni diligentia perpendendű. & que impoflibilia ex terre motu oriátur peruidendű. Sed ante omnia hac vtamur diuisione. Quoniam stelle circulo moueri videntur, necesse est, eas vel cœlo infixas ab eo circuferri, vel ipsas per le, in circuitum sese circumferre, vel terram nos rotatu suo circumferre in gyrum. De tribus autem hisce modis, primus prorsus im• possibilis videtur. Secundus vero quo ad suprema sidera impossibilis. Quo vero ad media, fortasse possibilis. Possibilis aut ad ea que nobis sunt propinquiora. Sed supremorum impossibilis fugienda. Terram vero reuoluis quamuis a magnis, contrarium sit traditum viris, & oculi nostri sibiipsis persuaserunt, neque se, neque terram verti, tamen longe viderur rationi esse consonantius, eam potius quam vel celum, vel suprema astra circumuolui. Nam terræ circumferentia, vli Ptolemæus, (qui falsa omnia in colo est imaginatus) tradidit millia passuum 22500, non exceeit. Quæ summa si per XXIIII. horas diuidatur comperietur, terram sua vertigine, vna hora conficere, non amplius, qu'am millia palsuu,937. Si vero fides maior recetionibus nau tis ac Geographis habeatur, qui terre ac maris ambitum, non semel obnauigarunt, non plura continere millia passuum reperere, quam

19080.

## FRANCISCI PATRICII

19080. Cuique cœlesti gradui, millibus passuum 53. computatis. Modo si totus hic ambitus, in motum XXIIII.horarum distribua tur, qualibet hora, circulatione sua, non plula milliaria cósiciat, quàm quæ ante diximus, 795. Quod spacium, tametsi ad nostram, aut auium velocitates comparatum, vix sieri posse videatur, longe tamen possibilius est, & verisi milius, quam vt sirmamentum, aut suprema in eo sidera, eodem temporis spacio, hora qua libet, passuum milia 42398437. consiciant.

Hanc veri similitudinem, ac possibilitatem, experimenta multa adiuuant. Nam si quis, influmine, nauicula vehatur, aut littora in mari legat, videbit ripas, & littora retrocedere, se se vero, & nauim non moueri. Quod & Virgilius scite cecinit.

" Prouehimur portu, terræque, vrbesque re-

Si quis item de proximo loco, vel domus culmen, vel turris cacumen spectet, & super eas vento ferantur nubes, videbūtur, & domus, & turris moueri, nubes vero stare. Si quis ité eminus, nauim plenis velis euntem aspiciat, videbitur eam staresmouetur tamen velocissime. Tantum visus etiam in distantia debita decipitur. Quanto facilius est eum falli, in stel larum, aut cœli motu, quæ immenso a nobis interuallo absunt . qui in tot rebusaliis decipitur mani festo. Verisimile ergo hisce exem plis fit, ut nobis idem eueniat, noctu stellas intuentibus, ut putemus, quæ sicuti ripæ, & littora immotæ stent, moueri, & nos qui terræ rotatu vehimur.firmos stare.Sed sunt Astrono morum, & Aristotelis argumenta, vero itide fimilia, quæ contrarium perfuadeant . terram nempe stare, moueri sidera. Ea recenseamus vti si non certi aliquid,in tanta re,ac tam magna controuerfia venemur, faltem,quod posfi bilius, & ucrisimilius sit cognoscamus. Aristo teles igitur, prima sua ratione, ait. Si terra mo ueatur, ui & præter naturam eam moueri.sed nulla ratione, assumptum probat. Et si hæc ei est probatio; simillima erit, & hæc alia. Si cœlum mouetur, si mouentur astra, ui, & præter naturam mouentur. Et tantundem hæc quantum illa ualebit. Vel ergo æquipollent, uel utræque futiles funt manifesto. Ait secundo. Si terra monetur, partes quoque eius, natura eodem monerentur motu. Concedimus id. Circumferutur enim cum ea, omnes eius par tes, non minus, quam ipse putet, ad motum orbis moueri sidera. Si uero a terra pars aliqua auuellatur, motu præter naturam fertur, non aliter ac, si a cœlo stella auuelleretur aliqua, motu ferretur præter naturam. Sed mirabilis est eius ratio tertia, qua asserit, terra ideo duobus motibus uariis ferruntur. Hanc tam

bellam rationem quis nam e sua schola logicus, ulla includat argumentandi forma?multis,& nullis terminis connexam? Planetæ qui dem uariis mouentur motibus, non tamen uel inter se, uel cum firmamento iisdem. cum fint tamen, sua doctrina eiusdem cum reliquo cœlo, essentiæ. Quid igitur mirum, terram substantiæ a cœlo diuersissimæ, si moueatur, diuersis a cœlo motibus cieri? Sed unde illa uenit illatio, ut duobus moueatur? Quæ cum a præmissis ullis uenerit, nec aliter fuerit probata, futilia erunt ea omnia, quæ ipse inde contendit lequi.Quod amplius dicit, ter ram totam, natura ferri ad universi medium, non est uerum. In universi enim medio eam dicerent consistere, & super eo stare sirmam ponderibus libratam suis, non tamen uetari, quim & circulo circa ipsum moueatur, non aliter,ac cœlum dicunt Astronomi circa idem centrum, & circa polos suos circumuerti. Neque recta argumentatione colligit, quia terra sit in medio, eam esse omnino immobilem. Potest enim in medio esse, & ab eo discedere nusquam, aut sursum, aut deorsum, aut ad latera, atque hisce motibus esse immobilem. non prohiberi tamen, eam circa medium circumuolui. Neque illa valentior est ratio, quo niam partes eius aliquæ, sursum ui proiectæ, ad eundem redeunt locum, ideo eam non cir cumuolui. Nam sicuti, & ipse, & astronomi autumant, firmamentum motu raptus, inferio res cœlos secum trahere, & non solum cœlos, uerum etiam ignis sphæram, & supremam aeris regionem, eadem rationis ui, dici poterit, terrá circumuolui, & aquam, a se uectam, & aeris infimam regionem, intra montium cacu mina comprehensam, secum circum uchere. Arque ideo proiecta illa eum aerem non exce dere,& cum eo circumuolui, & ad eum recidere locum. Ridicula autem illa est argumen tatio, qua cotendit impossibile esse, a medio, aut extra medium, & partes eius, & eam totă ferri. Neque enim id, quisquam aut asseruit umquam, aut nunc asserit. Quam uero ab Astrologis affert rationem grauitatis, eam totam, & partes ad centrum niti. Esto uerum, non tamen id prohibet eam circulo etiam, circa centrum moueri eundem. Astronomi re centiores quidam, asserunt, si terra circulo mo ueretur, nubes, & aues, contrario motu cerne rentur ferri. Quæ sequella ridicula uidetur,. Aues enim pro libitu, quaqua uersum uolant, & aerem seu stabilem, seu circumlatum, seu uentorum ui agitatum, findunt,& nulla aeris ui rapiuntur. Nubes uero, uel immotæ stant loco codem cum aere circum uectæ, uel mouentur uentis, quoquot, & e quibus horizontis, aut aliis flent partibus. Et is idem act, ab

eis diverberatus potest cum terræ vertigine circumuehi. Metuunt deinde, ne eo motu, ædificia ruant,& eos obruant. Qui timor , vanus equidem est. Quoniam vt sunt grauia, ijs locis vbi sunt firmata, quasi terræ partes,& cu ea ferè substantiæ eiusdem, ad centrum,& ipsa nituntur. Cur etiam edificiorum timent rui nam, hoc tam lento motu? & non timent, ne in frusta frangatur cœlum, motu tam impossibilis celeritatis? Addunt. Motus hic terræ in circuitum, ei præter naturam est, cum alium, in rectum,& deorfum habeat naturalem,corporis autem simplicis, vnus tátum est simplex motus. simplex autem corpus terra est. Sed fimplex corpus esse terram, inueterata quadă, & vana,& falsa opinione sumunt tantum, non mmen probant, neque probare possunt, & du probasse sibi credunt, sensibus carent omnibus.Omnibus enim sensibus repugnat,& suis præterea politionibus, afferere terram corpus simplex effe. Nam quod simplex est, non nisi vnum est; nullas habet partes, ex quibus componatur, terram autem, frigidam, & ficcam po nunt, necesse autem est, alteram harum qualitatem a proprietate essentiz, longe alia, veni re, quam veniat altera; E duabus ergo essentiis terram componunt. Si componunt, simpli citatem ei prorfus adimunt. Sensibus autem omnibus hæc simplicitatis positio repugnat. Quoniam in terra, tor colores, tot sapores, tot edores, tot fonitus, tot durities, tot mollinudines, raritates, denfitates, & tot qualitates, quas vocant secundas in se continuat. Tot ité terrarum genera, tot fluores, tot lapides, tot metalla, atque metallica. Summa mentis ementia, ac fumma fonfuum carentia eft, affirmare, & ad clamores vique contendere, corpus simplex esse, quod sit, tot essetialibus, totque accidentalibus differentiis compositum. Ruit ergo hoca simplicitate terræ argumenzum, no posse eam duobus moueri motibus, nixu ad centrum, & circulari. Et quando deeur, eam corpus esse simplex, dicetur, eam cir culo naturaliter moueri, no minus quam ipsi contendant, colos, ignem, aerem supremum, circulo moueri. quæ corpora fimplicia esse etiam contendunt. Et axioma est Prolemzi, corpora fimplicia, suis sita locis, vel circulo moueri, vel quiescere: hoc terræ tribuens, illud cæteris. Sed ideo infertur, si terra incircui tum moueatur, eam vel nó quiescere, uel duo bus moueri motibus. Omnibus enim partibus, suo loco politis, quiescit, que nunquam per se inde locum mutant, tota vero rotatur. & hoc vnico monetur motu, quoniam nixus partium ad centrum non est motus; no enim hinc, il luc mutat terminos. Sed loco (uo positæ, in eo permanent, vt in eo seruentur. Nam rectus ad medium, neque toti terræ est namralis, neque partium eius, naturali sitarum lo co. At inferunt amplius, si super axem alium, ab vniuersi axe moueretur terra, non coldem lemper circulos, circa mundi polos facerent vibes. Sed hac ratione, concludunt nihil. Nã si regolatissimo ab occasu in ortum asseratur ferti motu, nullum aut impossibile, aut absur dum consequitur, ad firmamenti phænomepa .ijldem leruatis, tum in iplo, tum in terra circulis imaginariis, aquatorem dico, tropicos, Zodiacum, alios. Quando igitur, rationes veterum Aristotelis, & Ptolemzi, & recen tiorum qui eos sunt secuti, nulla obstant, & có trariæ multæ persuadeant, & impossibilitaté illam firmamenti , uel supremarum stellarum motus, ostendant, & facilitatem motus terræ maiorem, videtur recta, ac philosophica tatio ne concludi posse, firmamentum & eius stellas omnes stare. terram vero circulariter moueri.Quando vero, monitu Aristotelico, in rebus sensui non manisestis, ratio ad possibile ferat, rationabiliter ac sufficientur conclusum esse, est putandum. Hisce addimus moueri posse terram, non circa ignem, aut antichthona, vt Philolaus, & Oecetes existimarunt. Neque, vt Copernicus in orbe lunz. Quod ei abfurdum accidit quia putauit, planetas, sicuti alia astra, orbibus infixos ferri. Quæ opinio, mala omnia in Astronomiam, & in physicam inuexit . Sed in medio mundi politam, super centro, non sibi proprio Heraclides, Ecphanrus, sed vniuersi centro, quod etiam eius centrum sit, moueri circulo, ab occasu in ortum, quod & hi putatut. At a quo ná mouebitur? À natura nimirum sua. Non enim motus hic est violentus. Natura autem omnis vti postea videbimus, est animi proles, sicuti animus est proles intellectus, & hic proles opificis intel loctus. A quo, proles hæ, iussa capientes, & a principio sunt operatz,& in præsens operantur,& in posterum sunt operaturæ. & cathena hac plusquam aurea connexa sunt omnia, vsq; ad terræ, atque vniuersi centrum, ita vt nihil sit timendum, motu hoc circulari, aut partes eius ruituras, vel granitave lua moueri fit delitum. Continentur onim ac servantur, a suis naturis, animis, & metibus, que sunt illi Chal dæorum, Zonei,& Azoni,& Synoches, & Té letarchæ, quorum mentio est iam facta. Predi Cta ergo omnia perfuadere facile posse videntur, terram in circuitum moueri. Sed & anteriora, que attullimus stellis motum inesse, æque videntur poste persuadere. Quandoquidem planeræ in motu sunt manifesto. & ciufdem funt cum stellis aliis naturæ, atque effentiæ, quod concendere omnes. Et si essentiæ, etiam virium . & si virium etiam actionum dabitur

## FRANCISCI PATRICII

dabitur ergo & stellis superis, motus. Nam eas flammas esse diximus.impossibile autem est, flammas quiescere, & non moueri. Imposfibile autem illud, velocitatis supremarum, ita temperari videtur posse, si ipsarum ab ottu in occasum motum,& terræ ab occasu in ortum, fimul componamus, ita vt huius possibilitas, impossibilitati remedium afterat, & quod impossibile videbatur, possibile hac temperie reddatur. Sed quæ adhuc superest quæstio; etiam est soluenda. Si stellæ flammæ sunt, cur non in rectum, sed in circuitum feruntur? Vtroque feruntur motu. Sursum quidem quando, stellæ quædam ita a nobis recedunt, vt euanescere videantur. Deorsum vero quan= do a summitate illa iterum, ad nos ita accedunt, vt visiles siant. Quales olim Chaldzi dicuntur observasse, certis temporibus appazentes, aliis se se occulentes. Et quod de Hipparcho scribit Plinius, Nouam stellam,& alia in zuo suo genitam deprzhendit, eiusque motu, qua die fulfit ad dubitationem est adductus, an ne hoc læpius fieret . Et non modo an obirent nascerenturue. sed an omnino aliqua transirent, mouerenturue. Item an cre-Icerent, minuerenturque. Que sane noue stel lægenitura (fi verum fit quæ in cœlo funt "ingenerabilia,incorruptibiliaq, esse) nihil aliud Luisse est existimanda, quam noua suo zuo eius stellæapparitio. Apparnit autem, quia ex immensa cæli altitudine, in qua oculis no-Aris non vilebatur,lele demilerit, & nobis fa→ Ca sit propinquior, ita ut conspiceretur. Multi quoque ut Clauius testatur, ex recentiosibus, complures auctoritates, & historias addu cunt, sæpius stellas huiusmodi, longis temporum interuallis, in cœlo exortas esse. Sicuti & proxime, quam nos sæpe magna spectauimus admiratione, anno M. D.LXXII.in Cassiopea noua stella apparuit, & per bienniu ferè luxit; semper minor facta, tandem euanuit; hoc est primo de altitudine sua descendit, deinde in eandem se se recepit. Non aliter sane quam dicantur planetæ, modo esse in Apogzo, modo in Perigzo, quamuis epicyclis ferri dicantur. Quod nos de nostris minime dicimus. Sed cas & natura, & spiritu, & animis, & intellectibus suis ferri, prout Conditoris Dei, prouidentia iubentur, & prout mundo expedit ut moueantur. Qua ratione, si veri sint motus illi trepidationis, stellarumque tum in Septentrionem ab eccliptica, tum in meridiem in modum spiræ, & non circuli, & reliqui omnes si qui sunt alij, qui stellis tribuuntur non errantibus, saluari (ita Astronomi loquuntur) possunt longe facilius, quam ratione alia vlla. Nimirum, vti sunt sidera, & spiritu,& animo,& mente prædita,ita mouen

tur, quoniam vniuersitati ita expedire cogno scunt, & in eo sunt Dei prouidetiz ministrz. Concludamus igitur, & fidera moueri ab ortu in occasum, Et quia velocitas ea impossibilis est visa, terram quoq; necessarium fuit moueri, motu contrario ab occasu in ortum. Atq; ita fiet, vt vno contrario in natura polito, ponatur, & alterum, & impossibile illud tolletur, & possibile hoc admittetur. & temperatis motibus, velocitate vnius cum tarditate alrerius, recta constituetur harmonia & perfe &2. & tertius dabitur planetarum quasi mistus motus, qui ab Oriente oriatur partim, partim oriatur ab Occidente, prout sequenti contemplabimur libello. Verum adhuc vna superelt quæstio. Quam ob causam, tum a-Itra, tum terra non in rectum, sed in circulum moueantur. Ignis enim natura sursum petere videtur, terra deorsum? Motorum suorum motum intrinsecum imitantur. Natura namque uti est animi progenies, & omnis progenies productricis cause similitudinem secum defert, animo, quantum effectui licet, similis euadit. Animus autem rationibus ijsdem, quia est mentis progenies, uti menti similis, mentis motum imitatur. Mentis autem motus intrinsecus, confessione philosophantium, est circularis, vbi enim incipit, ibi quoque desinit. Incipit autem a se ipso, & omnia sibi intrinseca entia intellectione sua transcurrens in idem definit. Animus quoque motu sibi intrinseco in circulum mouetur.Idem & natura facit.Hæc auté,& animus, motionis corporu funt caulæ. In gyru ergo na tura, naturaliter sua mouet corpora. Animus easvires naturæ largitur;&vt eas largiri possit, fortita est ab intellectu a separticipato.Omnia ergo corpora, naturali statu ac loco, in gyrum. circumferuntur. Et quæ eorum partes sunt,næ turali statu ac loco,& cu eis circuuoluutur, & in eis immotæ manent. Sed cur astra circuitis aboriëte cóficiút in occidentem?Terra veto e cotra ab occidete in oriente? Vel hæc apparen tia est renera; res aut vera est minimo. Nobis quidé ita apparet, & nostri respectu, & orienté dicimus,& occidenté, sed reuera in mudo per se toto, nullus est, aut ortus, aut occasus vilo lo co determinatus. Quod ét Astronomi fatétur. Esto sane ita. Sed cur astra & terra cotrariismo tibus ciétur? Quia Deus códitor, in corporum. vniuerlitate, oia ex cotrariis costare voluit. Ita .n.& sapientia,&potentia sua manisestauit ma gis.& quia ita vniuerlitati reru expediit, vt co trariis cotraria téperarentur, nevel essentia, vel viribo, vel actionibus, aut in nihiluabirent, aut infinita euaderent. Oia namq; certis numero, mensura, & pondere construxit, vt his terminata, & essent & viuerent, & conservarentur-ANNO-

Ex dicto Salomonis in Ecclesiastis libro allegato bic ab auctore post principium. Pergit spiritus, tdest sol secundum suam virtutem, quia ibi sol nominatur spiritus, sumpserunt nonnulli, solem & stellas esse spiritus, non dico habere spiritum. At Dinus Paulus in epistola prima ad Corint. cap. 13. refutat hanc opinionem, appellans solem, lunam, & stellas, corpora calestia, terrestria vero arbores A reliqua vegetabilia; Nou sine ratione tamen diqua, fol nommari posest spiritus propter eius fubeilitatem quondam nomen spiritus imponitur ad fignissiandam sabtilitatem alicuins natura. Ler enim & ventus dicuntur spiritus ex scripturis sacris, & etiam apud physicos subtiliores vapores per

quos diffunduntur rivitutes anime in partes corporis, dicuntur spiritus.

Aly vero quos nominat D.Th. 1. part. & quast. 60. art. 3. Ex hoc dicto Salomonis senserunt solem & lunam atque sydera effe animata, pt Platonici Origenes etiam. Nec son & D. Hieronymus. Exponens boc dictum Salomonis; D. Basilius vero, & D. Damascenus sunt contraria opinionis, intelligentes nomine spiritus non ipsum solem, sed animam cali vel naturam angelicam presidentem esse soli. Augustinus in 2. Gen. ad literam in neutram partem declinans sub dubio reliquit, ideo teneat. Vnusquisque quod sibi magis placet, modo non neget cælos, solem, lunam esse corporea; Non est tamé hic ommittenda obseruatio Diui Thoma sedantis hanc controuersiam loco citato, huiusmodi distin-Etione; sidera inquit ceteraque calestia corpora esse animata sine animantia, bisariam intelligi potest, aut minoce:hoc est anima informante qua sit corporis forma, quales sunt animantium anima, & boc modo videtur intelligere prima opinio, cum qua auGorquius tibri. Aut equiuoce, hoc est anima assistante vel presidente, que corpori unitur tamquam modens mobili, ve rote que mouetur unitur & presidet sigulus; Basilius, & Damascenus non reprehendunt eos qui iuxta posteriorem intellestum sredunt aftra effe animata vel animalia, ut verissimile oft sensuse Rhilonem at que Dium Hieronymum forte etiam Origenemsfed eos duntaxat refellunt qui ftellas animatas & fidera-docuerunt esse animalia iuxta priorem intelligendi modum.

Sit autem animatus sol quouis modo, sensus literalis verborum Salomonis, est vt sol lustret & circumdet & circumspiciat vniversa per circuitum pergens spiritu suo, per quandam virtutem natura occultam qua omnia inuisibiliter nutrit, pegetat, & mungquodque ad certum finem legitimum perducitant optime declarat antegr buins libri loco suo. Et hos perfenet ad excellentiam solis.



FRAN-



## RANCISCI PATRIC PANCOSMIAS LIBER OCTAVVSDECIMVS.



## DE PLANETIS.



Agnam quandam Astrono-mi, ætheri ac cœlo fecere M mundi partem.In qua non nisi septem dixere habitare aftra. Saturnum, louem, Marrem, & quæ variæ lo-cauere, Solem, Venerem,

Mercurium, Lunam. Cuius regionis rotius, a summo ad imum, profunditatem ausi dimetiri pronunciarunt esse passuum millia.

38821837.atque amplius.Per quam sidera illa septem, huc & illuc errabunda discurrere tradiderunt. A quo errore Latine errones, Grece planetas nominarunt. Primus omnium, hunc eorum numerum videtur notasse Zoroa ster. Cecinit namque.

Ζώων τε πλανωμένων ύπές ησεν έπαδα.

Animaliumque errantium substituit septenarium. Et Εξ αῦτοὺς ὑπές ησεν, ἔβδομον ή ελίου

Μεσεμβολήσας πυρ.

Sex eos substituit, septimum solis

In medio iaciens ignem.

Hunc securi sunt Astronomi, & philosophi omnes physici. Sed vt nostra fert sententia, iniuria maxima solem affecerunt, dum inter errantes eum connumerant. Nulla enim, aut in cœlo, aut alibi est res, quæ in motibus suis erret minus qua sol ipse, ve qui numquam ab orbita seu linea sua, quam eclipticam vocauere,ne latum quidem, aut deflectat, aut discedar vnguem. Nec minus errauere Astronomi, dum Lunam inter astra collocant, qua ab astris diuersissima est essentia, ve suo loco demonstrabitur. Neque ergo Sol, erro aut Planeta est. Neg; Luna inter astra est numeran-

da, quamuis errare videatur. Sed modo, hæc duo seponamus. De quinque reliquis agamus. Planetæ quidem appellati sunt, atque errones, quoniam & citra, & vltra eclipticam, solisque viam, variis meant motibus. Modo enima folis orbita ad septentriones, modo ad meridiem destectunt. Et modo tarde, modo velociter citantur. Nunc stare, nunc præcurrere, nunc retrocedere apparent. In quibus sane motibus, quamuis nobis errare videantur, ipsi minime errant. Conditoris enim sequuntur iussa. Deus autem, & natura nihil frustra faciunt . Si vero natura nihil facit frustra, neque motum vllum ciet frustra. Si nullum frustra ciet, omnes ad finem dirigit. Si ad finem dirigit omnes, sunt quoque per sua initia, per sua media ordinati omnes. Si omnes ordinati, in nullo etrat. Si in nullo errat, neg; in horum astrorum errat vllo. Si in horum errat nullo, qua de causa errones, atque planetæ sunt nominati? Perperam sane, nomen hoc eis est tributum.Nostro equidem arbitrio , & errore errant, eorum vero culpa nulla. Neque enim natura eorum errare potest. Est enim animi proles, animi inquam rationalis, & intellectu præditi, quorum neutrum in cælesti regione, errare potest. Neque propria culpa, neque corporis quod animat cœlestis, & vti Plato & Aristoteles dicerent, diuini. Sunt. n. & hi Planetæ (vlitato iam atque recepto vtamur, nomine) sicuti & cætera astra flammæ ac luces, eademque ignis constant essentia. Suntq; non vii Astronomorum, & philosophorum plerumquevulgus existimauit, corpora inanima. Sed sunt, vt vere eos appellauit Zoroaster, et post eum Plato, & Aristoteles, animalia. Igi-

tur, & natura que actiones corum peragit, & spiritu, qui eorum est vector, & animo, qui motus eis dat initia, &intelle Qu, a quo omnis rerum venit ac pendet ordo, ipsa viuunt, & feruntur, & agunt, & Conditoris nutibus obtépetant, & vniuersi harmoniam contemperant, & vt mundo expedit, cursus obeunt, & actiopes alias suas peragunt, & generationis tam variæ rerum nostratium, semina, atque spiritus influent. Magnitudine autem cos inter Le differre astronomi autumant. & miras qual dam, & incredibiles prædicant. Ainnt namque eum qui lupiter dicitur inter eos esse maximum. vt qui magitudine sua, terra totius magnitudinem, nonagies quinquies cum dimidia contineat, seu 95, integras terras & dimidiam adæquet. Proxime Saturnum mole sua dicunt, nonaginta & vni terris, cum parte eius octaua esse æqualem. Martem vero esse. vniuerlæ terræ æqualem,& eam inluger lui di midio superare. E contra terram esse Venere maiorem plusquam partibus X X X V II. hoc est si terra in 37. partes divideretur, vna earum partium, Veneri esset æqualis. Mercurium autem stellarum omnium este minimam asserūt, & ob paruitatem raro conspici. Et tam pusilla eius ele molem, vt si terra in frusta, 21952. scinderetur, vnum solum, Mercurio aquale futurum. Sed & differunt lucibus, eiulque coloribus Nam Saturnus vilitur pallidior. Iuppi ter fulguranti atque hilari fulget luce. Mars rubicundiore,& ignis (pecie, ideoque a Græcis Typoes igneus est appellatus. Venus lucidis sima est. Mercurij color veluti est plumbeus, & in cæruleum vergens. Hæc autem colorum differentia, vnde nam est? Nimirum a raritate ac dentitate flammæ, ac lucis, ex qua linguli sunt constituti. Si rarior namque sit, dilutiorem reddit lucem, si densior viuidiorem. Qua ratione, nostratibus experimentis multis com probata, Saturni minus valida lux, ad raritatem ætheris eam oftendit declinare, ita vt fi raresceret magis in atheris transiret raritate, & diaphanitatem prope subiret, & languidistime, vel non amplius lucerer. Modo quia copactior ea est raritate, lucet, sed lucer luce lan guidiore. Rara namque flamma, apud nos etiam, minus fulget valide, quam si sit densior. A qua raritate recedit magis Iuppiter, & denfior est, atque ideo fulget clarius. Mars vero Ioue est compaction, quod igneo suo colore prodit . Nam & nostrates flamme in crassiore ac densiore materia accensæ, & rubentiores apparent, & sentiuntur calentiores. Venus vero stellarum, omnium pulcherrima, claristima lucer flamma. sed quam duo superiores minus. Et vt nos quidem arbitramur inter densitatem, & raritatem æque media. Nam si

flammas aut in foco aut in lucerna spectemus, attente, cernemus, eam eius partem, quæ prope vel lignum, vel oleum, aut ceram est, relique fere radix, subobscuram & fere cœruleam esse, materia hucta vicinitate, & quasi materiatz: Quz ardore ipso attenuata, & in mediu sui accensa est clarissima. Deinceps in rubedinem vergit parte superiore, vbi fumus in se se recipit, & quali suppetias sibi laturus cogitur, & fit densior. Media ergo flamma omnis est lucentissima, eò quod inter extremas duas crafficies, equaliter est media. Venus ergo, qualis apparet, tali etiam inter raritatem, & densitatem temperie media constate est credenda. Mercurius autem cœruleo suo colore' prodit se se quali fundum esse flamme, sicuti Mars rubedine sua summitatem, Que res ad situm quoque eorum videtur pertinere. Non desuerunt enim inter philosophos atque Astronomos, qui, sub Marte Venerem locaret sub hac, Mercurium. In quo quidem situ, atq; ordine corum, non minor fuit inter siderum contemplatores discordia, quá fuerit in reliquis,que iam commemorauimus inter Astro nomos, Nam Crates Philosophus, & Metrodorus putarunt, Solemac Lunam, omnium supremos. Democritus, Sole superiorem Mer curium locabat. Maxima vero Astronomoru pars, sub firmamento collocarunt, primo Saturnum, deinde Iouem, Martem postea. Sub quo Alpetragius Venerem locauit, Solem deinde, sub quo Mercurium, postremam Lunam. Plato vero, postremos omnium Solem ac Lunam, quem Aristoteles est seçutus. Sed hic Mercurium sub Marte, & Supra Venerem. Martianus autem Capella, supra Solem primo Mercurium, Venerem supra hunc, & infra Martem, Quem secutus est, recens author Tychon Brae Danus. Omnium vero diuerlic sime eos collocauit Nicolaus Copernicus. Nã solem in centro locauit vniuersi, supra quem Mercurium, & proxime Venerem. Et supra hos lunam, & tellurem in orbe eodem. Hac tanta sententiarum discordia, non aliunde ortum habuit, quam reliqui Astronomorum quos commemorauimus errores, quòd crediderint planetas quoque, sicuti & sidera reliqua, orbibus quibuldam infixos ferri. Et præterea quod nullam haberent, hunc ordinem vestigandi methodum. Quam precipuam triplicem esse autumant. Diuersitatis aspectum, velocitarem motus, ecliples. Priorem fatentur ipli, Martem, Iouem, & Saturnum non attingere, nihilque de iis tribus statui posse cez ti. Colligunt autem corum ordinem ex motus velocitate ac tarditate, Aiunt enim, quanto motus est tardior, tanto maiore via atque circuitu mouetur; quanto velocior, tanto mili 2

## FRANCISCI PATRICII,

nore. Igitur Saturnus qui tardiffime fertur, longistimum iter habet; arque hoc supremo convenit, igitur omnium summus est. Luna quia citissime, infima. Iupiter quia fecunda' mouetur rarditate, subest Saturno. Mats, quia' tertia, subest Ioui, Sed fatentur iterum, hac ratione nihil de Sole, Venere, ac Mercurio statui posse, qui prope cadem feruntur celeritare? Sed duo non aduerterunt; Alterum, quodquiz celerrime omnium octava quam vocant sphæ ra, suym perficit motum XXIIII. scilicet horarum tempore, infra etiam lunam elle debere. Qua celeritate, cum etlam planetæ ferantur, & non ferantur, vri est demonstratum motu raptus, Planetæinter stellas erunt interpositi, & nullus altior fuerit alio , nisi certiores afferant rationes. Alterum autem non cogitarunt in eodem spacio viæ, posse a duobus tardius & citius iter confici, pro virium euiusque ro-Bore, quod apud nos, tum in animalium conspicitur cursibus euenire, tum in nauibus eodem vento, aut non codem cuntibus; & pro nauis mole, & velorum magnitudine. & remigum, tum robore, turi multitudine. Nihil' ergo ex motus tarditate, & velocitate, de quatuor planetarum ordine conficiunt. Tertia clipsium methodo conficiunt, & non conficiunt.quaten us scilicet Luna, Solem, Venere, & Mercurium eclyliphus operit. At non conficitur,, certi quicquam, an sol supra ambos fit, an infra ambos, quod Plato, & Aristoteles sensere. An vero sit Venus altior Mercurio, an hic Venere altior. Itaque cum hæc lint incerta omnia, non est Astronomorum decretis standum. Quid igitur in tanta quæstione audebimus pronunciare?Profectò,si visui,&apparentiæ credamus. (Credere autem hac in re, alij sensui nulli est par) modo cum hæc scri bimus, Saturnus ex corum computis, ex vilu iplo, lucet in Geminis. & clarissime discernitur. Jupiter in Scorpione. Mars in Sagittario, Venus in Ariete, nullus tamen horum inferior stellis eius asterismi reliquis apparet; sed in eadem cum eis altitudine conspicitur. Neque item alius alio, aut altior, aut depressior spectatur. Igitur verior fuerit, quam modo referebamus, sententia, eos inter reliqua habitare sidera. Interque ea suos cursus motusque alios peragere. Et nullos esse, aut orbes, aut cœlos eorum proprios, qui non nisi vna reful geant stella. Atque ideo recta rasione, simul cum eis, XXIIII. horarum spacio, diurnam conficere circumuolutionem. Neque ad instrumenta sua Astronomi confugiant, quæ omnia & oculos corum , & iudicia fallunt , multis quidem fallaciis aliis, sed duabus his euidentissimis, Altera quòd corum cetra cum mundi centro coincidere supponunt, cum ta-

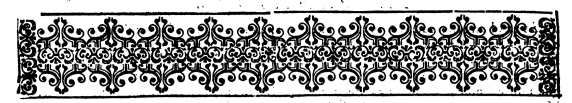
men eisintegro terre semidiametro. Millibus pafluum tribus mille, atque amplius quingen' tis superstent, quæ distantia non est spernenda, quantumuis cœlum a terra dister, & quanti, non autem puncti, vti iamdiximus, cum eo habet proportionem. Altera vero quod instru mentis corum, credunt integrum cœli medietatem supra hotizontem dimetiri, quòd esse fallum iam ante, dum de cœli ageremus fornice, demonstratum est. Motibus autemaliis cuique propriis pluribus moueri, quorum' fumma est, ve ipsi in contrarium nitantur, sideribus reliquis, & vii loqui consueuerung ab occasu in ortum, qui nulli in mundo sint; fint tamen nostri respectu. Et præter hunc,aliis agi quibuldam fatis multis. Quinque lcilicet illi, quos proprie planetas nos appellauimus. Directione, & tunc velocius mouentur. Duplici statione, in quibus videtur stare, & nullum ciere motum. Retrogradatione, quando scilicet mouentur tardius. In qua ab ortu in occasum videntur ferri, sicuti in dire-Ctione, ab occasu in ottum. Et dum hisce cient tur, modo ab ecliptica ad Septentriones feruntur, modo versus metidiem, terminum tamen, vltra sex gradus vrtimque non excedunt. ita vt tota latitudine gtadus XII. non exeant. Sed & minores se ipsis interdum appa rent, interdum maiores quòque, quafi a locis fuis, furfum vel ascenderint, vel ad infima sua descenderint. & tunc maiores apparere, sicuti in alcenlu minores. Quoniam vnum idemque corpus, quam pius nobis locetur, apparer maius, quanto vero procul magis, tanto appa ret minus. Sed Astronomi hac omnia eccentricis illis suis atque epicyclis adscribunt.nos vero, eorum naturis spiritibusque, & multo magis, animis eorum ac mentibus; A quibus per hos motus reguntur,& dininam exequun tur prouidentiam, & vniuersi conservant har moniam. Hi sunt ergo planetarum motus qui ad actiones ab Aristotele astris tributar pertinent. Modi autem quibus mundi harmo niam efficiant, haud procul hinc parebit, si par fiones corum quasdam prius explicemus, & Solis lunæque naturam exponamus.Paffiones autem quas dico, in alteratione quadam confistunt, quam corruptio etiam sequi posse videtur. Experimento id constat. D. namque Augustinus, ex M. Varrone refert Ogygij Regis tempore, Venerem stellam, mutasse colorem, & magnitudinem, & figuram, & curfum. Quæ res æuo etiam nostro accidit anno M. D. LXXVIII. Romæque visum id est die XVI. Nouembris. In Germania vero die Decembris XXVI.Perg; totum eum annu, sub vesperam, Sole nódum merso, visa est magnitudine infolita, figura vero, modo triangula' modo

modo quadrangula, modo rotunda: & splendore maximo, & rubedine maiore, quam sit Martis rubedo. Curlum tamen non mutauit. Si stellz immutabiles essent, duo hac tam ma gna non enenissent accidentia. Euenerunt. Horum euentuum, quæ nam causa est dicenda? Stellæ omnes flammæ funt, ratefactione, ec condensatione funt, tum clariores, tum minus claræ. Copia vero, vel maiores, vel minores funt. Quem rem apud nos fieri quo- ( non videntur. Et stella noua quæ anno 1572. tidie cernimus. Et ex iis quæ apud nos contingunt, admonuit Aristoteles, ca quæ sensibus non sunt manisella, nos debere venari. Iuxta quam rationem dicimus nos, alterationem illam veterem, quæ Ogygis tempore eue nit, quia de colore nulla fit mentio, non posse nos quicquam diuinare, sicut neque de ma gnitudine, maiore vel minore, vel etiam figura. Hzc enim omnia tacentur. Sed desecunda, videtur posse aliquid dici. Videlicet splendorem illum maximum, & rubedinem , ex condensatione prouenisse. Ostendimus enim, quando vel fumus, vel fluor qui arder, densatur magis, in rubedinem eu tendere. Figuras aur mutaile, dum vel magis, vel densatur minus, ab omnibus partibus non æqualiter. Si vero magnitudo illa infolita intelligatur, pro

parnitate, euenit sane ex densatione maiore. Eadem enim moles, dum rarefit, maior ; dum densatur, apparet necessario minor. Si vero creuisse magnitudine intelligatur, proculdubio id euenisse est existimandum, quia, vel alia ex æthere ei accesserit materies. vel quia eadem, quæ prius erat, rarior fit facta. Curfum autem voterem illem mutalle, nihil oft mirum. Nam & stellæ reliquæ, mutare locum nata est in Cassiopea, sedem suam, toto X V I. menfium tempore servauit. Rarefactione autem, in etheream diaphanitatem est mutata & euanuit. Vel quod antea diximus, iter surfum arripuit, ita vt oculi nostri eam non potuerint lequi visu. Haud aliter ac Mercurius, qui dum in Apogæum sui epicycli dicitur scandere, omnibus oculis, nisi acutiffimis fit inuisibilis. Itaque hæc nouæ stellæ occultatio, vel extinctio, & euanescentia. & in etherem conuersio suit, vel maior a nostris oculis ascensio. Et quod de his Veneris, & nouz stellz mutationibus diximus, possint, de aliis quoque similibus, ac debent intelligi. Sicuti de stella alia illa recens Hipparchi tempore nata, & de Solis, quam postea dicemus luce languidiore.

Finis Libri Octavidecimi Pancosmia.





LIBER NONVSDECIMVS.



## O. L. E. de la Philippe de la comercial de la



E Sole autem, quem cum Luna ab aliis seposueramus proxime, tam magno Summi Dei opificis instrumento & primario lumi, nari, quid nobis dicen-dum?Hic mundi, ve refere

tidut immer

Plinius, totius cor, & animus, & mens ereditus est. & principale naturæ fegimen, & numen. Hic reliquorum siderum rector, ea & occultat,& iterum reuelat. Lucem eis aufert,& iterum restituit. Cœli tristitiam discutit, aeris, hu manæque mentis nubila serenat, Præclarus, eximius, omnia videns, omniaque exaudiens, vt principi literarum placuit Homero, quem Orpheus, παι λοκες έχων αιώνιον διιμα, Omnia cernentem habens eternum oculum, appellauit.Hic a plerisque, & veteris & noui mundi gentibus, pro sensibili Deo, pro maximo Deo, & habitus est & cultus, & habetur etiamnum & colitur a multis. Ab hoc.n. ab ipsis reputato Deo omnia sibi beneficia, putarunt, & putant prouenire. Ab eo plantas, animalia cuncta, hominesque produci crediderunt. Vitæ, alimentorum, accrementi, perfectionis, omnis authorem esse existimarunt. Hic a Platone, summi boni quasi proles, & sensibile simulacrum est appellatus. Et quas ille in intelligibili mun do, vices gerit, hunc dixit in mundo visibili vires habere asseruit. Et quomodo bonum, ad intellectum, & ad intelligibilia se se habet; sic sol in visibili mundo se habet ad visum, & ad visibilia. Et sicut bonum, omnis intelligentiæ ibi causa est, & omnis veritatis: Sic & Sol in mundo hoc,omnis visionis causa est, & om nis qua par vilum cognoscitur veritatis. Hűc

dan guae nogagade. Of 6 h gas i tantorum, & tot operum effectorem, quis vm quam pro dignitate landauit ? aut laudate queat? Aut quis vmquam de exsfcriplit a pren ter Iulianum Cæsarem; Quem solum, de Sole librum scripsise comperio, secundum tamen ea, quæ de ipso Phænicum Theologia tradiderat.Quo libro,& qua Theologia postquam caremus, tentandum nobis, si quid de tanto rerum fentibus fubiectarum moderatore, ac benefactore, Physicis rationibus dicere possimus. Quid nimirum sir, & qualis, & quantus, & quo loco habitet, & quo motu agitetur, & quid agat, & quid etiam pati queat. Sol igitur, qui claritare sua omnibus se prodit, eamque rebus omnibus communicat, quidnam est? Græcorum philosophorum, maior pars, satis simpliciter, ne dicam fatue, de eo sunt locuti. Anaximander namque cauam fornicem esse igne plenam affirmauit. Xenophanes, esse vel nubem accensam, vel igniculos, ab humido ascendentes, & in solem coagmentatos. Anaxagoras, Democritus, Metrodorus ignitam este petram docuerunt. Antipho, Hecatæus, & Diogenes, esse pumicem, ab ethereis, accésum radiis. Heraclitus, accensionem esse ex mari, quæ in Oriente accendatur, in Occidente extinguatur.Philolaus,duplicem esse lucem.Primam per fe, & fupra mundum,quæ,per vitreű aliquod, qui sir sol, refrangatur, & per id ad nos lucem transmittat secundam. Vel Solem esse ignem in cœlo, qui lumen, alium scilicet igné ad nos tranímittat , & esse tertiam luminis refractionem. Cum Philolao, videtur Empedocles, ferè sensisse idem. Nam duos dixit esse Soles,alterum archetypum , alterum húc quem cernimus archetypi imaginem. Anaxi-

and mercial of the second

i de la la dispersión

allianysise og stæl<mark>ing</mark> าร รรมราชิยาสดาร์ (ค.ศ. 📆

menes

menes & Parmenides, esse quid igneum, Euripides ignem. Plato ex plurimo igne. Aristoteles ex quinta essentia coletti. Zeno Stoicorum pater,& iple ignem elle dixit . Stoici quidam, Heraelitum potius, quàm authorem fuum fecuti, accentionem effe è mari illuc sublatam. Epicarus terrestre quid in modum pumicis excanatum, rotundum, & ab igne ardens. Fornices, petras, pumices, vitra, nubes, e mari vapores, vti fatuas mittamus. Aristotelem, donec nobis dicat quid illa sua quinta essentia sit, mitfum faciamus. Reliquos ignes, igneos, igni tos amplectamur. Nam & cum re ipía, & nobiscum consentiunt,& vetustissimo Zoroastri dogmati, assentiantur, qui cecinit. Ef aranpenaras Luras, Ebsonor wellow Μεσεμβολάσας πυρ.

3, Sex suspendit Zonas. Septimu Solis.

a, In medium secit ignem. Et iterum.

Πνη συρός έξοχετάμα, ες συρός ταμίας.

, Ignis, ab igne derivatio, & ignis dispen, sator.

Sol inquit, ignis eft, & ab igne eft deriuaeus, & ignem dispensat, hunc scilicet nostratem. At a quo igne est derivatus? Ab archetypo illo Empedocleo , a prima illa Philolai (upramundana luce. Quam nos primæuum appellauimus lumen, a quo & empyreum often dimus esse constitutum, & in athere luces, ac flammas, & faces omnes, quas aftra, stellas, ac fidera nominamus. Et quod impouparses de no supercœleste astrum fuir Philoni, solisque exemplar. Horum virorum authoritates tam inlignes, authoritati Aristotelis vnicz, proculdubio sunt anteferendz. Sed & rationibus, & multis, & validis a luce, a lumine, a colore, a micantia, a figura, a radiatione, & a calore antea demonstrauimus, astra omnia esse ignes, flammasque, lucesque a lumine, per ætherei fluoris densacionem accensas, & triplices esse ignes,&diximus,&dicimus,primæuum illud lumé & empyreum. Stellas & Solem. Et ignes reliquos elementales, hos corruptibiles illos incorruptibiles, æthereos hos, illos hylæos. Concludamus igitur indubie, cum stellis omnibus, præter Lunam, Solem esse ignem. At qualis ignis, vt stellas mittamus nunc, est ipse fol<sup>2</sup>Carbo ne accensus, an framma? Nam qui Græcorum, vel petram, vel pumicem, vel vitrum, eum esse dixerunt, carbonem esse sunt opinati. Qui vero nubem, vel e mari vaporem accentum, flammam esse voluerunt. Alij ignë fimpliciter nominarunt . Sed qualem non expresserunt. Nam tri plicem ignem philosophi multi esse voluerunt. Carbonem, flammam, മ്മ്, quod & lucem,& lumen dicit.Viuit ergo. adhuc quæstio, Carbo ne, an slamma, an lux sit Sol? Sane in æthere, nulla videtur, crassa esse

materia. Carbo igitur non est, vel ex petra, vel ex pumice, vel ex vitro. Neque ibi est fumus vllus, aux vapor, aut e nube, aut e mari. Igitur sol non erit flamma. Flamma enim fumus ardens est. Solum ergo lumen & lux, erit fol? Quid ergo dixit Philo, φλογος πίλημα πολλης, Flamme compactio multæ? Vel vtrumque locum in Sole habberit, & flamma,& lumen?Si flamma effergo fumus ardens est, inquiet Peripatus. At ibi nullus fumus est, neque hinc illuc ascendit. Si neque ibi est, neque ascendit, ergo ibi nulla flamma. Ergo fol flamma non est. Vera conclusio, si flamma omnis, sumus ardens esset. Sed si flamma, sine sumo esse queat, vera non erit, & in athere flamma effe poterit. Hic enim apud nos, sæpe cernimus flammam esse,& sine sumo esse, ardere tamen in fluore, ve in vino stillatitio linteolum ardet, nullo inde surgente sumo. Ardet ipsum stillacitium per se vinum. Olei, picis, bituminis, sulphuris superficiem flamma lambit. Flamma, quæ meum pileum & pallium, vti fupra narratum, arfit in nullo fumo, led in imbris guttulis est accenfa. Fallum ergo est, flam mam esse ardentem sumum. Est aliquando, non est semper. Sed & illud ridiculum, quod Peripatus alleuerat.fumum effe exhalationem siccam. Sed hoc postez, rem modo nostram. Experimentis hilce, & fumes, & fluor ardet, flammamque facit. Funnes & fluor apud nos,in æthere fluor folus . Quod fi verum ek, vt vere est, quid prohibet solem coteraque sidera, non e fumo, sed e fluore, flammas esle, non quales nostrates, que exipostremis sunt, & fumis, & fluoribus, sed æthereas ex fluoribus primæuis, ac lucibus. In fluore ergo æthereo, Sol, flamma est. proyes whenha workins . flammæ coagulum multæ. Quod & effectibus prodit multis. Radij eius ardentissimi ab iis fentiuntur, quos proxime ad æquatorem alpicit.Et aquæ ibi rarissimæ. & campi, & montes arentes. & animantia præ calore æstuantia, & homines cute nigerrimi. De quibus postez. Sol ergo flamma est. Sed eur, non six etiam anthrax? Nam apud nos, quanto vel anthrax, vel flamma est in materia densiore, tanto sunt To Siasatinor, n To Siapetinor. Dividit enim & distare partes facit. Sed Sol præter hæc, occultam quandam possidet virtutem, camque admirabilem. De qua Salomon hæc scripsit.

,, Quod enim ab igne, non poterat extermi ,, nari, starim ab exiguo radio solis calesa-

" ctum, tabescebat.

Potentior ergo solis radius, quàm ignis est, quia spiritum secum vehit, rerum omnium vectorem, & essectorem, vti loqui solent, immediatum. De quo postea suo loco. Itaque quoniam sol, & calore, & colore suo prodit,

lese ardentissimum este, necesse est eum, vel anthracem esse, vel compactam, & densatam valde flammam, vel compactam, & densatam valde lucem, vel horum duo, vel omnia. Esto iane omnia, sed quomodo, aut qua ratione? Anthrax quidem est, non ligneus, non lapideus, non pumiceus, non vitreus, quales sunt apud nos anthraces. Sed anthrax æthereus, ex fluore primigenio, in athere admodum compactis. & calore, & lumine primauis accen-His, & in densissimam coactus lucem. Quæ eadem, & anthrax fit, & flamma, & flamma fit & lux, & anthrax, Eranthrax, & lux eadem & flamma. Ardere autem hunc anthracem, non similem nostratibus, sed ethereum, duo que apud nos fiunt, facis ex monitu illo Aristoroleos contestantur. Anthraces nostri exiguam præbent flammam fi habeant longe lateque diffindunt lumen, secundum, quod dum flamma ellstremere non delinit, vade & lumé, quod ab ea emicatad ymbrarum confinia, tremit quoque. Ita fi Solanthrax tantum effet accensus, pro magnitudine sua, luceres longe mi aus qu'am nunc lucet, & radigs non tam longe iacularetur, & lumine non impleret vniuer lum. Que operaflammarum, non anthracum, funt propria. Tremere autem modo nostratis, folis flammamaduo lunt manifestissimo argumento. Alterum quod radius eius, per foramé in domum ingressirs, ab ingressu totus tremere videtur in aere Alterum, vbi folum ferit, ad umbrarum confinia etiam tremit. Et tertio fi foramen, introitum det angustum, in solo radius totus tremit, Si det latiorem, in medio non tremit, luminis copia eum tremorem interimente. Soligitur, fluore æthereo denlistimo compactus, anthrax lucis & flamma est fa Aus, ficuti & aftra, sed compactione, & majore,& densiore, atque ideo ardentiore. Quid vero ita? Quia Conditoris sapientiæ & ptouidentiæ ita vilum. Yt id scilicet corpus, quod corporibus omnibus, lucere debuit, & caloré, & vitam, & bona, omnia præstare, muneri fuo sufficeret. Nam in tenui materia, tenuis quoque flamma est, & tenue ex ea lumen emi cat,& tenuis calor ita,vt in longinguum mini me possint pertingere. In densiore uero e con era,& lux,& calor major,& flamma vehementior. & lumen & calor inde promicantes longius porriguntur. Hac ergo finali caufa, summus tolis opifex qui nibil frustra facit, ex den fiffimo æthereo fluore, eum compilanit. vt no immerito Peripateticus Albertus; sed quo casu nescio (neque enim in Periparo hæc docen tur) protulerit, folem corporum omnium, sim plicium esse densissimum. Et si densitas id posfit efficere, a reliquis stellis substantia longe esse diversum. Sed non ea ratione, quam ipse

affert, scilicet quod solussol luceat, stellanb eo lumen accipiant & luceant. Omnes namque stellas ostendimus nos lucere per se, vne excepta luna : atque esse flammas, & nuncaddimus, etiam anthracas. Concludamus ergo hanc de solis substatia, questionem. Solem fine dubjo esse æthereum ignem, in fluore primigenio, a lumine & calore primigeniis accófum, omnium simplicium densissimum & vare πιλημα coagmentationem flamma, plurismz, ideoque lucidissimz, & lugentissimz, & ardentissimæ,& calentissimæ.Et de eo vere dici potest. Sol est carbo, flamma, lux. Er flamma, lux, catbo; & lux, carbo, flamma. omnium maxima, ratione triplici, mole, lucis vigoro, & vigore caloris. Nullo enimalio in corpore, tanta lux conspicitur, nulloque calor efficacior, yt vere dixerit auctor libri Sap. cap. 76.,

" statim ab exiguo radio solis calesastum a " statim ab exiguo radio solis calesastum a " tabescebat, vti iam diximus. De cuius luce, satis superque diximus in Panaugia. Nunc de magnitudine dicendum alsquid, sicuti de calore, paulò post exit agendum. Igitur dicamus.

Solemiterra esse maiorem. Optici facile se demonstrare posse considunt, & eos secuti astronomi, ea demonstratione uti certissima viuntur. Aristarchus Samius, nescio, an primus, huius rei demonstrator, ait i Si sphæta lucida, arque illuminans, sir illuminatæ splize rææqualis, ab hac in oppolitam partem,proiicietur ymbra columnaris in infinitum. Si illuminans fit minor, illuminata maior, tunc ymbra proijcietur calathoides semper lation in infinitum. Si vero illuminans sit maior, tunc vmbra lemper angustior in progressu definet in conum. At sols proculdubio sphera lucida est, terra, opaca sphæra est. Terra a sole illuminata, vmbram nochu iacit, que in conum definit. Ergo sol, terra, est maior. In conum autem eam ymbram definere, ex lunæ eclipfi probant, quæ in eam ymbrá incidens ecliplin sui luminis patitur. At demostratio hec, partim nulla est, partim est aliquid. Est quidé aliquid. quia in vmbra luna, quæ lumen propriú nó ha bet obscuratur. At eadem obscuratio ei acciderer, fi in vmbram vel calathiam, vel columnarem ingrederetur. Si tota in vmbram incideret, tota obscuraretur, Si in collaterales, vmbræ lineas ingrederetur, tanta parte, quanta in vmbra remaneret, quanta vero extra eas efset, non eclipsaretur, quod in conoide sola, pri mo errore, dicunt ei euenire. Cuius non magis propria est, quam duabus etiam aliis sie communis. Nulla autem est demonstratio. quia lecundo errore, conicam elle terræ vm= bramanon demonstrát. Addunt, tertio errore,

pro argumento, ideo conicam esse, quia in orbe Mercuri, aut etiam Veneris definit, cum aliz duz in infinitum, quarto etrore, abeant. Conicam, quinto errore, in his orbibus putat definere, quia nec Mercurius, nec Venus ecliplantur . Id autem quia in eam non incidunt. Non incidunt autem, quia illa esse desiit . Dcfiit autem, quia in coni desiit apicem. Sed his omnibus falluntur, præter quam quod defiezit. Nam desiit ea quidem, non qua ipsi aiunt ratione. Sed quia luces Mercurij & Veneris. tantum lumen de se, & circa se estundunt, ve eam ymbram yincant, & diluant nec amplius ymbram esse sinant. Lumen enim & ymbras & tenebras etiam superat a non autem tenebræ vincunt lumen,& vmbra multo minus.Id quotidiano videmus experimento, pusilla candelæ flammula in tenebrosum cubiculum illata. Veneris autem tantum lumen est, yt tenebrolissima nocte, vique ad nos pertingat,& itinerantibus viam illuminet. Mercurij lumé numquam vidimus, sed luna ipsamet dum in eclipsi est, quod dicimus verum esse protlit. Vmbra enim, in qua est, ea parte qua est rubicunda, ea rubedine ita superatur, vt non impediat, quin a nobis cerniqueat. Et si magis fuperse esset luminosa, nullam vmquam pateretur eclipsim. Et si sol eam pati dicitur, id, non quia obscuretur fit, sed quia luna opacitate sua, eius lucem nobis occulit. Itaque tot erroribus fulta demonstratio, quamodo ostódet, aut persuadeat, solem esse maiorem terra? Er si in tanta, & tam euidenti re Astronomi, omnes sunt decepti, quibus corum demon-Arationibus, aut instrumentis credere polimus, aut debemus, solem esse non solum terra maiorem, led maiorem céties lexagies lexies? Nos vero, quid de folis magnitudiae audebimus phylice proferre? Sane certi nihil.præter quàm hoc vnum, eum esse ignem maximum. Qui possit, & elementa omnia, nec minus ze thera totum illuminare, & calefacere. Lumen enim & calorem lentibus haurimus. Ratio au sem dicat, si tam longe lumen & calorem suu difficulit, & in corpora a se longe diversa, qualia sunt elementa, eum facilius in proximiora, & similiora sibi, id ipsum facere. & longe magis, quia nullo videtur obice impediri. Tam longe scilicet lateque, quàm in Panaugia est a nobis declaratum.

Sed non minor est de situ solis incertitudo. Inter enim veteres philosophos, Zoroafter, vii vidimus, in medio sex planetarum collocauit. Hermes vero, illico supra lunam eum posuit quem & Plato, & Aristoteles sunt secuti. Ducti ni fallor, quòd eius dem ferèviderentur esse magnitudinis. Et ex calore, quem abeius radiis sentiebant, eum non procul, vt

cætera aftra esse existimarunt. Ante Platonem vero Anaximander, & Metrodorus & Crates, supra etiam stellas fixas solem ponebant, & sub eo lunam. Aristoteles ad Alexandrum scri plit, supra solem esse Venerem. & supra eam Mercurium. Astronomi vero posteriores medium inter planetas locum ei deputarunt, demonstrationibus partim puerilibus, partim ab aspectus dinersitate ductis. Pueriles ille sunt, quando aiunt, eum vii astrorum, & Planetarum regem in medio sedere debere loco. Cuius veluti consiliarius fit Saturnus, Iupiter iudex. Mars exercitus dux, Venus, vii materfamilias, Mercurius vti scriba, Luna vti nuncius. Quibus, in re tanta, quid nugacius? Simile huic, quando eum cordi medio comparant, reliquos membris aliis animalium. Neque enim cor in medio est corporis, neque membra sunt aliis comparanda. Diuerfitas autem alpectus, per instrumentorum fallacias, in neutram nos partem, certitudine vlla inclinat, atque ideo certi nihil pronunciamus. Hoc vnum dicimus, si verum sit, quod Proclus, & Damascius crediderunt, Chaldcorum Theologiam, fuille Seorapa doror, a Deo traditam, cum en sentiemus, solem inter planetas, medium stare. Si vero ex simplici Astrologia, Zoroaster ita pronunciauit, ex calore, & magnitudine, & luce viuaciore, & radiorum viribus, Platonis sententiæ assentiemur libentius. Quoniam tria hæc, longe maiorem, quam Astronomorum discordantium instrumenta, certisudinem nobis promittere videntur. Quo vero ad motum eius (quinta hæc fuerat ab initio propolita questio) que prima est eius actio, paucula. Mouetur, vt planetz, motu diurno, & annuo, contrariis, seu potius altero retardante, vti de illis docuimus. Sed actiones eius relique, minus manifeltæ sunt, perscrutandæ. Sunt autem ez, vel cum stellis aliis communes, vel sue sunt proprie. Communes quidem sunt lucere, illuminare, calere, calefacere. Hæ namque omnibus, vti funt ignes competunt. Et qua ignes etiam mouentur. Mobilissimus enim, & mouentissimus rerum omnium est ignis. Sed motum circularem, & retardantem, & in latera, & velociorem, & tardiorem, & reliquos antea commemoratos, habent a spiritu, ab animo, habent ab intelle-Au, habent a Dei prouidentia. Habere ab intellectu, etiam Peripatus contendit vniuersus. Quid vero non solum pluribus, sed etiam contrariis, tum stellarum cæteraru, tum etiam suis planetæ,& sol cum eis, ferentur mo tibus?cum corporis simplicis natura vnus tan tum, & simplex est motus? Non quidem a Κk

matura iis ferentur. Sed ea, potentioribus redente,& nihil repugnante, animalium exéplo, ferentur a spiritu, ab animis, a mente, intrinsecis, & a prouidentia extrinseca. At eodé tempore, & pluribus, & contrariis cieri motibus, repugnat naturæ. Si naturæ repugnat corporum, non repugnat incorporeis, animo & menti. Non spiritui inter corpora & incorposa medio. Contrariorum namque, sicutiessen tiæ, sic etiam vires, sic etiam debent esse conmariæ actiones. Non est ignur impossibile Rellas omnes eodem tempore vel pluribus, vel contrariis ferri motionibus, quando non corporis natura feruntur fola, fed ab incorposeis, quando & animalia faltu feruntur tribus, aut pluribus, iilqué contrarij, furfum, deorfumiante, retro, ad latera. omnibus supra corporis naturam, quæ deorsum tantum habet moueri.

Sed ad propries solis actiones accedamus. Vti flamma est,lumen e se emicat & calorem, inæthera primo totum, sicuti & alia sidera. quandoquidem quin id faciant, vetat nihil. Hzc communia. Sed Sol, aftris ne omnibus, ea sui luminis iaculatione, lumen foum tribuit, eaque locere facit? Tribuit quidem omnibus, sed lucere nequaquam faeit. Nam & ipla flamme funt, & sua essontia lux sant, non minus. & suis viribus lucere possunt, & lucent. Sed lumen suum, eis sol addit, lucemque eotum reddit lucidiorem. Lucem ergo eis non indit, sed insitam adauget. At our præsente sole, stellæ non cernuntur? non lucent? Num eis e contra lucem adimit, eamque ita diluat, vi lucere nequeant? Id non folis, non stellarum culpa fit, sed oculorum nostrorum, hic est defectus. Qui in tam amplo, apertoque solis lumine radios suos visuales qui & ipsi vt patebit postea, lucidi sunt, & intra oculum & extra, ita debilitat & reddit languidos. vt luces alias discernere nequeant eciam aliquando vicinas. Lumen enim maius, vt est in dicterio, offuscat minus. Experimenta id comprobant. Flamma satis magna ad Petrammalam in Hetruria, emicat e terra. Qui illac iter noctu faciút,& lub auroram, a longe eam conspiciunt. Serenovero die, interuallo itineris eodem, vix discernitur. ob solaris luminis copiam ac vigorem. Si vero radij viluales congregentur in profundo puteo, sur sumque suspiciant, tune sidera cernuntur. Id & Astronomi quidam confirmant, & experientia docet. Non igitur sol, stellis, lumen adimit vmquam. Si candelæ & faces interdiu accendantur. Et solis lumini, vel opponantur, vel etiam intra lumen ponantur, languent, & fere a nobis non viluntur, non tamen extinguitur. Si flam

ma hæc nostràs in tenuissima fuerit materia per rarefactionem maiorem, extingui aliquado continget. Esdem noctu lumine maiore, nobisque propiore, etiamsi lumen suum vsag ad nos non porrigit, lucent tamé fuam, etiam in tenebris oftentat. Itwoft de stellis. Sed cur luces illa, cum foum quaque proprium homé emicet noctu, æther tamen illuminatus non apparet?Magnam quidem,res hæc dubitatio nem afferat, quando solis lumen etiam tune fulgens, interdiu in æthere cernitut, cur non & astrorum lumen non discernitur nocu? Id euenire existimandum, quia tanta sit æther raritate, vt lumen neutrum concipere ita pole sit, vt ostentare queat, neque interdiu solis. neque aftrorum omnium soctu. At cur, foi lius vnius solis lumen, aerem totum implet, & totam vt videtur aquamstot autem astra, luces oftentare noctu satis habent, lumine autem aerem non implent, ne dum aquam? Contra+ riorum, contrariz funt caufe. Sol magnitudis ne sua, quam ostentat proxime, id videtur posse facere. Illa & patuitate, que appa. ret, & longinquitate, que, vei creditur, & demonstratur, & apparet oculis, id non polse facere videntur.

Sed lumen solis, nemo non videt, nemo non satetur, totum aerem, totum sorte aqua; & totam terræ superficiem illuminare. Verum calorem eius cum lumine; & in lumine des scendere, multi negarunt antea, multi in præsentia negant. Dubij sunt non pauci, incerti pletique omnes. Hanc rem, quæ secunda est præcipuarum solis actionum, e tenebris eruere adnitamur. Sensum testimoniis vetamur, ex demonstratis rationes asseramus:

Mirum cogitatu sanè est, quomodo Peripati magister, numquam in sole, semper in vmbra deambulauerir, neque se a radiis solis calesieri senserir: neque id senserir eorum vllus, qui in gymnasso suo sese exercuit.

Nam qui calor, eos in sole forte ambulates in'cuti aduffit, nigricantesque reddidit, non a radiis folis fuit, vt corum fert opinio, sed ab ac re, astrorum latione atrito. Et si tadij quid in causa rei huius sint, non sint, nisi in solido: cor pore refracti. Primum profecto illud taftultū est, ve stulcius, que at esse nihil. Sculciciá augeo. quod magister dixerit, non calorem tantum, fed etiam lumen , in aere ab aftrorú latione atrito generari. Sanè astra, ve tunc opinabantur homines vniuersi, diu; noctuque ferebancur', æstate, hieme, autumno, vere. Cur ergo, noctu etiam lumen in zere non generabatur?cur no ctes omnes frigidiores non erant diebus? An quia noctu, ferri cellabant aftra? Stultior veteribus Peripateticis factus est recentior Albertus, cui cognomen magni, haud scio

Digitized by Google

quo merito, lui tribuerunt. Is lumma, an fatui sate, an sagacitate excogitauit, lumen per se non posse calere. Sed dum a sole descendir, ab eo partim rapi, partim a folis latione trudi ignis elementalis partem, víque ad terram, que ea fit, que calorem cum lumine nobis affort.Hoc dogma in Icholis docetur, enque au ditores infatuantur. Nam fi latio aftrorum, ignis particulam ; deorfum trudit , eum latio semper fiat, cut semper eam particulam ignis mon trudit, aut detrudit ? cur non nochu zeltate & Cur hyeme, non die? Cur lub leptentriomibus namquam:? w ibi faciar calorem. Sed besc figmenta; quia rebus iplis non confentinat, acutulorum funt delframenta. Tota igitur hæc res, ad exactum est perpendenda . Advocum latio fanè, & perpetua, & perennia eft, mec vmquam cellat, quod & Peripatus con wadit. Abea latione, inquit Aristoteles, duo generantur, lumen & calor, aere ex latione attrito, Omnia hæc esse impossibilia demonstre mus. Pixorum vti vocant fiderum latio, ab acre abest lögissime, & etratterere minime omnium potest, Distat autem ab hypeccaumate, ex Aftronomorum, quos iple in rebuscæleftibus, sibi etiam ipsi præfert, sententia M. Past. 78821837. Tanta enim est tota orbium, qui planetas deferunt, vt ipsi aiunt, crassitudo. Per quam, impossibile est astra fixa, aerem attingese, aut atterere et per crassitudinem orbis, solius lunz, quz est 109056. M.Pass.impossibile est a Planetis sex aerem attingi, aut afteri. A luna quoq; idé impossibile est, ob crassicudiné ignis elementi, qua M. Paff. 1 15 567. effe aiut. Nullo ergo modo possibile est aerem, ab astro rum latione, aut attingi, aut atterl. Que enim se se atterunt, necessario prius se te contingunt. Deinde, aer quomodo atteritur. Quæ atteruntur, ea folida funt,& dura vtraque, zther mollis est, aer mollis, & tenues verique, si res durior per aerem feratur, aut aer ab ea quonis modo diverberetur, turbatur quidem & confunditur, & dispergitur : teritur, aut atreritur minime, quando nec aqua, aere craffor, attritionem nullam patitur. Itaque neq; astrorum latio, aerem attingit: & si attingat no. zerit, quia tenuis & mollis æther est. & aer nullo modo atteritur. Fallissimæ ergo hæ duæ priores sunt assertiones. Tertia einsdé est falstatis. Nam etiáli aer atteri pollit, ex ea attritio ne lumen nequaquam generatur. A sole in quo iam ante lux est genita, & in ea luce lumen, & toto æthere prins ab ea fulum, in aero diffúditur, nulla noua eius generatione. Haud fane aliter, ac in cubiculi aerem candela illata, totum suo lumine replet. Lumen ergo in aezem z fole funditur, non autem in aeris attritione vila generatur. Sed & quarta falinas his

it comes. Nimirum ab eadem aftrorum latiome, per eandem aeris attritionem, calorem in aere generari. Nam si astrorum latio aerem atringit núquem, aer ab ea non atteritur. Si nó atteritur, ve est ostensum, ab eo non attrito, nullus calor generabitut, Sed alia occurrung via. Non calere folis radios, nec aerem, aut corpus aliud calefacere, dum de coelo descendunt, sed postquam in corpus solidum inciderint, ab eo refractos in se resilire. & ea redenliores factos, aerem atterentes, & fricantes calorem in eo excitare. Et de eius materias potentia deducere in actum. Si id pro vero astrount, rationem reddant, vnde eveniant, que modo recensebimus & Si quis hierae fugidifsima, fole Oriente, nulla adhuc refractio ne facta, manti, aut factem radies opposat, calidos sentiat? Si quis penes murum soli expo stam, qui tota die radiis sit verberatus, ambu let es parte faciei, quam radij tuc feriunt, plus caloris sentiet, quam parto alia, que ad mura verla, manec in vmbra? etiamfi musus caleat? Si quis per herbida prata ambuler, mulla ibs refractione facta, caput li radij feriant, & facit,: & pectus, calorem percipit? Cur in summis na uium malis, nauta in specula positus, calorens radiorum non ibi refractorum sentit, & paucis horis cute nigrescit? Quod non pariuntur nautz alij tam cito, in tabulatis sedentes, vbi radiorum tota fit refractio. Sed dum hæc soluunt, nos liberius, & verius philosophemur . Radios folis yti ignis prolé, a patre diuuliam numquam, per le,& in le calere asserimus, & alia quæ tangunt calefacere, vel illico, vel tem pore aliquantulo interposito. Arida ab eis eti? igniuntur. Trans aquam rotundo vali infufam, permeantes, aqua non dum fatis concalefacta, elcam accedunt. Per crystallum concaus transeuntes, ignem in opposita esca creant. A fpeculo concauo refilientes, in aridare ignemaccendunt.Hæc omnia ignis funt opera, etiaft dicantur in his omnibus vniri, & quafi paruw lus sol facti, lucidissimi, & feruentissimi simul fiunt. Quia nimirum lux & ignis idem funt & lumen producunt & calorem, & a fimul junctis vti sunt juncti ipsi, lux & ignis. Calor igitur perperuus est luminis comes. Neque lumen vmquam fine calore est, etiamfi calor, aliquando fine lumine reperiarun Quan do scilicet re aliqua a lumine cócalesacta, ipso abeunte, calor ibi remanet, vel sedes suas ponic. Id autem fit, quia lumen omne, sed sensibilius (olis lumen, non aliud est, quam flamma rarifsima , ficuti flamma denfifsimum est lumen. Et sicut flamma, omnis vti est ignis, ca let, & calor liv, sclumen cum lit flamma,calor quoque est . Sed vr lumen , flamma est remuissima, & rarifsima, sic etiam eius calor est Kk 2

lenilsimus, & luauilsimus, vt potius tepor diqi debeat, quam calor, tepor tamen e genere est caloris. Sol ergo corporeorum ignium, ignis est primus, imago empyrei, primæuiq; & luminis, & caloris, lux compactifsima, ignif que feruentissimus, arque ardentissimus. Radij vero eius, sunt ab eo ignes secundi, recti, acuri, penetrantes, vrentes, quali a denía lolis mole estuantes. Lumen uero a radus, ignis est tertius, & flamma in exilissima quali materia leuiter saccensum. Et quamuis in nostratibus flammis, lumen a calore, diversum quid esse vindatur, quia calor alicubi fit, vbi non fit lumen, neque calor in lumine, neque lumen in calore esse videarur, nihilominus in sole corpore purissimo uccelle est hac omnia, lucem, lumen, ignem, flammam, caloremque idem esse. Nec minus idem sunt in radiis, gradu tamen secundo, & in lumine gradu terrio. Talis ergo cum sol sie, & radij ab eo micantes, & humen ab his emicans quid ille per hæc duo veluti sua instrumenta in aere operaturgant in aqua, aut in terra? Nimirum uireures suas om nes per ea in hæt transfundit, lunt autem virtutes eius admirabiles.Est enim vti Dionysius affirmat, a fummo bono, & bonitatis corporea imago,& bonitatis illius,quantum corpori licet in corpora omnia transfulor. Nam sicuti a bono, in lumen illud primzuum, femina rerum omnium funt transfula, & ab hoc in solem, sui simulacrum itidem sunt transfusa, fica fole, rerum femina eadem, per radios. perque lumen in inferiora transfunduntur. Cooperante id in eo, intellectu suo, animog; Luo,& spiritu. Ostendimus enim supra, stellas, & solèm animata esse, & anima quidem sibi congrua intellectuali. Spiritum autem diuina eum eloquia appellant. vt eo loco. Oritur sol & occidit. & subdunt.lustrans vniuersa in cireuitum pergit spiritus, &c. Sicuti autem intellectus, seipsum intelligedo, species & ideas, que in se sunt i ntelligit; & intelligendo operatur, ac facit, hoc est in animum sibi adiun-Anm, & species eas, & earum notitiam transfundit. Et animus idem operetur, in spiritum, qui rerum vector est omnium, vt postea osten detur, sic spiritus, species, in corporum, tum essentias, tum vires transfundit, vnde actiones omnes prodeunt, & prodeundo, res ipías ad sui imitationem generant, sic dicendum est de Sole. Cuius intellectus dum ideales species in se reuoluit intelligendo. & spiritus in corpus; & corpus per vires,& actiones extra le fundit,& res quæ a sole dicuntur gigni. (Sol enim & homo, generant hominem) generat omnes. Sunt autem solis uites, lumen & calor,& rerum semina, a lumine suo vecta, & in corpora hac deuecta, & a calore inuecta, &

fota in causa sunt rerum generationis omnisa Lumen enim suum, sicuti delator est semini rerum, lic corundem est mentura, & numerus, & fomes. Dum enim illuminat,& quæ inepte sunt, subiens, &cea permeans calore comite, tum separat, tum congregat & purgat, & monet, & generat, et nutrit, & adauget, & perficir, & renouat,& viuificat,& continet;ita vi cum-Cla corpora illum expetant, vti genitorem, vti motorem, vti calefactorem, vti illuminatore, vii denique vitæ datorem, einfque conferuatorem. Omnia enim hæc.corporibus omnis bus tum influir, tum indit, tum manifestis las minis viribus, tum occultis, & spiritalibus ai ctionibus, qualem supra ex libro Sapiennie attulimus. De quibus occultis, suo loco postea. Vnum hoc concludamus, tria hac human calorem, semina, solis vera elle instrumenta, ad ea omnia efficienda, quæ in tribus hylæis men dis efficiuntur. Aristoteles, cum lumen soli negare non posset, ne cacus videretur, negauis calorem,& pro eo motum substituit, dixitque supera, lumine & motu agerein hæc insera. Nos vero etiam motum foli damus:non quòd ad aeremjaut aquam, aut terram motus perties gat, led quòd lolis lit quartum quoddam instrumentum, quo tria illa lumen, calorem, & femina, quacumque it, secum circumferat. 30 hylzos mundos totos iis impleat, qui quidem cum duplicis unt naturz diaphanz & opacz 🖈 diaphana tribus omnibus penetrat, lumine, calore, seminibus. his occulte, evidenter illisa opaca non nisi duobus calore & seminibus Atque ita, qua sui natura, vnita videbantur, separat opacitas. Alia eriam ratione in diapha, nis lumen & calor videntur separari. Quizvtrumque aeri permiscetur, lumine tamen; abeunte, hieme quidem abit & calor: æstate vero lumine abeunte non abit calor. Vel dicendum verius,calorem hunc restantem, non esse luminis perpetuum comitem, sed a luminis calore aeri impressum,& alium factum ibi. remanère, lumine fuum calorem fecum fem-, per asportante. Namque aer, suscipere quidens: verumque potest, retinere tamen potest neutrum, sed alterius tantum prolem in se relictam. Quod ipsum, & in aqua,& in terra fieri, est necesse. Aqua nimírum, verumque & lumé calorem eius comitem suscipit:neutrum retinet, sed calorem sibi a calore luminis inditueo víque retinet, donec a luminis contraria. tenebra, frigus lecum ferente, vel ab ea diuellatur, vel in ea extinguatur. In terram vero vti opacam lumen, luminisque calor non videntur posse penetrare, sed quo loco ferijt, prole: de se relinquit, penetrat tamen spiritus a lu-; mine & calore vectus, & in intima penetrat 🤉 lecumque rerum femina defert, qui & natu-

ralem terre calorem, & fouet, & excitat, & vivificat,& lele in co multiplicat, & femina retum variarum pro terrenæ naturæ capacitate hue atque illue diffundit,& ibi multa commo uet, alterat, concoquit, extenuat, incraffat, & mutat,& fœcunda facit,& noua generat,& ve tera corrumpit. Vnde tanta terum miltarum, fub terra parietas, & tanta lupra terram. Sed hæc loco magis proprio diffusius. Hoc modo concludamus, solis radios ac lumen, calidos sua esse natura, vipote igneos. Quos secum iple trahit & circumfert, quocumque eum fert spiritus in circuitum. Atque ita verum fuetit, eum lumine & motu in hæc inferiora agere. Motu quidem vt radiorum, & luminis delatore; lumine vero vi delatore; caloris, spiritus, leminumque, fine quibus generatio fit nulla. Hicautem luminis calor, dum in opacam tertam penetrat simul cum spiritu & hominibus, calorem terræ inlitum recreat. & omnes vnà, que ibi funt renitentia, rarefaciunt, liquant, fan dunt, mouent; concoquunt, denfant, vrút, ficcant moderanur, nutriunt, & coloribus, qui luminis sunt proles, propriis exorpant sin gula.Sed hæc vti diximus melius postea.Con cludemus semel. Has esse summarias, summi huius, Dei ministri actiones . Ve scilicet moru suo se se mundo circumferat, securaque lamé & calorem,& spiritum citcunferendo,mundo infundat, at que a superis rerum semina in se receperat, in mundum radiis fuis disseminaret, eumque totum,tanto rerum ornatu effice zet fœcundum.

Sol vero iste, pati ne aliquas potest passioness An est omnis omnino passionis expers s Quod Aristoteles scribit.

In omni præterito tempote, iuxta traditá
rerum memoriam, nihil fuille mutatum
cœlum,neque toto,neque partibus.

Videtur esse omnino falsum. Fuerat enim a Platone in Politico memoria proditum.

Τω ταντός φοράν, τότε με εξο άνω κυκλείται φερέδι, τοτε δε δεκ ταναντία.

yniuersi lationem, aliquando ad ea, ad quæ nunc circulatur ferri, aliquando in contraria.

Et quæ ibi sequuntur in hancsententiam multa. Quæ etiamsi Plato mystico sorte sensu scripserit, attamen in motu, mutationem totius cæli suisse, memoriæ suerat proditum. Quin imò Aegyptij; (quod Pomponius Mela retulit) quater cursus suos mutase sidera, dum Aegyptij sunt, obeliscis suis insculpserant. Et ipsomet Aristotele referente, nonne a Pythagoreis quibusdam suerat traditum, Galaxiam esse uiam quandam, quam in Phaetontis casu, stella aliqua cadens consectset. Alij, solem iam olim illuë cursum suum secisse Memoria er-

go laplus est Aristoteles. Dicent sui, pro sabulis hæc iple habuit. Esto fabula vtraque, simul cum tragica fabula Thiesta. In qua dictum, ante eum natum fuerat, solem retro cursum suum vertisse. Sed cur quod possibile suerat negauit, & more suo derisit, ne Deum illum suum, summo cœli culmine sedentem, de sede daret præcipitem. Sed Conditor vniuersi Deus noster sicuti mundum condidit pro libito, etiam ita regit. Et mentes, & animos, quas corporibus regendis dedicauit, suo nutul obtemperantes facit. Inde fuit, vt ad preces Iofue, fol curfum fuum retardauerit. Idé passus est pugnante Gedeone. tertio pro Ezechiæ falute. Sed has historias, vel non legit, vel non credidit. Quia Deum suum seruum secerat, nulla voluntatis libertate. Sed cur non legit a Grecis suis scriptam historiam, Castore quodă & Adrasto Cyziceno, & Dione Neapolita, mathematicis nobilibus. Qui referente D.Au gustino ex M. Varrone. Ogygis temporibus, qui multis ante Aristotelem seculis, Thebis regnauerat, in colo mirabile extitisse portentum. Stellam Veneris nobilissimam, mutasse colorem, magnitudinem, figuram & curlum. Post Aristotelem, Hipparchus Astronomus pri marius, observanit in colo nouam stellam else natam. Qualem & nostra etas uidit in Cassiopea, & multis mensibus spectauit. Prosecto noui orbis Mexicani in fuis historiis habuerunt, solem quater extinctum, & quater suisse natum.Sed rudium ingeniorum esto hæc credulitas. In nostris historiis habemus, vi Petrus Messias refert. Iustiniani Calaris tempore, ma iore anni parte, aere fereno, nulla velato nune, sole tam exiliter luxisse, vt uix lunæ splendorem, lux eius superarer. Ex quo aiunt eueoisse, ut totum fere orbem famis inuaderet. Ex quo euentu nos ita coniicimus, exiguam illam lucem, exiguum etiam calorem emilife, ita ut sata maturescere nequirent. Exilis auté lux illa facta est, quòd ex nostris fundamentis, flamma folis, & etiam anthrax 🔒 rariores eo tempore sint sacti, ita volente Deo. Sicut enim in denso, flamma, & lucentior est, &calentior, ita in raro,& minus lucet,& minus calet. Rarefactionem ergo, eo tempore sol est passus, sine dubio:Dei nimirum iussu, & eiusdem Con ditoris iusu, iterum flammam suam & anthra ca densauit, vt aut plusquam antea, aut more folito luceret. Neque enim memoriæ mandatum est, antea fullisset magis, an postea vel zque. vel magis vel minus. Sed & Paulus Diaconus refert anno 790. obtenebratum esse folem, & radios suos diebus XVII. non dedisse. Quod ex eadem accidit raritate. Quam raritatem, & densitatem, Venerem quoque & Ogygis temporibus, & nostris vti retulimus; passam

## FRANC. PATRIC. DE SOLE.

passam suisse est necesse. Et noua Hipparchi stella orta est, quia æther in slammam suerit condensatus. Sicuti quando noua, nostra æta te est nata. Quæ deinceps post menses aliquot rarescens, tandem post sere biennium raresada omnino euanuit. Sol ergo, & stellæ, & cœlestia reliqua, & passa sunt, & pati possunt, & alterationem, & ortum, & interitum, & naturali causa, & diuina conditoris voluntate.

Que nihil frustra, & extra ordinem bonitatis facit. Quod Plato, & ante eum philosophi multi, & post eum Theologi plures, consirma runt. Et ratio a superioribus nostris deducta demonstrationibus consirmat. Solus Aristota les, quia Deum sium, seruum fecit, cum suia omnibus, falsis & fundamentis & consecutiotionibus innixi, obstinate, & impie pernegant.

## Finis Libri Deciminoni Pancosmia.

#### ANNOTATIO R. P. M. JACOBI DE LVGO.

cum in principio huius libri narrat folem suisse adoratum ab antiquis, inter alios suere Athenienses, credentes illum esse Deum quendam, ideo vt refert Diuus Augustinus octavo de civitate Dei.
Anaxagoras factus est reus apud ipsos Athenienses, quia dicebat solem esse lapidem ardentem, negas per similia verba solem esse Deum, vel aliquid animatum; Nos aute Christi heredes & ante nos
Iudei non debemus credere aliquid divinitatis esse in sole, luna, & stellis, vade sint creatura pura i
Ideo Dominus cognoscens a pulchritudine solis ex eiusque excellentia posse induci homines ad sui bonorem, admonuit Deuter. 4. huius modi verbis. Ne sorte elevatis oculis ad cælum, videns solem & lunum, & omnia Astra cæli. & errore deceptus adores ea, & colas que creavit Deus in ministerium

cunctis gentibus que sub calo sunt.

Quod autem magis reget, est id quod refert Augustinus contra Faustum, Manichaos, seilicet ex illo psalmi dicto. In sole posuit tabernaculum suum: excidisse in adorationem solis, quoniam cu Christus
(vt aiunt ipsi) in calum ascenderet, corpus suum reliquit in globo solis. inde vero solam animam secum supra calos ad dexteram patris euexit; Ad quos Manichaos dicimus, ista esse sigmenta, quoniamo
iuxta illud Pauli Apostoli primo pater Deus constituit Christu Iesum, corpus & animă, iuxta exposis
tionem omnium patrum supra omnem principatum & potest atem. Et quo ad dictum psal. Littera Hebraa habet. Soli posuit tabenaculum suum in eis calis, scilicet cum sit ex medio planetarum dicitur
solem habnisse a Deo tabernaculum suum & habitationem in eis calis; si vellimus requirere sensum
allegoricum dicemus in sole iustitia posuisse ecclesiam suam. Nihilominus solem calestem non esse
adorandum, neque astra colenda cum ex diuino statuto creata sint potius, & sint nobis in signa, tempora, & annos quam vt colantur a nobis. Clarum est.

Non est certum an liber Sapientia sit Salomonis, sed ob elegantiam stili creditur suisse cuius-

dam Philonis Iudai, qui Grace lingua fuit valde peritus.



FRAN-



## FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS

LIBER VIGESIMVS.



#### DE LVNA.



Vm fole, lunam, fecundum luminate in propriam se po suiraus antea contemplationem, eò quòd cum reliquis sideribus, qui planeta nominantur, nulla condi-

zione videretur conuenire. Cum sole vero duabus, tantum molis equalitate, & figure rotunditate. Neque enim luce, neque radiatione, neque scintillatione, neque lumine, neque calore, neque colore cum aliis conuenir. Fusca enim,& splendida fimul, sed alia, atque alia parte, tantummodo conspicitur. Quibus in rebus, ne obscuris quidem, aut nebulosis quæ dicuntur stellis, est similis. Que fulgorem quidem habent quendam fed fubturbidum,& & ad instar nebulæ nigricantem . Quare sicuti aliæ omnes a reliquis fingulis specie inter se differunt,ita tana, quoque differt ab aliis canctis. Verum de ea operæpræcium faerity eadé confiderare que de fole famus contemplati i Quid luna sit omnino,qualis,quanta,quo cœli loco, quas habeatvires, quas actiones, quidque tandem pati possic. Ac de prima quidem harum quæstione, omnium cælestium rerum rem difficillimam præ manibus habemus, & quo ad veterum placita, & quo ad essentiam zius variam contemplandam.Veteresquidem Græci philosophi, aulla in re alia tam fuere discordes, quam in hac vna. Namque corum verastissimus Orpheus de ea ita cecipit.

Mnoaro S'a'Alw yaidr arcipator, wite so-

Aθάνατοι αλήζουσι, όληχθύνιοι Ν τε μιμότω ? Ή πολλ' ούρεα έχει , πολλ' άσοκ , Αυλία μίξ Ακθρα.

- " Molitus est aliam terram infinitam, quam " selenem.
- ., Immortales vocant, terreni vero Me-
- " nem.
- , Que multos montes haber, multas vrbes,
- " multas domos.

Quam sententiam videtur Thales esse secu tus, qui terreum else lunam affirmauit. Pythagorei quidam senserunt idem, eamque animalibus habitari asseruerunt, maioribusquam nostra sint, quindecies, Plantasque louge nostratibus habere pulchriores. Democritus in eandem iuit sententiam cum Orpheo, quòd terreum esser quiddam, in quo campi essent, & montes, & vallium anfractus. Anaxagoras quoque ad superiora addidit, inzquali eam esse constitutione, & terream esse, & frigidam, & præterea admistam cnm terreo, caliginem: habere quandam.Heraclides & Ocellus, terrá elle dixere,caligine obductam , sicut & Heraclitus, esse terram caligine circundatam. Diogenes vero physicus pumiceam censuit este, Ió vitraceá, transpicuá, & patim ét obscutá. Py thagoras e cotra cu aliis no paucis igneu corp esse dixir, ex Chaldzoru puto dogmarib, qui bus a Zabraco fuerat institutus. esseque quati speculum quoddam. Anaximenes vero & Par menides Pythagoram sunt secuti, igneamque esse crediderunt. Sicuti & Berosus semiignes sphæram. Zeno Parmenidis auditor igneum altrum esse,mente prædirum,& prudens, & ar tificio confectum. Cleanthes & iple igneam scripsic. Empedocles censait esse aerem nebulosum, ab igne compactum, & ei commistum. Hunc bona Stoicorum pars, sunt secuti, nam mistam este ex igne & aere tradiderunt. Xeno phanes

Digitized by Google

## FRANCISCI PATRICII,

phanes, auto nubem esse compactam & ignitam. Idem ferè Chrylippus sensit, namque accensionem esse ex duscium aquarum vaporibus collectam, & a sole accensam. Mathematici vero quidam, compositum quoddam & diforme esse corpus, & inæquale. Sicuti enim nubes partibus quibusdam funt ratiores, quæ a solis radiis collustrate, splendidiores visuntur, quam quæ densiores funt, quæ minus lucent. ita esse in luna, Nam quæ in ea, rara sunt, luminosa siunt, que uero compacta, minus ful gent. Aristoteles solus in sua permansit senten tia, ex quinta illa sua cam esse essentia. Sed si quis eum interroget, cur igitur, vti sol, vti reli qua sidera, ex eadem constata essentia, non lucet? Necesse ester, eum differentiæ huius tante, aliquam afferre causam, si philosophorum cul men ellet uoluisset; Quam quoniam non attu lit, & sui omnes, & differentiam hanc, & eius causam reticent, reliquorum dogmata suo præferimus. Videntur enim omnes, causam aliquam afferre uoluisse, omnesque ab ipsiusmet lunæ apparentiis variis, eam videntur depromplisse. Sunt enim in luna, partes obscure. vt terra est,& nubes,& caligo.Sunt & aliæ lucentes ad ignis instar. & opacæ vtræque,& lumini solati nullum transitum concedentes. Quæres in solari eclipsi perquam sit manise. itum. Est ergo luna sine dubio toto corpore opaca, & minime diaphana, opacitate autem, vt apparet, non vniformi, led varia, tota tamen nulli lumini peruia. Mirabilibus enim modis, in propriis ecliplibus, in horas variat colores. Nam si primo nespere deficiat, veluti carbo leuiter accensus principio visitur. Deinde hor ribiliter nigra per horas amplius tres, apparet. Si uero in medinoctio defectum patiatur, & lubpuniceum & igneum quendam in pyropi speciem mittit colorem. Post uero horam seprimam, rubeum suscitat. Si vero sub auroram patitur, colorem emirtit cyaneu, & glaucum. A quo Empedocles glaucopim eam appellauit. Cum uero in nouilunio apparere incipit, ea parte qua non splendet, ostendit quidem circulare corpus, sed susco quodam colore infectum. A qua die, in dies, color hic semper redditur obscurior, vsque ad plenilunium. In quo nullus iá is apparet color, sed facies eius, fere tota splendet, præter eas quæ maculæ appellantur, quæ eius faciei,pars est non parua. Ex quibus omnibus colligere licet primo, quod, vei dicebamus, sit opaca tota, & nulli peruia lumini. Secundo quòd nullum propriŭ tota habeat colorem. Tertio quòd per partes variis sit coloribus infecta. Quarto quod vmbram & eam quidem obscuram satis pro opacitatis tatione, de se emittat, eamquein eclipsi lolis ad nos porrigar, non aliter ac terra , fole

lunæ oppolito, eam verlus luam umbram iacir, eamque obscurar, sicuti eius vmbra obscurat terram. Itaque hac vmbræ obscuritate, & sui corporis opacitate, terræ est persimilis, Nec ei est dissimilis, duabus reliquis qualitatibus. Terra namque & ipía , nullum propriú tota colore habet. Et per partes habet uarios, sicuti & luna. Neque vllum dubium nobis est, si quis nostrum, in lunam ascenderet, terramq; inde prospectaret, eadem illi in terra apparitura, quæ nobis hinc in luna apparét. Vnde non immerito, Orpheus, Thales,& Heraclitus. & alij quos recensuimus, lunam, alte ram terram esse crediderunt.Et quàm ideo Oe cetes Pythagoreus, & Philolaus, non immerito, Antichthona uocauerunt, quasi terræ huic nostræ, terram alteram contrapositam. Quotū omnium sententiam Aristoteles, solitus veteres omnes acriter carpere, hac in re, vel sui mo ris immemor, vel animi maxime dubius, nec illos aufus est reprehendere, nec ipse aliquid de suo pronunciare, præter quam quod eam inter aftra connumeranit. Aftra autem quinte illius essentiæ suæ, partes densiores esse tradidit. At nostra quidem sententia, tanto merito potest luna astru nominari, quato a veteribus quibuldé, terra quoq, astrum est nominata. Non enim hæc aliter in aere, ac luna in æthere pendet. Non aliter ac luna rotunda est. Non aliter ac luna, & opaca est, & umbram vique ad lunam iacit, ficuti & luna, víque ad terram, Neque non & ipla sicut luna, & obscuras har bet partes, & luminosas. Obscuras quidem omnes quæ ab aquis extant. Luminosas uero omnes, eas, quæ uninerso mari, lacubus, stagnis, fluminibusque operiuntur. Non enim minus aqua, superficie sua splendet a solis lumine, quam splendeat pars ea lunz tota, quæ eius maculas, tum circundat, tum intercurrit. Id ei fiet clarissimum, qui maria alta nauiget, & malum ascendat. Longe enim circumquaque maria splendescere circumspectabit. Ide cernet li quis litum ad mare montem, consce derit, longe lateque splendens pelagus, circuspiciet. Quam ob rem, non forte procul a vero fuerit, lunz globum, alterum esse terrz globu, simul cum aqua tota conglobatum. Globum scilicet æthereum, sicuti hic nostràs, globus est hylæus. Et quæ lunæ pars, lumine solis sple det,eam esse aquam ætheream alteram. Quæ grauitate sua non equidem ad nos cadit, Non enim centrum hoc, lunzest centrum; ad quod aqua illa tendit ita, licuti nostra aqua ad centrum istud tendit, & partes similiter aliz lunaris terræ, sicuti partes terræ nostratis. Quid vero etiam mirum fuerit, si ibi sint, sicuti in rerra nostra planities, & montes, & conualles? Et in eis gentes tum hominum, tum aliorum animaanimalium inhabitare? que & maiore fint sta--tura quam nostratia vt in puro æthere, & diuitius etiam vitam producant. Et ibi sint etiam plantæ nostris pulchriores. Conformitates enim, quas vtriulque recensuimus, nobis id persuadent potius, quam vt quinte tantum effentiæ eam dicamus, aut vel igneam effe, vel quid ignitum. Tameth Olans Magnus, - Sub poli Arctici eleuatione graduum LX. tradat, ab initio Maij vique ad Augusti initium, nullă aspici stellam, (planetam credo intelligar) præter lunam. Quæ in plenilunio vicina korizonti, eo temporis spacio videatur magnus quidam anthrax ardens, qui & stuporem & terrorem omnibus incutiat: Attamen putamus nos, cum colorem túc cam ostentare, ob .vapores qui densissimi in ea terra elevantur, Neque aliter, ob eos igneam apparere, quam in eius eclipli, sæpe numero se se ostentat aliquibus partibus ignita. Vmbra namque ten-:22, ficut ibi vapores cam quali caligine quadă obducunt, vltra quam ignis speciem præbeat. Itaque terram cam putamus potius quam ignem. vel uerius utrumque, led aliquibus partibus terream magis, aliquibus magis igneam . aliquibus ex æquo temperatam. Sed igne, non tam, vi cætera fidera puro, cum nec -luce,nec colore, nec micantia, nec radiatione sfit illis fimilis. Nec uero nubem tantum concretam, & ignitam cum Xenophane consentimus. Etiamfi quod in ea splender, cum albis mubibus conueniat colore quidem, sed non splendore. Nam & sæpe alias, & modò cum :hac scribimus, bis iam sole Occidente, nubes eam atra operiebat, in Oriente vero magninubium altissimarum montes, conspiciebantur.Quæ nullo modo,radiis folaribus, aut lumine, sole iam in occasu, & nigris nubibus -obducto, attingi poterant, nullum tamen iple idorem vel ad nos emittebant, neque ullo in se fulgebant. Neque vidimus interdiu, ob can didas nubes, in aere pendentes, præsente sole, ·Iucidiorem fieri diem. At lunæ splendor no-Aurnus, & lumen inde ad nos emissum, claro argumento est, lunam non esse nebulam. Etiamfi interdiu, neque ipfa præsente sole die reddat candidiorem. Quod neque tanta stel-Jarum mulusudo, nec planetarum præsentia .facit . At luna, a sole ne lumen recipit, vtAstro logi autumant?vel per seipsam eum splendo-.rem habet qui in eius partibus conspicitur, aqueo iplendori fimilis? A fole eam recipete, viderur primus tradidisse Thales, & codem tempore Pythagoras. Post quos & Parmenides, & Empedocles, & Anaxagoras, & Metrodorus. Proprio vero lucere lumine asseruit Anaximander,& Antipho,& Xenophanes, & Berolus. Et li Stobza credimus etiam Arista-

teles.Profecto, qui cam ignem, vel igneam effe dixerunt, necesse habuerunt asserere, campropria lucere luce. Ignis. n. sua natura, vbicumos sit locorum, lucet semper. At qui eam igneam esse affirmarunt, ve Parmenides, Empedocles, Anaxagoras, non uidentur, in suis perstituse fundamentis, quando non proprio, sed alieno dixere eam lucere lumine. Quid vece nos de propolita dicemus quæstione? Equidem certi nihil habemus, quod respondeamus.Nam in tanta lunz a nobis distantia, non nisi (monitu Aristotelico) similitudine quadam, sicuti de cæteris aftris fecimus, philofophari licet. Simi litudine ergo hac,non egre dixerim,lunam & proprio, uti igneam, lumine lucere. Alieno vo to, uti & terream, fimul & aqueam. Nam & terra, & maria nostra, non suo, sed solis lumine splendescunt. Solari ergo lumine, inter astra omnia, sola luna splendet . Cur autem lunam terram alteram dicamus, perfualibili no carer ratione. Nam quid mirum est, in æthere partem vnam fœculentam constitisse, & crasfam.In quam veluti feces ætheris omnes,Con ditoris legibus, qui omnia certis numero, pondere, & menfura fabrefecit, confluxe. rint?Sicuti & in parte mundi hylæa, fex omnis in unam hanc nottram terram confluxit vndequaque. Luna ergo, ztherea terra esto. Et terra nostra, elementalis esto luna. Nequo duz hæ terræ, siue duz hæ lunæ, a Conditore frustra sunt conditæ. Similitudine enim mutua, altera alteram fouet, & sibi inuicem fauent, & influxus, quibus & iplæ, & vtriulque partes, tum viuant, tum conseruentur, altera ab altera suscipiunt. Quandoquidem ad Lunæ motum, ac lumen, & plantæ, & animalia multa, & humores omnes, tum commouens tur, tum alterantur. Quæ res ita per se est manifesta, ut nemo sanus, eam negare, aut debeat. aut queat. Quin & tota nostra maria, ad lunæ aspectus varios, certum est, uarie commoueria Et fluxus maris & refluxus, & cæteri æltus fe-, rè, a lunæ lumine trahuntur, & rettahuntun manifestissime. Hæcautem omnia minime fieri postunt, nisi permagna inter eam & nostratia, intercedat Sympathia. Hæc autem Sympathia, non nifi in magna est, tum virium, tum actionum connenientia. Virium autem conuenientia, non nisi in essentie similitudine consistit. Pro ratione namque essentie, uti toties dictum, rei vires insunt, & ab ea proueniunt. Et pro ratione uirium, actiones quoque eduntur necessario. Qua virium & actionum conformitate, audentius iam asterimus, lunam este terram alteram ætheream, & etheris universi fecocissimam par tem, & eius fecem. Sed quid de stellis illis XIIII. obscuris & nebulous poterit dici? Que

## FRANCISCI PATRICII

cum lunæ obscuritate, atque etiam splendore, similitudinem habere videntur quandam. Nam vt sunt obscurz, terreum sentiunt. Vt vero fulgorem habent aliquem, igneum quid sentiunt. Sunt ergo & ipsæ ex terreo, exque igneo commista, & lune naturam videntur habere. & si naturam, eur non etiam vires? Et si vires, cur non etiam actiones? tameth ob distantiam, multo nobis ignotiores lunaribus. Nam cum Deus, nihil frustra fecerit, frustra non fecerit corpora tam ingentia, quanta Astronomi dicunt esse siderea, quorum minima, longe terra maiora esse assenerant. Quod & de Canopo illo obscuro, quem Vespucius ad Antarcticum esse affirmat, erit dicendum. & de nigris illis maculis quas in Australi cœlo, obieruasse virum quendam Astronomiæ peritum, Clauius retulir. Quas necesse est seculenta; & crassa, & terrez ztheris materiz esse constatas, longe etiam luna, & terra nostra obscuriores. Hæc de lunæ substantia, qualitatibus, viribus, sunto exposita. Magnitudinem vero, iam etiam antea expoluimus ex Astronomorum sententia esse tantam, ut terræ sit XXXIX. pars. Facile quidem terra minorem esse probatur, eò quòd in terræ umbra interdum occulitur tota. Et ammisso lumine eclipsin patitur. sicuti ab ipsa eclipsin patitur fol,& nos eius vmbra obtenebiamur . Et quidem ut minor luna ellet quam terra, fuit rationi consonum fuit. Quia æther longe quam hylæus mundus purior, minus fecium haberet. Et hæc in plura corpora, quasi in sentinas conflueret plures. In lunam scilicet, in stellas illas obicuras & nebulofas . Quarum fingulæ, multo quam terra sunt maiores. Et præterea in maculas illas ad antarcticum nigricantes,& Canopum illum Velpucij ingentem, attamen fuscum. Nigror enim hichorum omnium, no aliud est putandus, quam fœculenta, qualis lunaris est, totius ætheris defecatio. In plura cor pora dispersa, pro magnitudinis, ipsius etheree molis ratione. Cui non vna ad suscipiendas feces satis habuit sentina. Sed pluribus, vna luna, longe maioribus, viderur opus habuisse; ne scilicet, u vna non caperentur, aut duabus, nu amplius per æthera diffunderentur. iplum multis in partibus inquinarent. Et si Aristotelis illud monitum, ea quæ a sensibus sunt pro cul,rationibus,ad possibile sunt deducenda,& ad nostratium similitudinem reducenda, profecto ratio alia nulla, vel possibilis, vel vero similis harum ætherearum nigredinum, & obscuritatum, adduci potest, quam ea quam nos afterimus. Si enim æther simplex esset corpus, purum quoque esset; nec tot, nec tantas in le

haberet colorum ; lucium, opacitatum dinesfitatem.nec tantam in tam multis, & tam magnis partibus obscuritatem. Sed quoniam æthera fluorem esse demonstraumus; necelle est, eum fluorum aliorum, qui oculis subisciuntur, similitudinem habere aliquam. Horum autem nullus est, qui fecem, & secum no gerat, & fere continue non deponat. Sed quoniam, aliæ illæ obscuritates, partim sunt a nobis remotissimæ, partim recens observatæ, in Astrologorum veterum non venere notitiam ad lunam sermo noster redeat. Eam Astronomi annixi sunt probare, esse terra minorema. Quanto autem minor sit quam terra etiam præscribunt. Nimirum triginta nouem lunas, cum tertia vnius parte, vnam terram posse adæquare asserut. Quorum demonstrationibus, si non, vt in multis aliis quibus sidut, maxime falluntut, fuerit per nos standum. Moueri autem lunam, nemo non videt. Sed in epicyclo affixam ferri, vti in ceteris planetis rilimus, ita in hac ridemus. Nihil enim folidum vt ipfa de se ostentat, in liquido potest infigi. Sicuti neque e contra, liquidum & fluidum corpus, qualis aftrorum flamma eft, solido vlli infigi posle, ne imaginari quidem potest quisquam. Quo igitur modo, solidum & crassum corpus, in æthere stat liquidissimo? Eo nimirum modo, quo nubes in aere pendent. Quo ipla in oodem aere pendet terra. Idem de obscuris illis,& nebulosis sideribus erit dicendum. Et de maculis,& de Canopo illo fusco.Hec enim duo in rerum natura, maxime Códitoris summam,& sapientiam,& potentiam produnt. & admirationem humanæ mentis omnem supe rant. Et quia fœculenta corpora, torpidissima, sui sunt natura, & ignobilissima, necesse habuerunt, vt præter ea quæ a sole, beneficia han riunt, sele propriis, luna & terra mutuo iuuarent, altera alteri vires suas influendo. Qua in re, quid terra in lună agar, sicut est nobis ignotum, sic est ferè nobis cognitú, quæ luna agæc in terram. Aquas scilicet, & humores omnes commouet tum oceani, tum plantarum, tum animaliŭ, certis quibuldă legibus,faluti cuiul que accomodatis. Moueri aut in circuitu ipsu quoq; nihil prohibet. Diximus superius, tertă hanc nostram ferri ab occasu in ortum 24.ho rarum spacio, hora qualiber, M.Pass.795.Luna vero, quæ 39. terræ pars est, ambitum sui corporis habebit non maiorem quam M.PafL 489. Ad quam rationem, qualibet hora M. Pall.conficiet non amplius quam 209. At moueturne ab Occidente in Orientem vt terra? an uero contra? Sanè ratio similitudinis nos commoner, cam quoque ab occasu in ortum ferri. Sed cum nec ipla, nec terra ignes lint, cur in circulum mouentur?Virtute quidem nulla naturali,

naturali, sed diuina conditoris prouidentia. Torpere namque & ociola esse entia,a se producta, ne vilissima quidem sinit. Nullum enim ens, vi Hermes docuit, est in mundo ociosum. Motus autem ocio & torpedine est contrarius. Motum ergo tum lunæ, tum telluri per animam perque spiritum cuiusque indidit, qui motionem intellectus imitaretur. & naturz etiam contrarius non esser. Motum eum nimirum, qui a deputata eis sede, nó discederet, neque socum alterius occuparet. Occupal set autem, si hinc illuc, motu retro cierentur, & mundi ordinem inuerterent. In sua ergo quæque sede, & has duas, & astra omnia oportuit moueri. Id autem non aliter fieri potuit, quam vt in circulum mouerentur . Ab animo scilicet cuique proprio, qui per mentem sibi additam, cum mente sibi præside absoluta, & per cam opifici meti, & mundo Archetypo,& sum mo patri annecterentur, ab eoque penderent. Motus autem illos varios, ob quos & ipía luna, di&a est sidus errans, ab codem iphus animo necesse est ferri, & a spiritu. prout de sole a Salomone est dictum. Secundum scilicet prouidentiz leges, ut cum reliquis planetis, inter stans cœlum, & terram volubilem,harmoniam, qua & ætherei,& hylæi mundi machina, temperatur & continetur, tum iuuaret, tum etiam pro sui parte adimpleret. Quibus harmonicis motionibus, tam varias nobis facies fingulis menfibus oftendit. nouam, dimidiatam, plenam, dimidiatam rur sus,& rursus arcuatam, seu cornutam, ex qua non vilitur, & rurlus le le oftentat, apud nos. eadem die numquam, in qua cum sole coire dicitur. Vespucio tamen, vt ipse testatur, bis eadem est conspecta die vitra equinoctialem, Id autem non uidetur aliter fieri potuisse, quàm aere, multo quàm apud nos a vaporibus libero, ac puro. Cumque ipía íola eas facies ostentet, sol alter potuit appellari. Sed eas ita ostendit, vt ratis quibusdam legibus

tum nos,tum solem,tum sidera aspectet veluti amans. Quid autem his suis motibus in alja agat, sicuti maiore exparte nobis est ignotum, ita superis animis, & mentibus ratio dictat esse notum. Agere autem multa est necesse, quia corum motuum nullum, frustra fieri est dicendum. Deus enim nihil frustra facit.In ter ra quidem, & aqua, & aere, multa efficit,partim nobis nota, partim ignota. Sed quæ liquido cernuntur & cognoscuntur fluxus maris sunt & refluxus. Quos lumine suo & splendore quem eius pelagus esse diximus æthereum, radiis suis, suaque similitudine secum trahit, certissimis naturz legibus & horis. Aquasque omnes, & humores, tum qui in terræ visceribus occuluntur, tum qui in summo eius, & plantis & animalibus, tum aqueis, tum terrestribus commouet, & statis legibus gubernat. De qua re suis postea agetur locis. Cumque tam varia luna agat, duas ipsa patitur passio nes. Alteram qua ornatur, alteram qua deformatur. Prior illa est ab illuminatione, tum siderum, tum solis. A quo dimidia sui parte semper ad solem versa illustratur, & splendores illos varios, quos paulo ante diximus, per varias eius ad solem distantias, oftentat. Poste rior, qua splendores hos ammittit, & obscuratur tota, & horribiliter deformis redditur per eclipsin. Aliquando non tota id patitur, led parte interdum maiore, interdum minore: quam dimidia. Id autem ei euenit, quando terræ vmbram vel tota, vel iis partibus incurrit. Sed etiam tertia ei accidit passio, in solis: coniunctione. Quando ad eum omnino tota! facie versa, nobis vniuersa occulitur. Hæc in coli regione. Sed in aeris regione, præ vaporum varietate, alias pallidior, alias rubentior apparet.Circundatur aliquando lumine quodam claro, interdum, fuluo interdum etiam, ad rubedinem vergente. Quibus coloribus creditur semper aliquid prænunciare. De quibus alibi sermo habendus.

Finis Libri Vigesimi Pancosmia.

Lla

FRAN-

Digitized by GOOGLE



## FRANCISCI PATRICII PANCOS MIAS

LIBER VIGESIMVS PRIMVS.



## AN STELLAE ALIQVID AGANT.



I stellæ animalia sunt, vt Zotoaster, & post eum Plato
docuere, recta ratione Aristoteles, eas & animatas socit, & vitam eis, & actione
etiam tribuit, vti ante com
memorauimus. At qualem

nam haberent actionem non declaravit. Nisi sorte suorum quis dixerit, eam tunc ipsum declarasse, quando dixit cœlum, motu & lumine in hæc agere inferiora. Nam motus aôtio est quædam : & line motu, actio fit nulla. Sed cum postea stellas orbibus infixit, dicimus nos, immobiles rursus ipsas per se reddidit, & omnes omnibus ademit actiones. Easque cœlo tribuit, cui & motum dedit. Sed coelum rursus, lumen non emittit, stellæ quæ lucida funt, lumen emicant. Itaque cum aiat, ceelum motu, & lumine in nostratia agere, vtrumque comprehendit.Et cælum agere motu: & stellas agere lumine. Verum motu hoc, & lumine quid agunt? Declarare id videtur voluisse, quando v 1 1 1. physico scripsit.

Motum veluti vitam esse omnibus natura constantibus. Sed verius hic locus, non de cœlesti, sed de motu in genere est ei scriptus. Primo meteoro clarius. Necessario, mundum hunc continuum superis esse la tionibus, ita vt omnis eius potentia guberneturinde.

Sed iam est a nobis demonstratum, neque cœlum moueri, neque astrorum motum huc pertingere. Motus quidem, in circuitum defert astra, vel potius ipsa spiritu & animo suis vecta, & circumlata, eum motum cient. Is tamen motus, mundum hunc inferiorem non

attingit. Si nó attingit, neq; in eum agit. Omnis enim actio, fit per contactum. Fallum ergo multis partibus est hoc dogma. Cœlum motu in hæc agere. Quid ergo e duobus, motu vnos secluso, solo agit lumine? Lumen enim huc pertingit. Atque ideo dixit alibi. Sol & homo generant hominem. Sed modum quo id velumen faciat vel sol, nequaquam docuit. Name etsi, loco alio dicat.

In omnium semine inesse calorem qui ea faciat secunda, Atque hunc non esseigné, neque igneamvim vllam, sed spiritum qui continetur in semine spumoso, & in eo spiritu natura insit, que sit analoga stellarum elemento.

Clarum tamen nihil docet. Et si clare doceret, de iis doceret tantum, quæ spumosum habent semen, animalibus scilicet, & his nonomnibus.Nam multa fine femine generantur. Zoophytis, plantis, lapidibus metallis, hic locus non accommodatur. Sed & quæ analogia inter naturam illam, & stellarum elementum sit, explicare debuit. Et quando satis tam pauculis videatur explicata, lumen certe non est. Non enim lucis & ignis essentia aut elementű est ipsum lumen, sed proles. Et quando lumen stellarum sit elementum, &elementum solis, quo modo cœlum, & sol in hæc nostratia, agunt lumine? Res pulcherrima, res in tota philolophia excellentissima dignissimaque quæ sciretur, nutu breuissimo, eoque confuso, & obscurifimo, non debuit a tam magno phi losophatore tractari. Et si ei detur, his tam spi nosis, plenè hanc tractationé esse executum, non tamen nisi animalium ex semine generationem expoluit, Ad res vero alias innumeras,

en expositio minime sacit. Hunc ergo tam exilem ac ieiunum dimittamus. Altrologos genethliacos aduocemus, qui nobis de astris corumque actionibus plurima pollicentur, & adimplent pollicita, Qui víque a vetustissimis Belo Asyrio, & Zoroastre Chaldzo orti, per omnia zui (zcula , a pleri(que hominum , in magna funt habiti admiratione, & diuinis fere culti ho noribus. Propterea gomulta prædicebat hominbus futura, ex naturis & motibus præcipue planetarum. & inter hos Saturni & Solis, Quos interpretes sidesum aliotum nominabant. quoniam illorum influxus significationibus luis interpretabantur, partim per ortus eorum & occasus; partim per varios colores. Interdum ventorum prænunciantes magnitudinem,interdum imbrium,aut æltuu excessus, aliquando etiam cometarum appatitiones, & Solis, Lunæque ecliples, & terræmotus. & summatim omnia, quæ ex circumstanti aere, ac cœlo possunt contingere, vel no xia, vel utilia, non lolum gentibus, & regionibus, sed etiam regibus, & privatis quoque hominibus.Hæc prædicendi ex aftris vel scietia vel ars, apud omnes postea gentes innotuit.Nam a Chaldzis in Persas, & ab his in In dos penetrauit. A Chaldzis ittdem ad Aegyptios permananit, & ab his ad Lybias, ad Acthiopas, atque etiam Grzcos. Et quamuis omnibus ætatibus sit verisimile, cam exercitam Suisse, Romanorum tamen Imperatorum tem poribus, maxime viderur Romæ, & innotuille,& floruisse. Multa enim in historiis leguntur, quæ a Chaldæis & præuila lunt & prænun ciata. Quæ euentibus sunt comprobata. Sicuti,multa alia falsa cum euaderent, multisChal dzi derisui sucre. Quare multis occasionem etiam præbuere, qui scriptis cam attem falsiratis redarguerent. Inter quos, præcipuus videtur Plotinus fuisse, Platonicorum eo tempore pręcipuus. Quem postea, viri magni duo Marfilius Ficinus,& Ioannes Picus.Qui maxi mis ingenij viribus, in Astrologos hoice diuinatores, funt inuecti. Sed his confutationibus in id maxime incubuit Plotinus, vt fignificari quidem a planetis posse futura concederet, fieri tamen non concederet. Atque in tria præ cipue capita, omnem hanc suam disputationé est partitus. Nimirum. Non posse planetas, vel diuitias, vel inopiam, aut alia fortunæ vel bona vel mala, aut adimere, aut largiri. Non pof se, in corporibus humanis, prosperam aduersamue ingenerare valetudinem. Multo minus posse, animo turpia, aut honesta, aut vitia, aut virtutes indere. Que omnia planetis Astrolo gi,& tunc tribuebant,&nunc etiam tribuunt, Idque propterea quòd, ipsorum alij natura lunt mali, vt Saturnus & Mars. Boni alij, Iupi-

ter & Venus Neutri, Sol Mercurius, & Luna. Mutari autem hanc eorum & naturam, & vires & actiones, pro variis, temporibus, & loeis, & motibus, & aspectibus corum, tum inter se, tum cũ stellis fixis. Nă his omnibus, ipfi vel bene, vel male affici dicuntur, Et pro affedione vires,& pro uiribus actiones, & pro a-Ctionibus ex affectione illa pendentibus, varios,& bonos, & malos, & neutros euentus prouenire. Hæc Astrologi summatim.Plotinus e contra. Stellæ vel animatæ funt, vel nonamimatæ.Si hoc, vel calidæ, vel frigidæ, Si calidætantum, non nisi calorem in inferiora fundet. Si frigidæ etiam frigus. Si ita, non nist ad nostra corpora, actiones suas propagabuta vt ea calidiora, aut minus calida efficiant. Vnde multa corporum accidat diuerfitas. Aqua non efficitur, vt tales, aut tales, vel fratres, vel filios habeamus: neque vt citharædi potius, quain grammatici euadamus, aut sapientes fiamus, aut insipientes. Neque vel divites inde fiamus, vel pauperes. Vel regno potiemar, vel cademus in seruitutem.Hac enim a corpo rum temperie, quam solam astra inanima effi cere in nobis possunt, nequaquam veniunt, aut inde pendent. Si uero astra sunt animata, tunc confilio vtentur. Si hoc, & diuins funt, & divinum locum habitant, cur nobis quotidie, nihil anobis læla, aut iniuria affecta,malefacient? Neque vt Altrologi allerunt, consentit Plotinus, planetas, locis, & figurationibus, aut naturas mutare, aut hæc facere posse. Si enim hæ in causa essent, semper eado facerent, quando in eadem venirent loca. No faciut antem, non igitur naturam mutant, neque cum in angulis sunt, neque quando abs eis declinant. Neque modo lætantur, neque aliàs mœrent. Et si mœreant, cur nobis malum inferant? Si letentur, cur bonum, aut e contrad Si namque diuina sunt animalia, tranquillo animo funt,& perpetuo fruuntur bono . Vita; enim cuiusque in se ipso consistir. Id autemad nos nihil pertinet. Ridiculum quoque hoc aut illo aspectu,trino, sestiliue lætari, opposito, quadrato que tristari planetas. Quæ enim iplorum, aut qua de re potest esse discordia? Similia alia multa tradunt Astrolugi quæ vanitatem manisestam sapiunt, & sunt tum rationibus, tum euentibus ridenda. Sed & illud, cur Saturnum dicút frigidum, quia a nobis longe diftet. Lunam quoque frigidam dicunt ijdem, cum nobis sit tamen proxima? Cur item alium dicunt delectari die, alium noctu, cum supra lunam perpetuus sit dies. Hæc omnia quo ad rerum effectiones,& euen ta, ab astris, ait esse vana. Concedit tamen ab eis euenta significari posse. Id autem, quia om nes mundi partes, sunt inter se connexæ. Atq;

## TERANCISCI PATRICII, DE MAS

ideo alie aliis seruiunt. & mutuus est rerum ordo. E quo signa aliqua sunt per se manisesta. Alia sapiens ex alijs elicit, sicuti in augurijs,& alijs animalium præsagijs. Na sicuti in his quæque pars, suam proprium habet munus, sic & in vniuerlo, singulæ eius partes, singula fortiuntur opera, per quæ inuicem, & pa tiuntur, & agunt. & cuique accedit aliquid, quo illud vel adiuuetur, vel offendatur. Neq; tamen id temere. Neque quòdliber a quoliber, sed hoc ab illo tantu, atque ita deinceps. ex communi scilicer mundanarum partium σύμπνω conspiratione, & sympathia. Hæc Plotinus.Ficinus vero, Plotini sensa larius ex posuit, & facundius est persecutus. Vtrosque imitatus est Io: Picus , sed latissime, tum arté Astrologicam, tum eius & fundamenta, & rationes omnes funditus euerrere est conatus. Non tamen effecerunt, quin adhuc innumezi, velint esse astrologi, sintque in futurum ex tituri; Tanta est animis humanis insita, futura præsciedi auiditas. Sed astrologos istos, & eo. rum tum olores, tum amatores missos faciamus. Rem nos nostram agamus. Quæstio est nobis proposita, vttum stellæ aliquid agant. Hæc quidem vniuersalior est, quam vt ad ho mines folos, vti hi tres magni fecere viri, redigatur. An scilicet stellæ, hominum tantum, vel curam gerant, vel ipsis solis boni, vel mali influant aliquid. Sed in amplius, est quæstio fundenda, vtrum omnino agant aliquid stellæ? Actio hæc, vel inter eas versatur, vel per to tum extéditur cœlum, vel per partes eius omnes,& singulas vagatur,& proximas,& lóginquas, & procul maxime politas. Vel etiam in superum mundum empyreum porrigitur, vel in inferiorem hylæum descendit, & per aeré peruadit vniuerium, & aquam, & terram occupat vniuerlas. tum horum partes. Nec non etiam, an quid in metalla, in tot generum lapides, in plantas in Zoophyta, in tot animalium species, non minus quàm, an in homines tantum agerent, confiderare fi non Aftrologi, qui pecuniarum suam artem secerunt. aucupium, philosophi saltem debuerunt, qui bus, veritatis vestigadæ proprium est munus, & rerum caulas inquirendi. Nos igitur ita dicamus. Altra confessione tum astrologorum, tum philosophorum omnium, corpora sunt. Corpora aŭt oia, lunt lubltantiç. Substătiæ aŭt. omnes vires habent luas.Vires in actiones libi proprias exeunt. Siderum substantiam iam antea fumus cótéplati. Vires modo eorum,& actiones funt cognoscendæ. Astra a Deo sunt Greata.Deus nihil frustra facit.lgitur,astra,cor pora tam infignia, tam ingentia, tanto nume-10,quis dixerit eŭ fecisse frustra?Neq;igitur vi res eis indidit frustra, neque ex ijs vicibus.

frustra exeunt actiones. Et quamuis Platone, & Aristotelem, tam magnos rerum indagatores,& his vetustiores multos,& horum posteriores longe plures philosophos, videamus hac de re, ne verbum fecille, rei vt nos putamus difficultate, ac forte etiam impossibilita. te deteritos, attamen quatum possent in camincumbere,& penetrare debuissent. Quod ipsi cum non fecerint, nos aliquid attentemus. & ex demostratis, quantum eruere possimus, periclitemur.Igitur, demonstratum antea esta itellas esse ignes, luces scilicet, & flammas in fluore, & ex fluore singulas compactas, & a lumine, & calore primæuis id ipsum quod sut, esle. Diximus quoque ab Ideis rerum formas; per essentias, per vitas, per mentes, per animum fontanum in spacium else fusas, quæ rei rum generandarum effent semina. Quas spacium,& recipere primo, & in se continerepostea deberet,& continendo in se seruate.Quo: niam vero spacium mostrauimus immotum: ftare, lumen autem per iplum totum fundi.: Fundi autem sine motu nequiret; necesse. fuit lumini ea semina in hærere, quorum vector iplum eller. & quali leiplo, vehiculo vsu, quaquauersum difunderetut, ea semina deferet.Per spacium primo vniuersum, qua ipsum. funderetur. Per calorem postea sibi comitem, perque fluorem, ex quo, seminum illorum vi, corpora omnia, formæqne corporum om-: nes esficerentur. Itaque primum corpus, qui. mundus fuit empyreus, spacio, lumine, calore, & fluore conformatum, constans, seminū eorum omnium plenus fuit. Vel enim, plenu: ijs fuisse, vel vacuum est necesse. Si vacuum dicamus, perfectissimum mundum, imperfedissimum esse concedemus. Quis enim nescit, vacuum, nihili esse frattem? Neg; esse inter entia numerandum : imperfectionemque. iphisimam, maximamque omnium esse. Lon. ge ergo satius est fateri, plenum seminibus tuisse. At plenum ne totum? vel partibus, aut parce plenum, aliis vacuum? Si aliquibus vacuum, eadem redit imperfectionis, parte vacui ratio. Et erit empyreus perfectus, partim impersecus. Et ad hæc ratio est excogitá-. da, cur parte aliqua, semina spargi non potue: rint? Vel satoris impotentia, vel negligentia. vel inscitia, vel inuidia. Atque ita profligatæ, iam toties illæ absurditates iterum redibunt., Vel in empyreo impedimentum aliquod interfuerit, cuius obiectu, & viribus semina; ipargi per totum non potuerints. At aliud in eo tale, nihil adhuc fuit, Lumen enim, & calor, & fluor cedit omnibus vii est demonstra tum. Nulla ergo obfuit causa, cur semina totum non implerent empyreum. Sed ea semina, frustra ne ei Conditor indidit? At hic, nihil frustra facit. Non sunt ergo ca semina in empyreo frultranca. Si non frultranca, neque ociola. Si non ociola, in motu erunt. Si in mo su etiam in vita. Si in vita, etiam in viribus. Si In viribus, etiam in actionibus. Si in actionibus, foecunda erunt quoque. Si foecunda etiá parturient. Si parturient, etiam producunt, ac germinant. At quid producunt? Empyreos ni mirum partus, empyrea animalia, Zoophyta, plantas, lapides, metalla, reliquorum entium genera, empyreo conuenientia, empyreo pro pria. Non enim aut aques, aut terres. Non.n. hæcjilins funt loci, fed loci huins. Sed illa hu manus fenfus non attingit, non conspicit. Co spicit tamen ea, & attingit humana ratio,& quidem vei deduximus ex demonstratis, plus guam probabilis, feed necessaria. Sed fi ather, si colum, empyrei pars est, atque hic, eius suit effector, ea semina, cosque effectus illu,a suis tamen remissiores esfudit. Omnis enim esfo-Aus sua causa est remissior. Si vero celum em pyrei pars non est, neque est ab empyreo este Aus, nihilominus tamen Idearum eadem vis per essentias, per vitas, per mentes, per animu sontanum pertransiens, & spacio, & lumini le se infundens, & in calorem, & in fluorem æffundës,& in empyreum etiam fe fe vti diximus estundis, & per iplum le se dissundit in mundum colestem, fine athercos tres illos Chaldaicos, quos vnum ætheta, vnumq, calum constituere ostendimus. Et quot sunt in Archetypo Idez, & vnitates, tor inde funt & ellentiales,& vitales,& mentales, & anima les leu vires, leu dixerimus rationes, leu reru semina, quæ mundum omnem corporeum implerunt, vt spiritus ex eis, vt nature, vt qualicates, vt formæ, ut corpora efformarentur,& constituerentur, & conferuarétur. Semina ergo hac in colum descenderunt . Id vero, vel per totum, vt seminibus sit plenum, uel per partes, aliz plenz, aliz uero iplis fint vacual. At vacuas dicere, nihilum in eis habitare, est dicere.Inter entia autem nihilum non admit titur.Et præterea, quo privilegio, pars alia fit eis plena, alia sit vacua? Aut quo conditoris defectu, aut ætheris obstaculo, non in omnes cœli partes ea femina funt disseminata? Ne igitur toties reiecta illa impossibilia redeant, & ne nobis, rebulque iplis negocium facelsant frustraneum, non est admittendum, partem in colo vilam esse rerum seminibus, atque rationibus vacuam. Si nero colum totum plenum eis sit ocs quoq; eius partes eis erut plenæ. Si partes omnes, etiam aftra, cæli eluldem partes, eis seminibus erunt plena. At fingulane fingulis? an fingula omnibus? An omnia omnibus? An nero, semina omnia incorpora funt corpora? Neque enim aliter in lumine, in calore, in fluore corporibus incorparis, videntur passe consistere. Dicendum en go, eodem modo ea quo in empyreo, etiam in athere, ac colo consistere. Si in celo etiam in stellis. Et quia corpora incorpora sunt, vno gradu ab incorporis decidunt : ficuti hæc vno itidem gradu ab incorporis penitus Ideis, efsentialibus, vitalibus, mentalibusque seminibus infraçadunt. Si sta rerum ordo constat. ratio dicat vin stellis singulis, singula esse semina licuti in Ideis, in essentijs, in vitis, in menubus omnia erant in omnibus.In animo vero fontano incorporo corporo, funtin fingulis omnia, in lumine, in calore, in fluore, in empyreo, corporibus incorporis, singula in omnibus, ita in stellis singulis semina erunt lingula, ita vt in omnibus stellis, semina fint omnia. Distributio enim hec quadripartita, & necessaria in le est, & sapientia Conditoris, & condimiu rerum generibus est conueniens. Per stollas ergo, perque cœli intermedias stel lis partes, lingularia funt sparla semina, vniqu stella, vnius modi semina dicata. At vnum ne femen, vni stellæ, an plura? Et vnum, & plura. Vnum essentia, specieue. Viribus plura, pluraque actionibus, quarenus in speciei eiusdé indiuiduos lecantur effectus, qui ab eis pronalcuntur. Nó enim, stelle ociole sunt substi tiæ. neque ociosas habent vires, autociosas actiones. Agunt igitur. Quid vero agunt & A+ Aiones, quæ singulis illis competunt, queque propriæ sunt cuique. notas partim, partim nobis ignoras. Note quidem funt, ardere in se, calere, lucere, lumen effundere, calesacere. Si verum sit, solem, & hominem, hominem generare, cur non verum faerit, folem, & bouem, solem, & equum, solem, & quercum, lolem,& platanum, generare, bouem, equum, quercum, platanum? Id fi uerum est, cur non uerum fuerit, specierum aliarum omnium indiuidua.solem generare? Esto sane eadem inductione id uerissimum. Sed si id sol facit, cur aon faciat Saturnus, eur non faciat Iupiter, le le paulo minores? Cur non idem faciant, Mars, Venus, & Mercurius, etiam si sole sint minores? Eiusdem omnes sunt substantia, zetherei scilicet anthraces accensi, flammæq; luce(que æthæreæ? Si enim ab una eadem na tura effectus unus prouenit, sicuti ab homine, homo, ab equo equus . cur non idem in cœlestibus, æthereisque fuerit? Sed illa prius. Stellæ, semina quæ habent singulæ. Vel in se iplas iaciunt, uel in locias mutuo, uel enim ea iaciunt, uel non iaciunt. Iacere hoc, fœcun dare intelligimus. Si non fœcundant, ociofa, & semina sunt, ociolæ & stellæ, & frustra a Co ditore coditæ funt. At id dicere est nefarium. Feecundant igitur. Id vero, uel in se ipsis, uel

extra le : & in le & extra le. In le quidem, ut: modo quo illis couentr, focundentur. & prolificent. At sensus noster id non cognoscit. Cognoscit tamen ratio. Dicat enim, Deumi Rellas no frustra fecisse. Frustra autem essent, fe operarentur nihil. Semina ergo quæque sua in le fœcundant primo. Atq; ita Pythagoreis. affentiendum illis, qui fingulas stellas fingulos esse mundos affirmarunt. Qui suos aeres, fuas aquas, suas terras continerent, & animaha in eis habitaient puriora, noftrisque diuiniora. Idque longe est probabilius quam putare, aut asserere, tot, ac tama, & tam pulchra corpora, vel frustra esse a Conditore fabrefa-Ota, aut quasi frustra. Aut si hoc nulla admittic philosophia, necesse est illud adminere, aut aliquid simile, vt scilicer, & ipsa sidera, mun+ di sint colestes, spiritu, animo, menteque pro priis viuentes, & viuentes mundi totius viia communi, ex communi tum mente, tumani ino, tum spiritu. Extra vero se, agant procul, guam procul lumina fua iacere pollunt: & cũ luminibus etiam seminum vires, quibus le se mutuo foucant, & sibi mutuo saucant, & inter se inuicem conspicent,& fibi innioem, & koti, bona inspirent, & bonitate, sibi a Conditore data, omnia perspirent, & in vnum ita co Spirent, ucharmoniam illam divini artificis; mmia consonent, & personent. Non eam qua fatue in Pythagoreis irrifit Artitoteles, sed €am,quam & ipli in cœlestibus, & nos in vnimerlo, distatu necessariæ rationis esse, & assezimus,& contendimus.Nam si stellæ in se tan sum agere dicerentur, frustra quidem non esse factæ dicerentur, sed quali frustra, si dicereeur, non in le mutue quicquam agere, & non ope mutua, le lo ionare ... Aut li tanta in hy-Jæum mundum lumina tot numero fundezent, quz ad eum vix pertingunt. Aut li folius tanta terre gratia facte elle credetentur. Ad quam, lumina ipsarum, aut non , aut uix pertingunt. Ac certe ratio affirmate, ant crede ce non audet, tamingentia corpora, terra multo maiora, tot numero, & pulchtitudine tanta, fuisse a Conditore Deo, vnius tantum, & tam exigui,& tam deformis corporis, qualis terra est, gratia procreata. Sed cum lumine agant, & calore, & seminibus ab his delatis, lumina autem, & calor stellarum terram non attingunt, attingit autem eam, vnicus fol, & lumine, & calore, & seminibus, quia solus videtur omnium generator. Quid igitur ? Impossibile ne fuerit, aut non verisimile, sidera cunca,in folem unum,in lunam vnam,& lumina,& calores , & semina sua iacere ? Et his duobus, vii generationum regionibus aeri, . aquæ,terræ propiorihus, fuis quali vicariis vti atque administris, Er verum esse id, quod Phi

lolaus dicebar, solem primelucis esse recepta culum, & secundam est tacem & per enm tamquam per vitrum tertium pas, lumen ipsum, usque ad terram pertranhre: Nos uero 81 primum lumen illud primænum, & fecundu guod est in sideribus, in solem unum effundi dicimvs,& per eumstum in lunam, tum in hy leum totum fundi. Et quoniam primum lumen uector est caloris, & calor, & lumen uectores funt, & feminum, & fluoris, hecomnia in fidera esse ab eis deuecta , & a fideribus, in lolem quidem, & lumen, & calorem. In lună nero fluorem esse asserimus distributa. & a so le,& a luna,eadem ad nos esse contributa. Vn de omne lumen omnem calorem a sole esse sentimus, omnem nouarum rerum generatio nem, & neterű renouationem effe cernimus; certis quæque temporibus, prout sunt sol, & Juna, temporum tum effectores; tum moderatores, tum etiam distributores. Per quæ tempora,omnes fiunte suis seminibus rerum geniturz,& renouationes. Suis inquam seminibus tum manifestis, tum occultis. Manifestis quidem animalium, plantarumque, occultis mero lapidum, metallicorum, aliarumque rerum, quas cernimus quidem fieri, unde aute fiant no cernimus, & pro miraculis habemus. Sed horum quæ sensibus sunt obiecta, sensib -bus etizm percipimus. Que uero fenfus non cognoscit, ratio dictat ex demonstratis, ab oc cultis prouenire seminibus. Aut enim a se ipfis fiunt, aut ab also. Non a se ipsis. Nihil enica est causa sui Quia fuisset, ante quam esset. Ab salio ergo fiunt. Quod fi fenfibus non apparet, : semen occultum, atque specificum nomina+ -mus. Nam & ea semina, quæ cernimus, quæque tangimus, per se nihil sunt efficacia, nill occultum in eis semen ea faciat fœcunda. Se+ men autem hoc occultum, in omnibus manifestis est seminibus, in humore scilicet illius habitans, qui a lunæ luminibus, humorem ce lestem deserentibus dum fouetur, uitalisest, :& conferuatur, donec calor humoris illius co mes a lumine folis fotus illud fouer, & spiri4 tum in eo,uel præexistentem seruat,uel nou**ú** generat, uitalemque facit, & fœcundat. Sed de his fuis locis postea. Modo concludamus Sidera non esse ociosa, nec frustra saca. In se prius agere, leque ipla fœcundare, ijs quæ fi• . bi conueniunt.Conueniunt autem, que desta per,ab empyreo,a fluore,a calore,a lumine,a luce, ab animo, a mente, a uitis, ab essentiis, ab Ideis, in ea defluxere. Agere quoque ea ex tra le, tum in astra alia, tum in solem, tum in lunam,tum in hyleum,eadem dona, quæ sibi a luperis uenerunt, in inferatransfundendo. Quid uero si astra ita agunt, cœlum astris initermedium,frustra erit,& nihil in le jextra se

nihil aget? Non est tam absurdæ rei assentiendum. Sed eadem quæ a superis in ipsum desta xerunt, tum in se fœcundat, tum in alia vsq; ad nos transfundit. At quia fluorem simplicem, hanc etera elle diximus, quid si ita distri buamus. Ab astris lumen & calorem, in solum transfundi folem, & cum his etiam, que in astris latent semina. Fluorem vero, que in intermediis hisce cœli partibus est, in solam transfundi funam?Et sicuti sol, lumen, & celorem, & cum his femina, in hylæum transfundit, ita lunam in enndem transfundere, cœle-: stem fluorem, vnde humorum arque humiditatum nostratium dicta sit mater, nutrix, atq moderatrix.Ita sane nostra sententia esto.Qua distributione rationi, demonstrationibusque longe confonantiore fiet, vt non fidera a fole, sed sol a sideribus lumen accipiat,& ab eis,vti 🐇 Zoroaster eum vocauit, rupos rapias, ignis pænu,& quæstor, efficiatur. Et luna xara xusμον, vti idem ci tribuit, effluxionum, atque

effusionum sit mater. Omnia tamen simul, Mente, animo, spirituque, naturaque, tum pro pria cuique, tum totius mundi communi, ita viuunt vi omnia Sympathiam, & owonewour, cognationem & concordiam, inter se mutuam, induant, & ita consonent, vt nulla in eo sit dissonantia, nulla discordia, quazad vniuerli, tum ornamentum, tum perfectionem. tum conservationem, non conferat, Idque efficiatur totum, per lumen, per calorem, perq; insensibilem quendam teporem, omnia pene trantem, omniaque viuificantem, & semina, cuique propria per omnia gestantem, atque spargentem: a quibus, omnia propriis queque locis, fœcundentur & germinent, pro seminis locique temporisque proprietatibus. Atque hæc de cœlis, de sideribus, deque eorum essen ria, viribus actionibusque, longe aliter, quam ab aliis, aut astronomis, aut astrologis, aut phi losophis reliquis, sunto nobis philosophata.

Finis Libri Vigesimi primi Pancosimia.





### FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS

LIBER VIGESIMVS SECVNDVS.



### DE IGNIS ELEMENTO.



Eragrata contemplando vniuersa æthèrea negione, & to in loue. 

ta eius tractatione peracta,
est modo in hylæum mundum speculando descendendum. Quem Zoroaster, vti

posteza. Orpheus vei
in loue. 

μας βασίλειον,

μας δασίλειον,

μα

retulimus, triplicem fecit, Aerem, Aquam, Ter ram. Situmque eis in orbe assignauit.
Γω δ'εν μέσφ τιθείς, υθωρ δ' εν γαίας κολποις,

Hipa S' druber Jou Jur.

Terram in medio posuit. Aquam in terrae
inibus,

, Aerem supra hasce.

Tria ergo tantum in mundo hylæo collocat corpora quæ posteri vocarunt elementa. Hermes vero inter sapientissimos tempore secundus, de re hac ita loquitur in Asclepio.

- De cœlo cun&a descendunt, in terram, & in aquam,& in aera. Ignis solum, quod
- , sursum versus fertur, viuisicat, quod deor-
- " fum, ei deferuiens.

Quatuor ergo mundi videtur statuere elementa. Sed eo sensu, quo alio oraculo, ante ip sum Zoroaster, & post eum Orpheus expresserunt, ille.

Τον όλον κόσμον

Εκ πυρος, κὸ υδαίος, κὸ γῆς, κὸ πανίοπρόφου αἰθρης.

- y Vniuerium mundum
- Ex igne & aqua, & terra, & omnia nu-

Subintelligamus, constituit Conditor. Aetherem autem intelligit cœlum, ita vt mundus vniuersus sit constitutus, ex terra, aqua, aete, & æthere, qui omnia nutriat, quod Hermes dixit, Viuisscat ignis. De qua nutritione

postea. Orpheus vero, eadem de re ita canit

Ενδε δέμας βασίλειον, εν ῷ Τὰ ζ πάνζα κυκλείτο Ται.

Πυρ, καὶ υδωρ, καὶ γῆ, καὶ αἰθηρ, νύξ ] ε καὶ ημαρ.

- " Inque vultus regius, in quo hæc omnia
- " circulantur,
- ., Ignis & aqua & terra, & æther, noxque, diesque?

Pro quarto & hic', ponens æthera. sicuti Hermes ignem superum viuisicum. Tres ergo hi sapientiæ, Chaldaicæ, Aegyptiæ, & Græce patres. Mūdum ex quatuor corporibus hisce constituunt. Ocellus vero Lucanus, Pythagore auditor, omnium quos sciamus primus, sub luna, & supra aerem ignem statuit, ita vt mundus ex quinque constituatur elementis, terra, aqua, aere, igne, cælo, siue æthere. Quorum quatuor priora, versari in generatione docet. Lunam vero esse quasi sepem,

Ιθμός γαρ' άθανασίας, κὶ γρυέσεως, ὁ τοτι' γιο΄ σελιωίου δρόμος.

- " Sepes enim est immortalitatis, & genera-
- " trinis, cursus is qui lunæ est.

Deinde addidit.

Το με οὖν πυρ, κ ή ή γη ἀκρα, Ιο δε ὖθωρ , κ ἀπρ μεσοΊη]es .

,, Ignis quidem & terra, sunt extrema, aqua, vero & aer medietates.

Hanc sententiam Empedocles est secutus. & post eum Hippocrates. Sed Aristoteles, ipsismet Ocelli verbis, nulla eius facta mentione, eam transtulit, & suam fecit. Itaque vniuersus post eum Peripatus, inter lunam, & ae-

rem.

rem, igmis elementum, & sphæram statuit, & ita esse, & credit, & contendit. Hæc res an ita se habeat, operæ precium veritati suerit, diligenter examinare. Tam magnum namque corpus, quem Aristoteles aerem decuplo superare, videtur statuere. & quod Astronomi, uti retulimus, crassum esse asserti M. Pass, a 15567.cum nulli sensui pateat, & multis repugnet rationibus, non est oscitanter prætermittendum, neque veritatem vestiganti negli genter concedendum. Præsertim, cum & primi illi sapientes, & post eos multi, inter quos Plato & Græci alij, & Latini, partim eum igne non agnouerint, pattim etiam pernegarint. Quærendum ergo utrorum sententia sit po-

tior. Hoc igitur opus aggrediamur. Aristoteles in hoc dogmate, sicuti in plerilque ferè omnibus constituendo, varius & inconstans, modo ignem ibi ponit, modo aeris supremam partem. Quam quia a cœlorum motu & incalescat,& uratur, modo hypeccau ma, modo non ignem vocat. Ignem inquam non reuera, sed qui ex consuetudine ignis. Hæc omnia sunt iam a nobis & indicata, & explicata. Non funt ergo hic iteranda. Illa vero discutiamus. Si ex sua confessione, ignis non est reuera, iam ibi nullus est ignis. Si ibi nullus est ignis, iam nullum ignis est elementum. Non sunt igitur quatuor elementa, sed tria illa Zoroastrea, Hermetica, Orphica, aer, aqua, terra. Si ignis ex confuetudine, ibi esse dicitur, quia hominum cogitationes, aut appellationes, nihil constituunt in natura , nullus ibi est ignis; nullum est ignis elementum. Tria ergo & non quatuor. Si ibi ignis non ignis est, eadem omnia sequentur. Si ille ighis, aer tantum est adustus, & nondum in ignem uersus, ignis ibi non est. Ignis ergo, quartum non est elementum. Tria igitur tantum in hylæo mundo elementa. Hæc ex Aristotelis inconstantia. Modo rem ipsam perpendamus, & ex veritate examinemus. Aristoteles met ipse, tres ignis species facit. Ita enim v. Topico scribit.

Ου ງໝາ દેકોν દેંપ ને જિલ્દ મેં માણ છેક . Ε ερον γαρ' દેશે માર્ક ને જિલ્લા લેંપ θραξ, મું φλόξ, મું φως. દેમલ દ્રાપ્ય તમે માર્થે માટે છે દેંપ.

,, Non enim est una species ignis. Aliud ,, enim specie est, anthrax, & slamma, &

, lux, vnumquodque corum ignis exiltens. Et repetit.

Καθάπερ όπι में πυρός το λεπομερές ατον . Λεπομερές ερον γαρ' όζι' το φώς, Η άνθρακος, και της Φλογός.

Sicuti in igne id quod subtilissimarumest partium. Subtiliorum enim partium

.est lux,& anthrace, & flamma.

Tres has easdem ignis species ante eum

Plato in Timzo constituerat, & post eum, eius discipulus Theophrakus confirmauit. Ad hos ergo ignes, ignis elementum excutiamus. Si carbo fit, & fit ignis, necessario eritaccensus. Nam si extinctus carbo sit, non amplius erit ignis. Si accensus sit, lucebit. Lucet enim sua natura ignis omnis. Si lucebit, etiam lumen emicabit, lucis enim, vti iam multoties dictu, proprium est, lumen emittere. Si lumen emittec, illuminabit inferiora, & superiora forsită. At neque accensum esse carbonem sub luna, aut supra aerem, nec uisns, nec sensus alius vllus percipit. Neque ibi lucere quicquam conspicitur. Neque inde lumen vilum ad nos venit, neque nos, neque infera hæcilluminar. Non igitur ignis elementum, carbo est accensus.Sed & alia methodo. Si carbo esset accensus, & calerer ipse in se, & proximum calefaceret aerem, & per aerem, & aquam, & terram. Et quia semper iple est, semper & caleret,& calefaceret,proxima. Semper ergo aerem calefaceret. Aer ergo nunquam frigidus esset. At sæpissime frigidissimus ita est, vt frigus omne, in alia videatur emanare. Non ergo carbo accensus est, ignis elementum. Prima ergo ignis species, eum locum non occupat. Et si occuparet, iam actum esset de nobis, de terra, de aqua deque aere. Omnia enim iam combussisset. Quam combustionem, longe est rationabilius, nobis esse timen dam, quàm timenda fuit Aristoteli, veterum politio, cœlum esse ignem. Ait enim, si cœlum ellet ignis,iam omnia ellent exulta. Sed ignis hic, si carbo accensus esfer, & magnitudine, & proximitate, totum aerem, qui minimam habet resistentia, & calidus est, in ignem conuertisser. Nam inter habentia symbolum, facilis est transitus mutuus, docet magister idem. Facilitate ergo transitus huius, & proximitate, sunt enim uel continui, vel contigui, Et magnitudine, est enim sole longe maior, nullo negotio, nulloque labore suo, aerem totum in ignem conuertisset, & per aerem, aquam, & per veraque terram. Esse autem sole maiorem facilis est demonstratio. Metiti enim sunt Astronomi, solem centies sexagies, esse terra maiorem. Aristoteles autem illis longe acutior, & melior magister, metitus est, aquam decuplo esse maiorem terra. Aerem decuplo, quàm aqua, centies quàm aqua, millies, quàm terra. Si ergo sol, tanto minor, interposita lunæ (phæra, & ignis huius, & aeris sphæris, Aethiopiæ, & Lybiæ interiores regiones ita suo calore adurit, atque exurit, vt deserta omnia reddat? Quanto timendum magis ellet, carbonem plusquam octingenties sole maiorem, & nobis proximiorem lønge, cun-& in cinerem fuisse iam olim redacturum.

Mm

### FRANCISCI PATRICII;

Sed neque id evenit, neque id timemus, neque ab eo calefimus, neque illuminamur, neque lumen ab eo vllum emicat, neque lucet. Secure ergo concludendum, nullum ignem vei carbonem sub luna,

supraque aerem este.

Quid vero si flamma dicatur esse ? Si . flamma sit, necessario ardet, si ardet lucet; si lucet, lumen de se dat, si lumen dat illinminat, si illuminat, etiam calorem de se reddit. Alia methodo, Si flamma est, ardet; si ardet incendit, si incendit adurit, & comburit, Et longe quidem, & facilius, citius, flammam uidemus apud nos hæc omnia façere, quam anthracem, qui sensim, & occulto se se lignis & materiebus infere, & insinuat. Flamma uero, & maniseste, in materias insilit, easque corripit facillime, & citissime etiam depascit, & pascendo, alia le ipsam auget liceret, vique infinitum. Multis ergo iam seculis, flamma hæc tam ingens, & sole plus quam octingenties & terra, millies maior, omnia nostravia, omnia elementa tria reliqua, nedum in cinetes, sed in nihilum vertisset. At adhuc perstant, qualia a Conditore ab initio sunt constituta. Non ergo supra aerem, infra lunam, ulla est edax slamma. Neque enim conspicitur, neque alio sensu, sentitur ullo. Neque vllum de se apud nos edit effectum. Nulla ergo ibi flamma.

Si vero dicatur, flammam quidem esse, fed non edacem, non consumptricem, qualis flamma, ex uetustissimorum dogmate est æther; lam est dicemus nos, vel æther alius, vel æthereæ naturæ, ætherearumque , & qualitatum, & proprietatum. Si alius æther est, cur non idem cum reliquo est æthere? Ratio segregationis naturz ciuldem a le ipla fuerit, saltem probabilis reddenda. Si alius æther non est, sed æthereæ,& naturæ,& qualitatum, & proprietatum, iam duo ætheres erunt. 1lle quidem priscus, & de se protulit, & gerit, & nutrit astra. Hic uero iunior, quid facit? Ociosum ne corpus tantum, sedet? At nihil ocioium tert, aut luftert natura. Et qua ratione, eifdem & natura, & qualitatibus, & proprietatibus, non etiam æthereas edet actiones? Aftra, fi non aliud, saltem gerat. At nulla gerit. ociosus ergo. Ociosum ex entibus eximit natura, eximit Conditor Deus, qui nihil frustra fecit. nihil facit ociolum. Nullus ergo supra aerem, infra lunam, est alius æther, nulla alia ætheris natura. Neque tertius est ignis, pos, lux. Luceret enim, & lumen ederet, & nos illuminatet. Cumque aerem dicatur in suprema eius superficie conuexa circumplecti, id-

que semper, nulla in aerem obscuritas, nulla noxingrueret, nullam nos noctem, nullas tenebras sentiremus. At quotidie, nox aerem ingruit, nos obtenebrat, nullus ergo aerem ignis lux ambit nullus infra lunam ignis lux, lucet. Si neque ibi anthrax, neque flamma, neque pais, quæ tres erant ignis species infra lunam, supraque aerem rationes hæsatis & multæ & validæ demonstrarunt, reperiarue nullus ignis ibi erit. Et ex supra allatis Aristorelis inconstantiis, illa uerior fuerit, nullum reuera ibi ignem esse, sed ex consuetudis

ne ignem appellari tantum.

Sed quoniam corpori huic supra aerem, & infra lunam vti ipli crediderunt polito, & Ocellus, eius primus author, & Empedocles, & Hippocrates, & post cos Aristoteles, elements nomen, sicuti aeri, & aquæ, & terræ tribnere, secunda velitatione, an is ignis, quando ibi esse reperiatur, elementum esse possit, cognoscamus. At elementum, quidnam est? Elementum Aristoteles, deffiniuit, non vno modo; hoc tamen semper significatu, ut elemen tum dicereturid, ex quo primo inexistente, res ipla constat. Aliter. Elementa dicuntur. ea in quæ vltima corpus resoluitur. Quod eadem cum priore sententia dicitur. Nos voro duplex elementi munus agnoscimus. Vel enim compositionis pars est, uel pars est mistionis. Empyreus, ether, aer, aqua, terra, mundanæ compositionis sunt elementa, in se integra.In que vltima, vniuer sum partiri potest. Eadem force, in mistis corporibus, sunt mistionis elementa. Corpora autem mista, vocauere veteres, quatuor non integris, sed refra-Ais ac retulis constare elementis, & corum: qualitatibus tertæ, aquæ, aeris, ignis huius de quo agirur. Nos uero & mista ex elementis hilce, quæ vocatur corpora, & elementa ipla, & æthera præterea, & astra, & empyreum, non fimplicia, ted & ipla dicimus elle milta, ex pri mæuis illis nostris elementis quatuor, spacio, lumine, calore, fluore, Et primam horum mistionem esse in empyreo, secundam in ethere. atque aere, tertiam in astris, quartam in aqua, quintam denique in terra. Sextam in miltis. cæteris, led variis gradibus distributam, vt suo loco demonstrabitur. Modo ex dogmate alie« no, sunto mista, ex communibus hisce elementis, non quatuor, sed tribus reliquis... Namque ignem hunc sphæralem, aut compositionis, aut mistionis elementum esse, nullus fensus, nulla ratio indicat. Cœli quidem ignes cernimus, locum ubi sunt æthera dicimus. quia iis ignibus ardet semper, & quia in eo semper curritur. Ignis sphæram sub luna,quia. nec videmus, nec vllo sensu, percipimus, &. rationes tot pernegarunt, mundanæ compolitionis partem, dicere nó audemus. Sed cum tationibus, audenter pernegamus. At cur nos tam magni viri, Ocellus, Empedocles, Hippocrates, & cum eo Galenus, & medici ceteri, & Aristoteles cum reliquis de Peripatosuis, non certos faciunt, quo modo, aut quibus dioptris, aut instrumentis aliis, ipsi ignem ibi esse depræhenderunt. An uero ideo, ignis ille elementum dicitur, quia mistionem corpo rum cum elementis aliis ingrediatur? ita esse docent. At si id uerum esser, ad mistionem vemiret,& cum aliis misceretur. Aer, aqua,terra, mistionem videntur ingredi facile posse, quoniam eam inhabitant regionem, ubi midio fit omnis, ubi mista reperiuntur omnia corpora. Ille ignis tota aeris crassitudine a nobis distat, quæ centies terræ crassitiem superat. Neque potest de tanta altitudine cum his misceri. Et si misceri deberet, vicinum aliis fieri esset necesse. Descendere ergo huc necesse haberet. At descendere, neque uisus est umquam, neque a quoquam vel philosopho, uel Astronomo est depræhensus. Et si iph id vel viderunt, vel depræhenderunt, doceant nos, eos quælumus, quo modo, & quibus organis, elementalis hic ignis, tam alte residens, in hæc mista, aut uenerit vmquam, aut in prælenti, ueniar quotidie. Quoque modo in aquea descendat mista, & non extinguitur? Quoue in terrea, & non obruitur, non suffocatur? Si uenit, & ea ingreditur, profecto descendit. Si descendit, vel præter naturam descendit, uel natura eum ducente? Si natura duce, quo modo, docuit nos magister, vnius fimplicis corporis, vnum fimplicem effe motum? Nam hic ignis, qui simplex est in Peripato, & ascendit natura, & descendit itidem natura. Naturales ergo duos & non vaum, eosque, si Diis placer, etiam contrarios habebit motus. Si hoc per Peripati positiones, impossibile est, ignis ille, vel non descendit, vel descendet præter naturam. Mistionem ergo præter naturam ingredietur. Et quia in mistio nem omnem ingreditur, mistio omnis præter naturam erit. Si vero a natura descensum habet, grauis erit. Et quia natura ascedere etiam dicitur, ascensum autem docent esse leuium, ignis hic,& leuis erit, & grauis quoque. Qua Chimera, quid ridendum magis? Sed si leuis eit, & natura ascendit, quando descendet. At **si** descensus hic perpetuus sit, quiaperpetua est zerum miltio, & perpetua generatio, natura rerum mater, non sponte sua, sed coacte, opera lua peraget coacta lemper. & perpetuam pa tietur violentiam. Et perpetuum patietur esse aliquid, quod contra leges suas, perpetuum perduret. Et permittet, lempet fieri, quod fieri semper netat. Et omnis rerum generatio inui-

ta fiet natura? Apage has fatuitates a vera philosophia. Non minora his absurda consequen tur, si descensum huius ignis, vi factum esse dicant. Nam si vi descédit, a quo nam hanc vim patitur? Motus enim violentus quatuor est generum. Vel impulsionis, vel iactus, vel attractionis, vel vectationis. His motibus vel a se ipso, vel a superis, vel ab inferis mouetur. Si a se ipso, iam non violenter, sed naturaliter mouetur. Quid enim sibi ipsi vim inserat in natura? Si a superis, non nisi impulsu, moueri videtur posse. At quo modo truditur deorlum, vt neoterici quidam inquiunt. si cœli motus iuxta eorum dogmata, non nisi in gyrum voluitur, nullumque rectum habet motum. At qui impellit, iple lequitur quod impellit. Et cœlum ergo descendet? Summa fatuitas. Si qui impellit, non sequitur, iadu vtitur, parte corporis & iple lequitur. Si colum igitur, aut impellat ignem, aut iaciat, vel tuto, vel parte sui ignem sequetur. Cælum igitur, descendet, & ipsum? Fatuitas maior. Idem siet, si cœlum huc usque vehat. Hi motus a superis violenti. Ab inferis attra-&io. At quis eum trahet? Aer ne, an aqua, an terra? Sed non libet, cum talibus philosophis altercari. Eos illud tantum interrogem, totus ne ille descendit ignis, an vero eius partes aliquæ? Si totus venit, totus illic locus vacuus relinquitur. Si partes, partium earum locus vacuus relinquitur. Aer enim vel aeris partes, illuc non ascendent, nec locum sibi a natura assignatum deferent, vt vacuum alterum aperiant, aut non proprium operiant. Si asserant tractorem esle,occultas qualdam inferæ naturę uires,qualis cernitur in magnete. Dicemus nos, hunc effectu, & similes alios cerni. Ignis vero illius attrahendi, vim nullam vel apertam, vel occul tă cerni, esfectu talé, nullu conspici. & si asserát a le conspectum, indicet & nobis, si vere sunt philosophi. Non. n. minus sapientic, quam beneficétie philosophi esse debet amatores. Itaq; nisialiquid dent in conspectum, aut demonstrationem rationis nulla afferat, eos de veritatis schola, de philosophandi recta ratione extrudemus.

At forte non minor alia illa suerit fatuitas, omné ignem dicere esse leué. Omne leue sursum ferri. Attamé sphæralem igné ét moueri in circuitum cœli raptu. Id contra preceptoris est axioma, vnius simplicis corporis, vnú esse naturalé motú. Et quia ignem sursum ferri docuerat magister, non sunt ausi sui, hunc circularem, contra naturam esse, dicere. Sed tertium quid de suo inuentu repererunt, vt dice rent, secundum naturam serri. Quasi, natura, naturaliter, & secundum naturam, non idem

### FRANCISCI PATRICII

idem significatent. Ita rideri malunt, & noua monstra, vt Aphrica, aut olim Musica quotidie parere, quam præceptorem noluisse saluare, uideri. Probare prius oportuerat, ignem istum ibi esse. Dein motus isti an ei tribuendi essent cogitare. Nunc uero quod ponunt, nequaquam probant. Aiunt eum circulo moueri, quia uideant Cometas circulo reuolui. Ar Aristorelimer ipsi, ad id sufficit, vt aer summus ita feratur. În eo enim comeras gigni ait,& non in igne. Neque usque ad hæc secula monstratunt, ignem illum, & nostratem eiusdem esse naturæ, vt & ille feratur sursum . Neque distinguere nouerunt, de tribus nostris ignibus, quis surfum ferarur. Anthrax hic iacet. Lumen & deorlum, & lurlum, & quaquauersum protenditur.Flamma igitur sola, si vera cotŭ lit politio, lur lum ciebitur. At ignis ille, vii est ostensum, flamma non est.Non ergo sursum fertur. Postquam ergo, nullo sensu id quiuerunt demonstrare, duabus rationibus, persuadere sunt annixi. & multis philosophari nesciis, persualerunt. A mosu nostratis flammæ ad supera, & a primarum, ut vocant qualitatum, combinatione. Hæc duo perpendamus. Flammam, inquiunt omnem, uidemus sursum tendere. Id primissime falsum est. Nam multæ, in aere accensæ flammæ, deorsum feruntur, feruntur in latus, feruntur saltu, feruntur in circuitum, cadentes stellæ, capræ, comeræ, & quas nos Mutinæ, piscatores ad Arsiam conspexere. & sine ordine multi, ignes fatui quos uocant. Aliæ quo loco natæ funt, eodem usque ad obitum persistunt. Domus ardentes, trabes, aliæ. Primum ergo hoc axioma vanum, ac fallum est. Et si viderint nostrates flammas, quas solas id facere non bene, non plene conspexerunt, cur vniuersalissimum axioma ex hac particularissima construxerunt, omne leue ferri sursum. Et in incerto adhuc sit, an flamma leuis sit reuera. Id si nesciunt, cur affirmant. Sed de leuitate, & grauitate, alius erit disputandi locus. Nunc flammam persequamur. Flamma in ligno, aliaue materia accenditur. Lignum Peripati confessione, mistum corpus est. Et quod in eo accenditur, uel humor, vel aer eft. Eam Aristoteles definit, mreuματος Βερμού ζέσις. Venti ficci accenfio, Sui quali sapientiores, corrigunt, rectius dixerit. flamma est fumus ardens. Vtraque vera est deffinitio. Fumus tamen non est corpus simplex. Et si ex humore flamma est, corpus graue est, doctrina sua. Quo modo ergo supera petit? Fumus humor est, e ligno exhalans. Neque sursum lemper fertur, nisi in samino. In co quoque non raro fertur deor-

sum. Flamma in latus, humi etiam quærit materiam. Si in aperto flamma accendatur, non attollitur, nisi quantum spiritus, cum aer sit, dum non exit, aut non euanescit, eam sustollit. Quo absumpto, spargitur illico, non aliter, ac e camino egretsus. Si totalitati luz, vt aiunt, natura vniri appeteret, cur natura, hoc desiderio, a se illi indito, semper eum frustratur? Numquam igni illi supero coniungitur. Tantam ergo naturæ fruitrationem, tantam eius nequitiam, Peripatus aduertit numquam? An fine oculis philosophatur? Præceptoris verba tantum audit? numquam cum rebus confert? Si confere & cognouit, cur in tam stulto dogmate persistit? Motus ergo slammæ non est simplex, neque in simplici corpore, flamma est accensa. Quo modo ergo ignis sphæralis, flammæ est totalitas? Flammeus ergo ignis, neque simplex est, neque est pars illius rotalitatis, neque cam appetit, neque ad eam mouetur, neque simplici mouetur mota, neque recto, neque leuis est. Tota ergo hac Peripari doctrina est falsissima. Accedat nuncilla altera combinationum ratio, qua docent. Quia primæ qualitates quatuor, calor, frigus, humidum, siccum, quatuot tantum modis possunt, binæ copulari. Frigus cum sicco, aiunt terram constituit. Aqua frigore terræ iungitur, & humida est. Hac secunda, aeri aqua annectitur, qui sit humidus & calidus. Reliqua est combinatio, caloris & siccitatis, quæ quarto corpori necessario datur. hoc est igni. At ignem hunc nostratem negant elementum esse, aut mista constituere posse. Hoc quidem recte. Ergo inserunt, necesse est alium esse in natura ignem. Hoc autem pessime. Hæc Ocelli Lucani, fuere inuenta. Aristoteles, sine sui nominis commemoratione, Ocelli uerbis, pro suis venditauit. Sicuti & Hippocrates. Sed errore, & in medicina, & in philosophia errorum maximo. Id vt pateat ita dicamus. Quis docuit Ocellum, quatuor hasce primas esse qualitates? quas iple non qualitates primas, sed έναντιότητας contrarietates appellauit. Quod nomen etiam Aristoteles usurpauit. An primæ non sunt, quæ reliquas præcedunt? e quibus reliquæ enascuntur? Primæ certe ex fuis etiam dogmatibus, calor, & humor funt. frigus post calorem, siccitas post humorem funt genita. Ergo frigidum & siccum, non prima funt, quia post duo illa, calorem & humorem nata sunt. Nec sunt forte secunda, quia inter hæc & illa, aliud quid fit medium, de quo postea. Nunc ita esto. Demus Ocello, demus Aristoteli,hasce quatuor,primas ex

equo, esse qualitates. Et cos interrogemus. Quæ necessitas Naturam impulit, vr elementis, primis vt putarunt corporibus, eas compartiretur in binas? Neque enim omnes omnibus accommodantur, neque fingulæ fingulis binæ. Neque enim terra sicca est, neque aqua frigida. Neque necesse suit, corpus quod natura non admilit fingere, cui liccum & calidum accommodarent. Nam Ocellus,calorem & frigus, efficientes effe ait , humidum & ficcum elle patient es. Si ita erat, vt & Aristozeles confirmauit, nonne terræ satis erat siccitaszaguz vero humiditas, vt pati possent. Colum vero, quod vterque in eas agere fatentur, calore agere, cur non dixerunt? Aerem vero frigore, vt post eos Stoici. quem primum frigidorum elle aiunt, & lenlus videtur eis contestari. Quid ergo opus fuit, quartu fub luna, pro cœlo ponere corpus ? Sine vllo fensus te-Rimonio, fine vllo rationis iudicio ? Eadem & sensuum, & rationis obtufitate Aristoteles, terræ,& simplicitatem, & duas attribuit qualitates. Terram enim, nó elle corpus limplex, fensus oftendunt omnes, imo mistorum corporum omnium, eam maxime mika effe often dunt. Tanta in ea intus & extra rerú est varietas, colorum, saporum, odorum, frigorum, calorum, siccitatum, humiditatum, densitatum, raritatum duritierum, mollicierumque, & 2liarum similium passionum, quanta in corpore alio vllo quantumuis permisto. Et quam ei frigiditatem tribuerunt, Aristoteles ademit postea, quatuor aut etiam pluribus a se scriptis verbis. hisce.

Υπάρχει δ' εν τη γη πολυ πυρ, ε) θηρμότης. •• Est uero in terra multus ignis, & multa

,, caliditas. Kai 749' 7100' draθυμίασι**ν διαφέ**ρην drayz**g**a

Καὶ γαρ' τω ἀναθυμίωσιν διαφέρειν ἀναγεφίον, καὶ τὸν ήλιον, κὴ τω ἐν τῆ γῆ Βερμότυτα ταῦτα ποιείν.

p. Etenim exhalationem differre est necesfarium, & solem, & que in terra est, caliditatem ista facere. Et

Υσανδος τε γαρ', η γ η ξηραινομένη, έσο δε τ εν ανδή. Βερμού.

,, Nam post pluuiam, terra exsiccatur, ab equi inest calore. Et rursus.

Kai F ev ai τ m πυρος.

Et eo qui in ipla est igne.

Si terra natura est frigida, in se calorem, & ignem, quomodo habet? Dicent per accidens. & in superficie. Inquimus nos. Quod rei semper inest, non est per accidens. & terræ calor non accedit, nisi is qui a sole est ei superficiarius. Internus vero perpetuo ille inest. Si terra, frigida a natura est, a primordio constituta, & calor ei accessit postea, præter naturam id suit, Et frigiditatem naturalem, vel ex-

pulit, vel retinuit. Si expulit, non amplius ek frigida. Si retinuit, vel calorem non habet, vel habet vtrumque. Si vtrumque habet, que modo ei frigiditas est adscripta? Et si vere adscripta est, natura, quo modo tantam vina perpetuo patitut i fi uiolentum nullum Ari-Rotelis oraculo est perpetuum? Absurditatum harum duz sunt causz. Altera, afferere, terram fimplex corpus esse. Altera vni simplici corpori duas tribuere qualitates. Quarum hæc, priorem destruit, & prior posteriorem. Nam si fimplicia sunt hac corpora quatuor, que prima esse dixerunt, vnius tantum sunt natura. Omne enim unum primum effe est nobis iam dudum oftensum. Vnum enim ante omnia est. zt omne primum itidem est vnum, & itidem ante omnia est sequentia. Et omne vnum, & omne primum, simplex etiam est. Et omne simplex, & primum est, & vnum. Si igitur quatuor hæc prima sunt corpora, etiam per le sunt vna. Et si una etiam simplicia. & si simplicia, duplicia neque sunt, neque esse possunt. Si duplicia non sunt, neque duas habent qualirates, neque habere possunt. & si duas habeant, duplicia sunt. Si duplicia, simplicia non sunt, si simplicia non sunt, neque sunt vna. Si vna non sunt, neque etiam sunt prima. Igitur ex hisce necessitatibus qua ratione se se eripient, vt dicant vetè, ignem esse calidum & siccum, & ideo necesse suisse, corpus quartum confingere, cui tribuerentur? Quod & simplex esset, & primum & elementum, tum mundanæ com politionis, tum etiam mistionis vniuerlæ. Idque naturæ necessitate nulla, contradi-Aionibus, & absurditatibus, sibi inuicem pugnantibus, quas recensuimus multis. Hoc iplum quod de igne dicimus, de tribus reliquis dicendum. Nam si aer duplicem, si aqua duplicem, si terra duplicem habent qualitatem, neque simplicia, neque vna, neque prima corpora, aut esse, aut dici queunt. Sed ignem illum sphæralem, præter tot impossibilia quæ eum comitantur, etiam frustra, etiam superflue excogitarunt. Nihil enim ad mundanam compositionem facit, nihil ad mistionem. Mundus enim empyreus, æthereus, cum tribus hylæis aere, aqua, terra, ad omnem, & compositionem, & mistionem suffecerunt. Et si sensibilis mundus, suprema sui parte ætherea, ignes numero innumeros, & magnitudine immensos, eosque perpetuos habet; Media subinde, magnos alios, paruosque & durabiles, & momentaneos, infima denique terra, alios temporarios, alios æternos, eosque innumerabiles? Quid opus habuit

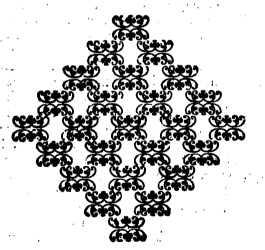
### FRANCISCI PATRICEI

natura hac amplius ignis sphæra? præsertim singulis cæteris maiore? An natura, quæ nihil frustra facit, opus habuit, aut est coacta, entia sine vlla multiplicare necessitate? Ignem igitur hunc sphæralem, vt tandemconcludamus, quia naturæ nulli vsui, qui non compositioni mundi: non rerum mistioni, inseruit. qui per salsissimam qualitatum combinationem tantum est inductus. quia nulli vnquam hominum est conspectus, nullo sensu cognitus, nul lo ratiocinio colligitur; multis rationibus exploditur de sphæra sua, in omnemsposteram perpetuitatem deturbemus.

Quid ergo inquiet Peripatus, nullus in vnimerio ignis est, qui mundi pars integra sit, &c in mistionem rerum se se inferat? Imo vero est in vniuerso calor, e secundis rerum causis vnus, Zoroastreus ille vitiser ignis, Zampópiov vvp. Quem nos luminis comitem, per omnia documns penetrare ab empyreo vsque cœlo, vsque ad mundi centrum. Vnum e quatuor

nostris elementis, que primæua constituimus, spacium, lumen, calorem, fluorem. Quæ longe verius elementa nos vocamus, quam antiquitas, ignem, aerem, aquam terram. Quæ mistis tantum hylæis inferuiunt, & hylæum tantum mundum constituunt. Nostra vero omnibus infunt corporibus, & hylæis hifce, & æthereis, & empyreo. Spacium quidem, quia, corpora omnia spaciis tribus, trineque sunt dimensa ? Lumen quia omnia sunt vel lucida, vel luminosa, etiam ea que videntur obscura. Calor ve to , quia omnia funt calida , etiam ea quæ frigida videntur. Fluor, quia omnia sunt fluida, etiam ea quæ siccissima sunt vifa. Hac elementa corporibus omnibus communia, omnibus accommodantur, primis, fecundis, tertiis, centenis etiam, & millenis, fa per tot gradus, aliud post aliud reperirentur. Sed hacante nos, nemo cogitavit, nemo via dit. Que contemplatione procedente manifestiora se se pandent.

Finis Vigesimi secundi Pancosmia.



### FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAE.

DE AERE, AQVIS.

Libri Decem.

AD ILLUSTRISSIMUM ET REVERENDISSIMUM
S. R. E. Cardinalem Scipionem Lancilottum.



FERRARIÆ, Ex Typographia Benedicti Mammarelli. M. D. XCI.

Superiorum permissu.

Digitized by Google



# ILLVSTR, \*\* ET REVER, \*\* S. R. E. CARDINALI SCIPIONI LANCILOTTO.



Nno ab hinc LIIII. SCIPIO LANCILOTTE magna est orta inter duas nobilis. Ciuitates Ferrariam & Bononiam disceptatio, de slumine Reno, a loco in quo in Padum nunc influit, amouendo, & in locum alium transferendo. Ea apud Summos Pont. aliquot, est agitata. Eorum iussu, præsules multi loca inuiserunt. Cardinales non pauci, & visendis locis, & vtriusque partis, iuribus audiendis sunt præsecti.

Senatores, equites, architecti, iureconsulti hinc, inde, sententias suas scriptis mandarunt satis multi. Nihil ab eis conclusum, nihil confectum. Nouissimus tu, Cardinalis LANCILOTTE, anno ni fallor ab hinc quarto, fide integra, scientia perexquisita, iudicio peracri, a Sisto V. Pont. Max. ad visenda loca, ad iura audienda, es missus. Vidisti diligentissime. Audisti patientissime. Dum in eo vtriusque fluuii versareris negotio, cum Serenissimo Alphonso II. Ferrariæ Duce, &c. inter alia, naui ad loca videnda non semel es vectus. Memini, semel in eadem tecum esse naui. Incidit, cum præsulibus, qui tecum erant honoratissimi. litteraria non vna quæstio. Interfui & ego. Ea occasione. & doctrina singularis tua, & animi moderatio, & prudentia, & grauitas, & singulares alie animi tui, cognitiæ sunt, virtutes. Eas ob causas me tibi addixi. Te ab eo tempore, animo meo non folum gessi, sed etiam honore ingenti colui. Cuius rei te-Rificandæ, nulla mihi ante hunc diem, oblata est occasio. Eam ardenti animo arripui. Qua te, summo quo possem prosequerer honore. Inter ergo nouæ meæ Philosophiæ disputationes, magna vniuersi aquarum intercidit contemplatio. & ei coniun & aeris, & terræ speculatio, perdissicilis, & multis dissicultatibus obuolute. Tibi ergo, aquarum nature, & scientissimo, & peritissimo, vniuersam eam tractationem dicare volui. Quis enim te, inter cæteras quas cales omnifariam scientias, hisce de rebus, tum philosophie, tum iurisprudentie, tum ex-

Digitized by Google

perimentorum rationibus, iudex melior, iudicium exactius ferre queat ? Labores ergo hosce meos, magna rerum dissicultate decem libris explicatos, obseruantiæ, & reuerentie erga te mee, apudviuentes, & posteros homines, testimonium, nomini tuo dedicatos esse volo. Tu eos, & eorum authorem libenti animo, in clientelam, atque tutelam suscipe. Vale. Ferrariæ.

Tui nominis observantis.

Franciscus Patricius.



# FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS

LIBER VIGESIMVS TERTIVS.



#### DE AERE.



Actenus equidem, partim sola ratione, quia sensus eò non pertingerer; partim sensuum solo visu quia eò reliqui non attingerent, & a visu duca ratione, philosophati sumus.

Deinceps ad reliquos sensus propius accedamus. Et secundum eos, & ab eis ductis ratio-

nibus philosophemur.

Aeremque primo loco contemplemur, qui inani fimilis, nostra omnia, & tangit, & circun dat, & etiam penetrat. Et in quo, præter vifum, etiam tactum, & auditum, & gustum, & olfactum exercemus. In eoque continue versamur. Aerem ergo qui sensibus omnibus, & rationi cognitus est, speculemur. Et quid sit videamus, & quantus & qualis, & quas vires habeat, & quas edat actiones, & quas, & a quibus patiatur passiones, & qua mundi regione sit, & quo pertingat, & quid in se vel compræ hendat, vel admittat consideremus. Et si quid tale aliud, in natura eius reperiatur cognoscamus. Itaque a primo propositorum capitum initium facientes, quid aeris ellentia sit inqui ramus. Et quare ab æthere differat, discernamus. Inter philosophiæ huius initia, Aerem e quaeuor diaphanis corporibus poluimus lecundum, cum primum æther effet, aqua tertium, quartum aquea. Et quia diaphanus sit, & perspicuus, no minus quam æther poetæ mul ti eum æthera vocarunt, neque alterum ab altero distinxerunt. Alij eum pro æthere, quasi cum eo idem esset posuerunt, inter quos iple sapientiæ pater Zoroaster, dum canit.

Τον όλον κόσμον:

Εκ πυρός, મું ઈ કે ઢીંગ્ડ, મું γης, મું πανίοπο φου αίθρης.

- , Vniuersum mundum : (constituit)
- " Ex igne, & aqua, & terra, & omnia alente-
- , æthere.

Et alius sapientiæ Gręcæ pater Orpheus ce-

Πυρ κો υ θωρ, κો γη, κો αιθηρ, νυξ ] ε κὶ ημαρ.

- " Ignis & aqua, & terra & zther, noxque &
- , dies

Vterque ignem pro cœlo ponens, æthera pro aere, iildem & uerbis, & verborum ordine. Aliis quoque philosophantium non paucis visum, eandem substantiam aerem esse cu æthere, perspicuitatis ni fallor, & transparentiz similitudine ducti. Sicut enim per ætheris diaphanitatem astra noctu cernimus, & interdiu solem & lunam, sic per eandem transpi cuitatem que in aere est, & hec eadem perspicimus, & alia quæ infra lunam funt, ignes, cometas, colores, nubes, & similia. Eadem ergo in ytrisque,&aere,&æthere actio,easdem arguit vires, eædem vires, eandem quoque essentiam. In eadem Plinius fuit sententia, dum vult inter terram cœlumque, eodem, spiritu pendere septem sidera, quæ ab incessu vocamus errantia. Cœlum nunc vocans, quod aera ignium fummum, vnde tot stellarum col lucentium illos oculos. Itaque aer, & æther nihilo inter se differunt. Alij differre valde asseruerunt. Eo quod zther & loco aeri superster, & natura. Quæ incorruptibilis, & immortalis sir, & toto & partibus in æthere; in aere vero, li non toto, faltem paribus corruptione patiatur. Distinctio quoque Zoroastri, triplicis ætherei mundi, & triplicis hylçi,idem videtur voluisse. Nam in hylzo vii szpeiam vidimus, primum posuit aerem, & sub-

Digitized by Google

### FRANCISCI PATRICII

eo aqua m atque terram. Ocellus quoque

scriplit.

Ιθμός γαρ αθανασίας, η γνέσεως, ο σεν ] Ιω΄ σελλιώ Ιω΄ δρόμος. Το μ΄ γαρ ανωθεν υπερ ταύτης παν, και το έπαναυτιώ θεων κατέχει γένος. Το δ΄ υπο κατω σελιώνς, νείκους η φύσεως.

" Sepes.n.est immortalitatis, & generatio, ", nis, cursus lune. Ná quod supra ipsam est,

& ad eam pertingit, Deorum tenergenus.
Quod vero insta lunam, contentionis &
naturæ est locus,

In quo subnectit, ouque to sei yevenes exount

Natura & generatio habent impetium.

Si ita sit, vt supra lunam, natura & generatio non imperent, is locus non erit naturalis, neque corruptibilis, neque materialis. ( Væ omnia funt in hylxis) ather profecto, longe erit aere persectior, & nobilior. Esse autem æthera, nobiliorem aere, etiam Pythagoreis; aliis cum Ocello placuit, & Platoni, & Aristoteli, & Cythio Zenoni, & reliquis, de corum omnium schola, omnibus. At si uerum sit, quod Ocellus,& hi omnes asserunt, vbi genenatio sit, & materia, ibi naturam dominati, æther hac conditione, acre præstantior non fue rit. Ostendimus enim ex historiis, & partim nostra vidit ætas, Veneris stellam valde passam. Et solem cursum suum, aliquando retinuisse. Et nulla eclipsi esse obscuratum. & sæpius sereno cœlo, lucem languidam, ostendisse diu.Quæ quidem omnia, passiones,&dispo fitiones Ocellianæ materiç funt. Quinimo,& generatio ibi non semel locum habuit, in Hip parchi noua stella. Et anno 1411. (quod in annalibus Ferrarientibus legi) inter vi 1. & VIII.nodis horam apparuit stella splendore tam magno, vi colum ardere videretur. Et multi cometæ, vt poitca dicetur, in æthere, supra lunam scilicet, sunt & geniti & extincti. Quod & stella noua æui nostri fecit. Sed ostéfum iam est a nobis, ex varietate lucium siderearum, splendentium, fulgurantium, obscurarum, nebulofarum, macularumque,& Galaxiæ tanta diuersitate, & lunæ tanta diformitate, & sæpe deformitate, ætherem non esse simplex corpus, non esse sine passione, sine alteratione, generatione, & corruptione. Eiusdem ergo æther cum aere est naturæ? Non videtur. Nam & aqua hæc omnia patitur, & terra, non tamen idem vel inter se sunt, vel cum aere. Ergo neque aer cum æthere, eiuldem est naturæ. Et eos hæc ratio distinguit. At quo, & qua differentia rece distinguet? Minore equidem, atque maiore passione. At magis & minus, speciem non variant. Sed cur non varient, cum in æthere rarissima sunt quæ siunt, in acre frequentissima. Varietas vero substan-

tiarum quæ in æthere funt, qualis ab inicio a Conditore facta est, talis sine mutatione vila permanet. In aere e contra, quamuis ignes raro appareant, attamen & hi, frequentiores, quàm æthereç nouitates fiunt. Nam in aere. Natura veixos contentiones suas exercet. In eo præcipue secum pugnat. In hoc tonitrua, fulmina, nubes, imbres, grandines, imbres, procella, turbines, & plurima mortalium mala. In hoc imbres decidunt, nebulæ subeunt, vapor ex alto cadit, rursumque in altum redit. Venti ingruunt inanes. ijdem cum rapina remeant. Sic vitra, citraque comeat natura, inter se in aere pugnans continue. Quia stare pugnæ minime licet, sed assidue rapta, conuoluitur. Et circa terram immenso rerum globo quali furit. Hoc vétorum furentium regnum, hoc procellarum. Neque id raro, sed quotidie, sed continue, & sentimus, & experimur. Differentia hæ ratitatis,& frequentiæ, si a natura materiæ fiant, nulli dubium, quin æther, & aer sint inter se diuersi. Sed non videntur a materia fieri, quoniam ipfa passiones omnes æque recipit. Sed funt a forma ea, quæ vtrig: iplorum a Conditore totius materiæ, propriæ cuiusque parti indica fuit.Parti inquam mate riæ totius, in qua, ex qua, essentia cuiusque tota formaretur. Materiam dicimus, fluorem illum primæuum. Fluor namque solus,& con trahi & dilatari,& rarescere, & densari, & cogi,& extendi potest.Qui cum continuus sit,& per spacium vniuersum ad centrum vsque pro tensus, sua continuatione efficit, vt integralia mundi corpora, Empyreus, ætheres illi tres, & tres hylæi, omnes fint vnum corinuatum coipus. Et quo ad fluorem, materiamque, omnes vnius eiuldemque fint naturæ, atque essentiæ. Quo etiam ad vniuersalem ipsorum locum. qui spacium est, nullibi alter ab altero disrum pitur, aut legregatur. Nec minus quo ad formam vniuersalem, que per omnes hosce mun. dos est extensa, continuați sunt. Formam auté hanc, vel folum lumen, vel cum lumine calorem simul, esse putamus. Si vero formam præstantiorem hisce, vniuerso demus, ea erit mun danus animus. Qui nullam vniuersi corporis partem destituit, sed per omnes se se, suasq vires, actionelque, vitamque vniuerlam fundit. Nam si animus, est corporis seu organici, leu non organici, entelechia, & energia, & for ma, cum nulla erepyeno/épa, & actuosior animo mundano lit, ea profecto erit vniuerli,vni uersalis forma. Atque ita verum fuerit, quod. fuperius conabamur adstruere, ætherem empyreo elle continuum, neque in orbes elle dissitos. & ætheri aerem, & vnius, & eiusdem esse natura, quo ad ea, qua continuationum barum, cause erant, tum materiales, tum formales.

males, tum efficientes. et nunc addimus. Finales cuiu sque partis, non easdem esse. Ad alium enim finem Conditor, Empyreum formauit. ad alium fingulos tres ætheres, ad alium fingu los tres hylæos. Et pro cuiníque fine, cuique etiam propriam indidit formam; per quam esset, & sibi idem, & ab aliis alter. Sicuti ergo Empyrei formam, lumen & calorem, omnium puristimos, & ve Zoroaster solet loqui, aron, Hores, luminis & caloris, corporumque omnium rarissimum lenissimum, blandissimumque esse uoluit ; ita & ztherem primum illi continuum, quem & cœlum, & firmamentum libuit appellare, empyreo densiorem esse voluit. Ratio id enim dictat, tum quia lumine fuo, empyreum nobis occulit, tum quia flammz, tum molibus, tum numero fere infinitz, densara quædam 'esse corpora, in quibus calor, & lumen, in lucé coacta flagrent, & flammas corum nutriat. Nam, & flammæ iple, & obleuta illa in eo corpora, & nebulz,& nigro res quidam,& macule, denfitatis proculdubio ' funt opera. Duos reliquos huic fubditos æthe res, eadem dictat ratio, primo æthere esse den fiores, in quo Saturni, & Mercurij, & Lunz plumbago,& Martis, & Solis quafi tubens co lor, id produnt manifesto indicio. Et Iouis,& Veneris, media raritatis, & densationis tempe ries. Et quia densiores partes in his sunt effeche, argumento est, totum quoque esse densiorem. Cuius densitatis tota veluti fex in lună confluxit. Subæthere universo, primarij fluoris pars alia, prioribus continuata, substitit. In qua, Natura, bella sua exerceret, exercitus, quos recensuimus, instrueret, pugnasq; committeret. Qui exercitus, quoniam variarum, formarum, ac figurarum, quo melius fua obirent munera, confiari debuerunt, densiorem zthere fieri oportuit, quo melius, & sustinerentur, & sustinerent. Veristimum enim est, quæcumque a suo principio longius recedut loco, effentiz quoque perfectione, & dignitate, longius recedere est necesse. Conditor aut incorporeus est, in corporibus, quæ ad incorporea magis accedunt, Conditori sunt proximiora. Rariora autem que sunt, incorporea quoque magis funt, & minus corpora. Sed & alia ratione in idem res deducitur. Inter corpora enim, incorporeum maxime omnium est spacium, quia est rarissimum. Lumen secudo loco rarum, primo densius. Calor, etiam lu mine densities, fluor calore. Empyreus fluore. æther primus, empyreo; æther secundus, primozether tertius, secundo, aer summuszethere infimo; aer secundus, aere summo, ita vt iam in nubes concrescat, aer infimus, aere secundo, nebulosus iam, & vaporosus, & fere iam aqueus. Et hoc densior, quæ iam est aqua.

Et hac aqua terra, corporum densissima. Si vero verum fit, quad philosopbantium plerisque placuit, elementa vbi le le mutuo tangut, fimilitudinem naturæ aliquam habere, quam ipli Symbolum appellarunt, idem fentire, a ratione alienű non fuerit sentire, vbi cœlum sit empyreo continuú, empyreç raritatis aliquid habere, empyreum, aliquid item, de cœli densitate. Et vbi cœlum, secundus attingit æther, hic, cœlo similis sit, cœlum etheri. Secundi vero, æther tertius habeat aliquid, & secundus terrij. Et aer vbi tertium hunc æthera contingit, ratitatis illius sit particeps. æther vero ad aeris densitatem quadantenus accedat. Et aeris media regio , eadem ratione , lumma lui parte, ad infimam fummæ sit similis, sicuti infima fui, fit fimilis infimæ regionis parti fuperæ. Sicuti hæc tertia, sui parte infima, minus rarus est, & densior,& crassior ita, ve sie quali aqueus. Sicuti & aquam verilimile est, superiore sui superficie aerem raritatis esse participem. Et incrassescere deinceps, ita vt eins parte infima, qua terram contangit, denlissimam esse, & quasi terream, non aliter ac terra ibi aquea est, & ferè fluida. Incrassescit deinde & ipla lenlim, ita vt in centro, vbi maxime ab empyreo, & a corporum principiis natura distat, densissima esse uideatur necessario. Itaque acr totus, sicuti materia primæua est fluor:For ma vero, & ellentia aer, sic constitutione tota, æthere densior est putandus. Sed suprema regione,ætheri quam fieri potelt, raritate fimil~ limus. Inde postea discedens, & descendens densescere, & crassescere, rationibus ijsdem. estnecesse, vead aquam prope, sui crassisimus, & densissimus euadat. Arque hæc de essentia, consistentiaque & substantia eius satis suntoac de ejus in mundo fitu;atque regione. Post essentiam, essentiales proprietates & qualitates sunt cognoscendæ. Essentiales eas uocamus, quæ ad essentiam rei concurrunt constituendam, vel ab ea pronascuntur. Quibus sicareret aer, aer iam non esset, Sunt autem, eius raritas, & fluiditas, & mobilitas, & partium tenuitas, & perspicuitas. Alias dicimus, in essentia & ab essentia esse. Quæ vires verius dicuntur, quia per eas, essentie in actionem exeunt, & rem aliam, extra le, tum efficiunt, tum afficiunt. Qualis in aere caliditas, & humiditas. Et quales essent in elementis reliquæ illæ qualitates, fi verè, & apposita eis fuilsent tribu tæ. Eas Aphrodiseus Alexander, & Galenus elsentias elementorum esse dixerunt. Quam rem Peripatus posterior, & medicorum non pauci, dum non intelligunt, multas, easque ridiculas obierunt altercationes. Quibus videlicet modis, qualitates he, quas putant acci dentia esse, possent essentiales esse forme. Sed Nn 2

### FRANCISCI PATRICII,

ad aerem redeamus. In eo Aristoteles, maxime omnium est absurdissimus. Tam enim de eo varie loquitur, & inconstanti est sermone, vt mirum sit, eum in tata haberi veneratione. Nam cum prius dixisser aerem esse calidum & humidum. ita deinde scribit.

Αλλά δει νοησαι, του λεγομένου, χαι καλουμένου υρ' ήμων αξρος το με σει τω γω, οδον ύγρον, χαι Βερμον ε). δια το άτμιζου τε και αναθυμίασιν έχειν γης. Το δ'υπερ τουτο, Βερμον ήδη,

zai Enpov.

Verum cogitare oportet, eius qui a nobis 93 dicitur, vocaturque aer, quòd uaporem referat, terræque exhalationem habeat, partem eam quæ circa terram est, veluti humidam & calidam esse. Quæ uero superior hac est, calidam iam esse & sic-

cam.

Quasi dicat, non sui natura, & ex combinatione illa primarum qualitatum. Sed quia exhalationem a terra habet, calida est. Quia vaporem,humida . Subnectit enim.

Ες ι γαρ' ατμίδος με φύσις, ύγρον κή δερμόν.

Est enim uaporis natura, humidum & calidum.

Est ergo hic circa terram aer, non sui natura, neque ex illa quam prius docuerat, qualitatum combinatione, sed alterius rei, vaporis nimirum admistione. Imò, quem prius totum calidum fecerat,& humidum fui natura, partem eius superam modo, calidam & siccam esse affirmat. Id quoque non sui natura, sed quia a terra exhalationem habeat. Illico enim subinfert.

Kai isi atuis pi Swape ofor Jop. arabupians ၌ နိယာထံယမှ ဝါဝ။ အပို ့

Sed est uaper quidem potentia quasi aqua. exhalatio vero, potentia quasi igais.

At si hæc exhalatio illuc non ascenderet, cu iulnam naturæ aer illæ ellet?Ignis inquit ellet,

ait namque.

Τοῦ με οὖν ἐν τω ἀνω τόπφ μη σωνίς αθζ νέφη, rairly was and sor airian ii), or our esir and μόνον, αλλά μάλλον πῦρ.

Cur uero supero in loco, non consistunt nubes, hanc esse causam existimandum est, quoniam non est aer solum, sed po-

tius ignis.

Aer ergo superus ille, aer non est, hoc est humidus, & calidus, imò potius ignis, hoc est calidus & ficcus. Talem enim in copulatione qualitatum ignem esse dixerat. Sed inconstan tiam viri huius, nos quidem admiramur, non vt sui, veneratione ingenti, sed modestissima stomachatione. Nam rursus, quem hic ignem esse vult, paulo ante ignem esse negarat.

Περί ή ταυτα, ται τα έχομθμα του ζων, από τε, κ) έ διά συνήθειαν καλουμόρ πυρ. ουκ ઠેટા՝ 🖰 πυρ.

Circa uero hæc, & quæ his annectuntur, aer, & quem ob consuetudinem vocamus

ignem, non est autem ignis.

Sed & mediam aeris regionem, quam cum toto antea fecerat calidam, rurfus ait esse frigidam. Quoniam in ea nubes, frigore illius in pluuias concrescunt. Itaque aer totus, quartum mundi elementum, Aristoteli perijt dum & ignis calidus & siccus sit. & aqua humidus, frigidus, & vapor calidus & humidus. Nos vo ro essentiales aeris qualitates quas esse dicemus? Fluiditaté caloré raritatem, tenuitatem, diaphanitatem. Hz ellentiam eius constituüt, vt iam dictum. Per qualitates vero, obtusum corpus est, cedens, tenerum, diuisile facile, facile ductile, facile (pargibile, facile discerptile. Sed e quatuor a teneritate, tenuitas, a cessio ne, cessio a raritate, raritas a uacui atomis intermistis. Quibus si careat, maxime resistit. Carebit autem, si uel ipsa ex eo expellantur, veliple intea compellatur. Vtrumque fiet alterius aeris, vbi claulus lit superuentu, & compulsione.Quod inter alia in follibus, in utribus, in pi la lusoria maiore, visitur, si inflentur. Tunc.n. tantum non cedit, verum etiam magnopere, & resistit, & renititur, & retropellit, & icus valenter recipit, & potius, quàm ictibus scindatur, aut dispergatur, integer volat, & natat, & vehit. Quinimò & pondera sustinet, quæ in aperto non sustineret. Sed &in aperto, moles ingentes magno fert spacio, gestante uento, qui nihil est aliud, ve suo dicetur loco, quam. in se intentus, & a se contentus aer. Præter hæc, non solum leues mouet aquas, sed maria: immensa commouer, & conucluit. & per ea: vastas nauium moles, non tantum impellit, sed ut quasi uolent, esticit. dum in Carbasa il. latus, impletis omnibus uacui poris, in se ipsū: intenditur, & intumescit. Et quod sæpe stupent homines, arbores magnas, saxa grauissi-: ma, rupes ingentes, e montibus diuellit: terrascum montibus concutit, motat, concustat, aperit, lurlum iactat, techa, murolque & magnas cum populis vrbes, & cum totis maria litoribus non solum quatit, sed per reliquum fert aera. Tanta vis est aeris inani similis, com press, & se ipsum impellentis. Quid vero? Tantarum virium est aer, vt non immerito ... veterum quidam philosophantium, terram. vniuersam pendere in eo tradiderint. Addimus nos, eam vndique, ab eo ita contineri, vt ne vel in partes discerpatur, vel tota aliò se conferat, & locum mutet prohiberi. Ausim etiam asserere, terram circa medium vniuersi centrum sisti, ibique manere immobilem, non minus, imo eriam.

magis, in causa esse aerem, quam grauitatem. Quam nullam in rerum natura esse, postea ostendemus, dummodo, & tota simul, & partes eius locis naturalibus confistant. A quibus si auuellantur, graues fiunt per accidens. Sed esto, a rerum Conditore Deo, circa medium uniuers centrum, terra est collocata. Naturaque ei illa indita, ne inde partes eius, nisi vi discedant. Aer ne tota loco suo dimoueatur, non paruam affert opem. Nam præter Conditoris prouidentiam, præter Mentem, præter animum,præter spiritum ei tributum, elementa omnia, opem sibi mutuo præstare, est valde rationi consentaneum. Ve mundi totius partiumque Sympathia, oworzewors, cognatioque conseruetur, & sibi partes omnes consonent. Atque aer, ve sua munia obeat facilius, id a Conditore habuit, ut partium & totius constitutione qualem diximus, per aquam, perque terram, perque omnia mista, meet, seque ipso impleat; Ea penetratione, sibi ipsi extra polito ita anneciit, ut mutuo complexu diuersitatis efficiat nexum, ut & terra, & aqua, in medio vniuersi spacio, facile librentur, & pendeant. Cedendi ergo, & impellendi, & sustinendi, & aliis contrariis viribus, mira Conditoris sapientia aer constitutus, per eum quasi per suam machinam, omnia in uniuerso hylzo ministrantur; & vegetantur, & vitalia fiunt, & fœcundantur, & producuntur, & nutriuntur, & augentur, & perficiuntur, & conservantur. Ex quibus Zoroaster, non immerito, aerem παντοπρόφον αιθρίω, omnialentem ætherem nuncupauit. Quia nimirum corporum omnium hylæorum ætheri simillimum, ætheris ipsius, & lumina, & calores, & seminum influxus ab eo recipiens, in inferiora hæc defert, & veluti eorum auriga fit, & uector. Sed priorum illarum, tum actionum, tum passionum, densatio, & rarefactio partium, causa est primaria. Harum uero secundarum, ca-Ior natiuus ille primæuus, a Conditore toti inditus, itidem primaria est causa, verum & siderum calor, & lumen ei superuenientia, calorem illum uiuidum reddunt, & eum fouendo, rerum semina, & influxus iple fotus fouet, eisque fauens, per omnia meando, omnibus illa infert, grauidaque & fœcunda reddit. Verum sicuti aer calore suo primæuo, calet totus, & fluidus est & tenuis, ab æthereis concalefactus & adiutus, omnium generationum machina est, & organum. Sic etiam in aduentitiis sibi alias aduentitias

patitur passiones. Nimium namque interdum incalescit. Et è contra frigus aliàs imbibit siccessitque humescitque, vt quæ per proprias & vires & palsiones, nona generauit entia, per hasce alias eadem corrumpat, & ducat ad interitum. Veterum nonnulli, aerem esse frigidum dixere. Addidere, de Porticu sapientes, eum summum esse frigidorum. Perperam vtrumque. Frigus enim in aere, sicuti a cœlo calor, accidentales sunt qualitates, accedunt enim ei, & ab eo recedunt. Quod aftas & hyems indicant clarissime. & dies, nocesque singulæ. Vnde aut calor in aerem veniat, nemini non notum est. Vnde vero frigus, nemini notum, vel est, vel fuit. Dicemus nos, quando venerimus ad terram. Siccitatis quoque & extraneæ humiditatis suscipit interdum impressiones. Vnde in eo putresactio. Et ab eo, plantis, animalibusque putredines, pestesque induntur. Siccitas illi accedit vniuersalior, vel a diuturna radiorum solis diuerberatione, vel a ventorum quorundam perseuerantia. Quibus humiditas in eo aduentitia, vel desiccatur, vel alio pellitur. Humiditas hæc, vel a uentis, apud nos australibus, alibi aliis. vel pluuiarum frequentia, vel aquarum stagnantium vaporatione. Quibus & nimium humescit, & etiam putrescit. Vel uerius in eo, hæc ipsa humiditas, has patitur passiones. Nihil tamen uetat, iplum aerem totum esse corpus ætheri simile. Neque uerum est, inferam eius regionem esse, uaporibus calidam & humidam, Sunt enim accessorij. & ipse non raro ficcus est, & frigidus. Qualis aut media eius fir regio, in incerto uidetur positum. Neque enim ibi, nubes, nubiumque proles a frigore gignuntur, uti Peripatus asseruit. Id nos suo loco palam faciemus. Interim totum calidum esse dicimus. Situm eius in vniuerso, exploso illo sphærali igne, sub luna esse nemo ignorat, usque ad mare, ad aquas, terrasque, ita ut æthera, atque has connectat, ima & summa sic separet, vt tamen iungat. Separet, quia medius interuenit. lungat, quia vtrique per eum inter se consensus vehitur, vimque siderum in nostratia transfundit. Et terræ sic appositus est, vt statim ibi futurus sit, vnde illa discessit. Tum & aquas, & terras partibus suis penetrat. Et illico vbi illæ desint, eo mouetur, & earum vacua loca adimpler. Neque id tantum, sed per minimos etiam utriusque poros meat. Neque uacuum, vllum relinquit locum præter atoma illa, quæ sibi sunt commista.

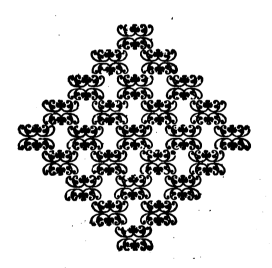
Magnitu-

#### FRANC. PATRIC. DE AERE.

Magnitudinem autem, arque vniuersam eius molem, Vitellio, & eum secuti multi, demonstrasse sibi persuadent. A terra namque ad nubes vsque, non amplius quàm vnum & quinquaginta circiter millia passuum ait extendi. Superam autem non vstra quàm CC. ad summum M. Pass. attolli uersus etherem, Aristoteles centies terra esse maiorem. Nos vero, totam ei regionem etiam damus, quam ignis ille sictitus creditus est tenere. An uero tanta hec eius moles sit, penes astronomos opticosque eorumque instrumenta sides esto. Vitellionis autem, sententia incerta essevide-

tur. Nam inter fortunatas insulas in Atlantico, in Tenarise vt naute asserunt, est Mons nomine Pichus qui se se usque ad 72. M.Pass. extollit, semperque in summitate nubibus est obuolutus. Alij supra etiam nubes attolli semperque ardere slammis, eiustraditur cacu men. Quod si verum sit, nubes ille longe altiur attolluntur, Et si supra nubes, ardet cacumen, iam is vel in hypeccaumate, vel in ethere ardet. Et longe vicinior, quam Astronomi putarunt, est nobis æther. Vnde omnes, ex distantia stellarum ab eis constructe demonstrationes, pessum ire est necessarium.

Finis Vigesimi tertij Pancosmia.





## FRANCISCI PATRICII PANCOS MIAS

LIBER VIGESIMVS QVARTVS.



### DE AQVA ET MARI.



Quam, medium, inter aerem & terram elementumfluorem atque humorem esse, nemo sanus dubitauerit. Id enim omnibus iam sensibus notum est, visui, tactui, auditui, gu-

Atui, olfactui. Fluor inquam aqua est, & humor: qui & fluere maxime omnium percipieur. & quæ tangit, vel in superficie, vel intra aliquantum, vel etiam tota, humida reddere cognoscimus. Hæc prima eius essentia,& prima eius essentialis proprietas & actio. At & densior aere est, quantumuis crassissimo, rarior tamen quantumuis fluida terra. Sed & superficie, & toto corpore terra continuatior, & ideo tenacior,& conglutinatior,Pars enim fluens partem alteram fecum trahit, nec sponte ab ea distrahitur, ita vt parte fluere, vel effluere e vase aliquo coepta sequatur tota quáuis minimo duriore obiectu, disrumpitur, & in plurimas discedit facile partes, & quamuis tenax sua natura sit, non tamen ita in se consistit, vt propriis terminis sisti queat, quin fluat & dilatetur, quousque durioris rei terminis coerceatur. Atque ideo est a veteribus scite dictum, Humorem id esse, quod propriis terminis non continetur, sed alienis. Itaque omnis aquazetiam tenera dici potest, quia minime est dura, & tactui cedit, sed non tamen mollis proprie dici potest; si molle id fit, quod non tactui tantum, sed cuicumque duriori cedit,&eo ammoto,ad fuum locum, quæ cesserat pars redit. Est præterea omnis aqua, si naturali consistat statu, tota sibi ipsi similis, tota similaris. Certum est quoque,

eam compingi posse, & concrescere, rum frigore in grandines, in glacies, in crystalla. tum calore, in plurimos fluores, in sales, in lapides in plantas . & reliqua , quæ appellantur mifta, quo modo oftendemus postea. Nunc elementum iplum agitemus. Copingitur aqua, etiah non concrescat, & in se ipsam constringitur, dum aqua eadem durat, nec in aliud vertitur : Quæ res multis est experimentis cognita. Nam & riui, & fluuij, lati prius, in angustias acti, nihilque altiores sæpe facti, per eas codé labuntur curlu. fi altiores fiant: etiam citatiore. Et quæ a fontibus, aut fluuiis, aut lacubus ad vius humanos, per subterraneos tubulos, vel lapideos, vel lateritios, vel plumbeos ducitur: compertum est, quæ duorum palmorum diametro prius fluebat, si vel ventus, vel aqua alia a tergo impellat, eam in se redactam, per diametrum vnius transire palmi. Id autem ratione vlla fieri non posset, nisi densaretur, & in se coiret. Densari autem & coire, alia ratione nulla potest, præter quam quod vel aerem per atomos sibi intermistum in alias pellat partes, vnde spuma fit. vel in atomos vacui sibi inter mistos, interim resideat. Quos dilatata, & rarior facta, mox aperiat. Hanc condensationis, ac rarefactionis quæstionem, magnis ingeniorum conatibus in Peripato agitatam, non aliter sane, quam ad hunc modum, quem cum verustioribus quibusdam, post Heronem Mechanicum, nos primi, ni fallimur renouamus. Quam dum de spacio egimus diligentius expendimus. Aqua ergo, cum aere sit densior, & terra, rarior, interque horum

### FRANCISCI PATRICII,

medio sita, non solum loco, verum etiam natura, & corporis sui constitutione, rara simul & densa, non immerito vocabitur, Quo fit, vt densitate sua, nec lo co pellatur, tam facile qua aer, nec diuerberetur, necfeindatur, nec dispergatur. A raritate vero habet, vt hæc omnia facilius quam terra patiatur. Ab vtraque vero fimul & raritate,& denlitate, tenacitate aliqua prædita vt sit obtinet. Et vt continuatione,& Huxu, in se non consistar, neque natura sui, loco sistatur, ideoque alienis terminis opus habeat, si sisti velit. nisi ad exiguum altitudo eius corporis redacta sit, ve videatur in plano sere Superficies tantum facta. Vnde fit, vt altitudinis tantum ratione, in depressiorem locum fluxus fieri videatur. Quæ res, fluminibus, & maris fluxibus magnum est fundamētum, de quibus ita non multo post . Eadem hæc aquæ raritas & densitas, quæ ei, & tenaces, & tenues partes tribuunt, in causa sunt, vt lentius quidem quam aer, in terram aqua sparsa, poros eius subeat. & sursum turbine vel tubulis tra-&a,in aerem tollatur.Sed hoc quidem vi;con tinuatione tamen partium, natura coheren. tium sequitur. Illud vero natura, non tam quòd centrum petat grauitate, quàm quòd, suis terminis nequiens contineri, alienos vt quiescere queat, petit. Sin vero, poros subiens, aquam aliam intus præexistentem reperiat, in ea vt sibi simili re conquiescit. A raritate, densitateque iis, & vt calida sit habet, & ut frigida. Nam ex Anaximenis vetustissimi doctrina ή μανότης βερμον. Raritas calidum. Omne scilicet quod rarum est a calore tale est, & calidum sui natura est, quod & Aristoteles est falfus dicens.

Πάντα γαρ' όσα πεπύρωται έχει δωμάμει θερμό-

, Omnia quæcumque ignita fuere , habent

" potentia calorem in ipsis.

Et è contra, quæcumque densa sunt, a frigore densa sunt. Itaque & aqua, quia densa est,
frigida tactui nostro apparet. Verum hæc
quæstio. An aqua calida, frigidaue sui natura
sit, magnopere, & a veteribus, & a recentibus
philosophis est agitata. Frigidam esse aquam
sui natura inter veteres dixere Ocellus, Hippocrates, Aristoteles. dum scilicet primarum
qualitatum combinationes versantes aquæ
humiditatem, frigiditatemque adscripsere.
Aristoteles tamen, suæ positionis oblitus, alibi, & in hac maris quæstione, mare dicit esse
calidum verbis apertissimis. ante, supta allata
scriptis.

Kal Sepuń γε ή θάλαθα δια τουτο έςι. , Et calidum sane mare, ob id est.

Quia nimirum a calida exhalatione cum ter ra adusta, in sublime elata, in mare decidit, &

ea terra calescit. Sed nos hanc questionem? non ita agitamus quæramus, an aqua alterius vel actione, vel admistione, vel calida fiat , vel frigida. Quis enim nescit, si aqua igni sit apposita, eam concalefieri, ita etiam ut in uapores tota abeat? Sicuti eadem frigori exposita denfatur, & fit gelu . Sed illud quærendum philosophis esse ducimus. An ex inditis a natura aquæ principiis essentiamque ipsius constituentibus, calida ne dicenda sit, an frigida? Ocellus profecto, & eum secuti Hippocrates, & Aristoteles, e nullis principiis vel per se notis, vel sensu cognitis, vel demonstratione vlla comprobatis, combinationes illas qualitatum, pro arbitratu coagularunt . Ideo , & ſenfibus omnibus, & plurimis rationibus, & iple repugnant, & funt ab aliis oppugnatæ. Nos vero è nostris corporum principiis, non pro libitu politis, sed clarissimis demonstrationi~ bus confirmatis, & sensibus postea comprobatis hanc soluamus quæstionem. Corporum Principia primissima, posuimus, spacium sluo rem, lumen, calorem. Nullum enim corpus est, quod ex hisce non confletur. Quod iam in empyreo, in cœlo, seu æthere, in aere, satis superque probauimus. Idem dicimus de aqua. quoniam & trinæ dimensionis corpus est, oh spacium sibi innatum. Et ob fluorem flui-. da est, & humor . Ob lumen vero diaphana . Itaque & ob calorem, calida fuerit necessario... Calore inquam illo primæuo, calida primo est aqua. Calore quo que secundario, a primo illo ortum ducente, calida itidem est . Omnis enim secundarius,& tertiarius, & millenarius si fieri possit calor, a primo est calore. ficut color, a primo lumine. sicut humor a primo humore, & distantia omnis a primo spacio. Et vniuersim in omnibus, vel corporibus, uel incorporis rebus, omnia quæ post primum sunt. Quod autem de calore aquæ secundario dicimus, id ita exponimus. Aqua omnis, in natura lua constituta, in duo genera prima diuisa est, vt alia salsa sit, alia sit dulcis. Salsa quidem omne mare cui amaror, nomen eriam dedit. Dulcis autem omnis aqua reliqua, tum perpetua, tum temporaria. Perpetuam uoco, aquam lacus, fontes, fluuios, puteosq; perennes. Temporariam uoco, pluuiam. Scio, lacus quoldam, & fontes, & fluuios, & puteos, esle amaros. alios etiam alterius saporis. At hæc quidem omnia ex accidenti aquæ sunt. De qua re, non est nobis præsens sermo. Amaror hic,& dulcedo aquarum, natura ne sua, aquis infunt, & funt earum, qualitates essentiales? an aliunde eis accedunt? Sed illud prius. Vt æther vna essentia est, vt aer itidem vna, ita etiam aqua, vna ne essentia erit, an vero duæf Si duæ, aqua non vnum, sed duo erunt elementa. Si hoc absurdum sit, tota aqua vnum érit elementum. At quo modo vnum, si dulcis & amara inter se non conueniunt. Mare quidem, aliud a dulcibus videtur esse aquis. Et Aristoteles videtur ita distinxisse, mare ab ahis, quod non suo naturali loco esset positum. fed aque locum occuparet.Hoc primum fane, ac magnum, in hoc elemento incommodum philosophia patitur. Cui additur secundum. Dulces aquas, tenere quidem lacus plurimos, qui li mari conferantur, parui lint omnes. Fluuios etiamí fint lacubus longe plures, eis tamen etiam minores esse. Fontes vero & puzei, ridicula res fient, Oceano comparati. Itaque mare, loci magnitudine, & aquarum copia,& molis immensitate, videtut inter aquas principatum obtinere. Sed & tertium aquasú genus, sese nunc offert. Omne illud scilicet, quod in subterraneis cauernis latet. Quas exi-Aimant, non solum ingentes replere spelücast verumetiam folforibus metallorum, curiolisque aliis, fluuij aquaru sub terra sunt auditi, & interdum etiam visi. Accedit & Tartarus Platonis, inique nimium, ab Aristotele sugillatus. Hæ subterrancæ, aquæ, an & iplæ sallæ sint, an vero dulces, an & alterius saporis, si compertum fuerit, vel alteri accedent parti, vel tertiu genus per le constituent. Si ita eualerit, vt sint tres aquæ veluti primariæ partes, sic tria etiam genera: quod nam horum trium, aquæ dixerimus elementum? Si mare, cur non & omnis dulcis superterranea aqua? cur non & subtersanea? Si secundam, cur non & prima. & tereia? Si tertia, cur non & secunda, & prima? Si tota tria simul, quo modo tam diuersa inter se genera, genus vnum constituent? Sciunt logici, supremum substantiæ genus, supremum itidem quantitatis, in duo primum genera, esse diuisa. Qualitatis vero genus in quatuor distingui. Anvero potius, id enumeratio, & non diuisio est?In re physica, our logice argutamur? Aqua vnum genus est. Hoc in superterraneum,& fubterraneum duo prima genesa dividatur. Primum rurfus in duo alia, Mare, & dulces aquæ. Hæ plures sunt. & mare non est vnum. Non ca ratione, qua Geographis est divisum, in Oceanum & Mediterraneum. Nam utrumque Oceanus vnus est; siquidem Mediterranea maria omnia, Persicu, Erithreum, nostrum hoc in plura discerpcum, Balticum, Botnicum, Liuonicum, & fi quæ talia alia funt, proles funt Oceani, & partes, intra terras per angustias influentis. At & maria tria alia nouimus ab vniuersali separata. Galilæum, Mortum,Hircanum,quod tamen Plinius, & Dionisius After, tradiderunt, ab Oceano per apertum in Scythiam influi; & veteres Geographicæ mappæ, qualem nos vnam ha-

bemus, id oftendunt; Non aliter ac Orpheus antea, se per Meotin in Oceanum Argo ipsa transisse canit. Sed compertum postea est, Hyr canum circum circa motibus clausum. Quod Scaliger, ex Strabone dividit, Sed hæc ad Geo. graphiam magis pertinent, de qua suo loco. Totum ne ergo aquæ genus, tripliciter diui-Sum, clementum aquæ erit, an tria erunt, aque elementa? Ita distinguamus. Elementum bifariam videtur dici, compolitionis, quod iam docuimus, & mistionis. Nam & vt est, totius vniuersi pars earum vna, quas integrales solent appellare, quales diximus nos, este empyreum, ethera, aerem. Quandoquidem & Aristoteles & Plato, cœlum vniuersum elementi nomine aliquando lignificarunt. Et quales, nos cum aliis omnibus, aquam & terram esse dicimus elementa. Alio modo, quod philosophorum nemini est ignorum, elementum mistionis dicitur elementum, dum scilicet inmisto corpore conflando, suam ipsum priore non retinet formam. Secundo modo, aqua elementum esse, siue ea dulcis, siue sit salsa, nul lo videtur dubio laborare. At an & compositionis sit elementum, non est facile determipare. Difficultates enim eædem recurrent, cur hoc potius, quam illudfaut cur tria tam di uerla genera, vnum faciant genus. Ne autem diu in hac hæreamus quæstione, ita audebimus proferre. Omnem aquam, vbicumque ea sit, elementum aquæ totum constituere. non aliter ac Peripatetici dixere, aerem in tres distingui regiones.infimam, mediam, supremam &ante eos Chaldzi ztherem unŭ intres diui ferant ætheres, quorum alius supremus, alius medius, alius infimus necnon fuit. Quæ diuisio etiam in aquam cedit, subterranea est infima. Mare medio loco, lacus plerique & flumina, supremo. Omnia namque flumina finë cursus sui, habent mare. Qua ratione, etiam Aristoteles dixit, Mare potius finem aquaruelle, quam principium. At cur dicat mare, non suo loco stare, sed loco aquæ, uel nulla causa est, uel ea ridicula. Tantundem enim esset dicere, aeris mediam regionem, non luum, led aeris, nempe totius, locum occupasse, Corpora hæc psincipalia, suis locis stant omnia. Empyreus suo, æther suo, aer suo, terra quoque suo. Superis, mediis inferisque partibus suis locis collocatis. Igitur & aqua, infima sub terra est, media mare est. Suprema fluuialis omnis, quæ ut è loco supero, in inferius tota se se exonerat. Mare ergo suum proprium a natura habet locum, neque alienum vllum iniutia oc cupat. Neque assentimus iis, qui se solos dum credunt esse philosophos, uerentur, mare fateri, elementum esse, quia ex salsedine, opinantur,illud corpus esse compositum,& non sim-Ô٥ plex,

### FRANCISCI PATRICII

plex, quale volunt elementum omne esse, qua tamen simplicitatem, in nullo repererunt eleméto, non in terra, non in aqua, no in aere, no in æthere, non denig; in firmamento. Forte in empyreo,& in primeuo illo fluore nostro,sim plicitas fuerit summa quia prima corpora suc reliqua omnia partim composita, partim mista. Dum illi inquam putant, mare quia mistu appareat, non esse elementum, nec elementi partem, flumina potius, & puteoru aquas elementi nomine infigniunt. Nos vero aquæ elementum esse asserimus, totam simul aquam,in tres, quas diximus diuisam regiones. Cuius tamen elementi, principalissimam partem, este Oceanum autumamus. A quo, & subterrancæ omnes, & superterrance deriuentur,& propagentur. & sit reuera Oceanus Temerinda, vt Scythica vizmur voce, hoc est aquaru mater. & non Meotis, quod accolæ putabant, ac forte adhuc putant. Qua sane ratione, nulla salsedine impeditur, quin Oceanus, non sit aquæ totius elementum. quando aliz omnes , proles, eius sūr, & propagines, ac veluti solis radij. Verum loge aliter senserunt, qui de fontibus, atque eius origine quæsierunt. E diametro namque nobilcum pugnant. vt qui dicamus, omnes aquas ab Oceano, oriri. Illi vero dicăt, Oceanum, ab aliis aquis ortum ducere. Moses sane, vir sapientia, non solum Ægyptia, sed ét si Philoni fides danda, & Aethiopica, & Lybica, & Hebraica, & Arabica, & Chalda, & Greca instructus, a nobis stat. Siquidem ait Conditorem mundi Deum, iustisse omnes que sub cœlo essent aquæ, in vnum congregari locum. congregationelq; aquarum, appellasse maria. Locus autem hic vuus, non alius putandus est, quam terra, & eius cauitates. seu vt Zoroa fter inquit, linus.

This S' is μέσφ τιθείς, θόωρ S' ès γαίας κόλποις.

" Terram in medio poluit, aquam vero in
" terræ linibus. Idque patrem fecisse dicit.

Quod & Hermes continuit, du ait Poemadro

,, Ex luce, verbu quodda sanctu supersedit na ,, ture. & ignis sincerus exilijt ex humida na-, tura in sublime, quia leuis erat, & acutus, &

", efficax, & aer leuis, & iple securus est spiri-", tu,ascenditq; vsque ad igné,a terra, & aqua,

,, vt videretur iplum pendere ab illo. Γυ 3 છે υδωρ εφορε καθ έσωτα συμμεμιγμένα.

, Terra vero & aqua remansere inter se ipsas,, commistæ. Itaque a primordio rerum & mundi constitutione, aqua & terra in insimo remanserunt, inter se ita cómiste, vt aqua sinus & cauitates impleret terræ. Et quæ maximam terræ cauitatem repleret, mare suit, a quo reliquæ insra terram & supra terram pronascerentur, vt a sole radij, vt a trunco rami. Quod & veterum philosophorum quidam Aristo-

tele reserente, tradiderunt.

Είναι γαρ' το πρώ ον ύγρον απανία, τον και γιαδ. τόπον.

" Esse namque primum humorem omnem

" in loco circa terram.

, Sed nihil opus habuerunt musir autis yed

,, veoir. facere eius generationem.

Neque Græcorum Theologis, vt ait, musie कारमें क्रमभूषेड़. facere eius (scilicet maris) fontes.Ita enim ab initio factum est mare, sicut & cœlum, & terra, & aer, & sidera. Quid enim illis in mentem venit, maris originem quærere, & fontes, terræ autem, aut aeris, aut cœle ortum, non itidem quæsiuerunt? Equidem Bernardinum ego Telesium nostri seculi, ingens ornamentum, rebus ab illo scriptis omnibus, vti phylicum maximum admiror maxi me, qui propriis inuentis, philosophiam e Peripateticorum compedibus primus exemit in hac maris inquisitione admiror minime. Nulla enim necessitas naturæ, eum impulit, ve generationem maris inquireret; & affereret, id assidue generari, a solis radiis terra in fundo posita, in mare uersa. Cur enim non, quomodo & terra, quomodo aer, quomodo cœlum, quomodo sol, uel facta sint a principio, & quomodo ad præsens assidue fiant, auc fient postea indagauit? Sane axioma illi cum veteribus commune est. Primorum, priores causas non esse inquirendas. Neque enim. cur ignis calidus sit, aer fluidus, terra frigida & solida, quæsinit aut quærere debet quisquam. Aquæ ergo omnes, a rerum primordiis, in terræ sinus sunt congregatæ& maria appellatæ. Maria autem sunt aquæ amaræ. Omnes ergo aquæ a primordio fuere amaræ. Et ita sane est : sed postea dulces sactæ funt, eo quo dicemus modo. Sed Aristotelem. prius discutiamus. Qui longissimis tribus capitibus de mari disputans, quædam paucula. recte, plura docuit perperam. Inter hæc disputatio de maris salsedine, & amaritudine, est. De qua re primo dicit. A sole tenuiores, & du ees, potabileine partes, sursum tolli ob leuitatem, salsus relinqui ob grauitatem.

Το με ούν πότιμον, η γλυκύ παν ανάγεται δια κουφότητα, το δε άλμινρον εσομένοι δια δάρος.

,, Quod potabile quidem est, ac dulce, totum sursum ducitur ob leuitatem. Sal-

,, sum vero restat, ob granitatem.

Quam sententiam, vti fibi placentem, no obliuio, obliteraret, repetit sepius. At hoc non est, reddere causam, propositæ quæstionis. Cur mari salsugo inst. Interrogari enim potest. Id ipsum salsum quod remanet, quam ob causam salsum est? A principio ne ita suit, an postea ei inditum? Aduentitia ne mari qualitas est, & non innata? Si innatam

esse dixerit a principio. Causam frustra & vatie quarit. Si aduentitiam dixerit; recte causa ei erat indaganda. Sed causa, eius salitatis, no est ea quam reddit, quia salsum remanet. idenim foret, principij petitio. Vidit hoc samim foret, dein suam induxit. Si aliunde eausa venit, dein suam induxit. Si aliunde eausa venit, dicimus nos necessario, vel a cœlo, vel ab aere, vel ab alia aqua, vel a terra eam venire, vel ab horum pluribus. A terra venire, sensisse quosdam refert, sed non nominat.

-Αλλά μιο , και όσοι τιο γιο αιτιώντα της άλευρό η η ος . εμμεμιγμένιο γαρ' εχειν φασι πολλου'ς χυμούς αιτίου , ώς ε των' πο ποταμών καταφερομένιου δια τιο μίξιν ποιείν αλμυράν.

Sed enim, & quicumque terram causam esse putant salutatis. immistos enim ipsam habere dicunt sapores multos, ita vt a fluminibus delati, ob mistionem faciant salum. (mare)

Quam quidem sententiam facile redarguit.
Cur enim sluuij eam desetentes, salsi non siunt? Suam deinde apponit, ex duplici illa, vaporis humidi, & exhalarionis siccæ, eleuatione in aerem per solis attractionem. Inquit enim. Nos vero dicamus.

Επή γαρ κόται διπλίω દો) τίω ἀναθυμίασιν, τίω એ ύγραν, τίω ή ξυράν: δηλον ότι ταύτίω οἰντέον · ἀρχίω દો) औ τοιού]ων.

Nam positum iam est, duplicem esse exha lationem, hanc quidem humidam, illam vero siccam, clatum est, quòd, hoc esse principium talium rerum putandum est.

Nos vero ficcam exhalationem nullam in natura fieri posse ostendemus. Salsitas ergo maris, vt ipse vult, a sicca exhalatione, quæ nulla est, non proueniet. Sed veritatis cognoficendæ causa donemus eam exhalationem siezi posse, & sieri. Quid tum postea. Addit.

Περατέον δουναι τω αιτίαν, η જ્યે της αλμυρότητος. Φανερόν ή δια πολλών σημείων , ότι γίνεται τοιούτος ό χυμός, δια σύμμιξιν τινα.

Tentandum dare causam, etiam de salsedine.clarumvero est permulta signa, quod talis sapor siar per commissionem quandam.

Idque probat, exemplis sudoris, cineris, vrinæ. Esto. Infert ergo ex his.

ευτερ γαρ', κ) έν τοις είρημένοις, ούτω κ) έν πρί όλφ, εν જેઈ φυομένων, κ) γιγνομένων το φύσιν, ω εί δοι νοιν ω το έκπυρουμένων, το λοιπόμορον τοι αύτίω Ε΄) τίω γίω.

Nam sicuti in dicis, sic & in vniuerso. ex ;; ijs rebus, quæ nascuntur, & siunt secundu ;; naturam : semper oportet cogitare, tamquam ex adustis quod reliquum sit, talem esse terram. Et modum subdit. . Μεμιγμένης δ'ούσης, తీστερ ભૈજાન છે, της τε άτμιτώδους લેમ્લθυμιάσεως, મો της ξηράς, όταν σωνεηθαι લેς νέφη મો મી એρ, લેમ્લγ મહે જ દેખ એટ દેવ દિલ્લ ૧૧-ઝિ, τો જ તેમ θος લે લે ταυτης της δαυάμεως, મો συγκαταφέρε એ જ άλιν έν το ες ύθοες, મો το υθο α લે γίνε એ ΣΤ τάξις.

Nam cum sit mista, vti diximus, vaporosa, exhalatio & sicca, quando constantur in nu bes & aquam, necesse est, in simul compræment, aliquam multitudinem semper hum ius potentiæ, & deferi rursus in imbribus.

Et hoc sieri semper ordine.

, Itaque rem totam concludit. Obsr με οὖν ν γένεσις ένος: Ϝ ἀλμυροῦ ἐν τοὶ ὖδαβε Θροβαι.

,, Vnde ergo generatio inest salsi in aqua, di-,, &um est.

Et que post, scripta sunt non pauca, id ipsum vti censuit probant. Sed nos dicimus, non minus facile, hanc sententiam confutari, quam iple veterum illam doctrină refutauit . Inquit enim. Cur flunij eam terram mistam deferentes in mare, ipli prius non fiunt falli? Ita &nos ab eo ragamus. Cur non & imbres, qui eam salledinem, aut mistionem in mare deferunt, & ipsi non prius salsi fiunt? Hanc objectione, nec vidit, nec dilloluit iple. Supetias ei inepte satis it, Iul. Cæsat Scaliger, vir acutus. Imbres aliquando esse salsos. Vt sint, an ij, & pauci, & rari,tantam salsedinem mari,Oceano toto indent? Quis nescit aquam pluuialem omnem, natura esse dulcissimam. Sed esto tota ac omnis salsissima. Quo modo non pluet etiam in fontes? in puteos, in rivulos? Si in hos non fluere dixerit quis,stultitia summa laborat. Si in hos quoque pluit, cur non salsos efficit 🕏 Imò omnium salsissimos, quia minus ibi est resistentiz. Cur etiam finuij omnes non salsi redduntur? præfertim fi ad fontes pluerit, & diu? Quemadmodum compertum est, ad fontes Nili, quotannis ante incrementum per multos pluere dies. & dum etiam crescit. Cur ergo Nilus non fit salsus? præsertim cum in Africa tota, vt est calida terra, & sicca, plurima sicca attolli debeat exhalatio. Cur lacus omnes, cur etiam stagna omnia non sunt sal-,sa?quandoquidem nulla pluuiam non sentiunt? An uero dicet, in eos qui salsi non sunt, numquam pluuiam decidere? Fatuitas. quidem hæc fuerit, si causam non afferat. Si ergo in omnes aquas, quas sol aspicit, pluit, cur aquæ hæ omnes, ab pluuiis non fiunt salse? At & qua ratione, pluuia, que maiore an in parce nulla est, & quando est, non semper magna, nec semper diuturna sufficiens suerit tantum Oceanum, tot mediterranea ac tanta maria, salsa efficere?& fluuiolos paruos, riuulos, fonticulos, Q0 2

### FRANCISCI PATRICII

falsa reddere, non sufficier? Cur non potius, innumera flumina, parua, media, maiora, maxima, continua, perennia, lata, profunda, quæ toto anno se se in mare præcipitant omnia, longe facilius dulcem fecerint Oceanum? quam pluuiæ salsum? At non ob ea dulcescit. multo ergo minus a pluuis amarescet, aut salsescet. Quæ vt experimentis omnibus comper tum est, sunt insipi de, vel eo modo dulces, quo amaris sint contrariæ. Si tales sunt, vt reuera sunt, cur potius, simul cum sluminibus salsedinem maris in dulcorem non immutant? Idque longe minore opera, quàm solæipsæ, nequaquam salsæ, salsstatem mari indant. Cur ergo Aristoteles vti ridiculă ueteru sententia ittidet: iple tante (apientiæ vir, ridiculosiorem longe proferés? Sed iterum. Sunto omnes pluuiæ falfæ, amaræque omnes in mare cadant, erunt ne cum tanta Oceani mole comparandæ? Non magis sanè quàm formica cum elephanto. Ergo si quid amaroris in mare afferat id in superficie remanebit. Non enim guttæ vitra superficiem meant. At mare, & in superficie, & in medio, & in fundo , totum falfum, totum amarum est. Negat id Scaliger, contrarium asserit, mari nempe in fundo aquas esse dulces, superficiem non dulcem. Quia vt inquit pro comperto ac vero habeatur.

,, Idque quia vrinatores in vitreis vasculis extulerunt. Quia demissus cantarus cum operculo cattiterinus: idque operculum sublatum funiculo, ac mox impleto vase, ori restitutum. Et hoc in locis profundis. Cur non potius vir, acutus sane, sed qui pro Aristotele, contra manisestam veritatem etia peierare libens sustinuerit; dixit id apud Aristotelem quo allegat problemate legisse, quam vllo experimento cognouisse? Neque vero ab eo problemate, quod sperarat habet. Neque enim hæc, quæ ibi verba scripta sunt, quæ ipse

vult, volunt.

Δια τὶ τῆς Βαλάσης, τὰ ἄνο औν ἐν τῷ βάθα άλμυρό [ερα, κ] Βερμό [ορα.

Cur maris superiora, iis quæ sunt in pro-

" fundo falfiora,& calidiora.

In quibus non affirmat, quæ in fundo sunt, esse dulcia. sed tantum, minus amara. Neque, ea quæ subdit experimentis puteorum correspondent.

Ομοίως 🤅 , κ) εν τοις φρέασι τοις ποτίμοις το δα. πολης άλμυρώζερον 🕈 εις βάθος .

,, Similiter vero, & in puteis potabilibus, quod in superficie est, salsius eo quod in fundo.

Hoc autem non esse uerum, tam sacile est cuique cognoscere, vt sacilius nihil. Illud vero prius, cum apud vtrosque viros hosce in Cypro legissem, cum inde anno M.D.LXVIII.

nauigatione redirem, inter Creticum & Aegyptium, freto medio cum mare staret placidifsimum, nec itineris tantillum nauis conficeret, nullo spirante uento, experiri libuit, vase cattiterino eiusmodi, quale ipse describit, fani longistimo alligato, quem nautæ, scandaglium vocant, & altero leuiore funiculo, oper culo accommodato; ita vt attractus illud aperire posset. Itaque manibus propriis vtrumque funem in mare demissimus. Vas cum plumbo Pilotico, sensim ad fundum peruenit altiffimum, passuum scilicet C X L V I I. Cum sensi terram tenere, minorem funem traxi, operculum referaui. Extraximus opertum, mari plenum, salso amaroque, haud maiore salsedine vel minore, quam quod in superficie positum, vale alio gustabamus comparádo. Testes huic rei nautarum non paucos adhibuimus, & nauigantium aliquot:Inter quos Philippum Mo cenicum, quem honoris & perpetuitatis rei causa nomino, tunc Cypri Archiepiscopo Primate. Mare ergo totum quantum est, salsum amarumque est. Neque ipsum pluniæ,aut exhalationes siccæ vlæ pluuiis admistæ, amarum aut salsum reddunt, aut reddere queunt. At amaror hic, natious ne illieft, an aduentitius? Causam enim Aristoteles requirit. Asmréorles n'ailia. Ea ipla caula est, quam & iple posset reddere, cur ignis calidus sir, aer tenuis, terra solida. Quorum si nullam reddere iple potest, & in igne etiam vetuit aliquando inquirere, cur esset calidus, liberis nobis coce dat, si parem ipsi reddiderimus. hoc est nulla: præter eam vnicam, potentissimamque & voristimam: quia amarum nimirum in rerum primordio, a Conditore summo conditum mare est. At cur tale ab eo factum est, & non potius dulce atque potabile? Causam afferemus nos, quam iple fortasse reddere, aut nequiret, aut nesciret. Salsum quidem mare opifex rerum summus, ab initio condidit, ob hac vnam finalem caufam fummam, vt corpulentius ac crassius, & terrestrius, densiusque esticerer. 70 years hoc, in mari etiam Aristoteles agnouit, terrestrius scilicet esse quam dulces -aquas.Craffities postea hæc, vt multis vsibus, naturæ foret.Inter quos ille præcipuus, vt facilius in fe& confisteret, & coiret, & tenacius esset, ne totam nimirum operiret terram. & 2nimantibus hominibusque viuendi locum, & habitaculum præstaret. Alius vsus, vt ca cras fitie & viscositate comode pondera sustineret:quæ Conditor præuiderat, homines nauibus per æquora vecturos , vt fibi mutuo , qui longius distarent, opitulari possent, & comoditati eximiæ alteris alteri essent. Præterea,vt minore opera in le posset concrescere; ex qua concretione, secundius, & ad rerum procrea tionem

tionem estet aptius, & plantaru innumerarum specierum, lapidum, Zoophitorum, animaliumque secundusimum esticeretur. Vnde & Orpheus concretilem vndam mare voçauit.

Κύμε με έντειδο παγερο βαρνηχέσε άλμης.

y Vnda irroret concretili, grave sonantis

Qua ratione Oceanum omnium genito-

Αλεατός, δευτερ γένεσις πάν βεσι τέβυκται. Αλεατός αφώβος, καλλιρόου ή ρξε γάμοιο Οσρά κασίγεντίω όμομή βορα τηθωύ δπυιεν.

... Oceanus qui, generatio omnibus est factus.
... Oceanus primus, pulcrifluas cœpit nuptias

Qui sororem vterinam Tethyn inijt .

Quibus quidem carminibus, docere uoluit; nullius rei generationem fieri posse, sine Oceani aquis, & iis quidem falis. Sal enim omnium rerum semen esse primarium alibi ostendemus. E semine eriam omnia ortum ducere, non est difficile persualu. Mare autem facile in se coire, & corporescere & densescere, sales ex eo concreti indicant aperte, & quod Scaliger afferit, spautam, Hyrcani partem ad quingentos interdum passus prope litus in salem concrescere, non tamen exurere vt Strabo dicit, Gallum militem qui ibi fuit, retulisse. Ostendemus autem postea nos, quecumque in mari tam variarum specierum siűt ex maris concretione fieri. Preterea fallum fa-Aum est mare ideo, vt terram subiens in sales facilius converteretur vnde tot mineralium, fluoru, lapidu, metallorumq; species cofierent. Quorum omnium sal primaria est origo. Dein de vt per terras percolatum, potabileque fa-Aum, dulcibus omnibus aquis ortum daret. lacubus, fontibus, fluminibus, puteisque, vt iis, quæ sub terra vitam ducerent, tum etiam iis qui super terră viuerent, vsui esse possent. Hisce ergo omnibus de causis Oceanus totus & mare quodcumque a Conditore summo salsum vique a principio sactum est. Neque fontes vilos haber, led iplum fons & scaturigo reliquarum aquarum omnium est. Neque e terra a solis radiis soluta assidue, mare gignitur. neque ab exhalatione vlla sicca, terrestriue salsum fit, aut amarum. Neque alieno loco residet, sed suo. Neque finis tatum est aquaru, sed etiam principium. Ita vt vniuerlitas aquarum,& elementum, tum compositionis, tum mistionis quoque, longe merito sit haben-

At si mare, aquarum vniuersitas est, calidum ne an frigidum suerit dicendum? Hoc enim maxime ad essentiam eius videtur pertinere. Et est hac de re, quæstio tum a veteribus, tum a nostratibus philosophis magnopere agitata, & a nobis ante paulo proposita. Itaque eam

exequamur. Ocellus equidem, tantum protulit, aquam esse frigidam & humidam. Rationem apertam nullam addidit, qua id confirmaret. Combinationi qualitatum quatuor reliquit implicatam. Decuit Ocellum, vt qui Pythagoræ auditor fuisset, per profata philo-Sophari : iuxta illud autos saa. præceptoris. Mos hic,& Hippocrati, & eius coztaneo Democrito fuit, vt per aphorismos breues, ille medicos, hic ad vium vitæ, morumque, mentis cogitata traderent. At Aristotelem, qui philosophiam, ex ænigmatis professus est eximere, non idem decuit. Aquam frigidam esse, tantum proferre, rationem prolati nullam reddere. Sui satis habuere, magistrum hoc dixisse. An verum dixisser, quærere neglexerunt. In Ocelli sententiam iuerat prius Empedocles, aquam scilicet esse frigidam. Quod hoc carmine est contestatus.

Η έλευν με λαμαφόν όρα, κ) θερμόν απάνηυ Ομβρον δ'εν πασι δνοφερόνης ριγαλεόντε'.

" Solem quidem lucidum vide,& calidum

prorfus

, Imbrem vero in cun Lis, atrumque, frigi-

,, dumque.

Frigoris autem cum sit coagulatio quædam, Idem poeta aquam xes lui lu pmétnta, amicitiam quæ sensim coeat, solitus est appellare.scuti contrarium aquæ ignem, cuius opus videretur segregatio ranos ou no alpor, litem perniciosam. Strato vero physicus, scholæ Peripateticæalumnus, in Aristotelis sententiam pedibus ijr. & addidit, aquam non solum frigidam elle, verum etiam frigidorum omnium primum,& lummum. Quod dogma posteriores de eadem schola omnes, sine vllo discrimi ne, fine dubitatione vlla funt amplexati. Infcite ac perperam virumque. Non enim huic fententiæ fauet id, quod ipfi, maxime eam cóstituere putauerunt. Quòd videlicet viderent, eam in glaciem, in crystalla, in grandines verti, quætactvi fumme elle frigida viderentur . Nam per hæc, contrarium potius & credere, & concludere debebant. Non enim hæc, aque aut essentia, aut vires, aut actiones erant, sed passiones, per quas aquæ essentia, viresque & actiones, que precipue in fluxione, ac primo existunt, in essentiam, vires alias, atque alias actiones inverterent, fluxionem scilicet adimerent. Hæc opera quidem in se frigida sunt, nemo negat. At aqua, ea nequaquam agit. Sed ab alio patitur. Nihil enim in natura est, diuulgato iam axiomate, quod a seipso patiatur:vt itidem nihil est, quod in se ipsum agat. Itaque horum frigiditas illa summa, in aqua, in sua natura constituta, non est, sed in aliud ens acta. Neque est aque propria vel frigiditas illa vel concretio. Sed multis entibus sunt

Digitized by Google

communes

### FRANCISCI PATRICII,

somunes vtræq;. Nã & plantaru, & animaliu, quæ poroliora lunt, frigore ita in le coeut, vt no solu spiritu intercluso, emoriantur, verum etiam leui opera frangátur. Id Theophrastus, in Peripato summus, est contestatus, pisces scilicet quosdam in Paphlagonia ni fallor, ita frigore densari, ve si in terram cadant, non aliter quam glacies in frusta abire. Vasa quoque figulina, hieme a frigore, dum nimium in se coeunt, confringi. Et Plutarchus refert, in Parnaso accidisse, vi qui montem Thyadibus opem laturi ascendissent, vestes eis frigore tam rigidas esse factas. vt si vel extenderentur, vel complicarentur, etiam disrumperentur. Quod lineis, hieme sæpissime accidere, vetulæ nostrates omnes sciunt. Compingi ergo, etiam si frigoris sit opus, non tamen id aquæ propria actio est, sed ipsius, cum rebus multis aliis passio communis. Quam tamen passionem ipsa patitur. Sed vel ab aere ambiente, quod Stoici senserunt : vel a terra, vt tradiderunt alij, qui terræ summam tribuerút frigiditatem. Argumento est certissimo, si aqua a se ipsa, & suo proprio frigore congelasceret, flumina, non in superficie tantum, sed in fundo etiam gelu fierent. Maria quoque Ralticum, Liuonicum, Finonicum, Botnicum que. & in fundo, & in superficie congelarentur. At non nisi in superficie id videntur pati. Non ergo fluuiorum, non eorum marium aquæ a proprio frigore gelu fiunt. Sed ab aeris frigiditate, cam patiuntur passionem. Aqua er go,quibus maxime fidebant rationibus,& experimentis, non est per se frigida, nec primu, nec summum frigidorum. Sed ab aere, vel a terra eam patiturfrigiditatem. Ergo inquient, per te aer frigidus est, qui calidum ponebas. Hæc sane quæstio posterius est discutienda, quando quid frigus, vnde veniat, & reliqua disputabitur. Præsens quæstio est, an aqua frigida fit fui natura,& an fummum fit,& primum frigidorum.Si ad ea quæ iam, tam multis rationibus, tamque sensatis experimentis funt a nobis profligara, addat Peripatus, manibus frigidam sentiri, tactuique id patere:inferemus nos, cur mon & hoc quoque sir aduentitium, aut ab aere, aut a terra, aut ab vmbra. Nam & putealibus aquis, hieme calorem, æstate frigus, tangimus inesse. Ab acre ergo id vtrumque esse fatentur omnes, siue ea sit antiperistalis, siue suga quædam a contrario, fine in angusta concentratio. Nam si calor hie me ex aere fugam capit, & in tuta lese recipit, curidem de frigore non erit, cum eadem ratio ht contrariorum. Vt frigus nimirum æftate ex nere concalefacto fugiat, & in latibula se se condat? Frigus ergo & calor, æque in aquam ab aere le le indunt. Si vero aliud frigus, & no hoc fugæ tantum, dicant manibus sentiri. In aqua dicemus nos id sieri, sub dio quidem, sed non in sole posita. Itaque ab eodem aere refrigerari. Nam si in sole non sir, certe in vmbra erit. Si in vmbra sit, certe refrigerium idé quod & nos, ipsa quoque suscipit. Omnis. n. vmbra, quod vel cœcis notum est, refrigerat. Itaque frigora hæc omnia, hactenus recensita, ab aere in aquam veniunt. Amplius. Aidente aere summa æstate, aqua sepe manus, & faciem lauamus, refrigerationis causa, thalamos etis irroramus, sonticulos vel singimus, vel adimus vmbrosos. At non in sole, sed in vmbris. Nam & Poeta hoc ipsum innuit.

, Ante focum, si frigus erit, si messis in

. vmbra.

Verum fi & hoc, aquæ demus, & refrigerationis gratiam omnem ei referamus. Illud tamen euicerimus huc vique . aquam primum ac summum frigidorum, nequaquam esse. Fuerit ergo frigidorum secundum, vel tertiu, aut quotumcumque, quandoquidem frigida sentimus. Sed hoc qui dicit, nescit sane quid inter fe differant, natura, & per fe, ab eo quod accedit aliunde, & per accidens, & quali per accedens, est alicubi. Nauigantes in æstatis æstibus, noctu aquam in mare vasculis non demittunt, vt frigus ab eo reportet, sed in aere fuspendunt. dein ante solis ortum, in reconditissimam nauis vmbram abdunt, vt frigida. vsque ad prandium aut cænam conseruetur. At si aqua per se frigida esset, ab aere frigus non captarent, sed e mari extraherent, si diei calore concalefacta esset. Si respondeant, non in mare ponitur, quia mare calidum, eorum docente magnitro; at ponitur in puteos refrie geranda: Huius iam causa reddita est, in aere, in fugam, in antiperistasim. Itaque id frigus in puteos aliunde accedit, per accidens est. Alia tamen ratione, atque euentu, salnitrum, quod calıdum natura fit, aquam, fi ei iniiciatur, frigi dam reddit. Eo nimirum modo, quo & aeris motus, si verum esset quod Aristoteles asserit, in co calorem excitaret tantum, vt sagittarum plumbum liquefaciat. Experientia namque docuit nos, si phialam vino, aut aqua plenam, follis vento diuerberaueris, vinum refrigerabis. Si itidem eadem funiculo alligatam, in gy rum per aeré velociter rotaueris, refrigerabis. Illud vero Aristotelis, motum calefacere aerem, nulla ve puto experientia asseruit. Nam & contrarium docuit in his verbis.

Διατὶ ἀπρο ελάπων Βερμό βερος τ πλείονος; Ai jap σενοχωρίαι, άλει ανό βερα. Η διό τίχκινε βαιμάλλος επολύς, ή βαίνησις ποιεί ψυχον. σημείον β του του ότι κινού μένα ψύχε βαιτά Βερμά.

Cur aer paucior, calidior copiosiore?nana locorum angustiæ, calentiores. An quoniam mouetur magis, copiosior? motus autem facit frigidum. Signum huius est, quoniam calida, si moueantur, frige-

cunt.

Quid apertius? quid contrarium magis illà priori? Sed & slabellum quo æstate viimus, huius sententiæ falsitatem conuincit, illiue

veritatem comprobat.

Hzclunt experimenta, & testimonia, & raziones, quæ dogma noftrum validiffime confirmant. Aquam lui natura non elle frigidam . Quibus addamus etiam alia. In balneis, vbi lauamur, calidissimus est aer, locus anterior in quo spoliamur,& ipse calidus est. Qui ergo hunc, e via prius ingrediuntur, calidum sentiunt. Qui vero loti, in eum egrediuntur sentiunt frigidum.Id coparatione maioris & minoris fit caliditatis. vt quæ minor est caliditas, frigus videatur. Sic manus nostræ quæ innatum calorem habent magnum, aquæ minorem calorem, pro frigore habent. Sed & vinu, & acetum,& oleum,& mel,& pix, quæ natura calida, sine controuersia sunt, si manu tangas frigida senseris. Plantæ quæ calore viuunt,& serpentes, & alia forte animalia, præsertim cru stacea, si manu tangas frigida iudicabis. Quæ omnia Peripatus minime considerans, in preceptoris, & Ocelli dogma præceps abijt. Nec ex eo præcipitio extrahi, machinis rationum, experientiarumque, sensus quoque, testimoniis vllis, potest . Sed ipsum in sua ignauia, relinquentes, tentemus, si quomodo possimus, Aquam omnem natura sua esse calidam demonstrare. Profecto, Bernardinus Telesius vir admirandus, & Franciscus Mutus, auditor eius, satis superque id uidentur comprobasse. principia ab eo inuentæ philosophiæ secuti. Nos quoque nostra secuti corporum principia, rationes quæ idem probare possint produ camus. Itaque. Nullum corpus natura sua frigidum esse audenter satis profitemur, Omne corpus natura sua, esse calidum autumamus. Hoc autem totum, a principiis nostris pendet. Nam sicuti nullú corpus est, quod spa cio careat, quodue ex fluore non sit constitutum,& quod non lumine siue puro, siue infe-Ao, non sit præditum: sic nullum est, quod calore, aut efficiente, aut indito non sit effectu, præditumque. Quod quidem iam a nobis est probatum in empyreo, in cœlo, sideribusque, in æthere,& in planetis,& in aere. Quid ergo inquient, frigus nihil est?non alicubi est?non aliquid efficit? De frigore postea, ac siccitate. Itaque & aqua tota, spacio est dimensa, & fluor est, & lumine diaphano splendet. Ergo & calorem habet innatum. Et quæcumque aqua, quæ mare est, omnis, ac tota calida est, etiam Aristotelis confessione, vt iam est osten

sum. Dulcis quoque aqua omnis calida est? Dulcedo namq; omnis, caloris est progonies; Quod philosophorum, etiam Peripateticoru, quod medicorum etiam, nemo negat, docent omnes. Itaq; cum tota aqua in hec duo genera dinidatur: & hæc calorem habeant: aqua tota & omnis, procul omni dubio, calida erit. Quæ scilicet sincera aqua sit. Que vero rebus aliis. fuerit commista, iam etiam per accidens calida erit omnis, nulla enim in rerum natura, mistio fit, nisi a calore. Et quæcumque e terra emergunt.aut sub terra inveniuntur aqua,vel simplices sunt, vel mistæ. Si simplices, it em calidæ. Ex aere enim non solo subterraneo, qui calidus natura est, fiunt secudum Aristotelem. fecundum vero fententiam nostram ex mari omnes ortum habent. Si miste, ezdem calidz. Vel enim vaporibus miscentur, vel succis ; ac fluoribus, vel adhuc fluentibus, uel iam cocretis, ut metallorum, ut lapidum. hæc autem omnia a calore fiant: Clarissimum iam est, omnes aquas esse calidas. Nam & sulphurolæ, & salsæ, aluminosæ, ferreæ, æneæ, tales omnino horum metallicorum admistione fiunt. Hæc autem omnia calida sui natura funt, vel a calore effecta. Hæc aut Arist.docet. Πάν α μος δσα πεπύρω α, έχα δω άμα θερμό μ-Ta er auloss.

" Nam omnia quæcumque ignita fuere, ha-" bent potentia calorem in se ipsis.

Neq; nostræ sententiæ obstat, quod hic,potentia dicantur, habere in se caloré. Dictum .n. est ad sensum. Quasi dixerit.Etiamsi tales actu non sentiantur, attamen in se calorem habet. Calidam quoq; lui natura esse aquá, illud argu mero est manifesto, quod citissime ab igne calesiat. a frigore tardissime densetur. Omne.n. agens, citius in propinquius, vel natura, vel lo co agir, quàm in distatius. Distat autem aqua, a frigore magis, quam a calore. Cuius frigoris passione, vt contrarij corrumpitur, & in aliam abit naturam, glaciem nimirum. Itaque altera tio eius hec, indicat aquam esse calidam. Quin imo & generatio, que ab ea fit, sine calore effici non potest, neq; ipsa sine calore generari. Et qua habet perspicuitatem, a partium est tenui tate, caloris auté opus est attenuare. Splendor quem habet in superficie, lucis species, ac luminis proles est. Lux autem, & lumen omne, calor ipse est. Motus quoq; calorem ei inesse manifesto prodit. Quæcumque.n.mouentur, per calorem mouentur. Mate vero pluiquam decem motibus, natura sua mouetur. Dulces vero aquæ, vene, putei, fontes, flumina, vel mo uentur, velad motum prona, ac prompta funt, & si obstaculo sistantur alieno, haud multo post putrescunt. Summa. Calor omnem causat rerum generatione; Calor omnia

gen**e**-

### FRANC. PATRIC. DE AQVA ET MARI.

gene rata nutrit, adauget, scruat. Aqua vero, tot, tamque varias plantas, tot, tamque varia Zoo phyta, tot, tamque varia animalia in se ge nera: tot pisces, tot conte, tot monstra. Si frigida esset, quomodo tam uariis rebus essentiam, aut vitam daret, quando Aristotelesmet ita scribat.

Haor to our n olopa yiretae dea lepposajos é-

rvatin.

,, Omnibus sane corruptio sit, ob caloris, desectum, sicuti e contra mox

Tiresis με οὖν ἐς ἐν τὶ σρώ]η μέθεξις ἐν τῷ θερμῷ τῆς θρεπικῆς ψυχῆς. Ζοὰ δ'ή μονῆ τού]ης.

Genitura quidem est, prima participation in calore, nutritium animme. Vita vero,

, mansio eiusdem. Et alibi rursus.

Ανάγκη ζοΐνων άμα ζόζε ζων υπάρχειν, καὶ μω 🛠 περμού ζούζου σω πρίαν, κ) ζον καλούμουν θάναζον.

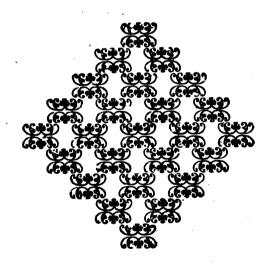
Τ) τ ζούζου φθοράν.

, Necessarium ergo, & ipsum viuere simul inesse, & caloris huius conservationem.

Quæ vero mors vocatur, esse huius corru-

Calor ergo aquæ innatus, tot in ipsa ani, mantia gignit, nutrit, auget, conservat. Caloris privatio, ad mortem adigit. Privatio autem caloris, nulla maior quam frigiditas. Frigida ergo aqua sui natura, minime omnium est dicenda. Atque hæc in vniversum, de aqué elemento, natura, & essentia, & essentialibus eius qualitatibus dicta sunto.

Finis Vigesimi quarti Pancosmia.



FRAN-



# FRANCISCI PATRICII PANCOS MIAS

LIBER VIGESIMVS QVINTVS.



### DE AQVAE ROTVNDITATE.



Ocent, & Geographi, & Aftronomi, & cum eis philosophi terram & aquam,
vnum conficere globum.
Et præter hoc, aquam per
se, suique natura esse rotun
dam. Sicuti & terra. Nam si

commex utrisque constans, rorundum est, ét pattes, qua altera ab altera segregantur, rotun ditatem eandem habere, est necesse. Argumen num hoc, quamuis firmum non fatis videatur, quia tota fere omnia alterius cernamus figure a partibus, & partes a toto, vt & in nostro, & in reliquis corporibus omnibus, & ipsius etiam terræ: attamen, quibus aliis rationibus id probent, expendamus. Prius ergo aquam per se positam, dein terram, mox vtramque simul iunctas contemplemur. Plinius igitur, non aliud in rerum natura aspe-Lui manischius putauit este, quam hoc ipsum, aquam esse rotundam. Aspectui tamen non latis confilus, argumenta ad id comprobandum adhibet. Ex Aristotele primum aquæ guttas affert, & luipenias, & pulueri, & frondium lanugini illatas, in se paruis conglobătur ait orbibus, & absoluta rotunditate cernuntur. Experimentum hoc, præterquam quòd fallum est, ridiculum etiam est. Quid enim guttulæ ad Oceani, ad lacuum, ad fluminum rotunditatem fidei afferant? Sed & falfum est,eas absoluta rotunditate cerni. Nam parte, qua vel pendent, vel pulueri, vel frondibus infident,planæ funt,& non rotundæ. Et gutta eadem, si in rem humectam, aut aquam oadat, non conglobatur. Sed vel diffunditur,

vel in bullam efformatur, que tota, tangente humorem parte, plana remanet. Quæ extat, pars rotunda est. Sed & in aere imbrium guttæ, dum cadunt fiunt rotundæ.Sed etiam non rotundæ fiunt. Quam rem facit manifestam " grando, que & rotundis guttis, & non rotundis, sed uariarum figurarum deuehitur: & eft tamen ex imbrium guttulis concreta.Quz veroabfoluta vifuntur rotunditate, fugæ ratione in eam coeunt. Quoniam dum in alieno funt elemento, ab eo refugientes, in se coeunt, & a se salutem quærunt, partibus in vnum coa-Etis, & quam maxime fieri postit, vt conseruentur, vnitis. Vittus enim vnita, fortior est dispersa. Secundum vero affert, quod in poculis repletis, media maxime tument. Quod tamen facilius ratione, quàm uisu deprehendi ait. Id vero aspectui, vei profitebatur, non est manisestum, satente iplo. Neque si asserat, ve. rum esse depræhendetur. Non enim media tument, sed quæ labra poculi circum circa ta n gunt, Quz vt plurimum ficca funt; eam ficci tatem, aquæ refugit tentisper humiditas. Quæ\_ si humida fient, quod eminere visebatur ef Auet illico. Quod vero his verbis subdit.

Mirum in poculis repletis, addito humore minimo circumfluere, quod supersit, & effluere. Contra euenire, ponderibus ad-

, ditis ad vicenos (æpe denarios . Cur id fiat iplemet docer. Quia scilicet

Intus recepta humorem in verticem attollunt. At cumulo eminente, infusa dilabuntur.

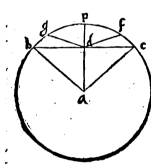
Sed hæc ad rotunditam aquæ nihil faciunt prorfus, & si quid faciant, ad aquæ illius fa-Pp cient; parata, ridicula, vanaque euadunt. Et quamuis particulæ hæ, sint cum tota aqua homogenez, atque ob id fint, cum tota, naturz eiufdem , multis tamen rebus aliis,&a maiore,& a tota aqua differunt. Nam nec pondera sustinent, nec vllo cientur motu. Quen si ineant, illico effluent, & diffuent. Nec magna aqua, aut in puluere, aut in foliis, aut in pelui intumescet, aut pendens rotundabitur. Nec idem centrum,aut hæ,aut illæ, cum aquæ vniuersitate habent. Itaque ineptiq sunt hæ, pueriles fatis. Ad maiota accedamus quæ his verbis subjungit Plinius idem.

" Caulam quærentes, propter quam e naui-, bus terra non cernatur, e nauium malis ,, conspicua? Ac procul recedente nauigio, si ,, quid quod fulgeat, religerur in mali cacu-" mine, paulatim descendere videatur, & postremo occultetur?

Hoc sane validistimum, hac de re scribentibus omnibus, visum est semper argumentum,e clarissimo ductum experimento ; quod Geographi viurparunt omnes ve perluaderée, aquam non totam, sed aquæ superficiem esse rotundam. Quod quia plurimum virium habere est credită, in vitimum examen reiiciamus.& prius Astronomoru,& Geometratu, & Geographoru rationes alias excutiamo. Quas maxima constare necellitate,&ipsi sibi credut, & aliis persuadete conantur. Quoru omnium fere, labores omnes in vnű locű, vir nostra ætate celebris Christophorus Clauius adnixus est conferre, & confirmare, vt vno suo labore, studiosis harŭ rerŭ omnibus consulerer. Multa fane hoc conatu laude dignus. Sed longe dignior,pace cius id dixerim, si re ipsa expédere, quàm authoritates illoru fequi, malluisset. Sed argumeta & authoritates illius, nos prius expendamus, & simul rem ipsam cotemplemur. İs igitur vir, dű in íphætá cómentaria (cribit, : ad guttæ, & mali duas rationes tertiam ex Ari Rotele adducit. Hoc primo assumpto.

Aqua suapte natura, confluit ad loca decli-3 uiora. Declinior aut locus est, qui centro est vicinior. Axioma sanè hoc, si hæc conditio ablit, ve loco alter altior sit, alter declinior, fallum est. Nási in plano aqua sit, nusquá con fluit, sed eodé loco immota manet .vt in stagnis,in lacubus,paludibu s,fossis,puteis,pelui bus. Que omnia, æqua esse superficie, & sensus iple docet, nullo in medio tumore, & aquaru libratores. Quì libella æquissima adhibita, experiutur, an alicubi folu dechuius inueniatur. quo vel paludé exficcent, vel riuu, vel flutium alio deriuent. Si nullibi decliuitas reperiatur pro certo habêt , că aquam alio nó posse duci. Itaque vel opus non incipiut, vela cepto deli-

cient; A d aquarum vero vniuerlitatem com- flunt, quando aqua eos nó sequatur. Dicimus itaque Aristotelicum axioma in locis, quoru alter decliuior sit, elatior alter, esse verú. Falsis simuvero esse in peluibus, in puteis, in fossis, in paludibus, in stagnis, in lacubus plerisq; Er ex his verius concludetur, mare, atg; Oceanum elle vt appellatione produt, æquora, quam rotuda. Idq; alio eiulde Aristotelis axiomate. Ele mēta in luis locis no moueri, led natura quiescere. Quoru partes si vi e naturali loco dimoueantur, ad iplum quam citissime possunt, redeunt,& in co aquicscunt. No ergo aquæ elementu, cu sit in loco sibi naturali, ab altiore in decliuioré confluet locu. Si no cofluet, altioré locă in se nullă habet, nullă decliuiore. At ha--beret, altiore, si in medio esset rotuda Haberet & depressiora omnia quæ mediŭ circudarent. itaq, a medio in ea conflueret. At non cofluit. De eo confluxu modo loquimur, qualem Ari stoteles & Clauius proposuerunt. Na motus alios, Maris & Oceani alius erit disquirendi lo cus. Quam vero ambo figuratam proponunt demonstrationem, magno æquiuoco,& fallacia laborat.Ea est huiusmodi.



Inquiunt.Lineam A, D, minoré esse reliquis tribus ab eodem centro ad · circumferentia du ctis. Quia D. sit cétro vicinior, & ideo decliuior.Igitur per axioma, aqua ad decliuem locũ tả diu flu**c**t),

quoulq; ad E allurgar, vt iplis B, C, fiat equalis. Vt hoc alibi cocedatur, in mari magno atque Oceano no cocedetur. At nec cocedetur aliba, nisi aqua, a superiore loco, & extra cam circu ferentiam polito ad D cofluat. Non.n.a B. aut a C, aut ab E illuc fluet. quia cu fint in eadem. ferentia, & inter se a centro æquales, nullu eorum, locu luum relinquens eo confluent, fi lo cus D, non sit aqua vacuus. Non.n. aqua cum sit corpus, aquá penetrat. At Oceanusaqua sua iam plenus est, & planus. Neq; aqua, ca que lic tus Africu, aut quæ littora Brasiliæ lambut, ad mediű quod elt aqua plenű cőfluunt. Si vacuű effet, eo confluerent. Non confluent aut, non quia sint rotunda, sed quia in cadem sunt planitie in æquore eodem. Idem est in reliquo Oceano toto; in mediterraneis omnibus ma-Tibus. Ergo demostratio, que necessitate Geometrica cocludere illis est visa, & per se ad ma Te collata vana est, & experimentis confutata). Si dicăt sensum falli,neq; eŭ posse rotunditatem illam percipere quod & dicunt: demon drationem vero, veram elle & Geometricami

Dicemus

Dicemus nos, Geometrica elto, phylica cerre non est, nec vera. Nam si uera estet, in omnibus aquis uera effet. lacubus, stagnis, paludibus, fossis, puteis, peluibus. At in his quæ sub oculis habemus, eam rotunditatem, nec cernimus, nec exprientiz responder. Nam si pelnis víq; ad fumma labra impleatur aqua, dein rore fi ligno quo fruméti, leguminumq; mollia eminentia abradimus, rotunditatem aque in medio abradere tentabimus, ridiculi euade mus. Esto ergo Geometrica hac demonstratio, certe non est physica. Quia physice considerata B,& C, non lunt altiora D. sed in codé cum eo sunt plano. Vnde aqua in Dab eis non confluet. Confluet tamen si sit aqua in F.aut in G. Quia linez ab his tractz ad D. oftendunt, ea loca esse altiora, Divero esse decliuius. Ex priore hac quastione, de aqua rotunditate in inperficie, quasi eam absoluisser, aliam Clauius aggreditur. V trum ex terra, & aqua vnus fiat globus. Sed uos priorem expediamus prius,&

Omnis aqua in superficie, necessario est, vel plana tantum, vel rotunda tantum. vel & plana, & rotunda. vel nec plana, nec rotunda. Necessaria est hæc divisio. Nec planam habere,nec rotundam, non uidetur posse dici. Emi nentias enim nullas habet, præterquam in vadis, ventorum vi commotis. At nobis de violența superficie non est sermo, sed de natu rali, & nulla vi agitata. Naturalis ergo aquæ superficies, nec plana, necrotunda, dici non potest. Sed neque & plana, & rotunda poteit dici, vna eademque. Cotrarietatem enim eodem tempore non admittet. Neque vnam esse planam, aliam esse rotundam, est dicendu. Est.n. aqua universa homogenea, similariumque partium omnium, fi in naturali suo sit statu. At homogenea non esset, si partium alia, plana esfet, alia rotunda . Ex plena ergo diuifione, necesse est cam totam in superficie, vel planem esse, uel rotundam. Alterutro horum démonstrato, alterum excludetur. Ostendamus non esse rotundam, rationibus, & experimentis usi clarissimus.

Apud Oppidum Comaclum, stagnum sane permagnum est. Per id stagnum, anno ab hine terrio, e Comaclo, Cynibula soluimus vt Ostel latum peteremus. Fundus itinere serè toto, clarissima aqua, minus duobus pedibus altus, est conspicua. Inisso discessus, vrbs tota conspicua. Itinere procedenie, ima domorum pri mo, sensim e visu tolli cæpta, mox altiora. Tandem & humiliora culmina nondum sex M. Pass. itineris consectis. Turris sacra, alta pedes LXXII.a medio sui supereminebat visilis. Ea quoque ad X.M. Pass. e visu est sublata. Hic Geographos rogamus, an tam breui spacio,

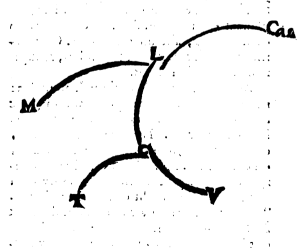
quo totus fundus duobus pedibus, minusq; pressus, &conspicuus cum esset, an mare illud, potuerit in medio, ad V. scilicet Pass. M. pedes LXXII. in rotunditatem attolli ? Ita vt minus duos pedes, & pedes LXXII. aqua super fundum, attolleretur? Aut Mons sub aqua pedes LXXIIII.est. At e tanta terræ subiecte & aque altitudine, littora id stagnum circundantia, multo visa essent depressiora. At visuntur stagno altiora. Non ergo in eo medio, aut terræ, aut aquæ vilus est mons, nulla eleuatio, nulla rotunditas. Hoc primum experimentum. Alterum in mari alto . Anno M. D. LXII. nos in Cyprum nauigaturi, e naui magna, adhuc ad Venetum litus, anchoris alligata, sub solis ortum, supra maris superficiem, montem in Liburnia Aussero imminentem, claristime conspeximus nigricantem. Distat autem e Venetiis Pass.M. amplius CC. Orto sole, non am plius est visus. Modo si tanto spacio, maris superficies, in medio tumida fuisset, vel totum montem, vel maximam eius partem, nostro visui ademisset. At totus in diluculo conspiciebatur, post solis ortum nullus est conspe-&us. Anno deinde M. D.LXXIIII. e Ienua in Hispaniam nauigabamus. Vltra Tolonem in Gallia sub aurora velo ibamus. Corsicz insulz montes,imò tota ipla infula, vti nautæ, qui ad cam, familiarem habebant nauigationem aftir mabant,conspiciebantur & ipsa nigricans tota.Distabat autem a nobis ex longitudinis littorum computo M.Paff.plusquam CCC.Sole orto ab oculis euanuit. Neque tamen ante ottum, mare planum fuit, aut post ortum in tumorem est auctum in medio. Experimenta hæc,& similia multa, nautis assidue sub oculis versantur, quæ debuerant Geographi obseruasse. Et causam fortasse reperissent, cur in ma ris rotunditate tantopere fallerentur. Experimentis addamus rationes, ex hifce axiomatis. Aqua tota, homogenea est. Aqua suis terminis contineri nequit. Aqua alienis continetur ter minis. Hæc tria polita & lenlui patent,& lunt ab Aristotele tradita, & ab omnibus coprobata. Ex primo ita argumétamur. Aqua, li sui natura rotunda sit in superficie: Quæque eius pars, & tota rotunda esser, quod & guttarum, & poculorum productores & fatebantur, & concludebant. At partium nulla rotunda est, Neque ergo tota sui natura est rotunda. Aient, totam cerni posse, quæ sit in multas partes toto orbe dispersa, & sub terra latis multa occulatur. Sed ex partibus, quæ rotundæ esse cernuntur, quia sint homogeneæ, totius rotunditatem necessario concludi. Tota non cernitur. Esto. Ad partes veniamus. Paruas,magnalue?Vtralque.Paruulæ ut gutte, quarum reddita iam causa est, omittantur. La Pp 2 pocu-

poculis dixit Plinius, ratione potius, quamfen lu id cognosci. Secunda hæc vera, sensu id no cognolci. Prior falla. Neque enim ratio dictat id ita esse. Cur vero ad orificia, videatur paululum elata, est iam a siccitate ostensum. In medio uero nullus tumor, quod & iple fatetur vilu cernitur, quamuis oculus exactissime id medium collimet. In pelui víque ad labra pleno, tumor in medio nullus. Nullus in alio vilo maiore vale. Flumina, ne effundantur, ripis natura, arteue factis coercentur, & continentur. Si quis ima altera ripa prostatus collimet Tignum in ima altera ripa politum, line dubio conspiciet, nulla in media rotunditate impediente. Quando flumina pluviarum aut niuium aquis ita turgent, vt a fummis ripis vix contineantut, cur in medio non cernuntur elata? Vtroque calu, tantum abest vt sint elata, vt quæ rapide feruntur, in medio caua videan tur quia in mediù omnis fupernatans immun dities delabitur. Sed neque lacus in medio tu ment, testante id visorum in ripis signorum experientia.id ipfum fit in stagnis. Sed ad maiora etiam accedamus. Sunt enim & magnæ aquæ partes, toti aquæ homogeneæ.

Quia mare aqua est, proprus terminis non continetur. Continetur alienis, terræscilicet littoribus. Quæ erant axiomata duo reliqua. Ex quib<sup>o</sup> ita dicimus.Sı quæ rotuditas in mari est, ea necessario erit, vel in medio, vel ad vnű, vel ad virumque littus. Si ad virumque littus erir, mare ibi erir altius, in medio erit decliuius. Ex Aristotelico ergo axiomate ab littoribus in medium decliuius confluet, illudque replebit & complanabit.ld si fiat, planum totu fiet, nullibi erit rotundum. Si vero ad littus tantum alterum ea erit rotunditas, altius ibi erit. Igitur inde fluet in medium, &ad littus alterum vbi est decliuitas, camque tum in medio, tum in littore altero complanabit. At hæc nulquam viluntur. Ad littora ergo, aut alterū, aut vtrumq; nulla erit rotuuditas. Igitur si qua est, ea in medio inter littora erit, quod & afferunt Geographi. At si in medio siet hæc rotuditas cui dubium ad littus vtrumque esse decliuitatem. Et si sit, mare a medio ad littora co fluere debere donec ambo loca repleat, eaq; complanet.Si enim non complanabit, neque etiam defluet a medio. Si non defluet, altior non erir. Si altior non sit ibi, nulla est rotunditas.Si ibi est rotunditas,& non defluit,axio+ ma Aristotelicum falsum redditur. Falsum red ditur & illud, aquam propriis terminis non contineri. Continetur enim dum rotunditas, & altitudo , in medio permanet . At nullam permanere, nullam aquam suis contineri terminis, nautatum nemo conspexit vnquam.

2 1

Ergo in medio, sicuti neque a lateribus, mulla æst, aut vnquam suit naturalis rotunditas in mari, nulla in Oceano, nulla in aqua vlla. Fallum igitut, totum est hoc dogma. Addimus. Si mare inter littora, in rotunditatem furgeret, nauigia dum a littore altero foluunt, primo alcenderent. Graue igitur (vt funt onsnia gravia) contra naturam ascenderet . Atque ideo tardius mouerentur. Et cum ad rotunditatis summum peruenissent, ad alterum littus, veluti ferrentur in præceps. Quæ res, vt nullo experimento constat, ita est impossibilis, vt grauia scilicet sursum ferantur. Sequerentur setiam impossibilia alia non pauca. Nam fi inter omnia bina littora, mare in medio attollitur, inter insulas frequentes, vt sunt in Dalmatia ad laderam, & vitra Epidaurum; vt funt in Aegeo, vt funt in India ad Maldiuarem, & alibi sapissime, frequentes etiam essent inter cas, quaquauersum rotunditates sibi ipsis interdum contraponfitz. Exemplis id exponamus. In Adriatico e regione oppidi Thermularum, tres funt Diomedeæ infulæ quas hodie Tremidi appellant. Si quis igitur, a Thermulis ad proximiorem, quam Caprariam dicunt, nauigio soluat, inter littus illarum, ac littus huius, rotunditatem inueniret, si vero alius ab Oppido Vico, quod est in Italiz littore candem peteret Caprariam, also situ, staret rotur-:ditas . Sunto Thermulæ vbi T. Capraria vbi C. Vicum vbi V. Tunc vna rotunditas ab Africo ad Septentrionem inter T. & C. intumesceret, alia ab Euro in Corum inter C. & V. litu staret diuerso. Item alia a Captaria C. ad Lissum L. insulam a meridie ad Septentriones, a Lisso L. ad Casolum Cas. ab occasu ad ortum. Lisso ad Melisselum alia. Hæc subdita ostendit delineatio.



Qua rotunditate tam varia delineatione, nihil ridiculosius. Nam hæ omnes tum in-

ter le sunt differentes, tum ab aliis differrent, quæ a Melisello ad Anconam, aut ad San-Aum Archangelum, aut ad Pole promontorium, aut Venetias protenderentur. Si vero quis, ne in risum res uersa videretur, diceret. In magno pelago rotunditatem deele, inter proximas insulas non elle ; interrogaremus nos. Cur in magno, & non -etiam in parno? Cum tota aqua sit homogenea, & ciuldem nature, atque ideo figu-. 12 etiam ciuldem; quod guttularum, & po--colorum allatores autumabant. Cur in es--dem naeura tanta diversitas ? Si dicant, chaic non in paruis spectari masibus debere, verum in Oceano. Si causam non reddant, ridendi erunt. Sed esto in Oceano experiamur. Maximo omnium 112&u, & nullis insulis impedito, per gradus CCXXX. ab Ambone infula Orientali, víque ad Magellanicum fretum. Medium itineris huius sub insula fuerit Madagascare. Ibi, si verum sit Oceanum rotundum esse, ingens mons aquæ fuerit. Si ergo a Magellanico nauis soluat uersus Ambonem cui dubium, eam a decliui littore, uersus aquarum cumulum ascendere? Quo casu, & gravia sursum ferrentur, & egerrime ferrentur. Ad summum cumulum cum perueniret, media velocitate in co versaretur. Inde ad Ambonem in decline, ac ferre in przceps ferretur velocissime. Quorum pihil nautæ experiuntur. Imo velocitati huic tertiæ, contrarium experiuntur e Semper enim Oceanus ille, ad Magellanicum fertur ocissime. E contra alia nauis ab Ambone si soluat, difficile ascender ad Oceani vsque cumulum, a cumulo citissime descendet. At contra euenit. Eadem enim velocitate, fluxuque Ocean Leudem ab ortu in occasum perpetuo feruntur. Non est ergo Oceano in illo aquæ mons. Neque, alibi vllibi. Non ergo verum est, mare, aut Ocoanum, aut aquam vllam in conuexam iuperficiem ac rotundam surgere. Sed neque concaua sunt in medio, magis quam ad fipas, aut littora. Illuc enim ab altioribus con-Auerent. Cum ergo neque rotunda, neque concaua vilis in locis maria sint, necesse est, ea mediam inter has tenere superficiem, planam scilicet & æquam, & nomini æquoris respondentem.

At cur nauis, e littore soluens, e malo littus cernit, e naui non cernit? Quod primum ac maximum Geographorum argumentum, in postremum locum, a nobis suerat reiectum. Id modo soluamus, solutione ab experientia perita. Dictum

- nobis iam est, Montes Ausseri, &'Cyrni, per longissima spacia sub aurora cerni, orto sole, non amplius cerni. Patet id nauigantibus conceis, non solum in his, sed, si observare velint, etiam - in montibus omnibus horis tildem . Si mare intermedium rotundum effet, ne-. que ante ortum cerni posent vili, neque potnissent illi. Quia in longiore spacio, maior esset rotunditas. Ergo maris rotunditas in causa non est, cur non cernantur, quod Geographi asserebant. At cernuntur, ergo maris nulla cottin--ditas. Alia ergo est causa quesenda, cur post orenw Solem non cernantur. En vel in vilum noltrum elt referenda, qui lon-.ginquiora: minus: percipit :: Kel : in : vapores e mari eleuatos. Quos continue inde attolli in altum, & nemo negat, & experientia comprobat. Vel in solis radios, qui in polita, ac leui aque, & zquoris superficie, reflectuntur, & surfum resiliunt, visumque nostrum reddunt debiliorem. vel etiam in duas, aut tres halce omnes causas effectus hic est referendu . Priorem illam & tertiam nemo est qui neget. scilicet, longinquita. te visum nostrum hebetari. Hebetari eundem maiore luce, nemo nescit. Solis quoque radios a planis & leuibus resilire, ignorat nemo. Eosdemque, si quis intente inspiciat visum debilitare. Sed & aliter. Si prope terræ, aut maris superficiem visus intendatur, hebes reddetut. Quam rem etiam Aristoteles ex parte annogauit. Problem. XI. sect. XV. in his verbis.

Οτι η όξις હિંજી τω γω, εαν λίαν φέρηται, όλίγη सेंड το ενοπρον προατίπει. Ωστε ανακλωμένη πρός παν έςαι άσθε-

Quopiam visus, cis terram si multum feratur paucus in speculum incidit. Itaque refractus ad omnia erit debilis. Est autem maris superficies, diurna luce, quid aliud, quam speculum quoddam, a quo solis radij refranguntur, qui visum debilitent nauigantibus. Cum ergo visus noster in naui ima, inter radiorum refractiones, & tremulum quoddam lumen, quod e maris superficie, sursum ferri cernitur feratur, in longiore spacio, facile promontoria, aut res alias in littore ad maris imam superficiem politas, non discernit. Quæ e fummo malo, quo refractio, & lumen tremulum non pertingit, conspiciuntur. Esse autem vere solis radios, in causa, qui nobis

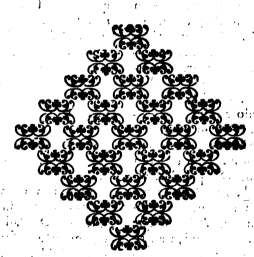
Digitized by Google

### FRANC. PATR. DE AQUAE ROTUNDITATE.

- multa a visu adimant, saris est probatum matutino illo Ausserensis montis, & Cyrni insu-- læ experimento. Quæ in crepusculo cernebantur, radiis vero obortis, & totum hemisphærium implentibus, oculis nostris sunt . adempta. Vapores quoque huic rei impedimentum afferre, nemo est qui ignoret, qui semel saltem in cœlum, nubilo aere aspexerit. quando fulgentissimam solis lucem nubes nobis occulant. Nubes autem non aliud funt : quam uapores coagulati. Nauigabamus ante sunos aliquot secundo iam itinere e Cypro. -Mane summo, densissima nebula, nullo spirante vento, nauem operuit. vbi locorum efsemus ne dininare quidem poteramus. Ad -meridiem iam rarescente nebula, cacumen montis altissimi prius, conspici coeptum.

Magis etiam rarescente, & cacumen clarius, & montis pendix videri. Nebula dispersa tandem, agnouimus Cretæ montem, ad austrum verlum, qui a nautis Gambela nominatur. Id euenit, quia nebula in summitate prius sit dilapla, deinde sensim euanuit tota quam rem confirmat, quod refert Andreas Corsalius in nauigatione, a Mozambico ad Indiam nebulas: quasdam horizonti vicinas eleuari que conspicere non sinant stellam vllam, quæ minus quam sex gradibus sit eleuata. Hac ad solutionem argumenti Geographorum validic simi dicta sunto. Priora illa ad aque & marium, & Oceani rotunditatem destruendam & complanandam funto, & rationibus, & experimentis demonstrata.

Finis Vigesimi quinti Libri Pancosmia.



FRAN-



### FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS

LIBER VIGESIMVS SEXTVS.

**BESS** 

AN AQVA ET TERRA VNVM EFFICIANT GLOBVM.



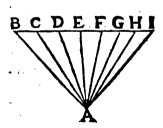
Priore de aquæ rotunditate, dicebamus Clauium, aliam non minorem ingreffum esse quæstionem, Geographis, & Astronomis, tum etiam philosophis comunem. Vtrum scilicet, ex

terra & aqua, vnus esfer confectus globus. Id omnes hi, pro certissimo habent. ita, vt cercius fere videatur eis nihil, fatentur tamen ijdem omnes, non ad amusim, & Geometrice; esse sphericum hunc globum, quia montibus ultissinis, profundissimisque vallibus, & tumeat terra, & deprimatur locis innumeris. Ratione naturali id probant vniça. Quod gra tia omnia ve funt terra & aqua, ad vniuersi centrum vnum, partibus earum omnibus & inclinent, & nitantur. Indeque euenite, cum partes omnes co properent, vna circa ac lupra aliam ita aglomerentur, vt necessario rotunda ëarum conformetur figura. Hæc ratio non est sincera, sed aliquot in se continct saliacias. Nam id li verum ellet,terra tota vti aqua,longe granior, aquis subsideret, aquæ ei toti supernatarent. At maria a terra superantur. Terta ipla superatur montibus. Maria imas terræ canitates, occuparunt tantas, vi reliqua terra non fint minores. Quia igitur díci potest, ter:2 ram grauitate ina, partiumque luarum, pendentiaque ad centrum, totunditatem aquifitrisse? cum plusquam caua sit, dimidia emineat altissime. In ea vero quæ eminet, quatuor generum sunt partium situs. Vel enim montes sunt, uel conualles, uel colles, vel planities. Nulla harum est, quæque marium

Inperficiem non emineat. Ab eis enim omnibus, si aquæ decurrant, tamquam ab eminentiore, in mare tamquam ad declinius, confluent. Vnde factum axioma, Flumina omnia ad mare deuoluuntur. Et aliud, finis aquarum mare. Superficie autem marium, decliuior semper est fundus. Fundus autem maris, de cliuifima est terræ pars. Laque, aut ferè dimis dia, aut verè dimidia, aut etiam plusquam dia midia. Hac igitur medietare, in rotunditatem terra nullam surgit. Non ergo est tota per se rotunda. Huic fundi maris dimidie, si cius quæ exterat, lacuum, stagnorum, fluminum; profunditatem addamus, huius quoque me: dietatis, fi non maior, saltem multa pats, aqua rum fundis est dedicara. Elatiores his omnibus funt planities. Quæ in omnibus, tum ha: bitati, tum deferti orbis partibus, sunt plurimæ; Earumque pleræque funt ingentes, immenlæque. Harum aliquor enumeremus, & ad reliqua terræ elatiora conferamusi. Earum prima esto, illa, que a Scythico víque Oceano, ac finu Graduico qui elt fub L X X. latitudinis gradu, per Molcoulam vsque in Tauris cam Cherlonelum per grradus XXI. extenditur. Quæ totins latitudinis ab arcto vique ad æquatorem pars est fere quarta, & si cuique gradui demus M. Paff. LXII. cum dimidio iuxta Ptolemoum continet Pall.M. MCCCXII. Secunda elto, ea quæ a Moscouia per Asiam vitra Imanum vique ad Quinsai protenditur gtadibus CXXXVI. hoc est M. Pass. 8 500. & amplius. Tota item Africa, quanta a Nili fontibus est vsque ad exitum gradus latitudinis comprethendir C.hoe eft M.Paff. 62 50. In lon

gitudinem vero Africa eadem, a fontibus Nigri fluuij qui sunt sub gradu LX.vsque ad excurlum eius in pelagus Atlanticum, qui est Sub gradu V.quod spacium graduum est L V. tora plana est per M. Pass. 3437. Memorant in orbe nouo, a portu formoso qui est in latitudine citra zquatorem gradu. V. vsque ad fretum Magellanicum, quod vltra equatorem est sub gradu LII.totam. Peruanam regionem a montibus Andis ad mare, víque planam efse. Spacium autem hoc graduum LVII. Pass. M.implet. 3562. Supt & in superiore ad septentriones noui orbis parte, planities ingentes atque immensæita, vt nauigantibus nulli conspiciantur montes. Sunt in nostra Europa, V ngaria tota planissima, tota Polonia (vnde illi nomen lingua eius gentis inditum) vique ad mare, tum Euxinum, tum superum Liuonicum, ac Finonicum. Hæ tum longitudines, tum latitudines, non funt dicenda, uix esse sensibiles respectu totius terreni globs. At si tantæ ac tot numero sunt in superficie terre, planities, qua tatione, aut est rotunda ter-22 ? aut vere dici potest rotunda? Neque ei rotunditatem montes efficient, cum tot conual libus sint,& inter se inæquales, & anfractuosi. Et ad planities iam dictas, & alias innumeras, vix ferè lunt sensibiles dicendi. Ad hoc enim, sensibilitatis asylum, & Clauius, & eius magi-Ari Astronomi, solent confugere, cus eis, mon tes, valles, scopuliq; obiiciuntur. Aiunt enim, terræ rotunditatem non impediunt, quia non sunt, sensibilis momenti. Que suga ve eis concedatur, certe in planiciebus non est concedenda. Nam lunt maxima terrenæ superficiei pars, que rotunditatem eius impedit. Qua.n. ratione, eadem terra subjecta, codem loco, codemque tempore, duo contraria in se recipiat, planum, & convexum? Imo in maris in Oceani, in aliarum aquaum fundis, & conuexum recipiat & concauum? Aquarum autem: fundi plusquam dimidia superficiei terræ fant pars. Et planicierum prior numerus, tum graduum, tum Miliorum, a Septentrionibus verlus zquatorem, quarta fere est pars. Cui fi Nili latitudo addatur, plusquam duas totius a Polo ad Polum latitudinis tertias partes cópræhendit, licuti & Peruana, fere tertiam alia, complectitur. At Africana Nigiris longitudo, graduum est LV. Asiana vero cum parte Europez plusquam gradus CX L. continet. Itaque non possunt dici insensibiles respectu globi totius. Neque etiam eo possunt confugere si dieant, fidem non esse habendam, aut Marco. Polo, aut Hispanis, aut Polonis, aut Paulo Iouio, autaliis qui earnm planitierum memoziam scriptis reliquerunt, quòd vel sponte, vel errore fint mentiti. Nam etiam si detur, quod

non datur, hos falsos esse mentiunculis, natura ipla non mentitur. Si enim tantæ regiones planissime non essent, sed in medio ad rotunditatem, ac tumorem furgerent, Boristhenes, Tanais, Volga, Nilus, Nigir, Danubius tanta terrarum spacia non decurrerent, aut in ascésum, inde in descensum currerent. Non enim flumina vlla prius ascendunt, postea descendunt. Sed totus corum cursus, ex axiomate, tum Aristotelico, tum Clauiano, descensus est ad decliuiora. Et igitur flumina hæc per plana decurrunt, inclinaza tamen tantum versus maria, vt in éa ferri possint. Neutra ergo, terra & aqua, cum non fint rotunde, quibus machinis Astronomi, & Geographi, ex vtraque globum vnum confecerunt? Eumque ita rotundum, vt vnam eandemque habeant superficiem conuexam, vti autumant. Qui enim vna eademque esse potest conuexa superficies, val lis ime, cum montis aut pendice, aut cacumineraut huius cum planicie suppositaraut cum maris plano? Certe multi sunt inter alpes lacus, inter montes alios altissimos, quo sensu, quaue ratione, Geographi, aut Astronomi depræhenderunt, lacuum superficiem eandem esse cum imminentis cacumine montis. Cum hic ad cœlum attollatur, illa in imo resideat? Sane Chimeræ sunt hæc & non mathematice demonstrationes. Neque illorum ratio ca, qua afferunt, quia fingulæ & terræ, & aquæ partes centrum expetant, vtramque in vnum globu conglobant. Vtramque enim in loco a natura deputato, vti est Aristoteli demonstratum, quiescere est necesse. Et earum partes etiams ad centrum vergant omnes, id in fuo quæque loco, fine vllo motu faciunt, nec ab eo discer dunt, neque descendant. Neque se se de loco trudunt, neque in decliue fluunt, nisi pars inferior vi e suo loco abstrahatur. Exemplo a



Clauio, alia in cau fa proposito id sit manifestum. Ná si vnum tantum est centrum A. terræ avt vel aquæ partes in plano constitutæ. R. C. D.E. F. G. H. I. omnesque ad ipsum vergant, & incli-

nationem habeant, neque a suis abibunt locis. Et si summota pars inferior suerit, suo quæque itinere, non autem omnes ad perpendiculum descendent. Nam si omnes suis in locis, ad perpendiculum vergentent, ad centrum sane non vergerent. Quam tem exemplum hoc aliud clarissime ostendit. Attamen in tantum sunt, imaginatarum demonstra-

BCDEFGHIKL

monstration amatores, vt lineas
ad catherum inmurorum costructione ductas, ad
centrum omnes
tendere contendunt. & muros
inter se aliquam
habere inclinationem, quamuis

non sensibilem autumant. At nos non id querimus, aut hic, aut in superioribus, an sensibilis vel non hæc inclinatio sit. Vel an aquæ tumor, aut motes, aut valles, sint sesui nostro copræhensibiles, quasi sensus noster corrigere naturam, aut queat, aut nequeat. Sed an reuera ita se res habeat, & vera sit. Non esse autem hasce ipsorum demonstrationes veras Euclidis Geometrarum patris, demonstratio demonstrat. Quæ est libro xj. Prop. vj. vbi ait.

si binæ rectælineæ, in eodem plano ad angulos rectos fuerint, parallelæ erunt

😠 iplærectælineæ.

Quod de binis hic air, de omnibus intelligi debere Geometrarum nemo dubitauerit. Sicuti dubitauerit nemo,parallelas nunquam concurrere. Non igitur ad centrum tendent. Non igitur ab vno plano partium tendentia & inclinatio, parallelarum rotunditatem eius plani poterunt efficere. si Euclidis demon. Aratio vera est, etiam quæ inde deduximus, vera sunt. & illæ aliæ Clauianæ demonstraciones fallæ erunt. Vel si hæ veræ sunt, quis amplius Euclidi, aut mathematicorum fidat asserris. Itaque tota hæc prior Clauij disputatio, an ex terra & aqua vnus fiat globus in le vana, contra ens, in quos est instituta, est frustranea. Quam uero ipse, ad id probandum instituit, tota ex eadem principij pendet falstate. Ait namque.

In quacumque orbis parte, per eandem omnino aeris lineam, terra & aqua non impeditz, sed libere demisse descendant. Vt hoc sit, aut non fit verum, ad rem propositam non facit. Non enim hoc ait agimus, an præter iplarum naturam loco fint politæ, & eadem linea descendant. Sed an naturali loco sitz tumeant in medio, & sint sphzrice tote, potius quam plane. Esto vninersi centrum tantum vnum. Ad eum omnes aque, terræque partes tendant, sed non omnes ad perpendiculum. Sed suo quæque e loco. Nec sunt istius vergentiæ lineæ omnes æquales. prout æquales non sunt, quæ in Africa a montibus Lunz, aut a monte Amara, qui omnium altissimi feruntur, & ab imis corum con-

uallibus ad centrum víque ducuntur. Quod si vera Plinij relatio est, montes esse quosdam, qui L. millia se se attollunt, si verum sit Tenarissem LXX.millia excedere, fi Andes, si Caucasus, si alij innumeri, rotunditati totius terræ magnam auferunt partem , 🏾 tot planities, si tot maris fundi concauitate, idem faciunt, qua ratione alia, rotunditate, aut terræ, aut Maris, aut vtriusque simul asserere andebunt? nisi concaua velint esse conuexa, & plana esse rotunda ? Sed quain postea explicat rationem, Solem, stellasque aliis citius, aliis tardius oriri, & singulis XV. gradibus, hoeæ vnius spacio variari in terra, & idem in Oceano fieri. Hoc autem fieri non posse nisi maris superficies continuaretur. Ad rem nihil facit. Quis enim negat, terrarum & maris superficiem continuari? Continuitatas autem. rotunditatem minime facit. Quo vero Ad poli altitudinem , quod subnectitur, nauigantibus e Lustrania ad Canarias, altitudinem poli, singulos gradus deprimi.

Si concedatur esse verum, non tamen probatur, aquæ ro tunditas. Idem enim etiam in plano accidit. Figura hæc, id ostendit. Quis enim non videt, Polum A. maxime elevari iis qui sunt

in B.Ad perpendiculu.n.& ad angulos rectos eis superstare ¿Quato vero a B, discedut magis C.D.& reliqui,táto acutiores fieri angulos visus. Ideoq; polu eis videri depressiore. Præsertim quia vilus,non vltra 40.millia,vt probant optici, rectus procedit. Idq; eo magis euenit, quia plures, atq; plures e mari vapores eleuan tur, qui tandé e co spectu prorsus auferunt. iis qui lub æquatorem nauigando peruenerunt. vitra quem, paulo progressis polus noster occulitur, sicuti antarcticus non cernitur, his qui ad æquatorem non perueniunt. At si vera sit Oceani rotunditas, sub æquatore culmen eius esse videri potest. Is enim visum poli alterius adimit, alterius aperit. At qui sanus oculus concedat, ex altissimo loco, que eleuata sunt cerni peius? aut omnino eorum perite visionem? figura id etiam ostendit. sunto A, B, vterque polus. C, esto Oceani culmen. D, E, loca virimque decliuiora. Qui in C, funt, proculdubio vtrumque polum cernent. Qui vero in D.E.alterum tantum. Sed in tanta Oce a ni latitudine, præceps & virinque,

#### FRANCISCI PATRICII

sed aliquandiu perdurat. Igitur non illico poli alterius visio ammitteretur. Sed vterque aliquandiu conspiceretur. Sed ammittitur illico trangressis. Alia igitur est huius rei causa querenda. & non rotunditas aut



planities Oceani causanda. Nam si planus sub æquatore Oceanus esset vtrumque polum inde conspicerent, non minus, non magis, quam qui essent in culmine; Eam rem, quam nos in causam referemus? Aliam sane nunc non videmus, quam maximam distantiam, & in ea distantia, vel visus debilitationem, uel maximam vaporum eleuationem inter visum & polum interpositam, vel hasce tres omnes. Quod vero ad conclusionem rationis huius affert, serri non potest. Aquam eandem cum terra habere superficiem conuexam a Septentrione in Austrum. ita vt nequeterra, neque mare magis attollatur.

Quis enim ferat, altissimos Noruegiæ montes. Montem sub polo, Slotum, mundanorum omnium eminentissimum, eiusdem esse cum subiecto mari, superficiei? Aut Lunæ montes, cum subiecto lacu, vnde Nilus exit? Mons Aussero imminens in Liburnia. Cyrna insula, manifesto nobis ostendere, montes superficiei maris superstare. Neque vnam eandemque esse. Eclipsim lunæ præterea Clauius affert. In qua ait,

Vmbram aggregati ex terra & aqua, rotundam esse, in quacumque cœli parte contingat eclipsis.1gitur necesse est, terram & aquam vnum componere globum. Quia lunæ partes quæ nondum sunt eclipsatæ, corniculate sunt.

Sunto ita. At aggregatum hoc, siue globus, eam corniculationem minime facit. Aqua enim cum non sit opaca, vmbram facere, nequaquam potest. Sed eam facit natura vmbræ, quia sicuti lumen omne, ita & vmbra omnis rotundatur. Est enim vmbra luminis extremum, quod iam antea probauimus. Vmbra ergo sui natura se se in rotundum cogens conum, & non quia a rotundo corpore exeat, illius in luna apparentiz causa est. Nam si eius rei, aggregati globi rotunditas in causa est, eadem eius dem globi rotunditas so lem in horizonte, dum vel oritur, vel occidit, corniculatum ostenderet necessario. At hoc minime sit, etiam Clauio fatente, & sensu demonstrante. Sed corpus eius ab horizonte linea recta semper scinditur. Cui rei vt occurreret, ait,

,, Sensum nostrum in hoc mirum in mo-

Cur autem fallatur, causam affert ridicu-

" Quia terra, sensui maior appareat, quam " sol.

Nam, nonne eadem, maior etiam quam luna apparet? In luna corniculatas partes faretur, cur non easdem etiam in sole, ab eadem causa fatetur? Et visus noster, quo modo in sole fallitur, non fallitur in Luna? Nam sol nonne terra, ex sua astronomia, maior est? Cur ergo dicitur, Propter quantitatem nimiam terræ,recta ea linea videtur? Multo magis eadem nimia terræ quantitas in luna, quæ, quàm terra multo est minor, idem non facit? Neque solis, aut terræ, portiuncula circuli ma ximi dici potest linea illa, quæ solem recta scindit, primo oriri incipiente, circuli corda dein maiore, denique toto solis diametro. Est enim solis diameter, longe terræ diametro. maior . Quod & ipse probat.

Et si uerum est quod subdit, sensum halj, lucinari; in eo quod cœlum vit surnum
j, credat : cur non eriam hallucinatur in
multis aliis astronomorum observationibus ?
& cœlestium apparentiis? Cur non æque in
his omnibus, atque in illis errat? Ratio huius
suerat quærenda, & causa reddenda. Sed hæc
me hercule, meræ sunt sugæ, & meræ nugæ.

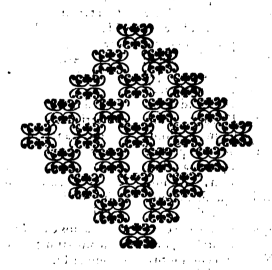
Verum nos, ex hac ipía íolis in horizonte, recta sectione, seu ea fiat, primo oriri incipiente minore corda, dein maiore, denique diametro, & post diametrum corda alia diametro minore, deinde alia minore cum semper a recta linea scindi; conspiciatur, arguimus horizontis planitiem, seu sol e mari cernatur lurgere, len a terra. Idem apparer, in lunæ ortu & occasu, dum est in horizonte, vel in mari nauigantibus, vel iter terra facientibus, vel loco stantibus. Idem quoque ex hac concluditur, terræ, & aquæ superficiem, non esse rotundam, sed vere planam. Nam si rotundæ essent, in ortu & in occasu, tum lunæ, tum solis, ea sectio corniculata appareret; non aliter, atque ab vmbrærotunditate, in eclipsi, corniculata luna pars nondú ecliplata, vilitur, & corporis lunæ rotuditae li-

Digitized by Google

mul ostenditur. Et in Solis eclipsi, quando non totus eclipsatur, & corniculatus apparet, & rotunditas, tum ipsius, tum lunæ, cernitur manisesta. Ea autem corniculatio essicitur, quia a rotundo corpore ea sit section. Qua si a plano sieret corpore, minime talis appareret. Concludamus partem hanc. Sicuta a rotundo, seu curuo, sectio lunæ, & solis sit cornsculata, sic a plano, ac recto; in eis sit sectio, & plana, & recta. At sit ab horizonte, a-

quæ & terræ leparatis, Eadem fit etiam a coniunctis. Igitur, & aqua in se, & terra seorsum, planam, & non sphæricam habent suam quæque superficiem. & simul vnum corpus si esticiant, aut.vt vnum considerentur, id aggregatum, globum vnius, einsdemque superficies non formabunt. Atque ita Astronomorum, & appærensæ, & Geographorum rationesi prorsus eunsterum nullæ.

Finis Vigesimi sexti Libri Pancosmia.



g 2 FRAN-



## FRANCISCI PATRICII PANCOS MIAS

LIBER VIGESĮMVS SEPTIMVS.



#### DE MARIS VNIVERSI MOTIBUS.



Nius corporis simplicis, vnum esse naturalem motum, & cre didit, & tradidit Aristoteles. Et aquam, quæ elementum simplex sit, naturali motu ed decliuia ferri tantum. Atque

ideo mare, quod aquæ locum occupalle scri-, ,, bit, a septentrionum altiore terra, ad decliuia fluere. Meorim scilicer in Pontum. Pont tum in Aegzum . Hoc in Siculum , Sardon) cum,&Tyrthenum. Que sint omnium profun dissima. Hunc vnicum, tam magnus magister, naturalem mari assignauit motum. Alfam, deinde, non vniuerso, sed ei qui sit in frous inter duas terras, angustis tribuit. Qualis est Euripus Chalcidicus, qui septies in die currat, atque recurrat. Eum nec naturalem, net violentum appellauit. Nam cum eius motus causam, vti ferunt, in exilio diu esset contemplatus, nec cam inueniret, præ fastidio ac mærore, le præcipitem in eum coniecit. Dubius sane, si naturalem dixisset, causam dicere se debere, cur toties sibi ipsi contrarius esset. Si violentum, causa erat dicenda, cur perpetuus esset. Sed næ, Aristoteles, qui ignorantiam atque ignaviam veteribus philosophis omnibus, vt solus sapere videretur, obiicere numquam destitit, de multis aliis maris motibus, solos hosce duos ipsecognouir, reliquos igno rauit omnes. Nam nec si qui alij in mediterraneo essent, cognouit. & de Oceani motibus, ne verbum quidem fecit. Vel potius, fluxum cognouit & refluxum maris, non est tamen aulus eius tei caulam veltigare, vel eam scribere est oblitus.Neque.n.diei potest eam non

cognouisse, quando mentionem eius aperte faciat in his verbis, quæ scripta sunt libro II. Meteoro cap. V III.

Et aquam, quæ elementum > Ως ε είσω γίγνε απάλιν ή ρύσις, δωτερ άμπωτις simplex sit, naturali motti ted - είς τουναντίον, της έξεθεν πλημμυρίδος.

,, Îta întrò fit rurfus fluxio, ficuti refluxus, in contrarium fluxui ab extra.

Sed Aristotelem ommittamus. Viderunt posteri maris motus quosdam. Sed neoterici, inediterrancis omnibus, & toto Oceano obnauigatis, multos & varios agnouerunt. Hos omnes annitamur nos colligere, & cum effe-Aibus causas coniungere tentemus. Itaque primo dicimus, maris huius nostri Mediterra nei plures elle motus, eosque varios. Et in Oceano, alios esse non paucos, partim ab his diverlos, partim genere eoldem. Eos omnes, ante omnia bifariam diuidamus. In uiolentos motus, & in naturales. Vtrorumque iterum dicimus, alios esse incertos, atque inordinatos, alios vero statos, & certis temporibus ordine recurrentes. Violentos prius expediamus, notioresque ignotioribus præponamus. Violenti sunt omnes maris, atque Oceani motus, qui a ventis excitantur. Ventus enim, cum vel aer sit motus, vel sit in aere, extrinseca a mari causa est. Et quia extrinseca etiam violenta. Horum violentorum ij inordinati funt, qui nullis anni statis temporibus, mare commouent. Sed modo Boreas, modo Auster, modo Eurus, modo Corus, modo hic, vel alius ille, hoc vel illo loco; vel per se solus, vel cum aliis, non raro etiam contraciis, vel e partibus diuersis mare perstant,& in vndas tollunt. De qua re Virgilius.

v na,



· Vni, Eurus, Notulque ruunt, creberq; procellis Africus. Horum alij tantum.

Valtos voluunt ad littora fluctus. Quod fit sepissime. Alij vero, quod rarius sit, etiam mare inflant, at que extollunt, vt solitas excedant metas, & terras inundent. Quod Veneti sciut eptime, & nos ibi non semel vidimus, Euro sunte, mare ita excreuisse, vt superscansis in vrbe canalium ripis, & per plateas, & per vias omnes, Cymbis sit nauigatum. Cistetnæ omnes salse sace, & merces præciosæ multæ, in terraneis apothecis & cellis corruptæ.

In Belgico vero, hittoriis est prodicum, Corum interdum tam flauisse veheméter,2c diu, & Oceanum inflauisse, vt arginibus ad mare, omnibus vel distruptis, vel superaris, vrbium magnum numerum, præfertim in Selandia, & Holandia, cũ multis mortaliŭ millibus ablorbisse. Quarum vestigia etiá quædá tranquillo mari conspici narrant. Id euenisse etiam in Baltico mari, in historiis eius regionis legimus. Quod & alibi enenire est rationi confonum. Ex hisce ac prioribus illis maris commotionibus, motus alius maris, circa promon toria surgit. Quem nos in mediterraneo nauigantes, sæpius vidimus, & nautæ quotidie fere experientur, quas vocant correntias, alias simplices, quando iam cessante vento, flu-Auque, aqua imperus ab eo in fluxum commotus, com eo qui ultra promontorium quie tem egerat, inctatur. Alias vero contrarias, quando venti duo, hine & inde circa promon torium contrarij spirauerint, & in fluxum vterque inure impulerir. Currentia vtraque heo,periculola ex maris lucta est, sed peri culong lecunda. Hi quatuor ventorum motus violenti, pro ventorum instabilitate, sunt incertiomnes. Alij vero stati, vel certis anni remporibus, vel certis annorum internallis. Priotes diai funt Etefic quoniam quotonnis, certo anni tempose, flant uenti quidam, qui mare commentent . Noti fuere antiquitus, & nunc saith faht, effate a ponto in Aegeum stantes venti, víque in Aegyptum pellentes endas. Pauodij funtalijab occasu, aut a Coro, qui totum mediterraneum, ad Syriç víque lictora convoluent, multofque dies æftate perdurant. Quos naute, Prouenzas, Ponentales, & Maestrales vocitant in Oceano, Columbus primus, in littore Lustranico observauit, ventum quendam statis anni temporibus ab alto flare. Vnde coniecturam fecir, eum illinc ab humefacta terra prouenire. In qua lententia tam constanter perstitit, vt nauigia, orbem no num quasiturus a variis peteret Regibus, & vix impetrarit. Eumque ingenti totius orbis beneficio, ingentique sua gloria adinuenerit. Statæ etiam annuæ funt, Persici atque Indici maris tempestates, quas nautæ Lusitani, vocant, Motiones. Persieum quidem, dum Sol Australia percurrit signa sit quotannis tempestosum. Et quando ad Sagittarij sinem peruenit ingenti tempestate commouetur. Indicum e contra, dum Persicum agitatur, quiescit. Illo acquiescente ipsum maximas partitur commotiones, præsertim cum sol Cancrum perit proximum. Sunt & alij maris violenti motus, qui libello de mundo recensentur in hanc sententiam. Strabo namque in hæc verba scribit.

Καὶ γαρ' κατακλισμοί, εξ συσμοί, εξ άναφυσήματα καὶ Μαιδήσως τῆς ύφάλου γῆς μετεωρίζουσι, καὶ των δάλα σταπεινούσες, αὐ των ξήσης ταπεινούσες, αὐτίω .

" Etenim diluuia, & terræmotus, flatuum " eruptiones, & tumores subiti terræ, quæ subest mari, ipsum extollunt, quando ve-" ro subsident terræ eædem, mare deprimitur.

Hoc autem toto mari, vbique locorum fieri potest. sicuti iam olim magna eius parte, Atlantica illa ingens insula, subsedit tota. Rem hanc eandem testatus est Aristotelis libro de Mundo in hanc sententiam. Fieri in mari quoque hyatus & Chasmata, & recessus locorum, & vndarum incursiones sicuti in He lice & Bura contigit, & ignis in mari spiramenta, & fontium emanationes, & fluminum eruptiones & arborum enalcentia, & fluxus, & vortices, similes iis qui a ventis fiunt, alias in pelago medio, alias in Euripis, & in fretis, multas quoque repulsiones, & eleuationes, per lunæ certa atque ordinata tempora Et hi omnes inter uiolentos maris motus funt con numerandi.

Aliz vero sunt Marium turbationes, que aliquot annis interpolitis recurrunt vt in Nat bonensi singulo septennio tempestas maxima regreditur, quam superioris atatis Veneti nautæ. Mar de baga appellitabant. Recentes e Prouincia nautæ, & Hispani, observationis annos videntur ommilisse; mare tamen ipsis magna parare naufragia non est oblitum. Hæ omnes maris turbationes, ab externa maricau sa sine dubio fiunt, a vi scilicet ventorum. Quare non recte, a quodam nostræ ætatis de maris fluxu scriptore, causa reiecta est in Persici,& Indici maris crassitudinem. Hæc enim nec se ipsam facile, aut multum commouet, nec uentorum rabiam concitat, sed eam sustinere satis habet. Est alius non annuus, sed horarius maris motus, in Euripis, quem Talantosin videntur Græci veteres appellasse. Cuius caula in iplo mari esse partim, mari esse externa. Videturque reuera is motus mistus quidam, ex naturali atque violento. Sed effe-

#### FRANCISCI PATRICII,

. Etus prius dilcendus, caula postea vestiganda. Non in omnibus fretis, aut Euripis is motus fieri videtur. Fretum appellamus inter proximas virinque terras, per augustum interfluens mare.Quæ tamen angustiæ latiuscule pateant. Euripum autem eum dicimus, qui angustior magis, ac magis sit. Qualis est ad Thracium Bolporum, cinus D. palluum tantum est latitudo. Apud Abydum maior est, septem nimirum stadia. Ad Chalcide uero Eubæe, verumque littus ponte lungitur. Fretum vero latius est, quale Siculum X I I I I.vt ainnt Pass. M.latum.Herculeum vero,M.Paf.VII.Magellanicum vbi minimum (ex. At neque in Thracio, meque in Abydeno, nulla in Hereuleo, nulla item in Magellanico, fit maris talantosis seu libratio. Fit tamen in Chalcidico, fit in Siculo, led varie. Nam in Siculo, bis tantum in die reciprocare dicitur mare. In illo vero septies. In Liburnia vero ad Ausserum oppidum, angustissimus est Euripus, isque manufactus, ideoque caua appellatus. In quo plusquam vicies mare conspeximus quotidie reciprocare, dum ibi aliquando per plures dies, obseruandæ huius rei causa, ociosi sederemus. Est autem longitudo eius circitur passuum quinquaginta, latitudo x. passus non attingit, profunditas pedum circiter v 1 1. Reciprocationis huius atque librationis causam, quam Ari-Moteles in Chalcidico, diutius speculando,& non inveniendo, mortem sponte operijt, nos minore longe & speculatione, & desperatione reperire, non desperire, non desperamus. Mare ad ora Euripi cuiusque verinque latius panditur. In ea latitudine, profunditas maris quoque maior quam in Euripo, & maioraque moles. In mole maiore, maior etiam vireus. Hæc virtus in calore est, mari innato. Calidum vero mare esse etiam Aristoteles satetur.Itaque mare fuapte natura calidum & humidum non feruere non potest, Feruendo spiritus in se generat. Spiritus vapores tollit. Vapores dum attolluntur, aquam etiam attollunt. Quæ res Lebethis ad ignem appositi, & bullientis exemplo fit manifeltissima. Tumidius, atque altius factum mare, breuem in Euripo fundum incurrit facile. Aqua enim omnis, vti vidimus, e sublimiore, locum petit inferiorem. Indeque in partem alteram excurrit. At ibi alium suo similem feruorem, similesque spiritus, vapores similes : & similem nancilcitur tumorem. Qui ad incutsum illius parumper cedit, mox resumptis viribus eum repellit. Repulsus autem retrocedit in Euripum. Ille sequitur, & in alteram excurrit partem. A qua & iple repellitur. Idque fit non aliter ac duo arictes, qui frontibus fe le incurfant, & recurfant. Aut athletæduo, dum lu-

Cantur, alter alterum per vices, & motat, & fuspendit,& librat, non tamen alteri cedic alter'. Nam, quam assignauit Aristoteles causam, in maris grauitatem, & lancis similitudinem, ridicula videtur. Mare enim in fuoloco. ex luomet dogmate, grave non est. Gravitae ergo cum in mari non litalibrationis maris & talantoleos caula elle nequit. Mo dus ergo: hie est perpetuæ huius reciprocationis in Euripis. Caula vero, perpetuus feruor, a perpetuo atque ingenito mari calore. Cur vero Chalcin dicus septies tantumin die naturali, Ausserenlis vero plusquam vicies currat, atque securrat, in causa esse remur, quod in illo, mare ab veroque oftio, & latius fit, & profundius, aut quòd in Euripo altior sitaqua, ita ve tanta mo les difficilius & aslurgat, & ourlu se se cieat & recurlu. In Ausserenti vero, mare virinque nec tam latum, nec tam profundum, & in iplo brenissimum sit reneraly, tam parua mole, facilius, arque ideo lapius motum cicat. Quando vero ventorum vis fortion, ab virauis parte, mare concitat, in waam tantum, in quam nis impellit, fluit partem. He igitur misti huius motus, & modi sunt, & cause.

Nunc ad naturales maris, pergamus motus. Eorumque historiam primo, deinde causas perquiramus.

Mirabamur olim dum pueri natare di sceremus, quid cause esset, cur dum pedes in prima littoris breuissima aqua senticemus placidum quendam ipsius circa pedes circultum a Et dum stare videretur, accedent tamena & pedes obtegeret, & iterum recedent, podesque nudaret. Essectum hunc eundem multia annis postea, apud Strabonem cum ipsius causa, legimus. Eius verborum, quoniam ad propositam quastionem pertinent huc asseramus sententiam, ne sempar Græca sine necessitate obtrudamus. Sententia corum igitury hæcest, libro primo scripta.

" Sicuti enim animalia continua Apirant & respirant, eodem modo & mare ex se, & in se continenter, reciprocum quendam mouetur motum. Clarum id se si qui in littore stans in vnda, simul mari teguntur pedes & nudantur. Iterumque teguntur, arque hoc continenter.

Hæc ad nostram pueniem illam admirætionem. Maiora ipse addit

Huichuctuationi, & vnda superuanit accurrens, etiamsi sit placidissimum, & habet vim quandam maiorem. Nam omne alienum in terram eijcit, multamque
extra mare propulit algam. Magis vero
hoc sit, si stet ventus. Attamen etiam in
malacia,& spirantibus e terra ventis. Nihil enim minus ad terram ynda a vento

etiam aduerso, quasi proprium quendam motum, quo ipsum concitetur. Tale illud poetæest. Extremaque littora circum. Curuum attollitur, saleque respuit algam. Iterum quoque.

, Littora reboant, eruchante mari extra.

Vndæ ergo accessio, vim quandam habet vtaliena expellat. Quam rem purgationem quandam maris esse aiunt. Qua & cadauera, & nausragiorum fragmenta in terram esserum. At recessio, tantam vim non habet, vt vel cadauer, vel lignum, vel suber leuissimum ab vnda eiectum, vnda recurrens sic secum rapiat, quin in terra non remaneat. Et si quis e vitinis locis in mare decidat, a sluctu resimquitur & terra egesta, cum turbida ipsa aqua, etiam grauitate adiuuetur, ut prius subsidat, quam ut pelagus protrudi possir, sluctu tamen egeritur. Nam & sluuiorum vis cessar ac ostia esseresse.

vis cessat, ac ostia est egressa. Hæc sane omnia experimenta, quibus & alia addi possent, illud probant, maris vniuersi, proprias quasdam esse nires, quibus quæcumque aliena (modo ne fint grauissima, aut in alzistimo iaceant pelago) in eo reperiuntur, extra le eijciat. Quæ res non est ita pelago propria, vt non sit aeri, quoque & terræ communis. Aer namque, quidquid in eum aliunde ve miat, aut in eo generetur, vel suo motu diffipar, vel eiicit, vel sinit cadere. Sine ij vapores ant, siue exhalationes. Quas res, quia dum tenues lunt, in ipsum subeuntes, non recipere non potest, aut aditum eis negare, cum similitudine sui, & quadam veluti cognatione subeant, attamen eas fensim densiores facit, & in aliam committat naturam vt facilius, impetu in eas facto, vel accendat, & ardore confumat, vel in nubes coactas in pluuias foluat,&in pre ceps det. Vel si neutrum queat, in surorem iple actus, toto suo campo in surorem itidem acto, id persequitur, quod in se ferre non sustinet, eumque furorem ventum appellamus. Terra quoqué aliena omnia quæ ventrem Tuum aggrauant, modo radices non egerint, seu aer illa sint, seu aquæ, seu ignes, ita concutit, & se ipsam tandiu quatit, quousque vel scissione sui, vel elarione, vel hyatibus de se, & in se sactis, omnia si possit, e se eijeit. Verum de aeris & terræ motibus suis postea locis latius differetur. Ad maris motus redeamus. Mare igitur, holce duos primum naturales habet motus, ut leuiter, veluti respirando ad littora accedat & recedat, idque perpetuo: Se 'se paululum attollendo, & reprimendo, vel exerendo & se se comprimendo. Et alio, vehementiore, eiusdem tamen generis, aliena omnia e se eiiciendo. Motus hi, actiones duz eius lunt; Actiones omnes a viribus ve-

niunt, vires omnes ab essentia. Essentiales igitur funt hæ maris motiones, & ab effentia nascuntur maris. Ellentia autem eius est, vt & humor sit, & calor simul. A primæuis illis, & calore & fluore originem ducentes. Vterque autem & humor & calor, & mouendi, se se,& a se emouendi nocua, vires haber. Humor enim, omnes sordes & luit, & abluit. Calor quoque & penetrandi, & incidendi, & heterogenea separandi habet vires. Quod bulliente lebete quouis manisesto apparet. Mare autem humorem'esse, nemo non videt. Calorem quoque habere innatum, tum quodaqua sit, tum quod sit salsum indicio certo est. Aristoteles quoque, vti retulimus, esse calidum, clare est confessus. Quid ergo micum est,si mare semper ferueat,ac ueluti bulliat, & saliar,& residear. vt aqua & fluor omnis in lebete bulliens? Quid item mirum, si mare sui natura fluor est , fluat & refluat , vel sensim & occulto, vel manifesto? Quid item mirum est, si feruendo, spiritus & vapores in se creet? & eos continue, & emittat, & nouos regeneret?quibus genitis attollatur,& emissis resideat. Quos spiritus etiam Strabo vidit. Λοιπονούν αιβιάδζ το εδαφος, η το τη δαλάθη ταποκειώμον ή το Επικλυζομόνον. Μάλλον 5 το υφαλον, πολυ βαρ' ευκινητότερον, και μεταδολας θάθους δέξαδζ διωάμθρον το ένυγρον. και γαρ το πν δ ματικόν, το πάν ων αϊτιον Αν τοιούτων πλέον

ะงารณ์ใน. , Reliquum ut causa dicatur elle solum, vel

,, id quod mari subiacet, vel quod inunda-,, tur. Potius vero id, quod mari subest. Mul

to enim mobilius est, & mutationes citas fuscipere potest, quod humidum est.

Nam & spiritus, qui omnium talium cau-

i, sa est, copiosior ibi est.

De quo spiritu, ante eum, & Polybius, & Possidonius, & Athenodorus, vt ipse resert meminerant. Et ante hos omnes Aristoteles generalius.

Γίνεται δ' εν γη, χ) εν ύγρο τὰ ζῶα, ἢ τὰ φυτὰ.
διὰ τὸ ὰ εν γη ὑπάρχειν ύγρον. εν ἢ ὑδατι πνεῦμα. εν ἢ τούτω παντί θερμό]η α ψυχικίω: ώς τρόπον τινὰ πάν α ψυχης Ε) πλήρη.

Fiunt in terra & in humida, animalia & planta, eò quòd in terra inexistathumor,

in aqua vero spiritus, in hoc vero omni, calorem animarium, ita vt quodammo-

"do, omnia anima fint plena. Sed & calidum esse mare, Asistoteles idem

eodem loco.

Η β Βαλασά ύγρά τε καὶ σωμαζώδης πολλο μαλλον το ποτίμου, κὶ θερμη των φύσιν εξεί, καὶ κεποινωνηκε πάνζων την μορίων, ύγροῦ κὶ πνεύμαζος κὶ γῆς.

,, Mare vero & humidum est & corpulentum,

#### FRANCISCI PATRICII,

tũ, multo magis quàm aqua potabilis, & calidum natura est, & particeps est omnium partium, humoris, & spiritus, & ter

, ræ.

Sed et Strabo maris cognouit calorem, dum scribit.

Πολύς ή τὸ όθωνος σωελαυνέβαι δεύρο ἐπο τῆς ἀλέης τῆς ἐξωθεν παλαιᾶς πιών ἢ παχύς.

, Multus etiam Thunnus compellitur huc,e , calore externi maris veteris, pinguis,&

, crassus.

Concludamus igitur, vtrumque hunc maris vniuersi motum alterum sensibilem, ac fere insensibilem alterum, esse proprium, & naturalem. Et eorum caulam esse, tum soli subditi calorem, tum calorem mari proprium, & essentialem. Qui dum ipsum feruere faciunt, & spiritum in eo generant, per quem attollitur, & eo exeunte, & euaporante residet. Rursus alio mox generato, iterum eleuatur, iterumque perpetuis vicibus etiam in summa tranquillitate, & resedeat, & intumescat, &vn dam ad littus leniter pellat. Hæc de vniuersi maris motibus duobus, vniuersalibus. Nam & in mediterraneis omnibus, & in toto ocea no reperiri pro comperto nostra ætate habe. mus. Sed sunt quatuor aut etiam quinq; alij, naturales itidem maris motus. Quorum prior diurnus est, alter hebdomadarius, tertius est menstruus. Quartus semestris. Quintus annuus. Quis credat tantam in vno corpore na turalium motuum varietatem? Apud veteres, referente eodem Strabone, Posidonius quinque horum, motus tres cognouit, diurnum menstruum, annualem. Per quos inquit mare,cœli motus imitari, Sympathia quadam quam cum luna habet. Diurnum autem maris motum vocat, eum, qui actus,& receptiore voce, fluxus & refluxus nominatur. De quo, quia multas ambages habet, in sequenté librum disputationem differamus. Reliquos hoc libro ordine prosequamur: motum eum quem Posidonius Menstruum appellauerat, nos hebdomadarium nűcupamus, quoniam, per singulas mensis fit hebdomadas, neque totius mensis, moratur absolutionem. Eius fententiam Strabo explicat his verbis.

Τίω ή μίωιαιαν, δ]ι μέγις αι μα αι παλίρβοιαι γίγνον]αι જેદા' τας σωίοδους, εί]α μειουν]αι μέχει δίχο]ό μου. πάλιν δ' αυξον]αι μέχει πανσελίω ου. και μειουν]αι πάλιν έως διχο]ό μου φθιναδος. Εί]α κως πν σωό δων αι αυξήσεις, πλεονάζειν, κ) χεόνφ,

2) ]άχει ] às αὐξή σεις.
3, Menstruum vero, quoniam maximi fiunt
10, refluxus, circa coniunctiones, deinde mi

nuuntur víq; ad dimidiatam lunam. Rur ius augentur, víque ad plenilunium. Ite-

rumque minuuntur, vique ad secundam

dimidiatam. Deinde vsque ad couenction nem iterum crescunt, & incrementa hac

se se, & tempore, & velocitate, superant. Hi autem motus non tam menstrui sunt, quàm hebdomadarij. Fiunt quidem intra vnű mensem omnes, sed per hebdomadas diuidu tur. Hoc enim est longis nautarum obseruationibus deprehenlum, vt die vna ante lunæ cum sole coitum, & coitus die, & duobus sequentibus, mare in alto pelago maxime intutumescit,& maxime detumescit. Et tunc maris fluxus ad terram, & refluxus a terra fiunt velocissimi.Ob hæc tum tumoris, tum cursus incrementa, ijs quatuor diebus, mare viuum appellant. Quarta a coitu die, minus crescit, minusque decrescit. Et fluxus, & refluxus mi nus sunt celeres. Quinta die omnia minus. Sexta quoque minus omnia. Septima vero, quæ est vna, ante lunæ quadram. Et sequenti octaua, qua fit dimidiata. Et nona que est vna post quadram, die. (Quod Plinius in Euripo Euboico tantum annotauit) mare totum, nec intumescit fere, nec detumescit, nec fluit, nec refluit.Ideo nautæ per tres hofce dies, aquas mortuas esse dicunt. Post quos iterum incrementum suscipit ita, vt decima a coitu die, sex tæ respondear, vndecima respondeat quinte, duodecima quartæ, & incrementis æqualibus,& decrementis, & fluxibus & refluxibus. Terriadecima vero dies post coitum respondet diei quæ coitum præcessit. Quartadecima in qua est plenilunium respodet diei coniunaionis. Quintadecima respondet, diei secundæ a coniunctione. Sextadecima tertiæ, in quibus quatuor maxima fiunt iterum incrementa, & decrementa maxima medio in pelago.Et per consequens, ad littora, fluxus ma ximi, & celerimi refluxus. Ab hoc fextodecimo die, decimus septimus, in diminutione respondet quartée a coitione diei. Decimoctaua quinte, Decima nona sextæ, vigesima septimæ post hanc. 21. 22. 23. quieti datur. Sequentes quatuor incremento 24.25. 26 &27. Vigelima vero octava prima iterum est, fummi augmenti ante coniunctionem. Vigesima autem nona dies, dies est coiunctionis. Aqua, ezdem ordine recurrunt vices, ita vt hi maris motus, summa quadam constent harmonia. Nam summæ plenitudini bis quater. dantur dies. decremento bis tres, quieti itidé bis tres. incremento bis quatuor. Quæ sane vir harmonicus possit, ad harmoniarum redu cere rationes diatessaron, diapente, & diapas son replicatas, & per hebdomadas distribu-

Menstruus vero Posidonii motus, non nisi ille est, qui in coniunctione sit, quem ait, & celeritate, & tempore, alios superare. Quod se verum si verum sit, motus ille qui circa plenilunium ijsdem quatuor increscit diebus, & qui quaeuor illis coitus respondent, minor aliquanto his fueric. quamuis sit crescentibus maior. & hic descentibus; & hic itidem quietis, & mor zuis sit plenior. Hic ergo ratione, & hebdoma darius, & menstruus maris motus sunto decla

Semestrium vero motuum Posidonius nul lam fecit mentionem, neque post ipsum Strabo. Eius tamen Corn. Tacitus meminis his

" Mox impullu Aquilonis fimul siderz zqui notij, quo maxime tumescit Oceanus: Duo autem esse æquinotia nemo non nouit, sexque menses alterum ab altero distare.Quá rem a Nautis Oceani obseruatam, confirmauit Ludouicus Guicciardinus. Alius ergo hic a præcedentibus omnibus est maris Semestris motus. De annuo vero, quem tertium numerauerat Posidonius, Idem Strabo ex eodem Scribit.

Tas S'èveauries rapa W er las exposs ruben onoi, rezóvlar as x depiras moras márisa aiξοινίο, και αι αναχωρήσης, και δηιζάσης. Εi-अर्थित है कार हेड कार और उद्देश मिल हुन कि हैकर ionperfer. वार्ट्स्ट्र है रेक्ट प्रमार्थिंग मुक्तकंग. में रद μικού છે μέχει καρινής ίσημερίας. औד αυξεω μέ-द्भा जैक्शाक्ष मुक्तकंष .

Annuos vero a Gaditanis se audisse ait, qui dicerentiquod circa folstitiuum æstiuum 93 maxime crescerent, & recessus maris, & accessus. Se vero coniestari a solstitio hoe minui víque ad æquinoctium. augeri ve-

ro ab co,víque ad fostitium hiemale. deinde minui víq; ad æquinoctium vernű. crescere inde, ad solstitium æstiuum.

Quam Polidonij traditionem, quamuis no satis probet Strabo, refert tamen ex eodem Seleucum quendam eRubro oriundum mari tradere, cum luna circa zguinoctialia decurrat signa, æquales hos motus sieri. Cum circa solstitialia inæquales,& quantitate, & celeritate. Sed hic motus annuus iam non est, sed vel semestris, vel etiam trimevris. Sicuti & ille Polidonii. Igitur mare , & diurnum habet motum,& hebdomadartum,& menstruum,& trimestrem,& semestrem.An vero , & annuŭ habet aliquem? qui ordine sit sextus? Sane ha bet. Observauimus enim nos, in Liburnia, Me le Ianuario, qui circa brumam est, magnam litrorum partem denudari solitam, & siceam remanere, magis quam tempore alio vllo. Atque ita, per dies eliquot perstare. Id an ibi tan tum fiat, an et iam alibi, aut vbique, competti non habemus. Hos ergo vniuersi maris motus sex esse concludamus, dinrnum, seu quoti dianum, hebdomadicum, menstruum, trime Arem, semestrem, atque annuum. Et ante hos perpetuos duos quos recensuimus, priotem, respirationi similem, secundum validiorem, & maris purgatorem . Vidétur autem hi o&o omnes, misti quidam esse, non ex violento, & naturali, vt Euripeæ talantofes. Sed ambobus naturalibus, tumescentia nimirum,& depres sione,& cursu simul,& recursu. Dum enim in tumescit, intumescédo ad littora currit; dum vero detumescit, a littoribus simul recurrit.

Finis Vigesimi septimi Libri Pancosmia





## FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS

LIBER VIGESIMVS OCTAVVS.

DE MARIS AFFLUXUS, ET REFLUXUS VARIETATE.



N contemplationem nunc veniat, diurnus maris motus, quem in hunc librum, quia multas haberet amba ges; & fummorum philoso phorum, authorum; pluri morum ingenia torserit,

reiecimus.Fluxum vocant,& refluxum. Nos affluxum, magis proprie dicemus. Fluxus.n. omnibus aquis currentibus nomen est commune. Affluxus vero hic vere est, quo mare senis horis ab alto ad littora affluat. senis aliis a littoribus ad mare refluat. Vtrumq; bis horarum 24. spacio. Homerus, Timæus histo ricus, Plato, Aristoteles, Heraclides eum, & co gnouerunt, & nominarunt. Sed Aristoteles, si Plutarcho, Aetio, & Stoboeo credimus, causam quoque eius reddere est conatus. Eum scilicet a sole fieri, qui plurimos moueat ven tos,& circunferat. Ii dum in Atlanticum mare ingruunt, mare impellere, & affluxum eius efficere. ijs cessantibus mare descendere, qui descensus sit refluxus. Triplex hic est error. Quòd a fole, quòd a uento, quod in Atlantico tantű fiat.In lóginquo vidit , quòd in Aegæo, & Athenis fieret, non uidit . Ventus nullus tã ordinate spirat ut senis horis flet, Senis aliis deflet. Ventus sepe multis diebus flat incessá ter, non tamen iis , unus tantum fit affluxus, vnus refluxus. Sol uentos, & comouet læpe, & læpe nó commouer, led & perpetui, & quo tidiani effectus, cur causam tum uiolentam, tum non quotidianam attulit philosophus is, qui uiolentum, nullu perpetuum esse docuit? Si mare, motibus aliis natura sui mouetur af. fluxui,& refluxui similibus,qualis Euripeus il le, qui ei mortem uti dicitur, intulit; cur & huc naturalem esse noluit? extrinsecam eius caulam quæsiuit, Sed esto, suo seculo, historia

huius motus, nondum plenè fuit cognita. Et quando iam notior fuit, & nunc, quando est iam notissima,cur & philosophi,& Astrologi, & nautæ, & scriptores eius omnes, in uiolētas caulas, & non in maris naturam; hunc motu retulerunt? Alios quos comemorauimus, quo rú pers noti eis fuere,naturæ tribuerunt? Sed res hæc tota est diligenter perquirenda. Perquiri autem non potest, nisi prius cognoscatur. Cognosci nequit, nisi eius historia quantum fieri potest uniuersa, prius exponatur.Vr autem exactius exponi possit, maria sunt in sua quasi genera partienda. Itaque maris primum genus illud est, quod undequaq; terra clauditur, neq; ullum habet exitum. Quale est mare Caspium, Palus Matiana, Lacus Asphaltites, & si quod aliud est tale. An hæc maria tria affluxu fentiant, nec ne authores, nec ueteres, nec recentes tradidere. Secundum marium genus est, quod uel introitum, uel egres fum angustum habet unum, ut Mæotis palus, mare Eritheum, uel haber, utrumq; ut Potus Euxinus, Propontis, quæ ingressum, & egressum habent angustissimos. Horum nullum, af fluxum, & refluxum pati, authores tradunt præter Erythrei partes duas. Tertium genus, duo habet maria, Mediterraneum nostrum, & Persicum, ab Oceano per ampliores fauces intra terras incurrentia. Horum Persicum affluit, & refluit, quod & nostrum maiore parte facit: non facit in Tyrrheno, in Ligustico. in Gallico,&parte Hispanici.Quartum mare, est ipse ingens Oceanus, bifariam quasi diui. sus in Eoum, & Australem. Ille ab Indicis in. sulfules usque ad America, & noui orbis continentes. Hic a continente hoc latissimus occiduus, ad insulas usq; easde, extensus. Per Ocea nú utrūq;, uariis locis uarius fit affluxus,& re fluxus. Eos per locorum varietaté, modo quo clariore

dariore colligere poterimus, explicemus.

ltaq; extra Herculeum, & Gaditanum frerum, u ad dexteram, & ad Arctos re voluesis per coram Hilpaniæ Oram, perg; Gallicam,& Belgicam, & Britannicam, & Germanicam vsque ad Baltici maris fauces, magnus ad littosa fit affluxus, plerifq; locis non minor pedú 135. In Belgico littore pedum pleraq;. 18.Vbi vero arctas fauces ingreditur, multo etiá plus attollitur. Nam in Britannia ad Bristolum pedes extollitur 60. in Gallia vero ad S. Michae lem,& S. Malon, etiam 90. Quantum vero per Noruegiz littora occidua, aut arcto2, & mare Scythicum attollatur, est nobis ignorum. Sicu ti etiam, an omnino fiat pariter ignoramus. Neque enim regionum illarum descriptores dittoris id mandarunt. Ab eisdem Herculis co ·lumnis ad occasum exiens, si per Africæ occidua littora iter torseris, Oceanum inuenies quorundam sententia,assum cadem altitu ·dine vique ad caput Viride habere quanta est in littore Lulitano. Sed Lulitanus quidam fine nomine Nauta (Pilotum vocant) qui vt vi detur fatis accurate, iter fuum ad infulam vf. que S.Thomæ descripsit, narrat, a freto Herculeo, secus Africa oram, vsq; ad Cancri tropicum, fere insensibile este maris incremenrum. A quo Tropito víque ad Nigiris, aut Se negæ fluuij oftia, quæ vltra caput Viride 11. gradibus citra equinoctialem funt, Oceani in crementa sentiri. In ostiis vero suuij, maiora elle. Nam & in le recurrit fluuius, & affluxus similis est Lustano. Aloisius vero Cademu-Aus refert, ad eiuldem fluminis oram, fluxum vehementissimum esse ita, vt quatuor horis su beat, octonis vero refluat. Ad insulam vero S. Thomæinquit ille, non maiorem quam Ve netijs esse, pedibus nimirum quatuor minozem. Aliis nauigationum relationibus constat tota Australi Guinez,& Africz ora,Oceani in crementa esse parua. Incapitæ Bonæ Spei qua lia fint, compettum nó habemus. Petrus Martinez Sacerdos lesuita, in syrtibus que in medio pelago, înter fere Medagascar, & Cafreriz cotinentem sunt, vocanturq; Bassi del Iudeo, vbi iple naufragium est passus narrat, afiluxu, víque ad hominis vmbilicum esse. In continé te vero e regione polito, altiorem homine no esse. Vbi ait, dum affluxu accedit mare, inter faxa rumpi. dum vero recedit non rumpi. Ex Lusitanorum relationibus. scimus, hic vsq;ad fretum finus Atabici, effe fluxum, & refluxu, sed qua altitudine nescimus. Neque enim, id perscripserunt. In faucibus vero eius sinus, ma ior est quàm toto eo mari reliquo, sed quanti vtrobique attollatur, Io: Batros, qui diligentissime illud mare videri volust discripsisse, pullam eius rei mentionem fecit. Sieuti apud

neminem legimus quantum in Arabic littori bus ad meridié versis crescat. In sinu vero Per sico, Nicolaus Comes Venetus, ait nó esse maiorem quàm Venetijs. Sed in Indico mari cir ca Calecutium, iam talis est, qualis in Lustrania. Circa Cambaiam vero tantus, vi dum re fluit, 12. & 1 5. miliaria fundu maris denudet. Ad Taprobanem tam altus est, quá altus circa Britaniam. Eadé altitudine, & in sinu maximo Bengalico, & circa Malacam, est, & per Sinarú littora víque ad Giaponas. Hzc funt, quæ de affluxu,& refluxu in orbe vetere,tum intra,tu extra in Oceano, nobis in notiriam venerunt, quătacumq; ea potuimus diligentia vestigare. Que tam varia lunt, vt nó line magna possint legi admiratione.

In orbe vero nouo, varietas est non minor. Eam a locis Arctico polo subiectis intelo fumpto percenteamus. Supra Groenlandiam, Normoriam, Biarmiamq;, vbi polus non am plius, quam 10.gradibus eleuatur,vt in Mér catoris, & Posteli Geographicis tabulis est videre, noua quædá terra, ab Anglis anno 15 50 est inuenta, quam incole Suctam Zemgliam; hoc est sanctam terram nominant, in tres insulas, & vnam Chersonensam, quasi circulo dispersita. In quaru prima ad orienté est mos nomine Stolpus, mundanorum, vti tradunt, montium altiffimus, i deoq; ab indigenis mū di columna appellatus.Infulæ hæ tres, & cher sonesus, ab octuagesimo latitudinis gradu vsque ad 87. versus polum protendutur, & qua tuor maximis vel fretis, vel Euripis, uel maris fluminibus separantur, qui in perpetuo sunt, sex horaru fluxu, & refluxu. Quod vero latitu dinis reliquis tribus, viq; 90. gradibus continetur, mare occupat veluti circuli queda area,& quasi est Euriporú quoddam receptacu lum.In cuius cétro, monté esse aiunt altissimu rotundu, & quali in pyramide coformatu, ad perpendiculu suppositu, totuq; e magnete co stanté. Circa quem tota ea maris circulari area gurgité esse dicunt incredibilé, qui per Euripos, influentes aquas totas ab sorbeat atq; in gurgiter,& post horas fex regurgitet atq; euomat,& per eoldé impetu rapidiffimo reddat. Quoru vnus in fretu Anianicu qui Afiam a no uo orbe disterminat redà ferè vsq; ad Giaponas q freto Herculeo videtur elle antipodes, effluat. Alter ad meridië nostru uersus Groen landiæ summű caput ferit, vbi oppidum est S. Tho & inter Mandiam, & Noruaica littora al Farem, ad Helandiam, & Orcadas recha fluxu suo tendit, & Scotiam, & Angliam totam me diam intercipit. Atque efficit, vt bifariam fin xus hic diuisus, orientalior, Daniæ, & Frisiæ littoribus retufus, in occidentem curlum fud flectat. Altera uero occidentalior eius paca, Hebridas

Rr a

### FRANCISCI TATRICII

Hebridas, & Hyberniam intercipiens Gallicis, & Hilpanicis ea plaga littoribus impeditus, in canalé qui inter Angliam, & Belgium est, recorqueatur, atque ita focio ab ortu venienti, supra Hollandiam occurrat contrario, vbi in occursu aliquandiu luctati, vterque vnde venerat regreditur. Euripus vero tertius qui occidentem versus oceanum illabitur supra occiduum Groelandiæ caput, terram qua recentes nautæ, Corterealis appellant, incursit. A cuius littoribus repercussus in occiden tem cursus eius vertitur, & tum supra,tum in ter, tum etiam infra infulas Laboratoris, Baca laos, Terræ nouæ, & Canadæ, labitur, & inde per Norumbergæ,& nouæ Franciæ, & Floridæ longissima littora, vsque in intimum. Mexicanum ingentem finum discurrit.In quo to to tradu, ex Ioannis Verrazzani Florentini, & Jacobi Carterij relatu locus quidă est sine vllo wel fluxu, vel refluxu. Ad infula vero Brione valde magnus vierque. Ad caput itidem Si Aloisii, magnus, vbi sub latitudinis gradibus circiter.L. fluxus alius in Borream, fert, alius in occasum. Et inter eas multas insulas, magni,varii lunt,& inconstantes, quatuor pedú altitudine. Ad sanguenai vero flunium tam altus, quantus est in Atmonico littore ad Gal liæ Burdegalliam. Er in flumine ipso ad sex pedes. Toto vero eo quem diximus víque in Mexicanum linum tractu, non maior est quá cubito. Circa Hispaniolam mare non crescits neque in linu quem vocant Cariai. Circa vero Cubam, & omnes illius sinus insulas idem fere contingit.& in medio eius pelago ad Syrtes Alacranas vbi Alonsus Zuazus naufragium fecit, vique ad hominilis ymbicum afce dit.In intimo vero finu víque ad Floridam cu bito nó est maior. Ad Vrabam vero, ad S. Mar tam, ad Pariam, tota Brafilica ora víq; ad Magillanicum fretum. zítus, quidé effe dicitur, fed exiguus,& qualis ad Barcinonem.In freto vero iplo, dixere quidam continuum esse fluxum ab ortu inoccafum,nullum esse refluxu. Sed id fallum elle experientia docuit. Nauis enim Aluari Meschitz, postquam fretum fue rat ingresia, a refluxu bis in altum est retracta narrante Maximiliano, qui iter illud littoris commendauit. At inuenere, ibi maiora elle maris incrementa quam decrementa, quod imposibile videtur. Vitra quod fretum in altera Oceani parte, quam mare del Sur vocitant;quodque víque ad Evas extenditur insu las,non vniulmodi est. Nam si id fretum egres fus ad dexteram flexeris,& Peruana littora le geris, viq; ad mare aliud illud, quod Verme. ium leu rubrum Hilpani appellant,ingentem fieri narrant accessum maris, & recessum. At ab corubro, ad Borrheam nullum. Ad vrbem

vero Temistitanum, quæ in medio est Mexicani regni continente, duo lacus sunt, alter dulcium aquarum, alter salsus, atque hic floxum habet & refluxum, alter ille non habet. Hæc Marini æstus tam varij, notitia a centum citra circiter annis per nauigationes innotuit.Quæ cum & Homero, & Timæo, & Platoni, & Aristoteli, & Heraclida ignota fuerit, & post cos Pythez, & Posidonio, & Athenodoro, & Plinio, & Auentoi, & Albumassari, frustraneo satis labore causas affluxus, & retlu xus conati funt peruestigare . Sed præcedenti historia, observatorum recentiorum etiam a liam addamus. Biennio ante nos natos Federicus Chrylogonus, vt videtur primus librū de fluxu,& refluxu maris edidit, eiufque causas conatus est teddere. Sed nos historiam prius colligamus, deinde causas perpendemus. Ait is vir, Sole,& Luna colunctis, duos maximos maris tumores vna die fieri, alterú sub luminaribus, alterum in opposita ipsis par te, quæ Nadir luminarium est vocata. Locis vero per 90. gradus a luminaribus, & Nadiro, distantibus, duas maximas maris ea die fie ri depressiones. Et præter hæc cerni, aliàs mare velocissime fluere, aliàs tardius pro locoru, ac temporum ratione. Nam a coniunctionis die vsq; ad septimam, minus, & attolli, & len tius quotidie fluere octava vero, & nona die, motum maris esse insensibilem. Rursus auge ri vsque ad oppositionem. Inde minui vsque ad Lunæ quartam secundam. Iterum inde au geri ad aliam víq; oppolitionem. Addit 15.2 coniunctione diebus fluxum paulatim cresce re,15. aliis iterum decresoere. Superaddit, qua do sol in signis a Cácro in Capricornum est, mare per sex menses ab Austro in Septentrio nem fluit. Refluit autem a Septétrione in Att strum sex mensibus aliis, Sole a Capricorno ad Cancrum redeunte. Quam rem, & Annibal Raimundus asserit.

Post hunc, Federicus Delsinus Mathemati cus de flux u eodé scripsit,& reflux u. Et Chry fogoni historiæ subscripsit nihil de suo addidit in historia, addidit in causis, de quibus postea Iulius Cæsar Scaliger, Augustinus Cæsareus, lo: Maria Benedictus, Hieronimus Borrus, Annibal Raimundus, & plerig; omnes qui de hoc æstu aliquid scripserunt, ab hac hi storia non recedut. Neq; ab ea recedunt nautæ, sed specialiora quædam addunt. Qui quoniam noua nomina vétis dederunt, in re nautica, nominibus nauticis, nobis quoq; liceat vti. Qui igitur veteribus venti fuere, subsolamus, Circius, Aquilo, Caurus, ij nautis sūt, Le uantes, Græcus, Tramótana, Maestrus. Qui ue ro olim Eurus fuir, núc est Siroccus. g Auster Oftro, dAfricus, & Garbin', g deniq; Fauonius; modo

Digitized by Google

modo Ponentes appellatur, fingulis his ventis diei naturalis, tres horas tribuunt naute. His notitie gratia politis, nautarum obseruationes perstringamus. Petrus igitur de Medima, docet. Tum mare incipere suym tumorem cum a Nouilunio, luna fuerit in Grzco & in Grabino. Esfe autem lunam in Greco ante eiux ortum horis tribus, & tunc mare in summo este incremento. Tribus aliis ab ortu horis mare pergit decrescere, donec luna in siroccum venerit. Exinde per tres horas intume-Leir. & eum luna ad meridianum, seu Ostrum peruenerit, erit mare in dimidio incremento, donec in Garbinum veniat vlque ad lummū, increscet. Decrescere deinde incipit, donec per tres horas víque in Ponentem luna de-Toendet in dimidia mare erit diminutione. Et tribus horis aliis minui pergit. Et cum peruenit in Maestrum in imo est decremento. Inde discedens per tres horas in tramontanam venit.Et mare tunc ad dimidium increuit. Trìbus horis aliis, illa ad Græcum accedit,& mare in fummo est tumore . Addit idem author, Auxum quotidie, quatuor horz quintis partibus accessum suum postponere. Ita vt si hodie venit hora prima, cras veniet eadem hora prima, & quatuor quintis horæ sequentis, quatuor quinta, die qualibet, usque ad dies XXX.addendo.

Nicolaus vero Sagrus, omnium ve videtur nautarum diligentissimus, addit. Die coniun-Ctionis post mediam noctem horis tribus luna erit in Graco. & mare plenum. Die sequen ti quatuor quinta postponet, vt in Grecum veniat. & mate sit plenum. Atque ita singulis diebus, si quatuor quintas horz partes addamus, mare erit plenum. Sed hæc tota historia, tum a Medina, tum a Sagro in mari Oceano tantum,& ab Herculeo freto, circa Hispanias & Gallica littora & Belgica, víque in Selandiam est observara. A Sagro quidem in hunc modum .

In die coniunctionis Lunz cum Sole, post medinoctium hora vna eum dimidia in freto Herculeo fluxus erit.& a Tariffa quæ finis freti est ad dexteram in sinum voluendo vsque ad Ruttam, eadem hora ueniet. A Rutta ad ca put S. Mariæ accedet hora secunda cum quar to. A capite hoc, ad caput S. Vincentij, & ad dexteram flectendo toto Lustano littore ad caput finis terræ, & inde ad Orientem per totam Cantabricam oram, & etiam Gallicam, vique ad regis infulam. tribus post medino-Qium horis mare erit plenum. Ab hac vique ad infulá Hechas in mari medio ad decimum fere milliarium, quod nautæ uocant derotam, mare erit plenum hora tertia, cum tribus quar is. Sed in littoribus, hora quarta cum dimi-

dia. Ad Hebas usque ad ingressum Canalis Anglici, a qua plena, hora quinta, & quarto vno in derotta. In littoribus hora fexta cum tribus quartis. Toto vero littore Normandico, rique ad Caletum,& Neuportum aqua ple na hora nona.In derota horæ vni tribus quar tis. in Canali vero medio hora duodecima in eadem lunz coniunctione. Horarum hzc va rietas stuporem nobis incutit, qua ratione, in codem mari, codemque canali, codemque coniunctionis tempore, aliter ad littora, aliter a littoribus miliari decimo, aliter medio in Canali accidat affluxus. Quo fit ut fluxus, qui sex horarum est tantum, vbi nona hora accedit in decem millium distantia, duabus horis cum quarto vno iam defluxerit. A Calete veto ad Grauelingen extra Canalem Anglicum, in derotta plenum sit post mediam noctem, vna hora cum dimidia, qua plenum erat vti vidimus ad Ruttam, hæc in gradu longitudinis est nono, Grauelinge uero in gradu XXIIII.vt distent gradibus XV. Ab hac vero vsque ad Selandiam quæ in XXVI. longitudinis gradu est, mare plenum ad littora hora tertia est qua eadem vidimus mare plenum fuisse toto Lufirano littore, quod in gradu est VI.

Itaque in cadem Lunz coniunctione, cadem hora tertia plenum est in duabus regionibus, quæ XX. gradibus in longitudine intet se absunt. Sed & illud adnotat Sagrus non minus mirum. Si a Selandia quis ad caput Angliæ Dobla, nauiget mare plenum etit a medinoctio tertia quidem hora, sed eodem irinere, fluxus aquæ obuius fiet, per horas duas cum dimidia, donec flacescar, quod naute dicum aquam fieri stancam.

In qua re contrarietas est magna, crescit enim ibidem mare & decrescit tempore eodem. Quod simile videtur fluminibus. Qua affluxu maris obuio, turgescunt simul ita ut retro fluant, & nihilominus in mare fluere pergunt. Simile & illud, quod Venetiis obser+ uarunt multi, dum ad vrbem, & toto stagno adhuc affluxus crescit, ad duo tamen castella, inter quæ mare in stagnum influit, plus semi-

pede decreuit.

Adnotat idem Sagrus & alij, in mari & Oceano alto fluxum & refluxum fieri nautas non negare.Sed non cognosci aiunt.Cognosci voro ad littora, qualiacumque ea fint, seu portus, seu golfi & sinus, seu freta, seu canales. Duo illa ex itum non habent duo hæc frerum quod angustius est, & canalem qui est latior, & ingressum habent & egressum, & ab vtrai que parte mare. In hæc duo, observauit Sagrus, a quacumque parte apertius mare lity & mole maiore ab ea affluxum ingredi; ab oppo fita incipere refluxum. Si vero ab viraque par-

Digitized by Google

te mare æquali sit mole, ab viraque affluxum influere, & in medio valde crescere. deinde ab vtraque æque etiam refluere. Sed quod addit, admirationem magna pariat, in freto Herculeo, fluxum a mediterraneo incipere, decre mentum u ero incipere ab Oceano. Que res contraria priori est. Nam si a maiore maris mo le affluxus in freta incipit fluere, ab Oceano influere deberet, qui longe maior mediterraneo est . In quo vt in opposita parte & angustiore, & mole minore, initium refluxus capere deberet. Addit his Augustinus Cæsareus. In Oceano plenum mare esse quando luna est in Græco & in Garbino.& quando est in Siroco & Maestro esse uacuum. E contra in Mediterraneo, in his luna existente esse plenum, in illis effe vacuum.

Hæc vniuersa summatim est maris affluxus & refluxus, ex nautarum observationibus collecta historia. Huic modo annectamus historiam aliam breviter, de affluxus & refluxus causis, ex sententia, & dogmatibus philosophorum & ex nautarum traditionibus. Pytheas igitur, vt videtur primus in lunam huius æstus causam retulit.

Quem & Posidonius & Plinius inter vetustiores, & Auen Rois, & Albumassar, interme dios: & Albertus Magnus, & Rubertus Lynco niensis inter recentes, sententiarum tamen inter se aliqua diuersitate, sunt secuti. Pytheas equidem, dum luna lumine impleretur, affluxum maris ad littora fieri putauit, luminis minutione, a littoribus refluxum. Retulir id Strabo, sicuti & hoc. Posidonium sensisse, quando luna figno Zodiaci vno , fupra horizontem attolleretur, mare intumescere quous que ad cœli medium peruenirer. Inde ea declinante, mare paulatim abscedere, donec vno ab occasu signo distaret, tunc motum eius sisti. Arque hunc esse diurnum marini zstus circuitum, Plinius noui hoc attulit, estum triduo in mense sisti, septima, octaua, nonaque luna. Auen Rois,lunam, motu ac lumine suo, mare calefacere,& eo calore, exhalationes in eo generare.Quæ si,dum luna ad cœli culmen ascédit, generabatur, fluxum fieri, si dum a culmine descenderet, fieri refluxum. Hancsententiam latini nominis duo illi funt amplexati sed Albumasar, eam irrisit, aliam intulit ipse. Quando Luna ab Orientis puncto ad meridiem scandit per sex,& paulo amplius horas, ipía mare extollit. Inde dum descendit ad occasum vim maris attollendi ammittit. Idemq; fieri in hemilphærio inferiore. Alpetragius Atabs & iple, motui primi mobilis maris alcri plitæstum. Alij soli tribuerunt, qui radiis suis mare bullire faceret, arque ita attolleret. Fuere inter ucteres qui dicerent, múdum magníi

animal esse, dum respirat fluxum facere, dum inspirat resluxum. Alij, quia mare fluxibile sit, dum in vnam impetum cepit partem fluxum facere, cum repellitur resluxum.

Quidam, quia luna humori omni dominetur, dum est Oceanoad perpendiculum fluxu eum commouere scripserunt. Alij lunz motui tribuerunt, quia ad eius motum cresceret mare, & decresceret, arque hos motus variaret ex aspectuum suorum cum sole diversitate. Singularum harum sententiarum falsitatem, non est animus confutando persequi. Per se enim ex lequentibus patebit. Hæ de caulis fluxuum & refluxuum fuere opiniones, antequam per nauigationes corum varietas ellet cognita. Post uero cognitam, in lunam eandem, quos recensuimus omnes, Chrysogonus, Delfinus, Celareus, Benedictus, Medina, Guicciardinus, & Raimundus, & Borrus. Sed aliter atque aliter retulerunt. Et adhuc nautæ omnes referút. Tres aliz inter recentissimos fuere sententiz que cum his non consentiunt. Prior Gonzali de Ouiedo est, nihil hic lunz tribuit, causam varietatis fluxuum, fundi ac littorum situm ac figuram esse ait; nihil de situ hoc amplius aperuit. Secuda est Iulij Cæsaris Scaligeri. Qui ait, ducem Oceani lunam, dum ab ortu in occasum fertur, Oceanus secutus decurrit. Et quandiu nullus est obex, sequitur. At si obie-&u littorum, retunditur, cogitur inde regredi. Sex horis inquit luna secum ducit aquas, toti dem maris ponderi esse datas. Quo repulsum a terra, se ipsum premendo, recumbit in sedes priores.

Paucos ante menfes editus est liber , titu**lo** Causa æstus maris, magno sane apparatu, sed caulæredditu vt uidetur & exitu ridiculo. Air, omnes aquas ad quaslibet fauces naturali cursu properare. Oceanum, a Laboratoris terra, ad Magellanicas fauces decurrere. Tum etiam ab Oriente easdem ad fauces accurrere. Per quas cum transire nequeat omnis, inde retro regurgitat, & æstum, in Africæ, atque Hispaniæ littoribus excitat:aqua, aquam proximam impellente; & ca palpitatione in opposita parte intumescente. Sed quot nam horis, aut diebus, aut hebdomadibus, aut etiam mensibus ca palpitatio retrocedat? Cur item in proxima,faucibus illis Brasiliæ ora, tam par num facit incrementum?tam magnum autem facit, in longinquissimis, Lulitano. & aunertis etiam Gallico, Britannico, ac Belgico? Sed cur etiam Sardoum, Cyrnicumque pelagus ad fauces Herculeas ingruens non regurgitat, & in Narbonensi & in Ligustico, fluxum non facit? Si duæ hæ insulæ arctis sunt faucibus vicinæ cur Tyrrhenum, cur Siculum mare ab eis, & palpitationem tetro agens, astum ad

earum

earum littora non concitat? Nulle toto mari angustiores sunt sauces, quàm ad Bizantium Bosporum; Pontus in eas ingruit. nullum tamen fluxum aut refluxum fentit, nullum Propontis, quæ ad Abydum per angustissimum fretum, in Aegaum exoneratur. Hoc vero, cum Ionio toto latissime susa sentiunt. Sentit & Adriaticum, nullo coangustatum freto. Nu gæ igitur hæ funt. Sed & causa illa altera, mare cursum stellarum ab æterno imitari. atque ideo circa terrarum orbem, perpetuo curlu ferri, vera esto. Sed quæ subnectitur, est falssima. Nimirum,quia (ol medium terræ globū illustret, mare ad partem sui, a sole exinanită, depressioremque factam accurrere, & damnu relaccire. Damnum autem cum per ordinem Lurius iolaris fiat, per eundem ordinem, damnum refarciri fuisse necessarium. Per iter vero fi impediatur in fluxum & refluxum concitatur. Ridicula & hæc funt. Sol enim in eodem terræ hemisphærio dimidio, cur damnum no facit, Ponto, Propontidi, Tyrrheno, Ligustico, Narbonensi; cur non Hircano & mortuo, idé dampum infert?

Sed de Scaligeri , viri vti creditur , magni , magnique aliorum irriforis, Aristotelis solius admiratoris sententia, quid dicendum? Maris fluxus plures, eum confundere, & eos dum recenset, etiam ignorare. Ait namque Mares ab India in Occidentem fluere, atque ob id naues xx. diebus ab India ad Madagascarem peruenite.Inde autem non regredi, nisi tribus mensibus. At hic fluxus, præter quam quod fallum esse nauigationes variæ conscriptæ con mincunt, non est is sex horarum fluxus, de quo modo disquirimus. Hic vnus error . Secundus, in mediterraneo afferit, secundum Africæ littora Orientem uerlus pene perpetuum esse sluxum . Id tametsi vnus scripserit, nautz omnes negent, attamen hunc cum eo de quo agitur permiscet, & cum eo qui a Pon to fluit perpetno. Quem itidem cum fluxu atque refluxu commilcet. Sed & in alilsverlatur erroribus. Quis enim ferat hunc irriforem, affirmantem, meridianum Venetiarum esse Tri polim? Nam Venetiæ in gradu longitudinis xxxij, cum dimidio sunt sitæ. Tripolis, vero Africana in gradu xxxviij. Syriaca in gradu lxviij. Quis item ferat duos illos mediterranei quos recéluit fluxus, ab alterū ab ortu, occalu alteru, in concurfu,facere aquatum cumulum ad lunæ perpendiculum. Id fi verum ester, in medio vtriulque itinere, circa Melitam & Siciliam is fieret cumulus, at eum nautarum ne mo vmquam vidit, authorum nemo scripsit. At quo modo a Syria sex tantú horis. M.cccc. milliaria ad Melitam víque decurrat mare? totidemque retro recurrat. Idemque faciat

is , qui ab Herculeo freto,a luna, vt loquitur, auehitur fluxus.Hæc enim distantia, M. cccc. Past.M.in sex horas distributa, cuilibet hora, ccxxxiij.asiignata forent decurrenda. At &qua acutie dictum est? hunc aquarum cumulum, ad lune fieri perpendiculum? Mediterraneum namq; totum, citra Cancri tropicum plusqua gradibus xj. ia cet. Luna autem, eius tropici limitem, excedit numquam. Sed non minus acuta philosophatur, cum scribit. Suam ducem lunam, suo sque amores, secutus Oceanus decurrit. Et quandiu obex nullus est, sequitur. Vbi retunditur obiectu littorum, cogitur inde regredi.Flectitur autem maxime, ab eo littore quod penè orbem lecat, a terra deductum Laboratoris, ad fretum víque Magellanicum. Henc sententiam nos ita perpendimus. Aqua a Lustana ora, a sua duce luna fluxum ad littora noui orbishoris sex decurrit. Post quasab eis reflexa, aliis fex horis cogitur in Lufitaniă regredi. At spacium hoc, millium est quater millium ducentorum. Qualibet ergo hora aqua illa currens atque recurrens. M.Pass.conficiet DCC. Quæ ridenda, & deridenda vetus hic irrifor, in fuis labyrinthis confarcinauit, quis ei amplius fidem præster, in causis assluxus & refluxus assignandis? Sed & illud non minus irridendum, dum asserit, Africana litto ra nostris esse depressiora. Cur enim ab Italiæ tota ad meridiem ora, a Gallia, & a parte Hilpaniæ, mare Tyrrhenum, Gallicumque illuc non confluit, nostraque littora non denudat? quauis etiam ab eo credantur profundissima.: Sed has infanias (ita ipse hic irrifor loquitur) missas faciamus.

Borrus porrò, Maris fluxum, lunz ortum sequi ait, vsque ad semicælium. Inde vero ea ad occasum tendente, mari refluere. Sed cur sub horizonte eodem ordine fluxus fiar, causam refert in cœli partem, lunz oppositam. Quæ cum nullo lunæ tangatur lumine,eádem tamen cum luna marium mouendorum vim habere afferit, Id vero minime omnium est probabile. Nam si lunæ id munus proprium esse docuit, qua ratione, rem a luna longe diuersam, & pene contrariam, & cum ea habentem commune nihil, & ab ea loco distantem longissime, easdem cum ea vires habere potest asserere? Sed & nullus est in cœlo locus, qui secundum lunæ cursum, non sit aliquando lunz oppositus. Totum ergo cœlum easdé cum luna habebit vires? Telesius vir ingens, qui proprii viribus ingenii nouam cudere est ausus philosophiam, quem ea de re, nos maxime admiramur, quæstionem etiam hanc, omnium optime videtur persecutus. Mare inquit sui natura calidum, pronum est in motu, quo & seruetur,& oblectetar. Et quo solis actioné

fugiat,

#### FRANCISCI TATRICII

fugiat, ne ab eo iusto plus solu atur in vapores. Pars prior verissima est. Secunda hæc non placet. Cur enim omnia maria, ea fuga non cientur? Cur aquæ dulces nullæ?cum & tenui ores fint, & solutu faciliores. Sed & causa hæc communis moribus maris omnibus est. Fluxus vero & refluxus propriam dicit esse, quia fol in mari ingeneret vapores, qui egressum moliéres, a marı superposito prohibiti, ipsum attollunt, & agitant. Idque vere & Autumno maxime. quia medius fol, plurimos crassioresque educit vapores. Sed causam reddat, eur in Aremoricis, & Belgicis, quæ a medio fole longe distant, par æstus fit,ac in Taprobana, quæ æquinoctiali & medio soli est subie-&a? Et cur ibi tam magnus, ad S. vero Thome insulam, quæ eidem æquinoctiali subiacet, no maior fit quam Venetiis? Aestate inquit, minorfit, quia sol tenuissimos vapores gignit qui facile elabuntut, & ip sum non attollunt. At & æstate, æstus hic æque attollitur, atque aliàs. Hieme item, inquit minus, quia sol languidisfimus perpaucos ingeneret, qui fint mare attol lere impotentes. At & hoc fallum est, hieme æqualem aliis temporibus, æstum non fieri.

In Pleniluniis, inquit, maior, quia multa a luna refiliens lux, multos educit vapores. At quæ nam lunæ lux resilit, in nostra maria, cum luna est apud antipodas? In nouiluniis, ait, quia refrigerato acre, internus maris calor, se se colligens, valentior factus, plures facit vapo res, & emittit. Sed si a superposito mari prohi biti egressu ipsum attollunt, quo modo eos emittit? Et si emittit, quo modo egressu prohibentur,& attollunt? In lunæ quadratis,addit, non multa a luna resiliente luce, nec proprio maris calore in se collecto, minime attolitur, At cur non faltem dimidio attollitur, vt & lux ei est dimidiata a plenilunio? & calore dimidiate in se collecto? Hæ fluxus ei viro causæ funi. Refluxus vero hæaliæ. Nimirum, quia

.vaporum copia elapía, mare resideat, non alirer, ac lebeti subtracto igne aqua bulliens in se residet. Idque in mari æquali tempore eucnire, quia in parte alia, vapores illi dum generatntur in parte alia euaporant. At idem mare quod ad littora ascendit dum altum perstat, a vaporibus sustinerur. Et dum sustinerur, ilk non euaporant;& si euaporant, non alia in par te, sed eadem euaporant, & eadem, & ibidem, mare residet. Subdit. In fretis celer est motus, quia ab eo, quod ingredi nequit, impellitur id quod præcedit. Hanc verissimam,n£ & nos fallimur, protulit causam. Infert. Non æque autem vniuersum attollitur mare, quia a non zque reflexa luce, non zque vniuerfum incalescit. Atque ideo alibi plures, alibi pauciores, & tenuiores, & crassiores generat vapores. Atque ita magis hoc loco, minus alio attollitur. Sed esto luna in æquinociali, & quidem plena, medio inter Taprobanem, & S.Thomam itinere, æqua ab vtraque reflectetur lux, cur igitur non æquus vtrobique æstus attollitur? Cur in Belgico ubi lux eadem sed non æque vt ibi reflexa, fluxui S. Thomæ maior,æquus Taprobanæ fit fluxui ? lumen ergo lunæ, aut eius reflexio, nullo modo fluxum causare posse apparet. Addit insuper, vbi mare breuius est, a cuius fundo robustior resiliat lux plures vapores gignit, vbi profundius pau ciores. vbi quoque crassius plures, pauciores vbi tenuius. Sed cur in Britannico canali, vbi mare plerumque pedes altum est CLXX.& at tollitur pedes X VIII. in Adriatico vero vbi multo breuius est, attollitur non plus IV. In Mexicano vero, vbi mare crassius est, quam in Lustania, cur non, aut vix attollitur, in Lufitania vero vbi tenuius , pedes XV. intumescit? Harum ergo differentiarum, aliz quærendæ sunt caulæ, sicuti forte, & æstus huius vniuersi prius.

Finis Vigesimi octavi Libri Pancosmia.



## FRANCISCI PATRICII PANCOSMIAS

LIBER TRIGESIMVS.

#### OCEANI, ET MEDITERRANEI MOTVS ALII.



Ceanus rerum pater, non ijs solum, quos explicauiuimus, motibus cieri satis habet, sed & alios tum vniuersaliores, tum vniuer sales minus, habet, quos operæ præcium non est

præterire. sicuti neque eos qui fibi cum mediterrancis sunt communes. Et cos qui no-Ato videntur esse proprii. Vt vero ab Oceano patre, cuius mediterranea maria funt progenies, initium sumamus, ita dicimus. Oceanus, vniuerlam terram, quam in tres ingentes dividimus iníulas, & circum, & extra, & intra, amplectitur vndequaque. Insularum prima est vniuersa Asia cum Europa arque Africa fibi annexis, secunda vniuersus nouus orbis qui duobus fretis, Anianico, & Magellanico, cum Oceano circumfluo terminatur. Tertia ignota adhuç quæ lub Antarctico polo iacet. Cuius littora Orientalia, quia Marcus Polus nostratium hominum primus omnium cognouit, eiusque notitiam aliquam scriptis suis ad posteros transmisir, tum quia Sub polo est, Policam, & quia sub Anrarctico eft, Antipolicam libet cognominare. Inter & extra hasce tres, tum maiores, tum minores, tum etiam minimæ, innumeræ iacent infule, tum Oceano, tum Mediterraneis, eminentes. & circumfluz terrz. Sunt & aliz sub maris Superficiæ, & mole, terræ, solum scilicet ipfius maris, & fundus, quem nautæ lastrum solent nominare. Quod quatuor est generum, vel enim est petrosum, vel sabulosum, vel lutosum, vel herbitum, & algosum. Neque vero id æquale, & planum est vbique: sed alibi eminet, alibi deprimitur, est vbi in col-·les, vel altiores; vel humiliores, est & vbi in

montes akillimos allurgit, & in profundiffemas dehiscit valles. Si montes ij maris superheiem excedant, tune infulæ fiunt, & scopuli. mari imminentes, & circumflui. Si vero ferè ad superficiem accedient, no tamen ea superemineant, Syrtes, & cautes ueteres dixere, te centes nautæ (licear nauticis uti nominibus) seccas in alto, & seccagnos ad littora nuncupant. li lint petrolz. Si uero lint labulolz emi nentiz, scagnos, & bancos, & bassos nocitat. Horum aliqua semper sub æquore latent, aliqua refluxu denudandur, affluxu iteră coope riuntur. Petrolæ semper sunt nautis fugiendæ,& abominandæ.Ad eas enim naues ñ impingant, in frustra abeunt, cum nauigantium, uel morte certa, uel perículo magno. Minus. timende sunt si sint harenose si lutose minuse minime oium si sint algosæ. Ná & alga sub ma ri in cumulos collesq; componitur. & nauis, secunda nostra in Cyprum nauigatione, ad ca put Cythium in algæ montem insedit. Lutolos omnino,quia lutum facile ab undis diluitur,& dispergitur, aut colles, aut montes sub mari, nautæ non uidentur deprehendisse. nili fint ad fluminű exitus, delati eorű decurfu limi,cótinuo auctu,coagmétati,&duriores facti, uel cu sabulo comisti, & alga, uel petris, & cautibus intermisti. Ad instar fundi, littora quoq; quatuor uidétur esse generu, uel enim circa fluuiorŭ fauces, & stagnorŭ , & paludŭ, sunt lutosa. Vel in superficie prima algosa, uel arenosa, uel saxea, & petrosa. Hæc uero postre ma, triu sunt specieru, uel enim in petras minores, & non continuatas, fluctus allabitur, uel in cautes cótinuas infilit,eafq; omni terra spoliat, & albicantes reddit, uel in prærupta motium incurrit, & gemens retrocedit. Tres illas priores, & placidiores littorum species, prælettim

Digitized by Google

pfælerrim arenofam spiaggias vocant nauta. Tres posteriores coltas branas, & asperas nominare solent. Littora hac qualiacumque fint, triplici denominantur appellatione, vel enim pars corum aliqua, in pelagus, plus reliquis procurrit. Hæc promontoria veteres dixeges recentes, capita, et puntas volcanti Vel in trater as hincinde dus, mare le le infinuat. Si ore angusto portus, si lato sinus, & Graco quasi nomine solfos seu colpos puncupant. Longicudinent vero littorum qualiumcumque, appellant coftas. Hac opere pracium fuit adnotare, vt facilior motuum marinorum, vel iam explicatorum, vel explicandorum cognitio haberetur. Nunc ad motus accedamus. Oceani duplicem propium, Scaliger motum esse tradidit. Alterum ab Oriente, quem dicunt, Solis circuitum imitari. Alteru a terra Laboratoris, que est ad Septentrio nem, fluereque in meridiem, quod iam commemoraumus. , Sed fluxus Oceani quem mutico receptoque nomine, currentiam appellabimus, non folum duplex hic est, sed mul tiplex, & varius, & sape duobus his contrarius. Hanc rem demonstremus. Sicuti antea demonstrauimus virum hunc acutum, confudisse affluxum & refluxum, cum aliis maris fluxibus. Sed non minus in hoc fallitur, quem perpetuum ait esse, & a Malabare ad Madagascarem X X. diebus naues ferre; ab hac vero illuc, non minus mensibus tribus. Si quis enim Lustanorum nanigationes satis multas. quæ scriptæ sunt, inueniet non paucas,a Mozambico, vbi earum statio est, e regione Madagascaris in continente posita, & X X V I I I. & XXX. & XXXV. diebus in Malabarem peruenisse. Quod tempus multo minus est, tribus illis suis mensibus. Quæ res videtur potius esse argumento, fluxum hunc de quo agimus, ab Occidente ad Orientem tendere. Quod & ratio suadet ante posita, mare in cana les ingredi ab ea parte vbi latius est. nulli aut tabularum Geographicarum perito, dubium est, Oceanum ad eum canalem ab occasu mul to latiorem esse, & minus impeditum, quam ab ortu. Sed & nautica experimenta id comprobant non vna. Scribit enim Io. Empolius in sua nauigarione dum vellent a portu S. Blasij qui est vitra caput bonæ spei paulum, Melin dem, quæ inde versus Indiam est, tendere nunquam potuere, quia currentes aquæ, eos vique ad oppidum Pate, quod vitra Melindem versus Indiam est, inuitos abstulit. Et vtitur, his verbis. Et l acque ci trasportarono tante abbasso, che summo a tenere Patti. Vox illa Abbatso, decliuiora significat loca. Aqua autem omnis ad decliuia currit. Quod testimonio elle potest, eum Oceanum, versus

Indiam suum tenere cursum, a promotorio eo quod vocant Capo delle correnti, quod in faucibus huius canalis est in continente. Eadem voce Abbasso vtitur Petrus Martinezius, qui in iisdem canalis faucibus, ad Giudei Syrtes naufragium fecit. dum scribit. Altrimenti calando vela in tal sito, era metterci à rischio, che le correnti citirasscro al basso, come ferono alla naue San Pietro, Oc. Et repetit in Syrtibus iildem curtentes magno impetu decurrere. & versus Sosalam serre, quæ iis Syrribus est Orientalior. Thomas quoque Lopezius, dum a capite bonæ spei nauigarent, & a capite iam dico, currentum, irent versus Indiam, ait ed quod magnæ currentes essent quamuis vento prospero currerent, multas vndas, a puppi nimitum in nauim infilise. His omnibus testimoniis non esse verum probamus, Oceanum ab Oriente in occasum tendere vbiq; . Sed Scaligero quid facias, qui audeat asserere, Madagascarem sub octauo elle parallelo, cum sub secundo iaceat & tertio, & Capricorni tropico? An vero a Moluccis, & reliquis Orientis Archipelagi insulis, currentes Oceani ad Occidentem tendant, neque negare, neque affirmare audemus, nemo enim id iter peregit. Sed si Victoriæ nauis reditum consideremus, ad negationem magis animus inclinabit. Ea enim a Tidore soluens, non nisi X V I. mense in Hispaniam appulit. Hoc autem iter ex testimonio Io.Gaierani, a Tidore ad caput bong spei continet leucas D L. quæ sunt milliaria M.DCL. Ab hoc vero ad infulam S. Helenæ ex relatione alterius sine nomine Piloti, sunt M.CCCC.milliaria. Aqua ad Æquino&ialem mill.funt M.DC.A quo adHispaniam ratione graduum non plura funt 2520.mill. Quorum fumma est 71 14.milliariorum. Sed e xvj.men sibus si auferas dies XLIX. quibus e regione capitis bona spei, huc, modo illuc, quod naute dicunt, volteggiarunt, & lxx. dies alios quibus in ora Guineæ in malacia steterunt superest integer annus in itinere columptus. Quos dies si in milliaria illa partiaris, 7114.cuilibet di**ci** nó amplius quàm milliaria 19. tribueris. Quæ res ostendit breuissimum ratione celeritatis nauigationum, illud iter effe. Si vero Oceanus, ad S.Helenam víque, in Occidentem íuas currentes tenderet, quia entrentes, lecum nauim ferant, longe minore tempore iter confecissent. Sed tardissime confecerunt. Igitur currentes Oceani illius, ab ortu non ferütur in oc calum, vt & Scaliger, & Anania fallo tradiderūt. Ille rationibus, quas falfas elle oltēdimus. Hic vero argumento ducto, quod in freto Magellanico crediderit, semper ab Oriente in Occidentem fluxum ferti. Quam rem ex paui Aluari Meschitz a refluxu bis retro relata falsam esse ostendimus. Sed quamuis con Her, tota Guinez colta, currentes magnas el-1e,quam vero parté verius, nemo tradat, duobus firmissims experimentis docemur, nonesse ab ortu in occasum . Nam lo: Empolius narrat fuam nauem in ea costa, in malaciam, quam calmam/vocant, incidisse; & 54. diebus in ea perstitisse, totoque eo tempore,mi~ pue quam sex lencas confecisse. Victoria vero navis etiam 70. dies in ea perfitit, & itineris fere nitril processic. Hac autem ostendune currentes, eas manes antrorfus non culifle.Fezurantem lemper in eam partem natim, quo Auxus hic intenditur. Id multis expertmentis constat. Nam si malacia sit, proiecto in marivel subere, vel ligno alio , vel panis bucella, videas ca a currente ferti. Et nos experti lumus id esse verissimum. Nam priore, e Cypro redicu, e Papho soluentes, placido Euro pen biduum sumus lati .: Destituit deinde nos in sito, unde nullius terræ nobis erat prospe-Euté. Calma ve vocant per sex dies mare temoit: Neq; navigationis magister quem Piloşum vocam, quamuis quotidie, vei dicunt cartizaret, & suos in casta nauigatoria calculos subducerer, dininare poterat in quo vel meridiano, vel parallelo essemus. Sub vesperum tamen sexti dici iterum Eurus lenis inflauio vela. At ante solis ortum iterum eriam nos destivair. Quo tempore nos nebula illa denfiffima, de qua diximus, obtezit. Cum vero circa meridiem, mons ille altissimus nobis se se oftendere capisset, capimus nos, Pilotum, & Nauclerum, & peritiores nautas alios interrogare, que nam terra illa es-Set. Alius esse Rhodon, alius Cason, alius Carpathon dicebant. Cum vero caligo euanuisset, & Gambellam montem, qui in medio est Cretæ ad meridiem, agnouimus, ridisuli tuno divinatores illi euasere. Namque a Rhodo plusqu'am 200. itineris milliaria con feceramus, qu**àm** illi putarant. Id autem non alia ratione euenerat, quam quod occulcus, ille Syriaci maris fluxus, oò víque nanim euexerat. Quo etiam illud amplius collegimus. fluxum illum, non tantum littora legere, verum medio quoq, ferri pelago. Quod i hoc ht pelago, our non in Oceano etiam fiat, & nanes ques vento vehit, fluxu quoq; vehat. Fran cilcus Viloa nassat in Oceano Australi, die vna dum erat incalma,& malacia, 10. leucas confecisse viquad noctem. Que ses indicat, currentes aques cum vexisse. Qui fluxus figntificeundus fit iter adiuvat, ita fi lit ad-

nersus, retardat iter. Ille autem in Magellanico freto fluxus, quem putant esse perpetuuma nostrate Oceano in pacificum, præ ter id quod de Aluari Meschitz naui retulimus, ratio dictat, ex axiomate illo nautico» in canalem, siab vno ote magnum sit mare, illac ingredi, fi ab vtroque, ingredi ab vtrif que, & ab vtrisque egredi, constat, & ab Oceano hoc, & a Pacifico, currentem in Magellanicum, incurrere, & in medio, sibi oceutrentes iterum in fua retrocedere regna. Idem Viloa narrat, in codem Oceano Au-Arali, le le in mari albo, & rubro, magnam invenisse currentem. Et Fernandus Alarchonus idem se invenisse scribit. Idem sieri refert Petrus Cieca in littore a Panama ad Magellanicum, voi & caput aliud ab effe-Au ve puramus, delle correnti nominau Hanc autem currentem contrariam esse ijs qui a Panama in Peruanam nauigant, ex Benzone patet. Qui eam semper versus Leuantem cuerere affirmat. & læpe retro naves retraberenic. Sed ad nostratem Oceanum redeathus, quem liber interiorem appellare, In quo lane, experimenta nauigationum docuerunt, eos qui accurate a Fortunatarum magna Canaria, seu Ferro, discedunt, & nauigia dirigunt ad eam infulam quæ inter Antiglias noui orbis Desiata dicitur, secunda maris cutrente, XXV. diebus iter peragunt, quod est Leucarum DCCL. si uero non accurate id observent ezdem currentes, nauem ferent in Lucaios, aut ad Cubam, quod Golumbo prima sua nauigatione accidit XXXIII. aut amplius diebus. Que experimenta docent, has currentes, ab Africa, & ab insulis capitis viridis venire, quæ ad rectam lineam ab Oriente sunt oppolitz ipli Deliatz quz in Occidente est. Vnde autem hæ currentes ad virides veniant, aut in id pelagus quod inter eas, & Deliatam: est, certi nihil habeo dicere, preter hæc duo. Alterum currentes has a littore Africo viridibus adiacente initium non capere. Alterum rationi esse consomm, easinter duo capita, Viride scilicer, & Sancti Augustini, quod est ad Brasiliz inicia que distancia non maior est quam mille millia, ab also Oceano. ingredi. & a Garbino, in Maestrum Tramontanam iter sunm tendere. Experimenta, & rationes id comprobant. Accidit. enim Aluaro Cabrali Lustrano, dum post Valcum Gamam, Indiam claife peteret, quo facilius caput Bonæ Spei obnauigaret, ve nescius ad caput Sancti Augustini iter. dirigerer, in quo vii naute vocant Paraggio, currentes semper habuit contratias. Siquti contrarias eas experiuntur, quicumq;

#### FRANCISCI PATRICII,

sh Antiglis fortunatas codem quo venerant itinere petunt, atq; ob id tres, & amplius men ses in reditu consumunt, cum prius id spaciu diebus 25. confecissent . secundis scilicet hi, contrariis, & renitentibus illi, currentibus. At vade inter hec duo capita veteris, & noui or+ bis hæ currentes ingruunt ? Vade nam aliunde, quam ab altissimo, atque latissimo Oceano, qui inter Indicas infulas, & caput bonæ Spei, & terram Antipolicam, & Brasiliana littora interiacer. Ita sane est. Sed vnde nam Oceanus hic vastus, imperum hunc capit, qui partim per Magellapicum, partim inter duo hac capita, velusi exoneratur? Sane necessariu videtur, impetum bunc vel ab Indicis insulis innumerabilibus initium sumere, vel in vastif smo suo ventre esi parere, & de se dare. Virisque ex demonstraris rasio dicar, fieri posse. Nam quia mare salsum sit, est etiam calidum, & quia calidum, est & spirituosum. Et quia spirituolum in motu est perpetuo, & quiescese nescium, & impotens. vbicamque fit loco+ rum. Sed in latioribus locis, & in amplo pelago, minus sentiunt nautz has currentes. Morus enim omnis, & in stabili fiere, & in stabie lis comparatione magis cognoscitur. Contraria namque, stabile, & mobile, vui alia omnia contraria iuxta le polita, magis elucelcunt. Et testantur Hispani, quando in patriam redeunt, dum prope Antiglias qualcunque verfantur, currentes illas facile sentiunt. Gum in altum lunt progressi, eas non animaduertüti. Sed aduerlas tamen experiuntur, temporis longitudine in regressu. Sunt ergo in alto Oceano, antipolico, a se ipso genitæ currentes. Sed & ab Indicis infulis impetű etiam capiút, Quæ cum satis angustis fretis, ijsque innumesis nariisque sint inter se distite, nullum est inter eas fretum, quod suas non habeat curré tes. Itaque miris modis perpetuo mare illud agitatur, modo in hanc, modo in illam currés & recurrens partem. Ita ut & ab Oceano magno impetum accipiaç& in eundem Oceanu, eundem impetum restituat . iuxta axioma illud, in canales, a maiore mari, fit influxus. Sed & in eandem partem stjam refluit.QuodHer culeum frotum nobis declarauit ance. Itaque ourrentes hæ, eum inter infulas Indicas ab O: ecano magno fiant, in cundera etiam recursunt, & ipium commouent, & impetum eius mnatum magnopere coadiuuat. Antipolicus quidem Oceanus, a laua maiore, minore, Sumattra, aliifq; circumcirca politis alique imperum recipir. A Gilolo vero, a Vendenao, a Moluccis, ab S. Lazari Archipelago . in mare Cinicum impetus idem fertur, vique ad Iapo nas,& fretum Anianicum . Feruet autem.mul to magis, in angustis sectis mare, tum quia par ua eius moles, calore & spiritu facilius agitatur, tum quia vicinas quas lambit terras, velu ti contrarias fugir. Sunt autem inter se contra sia, liquidum, vr est ipsum. & durum, vr est res na, & calidius iplum a terra fugit frigidiore. Itaque omnis eius agitario, per sugam sit a contrario. & dum contrarium fugere sempes nitatur, a contrario numquá fugit. Continua ergo fuga, & continua non fuga angitur, & premitur, & agitatur perpetuo, & libens in al ta maria se se in preceps dat, vt in homogeneo latoque quiescat magis. Itaque ab Indicie infulis bifariam in altos Oceanos duos, hinc, & inde, mare capit impetum altere ad nos,al tero ad Iaponas, fed noftrum nobis notiorem prius peragamus. Currentes ergo a medio O. ceano antipolico, inter duo vinde, & S. Augu Aini capita ingressa, ab hoc per littora, in at-Cos extenduntur, donec ad Os Draconis veniăt, Inde in ponentem tanto impetu preci**pi** tantur, er nullus torrens, tam cito ferature Quia nimirum angustias octo tantú millium inter Margaritam infulam,& Cumanæ contimentem ingreditur; quas.ratione fugz baz a contrario maximopere, horrés, in latius intro pelagus præcipitatur, in magnum scilicet Mexicanum finum. Cui cum ab Oriente prætenlæ veluti quædam perforata sepes, sint Antilio omnes, inter qualque duas, ezdem currentes in occasium inter Hispaniole littora, & continentem ruunt, tanto impetu, vt Columbus cum redire vellet diebus 40. vix 70.leucas co fecerit. Ac tota ea tam magni sinus longitudi ne vique ad caput Iguerum, & Corumelum infulam penetrant. Et cum finem nullum eius fluxus faciant, & exitus non cernatur, multi existimarunt, per subrerraneas cauernas, eas aquas in Australem Oceanum pertranhre. Ve rum tadem compertum ellin linu intimo in Iucatana, vbi Campecce est, & Cotocce, & caput Iucatanum, a quo ad caput S. Io: Baptiftæ in intula Cuba non plura funt quàm millia 45. tanta velocitate ad Arcton ferri aquas, ve nullus fluvius tam rapidus reperiatur. Cumque in littora appasita, spiritus Sancti, & Culatæ incurrant, nec ad occasum exitum inueniant, necesse habent in Orientem regredi.& inter fauces quæ inter Cubam sunt, & capue Floridæ, egredi. Atque inde fit, vt qui a veræ Crucis portu, qui ex hac parte in finu est oceidentalis maxime, in Hispaniam funt reditm ri, oporteat eos recta uerlus Orientem, infula Bahanam tendere, ut fecundas habeant curré tes, & possint Bermudam petere, quam etiam petunt ii, qui ex Hispaniola redituri soluunt. A qua Bermuda,plerumque ∫5.diebus in Hi→ ipaniam appellunt. Quod iter mense longius est, quam a Canariis ad Desiatam, qued 21. conficitur

conficieur diebus. Id autem euenire est existi mandum.Quod Canarias inter , & Deliatam, & secundiores,& validiores fint currentes, A Bermuda vero, fint debiliores duplici de cau-Les tum quia, itineris longitudine fint, vt nautica voce vear, magis stanche, tum quía, ea cur rentia que a Laboratore venit hanc transper sim feriat,& eam retardet. Id autem esse non procula vero, oftendit iter quod tardius Alsonsus Nunius, testante Petro Martire 60. confecit diebus ob zquz currentes, quz navim, in occasum propellebant.Diximus auté præcedentibus libris,2 laboratore flux um venire,& per Canadæ, & Norumbegæ Littora, ad Floridam, & linum descendere Mexicanú. Ex quibus apparet a Beemuda citra versus Me ridiem currentes effe ab Oceano Antipolico; alias vero contrarias inter Bermudam , & littora nouz Franciz currere in occasum. Ex qua currentiarum diuerbrate, constat fallum elle id quod Scaliger, cum authore libri, Causa zstus maris, tradiderunt, Oceanum ab Orié te, lolis lequendo curlum, perpetuo in occidenté ferri. Sed mirum magis est, (vt homus culum hunc fecundum ommittamus) Scalige eum virum apprime doctum,& acutii, id protulisse, vt mox sibi contradiceret. Ait namque in finu Arctico, secundum littora, que Scythiam elaudunt, omnino motum elle Ocientem versus, contrario finxu, Oceano Achiopi co. Sed tamen codem quo ille motu. Nam quo modo, fi totus Oceanus folem sequendo 26 ortu in occasum fluit, idem contra sole eurfum: tendat ab occasu ad ortum? Tum in Scychico, vt iple air; tum in Mexicano a lucatano ad Floridam, inde ad Bermudam, & vltra multo?liem quo modo, solis cursum imitatur is Oceanus qui a terra Laboratoris, quæ fub Aquilone est, vsque ad Aremorica, & Ger manica descendir littora, que ad Meridiem sunt Laboratorit& Grælandiæ,& Euripis illis Arcticis rende venit. Et e contra quo modo a faucibus Magellanicis, in Oceano Pacifico, a meridie, per littora Peruana, Nicaraguana, Guatimalana, vique in rubrum mare, septemtriones versus indesinenter currit? sout & in Mexicano, per fauces Cubz, & Iucatani, conti nue abanstro in Aquilonem transit? Hogsane non est solem sectari, aux imitari. Sed soli obuiam ire,& curlum eius medium lecare. Noque magis soli obtemperant tot ille currétes, quas Oceanus Arctous, lub polo, per quatuor illos exercet Euripos. Quorum non nifi duo, dum in receptaculum illud, circa magneteu montem, incutrunt, ab Oriente, in Occidenté currunt. Sed ildem duo, ab Occidente in Orientem iterum recurrunt. Duo vero reliqui, Aquilonem spockant alter, meridiem alter. Et

dum ille in aream fertur, in meridiem fertur. & dum recurrit, in Aquilonem currit. Alter vero e contra, quando in aream ingruit, in Aquilonem vergit, quando vero egreditur in meridiem regreditur. Quid vero tot illæ currentes, & recurrentes quas supra Baccalaos, tú Verrazzanus, tum Cartierus, cirea Brionem, S. Aloitium, Sangnenaium, & innumeras illas insulas, invenere, alias in Circium, alias in Aquilonem, alias in Corum ferentes? Sed num quid hi solis amatores, non viderunt, aut non perpenderunt. Mœotim a Septentrionibus in Pontum Pontum in Propontidem, Proponti de in Aeggum, versus Austrum fluere, vique quo Cretam pertingant? A qua, pars maris eius, superata Doride, versus Rhodon, & verfus Cyprum in Orientem fertur. Cypro circuuoluta, per Syriaca littora, in meridiem quousque in Aegyptum veniat, labitur. Inde in oe calum vertitur. Pars altera ab Aegæo, inter Crezen, & Cytheram præter fluens, & Pelopo mesi littora preteriens, sinum Adriaticum sem per in occasam petit. Sed in eo intimo, a Septentrione in meridiem voluitur. Deinde per Italiz oram ad Hydrunti, víque promontorium in Orientem currit. Ab eo promontozio ruzlus vercitur ad meridiem, vique quo Si cilism pertranscat, dein pars per frettum, pars reliqua inter Melitam, & Siciliam, tandem in occasum ad fretum Herculeum perlabitur. Ommittimus, ingreilus, flexus, & egresius, quos Aegaum, per finus Strymonicum, Singiticum, Thermaicum, deinde per Saronicu, & Corinthiacum facit, dinersos semper, & paque contarios. Non igitur, hac tot maris motuum,ac tata dinersitas, solis motum semper imitatur, aut sequitur. Sed diuersitatis hu ius, littorum politus, & canales, & freta, & Euripi funt caula. & maris ipfius fuga a contrario, natura fibi ,perpetuoque infita. Sed magna apud veteres fuit, & anceps quæstio, veru mare hoc nostrum Mediterraneum a Ponto sit effectum, in iplum per Byzantium Bosporu defluențe, an vero potius ab Oceano, per Her culeum fretum indecliuia Sardoi Siculique decurrente. Strato quidem Physicus Peripati alumnus, existimanit Pontum aliquando exitu carnisse. Sed fluminum multitudine ita au-Com, ut vi exitum, qui est ad Byzantium sibi parauerit, & in Propontidem, & Hellesponrum, ecuperit, & id mare effecerit. Et hoc iterum aucto, in Acgaum aquam defluisse, víqy in profundisima Creticum, Siculum, Sardou. Sed videtur fibi contraria dicere, dum ait, ab externo mari, ab Oceano nimirum, apud columnas Herculis fretum porrupiste. Causam vero affert, quòd externi maris aliud sit solu, quam interni. Quod Strabo en Stratone retulit.Plinius autem mare hoc nostrum ab Ocea no ortum esse ait. Scribit enim ita-

oprigo ab occasu solis, & Gaditano freto, quam irrumpens Oceanus Atlanticus, in maria interiora diffunditur.

Et alio loco, aliorum recitat opinionem.

Non est ommittenda multorum opinio,
 priusquam digrediamur a Ponto. Qui ma
 ria omnia interiora, illo capite nasci, non
 Gaditano freto existimauere, haud impro

babili argumento, quoniam estus sempet
 a Ponto profluens, numquá reciprocetur.

Solinus vero priorem sententiam est secutus, Atlanticum zhum. in nostrum mare dilsidium immittere dicens dum a solis irrumpit occasu. Dissidium hoc qua nos conciliabi mus ratione? Propontidem, & Hellespontiu, & Pontum,& Mœotim, nullo modo effici ab Oceano potuisse, cum tamen inter mediterra nea maria videantur numeranda. Quoniam nec Ægæum, nec mare aliud, per Abydenas fauces, in Hellespontum ascendat. Hæc aute in inferiora, Ionium, Siculum, Sardoumque cum descendant, rationi est consonum hæc a Ponto fuisse deriuata, víque ad loca maxime decliuia. Rursus cum Oceani fundus altior mediterraneo sit;rationi itidem consentaneŭ est, ab Oceano in decliniora Sardoi, Siculique. maris, aquas confluille. Sardoum itaque, & Siculum, & a Ponto, & ab Oceano, funt effe-Ata, non abalterutro, sed ab vtroque. Totumque interius mare, aquis verorumque in eundem locum confluentibus, fuisse in superficie complanatum. Si vero verum sit, quod iam retulimus, & quod Gaspar Concarenus Cardinalis retulit, mare quod a Ponto fluit, ea quam descripsimus littorum circuitione, per Africana, & Hispanica littora in Oceanu exit. & quod Gonzalus de Ouiedo, scriptit, Oceani aquas, per Gaditanum fretum ingrué tes, vlq; ad Alexandriam Ægypti per eadem Africana littora procurrere, necesse fuerit, nautarum observationibus questionem hac permittere dirimendam. Nam si prior illa veza fit,falfa erit hæc fecunda, fi vera fuerit hæc, falla videatur prior. Non videntur enim contrario fluxu vtræque posse esse veræ. Vel si veræ sint, alteram necesse erit littora proxime lambere, alteram vero a littoribus procul ma gis, illi non occurlare, fed proxime attingendo, itinere contrario eam præterire. Neque vero id est impossibile. Mare enim, præter eas, quas recensuimus currentes,quæ omnes ei a natura videntur infitæ, etiam alias habet. partim etiam ex veroque commiss. Quas auc conferre, a re prposita non suerit alic-

Nam inter eas vel syrtes, vel seccas, vel

scagnos, vel hancos, vel steta, vel canales, & promontoria mare varios edit motus, vel enim sunt incursus tantum, vel incursus, & recursus. Vel sunt currentes, vel sunt quas vocant trauersias, vel sunt vortices, seu vertigines. Hec explicemus.

Incursus tantum ille est, quando mare, intrat tantum, non etiam iterum exit. Qualem dixere esse in Magellanico ab Oriente,

in pelagus Pacificum.

Et Petrus Martyr, narrat, Columbum, in ore Draconis, incurlum maris in occasum sensisse rapidissimum, nullum ramen ilkinc est se recursum. Incurrit autem, & rursus recurrit mare in lacunas qualdam, que littoribus funt proximæ. Id autem fit, æftu affluxus, atque refluxus, vel tempestatibus. Quod etiam in fluminum faucibus, fere semper accidit, causi isidem. Incursus quoque in plana littora quas spiaggias a nautis diximus appellari, ijsdem fit de causs. Et si magnos venti ad littora voluent Anclus 🔒 non fine magno finnt naufragorum pericuculo. Nam vnda incurrente ad littus feruntur, eadem recurrente in mate referuntur. Et alia superueniente, openuntur, & opprimuntur vnda.

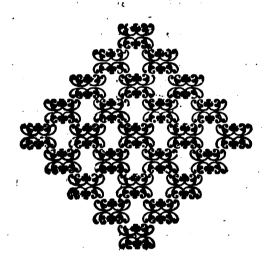
Trauersias vero vocant nautz, que maris motione incerta est, & cuius causa ignoraeur, & vnde veniat, & viquequo decutrat. Et quam modo per hunc locum transiens reperias regrediens codem loco, non reperias. Que magno impeturplerumque, ab vno in alium mutantur locum etiam in alto. Quas nautæ etiam, filones aque nominant, fierique plerumque in finuum inatcationibus credunt. Spnt, & secundi generis trauersiz, circa promontoria. Quando scilicet duo venti inter se contrarii hine inde occurrunt, & mare commonent ita; vt & ipsum sibi occurset, & fluctus tollat, & frangatur. Quales multas lo: Barros (cribit, mirabili quodam, atque horrendo modo, circa caput Bonæ Spei sepenumero enenire, cum maximo nanium discrimine. Accidere enim inquit, vt sepe nauis plenis velis eat. Cumque in dromon, aut paragium, vt vocant, capitis illius, aut alusrius proximi, peruenerit, posterius velum vno vento plenum sit, anterius vero, contrario repente infletur. Atque ita periculosissima in mari siat trauersia. Sed & ad. alia quoque promontoria exdem finnt grauerliæ, & contrariæ currentiæ, non a contrariis ventis concitatæ, sed a contrariis 🕠 maris motibus. Qualem perperuam esse. - parrant, circa caput, quod in Atlantico: vocant Boiadorem. Vitra quod transisso.

ante

#### OCEANI, ET MEDITERRANEI MOTVS ALII. 148

ante CC. annos ne in cogitationem quidem veniebat nautis. Et quales multas Cartierus refert in suis ad Canadam nauigationibus sibi occurrisse. Sed sient, & alig tales transcrise a fluuiorum aquis, cum currente maris luctantibus. Qualem Columbum vitra Os Draconis referunt inuenisse, dulcium aquarum in mare ingruentium. Qua nullam horribiliorem esse ferunt.

Finis Trigesimi Libri Pancosmia.



FRAN-



### FRANCISCI PATRICII PANCOS MIAS

LIBER TRIGESIMVS PRIMVS.



#### DE TROTRIO TERR LE LOCO.



Supremis per gradus ordine naturæ politos tertio la bore, ad infima peruenimus: a summis ad ima, ab incorporeis, ad corpulentistima, a tenuissimis, ad crassissima, a purissimis, ad

rerumomn ium feces,ad terram nimirum ipsam. De cuius essentia, viribus, actionibus, passionibus, qualitatibus, quantitate, loco, est agendum . Sed ante omnia quod postremum est propositum, de loco eius proprio dicendu. Iuniores enim quidam Astronomi, vi cœlestium phænomenon rationem reddere possent, eam in orbe lunæ collocarunt. Peripatus, autem sicuti supremo cœlo, sie terræ nullum affignarunt locum, sed diuersa, ac fere contra ria ratione. Cœlo quidem, quia nulla haberet extimam superficiem, qua ambiretur terræ ve ro, quia in indiuisibili puncto, vniuersi centro eá collocarunt. Dum.n. aiunt terram in centro esse, centrum autem, nec corpus, nec superficies, nec linea sit, terram ambire que cor pus sit, minime posse, nemo est qui no videat. Attamen, sicut cœlum per partes in loco esse dicunt, quia omnes se se inuicem cotineant, ita partes terræ quia centro incumbut æque, & ad ipsum nituntur, se se inuicem sustinere est necesse. Itaque duobus mundi extremis, & contrariis & similibus rationibus locum,& abnegarunt,& concesserunt.Inter vero sapien tes, vetustissimus Zoroalter in vniuers mundi medio,eam collocauit, dum ita canit. Τίω δ' έν μέσφ τιθείς, υδωρ δ' έν γαιας κόλποις

Ηέρα δ' άγαθεν τούζαν.

" Terram in medio ponens, aquam vero in

" terræ sinibus Aeremque desuper hasce. Hermes autem Trimegistus in hunc modum loquitur.

Διεχφριας δ' લેજે લેλλήλων औτέ γη, κή το υ δωρ, κασ θως η θέλησεν ο νους.

" Separatæ vero ab inuicem sunt, terra, &

., aqua prout voluit mens.

Sed hæc verba, non tam loci differentiam, aut identitatem disignant, quàm nature diuer sitatem. Zoroaster vero, clarissime, in medio terram statuir, & in eius cauitatibus aquam. Locum vero ambarum simul esse, aerem, vitas que ambientem. Neque videtur, a rei veritate, vlla in parte, discessisse Zoroaster, quandoquidem philosophantium nemine dissentien te, terram ingentes habere specus constet, & vt Aristoteles vocat chasmata; in quæ omnia, aqua,& spiritus,& venti, incurrant, eaque repleant, vt quasi terra, fornicata habitacula tri bus hisce habitatoribus sempiterne præbeat. Quod eum ita sit, si vera est Peripati sententia terram esse in centro, aqua quoque in cen tro erit. At si in centro esse, non est, esse in loco. Aqua etiam nó erit in loco. An veco, etiass terra in loco non sit, aqua nihilominus in loco erit, in terræ nimirum concauis, atq; speluncis. Cum autem ita inter se sint compositæ, aqua in loco erit, terra locum non habebit. At si natura vtræque sunt inter se diuerse, & mole etiam differunt, & seiun & locis fint, ita vt altera omnino sit in loco, altera omnino non sit in loco, quæ nam earum vniuersi centrum obtinebit? Hæc namque res,apud recen tiores in magnam est cótrouersiam deducta. Aiunt

Digitized by Google

· Aiunt enim, aquam, & terram, gravia corpora -effe, grave aucem omne, ad centrum tendere. ...Vtraq; ergo ad centrum tendet ; eiq; coniun--gi appetet natura. Que nam ergo magis cen-· tro proximabit? Quid prohibet vtralq; cétro æque esse proximas? Si enim oia grania centrum petút, qua grauis aqua, qua grauis terra, mulla ratione altera centro propinquior, altera longinquior ab eo erit. Si vero dicatur, terram elle grauiorem, ideoq; prius centrum pe tisse, locuq; in eo occupasse, iam de maiore, & minore, nó aut de gravitate simpliciter que stio erit. Concedunt pleriq; omnes, terram aqua elle grauiorem. Inde lequitur, non zquo tempore, si ab acre demittantur vtraq; ad cen trum peruenire posse. sed terra futuram ibi priorem. Aqua ergo ad centrum vaiuetli no peruenier, sed terræ supernatabit. Ergo moles aque, a terre mole erit diuerla. Et quia aque partes, & ipia, vei graves centrum appetunt; non possunt aux ad ipsum, obstante terra, peruenire, faltem in ipfam, tota aqua conglobabitur, & proprium fibi efficiet centrum, circa quod, ipla vous globus efficiatur, qui sit a terræ globo, longe alins, Itaq; aquæ centru, cum vniuerli centro, nó erit idem. At cum & terræ Rota partium gravitate,& cetri appetitu,ie ipfam, & ipla conglobetur, in globu vnú, & ipla convoluctur. At videmus iplam motibus, vallibus ingentibus, planiciebusq; admodum diftin&ã. Non ergo oés eius partesæque ad cea erú vniuersi tetenderunt. Aqua quoq; vt & ip La grauis est, & cetru appetens, rationabile est, oc quod potuit impedimentu attulisse, ne ter ra, vniuerli centru occuparet fola.Itaq; terra, granitatis partiu inæqualitate, & aquæ impedimento, potius circa proprium suz molis ce tră ost circăuoluta, quá circa vniuersi centră. Ex quibus sequitur necessario tria esse in mű-.di medio centra. Duo, aquæ, & terræ inter le distantia. & vniuers centru ab vtrisq; distans. Quod si concedatur, verum quoq; erit,grauia quæq;, non tam vniuersi cettum petere, quá proprii globi centru . Itaq; respectu vniuers, eiusq; centri, nec terra, nec aqua, nec earu par tes vilæ erunt graues, vt pote quæ vniuerfi cé-:trum minime petant.Quæ,cũ istis disputatori bus absurdissima videantur, ad id cofugiunt, Ar dicant, ex tota aqua, & tota terra vnum cóflari globú,cuius vnú quoq; fiat cétrum,quod idem sit cu vniuersi centro. Atq; ita non tria, non duo, led vnů & terræ, & aque, & elemeto xū reliquorum esse, & vniuersi deniq; cetru.

At vero dogma hoc peribit vniuerium, si terræ grauitas, si grauitas aquæ de medio tollatur. Cur enim potius, grauitas partium duanum sit ea, quæ mundi cétrum constituat, quá leuitas longe maioris partis, aeris nimirum?

de quo diciturseum quia leuis sit a medio fer ri, furfum . Quod fi id admittatur, vt rationi confonantius, quia maior mundi pars præftátior,& dignior in eo est,putanda,gravitas indignioru partem nullam habebit in cetro mu di constituendo, aut authoritatem, aut potestaté. Quod si omnino, omnis & granitas & le uitas tollatur ex vniuerso, quod Plato fecit, quod fecit Aristoteles, ridenda erunt, quæcuque de granitate, aut leuitate terra, aqua, & aeris, centrila; tum corum, tum vniuerli lunt disputata. De sententia autem Platonis, qua ompem gravitatem, & oém levitatem de mi do sustulit, nulli dubium esse potest. Eandem quoq; fuisse Aristotelis sententiam, sui oes in dubiu funt vocaturi, nisi apertius significetut. ld itaq; ostendamus. Vno contrario in natura polito, ponitur, & alterum. Ergo & e contra vno contrario sublato, auferetur & aliud. Sed in natura nihil leue est. Ergo nihil graue . Nihil autem leue elle, Aristotiles docuit, præter igné. Ignis aut nullus leuis est. Ergo nulla leuj tas, ergo nulla grauitas. Tria genera ignium Atistor.posuit.ignis sphera, ignes aereos.lgne hunc nostratem. Ignem iphæricu nullum else sub luna, iam est a nobis demonstratum. At esto, sit ibi ignis sphæra, ibi certe leuis no est-,, no enim mais to igativ tou tartos ; ad ex-" tremum vniuersi fertur. Sed suum locum . nactus, vel quieté agir, uel fertur circulo, neu tro modo leuis est dicédus. neutro enim mo : do ad extremum fertur, & si ferretur, non na-. tura, sed vi ferretur , non aliter ac dicit ipse. Arm & sis the tow mupos, areapourspow tow mupics •ઈંપ્ર લો એર્મ નદીલા ઇ લેમે ૃ, હેમ્પે' મેં ફિંદ્રન

,, Sursus uero, in ignis (regioné) sublato igne ,, non feretus aer, nisi vi.

Itaq; si ille sphæralis ignis in æthera feratur, vi ferretur,& nó natura. Ille ergo ípheralis ignis nullo modo leuis est. At nec ignes aerei, stellæ cadentes, nubes, candelæ, capræ, cometæ, tales alii, furfum non feruntur, fed uel in latus, uel ét deorsum.ergo aerei ignes nó sunt leues.De igne vero hoc nostrate, q duplex est, anthrax, & fláma, alter fine dubio fursú no fertur. Flam ma uero,nullű propriű hét motű. fed & in latera,& deorsu,&lursu, fumu lemper lequitur. Non ergo p le sursum fertur, cu nec ad sui totalitaté, nec ad múdi extremú unqua pueniat. no est ergo diceda esse leuis. Et si maxime leuis sit, nihil ad re nostra No est.n. cu elemetis coparada flama, de quoru leuitate, & grauttate disputamus. Nullus ergo ignis sui natura le uis est. At nec aer leuis est, Aristotele docete. Εν τῷ αὐτοῦ γαρ' χώρα πάν]α Cάρος έχει, πλίω ऋण्ठाडित हो है वेश्री है.

,, In (ua enim regione,omnia grauitatem ha ,,bent,præter ignem,& aer.

u Probat

#### FRANCISCI PATRICII.

Probat autem hoc enidenti experimento. Enucios S' eti exua macios e requonizaros donos,

5, Signum autem est, quod plus pon derat in-11, status vter, quam vacuus.

Non est ergo zer leuis. At in his duobus leui tas omnis continebatur. Nulla ergo est in vni uerso leuitas. Ergo & grauitas omnis tollitut, contrario suo e medio sublato. Amplius, Neque aqua gravis vilo modo est, in sua regione, winantes enim, & pisces, & homines nullam supra se sentiunt grauitatem. At sentite, si grauis esfet, & grauitas tactu, aut podere cognosceretur. Quod si aqua gravis non est, in sua regione cur terra in sua regione erit grauis dicenda? Neg: enim in sua regione pondus vllu habet. Si enim haberet, nec cauerno fa esset, in sua chasmata, ac speluncas, tota caderet: nec faxa tantum virium haberent, vt tá rum pondus sustinere possent. Nullus aer, nul la aqua in cauitatibus subterrancis, reliqua aut effet, aut per meatus permearet . Sed in se non cadit, ergo in suo loco non est grauis. At partes videntur graues, quia cadunt. Verum est, sed cadunt a non proprio in proprium lo -cum. vt toti scilicet suo vniantur, & cum eo reintegrentur, non autem vlla id faciunt grauitate. exemplum autem illud.

Oบ วอด ริลิท Tls แรรสทิต รไม วไม , อบี ขนับ ทั ระบไม่ท, อเลิท์ ฮรรสม ร์ฟี เบอคเอง รันสรอง อดอิร สมาโม),

दिश्वे वैक्वा करा में प्रधान

,, Neque enim si quis transponat terram, vbi

'ad ipfam, sed eò, quò & nunc.

At quo modo id probat Aristoteles philofophus ingenio tam acri? Nulla ibi adest probatio. Et si quæ est, circularis est. subnecati enim.

Ολως Σπο 'οὖν τοῖς δμοίοις, ἢ ἀδιαφόροις, ὑπο 'τῆς πύτης κινήσεως, ἀνάγκη τοῦτο συμβαίνειν ὧτε δπου πέφυκεν ἐν τί φερεῶς μόριον,ἢ το πᾶν.

omnino in similibus, & indisferentibus, ab codé motu, necesse est hoc accidere. Itaq; vbi nata est, vna aliqua pars ferri; & totū.

Quò pars mouetur, eodem mouetur, & -totum. & quo totum mouetur, eodem & pars mouetur. Non ne hæc circularis est demonstratio. Sed quid nam rationi confonantius est, partes ne ad totius moueri mo tum? an vero totum ad motum partium? Quod cæci vidislent, Aristoteles non vidit. Aer sibi similis est, & a se ipso indisferens. suprema eius pars circulo, vi aiunt sui, moue tur, ergo & media, & quæ supra montes, proxima insimæ est, rotabitur. Quæ est hæc falsitas, & absurditas? Flumen sibi simile est, via eius pars aggeres scandit. totum ergo slumen illuc cueret. nihilque ad mare

aluen decurrer? Oceanus Britannicus stu ingenti currit ad littora. Cur & Narboneasi , & Ligusticum in tra columnas non idem facit. Quando ergo Aristoredes nullam probationem adducit, si terra aand lunam effet, partes eius non ad totum, sed huc ad medium ferrentur, & quas profert, vel dignitates, vel argumentationes, partim fint circulares, partim falla. tota eius & sane prolixa de graui, & leui disputatio, & falla, & frustatoria est, & terræ partinm descensus, non gravitatis ratione vlla fit, sed similis appetitu, & partium cum toro desiderio, redintegrationis. Ergo & Geo. graphorum rationes omnes, que hinc defum ptæ lunt, frustraneæ, & vanæ lunt, & ine ffica ces, ad terræ, aut aquæ totunditatem adstruendam. Nos vero de voiuersi centro sermonem prosequamur. Vnum est vninersi centrum, a quo linez quantum possunt producte, omnes inter se sunt equales. Ita enimante alios omnes, vetultifimus docuit Zoroaster.

Kérmor do ou não a pizas de ruxor is a tasis.

🔒 gat,æquales fuerint.

Possunt autem lineæ, ex Geometrarura concessionibus protrahi in insinitum. Omnes ergo quaqua versus, a centro in insinitum, productæ lineæ, interse erunt, æquades. In quo sane insinito spacio medium, centrum est. In hoc medio terram, vei vidimus, Conditorem collocasse docuit idem Zoroaster.

rlω' δ' εν μέσω τιθείς. Terram in medio ponens. Quod medium etiam terræ centrum appellauit.

Ανωθεν διήκοντος δι αμπάξ όπι το κατ αντικρο δια του κένησου της γης.

" Desuper penetrantis transuersim, in oppo-" situm. Per centrum terræ.

Itaque vniuers medium, & centrum eius, & terræ centrum eadem res, sunt. At terra non graustate sua ad centrum a principio dessurt. Sed a conditore eo loci posta est. The star under these. Terram in medio ponens, nulla graustatis coactus necessitate. Sed at Hermes ait.

Radas nitianses è vois. Sicuti voluit intellectus, nimirum Conditor ille primarius. At cur in medio posuit totius vniuersi. Quia secem rerum longissime esse voluit a purissimis. Cum enim omnes vniuer si integrales, & partiales partes ex primo illo sluore sint constitute, Omnis aut sluor, & purissimam habet partem, & mediam, & seculentam, que duabus illis subsideat, Empyrei mundi seces, Conditor,

Conditor, non in vnum effudit locum, sed huc, & illuc toto dispersit colo. De cuius Lecis partibus sunt, ez stellz omnes, quas veteres Astronomi, & obscuras, & nebulosas nominauere; & ex quas recentes nautz Americus Vespucius, circa Antarcticum polum obsernauit, quem magnum canopum vocat, sed fuscum; & nubeculæ illæ duæ quas. circa polum continue volui Andreas Gorsalius annotauit. Et maculæillæin eadem cœ-Li parte quas supra commemorauimus. Quæ quia crassiores coli substantia nimirum, a priore illa empyria declinantis, & nigriores: lucentes minus remanserunt. Ætheris autem, Sub colo politi, quia, & iple fluor lit, & purilsimas suz naturz habet partes, & medias, & fecolas, feces Conditor, non effudit, non dispersit, sed in vnam redegit lung molem-Quæ tum densa, tum obscura, nigraque maio ze sui parte, nec ipsa luceat, nec lumini trans tum præbeat. & si qua parte minus est secosa, ea vel vix luceat, uel alienum tantum recipiat lumen, seu potius reverberet, Quia vezo,& hylæus mundus suas haber partes alias quantum natura sua patiatur, purissimas, aerem nimirum, alias medias, aquam vniuersam. alias fecolas quæ terra est. Voluit Conditor Deus, hasce hylei mundi feces, vti omnium crassimas, & obscurissimas, longissime a superis omnibus seponere, vti indignissimas, quæ cum aliis, non dico miscerentur, Led que puriores essentias, ne tangeret quidem, neque ab eis tangeretur. Itaque terra longissime ab omnibus est seposica, ut loginquius non potuerit seponi . Atque hæc quidem verissima, ve philosophica ratio dictat, causa est, cur terra in vniuersi medio sit collocata naturæ suæ nimirum spurcicia, non autem vel partium, vel totius vlla grauitate, Cuius partes quamuis nobis, a terra sublatæ graues, quia manum nostram deprimant, videantur. V niuerlæ tamen terræ, graues minime fuerint.Nec grauitate deorfum feruntur vlla, sed redintegrationis, & conservationis propriæ appetitu,& prouidentiæ ordine,quæ nihil in vniuerlo permittit elle violentum. & fi fit, non finit esse perpetuum. Nam Aristote, les dixit, si aeris pars aliqua, in locum tollere zur ignis, id vi fieret; & nisi impediretur, ad totum aerem rediret, eius reditus deorfum, fed grauitas nulla, quæ in aere leui vt iple do cuit, ei causa esset, sed propriæ conservationis amor,& Conditoris obedientiæ qui nihil extra cuiusque locum quem a principio cuique tribuit, durare diu patitur. Si ignis illius Ocel Jiani, atq; Aristotelici sphæralis particula, in lunæ orbem aut folis, cafu aliquo perueniret. I liceat enim, & nobis calus fingere ficuti iple

terram ad lunam sustalit) an putandum est eam inde, non descensuram? Certe ratio dictat eam descensuram. Sed nulla grauitate, quia leuissimum omnium ignis suo dog-, matæ est. Qua ergo de causa descendet ?: redintegrationis sui totius, quod ea mancum factum est, conservationis propria, Conditoris obedientiæ vniuersi persectionis, de cau sa descendent. Multas ergo causas nos adducimus cur ignis descendat cum Aristoteles, nullam adduxerit, cur terra prope lunam posita, eius partes ad medium ferrentur. Terra. ergo, cum in vniuersi medio posita sit a Conditore, ramquam fex fœculentistima, hucab legata, dum in medio habitat, in proprio habitat habitaculo. In eoque, & Conditori obedientiam præstat, & ad vniuersi persectio nem, suas partes facit, & se ipsam, suaque omnia conservat. At vero vniuersi centrum, eum punctus sit, & indivisibile quid, quo modo locus tantæ molis esse potest? Qui, centrum terræ locum esse dixerunt,nec quid contrum eller intellexerunt, nec quid locus. Terræ locus, non est centrum. Sed terra lo-; cum suum circa centrum habet, ambit enim centrum tanto ambitu, quanta ipla est, & ve-, rius centri locus terra est, quàm locus terræ, iplum centrum . Sed quia centrum indivisibile est, in loco esse, quod spacium trinum. est longum, latum, altum, minime dici potest. Est tamen centrum in terra, non terra in centro, sed circa centrum. At vero, terræ centrum, cum vniuersi centro, eadem ne res sunt, an diuersæ? & a se inuicem distan-, tes. Hanc quæstionem Aristoteles tetigit, sed eam prosequi vt videtur, animus ei defuit, Nobis facilis est solutio. Si terra ita centro vniuersi esset circumposita, vt ab eo, ad vniversam vndequaque terræ superficiem tradæ linez zquales ellent, tunc vtraq; centra,vna res essent. Sed non sunt equales. Non ergo. idem erit eorum centrum. Non esse autem æquales eas lineas, sensus simul cum ratione ostendit.Ratio siad eandem vel circumferentiam circuli, aut sphæræ superficiem eandem. non pertingunt, necesse est non esse æquales, sensus autem oftendit, superficiem terræ non esse sphæricam, nec talem qualis est in circulo. circumferentia omnibus in partibus sibi simi lis.Nam cum & Astronomi, & Geographi, & nautæ totius terræ circuitum, dicant esse milliarioru 22500.Sphæricitatem eius multa im pediunt.Peruana enim Planities, quæ a loco,. cui nomen Tubez est,vsq; ad fretum Magella, nicu per leucas 500.exteditur:quæ 2000.mil. liaria coprehendunt, non ne 11. fere totius cir cuitus pars est. At tanta superficiei pars, cut respectu totius, insensibilis est dicenda ? (Ita. Vu 2

#### FRANCISCI TATRICII

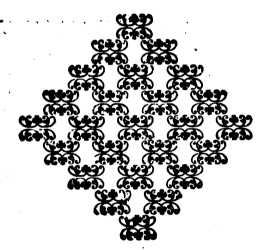
enim solent soluere) si 11. pars est. Montes quoque qui ibidem sunt nomine Andes cum longiore tractu quam plana, protendantur. non sunt insensibiles putandi, toti terræ collati, si totius sunt pars ferè decima. Taurus est mons qui supra Rhodum initium fumens, ad extremos totius Aliæ orientales fines extenditur, variis per partes nominibus infignitus, gradus 120. in longitudinem occupat que tertia est totius terræ ambitus pars. Cur non dicetur longitudo hæc respectu totius. & sensibilis, & momenti magni? præserrim si latitudo eius adiiciatur, quæ iuxta Stra-Bonis computum, stadiorum est trium millium, quæ in 375. milliaria reducuntur. Planities vero tota, quæ ab eo monte ad Scythicum Oceanum spectat, cum a Germaniæ finibus incipiat, etiam iplo mote longior est, cur non fere dimidia totius longitudinis pars dicatur, continens gradus 150. Si quis vero ab vniuersi cetro ad Scythici Oceani superficiem ad Scythiæ planitiem, ad Tauri cacumina tra hat, quis eas dixerit esse æquales. Aliæ tres tra hantur ab eodem cétro ad maris, ad plani Pe ruani, ad Andium superficies, quo modo æquales probabuntur? In Tenarife infula media mons Pichus, est mundanoru montium omnium altissimus qui 73. milia cœlum versus tollitur; circum eum plana sunt, a planis maris superficies depressior quis has lineas tres, æquales esse dixerit ? Quæ cum ita fint inæquales, quis sanus dicere audeat vel terram per se solam esse rotundam? vel aquam cum terra vnum pangere globum ? Dicunt, non geometricum, & exactum; attamen, quantum fieri potest rotundum. At hoc, quatum fieri potest, nullo modo fieri potest, cum aquæ superficies, quam planissimam esse demonstrauimus plusquam terra in longitudine, ac latitudine pateat. & terra ipla de lex ló gitudinis partibus quinque plana sit tota, quatuor vero aliis montibus gibbosa. Cuius ergo terra figuræ est, si non est rotunda? Nullius certe regularis, non sphærica, non cubica, non octaedra , non dodecaedra, non icofaedra, non Pyramidalis . Sed multifariam irregularis, καθώς ηθέλησε, όδημιουργός νους, Qualem eam voluit esse , conditrix Mens.Vt ea varietate;& potentiæ, & sapientiæ infinita tem in finita re exerceret; & plurimis ea vsibus esse posset. Causas ergo erroris huius maximi, terram cum aqua rotunditatem vna ponere, iam deteximus, inde prouenisse, quod putarent terræ, & aquæ le le partes ita pondere suo quæque præmere versus centrum, vt dum omnes eo æquis viribus festinant, insimul totum conglobetur. Quod nullum globum cum effecerit, vanitas est no

conglobate, non sphærice rei, centrum qua rere. Multo vero maior vanitas ca est, querere, an sphærice rei idem centrum fit, cum: vniuersi infiniti centro. Vt ergo tandem tam perplexas ambages soluamus, & rem totam concludamus. dicimus, Vniuelum, quantumuis infinitum, centrum in sui medio habere . circa quod terra fit circumpolita, iplamque vniuerfi centrum, continere, at: proprium centrum non habere, quod cumvniuers centro, nec idem sit, nec diuersum. Hoc itidem, & aquæ vniuerlæ, partes per ter ræhyatus, & chasmata dispersæsunt, si non' infinitis, certe huc atque illuc innumeris. Ex quibus tot fontes, tot lacus, tor flumina diuersissimis, distantissimisque locis scaturientia, quo modo, uel imaginabili, vnum vel proprium, vel cum vniuersi, ac terræ, commune cetrum habere potelt? Itaq; nec sola per se aqua globus est, neque cum terra coniunca, globum vnum efficit. Neque vtraque iunca simul, centro, vniuersi, centrum commune habent. Concludamus. Vniuersum, quod infinitum esse demonstrauimus, quodque finitas in se habet partes, Empyreum, atherem, aerem, aquam, terram, in omnium medio, indiuisibile habere centrum. circa quod terra, & aqua simul, & aeris pars subtertanea, locum a Mente conditrice, habent proprium, natura sibi competentem. Circa quod terra consistit, il łudg; amibit, & vt amatum complectitur, & eirca quod quiescir, & si motum habet, etiam mouetur. Ostensum enim nobis est, antea, terram in circuitum moueri longe esse possibilius, quam vel stellas, vel sirmamentum: Itaque si mouetur, circa medium mouebitur. & quæ in ea, qualicumque mouentur motu, circa medium mouentur. etiamsi ipía stabilis permaneat. A quo medio loco, necipla per le discedit, nec ab eo diuelli-libens patitur. & in eo conseruatur ipsa,& per ficitur, & vniuersi perfectionem implet, & Conditricis Mentis iussis, quæ illuc eam ablegauit, perpetuo obtemperat, nulla fui graui tate pressa. Si quæ vero sui pars ab ea tota diuellatur, conseruationis sue proprie auida, non ad centrum, sed ad vniuersitatem terræ, quantum poterit citissime redibit. Omnia namque in loco proprio, tamquam in propria forma seruantur, & perficiuntur, & perfecta facta conseruantur, cuius quidera loci amplitudo tanta sit, quanta ipsius terrà moles est. Cuius molem Astronomi firmamenti magnitudini collatam instar puncti esse docuerunt. At multo magis talis appareat, si cum empyreo, si cum infinito ipso conferatur. Sed ad notitiam eius nostram quæ pertinent,

pertinent, non videtur cerso sciri eius moles posse, cum tot anstactibus diuisa, toraquis operta iaceat. Attamen quantacumque simul cum aqua est si in longitudinem, & latitudinem per 360. secetur gradus, gradus autem quilibet, ut ex Lustranorum nauigationibus est observatum, 17. & mediam, leucascontineat, harum autem quelibet quatuor Itali-

cis, miliaribus respondeat, 70. miliaria cuilibet gradui respondebunt. Iraque totus terræ circuitus continebit miliaria 25200. soliditas autem tota quanta sit tunc assignabimus quando Geographi, & Astronomi concordes inter se suerint. De qua adhuc maximopere altercantur, & id in præsens muneris, non est nostri.

Finis Frigesimi primi Libri Pancosmia.



FRAN-



## FRANCISCI PATRICII PANCOS MIAS

LIBER TRIGESIMVS SECVNDVS-



#### DE TERRAE SVBSTANTIA.



Erra hæc, quæ in medio infiniti mundi polita, essentiæ, virium, actionumque
suarum, conservationem,
& persectionem eo loei na
cha est, cuius nam, & qualis substantiæ ipsa erits qua

lium facultatum? qualium operationum? qualelq; patietur passiones? & a quibus actoribus? Hæc enim omnia, sunt de terra consi deranda. Primo ergo principem eius essentiam, siue substantiam contemplemur. Sed superflua forte videatur hæc inquisitio: Quis enim terram nobis tam proximam sensibusque expositam omnibus, non cognoscit? Si penitus res hæc introspiciatur, maiorem qua promittat, de se præbebit dissicultatem. Re, auod dicimus, comprobemus. Terram elle corpus, nemo dubitat. At quale corpus? Sim plex inquiunt Peripatus omnis. At simplex quid nam sit, non omnis inter se conueniunt Namque eorum non pauci, simplex in materia nullum esse asserunt. Quod si eis detur, nulla corpora erut simplicia. Igitur nec terra. Alij dixete, simplicia ea esse, quæ substantiam Suam non mutant. Nulla ergo elementa, quia per partes, in continua sunt substantiæ mutatione, simplicia nó erunt. Si dicant, partes quidem mutantur, tota non mutantur. Ergo partes, dicemus nos, simplices non sunt, & partes totum constituunt. Ergo nec tota simplicia erunt. In similibus enim, & indifferentibus, docebat Aristoteles, quo motu partes mouentur, mouetur & totum. At partes substantiam transmutant. Et hoc singulæ,& om-

nes possunt facere. Ergo & tota elementa poterunt substantiam transmutare. At substantiæ transmutatio, corruptio & est,& nuncupa tur. Ergo elementa tota corruptibilia sua natura sunt, quæ tamen Peripatus æterna esse maxime uoluerat. At & cœlum mundi elemé tum est, & vocatur a magistro; ergo & cœlum erit corruptibile. Ergo & mundus : pro cuius æternitate tantopere magister laborauit. tot ambages, cum sophismatibus connexuit.Sed hæc paucula hic obiter inciderunt secuta, sim plicitatis immutabilitatem. Ad rem nostram redeamus.Alii dixere, simplex illud esse, quæ vnum tantum est. At terra, at elementa nulla vnum sunt, terra ergo simplex non est. Habent enim elementa omnia, materia, & formam. Et præterea per eos qualitatum primarū binas. Alij dixere, simplex illud esse, quod potentia caret. Itaque qui materiam simplice poluere, materiam penitus tollunt, quia ipla non aliud sit, quam pura potentia. Et potentia caret alia omni. Alii simplex esse aiunt, quod in compositionem alterius venit. At ita. quia elementa simplicia non sunt, corporum naturalium compositionem non ingrediuntur. Atque ita neque elementa erunt, & nulla composita corpora in natura reperientur. Itaque ea schola, quæ elementalia mista corpora omnia, ex elementis constituere est annixa: omnia milta, & composita corpora destruere est annixa: mira quadam, & sibi propria philosophandi methodo. Vt pote quæ plerumque, ea quæ adstruere maxime vult, maxime destruit.

Nos vero quid aiemus? Terram esse corpus quidem,

quidem, minime tamen omnium simplex, ma · wime: omnium compositum. Neque enim ter -ram esse corpus simplex, nobis licet asserere, qui iam antea, vnum illud supremum rerum .omnium principium, folum simplex esse de--mostranimus. Qui reliqua entia omnia ab eo -progenita, & procreata, prout vnitatis, ita & Amplicitatis esse participia docuimus. Corpo reorum vero entium præter vnum illud cor-.pus primissimum, quod spacium appellauimus nulla alia esse fimplicia. Imo vero hoe iplum non posse esse omning simplex,& tune affervimus, & modo afferimus. Neque enim spacium hoc per se, vlla sui parte stare liberu sposse monstrauimus, sed smore sibi cognato, .inde víque ab initio, & lumine, & calore fuil-· se replemm oftendimus. Que tria, & per totu specium funderencur, & in eo, & cum eo, & in ter le miscerentur, & ex se reliqua omnia cor pora, Empyreum, etherem, aerem, aquamq; & quæcumque ex eis,& in eis funt partes, ch · flituerent l'aque nullum omnino esse corpus fimplex nostri s dogmanbus est iam constitutum. Quid ergo concedemus nos terram elle · fimplicem, quæ corporum omnium est compolitiflima? Non solum quo nos dicimus mo do, ex spacio, fluore, lumine, & calore, neque -quo ipfi modo elementa omnia ex materia, 🕉 forma esse composita assirmant. Nec vr Tedesius verè vir ingens, & summis vererum in re phylica anteponendus, docet, terra prioré hanc partem, a solaribus radijs, esse inuersam, 28z in aliud ens actam dicit. Sed eo modo, quo Gaspar Contarenus Cardinalis, nostro seculo Poripateticus lummus, demonstrauit, terram mullibi, nullaque, sui parce esse simplicem, præter quam circa centrum. Cui quoniam re-- liquus Peripatus non affentitur,& in magistri insensara ferò sententia, terram esse simplico perstat, est rogandus, ve terram nobis incredu dis ponant ob oculos,& simplicem esse cogno feere nobis faciat vel inuitis. Si id vel nesciar, vel nequeant oftendere, de philosophiæ scho la sunt exsibillandi. Quoniam nihil aliud, qua verbis contendant, rerum autem veritatifue ostendant nihil. Nos cum eis lenius, quam ipfinobiscum, placideque agamus. Ostendite vos qualumus terram prins, deinde terram fimplicem. Non putamus uos, pro terra, ea quæ in terra funt oftenfuros. Lapides nimitű quibus, touz montium moles constant. Monces autem, Vniuerium hunc quem vos terræ globum dicitis, & cingunt multifariam, & rezingunt quaquauersum. Neque metalla pro terra nobis oftendetis, non tot marcalitas, tot fales, tot sulphura, tot vitreola, tot alumina, eot arsenica, tot bolos, tot boraces, tot magne ees, tot vitta, tot cristalla, tot concretos fluo-

res, tot inconcretos, tot aquarum genera. Sapere enim vos, ante alios sapientes omnes, vo bis damus. Itaque hisce omnibus talibusque aliis semotis, solam terram nobis commonstrate. Non putamus vos dicturos terram este cam, quam dicunt aliqui (nescimus an de vestre an de alia schola sint) totam pressione, est pondere partium lapidem densissimum este sactam. Vnam pro tot rebus terram a nobis petimus.

Si præceptoris vestri: siue de eius schola viri primarij, ac tertii eius successoris Stratonis physicisteris monitis, album aliquid pro terra nobis afferetis. Ita enim ab corum altero est scriptum.

Kai n' yn' 5 qu'en Adun', mapa' 3 The Baple we-Ruggous pairetas.

,, Et terra quidem natura alba est, obtinctu-

Probat id experimento cineris.

Añor D' on the thopas tou o estr denaulhores

yep tou the bable atmonitor upou dann phe

tetal ou garthous 3, dia to, narro bebablas

pilari ort.

", Clarum autem in cinere est, exusto enim ", eo qui tincturam faciebat humore, alba

,, fit, non omnino tamen, quia fumo qui ni
,, ger est, intingitur. Addit aliud.
Διο ω ή κανία ξανθή γίνεται, τ φλογοειδούς και
μέλανος έπιχεώζον το υ δωρ.

" Ideo & puluis flaua fit, quia quod flammeu, & nigrum est, coloré ei indit aqua. Itaque cinis terra est, puluis terra est, sed neu tra tetra simplex est, tinda enim vtraque est. Cinis quidem fumo, qui niger est, puluis autem a flammeo, & nigro. Sed hoc fecundum tam clare dicum est, vt divinatore sit opus peracuto. Sed esto. Cinis ergo, & puluis, quia coloratæ funt, terræ simplices non sunt. Ergo, & quæcumque aliæ terræ coloratæ fuerint, simplices terræ non erunt. Solæ ergo illæ quæ natura albæ funt, terræ erunt simplices. Quatuor tantum terrarum albatum genera nosequidem nouimus.Si quis plura noscat, veri-tati augendæ hic adiiciat. Arenam, non quidé omnem, quia fluvialis, & marina, humore tin-Qa est,sed cam,quæ fere totam inter Atlante, . & Nigirum, Lybiam operit, quia sole ex siccata alba est, & Alexandria ad nos affertur. si modo arena omnis, lapilli potius non sint. quam terra. Id.n.et magister docet in Probl. મું ઈ. જુમાં મારે કરા, પ્રફારેજ દુને તે પ્રોણમાં એક માં મધ્ય છે દુખન : χιτα μόρια. Arena est petra comminuta in paruas,& minimas particulas. Cerula quoque alba est, & gypsum, & quam Gallico nomine. Marnem appellant, Deus bone ad tam paucu lum terræ, totum terræ elementum, principa lis totius Vniuersi vna pars , reducetur : Sane...

si terræ

#### FRANCISCI TATRICII

li terra elementum est, mistora, & compositorum corporum elementum erir. At arena mistum componit nullum, gypsum nulli natura li corpori miscetur. Cerusa nihil generat. Ergo hæc tria, terræ elementum nequaquam erunt. Marne autem, per agros quidem sparsa, eos fe-Cundat. At corum, quæ ex ea nascuntur fæcudatione, marnæ, miltionem non ingreditur. Et si ingreditur, sola Marne, elementum erit terze. At Italia, Germania, Grecia, præter Gallias, tota Europa, tota Alia, tota Africa, totus nouus orbis, quia Marne carent, terræ non erunt; ter ram non habebunt : terræ elementi, aut eius pars, non dicentur. Cur igitur Geographi, illudentes nobis, tetrarum orbem totum, in Europam diuidunt, in Asiam, in Africam, in Ameria cam,& vt nos, in Antipolicam, cum terra, non nisi vna Marne,&non nisi in vnis Gallijs reperiatur? Cur Aristoteles, cur Peripatus, tam exiguam rem, vnum de elementis quatuor esse uo Iuerunt?Esto vt placet. At ex summi magistri dogmate, omnes terræ colore præditæ, cum mistæsint, elementa elle non possunt, neg; de-Bent. Alioquin, quòd contendüt, elementü terxæ esse simplex, locum in ueritate non haberet. Simplices ergo terræ quæ funt,eæ elementum terræ no sunt eæ aut sunt, quæ albe sunt. At ex quatuor albis, tres elementum non sunt. Sola marne elementum erit. At in solis Gallijs marne in vlu est.in terris alijs, totius terrei globi ... cum Marne nulla sit in alijs nullis terra elemétorum reperietur. Si ex simplicitate terrei elementi,talis philosophia Peripato conflatur eã iple sine inuidia, sibi solus habeat. Nos aliam ingrediamur uiam, qua rerum generationem inuestigemus,& comperiamus.Nouem illa rerum genera, quæ in terra, & fiunt, & habitant. aque concrete, fluores, terre compacte, lapides, metalla, plantæ, zoophyta, animalia, homi nes. Si dicamus ex terra fieri, id erit comprobă dum. Antequam comprobetur, terra necessario fuerit cognoscenda. Terra ergo quidnam est? Nam terram simplicem, nos quidem, neq; cognoscimus, neque agnoscimus cum ea nullibi reperiamus. Nam & Marne ipía, & gypsű, & cerula, non carét humore, quo sunt coglutinate. Quid ergo arena illa alba, sola ne, quia gluten non habet, terra erit? Nos non tam pauperem terram colpicere sustinemus. Sit nobis terra li modo arena non sit lapillus minutissimus) & arena, & marne, & cerusa. (nam gypsű forte lapis natus est)si omnis etiam colorata,& incolor terra; terra funto. Omnia hæc terra cóplectatur. At tandem terra sui essentia quid na est? Id nimirum totum quod & duru & molle simul est five cum glutine, sive sine glutine sit vllo. Durum autem id appello, quod tactui relikit.molle uero; quod tactui cedit. Quod ergo

tactui reliltit, & tactui non reliltit, terram effe statuimus, quodque impressionis tactus vestigium, & recipere, & servate possit. Quod tamen a sui primordio, tale sit factum a natura, & non lir ex alio confectum, ut cera, vt caleus, wt caro, vt alia quædam talia non pauca. Summatim terra est, quod natura sua primæua, ta-Qui cedit,& non cedit . At talis terræ effentia, thuoris ne illius primæni, pars est vllæ An & ip. sa fluore illo constat? Statutum enim iam est, vnum: e corporum principijs fluorem esse? At terra fluere nequaquam visitur, ut aqua & aer fluunt Quoniam ergo rerra non fluit, fluor nó est. Terra ergo corporum omnium, sola inuertit ordinem quandoquidem omnia fluores fint ipla sola fluor non est. At & ipsa fluor est compactus.In fluoré enim uertitur calore. Doset id magister iple Metoro.4.cap.6. Therew 3 nà o annos nà n' 7nd. Funditur vero, & lutum, & ter ra. At uidendum utrum omnia corpora adhue fint fluores, an vero a principio tatum fuerint Profecto, alia adhuc fluores funt, alia ex fluoribus sunt confecta. Nam & stellæ omnes & ip se sol & luna, ex fluoribus quidem densatz & concretæ funt:fluores tamen adhuc non permanent.Sic de terra dicendum;& iplam a prin cipio fluorem extititle, nunc uero non amplius esse. Fex enim illa per aerem, & aquam, in minutissimas atque aromas concisa partes, quaqua versum volitabit, non aliter ac in vino no uo, fecolum quod est, per totum cutitat. Ex quæ vel reliquiæ illorum funt corpuccula atoma, que per folis radios volitate cernimus, vel ab hac fece fint modo fecreta, certo-in aere videmus motu inconstantissimo habitare, & cur litare. Nec minus, in aquis, quantumuis purifis mis, ac limpidissimis, ea uidemus inesse & quæ si quiescat aqua, in fundo residere cernimus. Talis ergo, in elementis aere, & aqua, a pri mordio fex minutatim volitans, Verbo mentis conditricis,in unum est postea redacta locum ex qua omni, est terra costituta. Dum ergo elementorum fex, in atomis adhuc effet, pars fluo ris erat. Et cum eo insimul, & ipsa fluebat. Ar postquam Conditoris iussu in vnum est redacha locum, fluere desijt. & in se densata constitit. Non tamen primæuæ suæ originis, memoriam penitus aboleuit.Nam, si qua data porta 🔊 etiam num fluit. Nemo nescit lateres e terra, & aqua conflari.lj in fornacibus ut durentur, excoquuntur. Lorum qui igni proxima funt, non (olum aquam quæ eis inest, ut reliqui om nes in fumum agunt, sed etiam soluuntur, & liquefiunt, & fluunt.Quæ res quotidiano con stat exprimento.Cinis,Aristotele docente, terra est. is cinisvitrarijs fornacibus iniectus, prius fluor fit, deinde vitrum. Quæ res testimonio funt, terram omnes vehementi igne, in fluos

zem posse verti. Terra ergo omnis, si no sluor est, fluxilis tamen est, quia e fluore primauo eft coftituta, & in fluorem funditur. Et si actu Iemper thuor non est, semper tamen potentia fluor est. Nam cum lateribus illis, si arena si puluis adfit, etiam fluit. Hac experimenta o-Rendunt euidentistime terræ essentiam ex fluore esse, ab initio constitutam,& sluorem, eam effe compactum;& in fluorem solui posse. neque vmquam vel intus, vel extra seiungitur a fluore. Semper enim pars eius quæq; vel aquæ, vel aeri, vel fluori alicui in ea genito, est coniunca. Idque a Conditore suo, sapientissime est sactum. Nimirum, vt aqua que fluor femper eller, semper etiam fluerer, neq; a suo munere vnquam desisteret, numquam tamen diflueret e se ipsa. Et ideo cum suis no posset, alienis coerceretur terminis: & terra quia fex erat prius dispersa, ne iterum disper geretur, & in nihilum fere rediret, glutine opus habuit, quo in se contineretur, & consi steret. Tum etiam quia fex erat crassa,& iners & nihili vt aliquid posset ex se proferre, fluo ribus luis & intus immifceri & erre operiri, opus habuit. Vi muiuo videlicet complexu, munia lua omnia, a Conditore libi iniuncta, obire posser, sunt autem eius munia, que ab eius essentia, ac viribus eius prouenire posfunt . Vt nimirum ea omnia, & agere, & pati postit, que tali competunt esfentie. Fex enim cum sic, densa est, & crassa. V t vero talis lumini non est peruia, luminis tamen capax, & hac ratione multicolor, atq; etiam obscura,& ymbrofa. & densitatis merito, & craffirei dura, & alieno loco grauis, & gravitatis razione tum difficile mobilis, tum stabilis, & duritiei causa, resistens, & non facile suscipiens, & fulcepta retinens, & leruans. Hæ ergo omnes, & vires, & qualitates, & opera terram confequentur, quatenus imperfectiffimo rum corporum, elementorum scilicer fex est, & fecium postrema. Patitur autem a cœlo ma zime, ab astris videlicet, a planetis, a sole, a luna; patitur & ab aere,& ab aqua. Ab illis quidem tria maxime, duo indubia lumen, & calorem:tertium autem minus notum,influxus nimirum quoidam occultos, cœlestium æthe zearumque impressionum. Cum.n.ipsalper le iners fit, & in efficax. cernantur autem in ea, opera quædam, quæ a rerum seminibus proximis, oriri non videantur posse, necesse est, aliunde in eam qualitates illas miras influi,& infundi.De quibus,quando de ijs quæ in terra fiunt, perquiremus, aptior erit dissegendi locus. Sed modo inter terræ qualitates, nó ne est, & siccitas, & frigiditas adnumeráda?

Siccitas quidem, si duritiam dicit, terra, & faca erit, & non sicca, dum enim pressioni re

sistit dura est,& sicca.dum aut pressioni etiam cedit, nec dura est, nec sicca. At siccitas non vi detur duritiem tantum significare.quia & gla cies,& grando, duræ funt, led non funt ficce. Siccitas ergo, si nihil aliud sibi uelit, quam omni carere humore, terræ, siccitas non vide tur conuenire. Nam & ipsa ex fluore est, & fluor est, & fluor fit. Neque terta vlla sui parte, humore caret. Nam & quæ maxime videtur a calore exficcata, cinis, puluis, arena, ad alium ignem fanditur, & fluit, igitur humor ei non deest. Et quæ glutinosa est, nullam secum habet siccitatem. Gluten enim omne ab humore est. Eadem autem hac glutinis ratione, terra sui natura, necessario é calida. Omne enim gluten ab humore. humor autem omnis, & a calore est, & calidus est. Nam si a primauo illo fluore sit humor, iam calori iun-Qus omnis humor natura sua suerit necessatio. Neque humor fine fluore; neque fluor fine calore effentiam suam habebit. Sin vero humor is qui gluten terræ facit, ab aere fuerit vel ab aqua, cum aer Peripati cofessu calidus sittaqua, notra demonstratione calida sit pro baca. nullus humor frigidus erit : nullumque gluten ètit a frigore. Cumque terra glutinosa sui natura sir, id a calore habebit, non a sti gore vllo. Atque ita terra nequaquam frigida erit dicenda. Et quamuis, Ocellus, Hippocrates, Aristoteles, Peripatus vniuersus, Galenique omnis secta, terce tribuerit frigiditatem, secundus, & tertius in sententia non per stiterunt. Hippocrates namque, terram calidam elle hisce verbis scripsit. Απελείφθη τ θερμοῦ πουλύ έν τῆ γρ.

Ab æthere scilicet, quem vere calorem esse existimat, cansamque reddit, quia ponderola effer, & in se constipata . Id autem experimenta multa comprobant. Omnis enim quaruncumque rerum, constipatio calorem gene rat. Si enim ligna aliquo in loco, seu in naui, seu domi costipaueris in aceruum: si lapides, si metalla, lapidibus, metallisq; superponas, calorem inde exire senties. Quod in lignis, nos no femel sumus experti. Si de sale, de frumento, de farina idem feceris, idem quoque experieris. Naues multæ in Cypro Bombice; in Hispania, in Britannia, lanam constipabat, & etianum arce constipant. Evenit a liquando, vt tantum calorem ex eo conceperint, vt exardescerent,& comburerentur. Quod Naui, Massei Bernardi, nobis pueris, in portu iam, quem prope Venetias, Malemauchi vocant, meminimus contigisse. Metallorum, lapidumque, & salium fossores idem sub terra

continue sentiunt, calorem scilicet, eumque

non exiguum. Hæc eadem forte ratio quoq.

 $\mathbf{x}$ 

Relicus est calor multus in terra.

#### FRANCA TATR. DE TROPRIO TERRAS LOCO.

uit, cur Aristoteles, no vno in loco calorem hunc subterraneum est apertissime confessus. Semel quando ita scripsit.

Trapped S' evil 14 74 मार्ग म

Inest autem, & terræ multus ignis, & mul-

Paulo vero post.

Kai lw દેજ નિંગમ ઉદ્દામિતીની વાર્થી હ જગાને, où μό-૪૦૪ ડેપ્પાથી જે, તેમ્સે જો તેમ્લુગ જોઈ જે જે.

Et eum qui in terra est calorem, hæc facere , non solu est possibile, sed et iam necessariu. Iterum idem r epetit.

Tπάρχει ງαρ ท ท ), καθ αν] [ω] [ω] ξηρά, διά ή ]ους ξωβρους έχουσα έν αν] ρ νο] [δα πολλίω]. ως ' புகூ ] ]ε Τη ηλίου, η Τ έν αν] ρ πυρός θερμουμένης, πολύ μου ξέω, πολύ ή έν] ος χίνεδη ] ο πνεύμα.

Existit vero terra, per se quidem sicca, ob imbres autem, habens in se humorem multum. Itaque & a sole, & ab eo qui in ipsa est igne, calesacta, multus sane extra,

Nequis autem putaret se de non naturali sed de aduentitio quodam terre calore loqui, se se & hunc cognouisse ostendit.

Καί γαρ δυ 🕇 γεγνομένου πυρός εν γι γι αμγίω οδυκ Υέρν γιω αιγίαν, δίαν κοπί ωνον εκαρυ ο εί 🖛 Θίον κία μικρά κεριαιβίθεν γιο Τάργος.

Namque sane, eius qui gignitur ignis incere, hanc putandum esse causam, quando primum minutatim sectus aer, inceneditur

Itaque hic alius est sub terra, accenso aere genitus ignis, ab eo quem toties subtertaneum ignem, & calorem nominauit. Quid ergo ? fetera, si aqua, si aer, non sunt natura frigida. Quod nam aliud erit frigidum corpus? Vnde frigus erit? Quod hieme sentimus frigus, vn de ad nos perueniet? Hoc sane iam, & quæ ad hæc consequentur, quarto labore crunt prosequenda. Hæc vero de integralibus mum di corporibus sunto satis.

Tribus bis laboribus, centum dierum horis matutinis finis est impositus.

ANNO M. D. LXXXIX.V. AVGVSTI.

Cuius rei ergo.

#### SVM MO DEO, SVM MA GLORIA ESTO

Sed quia obserractorum & superstitio sorum omnia sunt plena, audiant, qua R. P. Dominicus Bannes Pradicatorum ordinis. 1. parte S. Thoma. q. A. 8. dub. 5. in hac verba scribit.

Argumentum deductum in rebus fidei ex auctoritate plurium Sanctorum, reliquis licet paucioribus in contrarium stantibus. Et in rebus qua ad fidem non attinent, concors omnium consensus probabilitatem affert, non tamen sirmitatem.



### AVTORVM QVI HOC NOVÆ

# philosophiæ opere citantur catalogus.



Draftus Cycizenus. Aetius. Albertus magnus. Albumafar. Alexáder Aphrodis

Aloifius Cadamustus. Al petragiús. D.Ambrofius: Ambrofius Contarenus Americus Vespucius. Anaxagoras. Anaximander. Anaximenes. Andreas Corfalius. Annibal Raimundus Antipho. Apollo Del<del>phicus</del> Archelaus. Architas senior.: Architas Iunior. Aristarches sa Aristoteles. Athenodor**us.** Augarois. Aurcolus. D'Auguttinus. Augultinus Carlar

D.Bafilius, 2 Berofus. S.Biblia

Cabalifies.
Caietanus.
Gallippus.
Caftor Siftericus.
Chaldzi.
Cleanshes.
Christophorus Clauius.
Chrysippus.
Crate philosophus.
Cyrillus.

Damalcius.
Daniel propheta.
Diodorus Siculus.
Diogenes Apollinates.
Diogenes Lacreius.
Dion Neapolita.
Dionyfius Afer.
Dionyfius Areopagita.

Empedocles.

Epicurus.

Euclides.

Eudoxus.

Euripides.

Eufebius.

Eufathius epifcopus. Antiochenus.

Ezechiel propheta.

F
Federicus Chryfogonus.

Federicus Delphinus.

Galenus. Gaspar Contarenus. Genzalus de Ouiedo. Gregorius Nazianzenus. Gulielmas Postellus.

Hebrel.
Hecateus.
Heraclides.
Hermes Triffacgiffus.
Heraclitus.
Hermins.
Mefychius.
D. Hieronymus Borrus.
Hieronymus Fracaftotius.
Hipparchus.
Hippocrates.

Homesus I
D. Iacobus Apostolus.
Iacobus Cartierus.
Iambiichus.
Io Baptista Turrius.
Io Barrost
Io Chrysostomus.
D. Io Euang.
Io Gaetagus.
Io Maria Benedictus.
Io Picus.
Io Verrazzans.
Isus:
Iofaphatus Barbarus.
Iuliums Cziat.
Iushinus martyr.

LaCantius.
Laurentius Ananias.
Leucippus.
Lodouicus Guicciardinus.

Magi...
Malchus Porphyrius.
Marcus Polus.
Marcus Varro.
Marfilus Fichus.
Martianus Capella.
Mathematici
Maximilianus Tranfiluanus.
Mercator Geographus.
Metrodorus Chius.
Mofes.

Nicolaus Comes. Nicolaus Sagrus.

Ocellus Lucanus.
Oecetes Pythagoreus.
Olaus Magnus.
Origenes.
Orpheus.
Optici.

Parmenides. D. Paulus Apost. Paulus Diaconus. Paulus Iouius. D.Petr. Apost. Petrus Martinezius. Petrus Medina. Petrus Messia. Philo Iudeus. Philolaus, Philoponus. Piloti duo anonymi. Plato. Pletho Gemifius. Plipius. Plotinus. Plutarchus. Polybius. Pomponius Mcle-Pofidonius. Proclus. Procopius Gazzus. Piellus. Ptolemeus. Pythagoras. Pythagorei. Pythias Massiens.

Rubereus Linconienfis.

seleueus etythreus.
Seleueus Mathematicus.
Sibylla
Simplicius.
Solimon.
Soligenes.
Stoiti.
Strabo:
Strato Phylicus.

Tebrius.
Thales.
Theodoretus:
Telefius.
Theophraftus:
Theophylactus.
Timzus historicus,
Timzus Locrus.
D.Thomas:
Thomas Lopezius,
Tychon Brae.

Virgilius: Vitellio.

Xenocrates. Xenophantes.

Zeno Cithieus. Zeno Elates . Zoroafter-

### TABELLA ERRORVM Q VÆ

#### OPERARVM OPERA OBREPSERVNT

PRIOR NVMERVS PAGINAM, SECVNDVS

COLVMNVLAM INDICAT.

#### In Panaugia.

| 9. 4. Inoprus.                                       | Propius.                |
|------------------------------------------------------|-------------------------|
| to. 3. proprus.                                      | propius.                |
| 12. I. forte folis.                                  | forte solis.            |
| 14. 4. Pauxille.                                     | pufillz.                |
| 16. 4. quis in aere aer.                             | quis in acre ather.     |
| 17. 2. se se permeant.                               | permeant:               |
| & 🛢 noster.                                          | & noster.               |
| 18. 4. constare.                                     | conflare.               |
| 19. 2. Quz parenthesi ir<br>21. 1. loco justu P. Reu | icluduntur Vtroque      |
| 21. 1. loco, wilu P. Reu                             | iforis funt intepolita- |
| 82. I. ab altris aeri.                               | ab astris ateri.        |
| 4. vincta.                                           | cuncta.                 |

|             | <b>4</b> 5 1425445 ((  |                            |
|-------------|------------------------|----------------------------|
|             | In Pan                 | archia.                    |
| 3.          | 3. est factum.         | cit tacturum.              |
| 4.          | 3. vniuerlitztem.      | vniuerlitatem innexità     |
| 6.          | 3. intellectio.        | intellectiones             |
| 10.         | 3. fi monàs.           | & monas:                   |
| ¥I.         | 1. par est,            | par &.                     |
| 35.         | 1. genere dictare.     | genere distare.            |
| 16.         | 1. Parenthesi inclusa  | eodé iusiu sunt iteriectà. |
| 32.         | 4 habet                | quod.                      |
| 51.         | 1. indigemus.          | indagemus.                 |
|             | 3. fuleris iplum.      | tuleris iplum egeter.      |
|             | 4. tegeret.            | redigetet.                 |
| 54.         | 3. metahoricam leges   | contra leges fuas me-      |
|             | fua.                   | taphoricam.                |
| 57.         | 3. oratione creat.     | oratione careat.           |
| _           | 4. opportet Peripatus: | opponet Peripatus.         |
| <b>33.</b>  | 1. habent pecudes      | balent pecudes             |
| -           | nullis animantum.      | nullis ne animantum.       |
|             | 3. alia in ventrib.    | animi in ventribus.        |
| F1.         | 3. in hominea.         | in homine a capite.        |
| <b>49.</b>  | 2. punctum.            | puncti.                    |
|             | 3. in spacio primum.   | in spacio minimum.         |
| 28.         | 3. propriam fluxionem  | propriž fluxioné ommi-     |
| <b>8</b> 2. | 4. fallus eft.         | fassus est. (sic.          |
| 84.         | 3. In oris genitis.    | In eis genitis.            |
| 25.         | r. qui ideo spheri-    | qui ideo sphæricus est a   |
| - '         | cus.                   | quo aer item sphæricus.    |
|             | 2. fic cestimus.       | ficcissimus.               |
| Ũ4·         | 3. conciderunt.        | toinciderunt               |
|             | quiefante.             | quosante.                  |
|             | affeturabant,          | affeuerabant!              |
|             | redi.                  | acci.                      |
|             | .:                     | •                          |
|             |                        |                            |

| 95. 4. habent effentia. 98. 1. ferreas cadentes. 101.1. circulari viz. 106.2. huctz. 4. quam prius. 3. post ferè brennium. 118.1 ex consuetudine ignis  habent effentialem. ferreas candentes. circulares vig. humectz. quam propius. & seminibus. deleatur. ex consuetudine igni |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 98. 1. ferreas cadentes.  101.1. circulari viz.  106.1. huctz.  4. quam prius.  3. post ferè brennium.  118.1 ex consuetudine  ferreas candentes.  humetz.  quam propius.  & se feminibus.  deleatur.  218.1 ex consuetudine  ex consuetudine igni                                |     |
| 101.1. circulari viz. circulares viç. 106.2. huctz. humectz. 4. quam prius. quam propius. 211.1. eft hominibus. & feminibus. 3. post ferè brennium. deleatur. 218.1 ex consuetudine ex consuetudine igni                                                                          |     |
| 106.2. huctæ.  4. quam prius.  211.1. eft hominibus.  3. post ferè brennium. deleatur.  218.1 ex consuetudine ex consuetudine igni                                                                                                                                                |     |
| 4. quam prius. quam propius.  211.1. est hominibus. & seminibus.  3. post ferè brennium. deleatur.  218.1 ex consuetudine ex consuetudine igni                                                                                                                                    |     |
| 311.1. est hominibus. & seminibus. 3. post ferè brennium. deleatur. 318.1 ex consuetudine ex consuetudine igni                                                                                                                                                                    |     |
| 3. post ferè brennium. deleatur.<br>118.1 ex consuetudine ex consuetudine igni                                                                                                                                                                                                    |     |
| 118.1 ex consuetudine ex consuetudine igni                                                                                                                                                                                                                                        |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| 2. centies quam aqua. iguis centies: qua aqu<br>120.1. pro cœlo: fub cœlo.                                                                                                                                                                                                        |     |
| #23.4. & aqua humidus fri- & squa humida & f                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| gidus. gida.                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                   | نحا |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| 149.4. reliquis tribus. reliquis.<br>P R                                                                                                                                                                                                                                          |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| The state C.                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| rational policies cerni non policies                                                                                                                                                                                                                                              |     |
| 135.2. mari esse partim ma- mari esse partim, par                                                                                                                                                                                                                                 | •   |
| tim marietic externa                                                                                                                                                                                                                                                              | i.  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| 3. Norumbergæ Norumbegæ,                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| Aremonico Aremorico.                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
| 140.1. marcs maria.                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| 241.1. variarum varium.                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| 4. Normandia & Picar- Normandica & Picar                                                                                                                                                                                                                                          | 3   |
| CIEIZ ' dice                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| 145.3. que scripte funt que scripte sut plega                                                                                                                                                                                                                                     | 2   |
| Tauri Cacumina tree 12uri Cacumina tres                                                                                                                                                                                                                                           | i   |
| udte neas trahar                                                                                                                                                                                                                                                                  | -   |
| 152.3. terra élementorum terra elementum.                                                                                                                                                                                                                                         |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |



10. 1. Tosphie issir.

10. 2. Cognoscens enim Cognoscens.n. & bonus & pius, ia est divine iam est & divine im Mysica.

4. 1. eam divisionem, cam divisionem in agra phis suisse sactor.



- O.

## FRANCISCI PATRICII ZOROASTER

ET EIVS CCCXX ORACVLA
CHALDAICA

EIVS OPERA E TENEBRIS ERVTA.

ET LATINE REDDITA.

AD HENRICUM CAIETANUM, S.E.R. CARDINALEM
Illustrissimum, & Amplissimum Camerarium.



FERRARIÆ, Ex Typographia Benedicti Mammarelli. M. D. XCI.

Superiorum permissu.



## ILLVSTR, \*\* ATQVE REVER, \*\* HENRICO CAETANO

S. R. E. CARDINALI AMPLISSIMO.





Mote, HENRICE CAETANE, Cardinalis Ampliss. vehementer, ob insignes, humanitatem, modestiam, elementiamque suam. Ob vero magnificentiam, & magnanimitatem etiam suspicio. Ob autem beneficentiam, qua homines Deo siunt similes, mirum etiam in modum admiror & laudo. Ide facium Bononienses, idem Parisienses. Illi quando apud cos, sedis Apostolica legatus, summa iustitie moderatione, nobilissimam eam rexisti ciuitatem, gymnasium illud toto or be celeber.

rimum, reformasti. Hi vero quando itidem S.eiusdem sedis legatus, in summis calamitatibus in acerbissima obsidione, prudentia, granitate, modestia, benesicientia summa, ita tibi bonorum ciuium animos deuinxisti, ita in side catholica retinuisti, vt summo te presentem amore, & stupore intuerentur. Fine uero obsidioni tuis consilijs imposito, lacrymis discedentem prosequerentur. Magna equidem hac sunt tua facta, quibus de side Catholica es meritus optime. Quid vero, si vel paria, vel esiam masora in sidem sacrosanctam benesicia conferre queas in perpetuum, non voles? Absit a tua pietate tanta impietas. Ratione, hominum genus ducitur magis, quàm re alia villa, Cum enim omnes homines, rationales se esse credant, rationi adharent, eamque sectantur, et adamant. Et si veram salsa, aut apparente, discernere nesciant, etiam salsa trahuntur, et apparenti. Ratio autem, philosophia shudijs, maxime, et acuitur, et instruitur. Inter philosophia Aristotelica partes, qua Roma, qua in alijs omnibus Europa publicis Gymnasiis praleguntur, & perleguntur, quadam sunt, sidei atque Ecclesia hostes accerrima. Quas attingam. Physici II. pars de fortuna, et casu. Pars III. de instinito. Pars IIII. de tempore. Sextus, & septimus. Hi omnes ad mundi impiam aternitatem, callem struunt. Octauus vero, et

vero, & I.de calo, & 2.pars, magis, fal sarii rationum machinis eam stabiliunt. Omnipotentiam Deo auferunt. XII. vero Metaphy.omnem Dei tollit prouidentiam. I.et) III. de anima, anima immortalitatem, vel prorsus negant, vel maxime faciunt dubiam. Et nescio quo vel malo fato, vel consilio pessimo, in g ymnasiorum statutis, statutum est, vt ferè non nisi hi, publice doceantur. Et impietas omnis iuuenum mentibus indatur, &) inculcetur. Tu qui vnus isli Romano Gymnasio prapositus es, in tua sententiam collegas Cardtrahe, Tollite has Aristotelis partes, ne amplius legantur. Relinquantur disputatoribus, libri logici & cateri metaphysici;-Medicis futuris generationis libri, quartus meteorus. Parua quos vocat naturalia, animalium generatio, & partes. Pro illis impijs substinuite, Hermetis libellum de Pietate & philosophia Poemandrum, alios pyssimos. Vel Platonis Philebum, Sophisten, Fimaum, Parmenidem, Thadonem, alios, qui contrarium impij; illis sonant. Plotini libri, yno aut aliero excepto, maxima sunt erga Deum pietate plenissimi. Procli quoque Thelogica elementa & Damascij libri de Principiys, eandem continent pietatem. Hi Platonici, quia pauculis mutatis christiani possunt sieri, sunt a D. Augustino, nobilissimi philosohorum omnium, sepissime appellati . Hos adamarunt, et) in multis sunt secuti, Theologi christiani veteres ferè omnes, Graci, & Latini. Quos adhortatores, cur respuetsis, tu cum collegis, viri catholici, ac pij, & de pietate christiana, optime meriti? Estote igitur Pont. Gregorio. XIIII. Sua sores, es authores, vt hostem tantum iam in piorum cathedris publicis, nimis inueter atum, e subseli js deturbetur, de cœnobijs extrudatur. Et pij in philosophia authores, per vos surrogentur. Aut si qua causa sit, qua hostes in ciuitate sint retinendi, armati alij, piis rationibus atque armis, vii custodes illis opponantur. quo adolescentes, ex visorunque decertatione, & audiant & discant, quanto pii sint impiis praferends. Vi autem, & causam, & occasionem nanciscaris maiorem, mitto ad te Zoroastrem. meum, e multis Platonicorum latebris, ut potuimus fragmentatim erutum. Fuit autem is, vii intelliges, Abramo credentium patri, contemperaneus, ac forte conterraneus. Apud quem in tam pauculis, tam admiranda, tam diuina, de Trinitate, deque diuinis ordinibus, 👏 animæ excellentia leges, vt obstupe scas: & possit videri non immerito, catholica sidei, omnium primus, etiamsi rudia, ferè iecisse fundamenta. Eum ergo tibi consecro, & tu, me tam rari muneris.ne spreueris largitorem. Vale. Ferraria.

Tui observantiss.

Franciscus Patricius.



## FRANCISCI PATRICII OROAST



Oroastrem Magiæ inventoré fuilse, latis apud Authores couenire scribit Plinius. Sed vnus ne hic fuerit Zoroalter, an & alius, non satis constate ait. Sane is qui nostra ætate

Sacram Bibliothecam compilauit, Sixtus Sené sis, duos fuille Zoroaltres tradit: Alterum ex Diogene Lacrtio, Persem Magorum principem. qui veræ Magiæ fuerit inuentor primus. Alterum Bactrianorum regem, qui fit a Nino in bello victus. & qui primus veræ magiæ fuetir corruptor, de quo Plinium, Iustinum, & Augustinum scripfilse afferit. Qui si duo sunt renera, licet, & tertium addere de quo Clemens Alexandrinus lib. V. Strom.ita scribir.

Erus ilte, Zoroaster est, qui de se ipso hoc scripsit.Conscripsi Zoroaster Armenij, genere Pamphylius, qui in bello mortuus, ad inferos descendi,& a Diis hac addidici.

Erum Plato lib.X.de Rep. XII.die postquă mortuus fuerat, super pyram politum reuixisse affirmat. Sed Plato idem Zoroaltrem.Oroma zi, non Armenij filium in Alcib. I. facit. Aut tres ergo, aut quatuor, & non vnus videntne fuisse Zoroastres. Ioannes autem Goropius, in Gallicis, Zorozstrem neminem vnquain fuitle autumat . sicuti neque Hermetem Trifme. gistum, neque Orpheum. nominum horum. etymis, nescio a qua Cimeria lingua, qua & Adamum, & reliquos patres ad Nochum & la petum víq; locutos, & iple credit, & alijs credi vult; deriuatis. Quorum nominum erymos, sicuti fidem pones eum manere volumus, ita illud addimus, Iapetum ab eodem Goropio, fuisse Zoroastren nominatu. Cui Iapeto, quoniam Margiana, & Ractriana post diluuium a parre obtigerint, a secunda hac Magiam ortam esse,astirmatq; inde a Zoroastre, Oromazi filio, idest a Iapeto Nochi filio charistimo ad Persas venisse. In quare, multiplex patet Goropijerror. Nam si Zoroaster nemo vnquam sua sententia fuit, qua ratione lapetum, Zoroa Arum esse facit? Deinde apud Iosephum, Ba-Ara non Iapeto conditori tribuitur, sed Gete--ri, vni ex Arami filiis.bic aut Semi filius fuit. Perseauté conditi sunt, non a Iapeto, aut quopiam e suis, sed ab Elimo, Semi filio alio; sicuti a fratre eius Arphaxado Chaldei Inter quas

duas gentes Magia omnis,& ortum habuit,& præcipue est verlata. Itaq; lapetus ex historia nulla, aut Bactrus, aut Persa, aut Chaldæus fuit. Didymo vero Alexádrino Zofoaster fuit Chamus. Alijs Chulus, Chami filius. Sed quibus nam id rationibus inducti dixerint, quia non constat, credere supersedemus. Porrò Zo roafter ille Iustini, valde est cotrouersus. Ete-, nim Diodorus Siculus, Bactrianorum Regéa 🗼 Nino deuichum; non Zoroastrem'sed Oxyarté appellat. Cui accedit proxime vna trásposita R,Oxyatri nomé quod se vidisse in aliquot lu skini codicibus manuscriptis retulit nobis Pyr rus Ligorius, vir totius antiquitatis peritissimus, sicuti in aliis Zeorostré scriptu se inuenis se affirmabat. Sed Arnobius Diodoro ccc. circiter annis posterior, de Zoroastre ita scribit. Vt inter Assyrios, & Badrianos, Nino quon da, Zoroastroq; ductoribus, non tantu fer-

ro dimicaretur, & viribus, verum et magicis, & Chaldzorum recoditis disciplinis. Quæ res videtur cum Iustino concordare. Ve rum Suidas aliam inijeit fuspicionem, nimirū. Zoroastrem Chaldæum fuisse, & Nino subditom, dum ita scribit.

" Zoroaltres Astronomus, sub Nino rege Assyrioru. Qui in notis habuit, vt ab igne cœ lesti interimeretur, adhortatus Assyrios, 'n ut eius cineres seruarent, ita futurum, ut regnű iplorum numquam deficeret, quod viq;adhuc apud cos seruatur. In Assyria au tem,Babylonem Chaldeorum caput fuisse, & Strabo, seu Strato, & Plinius fatentur. Apud Ghaldæorum etiam,& Perfarum gentes , Magicas floruilse,non autem in Bactris,apud authores est in cofesso. Esto ergo Bactrianæ rex ille, seu Oxyartes, seu Ozyarres, seu Zeorostres, leu Zoroastres, certe magiæ inuentor nó fuit, ueræ scilicet Magiæ, quæ apud Chaldæos, ac Perías Magos, magno in honore fuit. Aut li fuit, prauæ alterius magiæ fuit inuentor. Sed neque id ei a Diodoro, aut a Ctesia, ex quo multa Diodorus sumpsit, tribuitum est. Qui quidem Ctesias, Bactriani istius regis res gestas scripsit, vt Arnobius testatur. Hec enim eius funt verba.

" Age nunc veniat, qui super ignea Zona Ma " gus interiore ab orbe Zoroastres Hermip-" po,vt alsetiamur authoti. Bactrianus, & ille

3

conueniat, cuius Ctesias res gestas historiarum exponit in primo. Armenius Hosthanis nepos, & familiaris Pamphylius Cyri.

Nec solum, Magum Zoroastrem a Bactriano Zoroastre seijngit his verbis Arnobius, verum eos etiam, quos Clemens vti vidimus, cóiunxerat. Nam si Pamphylius Zoroaster samiliaris Cyri suit, & Armenius Hosthanis nepos, Hosthanes autem cum Xerxe in Græciam
venit, manisestum sit, duos hos diuersos suissei quando a Cyro ad Xerxem, anni intercesserint LX XVIII. & Nepos Zoroaster Hosthane, patruo iunior necessario suerit. Quatuor itaque hi sunt apud Arnobium Zoroastres. Quintus vero Persomedus. de quo Suidas in hanc sententiam scripsit.

Zoroastres Persomedus sapiens, apudeos qui in Astronomia excelluerunt. Qui eriam primus nomen dedit ijs Magis, qui ciuilta tractarunt: Fuit autem ante Troiana tempora annis D. Ferunturautem ipsius de Natura libri I I I I. De Lapidibus preciocis I. Astero-

scopica Apotelesmatica libri V.

Quæ quidem verba, ex patria, Magorum institutione, Primus ille Cha'dæus, siue Assyrius videri potest. Nam Assyriæ pars Chaldæa fuit, Persia, & Media conterminæ. Itaque vicinitate regionum, æquiuocum est nomen patriæ partum. Sed librorum numerus Perfomæ di, non congruit cum Assyrio, ve mox parebit. Hæc ergo diuerlitas librorum, fi duorum a(1) thorum diversitatem faciar, Persomedus hie Zoroaster,a Chaldeo Zoroastre, est numero v. Cui videtur sextus ex Plinio posse addi, Proconnesius. V erum cæteris ommiss, Magoru principem illum perquiramus. Cuius & vitæ initium,& medium,& finis,traduntur admira bilia fuisse. Scribit enim Plinius, eum eodem met die quo natus est, risisse. Eidemque cerebrum ita palpitasse, vt imposită repellerer manum, futuræ prælagio scientiæ. Eundemque in desertis caseo vixisse annos X X.ita temperate, vt vetustatem non sentiret. Obijste autem igne cælesti concrematum, sicuti optauerat, Suidz testimonio constat. Qui item tradit, eum, vti diximus, sub Nino Assyriorum Rege floruisse, quod ab alijs non discordat. Nam & Epiphanius, eum Astrologiæ, doctrinæ prauç, & Magiæ inuentorem ferè Nembroti Gigantis ætate fuisse asserit. Fuit.n. Ninus Nebroti nepos, ex filio eius Belo, genitus. Et Eulebius affirmat eum ijsdem temporibus cum Semirami, & Abramo vixisse. Semiramim vero, nemo ignorat Nini fuisse vxorem. Qui Ninam vrbem condiderit anno a diluuio CCXCI. & sequenti CCXCII. a Iosepho dicitur Abramus natus. Consonant itaque tempora. Ex quibus Eudoxi, & Aristotelis error proditur

ingens. Quorum vterque, vti Phinius refert, scripsit, Zoroastren sex millibus annorum Pla tonis mortem præcessisse. At is obijt Olympia de CV 11 I. Ad quam, a dilunio anni interfunt MMLVIII. A quibus si demantur CCC. circiter, quibus Ninus, Semiramis, Zoroaster, Abramusque vixerunt, relinquentur a Zoroastre ad Platonis obitum anni circiter MDCCLVIII. non autem sex mille. Par ferè error est apud Hermodorum Platonicu, & Plutarchum, qui Zoroastren scripserunt, Trojanam euersionem anteisse annis VM. cu Troia cuersa sit, anno a dilunio MCXXVI. A quibus si demantur C C C. illi quos diximus, reliqui erunt anni DCCCXXVI.In eundem errorem incidit Pletho Gemistus, Plutarchi secutus authoritatem. Nec vero, uera est apud Laertium Xanthi Lydi annorum ratio, q scripsit a Zoroastre, ad Xerxis in Græcia transitú DC, tantú annos medios fuisse, cú diluuto ad Xerxen anni cadant MDCCXXV. A quibus si detrahas C C C. illos, remanent anni CMXCIX. Error est etiam apud Suidam, qui scribir, a Zoroastre ad Troiam euerfam intercidisse annos tantum Quingentos, cum fint M. vno minus. Sed Magorum princeps iste Zoroaster, Persane suerit, an alia e gente, in dubium videtur verti posse. Plinius namque, & Laertius, Perlain eum faciunt, Ple tho,&eum secuti Ficinus, Steuchus,&alii recentes authores Chaldaum existimant. Chaldæos autem,a Magis, quorum caput fuit Zoroaster, Porphyrius, tum apud Proclum, tum in vita Pythagoræ disterminat. Ioannes vero Picus, hos vtrosq; confundit, dum ad Ficinum fcribens, gloriatur se Chaldaicos quosdam libros inuenisse his verbis.

Chaldaici hi libri sunt, si libri sunt, & non
Thesauri. Audi inscriptiones.Patris Ezre,
Zoroastris,& Melchiar Magorum, oracula. In quibus & illa quoq; quæ apud Græcos, mendosa, & mutila circunferuntur,
leguntur integra, & obsoluta. Tum est in
illa,Chaldæorum sapientum, breuis quide,& salebrosa, sed plena mysteriis interpretatio.Est itidem & libellus, de dogmatis Chaldaicæ Theologiæ. Tum Persau,
Grecorum, & Chaldeorum in illam diuima,& locupletissima enarratio.

In quibut sanè Pici verbis, comiscentur sine discrimine, Chaldei, Magi, Persæ, & Zoroafter. Sèd Chaldeum eum suisse, vt credam multis adducor argumentis. Tum quod Chaldeoru lingua eius oracula hec scripta suerint, vt hic Picus testatur. tu quod Chaldaica, etia suerit interprætatio. Tu quoq; quoniam Proclus, & Psellus Chaldaica ea appellat. & præte rea, & hac ipsam oraculoru horu, Theologia

Chaldaicam

Chaldaicam, & Assyriam Theologiam vocat. tum etiam quòd in Assyria narratur mortuus. Assyriorum autem regum sedes Babylo fuit,& Chaldzorum quoque gentis caput. Láque vrbem Assyriæ parti vni, nomen Babylonie dedisse, Strabo, ac Plinius tradunt. Et Chal daicum etiam nomen ipsius Zoroastris esse videtur:quando prorlus limili nomine Suidas Zoromaldem, Zoroastro subnectat. & Dinó, & Hermodorus apud Laertium scribant, ex interpretatione nominis, Zoroastrem, astro rum cultorem fuisse. Quod cum Epiphanio consentit. qui Astrologia eum facit inuentorem,& Suidas Aftronomű nominat: & Aftrologica scripsisse asserit. Astrologiam auté omnium gentium maxime apud Chaldzos flozuilse, nemo ignorat. Azonacem quendam Pli nius præceptorem eius fuisse nominat. Nec fuerit a vero absonum, si Azonacem hunc dica mus, de schola Semi, aliquem fuisse, aut Hebe ri. Tradunt enim Thalmudistæ, Semum primum omnium schola doctrinarum instituisse. Quem secutus sit Heberus, a quo sapictum secta, ab eo deriuata, Hebreorum, quasi Heberorum nomen assumplerit. Fuilseque ambas eas scholas celeberrimas tradunt. Equibus, & Abramus prodierit, & lacob nepos eius, vt 1apientia imbueretur ad eas est profectus. No est autem dubium, Semum a Nocho patre institutum suisse. Quem omnes ab Adamo do-Arinas per manus traditas calluisse, a multis est memoriæ commendatum. Qnod verum cum sit, & non sit a ratione alienum, eis contemporaneum Azonacem, in eorum scholis institutum, issdem de Deo sermonibus Zoroa stren imbuisse. Inde force, non immerito Pro clus, Chaldaicam Theologiam, 8 6 6 5 0 701 x 8 860aapatojov non semel appellauit, & Chaldwos illos a Diis edoctos fuisse asseruit. Scripta auté Zoroastris, Suidas sic enumerat, vt De Natura sint. lib. I I I I. De Præciosis Lapidibus. I. Astro rum contemplationis effecta. V. Scripsit etiam de Agricultura. de quibus Plinius aliquid citat. Scripsit etiam oracula, vt ex Pico apparuit, & alia multa, quæ Hermippus collegit ad vicies centum millia versuum: & indicibus positis vii Plinius refert, eius volumina explanauit. Cuius Hermippi, Laertius librum quog; De Magis adducit,& ab Arnobio teltis est pro ductus. Puto autem Hermippum hunc illum Smyrneum, qui dictus est Callimachius. Cuius libros, similis ferè argumenti, De septem Sapientibus. De Legumlatoribus, De Hippo nacte, De Gorgia, De Aristotele, Atheneus, nó rarò citat. Cum aŭt libri Zoroastri Chaldaice Scripli fuerint, nan immerito quæri potelt , 2 quo nam fuerint postea Græci sacti? Sane Io-Lephus, de Berolo ita scriplit.

, Testis horum est Berosus, vir Chaldaus , genere, notus iis qui in disciplinis versati sunt. Quandoquide ipse scripta Chaldao rum de Astronomia, & philosophia in Gracos extulit.

Itaque Berolus ex hoc testimonio, ni fallor fuerit primus. Secundus est Aristoteles qui librum conscripsit, cui Magico suit inscriptio: Sed & Eudoxus, & Hermodorus Platonicus, & Xanthus Lydus videntur Magorum multa prosequuti. Et Hermippus de quo supra.

Fuerunt postea duo Chaldas, Iuliani pater, ac filius. De quibus ita est apud Sui-dam.

" Iulianus Chaldæus philosophus, pater eius Iuliani, qui vocatus est Theurgus, scripsit de Demonibus libros IIII. Sunt autem ad custodiam cuiusque hominum membri. qualia sunt Chaldaica sacrificia. Deinde Iulianus prædicti filius sub M. Antonino Cæsare scripsit, & ipse Theurgica Logia carminibus. & alia quæcumq; talis scientiæ arcana sunt.

In quibus verbis, nominatim sunt Logia ab eo carminibus Græcè scripta, seu potius e Chaldzo conuería. Quz quamuis non videantur, integro carmine conscripta: id euenit, quia mendosa sunt, vti Picus ait, & mutila. Quod etiam Sibillynis carminibus euenisse Lactantius testatur. Hunc Iulianum Proclus, Subinde Theurgum vocat, dum Logia addncit,& exponit. citatque eius librum VII. de Zonis. Zonæ autem quid fuerint in Chaldaica Theologia postea siet palam. Adducuntur etiam a Porphyrio, Syinbulus, & Pallas quidam,qui Magorum res Græce conferipserunt. Chaldzorum libri aliquot philosophici videntur in Arabicam quoque linguam fuisse uersi. Scribir enim Auenrois quodam loco. Apud Chaldzos philosophiam. ita perfectam quondam fuille, ficuri fuit, ve iple loquitur, tempore Atistorelis. Fuerune libri Zoroastri, postea quam a Iuliano, aut quo mis alio, Grzei facti funt, in tanta veneratione, vt Clemens scribat, eos Christianos, qui Prodici hærelin sequerentur, gloriari solitos, ,, se eius arcanos libros possidere. Et Porphyrius in Plotini vita narrat Christianos multos, exantiqua philosophia profectos, Adelphij, & Acylini fuisse sectatores., eosq; Alexandri Lybici, Philocomi, Demostrati Lydi, plurimos libros circunrulisse, & reuelationes quasdam Zoroastris, Zostriani, Nicothei, Allogenis, Mesi, aliorumque huiusmodi palam ostendentes, multos decipientes, & ipsiantea decepti. Qui asserent Platonem, 🕠 intelligibilis essentie profundum minime-

penetrasse.

#### FRANCISCI (TATRICII,

penetrasse. Eaque de causa Plotinum, multas in ea argumentationes intulille, atque contra eos librum scripsisse, qui contra Gnosticos est. & Amelium eius auditorem libros XL. composuisse contra librum Zostriani. Ipsumque Porphyrium multisargumentis oftendisse librum Zoroastri ab illis inscriptum adulterinu " nouumq, esse: & ab illis confictum qui strue-" bant hæresim, vt eorum institutiones esse Zo-" voastris veteris crederentur. Ex quo loco apparet, in tam magna fuille Zoroastri libros institutione, vi confiderent multi, vel rationibus, vel authoritate, quæ eius esse crederentur Platonis dogmata Theologica posse conuelli; & nouam in Theologia Christiana hæresim, vel constituere, vel constitutam constmare. Sed viinam integra ea oracula haberemus, quæ Picus inuenerat. Vtinam quæ, Chaldæi, Persæque in eacommentati suerant. Viinam libellum cum enarratione, qui Chaldaicam Theologiam complecteba-Vtinam denique ipsius Pici commentaria in ea ipsa,& oracula,& libros. Quæ Ficinus scribit in obitu eius inter scriptorum suorum reliquias,a se reperta esse: sed ita exarata, vt vix ab eo iplo legi possent Pico. Quæ malum, pellum ierunt cum concordia ab eo .scripta Aristotelis cum Platone:Equidem maximam fecit hæc Chaldaica Theologia iacturam, in iactura X L. librorum Amelij. In quibus racioni valde consonum est, quo facillus Zostriam librum faluratis coargueret, eum sæpe vera Zoroastri dogmata, & oracula protulisse. Non minor force iactura alia fuit, quatuor Porphyrii librorum quos, vt refere Suidas, scripserat in historiam Iuliani Chaldei philosophi, eius nimirum qui ea oracula in Græcum sermonem verterat. Sed ingens profecto naufragium paffa est philosophica Resp. in ammissione commentariorum eius audito ris Iamblichi, quorum XXVIII. librum Damascius bis citat sub titulo, Chaldaicz perfe-Chissima Theologia, semel, & iterum, de ir τοις χαλδαικοίς, όμολο γουμετος ό Ιαμβλιχος. ficuti in Chaldaicis fatetur lamblicus. Sed & huius discipulus, Syrianus; cognomento Magnus teltante Suida libros X. scripsit in Logia, hoc est oracula Zoroastri forte omnia. -Sed proh nefas maximum. Ea scripta, & Thefauri periere omnia: & ex tanto naufragio, vix superfuerunt sexaginta tantum oracula ve re diuina. Quæ quinquagesimo ab hinc anno Parisis a Lodoico Tiletano suere Grace impressa sub titulo.

Μαγικά, λόγια, των από ζου Ζωοοαςρου μάγων. Magica oracula, eorum qui a Zoroastre sunt Magorum cum Græcis commentariis, quæ reperi postea esse Plethonis Gemisti. Quem quidem pauxillum numeru, auximus nos no pænitenda additione, víque ad CCCXXIIIL magno labore a nobis conquisita in Platoni. corum philosophorum quæ superfuerunt scri ptis, Procli, Hermiæ, Simplicij, Damascij Synesij, Olympiodori, Nicephori Gregora Synesij commentatoris, & non nihil etiam in Arnobio reperimus. Cum eorum fingulorum aliquibus expositionibus, & argumentis Chal daicæ philosophiæ. Quæ omnia in vnum collecta, & in ordines quosdam distributa, qua sparsa inuenimus ad communem philoso. phiæ sincerioris studiosorum, & latina secimus,& in publicum libentes damus. Sedan. tequam viterius progrediamur, non est negligőter dispiciendum, an Logia hæc,vei inscrip tio prætulit fint Magica, & quo fenfu Magica. 1d autem sieri non poterit, nisi Magia quid fit cognoscamus. Magiænomen horrent plerique. Puro a Simone illo qui sanctis Apostolis se se opposuit, hoc horrore deriuato. Qui cum vere, non Magus, sed Goes Tons esset, fallo Magum se se cognominauit. Cui mentito Mago, Magi veri tres opponantur ij, qui ab Oriente, D. lesum venerut adorare. Etenim est sciendum, Magiam, & Goiriam, & Pharma ciam longe,inter se esse diuersas. Quod cum Plinius forte ignoraret, imperite Magiam derisit vniuersam. Sed nihil est id in eo viro mirandum, qui etiam Deum rerum authorem, vel ignorauit penitus, vel irrisit cognitum. Iraque ad hanc rem dignoscendam, authoribus, Plinio potioribus vtamur. Inter quos summus Plato, Magiam Deorum cultum esse affirmat, cum scribit mayear Te Sidaone Tou in 1. Al Ζωροατρου του Ωρομάζου, εσιί δε τουγο, θεών θερα- CID. neia.

" Magiam docet Zoroastri, filij Oromazi.Est autem hoc Deorum cultus.

Porphyrius autem in hunc modum.

Παραγεμην τοίς Πέρσαις, οί περὶ το θείου σοφοί, lib. 4.de κή του θεραπον ες, Μαγοι πρόσαγος έυση α. Abstin. τού]ο γάρ δηλοί καζα την έπιχώριον διάλεκζον δ

Mayos.

" Apud Persas vero, qui circa diuina sunt sapientes, eorumq; cultores, Magi appellan tur. Hoc enim significat eius regionis pro-

pria dialecto Magus.

Ioannes quoque Picus ait, nomen hoc Ma gus, idem esse apud Persas, quod apud Latinos sapiens&apud Græcos philosophus. Et Pico anteriores Philo, & Hermias Magos in hunc describunt modum. Prior ille.

" Veram quidem illam Magiam, hoc est con templatiuam scientiam per quá clarius na

turæ opera cernuntur, vt honestam atq; expetendam, non vulgus solum sectatur:

" sed maximi etiam regum reges, precipue Perlæ

Digitized by Google

Persæ tam sunt harum artium studiosi ve regnare nemo possit nisi sit inter Magos, iudicatus. Hic vero ita. Magi sunt, qui de singulis philosophantur. Consuetudo auté communis Magos pro malesicis accipit; qui aliter habentur apud gentem suam. eò quod sint philosophi Chaldæorú, & ad artis huius scientiam, reges quoq; & principes eiusdem gentis omnia faciunt, vnde & ipsi primum, in natiuitate Domini Saluatoris, primi ortum in tellexerunt. & venientes in Berlem adorauerunt.

Itaq; Magus, vera sui nominis interpretatione, no aliud sibi vult, quàm Dei cognitore, & cultorem. Gui nomini, rem quoque apud Magos respondisse author est Arnobius, vir pius & Catholicus, de eo Hosthane scribes, cui maxime infesus videtur suisse Plinius. Inquit enim ille.

Eorum Magorum, & eloquio, & negotio, primus Hosthanes, & verum Deum merita, maiestate prosequitur, & angelos ministros, & nuncios Dei, sed veri, eius venetationi no, uit assistere. vt e nutu ipso, & vultu domini, territi contremiscant. Idem & Dæmonas prodidit; terrenos, vagos, humanitatis inimicos.

Proclus vero ex Porphyrio referens, libro HI in Timæum, in hanc fententiam, ne femper

Græca afferam, scriplit.

Quacumque vero,& esse Deos;& prouiden "tlam eos rerum habere putant, & multa eorú " quæ fiunt, polle etiam aliter euenire, hi & præ ces conuenienter approbant, & vitam nostra dirigere confitentur. Atque addunt, proboru "hominum præces connenire maxime: Quoniam nos diuinitati connectant. Simili enim, simile coniungi amat. Dijs autem,probus vir, fimilimus est. Et quia in custodia sint ijs qui virtuti incumbunt, & a corpore veluti a carcere comprehensi, debent Deos præcari de transitu ab hoc loco. Et quia veluti filij, a patribus distracti, przcari eos connenis de regressu ad veros eorum patres Deos. Et quoniá veluti patre , & matre catere videntur ij , qui non curant præcari, neque le se conuertere ad præstantiores. Et quia in omnibus gentibus, ij qui sapientia excelluerunt, circa præces studiosi fuerunt. Indorum quidem Brachmanes, Magi vero Persarum. Græcorum vero, qui ma xime Theologi fuerunt. Qui & sacrificia insti tuerunt, & mysteria. Chaldzi vero, & aliter diuina coluerut, & ipsam Deorum virtutem, Deorum confitentes elle, venerati lunt. tantum abest, vt ob virtutem sacra spreuerint.

Magi itaque inter alios sapientes maxime Deum sunt venerati: maxime ad Deum præces & sacrificia porrexerunt. Propriamque eorum virtutem Dei virtutem esse, idest a Deo

in se profectam fassi sunt. De qua ad Deum prece, tam magna ea funt, quæ Proclus ex Chaldæorum dogmatibus subnectit, vt maiora,& excellentiora, uix crediderim a quoquă Christiano, scripta reperiri posse. Est in his Zotoastri oraculis Dei Patris, & Filii, & Spirirus non folum aperta cognitio, sed magnificæ etiam laudes (crediderim hoc dogma de Trinitate personarum eum habuisse ab Abramo uel ab aliis Deo Charis, quoniam suo lumine naturali non posse nos deuenire incognitionem misterii Trinitatis.) Factorem rerum omnium, mundi creatorem eum celebrant. Angelos agnoscunt. Paradisum predicăt. Animarum immortalitatem docent express?. De ueritate, de Fide, de Spe, de Amore, seu Chari tate, breuia, sed eximia habent dogmata. Qui bus ueluti gradibus, ad Deum reduces fieri poslumus. Multa quoque de Magorum abstinentia, castitate, ac ueluti pœnitentia, referuntur, non absimilia ab iis, quæ in heremis san-& patres christiani narrantur egisse. Vt non immerito Apollinis oraculum quamuis plerumque mendax, in hoc uere pronunciasse ut deatur. Id quod Porpyrius, referête Eusebio;

" Chaldzis que uera esset sapientiam, tatum " Hebreisq; ipsis concessium; agnoscere pura, " Æternum qui mente colunt Regemque " Deumque.

Itaque hæc prima, præstantissimaque Magiæ pars, non aliud est, quam Theologia, &
religio: & si non uera plene, uti postea suit a
Christo reuelata, attamen proxime omnium
ad eam accedit. Vt mirandum maxime, ac me
rito uideatur, quo nam modo, tantum se potuerit suit uiribus mens humana attollere, Et
hæc prosecto est, quam Plinius sub religionis
nomine ridet, ridendus ipse maxime, & execrandus.

Alia magiæ pars est cognitio cælestium mo tuum atque uirium exacta. Per quam, & inslu xus cælorum in hæc inferiora percipiuntur; & ad humane usum uitæ, in seminationibus, plantationibus: & in uniuersum in omni agri colendi ratione fructus capiuntur. Quod in Cassio Vticense maxime apparet. Recta itaq; ratione, non solum Zoroaster, sed etiam Abramus itidem Chaldæus Astronomiæ habiti sunt periti. Quem Abramum, Philo Iudeus probat, per Astronomiæ scientiam; in ueri Dei notitiam peruenisse, eique ob id Sacrisicia instituisse.

Tertiam Magiæ partem Plinius fuisse recéset Medicinam. Nos uero cum magnis, ac piis uiris dicimus, Magiam in vniuersum naturæ totius cognitionem complecti. Non ea quidem, quæ in usu hodie est apud Peripate-

Digitized by Google

#### FRANCISCI TATRICII,

ticos, quæ in sola Aristotelis uerborum interpretatione uersatur tota, nihil pensi habens si res aliter se habeant, quàm ipsi in duce suo intelligant. Sed eam que interspersas, interseminatasque mundo virtutes, quasi de latebris, ac tenebris in lucem euocans, non tam facit miranda, quàm operanti naturæ samulatur. Et eam qua vniuersi partibus inest Sympathiam, quasi artisex promit, & in vsum de mundi recessibus, gremioque naturæ profert.

Misce verè declaratis rebus, palam arbitramur esse factum Magiam integram, non esse aliud, quam Dei venerationem: & coelorum, atquæ naturæ virium cognitionem. Quam cur vel Plinius rideat, vel horreant alii, nihil video, præter quam quod ridendus ipse sit, &

deplorandus.

Talis Magiæ veluti Simia quædam,& infelix æmula, Goetia apud nequam homines est nata, cultu, ac comertio dæmonum referens Magiæ Theologiam: prædictionibus, humanorum cuentuum singularium, similis facta Astrologiæ. & naturalis, veræque Magiæ effe-Ctiones præstigiis repræsentans: vt quæ sunt, non esse videri : & que non sunt, esse videri fa ciat: ad omnia, ope arque opera dæmonum adhibita. Quæ si circa defunctorum corpora exerceatur, Necromantiæ nomen est adepta. Si ad ignem, aut aquam, Pyromantia, & Hydromantia vocatur. Mateotechnia vero si circa'aerem:quoniam simul aere percuso euanescar. Pharmacia vero ea est, quæ cibis potuq; philtra, resq; amatorias fingit procurare, qualem narrat le expertu Lucianus, & Apuleius. & qualem in multo vlu apud Thessalas mulie res suisse scribunt. Finxit etia medicinas quas dam ad morbos varij generis depellendos se nouise. Ita euenit, eos qui, cum mali essent, sub bono nomine sibi voluerunt credi, non Goitas, quod nomen est a dolore, sed Magos quod est a pia sapientia se appellari maluisso. Fatear quoq; multos, qui verè Goites essent, vii Magi viderentur, ex bona Magia desumpsisse aliqua, vi eo pretextu credulum vulgus ad se, quæstus gratia traherent. Huiusmodi serè sunt aliqua apud Eusebium, ac Gregoram, quæ ipsi ex Hecates oraculo se desumpsisse affirmant. Quæ Dæmonu sunt quædam euocationes & præstigia: Quæ impia, nosuimus cu pijs hisce commiscere.

Verum ad oracula Zoroastri redeutes, oporæ suerit præcium, antequam ea vel proponamus, vel exponamus, quædam veluti prolegomena eorum prænotare, vt nimirum sacilius eorum sensa intelligamus. Sunto autem hæc prima, quæ scripta sunt a Proclo in proæmio comentariorum suorum in Platonis Parmeni

dem.

Η΄ δε τῶν ἱεραϊικῶν ἐνομαΐων θεῶν, καῖα την ἑαι
]ῶν μυςικην ἑρμην ἐκδεδοκοΐων. οἶα τὰ Ἰοῖς
Ασσυρίοις ὑμνημενα,ζώναι,ἢ Αζουνοι,ἢ Πηγαὶ,

ἢ Αμειλικ]οι, ἢ Συνοχεῖς, δίῶν ἐκείνοι τὰς Ἰαξεις ἑρμηνἑυουσι Ἰῶν θεῶν.

, Sacrorum vero nominum, Deorum, secun, dum eorum mysticam interpretationem,
traditorum.vt ea quæ ab Assyrijs celebrātur, Zonæ, & Azoni. & Fontes, & Amilicti,
& Synoches. per quæ illi ordines Deorum interpretantur. Similia his Psellus
postea tradidit, vtinam sicuti prolixius, ita &
diligentius. sed qualiacumque sint, non inutilia cognitu suerint. Sunt auté hæc verbis suis.



Tou Yearou E'x beois Keparaidsus

ΤΩΝ ΠΑΡ' ΑΣΣΤΡΙΟΙΣ ΔΟΓΜΑΤΩΝ.

Μετά το έν, τον πατρικόν φασί βυθόν, έκ πριών σχιάδων πληροιμενον . Εκάς ην δέ των χράδων , έχαν πατέρα πρώτον: είτα διώαμιν μέσην. χαί vouv executois reilov, ou y naciorta após éauth v /h v જુવાર્કન. Καλούσι διτάυτας χινοκτάς. Μεθ'άς ညဲ άλλον διάκοσμον τών γουτών, άμα છે νοιρών . Τριχή του του τον διηρημένον, είς ίυγγας, η σωοxtas, witterapxas. Meta N tor ploor Sid-Locus, o respos est. Miar per exer miasa na-જુનામાં, την του તેમનુ દેવસામાન મે της Ε' κάτης, દુલો TOU SIS ETERHYA. ETIPAY SE THY TOY AMHAIRTON σχιών όντων, και ένα τον Υπεζωκότα. Πηγαί δ'άνται, έπτα. Μετά Ν πηγας τάντας οι ύπεράρχιοι, είτα άζωτοι, έπειτα Ζωναΐοι. Μεθ'ους Ayyeroi, Ata Saiperes: Sport pel'autous. Meθούς γυχαί. Ελλοιπόν ό κόσμος ό σωματικός. BATE & QUE XOGUSUS GOMETIKOUS . EMTUPOT ETA B) moror. n' mes mel'euror eilepious: exerce THE STATE OUS, TO ETALTES, TO THE TO METON, XITO ύπό σελή της. και τος μές αφάτος άφορίζουσε κα-Ta Tor rour. Tous S'aidepious nata The Yuxhr. τοῦς δ΄ ύλαίους κατά την φύσεν . Πηγην δ'Αγγέ λων, κ) δαιμόνων, κ) ψυχών, καὶ φύσεων την Ε'κά την είναι φασίν. καταβιβασουσι δί πωλλάκις ]ην Fugnir is tor nooper, Si ditias Tondes. n Sid TEPOPPUNGIY, N SIE BOUNHAIY TERRINY, OF TOROσικοσι την περιγοιον ληξιν. Δοξάζουσι Ν ή τόν πόσμον φίδιον. Λέγουσι δί και τον Αδην παλλαχως. Σνω μεν ευτον θεον ονομέζουσιν, έρχηγον της περιγείου λήξεως, νω δε τόν ύπο σελήνην τό πον. νων δε την μεσοβηβατού αίθερίου κόσμου κ דסט טאמוסט. דעם אנ דאין פאספסף שטאויי. אן דופנפסוף έν αυτή την λογικήν, δύκ δυσιωδως, αλλα χεβικώς, Tar sumados ixn moss aufn's Isas di romizoum. vu µev ras rou rarges ervolas. vu de fous. καθόλου λογους του, τους Ψυχικούς, κ) φυαικούς. סשר שוצים ועבי ל יסטר דון שעצוו וו אי שעצו דון סש σα. Συμπαθάν δε α ανα τοις κάθα φασί. κ μαλιςατα ύπό σελήνην. Αποκαθιςώσι δε τάς Ψυχας» nata ta pirca tor diném nabapoter, ir dans ταις του πόσμου μερισι. τινάς λε κ υπερ τον πόσμον αναβιβάζουσι. Του, ων δ των δογμάτων τα TAGSA B APISOTÉANS B MACTON EN EATO. OF N σερί Πλατινον η Πορφύρουτε η Ιάμβλιχον, κα Πρόπλον πασι καθηκολουθυσαν. και ώς θειας φο-PAS TEUTA I DE CUTO .

PSELLIEXPOSITIO PER capita, dogmatum que sunt apud Assyrios

Post vnum, paternum dicunt profundum. ex tribus triadibus repletum. Singulas autem triadum, habere Patrem primum. deinde Potentiam mediam. & mentem ad hæc tertiam, quæ claudat triadem in se ipsam. Vocant auté has, etiam intelligibiles. Post quas alium ordinem, intelligibilium simul & intellectualium. trine & hunc distinctum; in lyngas, & Synocheas, & Teletarchas. Post medium hunc ordi nem, intellectualis est. Vnam quidem habens triadem paternam. Eam que est semel trans,& Hecates, & quæ est bis trans. Aliam quæ est Amilictorum trium. & vnum hypezocota. Fonces vero hi funt septem. Post vero hosce Contes. Sunt hyperarchij, dein Azoni, deinde Zonzi.Post quos Angeli, dein Dæmones.post quos Anima. Et tandem mundus corporeus. Septem autem dicunt mundos corporeos, Em pyreum vaum, & primum. & tres post eum Æthereos. deinde tres materiales, Innerraticum. Erraticum, & qui sub Luna est. Et primu quidem determinant, secundum mentem . Aethereos vero secundum animam. Materiales vero secundum naturam. Fontem vero An gelorum,& Dæmonum,& Animarum, & Naturarum, Hecatem elle dicunt. Deducunt vero multories animam in mūdum, ob causas multas. Vel ob alarum defluxum, vel ob voluntatem paternam, ad exornandam terrenam fortem. Existimant ét mundu elle æternu. Dicune quoque. Aden multipliciter. &nunc Deum iplum nominant, Principem terrenæ fortis. Nunc autem locu sublunarem. Modo etiam. medietaté ætherei mundi, & materialis . Modo quoque irrationalem animam. & ponunt in ea rationalem, non essentialiter, sed respe-&u quodam, quando Sympathiam (ecum habuerit. Ideas existimant, nunc quidem Paternæ mentis conceptiones.nunc autem vniuerfales rationes, Mentis, animæ, naturæ. quas dat quidem Mens ipsi animæ. Anima vero Naturæ. Sympathiam dicunt else superis cum inferioribus. & maxime quæsub luna sunt. Restituunt uero in pristinum animas, secundum mensuram propriarum purgationum, in totis mundi regionibus. Qualdam etiam supra mundum reducunt. Horum autem dogmatum plurima, & Aristoteles, & Plato suscepernnt.Plotinus vero,& Porpyrius,& Iamblichus,& Proclus, omnia funt fecuti,& tamquā . diuinas voces, ea susceperunt.

7

ΕΝ ΑΛΛΩ ΔΕ ΣΥΓΓΡΑΜΜΑΤΙ, ΟΥΤΩΣ ΕΧΕΙ.

τον αυτού κεφαλαεράσε. Περί των.

ΠΑΡΆ ΧΑΛΔΑΙΟΥΣ ΔΟΓΜΑΤΩΝ.

- Επ] α φασί σωματικούς κόσμους . Εμπυριον Era zi apaïlor. zi rens mel'avlor aibeplous, ener-The reas unaious . By o's xulos xborios elentai igμισοφαής. ος τις ές ίν ό ύπο σελήνην τόπος, έχων έν έμυ]ώ και την ύλην, ην καλούσι βυθόν. Μικν αρχήν των πανων δοξάζουσι, και έν αυ-Την χαι αγαθύν απουμνουσιν . είζα πατεικον τινα βυθόν σέβον]αί, έκ τειών τειάδων συγκώμενον. Exásn de reias, examalepa, duiauir, xui rour. ela ες ιν ή νοητη ίου γξ. και μετατάστην οί σωσχεις, ο έμπυριος, ο αιθέριος, και ο ύλαιος. Μο-THE AS TOUS OWNOYES, TEXE APX AL. ME 2 & TOU-Tous, oi myasoi malépes, oi nadoumeroi, mui κοσμαγωγοί . ων ό σφωτος, ο απαξέπέκονα λεγόμενος, Μεθ' ον ή Εκάτη. είτα ο δύς επέκοινα. Μεθ'ον πρείς αμείλικτοι, και τεκευταίος δ Unelonos. Sebortai de ma Hayaiar miada riseas, rai adniberas, rai épertos. Davi de rai αρχικόν ηλιον από της ήλιακης πηγης; και αρχαγγελικόν, και συγήν αίδησέως, και πυγας er xpiow, za kepauveer anyav, za anyav Sion-TOV, xal xapantupar Tuyn's emibateuouvar rois ayvosois ourbulact. nei muyalas anporn-TES ATOLLANOS, Oripidos, E'puou . Trinas & muyas qaoi, Kirzen xai soixein, xai dreipar Zavny, xu mnyalar Yuxny . Metal de tas mnγας, λεγουσιν είναι άρχας. αι γαρ πηγαι αρχικωτεραι τῶν άρχῶν. Τῶν δ Ζωογόνων ἀρχῶν, ή! μεν ακρότης Εκατη καλείται. ή Ν μεσοτης, Ψυχι αρχική - ή δε περάτωσις κοεβή αρχική. Είσί A mup'autois, n'a Covoi E'natai, os n' reien Sotis if xandainn. ng if nounds, ng if ennausini. Alaναιοί δε παραυβοίς θεοι, ο Σέραπις, κ ο Διόνυσος, κή ή του Οσερίδος σωρά, κή ή του Απολλωros. Alavos de xancurras of tunutus er thousia Zairtes, è vezou (la Cartes tais Zavais, x) u nepu-Spipievos των εκφαιών θεών. Zavaios δίι τας ER oupare Zavas anodutos neplediflortes, sai Tá Thás Sicinourtes. Offor yap yevos esi mapau. This Zovaior, to ralaveikautror tas tou aidnτου ποσμου μερίδας . η Ζασαμένον τας περί τον Thais Toxov Standaporous . Meta & tas Zovas εξιν, ε απλανής χυκλος περιέχου τας έπρα σφαίpas, ev uis ta despa . L' annos per map aufois Salanos normos to autipio Balle Souxtum . anos d'é Zavaies eis au ran Enla. Tar d'en θροπίνον Ψυχών . dilia διθά πηγαιά Τιθένται, TEVTE TATPINOU VOUV, & The Thydian Yuxuv. Xai προέρχεται μέν αυτοίς ή μερική Ψυχή από της πηγαίας κατά βούλησιν του παπρός. Εχειθέκ) αυτόγονον δυσίαν, κ άυτοζωον, ου γάρ εςιν ως έτεροκίνητος . η γάρ κατά το λόγιον μοιρα τοῦ

In alio Exemplari, ita se habet.

EIVSDEM PER CAPITA, DE dogmatis que sunt apud Chaldeos.

Septem dicunt corporeos mundos. Empyreum vnum, & primu, & tres post ipsum Aethereos. deinde tres materiales. Quorum postremus terrenus dictus est, & osor lucis. qui est sublunatis locus, habens in se, etiam materiă . quă vocant profundum. Vnű principium vniuerforu opinantur, & vnu ipfum, & bonu celebrant. Dein Paternum quodda profundu venerantur, ex tribus triadibus compositum. Queque vero trias, habet Patrem, Potentiam, & Mentem. Deinde est Intelligibilis Iynx . & post eam, Synocheus, Empyreus, Ætherius, & Materialis. Post vero Synocheas, Teletarchæ. Post hos vero, Fontani patres, qui vocătur etiă mundi ductores. Quorum primus is qui semel trans dicitur. Post quem Hecate, dein is. qui bis trans. Post quem, tres Amilichi, & vltimus, hypezocós. Venerantur quoque fontaná Triadem, fidei, & veritatis, & amoris. Dicunt etiam Archicu (olem, a solari fonte, & Archae gelicum,& fonté lenlus, & fontanú iudicium, & fulmineŭ fontem, & fonté dioptrarum, & characteru fontem, insidentem ignotis synthe. mali. & fontanas lummitates Apollinis,Oliria dis, Mercurij. Materiales vero fontes dicunta centroru, & elementoru; & sommoru Zonam. & fontană Animă . Post auté fontes dicut esse principia. Fontes enim principaliores funt. principijs. Zoogonorum vero principiorum, summitas quidem Ecate vocatur. Medietas vero, Anima principalis. Terminatio vero Virtus principalis. Sunt veto apud ipfos, etiā-Azonę Ecatæ, vt Triecdotis Ghaldaica, & Comas, & Ecclystica. Azonici vero apud ipsos Dij, Serapis, & Dionylus, & Osiridis series, & Apollinis. Azoni vero vocantur, qui libere in libertate viuunt.potestaté exercétes in Zonas. & supersedentes manifestis Dijs. Zonæi vero. qui cœlestes Zonas separatim, & libere circunoluentes, & ea que hic funt administrantes. Diuinum. genus apud ipsos est Zonçu cui distributæ sunt múdi tensibilis regiones. & sortirum est circa materialem locum, sortitiones. Post Zonas vero est, inerrans circulus, continens septem sphæras, in quibus sunt Astra-Et alius quidem apud eos est solaris mundus, æthereo profundo servies, alius vero Zonçus vnus e septem existens. Humanarŭ animarŭ, causas duplices fontanas ponunt: Paternam Mentem,& fontană animam,& procedit quidem eis particularis anima, a fontana per voluntaté patris. Habet vero & per se genitam essentiam,& per se viuentem. Non enim est, vt ab alio mota. Nă iuxta oraculum, portio est ignis

wupos En rou Beiou, nel rup gaerror . nel τοημα πασεικόν είδος ες iv αὐλος, καὶ αὐθυπός αζον, · Totoutor jap' wer to Beior, of the pos # tuxn'. xal - ravra qariv. To ev éxasu фихи, кад'éxasno : δ'ίδιστητα άγνος ον έπτου και αρέντου συυβήματος. Καταδιδάζουσι 3 των ψυχου πολλάκα देश गर्ज κόσιο जी बांगांबर πολλαίς, भी ઉલ્લો मी εροβρήυσιν , η διά δουλησιν πατρικίω. Δοξάζουσι 3 4 Raquer attion muitas of aspen actiolous. Too S'Aslu Toxxaxãs xataussicovorr. nei ruo po saut Bedr evokakouour apynyer The Buyenou Angene. vui so + two σεληνίω τόπον φασί. vom N the recurrent hu to a deplot nother ; και του ύλαίου. γιου ή των άλογος ψυχίω. : new Tible aciv in aut p the Lozinhe, our adoin-Jus, and germas oras oumados in mois αύτω, και αροδάκλη τον μερικόν κόγον. I stas Se vouisous, vui who tak tou masses involus, νω δέτους καθόλου λόγους, και φυσικούς, κ ψυχικούς. και νουτούς. νων ή τας έξηρημένας σεν οντων υπαρξεις. Τους Λ' σεν μαγειών λόyour owisari in te Al axporator Swapen. Σω τε ωειγειών ύλων. Συμπαθή ή τα ανω τοῖς κάτω φασί, καὶ μάλις α τὰ ὑσος σελίω ίω Αποκαθιςώσι δέ τας ψυχάς μετά τ λεγομένον βάνατον , χ<sup>η</sup> τα μέτρα τω οίκουν καθάρστων, εν όλαις ταις τ πόσμου μερίσι. Τινάρεί και ίση τ κόσμον αναδιδαζουσι . και μεsas autas Siopisortai As autepisor, rai utepiτων φύσεων. τούτων δε του δογμάτων τα πλείω, λαι Α'ρισοτέλης, και Πλάτων εδέξαντο. Οί δι σει' Πλωτίνον, και Πορφύριον, ται Ιαμβλιχον και Προκλον πάσι καθηκολούθησαν. και ώς Buchs paras arumpisus rauta idigarros

#### ΤΕ'ΛΟΣ.

Præpositis ergo hisce tamqua prolegomenis quibusdam, ad ipsa Logia siue oracula est accedendum. Rectissima ratione xóxa Græce & Latine oracula sunt dicta, quoniam sunt a Deo quodam, forte summo, ve vaticinia ptonunciata. Sacerdoti cuidam inter sacriscandum. Quod ex solius Damascij verbis agnouimus. Nam in eo libro vere incomparabili, quem hic vir. De dubijs, & solutionibus primorum principioru scripsit, aliqua loca hoc ipsum innuunt, primo hisce verbis.

Μαρτύρονται ή οὖν κ) αυ τοὶ τοῦς βεους ἐν οἷς ἔπεσι λέγουσι αρός τ βεουργόν.

Testes igitur afferunt, & ipsi Deos, in quibus versibus dicunt ad Sacerdotem. Et non multo post.

Φησὶ ἢ τὰ τοιοῦτα τοι αυτής, ο χενσμφ δων θεός.
Dicit & talia de ea, vaticinator Deus.
Et alibi.

Διο κό το μέναν ακι τι αοκνφ εριφάλιγγι, πασι χαρίζεται 🖓 τα αυτίω χεισμοδίαν. ignis diuini, & ignis lucens. & intellectio paterna. Et est forma immaterialis, & per le subsistens. Tale enimest, omne divinum, cuius parsellanima. Er omnia dicunt elle, in lingula anima. Per fingulam vero proprietaté igno tam, fabilis & ineffabilis Synthematis. Deducunt vero animam sæpe in mundum, ob causas multas, vel ob alarum defluum, vel ob voluncatem patris. Opinantur uero mundum zternum, & astrorum periodos. Aden multis modis partiuntur. & nunc iplum Deum nominant principem terrenæ sortis; nunc uero sublunarem locum dicunt. Nunc autem medietatem ætherei mundi, & materialis. Nuno etiam itrationalem animam. Et ponunt in ipla rationalem, non essentialiter. sed per respectum, quem compatitur cum ea, & profert particularem rationem. Ideas existimant, modo patris conceptus & modo vniuersales rationes, & naturales, & animasticas & mentales. modo autem separatas entium existentias. Magicas vero rationes constituunt a summis potestatibus, & a terrenis materiebus. Compati aiunt, supera inferis. & præsertim sublunaria. Reducunt vero animas post obitum, secundum mensuram propriarum ourgationum in cunciis mundi regionibus. Qualdam etiam lupra mundum attollunt. & medias iplas constituunt, impartibilium,& partibilium naturarum. Horum uero dogmatum pleraque,& Aristoteles, & Plato susceperunt. Plotinus vero, & Porphyrius, & lamblichus, & Proclus omnia sunt secuti, & vt diuinas uoces ca sunt amplexati.

#### FINIS.

Ideo, & manere semper impigræ vertigini, omnibus per gratiam largitur, in eodem vaticinio.

Alio iterum loco, ita fcribit .

Ε΄ πલે પ્રે તો Ιυγγες, οὖ જ્લાં μόνον αλλα πλείους. φησί μρ χησμφθών θεός.

" Quandoquidem & lynges non tres folum " funt, sed plures. Inquit enim vaticinator

.. Deus.

Sed hæc vaticinia, non videntur esse de rebus suturis vllis. Sed reuelationes quædam diuinarum rerum & diuinorum ordinum, & quo modo Deus, & intelligibilia entia, & animas, & mundum produxerit. Neque aliter videntur hæc suscipienda, quàm suerint osim, Sibyllarum oracula suscepta. Inter quæ multa suerunt, quæ veteribus patribus, vera, ac pia uisa, Catholica Ecclesia maximopere, & lau dauit, & comprobavit. Atque hæc sine dubio causa est, cur Proclus, & Seomapá Soror, a Deo traditam, hanc Theologiam appellet, & žrθεον

Digitized by Google

Quo

#### FRANCISCI PATRICII, ZOROASTER.

in Sulu & allatum Deo, indicatione. Et alibi, Un raios is in su tos Inquoupròs, qaist ar oi in the Asprapadetou Reddorlas iqualqui.

Fontanus est hic opisex, dixerint ij qui a Deo tradita Theologia proficiscuntur. Et alio loco.

Kai plud jai n' A' couplar Seokoyla ta aûta maşar Sidwa: Seóler expandérta .

Sed & Alsyriorum Theologia, eadem madit, a Deo pronunciata.

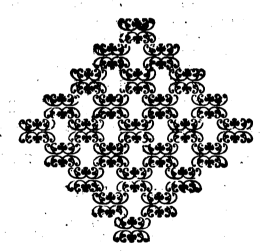
Et Ti our geans, dr. Ho en ru infociou decachies

Quid ergo dixerit quispiam corum, qui ab extera Dei sepientia sunt prosecti. Quibus alio soco se affirmar credere. Et Damascius alicubi.

Kac monthu ye thu naan uvsikatathu D ima Layanterhu thu naan ainhu. A tennic 34 anto. ્રક્ષો સેગ્ટાઇકિક ગુર્વસ્ત્રું કેલ્પર્સ પ્રલંગાદન જનકર્લેંગ રહ્યાં કોફ્યર-જાર્કેફ્લાદ પ્રેક્ષભાગિતાદ ,

Et primam omnium maxime mysticam esse, est in confesso, Chaldaicam. Reuera enim hæc, & cotradicere videtur maxime omnium nostris conceptibus.

Logia hæc nos, sparsa huc, illuc, per Platonicorum libros collegimus, ex Procli Theologia, commentariis in Parmenidem, Timæum, Rempub. Cratylum. Ex Hermia in
Phædrum. Ex Olympiodoro in Philebum in
Phædonem. ex Synesio, ex Symplicio in quartum Physic. ex ipso denique Damascio, &
Nicephoro Gregora. Sed ea in classes quasdam, intelligentic clarioris gravia, redegimus:
xij. singulis tamen primam authoris nominis
litteram præsiximus, re cognoscatur vnde ea
sumpserimus.



FRANCI



## FRANCISCI PATRICII

. TA' TOT ZOPOA'STPGT AO'IIA.

MONAZ, ATA'E, KAI' TPIA'E.

Υιλ. Ο που πατεική μεται δεί. Δαμ. Ταταή δεί μεται , ή δύο ήντα. Προ. Δα. Δυάς γαρ παρα τη η καθήται, ημό τουραίς άσραποι τομαίς Καὶ το κυβυράν τα πάνγα, καὶ τάπον διασον οὐ

ταχθέν. Δαμ. Παντί μφ΄ έν κόσμφ λάμποι πριάς , મેં ε μονάς άργοι.

Αρχή πάσης τιμήσεας δ ή ή τάξις. Προκ. Εἰς πρία μαρ' νοῦς ἐπε παπρός πέμνεδη ἀπαντά, Οῦ το Βέλον κατένουσε, καὶ δόν πάνηα ἐτέημητο Εἰς πρία μαρ' εἰπε νοῦς παπρώς ἀἰδίου. Νῷ πάντα κυθερνῶν.

Δαμ. Καὶ ἐφάνησαν ἐν αὐτἦ ἢτ ἔμενη, καὶ ή σωφία.
Καὶ ή πολύφρων ἀπείκωα.
Τῷ Τဪ ἡ ἑει πειάδος δέμας πρό τῆς οὖσης.
Οὖ πρώτης,ἀλλ'οὖ τὰ μενείνται
Αρχαῖς γαρ΄ πεισὰ ταῖς δὰ λάδοις δουλέυων τὰ παντα.
Ιερὸς πρῶτος δρόμος ἐν δ'ἀρα μέσφ
Ηάριος πείτος ἄλλος, ος ἔν πυρὶ τὰιὰ χθόνα.
Βάλποι.
Καὶ πηγή πογοῦνοῦς τὰ πασαῦν.

Μητςα, σωέχουσα τα πάντα. Ενθεκ άρδιμο θρώσκω γένεστε πολυποικίλου υλυς. Προκ. Ενθεν συρόμθρος πρωσώρ άμμιδροῦς πυρός άνθος,

Κόσμων ενθοωσκων κοιλαίμων . Παντα γαρ'
ενθεν .

क्रिश्रहीया मेंड करे प्रवंशक क्ष्मिंग देशाधिक वेश्वनचेंड .

#### HATH'P KAL' NOTE.

Ψελ. Ε΄ αυτοκό πατηρ ήρπασεκουδ έν έδ.

Δυνάμου νοερά κλοίσως ίδιου στάρ.

Ψελ. Οξ γαρ το πατεκώς αρχώς στελές το προγείλου πάλου το προγείλου κατεκώς το πατεκώς το προγείλου και νό παρέλου δ εξετόλου πατεκώς το στο δρόν.

Προκ. Πατερ χυτες φάρς, πολύ γαρ μόνος
Εκ πατεκς αλμάς δρολαμου ανόου ανδος.
Ε΄ ργα νούσας γαρ πατεικός νόος αυτογένου λος.

Não se érécompe suguês restanda sportes .

#### ZOROASTRI ORACVLA

MONA'S, DYA'S, ET TRIA'S.

Vbi paterna monas est . Pſel. Ampliata est Monàs, quæ duo generat. Dam. Duitas enim apud hunc sedet, & intelledua- Pro.Da libus fulget sectionibus. Er gubernare cunca, & ordinare, quodcumque non ordinatum. Toto enim in mundo lucet Triàs, cuius mo- Dam. nàs est princeps. Principium omnis sectionis, hic est ordo. In tria namque Mens dixit Patris secari om- Proc. Cuius voluntas annuit, & iam omnia secta fuere, In tria namque dixit Mens patris æterni. Mente omnia gubernans. Et apparuerunt in ipsa, Virtus, & Sapientia. Dam. Et multiscia, Veritas, Hine, fluit Triadis vultus ante essentiam, Non primam , led eam quæ menluratur , Principijs tribus hisce, capias seruire cun-Et fons fontium, & fontium cunctorum. Matrix continens cuncta. Inde affatim exilit, generatio multiuariæ ma- Proc. Inde tractus prester exilis ignis flos. Mundorum indens cauitatibus. Omnia namque inde. Incipit deorsum tendere radios admirandos.

#### PATER, ET MENS.

Se ipsum rapuit pater, neque sux.
Potentize mentali elaudens proptium ignem.
Non enim a paterno Principio impersectum quid rotatur.
Cuncta namque persecit pater.
Et menti tradidit secunde.
Quam primam vocat omne genus hominum.
Patrogenia lux.multum namque sola.
E patris robore decerpens mentis slorem.
Opera enim intelligens paterna mens e segenita.
Cuctisinseminauitvinculus igni grauisamoris.

#### FRANCISCI PATRICII,

O'opa Ta marta pen zervor eis amepartor EPWYTA. Μήτε πασι τα πατερος νοερώς ύφασμένα φέρ-Ω'ς εν έρωτι μένη κόσμου σοιχεία μέvovta, Εχει πο νοείν, πατεικον νουν ένδιδ όναι, Πάσαις πηγαίς τε,κή αρχαίς Ε'ςι γαρ' πέρας, Έπατεικοῦ βυθοῦ, καὶ πηγη τής rospav. Μη δέ προηλθεν αλλ έμενεν, έν τω πατεικώ βυθώ. Και έν το αδύτφ χτ τω Βεοθρέμμονα σι-Ου γαρ είς υλίω πύρ, επέκανα το πρώ-Είω δωαμιν κατακλείει έργοις άλλα νόφ. Σύμιδολα μιρ' πατεικός νόος έσσειρε χτ κά- ... Ο'ς τα νοητα νοθ, και άφρας α καλληίται. · Δαμ. Ο λοφυής μερισμός, και αμέρις ος. Νφ μθρ' κατέχει τα νουτά, αιδυσιν δ'έπαγει κόσμοις. Νῷ μ κατέχει τα νοητα, ψυχίω δ'έπάγει

### ΝΟΥΣ, ΝΟΗΤΑ,

κόσμοις.

ت چپ

· Δαμ. Καὶ Ťένος νοῦ Ť von Ť. Προκ. Ου γαρ' ανου νόος εξι' νου τ, ου χαρίς υπάρχει. Τα μθμ' εξη νοερά και νοητα όσα νοούντα voertas. Τροφή ή τω νοουντι το νοη τ : Μάνθανε το νοητον, έπει νόου έξω ύπάρχει· Καὶ τοῦ νοῦ, ος τὸν ἐμπύριον κόσμον ἄ-Νου ραρ νους ές εν ο κόσμου τεχνίτης πυpiou. Οί τον Εφρκόσμον παπεικον Ευθον ίσε νοουν-Η' νοητή, πάσης τμήσεως άρχει. E'si jap ti vontov o hen et voeiv voou åvвы. Δαμ. Η γαρ έπεγκλίνη, ως αν νουν κακάνο νοήση, Δε τὶ νοῶν , οῦ κῶνον νοή σως . Ε'ς ι γαρ' αλκής αμφιφαούς δωίαμις. Νοεραίς εραπουσα τομαίσι ου δη χεή. Σφοδρότητι νοών το νοητον έχωνοι Α' λλά νόου παναού, παναή φλογί. Πάντα μετεούση πλω το νοητον έκει-Χρεω δη τουτο νοησαι, η γαρ επεγκλίνης. Zov vouv, naneiv, ovon cess oun anteres, Α' λλ' άγνον επίτροφον δμμα.

Quo omnia maneant, tempus in interminatum amantia.

Neque omnibus, quæ patri mentaliter contexta, monstret.

Vt in amore maneant, mundi elementa manentia.

Habet ipsa intelligentia, paternam mentem indere.

Omnibus fontibus, & principatibus.

Est enim sints paterni profundi, & sons mentalium.

Neque progressus est, sed mansit in paterno profundo.

Et in adyto, per deonutriens silentium.

Non enim in materiam ignis trans, primus,

Suam potentiam claudit operibus, sed menti.

Symbola enim paterna mens seminauit per
mundum.

Quæ intelligibilia intelligit, & inestabilia exornat.

Tota partitio, & impartibilis.

Méte quidem continet intelligibilia, sensum vero inducit mundis.

Mente quidem continent intelligibilia, animam vero inducit mundis.

#### MENS, INTELLIGIBILIA. Et Mentalia.

Et vnius mentis intelligibilis.

Non enim sine intelligibili mens est, non seproc.

orsum existit.

Quædam sane sunt mentalia, & intelligibilia quæcunque dum intelligunt intelligütur. Cibus vero intelligenti, est intelligibile.

Disce intelligibile, quandoquidem extra métem existit.

Et Mentis quæ empyreum mundum ducit. Mentis.n.mens est, quæ műdi est artisexignei. Qui supermundanum parernum profundum estis intelligentes.

Intelligibilis, omnis sectionis princeps est. Est enim quoddam intelligibile, quod oportet te intelligere mentis flore.

Vel enim inclines, vt mentem, &illud in- Damtellexerit.

Vt aliquid intelligens, non illud intelliges. Est.n. roboris circumquaque lucidi potentia. Mentalibus sulgens sectionibus, non sane oportet.

Vehementia intelligere, intelligibile illud.
Sed mentis amplæ, ampla flamma.

Omnia métiente, præterquam intelligibile illud.

Opus ergo est hoc intelligere, nam si incli-

Mentem tuam, etiam illud intelliges nó parú. Sed purum conuerte oculum.

Ferentem

Diperta ens duxie türai keredr róar, Eis to vont, o opa ualns to vont. Βπα έξα νόου υπάρχα Τον ή νοῦ πῶς νοῦς θεον,ού γαρ ἀν & . Néos & rontou, we to routor, or rou xuple um apxec Teis A mupo's veepou, veepeis apusuper d-Tarla, Eixale Soureverfa. xazos xelevide Courp. Καὶ το γοῶν, ἐκίτε μένειν,ἀόκνφ εροφάλιγγι. Παγάς το τω άρχες. δινών, αιώ το μόνον αίκνφ **σροφάλιγγι**. A'sha' b'ourone sentor exception spope-Κόσμοις ενθρώσκου χρεπνίω δια δια παπρος ένε-Υπό δύο νόων, ή ζωογόνος πηγή αξιέχεται Juzar. Καί ό ποιητής, ός μύτουργών, τεκτέναιται τον xoquor. Os in voor intape of ortos Ε αταμενος πυρί πυροσων θέσμων δορα κεραση Unyaious uparnipas, eou aupos arbos inixor. Nospais aspaide τομαίς, έρωτος δ'èven λάσε τα Σμήνεσιν έοικεια φέρονται δηγνή μθραι Κόσμου του σώμασι. Τα ατύτωμα τυπού &. H', it ' jap' & wiapus ow exerois, rous & da'ekerou.

#### . I.TN TE E, I A E AI, A P X A I.

Hand it all insulatione passens xos. · mois. E'r જે p w o no voi en els du p o nu tes taos ' 75085 a Υποκειται αὐταις άρχιος αὐλών. Apxals, ai margos epya von cacai sontal: Aidntois spyois, and come our equanular. Διαπόρθμιοι is more φάναι το πατεί , και τή υλη, Και τε ' έμφανή, μιμήματα 30 άφανών έργα». Zo wyos Kei જે તેવલાથે, એક જોડા કેપ્રફાળવામાં મામાગ્રામાં છે કેપ્રફાર્થ -POYTES . Nous margos eppoignos. vonous anuade Cou-Παμμόρφους ίδεας. πηγης δ' Σπο μιας Σποπία-Εξέτωραν, πατζόθεν γαρ' έίω, βουλήτε τελός [ε Δί တိုး ဗူဏဏ်शिश्य कि ऋकारों दें λλίω κατ άλ- 📝

*λω*`.

uor.

Ζωίω Σπο μεριζημέρως όχε Α

Α' λλ έμερεί δησαν, νοερώ πυρί μοιρηθείσαι

Είτ αλλας νοερώς. πό σμη γαρ' άναξ πολύμορφφ

Προύθηκεν γοερον τύπον ἄφθιτον, οῦ κατα κόσ+

Ferentem tuz anime, tendere vacuam men-In intelligibile, vt discas intelligibile. Quandoquidem extra mentem existit. Deum hunc intelligit omnis mens, no enim fine. Mensest intelligibili, & intelligibile. Non line mente existit, Ignis mentalis, mentalibus presteribus cun-Cedunt seruientia, Patris persuasorio consilio. Et intelligere, semperque manere impigra verrigine. Fontes, & principij, vertere, semperque manere impigra vertigine. Sed nomen uenerandum, infomni vertigini. Mundis indens, terribiles ob patris minas. Sub duabus mentibus, vitigenius fons continetur animarum. Et saca, qui per se operans sabresecit mun-Qui ex mente exilijt primus. Indutus igni ignem. Vniculorum vt temperet. Fontanos crateras, sui ignis florem sustinens. Mentalibus fulget sectionibus, amoreque impleuit omnia. Infigurata figurans. Examinibus similes, feruntur perrumpentes. Per mundi corpora, Quæ Mens dicit, intelligendo sanè dicit. Potentia quidem cum illis. Mens vero ab illa. IYNGES, IDEÆ, PRINGIPIA. Multæ quidem hæ, sçandunt lucidos mun-Infilientes, & in quibus summitates sunt tres. Subiectum ipsis est, principale pratum. Principia. quæ patris opera intelligentes intelligibilia.

Multæ quidem hæ, scandunt lucidos mundos.
Infilientes,& in quibus summitates sunt tres.
Subiecum ipsis est, principale pratum.
Principia. quæ patris opera intelligentes intelligibilia.
Sésibilibus operibus,& corporibus revelarur.
Transuecrices stantes, dicere patri,& materiç.
Et manifesta imitamina latentiu operantes.
Et latentia in manifestam Cosmopeiam inferibentes.
Mens patris striduit, intelligens vigente consistio.
Omniformes Ideas, Fonte vero ab uno, euolantes.

Exilierunt. A patre.n.erat cum filium, & finis.
Per quæ coniunguntur patri, per alia atq, alia,
Vitam, a compar titis canalibus.
Sed partitæ funt, mentali igno dispositæ.
In alias mentales. mundo namque rex multiformi.
Proposuit mentalem typum, incorruptibilem,
non per mundum.

Vestigium

#### FRANCISCI PATRICII,

Τχνος εποιχόμενος μορφής καθ'α κόσμος έφαν-In . Παντοίαις ίδιαις κεχαρισμένος, ών μία πηyil. ΕΕ મેં , ροιζούνται μεμερισμέναι άλλαι. Απλα οι ρυγνύμεναι κόσμου του σώμασι... Ai wei xox mous queplaxéous quive ou este confia Doptortal reatou our of S'a upi d'Ausis a Alma Erroieu vospal any ne nacejune dato Πολύ δραθομθμαι πυρός ἄνθος Ακοιμήσου χεόνου ακμή αρχεγόνου :-Nas. Πρώτη παιχος έβλυσε, τῶς δ'αὐτοθαλής πηyn'. Noovierat inyyes massiber . rotours zei ai-Βουλαίς αφθέγκτοισι κινούμθμαι ώςτε νοй-

#### EKATH, ETNOXEIE, TEAETAPXAL

· 641.

Εξ αὐτοῦ γαρ πάν/ες ἐκθρόσκουσι. Αμειλίκτοι τε κεραυνοί και πρησηροδόχοι κόλο Παμφεγγέος. ἀλκῆς πατροτροῦς Ε'κάτης. Καὶ ὑπεζωκως πυρος ἀνθος, ή δε κραταιον Πνευμα πόλων πυρίων ἐπέκωνα. อคาบคลิง สนั้ สาทรท์คองง รอโร สมองาทาสร รีสิง-Εγκεράσας αλκής ίδιον μένος έν σιμογεύ-. GIT , Ω πως έχει κόσμος, νοερούς ανοχήας ακαμ-Ο τι έργάτις , ότι έκδότις ές ίπυρος ζωηφόpeu. Ο τι κ) το ζωογόνον πληροί της Ε κάτης κόλπον. Kai daspiei rois Swazevar anklu Zudwpor ru-Miza Swawow. A Ma ny φοουροί τω έργων είσι दें जयमुर् Αφομοιοί γαρ έαυτ, έκωνος έπει γουθυος. Τον τύπον αξειβαλλέδη Αμβάδωλου ... Οί τελετάρχαι σωικληπαι τοις σωιοχεύσι. Tois de mupas volpou , vaspois monsnp-OIT . Απαντα είχαθο δουλέυοντα, Αλλά χαι ύλαίοις όσα δουλεύει σωιοχεῦ-· 61 . Εσταμένου πάντευχον άλκιω φωτός κελάδον-. TOS . Αλκή πειγλίχω, νούν ψυχίω θ'όπλίσαν-Ta, Παντοίαδος σωθημα βάλλειν φρνε. Μηδ' όπιφοιταν εμπυρίοις σποράδιω όχε-, Tols, A'Ma sibapudor.

1

Vestigium promouens formæ per quæ mundus apparuit. Omnifariam ideis gratiosus. Quarum vnus fons. Ex quo strident dispertitæ aliæ. Immensæ, perrupentes mundi circa corpora. Que per sinus immensos, examinibus similes. Feruntur conueríæ.circumque alibi alia. Conceptiones mentales, fonte a paterno, Multum decerpentes ignis florem, Infomnis temporis. Vigor principigeniæ 🗀 Prima e patre missa est, cuius per se florens Intellecta lynges a patre, intelligunt, & ip-Consilijs ineffabilibus mouentur, vt intelligant. HECATE, SYNOCHES, ET Teletarche. Ex ipso enim omnes exiliunt. Amilictique fulmines, & presterocapaces si-Omnilucidæ vigoris patrogenij Hecates. Et Hypezocus ignis flos, & fortis. Spiritus polorum, igneos trans. Custodire presteribus suis summitates de-Immiscens vigoris proprium robor in Synochis. Quomundus habeat mentales sustentatores inflexiles. Quia operatrix, quia largitrix est ignis vitiferi. Quia & vitigenium implet Hecates sinum. Et influit Synochis vigorem vitidonum ignis. Magni potentis. Sed & custodes operum sunt patris. Assimilat enim se ipsum ille, vrgens. Typuw induere idolorum. Teletarchæ comprehensi funt, cum Syno-. His vero ignis mentalis, mentalibus presteri. bus. nochis.

bus.
Omnia parent seruientia.
Sed & quæcumque materialibus seruiunt Synochis.
Induti armorum vigorem luminis resonantis.
Vigore Triglicho, mentem, animamque armantem.
Peruarium Synthema iacere ratiocino.
Neque super incedere empyreis sparsim canalibus.
Sed collectim.

| Oi A नवे बंग्नाब , प्रश्ने बांडियाचे क्रेस्प्रकार्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Centro mel ils Schlan Limitaator                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Rai συματοκόν, και κατατεταγμίσα δίς                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Fortunation and Large view and de vin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| . 11-uh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Continues and and and experience of the confine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Same species agin manipum services agore coming                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| non-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Tarthendown on Line will and then love that                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 200 Class Ladming matter who believe that                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| vor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| πων.<br>Νοῦ γαρ` μιμημα πέλει, τὸ ζ τεχθὲν έχει τὶ σώ-<br>ματος,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| water                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Minuselem Sare of munde delirou sona Te-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Suppose of a New York and a second of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Mirrupisan d'òxer aupòs appirou epra re-<br>Lousa.<br>Meta di rarginàs dimedas dunn ena                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| raid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Company of war and well come or work flavor and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Pour μθρ' èvì ψαχοι τα πάρνα κατάθετο γαρ', εί Νοῦν μθρ' èvì ψαχοι, ψυχων δ'èvì σώματε κρ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| HOUSE POP EST TAX NO TO THE OFFICE AND A STATE OF ICE AND A STATE OFFICE AND A STATE OFFICE AND  |
| William to worldwa - and on Name or                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Husen, equatenue marno ardone re                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| A : N/W 2 ml man War and a mile milder with                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Αρδίω εμίνχουσα, φάος, πύρ, αιθέρα, κέσ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Lauvoisata jap ta quana spya no sospo ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| фірун.<br>Той жалед: . Ψύχη γαρ'й колинович тог шіг Т                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| yar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Osparos, and request out paral Franços.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Kipata de g auths is n'outai avo. कि जिल्ला<br>Notois d'àupi has publications dispersa कार्री                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Apper Mad poors annuari, nomunistra ne spil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Oupavos oppa. Iten Spoccor at Sur muraou-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| - 1 part of the state of the st |
| Kai Taxus n'édios acti nérrigon dans étals                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Mn quotas embré les especapiteres é un ena Tie 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| The state of the s |
| Solmany of the Solm of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Professional Contraction of Contractions                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| O' Tointh's, os autoupy or renterated #noiquon ?<br>Kal tes rupos synos slip suepos, tel y warta.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Αὐτουργών ένα σώμα το κοσμικόν εκτολύ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Automorphism of course of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| There to the Day we will not a forming of the last 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Кория रिष्ट्रिकी स्टेश्चर स्टेश्चर क्रिकेट के क्रिकेट के स्टिक्ट के स्टिकेट के स्टिकेट के स्टिकेट के स्टिकेट के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Tot the request in must be design, if your hand                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Καὶ παντοπρόφου αίθρης.<br>Τάβρητα ig τα ρητα αμυθήματα τη κόσμου.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Andrew Aller Steel Steel Seed was seen Seed was                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| MANDLE WAX IN Carles Man Meter Colleges & See                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Anadan Culumaa Zalaala ahaa dhamaa dhamaa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Avades Sinkovtos om to kat avtingu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| A Company of the Comp |
| Πυριοχον, ένθα κάτεισε μέχρι υλαίων όχε-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| on the state of th |
| Tativa &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| Hi uero indiuidua, & sensibilia affi- z                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Et corporiformia, & destinata in mate-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| K. A. N. I. M. A. W. N. A. T. V. R. A. S. X.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Quoninmanima ignis potentia patris existens<br>lucidus.<br>Immortalisque manet . & mise domina est 2:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Et roner mundi multas plenisudines, fi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Mentis enim imitamen est, partum uero ha-<br>bet quid corporis.  Mistis uero canalibus, ignis incorruptibilis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| opera efficiens.  Post uero paternas conceptiones anima ego habito.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Calida animans omnia . reposuit enim  Mentem sanè in anima . animam uero in cor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| pore inerti. Nostri, imposuit pater hominumque Deum-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Affatim animans lucem, ignem, æthera,mun-<br>dos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Coexistuat namque naturalia opera, mentali<br>splendori                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Patris, Anima enim est que ornauit ma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Colum, & que ornat simul cum patre. Cornua & ipsius, firmata sunt sursum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Humeros vero sirca Dez, nàtuta immenia at-<br>tollitur.<br>Imperat rurius natura infatigabilis, mundiigi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| operibusque. Colum, vi cursur cursum attenum trabens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Et celer sol circa centrum, vt assuetue ve-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Non naturæ inspicias fatale nomen eius.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| -tigoran a Marky No D. Va S                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Factor, qui per se operans sabresacit mun- A dusti.  Etenim quædam ignis moles erat altera: hæc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Per se efficiens, vt corpus mundanum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Mundus ut manifestus, se non videatur mem-<br>braneus was a se was a se was a constant<br>Totum mundum en igne, & aqua, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Et omnialente aere,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Ineffabilia, & fabilia fynthemata mundi. Aliam per aliam vitam; s partitis canalibus. Defuper permeantis in oppolitum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Per ceruin terre, se quintum medium shun<br>loneum, voi descendit vsque ad materiales                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| canales, is a series of the Control |

| Zondopońewie. D. 1119 och 1840 de Kerzeg Gramep Xon Edutor partos Renador-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Vitiser ignis. Centro incitans Seipsum lumine re-                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| Πηγαίον άλλον, δε τον εμπύριον κόσμον κ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Fontanum alium, qui Empyreum mundum ducir.                               |
| Kivejev Ap'ed Falkai ; pepels Et du fev Boas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Centruma quo omme six sque que sorté æqua les sucrint.                   |
| 2 Zilufona jap i mangina za bog samone i spirasu)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Symbola enim paterna mena, leminauie per mundum.                         |
| Meror off warepart knashelest popi rat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Medium inter patres, singulæ centrusfertur.                              |
| Nou gap quiunqua rener, no Merender exects                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Mentes enim imitamen est, quod ueto par-<br>tum est habet quid corporis. |
| <ul> <li>โลยีสาราสารสุดที่ ความทำใหม่สรรมได้ได้</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                          |
| OTPANO'E LEGISLIC                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | C OE L V M.                                                              |
| Επα γαρ εξώγκωσε πατήρ. ετρεώματα κόσ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Septem enim in moles formauit pater firma-                               |
| The man and the second of the second  | menta mundorum.                                                          |
| Τον ουρανον πυρτο χήματι σεικλάσαι.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Cœlum, rotunda figura circumcludens.                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                          |
| Πάζε δε πολιώ διμιλον ανέρων ώπλω)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Fixitque multum commastrorum inorran-                                    |
| The same of the sa | -tium, Animaliumque errantium, constituit septe-                         |
| Zow N narouéron opéranes émico                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | narium.                                                                  |
| Τω δ'εν μέσφ τιθείς, υδωρ δ'εν γαϊας κόλ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Terram in medio posuit, aquamque in terræ                                |
| -1 Holf,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | finibus                                                                  |
| Ηέρα δ' άνωθεν τούτων.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -finibus.<br>Aeremque supra hæc.                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Fivitane multum commo electum incream                                    |
| Nige It, rad non w ourser asked and as                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Fixique multum corum aftrorum incerate                                   |
| Ми тасы битого тогира                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Tenfiones non laboriofa mala.                                            |
| Πήξη δε πλάνω ουκ εχούση φέρεως.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Sed fixione errorem non habente in motu.                                 |
| Επηξε . δ και πολιιι δμακο κτέρου άπλος '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Fixitque multum coetum altrotum inectan-                                 |
| var, (and the state of the      | tium. , see South State (                                                |
| To aupympos ro aup asayuaras                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ignemad ignem cogens.                                                    |
| The and all and a second a second and a second a second and a second a | Elvione errorem non hebente in morn                                      |
| Πήξη πλάνω οὐκ έχού ση φερέδζ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Fixions errorem non habente in motu.                                     |
| Eg auraus บัวสราธาย รัติสือและเพิ่มเลย                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Sex eos constituit, septimum solis.                                      |
| Μεσεμβολήσας πῦρ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | In-medium iaciens ignema                                                 |
| To ataxon adolf incordingue de applicarie (6-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Inordinationem eorum, bene ordinatis lu-                                 |
| Tinan jup n Seos, n'extor te méyar, rai ramapar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Spendenszonis                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Parturit enim Dea, solemque magnum, &                                    |
| σεκαμία υπορονίου το του του του του Ε.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ather Col Crising Land again to Const. 1912                              |
| Hisakovte nukkov ji kol peraior narazis-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ather, sol, spiritus lunæ, aeris ductores.                               |
| μῶν .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Solariumque circulorum, & lunarium estre-<br>pituum.                     |
| Kolmon te napion 2. 1100 voraginge ich ib. i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Singumque aereorum.                                                      |
| Αίθρης μέλος, η ελίου τε και μίωνης οχετήν, η τε                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Aetheris cantus, solisque, & lung canalium, &                            |
| t Mepas, and which can be need to grow a fire                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | aeris.                                                                   |
| Καὶ πλατυς ἀπρ, μίναῖος τε δρόμος, τοὶ πόλος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Et latus aer, lunarisque cursus, & polus solis.                          |
| wexions. The second second second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Calligit ipsum accipions ætheris harmo-                                  |
| Su Might auto rapsaraum milpos prixos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | niam.                                                                    |
| Ηελίου τε, σελίωνς τε, και όσα νέρι σων χονται.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Soliique, lunæque, & quæcumque aere conti-                               |
| Πυροπυρος έξοχετάμα, η πυρος αμμίας το !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | nentur.                                                                  |
| χαιται γαρ ες όξυ πεφυκοτι φωτί βλέπατ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | nentur.<br>Ignis, ignis detinatio, & ignis poenu                         |
| Tau,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Crines enim in acutem nato lumini contpi-                                |
| Erla Kporas, mermadtay), die Diet rachar !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ciuntur.                                                                 |
| Henres rapedoes distribution money as mile                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Vbi Saturnus. Wassel, A. C.          |
| yrov The morning or any man it                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Sol allellor, intuens polium purum.                                      |
| Medios Le Destros sugitificans museums games games !!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Aetheriusque curlus, & lunæ ingens impetus.                              |
| Hispiotas foat - the / thinks I have the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Aereique fluxus.                                                         |
| Η έλλον τε μέγαν, η λαμφράν σελίω ως                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Solemque magnum, & splendidam lunam.                                     |
| E 2 Viller                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | TEM-                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                          |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Θε જે દેγκό σμον, αἰώντον, ανέρα                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | PTOP AND LIBER A.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Neor, n me Butle , E'airond n.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| - Dal Thyalor and or, as The sun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | uplor English                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| äyн,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | • \$ 1. D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ayn,<br>Milliangan (m. 1911)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ΥΥΧΗ', ΣΩΜΛ, ΑΝ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ΘPΩΠOE.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Χρή σε απεύδειν πρός το φάος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Xpn of contuber spor to pass                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | , the talenges                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Το τουγάν.<br>Ενθεν επέμφθη σοι ψυχή πολ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Fuller ExELLOBN GOL TUYN TOX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | w carenten.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| pouv.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| P007 •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Tauta manne irronat, Bearde &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | or sea Xmro.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Σύμδολα γαρ' παπεικός νους ές                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | wape tale 4th.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| - xais.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Ερωτι βαθει αναπλήσας τω ψ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | יישורים                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| The Manager William I was an                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | N                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Karthero pap vouv tr. Luxi, to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Υμέας εγκατέθηκε πατήρ ανδ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | out te Jeonte.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| े हिल्लाहरण में दिने रहे जेलंब सर्वण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | e.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Σώματα δ'εν αὐτοῖς ήμον ένεκ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ex in A Arres                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Zightin and many many areas and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | and and All and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| "Min Suraptrous xasta xeer, a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | outre tous 190.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| μάτων.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| And The sometinhe de la s                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | remersylations. Out.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| · 617                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| -E'r N Beg Reivelle mupmous                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Exercise de la lación de lación de la lación de |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | NUMBER OF STREET                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| μαίους.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Exactober nativeres, and de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | TOXE KEEPS !-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Tay                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Parepier Spereral raprar,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Linionen de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | An Walter on                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 305.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1 14 4 14 14 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| · Ato में राम दवरथा Ta spy at किय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | mede immineral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ·Διο η τοπ σασω τα εργαθητα Μοίρης είμαρμένης το περον                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | nede incheste di                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Moipus einaphenus To mepon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | neu yourse ayan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Moipus einaphenus To mepon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | neu yourse ayan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Moipus eiuaputuns To mispov (  Nes Lu 3 40 XLU ibus ma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | peu you <del>rre ayan</del> ≎ l<br>:<br>xatas¢o <b>ur</b> :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Molpus einaputuus To mepov ( Ms. " Kav yap' Tim' 3 4u Xim' i Sus sao -A manus marup trapio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | hior is a sweet of the same of |
| Moipus einapuévus To mepov (  Ray yap tuu 3 tuxluu isus moi  A manas su neivan ye nanapr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | peu yourse and 1<br>katas doku<br>katas doku<br>katas egoka esa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Moipus einapuévus To mepov (  Ray yap tuu 3 tuxluu isus moi  A manas su neivan ye nanapr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | peu yourse and 1<br>katas doku<br>katas doku<br>katas egoka esa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Moipns eiuapuérns To mepor de Kar jap Tuu 3 +uxlui ions ima Harapi erapib<br>Hara on neiva ye uanapt<br>oran                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | peu yourre and 1<br>Katas d'our<br>puor E) e n e e e<br>atai e go x a sta-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Μοίρης εἰμαρμένης το πίερον ( Δές των 5 4υχιω ίδης ἐπο Α κράκλιω ἐνέπαι πατηρ ἐναρίθ Η μαλα δη κείναι γε μακάρτ σέων Υυχάων , ποτὶ γαΐαν ἀπουρι                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | peu yourre .a.p. 1<br>κατας φσιν<br>γειον εξό γει το εξό<br>αται εξό χα σε α-<br>ατοί εξο χα σε α-<br>ανόθεν σροχέον-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Μοίρης εἰμαρμένης το πίερον .  Κᾶν γαρ τιω 3 ψυχιω ίδης ἐπο Α κράκλιω ἐν ἐπατπρ ἐναρίθ Η μαλα δη κείναι γε μακάρτ<br>σέων Ψυχάων , ποτὶ γαῖαν ἀπουρι                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | RETUS OF THE PROPERTY OF THE P |
| Μοίρης εἰμαρμένης το πίερον .  Κᾶν γαρ τιω 3 ψυχιω ίδης ἐπο .  Το κριάκλιω ἐν είναι πατηρ ἐναρίθ  Η μαλα δη κείναι γε μακάρτ  σέων  Ψυχάων , ποτὶ γαῖαν ἀπουρι  κείναι ὀλδίαιτε, κὸ οῦ φαλὰ νείμ                                                                                                                                                                                                                                                                | κατας φσιν<br>μιον εί) υ Π νη ζ<br>αται έξοχα φα-<br>αται έκοχα φα-<br>ανόθεν φροχέον-<br>ζυν Πουσινών                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Μοίρης εἰμαρμένης το πίερον .  Κᾶν γαρ τιω 3 ψυχιω ίδης ἐπο .  Το κριάκλιω ἐν είναι πατηρ ἐναρίθ  Η μαλα δη κείναι γε μακάρτ  σέων  Ψυχάων , ποτὶ γαῖαν ἀπουρι  κείναι ὀλδίαιτε, κὸ οῦ φαλὰ νείμ                                                                                                                                                                                                                                                                | κατας φσιν<br>μιον εί) υ Π νη ζ<br>αται έξοχα φα-<br>αται έκοχα φα-<br>ανόθεν φροχέον-<br>ζυν Πουσινών                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Μοίρης εἰμαρμένης το πίερον .  Ας το τω 3 +υχω ίδης λου .  Κᾶν ταρ τω 3 +υχω ίδης λου .  Η μαλα δη κείναι γε μακάρτο .  Υυχάων , ποτὶ γαῖαν ἀπουρι .  Κείναι ολείαιτε, κ) οῦ φαῖα νείμο .  Ο παι ἀπ αἰγλή εον ος . ἀναξ .                                                                                                                                                                                                                                       | RETUS COUNTY AND LESS CONTROL OF THE COUNTY  |
| Μοίρης είμαρμένης το πίερον .  Κάν γαρ τιω 3 ψυχιω ίδης λασ Α κλάκλιω ενώναι πατηρ εναρίθ Η μαλα δη κείναι γε μακάρτ<br>σέων Ψυχάων , ποτὶ γαῖαν ἀπουρι<br>Κείναι ολδίαιτε, κ) οῦ φαὶα νείμι<br>Ο ἀπαί ἀπαίγλη εονίος ἀναξ α<br>αὐτοῦς                                                                                                                                                                                                                          | RETUS OF THE PROPERTY OF THE P |
| Μοίρης εἰμαρμένης το πίερον .  Ας το τω 3 +υχω ίδης λου .  Κᾶν ταρ τω 3 +υχω ίδης λου .  Η μαλα δη κείναι γε μακάρτο .  Υυχάων , ποτὶ γαῖαν ἀπουρι .  Κείναι ολείαιτε, κ) οῦ φαῖα νείμο .  Ο παι ἀπ αἰγλή εον ος . ἀναξ .                                                                                                                                                                                                                                       | RETUTOUTE AND I  RATAS GOUN  RATAL EÇOXA GER-  RATAL EÇOXA GER-  RATAL EÇOXA GER-  RATAL EÇOXA GER-  RATAL EXOLOGIA  RATAL EXO |
| Μοίρης εἰμαρμένης Το πίερον .  Ας τος Των 5 4υχων ίδης νας Ακτικός κατηρ εναρίθ Η μαλα δη κείναι γε μακάρτι στων Υυχάων , ποτε γαιαν απουρι Κείναι ολείαιτε, η ου φαία νείμι αυτού, Εἰκ Διος εξεγένος ο μίτου πραί κης,                                                                                                                                                                                                                                         | RATAS GAMA  RATAL ÉSO XA GRA-  ALTOL ÉSO XA GRA-  A |
| Μοίρης εἰμαρμένης Το πίερον .  Ας τος Των 5 4υχων ίδης νας Ακτικός κατηρ εναρίθ Η μαλα δη κείναι γε μακάρτι στων Υυχάων , ποτε γαιαν απουρι Κείναι ολείαιτε, η ου φαία νείμι αυτού, Εἰκ Διος εξεγένος ο μίτου πραί κης,                                                                                                                                                                                                                                         | RATAS GAMA  RATAL ÉSO XA GRA-  ALTOL ÉSO XA GRA-  A |
| Μοίρης είμαρμένης το πίερον ( Α΄ς γαρ των ή ψυχων ίδης και Α κλάκλων ενώναι πατηρ εναρίθ Η μαλα δη κείναι γε μακάρτ<br>σέων Υυχάων, ποτί γαΐαν απούρι Κείναι ολδίαιτε, κ) ου φαλα νείμι Ο παί και ακλίγκη ευνίσε κίναξ α αυτού, Είκ Διες εξεγένος ο μίτου πραλ κης, Η γούδιω ψυχής βάθος άμβρ                                                                                                                                                                   | Latas dame and a constant and a cons |
| Μοίρης εἰμαρμένης το πίερον .  Κᾶν γαρ των ή ψυχων ίδης ἐπο  Η κριάκλων ἐν είναι γε μακαρτ  σέων  Υυχάων , ποτὶ γαῖαν ἀπουρι  Κείναι ολείαιτε, κ) οῦ φα]ὰ νείμ  αὐτοῦ,  Εἰκ Διὸς ἔξεγένος ο μίτου πρα]  κης,  Κης,  Ανοίος ψυχης, βάθος ἀμβρ  άρδω.                                                                                                                                                                                                             | Latas dounger and a constant of the constant o |
| Μοίρης είμαρμένης το πίερον .  Κάν γαρ τιω 3 ψυχιω ίδης λασ Η κλάκλιω ενώσει πατηρ εναρίθ Η μαλα δη κείναι γε μακάρτι σέων Ψυχάων , ποτε γαΐαν απούρι Κείναι ολείαιτε, κ) ου φαία νείμι Ο σάω απ αιγλή εονίος ανάξι σ αυτού, Είκ Διος εξεγένον το μίτου πραί κης, Αντικός Είκ Διος εξεγένον καθος αμβρ αρδίω. Πιέντα εκπέρασον ανών                                                                                                                             | LATAS AGUN<br>LION ES) II                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Μοίρης είμαρμένης το πίερον .  Κάν γαρ τιω 3 ψυχιω ίδης λασ Η κλάκλιω ενώσει πατηρ εναρίθ Η μαλα δη κείναι γε μακάρτι σέων Ψυχάων , ποτε γαΐαν απούρι Κείναι ολείαιτε, κ) ου φαία νείμι Ο σάω απ αι γλή εονίος αναξ σ αυτού, Είκ Διος εξεγένος ο μίτου πραί κης, Α΄ γείνω ψυχής βάθος αμβρ αρδίω. Πάνδα κατά ασον ανώ ε                                                                                                                                         | LATAS AGUN<br>LION ES) II                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Μοίρης είμαρμένης το πίερον .  Κάν γαρ τιω 3 ψυχιω ίδης λασ Η κλάκλιω ενώσει πατηρ εναρίθ Η μαλα δη κείναι γε μακάρτι σέων Ψυχάων , ποτε γαΐαν απούρι Κείναι ολείαιτε, κ) ου φαία νείμι Ο σάω απ αι γλή εονίος αναξ σ αυτού, Είκ Διος εξεγένος ο μίτου πραί κης, Α΄ γείνω ψυχής βάθος αμβρ αρδίω. Πάνδα κατά ασον ανώ ε                                                                                                                                         | LATAS AGUN<br>LION ES) II                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Μοίρης εἰμαρμένης Το πίερον .  Κᾶν γαρ τιω 3 ψυχιω ίδης ἐπο Α κλιάκλιω ἐνώναι πατηρ ἐναρίθ Η μαλα δη κείναι γε μακάρτ σέων Ψυχάων , ποτὶ γαῖαν ἀπουρι Κείναι ὀλδίαιτε, κὸ οῦ φαλὰ νείμι Ο ἀπαί ἀπ ἀῦγχη ἐνονδος ἀναξ α αὐτοῦ, Εἰκ Διὸς ἔξεγένονδο μίτου κραδ κης, Αὐγείδω ψυχης βάθος ἀμβρ άρδιω. Πάνδα ἐκ πέρασον ἀνῶ ὶ Μηζε κάτω νεύσεις, εῖς τὸν μ                                                                                                           | RATAS AGUNA<br>PLION ES) III III III III III III III III III I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Μοίρης είμαρμένης το πίερον .  Κάν γαρ τιω ή ψυχιω ίδης λασ Η κλιάκλιω ενώναι πατηρ εναρίθ Η μαλα δη κείναι γε μακάρτ<br>σέων Ψυχάων, ποτὶ γαῖαν απούρι<br>Κείναι ολδίαιτε, κ) οῦ φαία νείμι<br>Ο ἀπαί ἀπ αἰγχή εονίος ἀναξ α<br>αὐτοῦ,<br>Είκ Διὸς εξεγένον το μίτου πραί<br>κης,<br>Μητάκα ψυχής βάθος ἀμβρ<br>άρδιω. Πάνξα ἐκπέίασον ἀνώ το τον μ<br>Σ. μος τ.  Ω βυδος αῖεν ἀπισος ὑπές                                                                     | RATAS AGUNA  LUON ES) III  ATAL EÇOXA AA  AVÓBER APOXÓOP  AJA EXOUGAL  EPRIS AN AVAY  OTOS POLLATA  LECARALYEA KÁG-  POJAL TE SIL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Μοίρης είμαρμένης το πίερον ( Α΄ς γαρ των ή ψυχων ίδης και Η κλιάκλων ενώναι πατηρ εναρίθ Η μαλα δη κείναι γε μακαρτ σέων Ψυχάων, ποτε γαιαν απουρι Είναι ολείαιτε, κ) ου φαλα νείμι Ο αναί ωπ αίγχη εονίος αναξ α αὐτοῦ, Είκ Διὸς ἐξεγένον ο μίτου κραί κης, Α΄ κό κατά ανεύσεις, εῖς τον μ τωρε τ Ω βυδος αίεν απιςος υπές Αδης                                                                                                                               | RATAS AGUNA<br>PLION EI) II I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Μοίρης είμαρμένης το πίερον .  Κάν γαρ τιω ή ψυχιω ίδης λασ Η κλιάκλιω ενώναι πατηρ εναρίθ Η μαλα δη κείναι γε μακάρτ<br>σέων Ψυχάων, ποτὶ γαῖαν απούρι<br>Κείναι ολδίαιτε, κ) οῦ φαία νείμι<br>Ο ἀπαί ἀπ αἰγχή εονίος ἀναξ α<br>αὐτοῦ,<br>Είκ Διὸς εξεγένον το μίτου πραί<br>κης,<br>Μητάκα ψυχής βάθος ἀμβρ<br>άρδιω. Πάνξα ἐκπέίασον ἀνώ το τον μ<br>Σ. μος τ.  Ω βυδος αῖεν ἀπισος ὑπές                                                                     | ATAS GOWN  ATAS GOWN  ATAS EFOXA TRA  ATAS EFOXA   |
| Μοίρης είμαρμένης το πίερον .  Κάν γαρ των ή ψυχων ίδης δαν .  Κάν γαρ των ή ψυχων ίδης δαν είναι γε μακαρτισέων .  Υυχάων , ποτὶ γαῖαν απουρισέων .  Κάναι ολδίαιτε, κὸ οῦ φαλα νείμα .  Ο παι καπαίγλη εονίος ἀναξ α αὐτοῦ, .  Είναι διός εξεγένος ο μίτου πραί κης, .  Κήναι διάς εξεγένος είναι καμβρα .  Κήναι διάς εξεγένος είναι καμβρα .  Μίνοι κατα νεύσεις , είς τον με .  Ω βυδός αἴεν ἀπισος ὑπές .  Αδης .  Αρημημερηίς με ρεσιών με εἰδει νόητος. | ATAS ATUM  ATAS ATUM  ATAS EFOXA TEA  ATAS EFO |
| Μοίρης είμαρμένης το πίερον .  Κάν γαρ των ή ψυχων ίδης δαν .  Κάν γαρ των ή ψυχων ίδης δαν είναι γε μακαρτισέων .  Υυχάων , ποτὶ γαῖαν απουρισέων .  Κάναι ολδίαιτε, κὸ οῦ φαλα νείμα .  Ο παι καπαίγλη εονίος ἀναξ α αὐτοῦ, .  Είναι διός εξεγένος ο μίτου πραί κης, .  Κήναι διάς εξεγένος είναι καμβρα .  Κήναι διάς εξεγένος είναι καμβρα .  Μίνοι κατα νεύσεις , είς τον με .  Ω βυδός αἴεν ἀπισος ὑπές .  Αδης .  Αρημημερηίς με ρεσιών με εἰδει νόητος. | LETAS AGUN  ATAL ÉÇOXA GEA  ATAL ÉÇOXA GEA  AVOREN GANXION  ATAL ÉÇOXA GEA  AVOREN GANXION  ATAL ÉÇOXA GEA  AVORAL  ATAL ÉÇOXA GEA  AVORAL  ATAL ÉÇOXA GEA  ATAL ÉÇOXA GEA  ATAL ÉÇOXA GEA  ATAL ÉÇOXA  
| Μοίρης είμαρμένης το πίερον .  Κάν γαρ τιω ή ψυχιω ίδης λαν .  Κάν γαρ τιω ή ψυχιω ίδης λαν .  Κάν γαρ τιω ή ψυχιω ίδης λαν .  Κάν γαρ τιω ή ψυχιω πατηρ έναριθ .  Τυχάων , ποτὶ γαῖαν απουρικαί .  Κάναι ολείαιτε, κὸ οῦ φαλα νείμο .  Εἰκ Διὸς ἐξεγένον το μίτου πραθ .  πης,  Μ΄ γείνω ψυχης βάθος ἀμβρ .  Τικίνα εκπέρασον ἀνφ .  Μής κάτω νεύσεις , εἰς τὸν μ.  Ω βυνός αἴεν ἀπισος ὑπές .  Αδης .  Νιφεινοφής μ ρεπόων , εἰδως .                          | ATAS ATUM  ATAS ATUM  ATAS EFOXA TEA  ATAS EFO |

Med vougetor doares de par, appor, ande

uov .

At the satter Bus M (Part Ver See ) 1 / 9

Deum mundanum, aternum, infinitum:
Iuuenem, & fenem.
Ek fonzanum allud, quod empyreum mundum ducit.

#### ANIMA, CORPVS, HOMO.

Oportet te festinare ad lucem, & patris lumi-Vnde missa est tibi anima, multam induta Hæc pater mente concepit, mortalisque ei est animatus. Symbola enim paterna mens, seminanir in a-Amore profundo replens animam. Repoluit enim mentem in anima: in corpo-Vos repoluir, pater hominum q;, deum que 🔝 Incorporea quidem sunt, diuina omnia. Corpora uero in iplis veltri caula funt alli-Non potentes continere incorporeos corpo-Ob corpoream, in quam concentrati estis na-Inq; deo iacent, faces trahentes, validas. A patre descendentes, a quibus anima descendentibus. Empyreos carpit fructus, animam, alentem florem. Ideoque mente concipientes opera patris. Parcæ fatalis alam fugiunt, inuerecundam. Et si hanc animam videris redeuntem. At aliam immittit pater, vt in numero fit. Cerre malde ille funt beatiffing supra om-Animas, ad terram a coelo profulæ. Illæque diuites, & inessabilia stamina hapeuter: A gang generatur in der generatur Quæcumque a lucente, o rex, a te, vel iplo. lone sunt progenita, Mici valida a necessita-Ducatanima profunditas immortalis, octi losque affatim. Omnes furfum extende, , was an a supermit of Nec deorsum pronus sis in nigricantem mundamas s havings made from a first on a fit Cui profunditas semper infida substrata est,& the more and decreased by many Circumquaque çaligans, fqualidus, idolis gaudens, amens. Precipitolus stortuolus caecum profundum semper inuoluens, Semper desponsus obscura faciem, inertem spiritu carentem.

Et

| Καὶ ο μισθρανής κουμοξέ και τα σκολια ρία-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Upat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Logan Royner rates with the same time of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Zητησον παραδείσον.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Total wound carenaportes and anti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Egg. 30 No. 10 N |
| Supati tidevous on tagir, apris ep-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| A six and a six  |
| ξει. Σώματι τιθεύσας δτί τάξιν, αφ ης έρ φύλα                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Africa warm neumon your or will have them                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Winte kata vectors, schulatos ki yns vina-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| E-Paradoni rijana vara Ranuthan isa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Har paren in the charter of the selection                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Deivns avayuns Spovos &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Symbolia entre a ustalana si sul rampiniu int.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Ψυχη ή μερόπων, θεον άγξει πώς εξεί έσμη                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| The second of the second of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Thu, and a seed on a grant of the forest such this come                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| au                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| da. Δημοτίαν αθχα γαρή, εξα το πάλε σόμα βράν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Exservae muperor rour ; spyas km suuse : )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Extérat muperor rour ; spyat êm suite : )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Bins . Fig. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Paror i apperantes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Εςι κ) εἰδολφ μέρις, εἰς τόπον, ἀμφιφαόντα.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Hunder ankasa tuzi nopos noia reivor.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Η πυριθαλπης έννοια σροντίς ω έχει τάξω                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| To mupi jup sporos eurensiais Jecter asias I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| A pare discussion of the constant of the english                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Δηθύνοντι γαρ' Εροτώ πρεπνοί μάκαρος που                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Tally to the state of the state |
| Αἰπείναι μερόπων άγκτειραι                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Kai ta nathe vans maash hata Kushi kan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ελλά : Ελπίς σρεφέτα σε συρίοχος, είγγελιμο έπι 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| value - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| χώρω,<br>ΑλΝ'ουκ εἰς δέχεται κείνης τὰ δάλεικ παυρικός )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| vous.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Mézers av Egadon Andres ; nui prina da                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| -มีนักทาง ( ) เกาะ โกรา 10 ( ) ราการ การการเกาะ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Μνήμω ενθεμένη παπεικού σωθήματος છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Tais. 3 Seduntor gavis come propiqua unichè                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Tois of Siduator papies come propiqua calis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| એવા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Tous de ยักหลัยเหนือเลือ สีหลดครางสะค ล้า                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| หทีร.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Mn πνευμα μολύνης, εξίτε βαθάνης το έπί-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| -Anna Constant and in the Anna and a section of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Μητε το της υλης σχυβαλον κρημνώ καταλεί»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Mn'skakus, iva un'skiou ora èxu ti,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Min egagns, iva un egiousa exn ri,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| मार्ग करा, राम्य भारत्यामा र्प्यूयो स्वामान का अस्ति प्रति ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Tuena. Tuene ikarnes arawnos, kuruto ni-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| st.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Antiforen Layoun Buntins aperiis reas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| mnyn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| Et olor luminis mandusi & & tortuoii nu                   |
|-----------------------------------------------------------|
| xus.                                                      |
| A quibus vulgus attrabitus.                               |
| Quære paradisum                                           |
| Quara tu anima canalem, vnde, aut quo or                  |
| dine,                                                     |
| Corpori inseruieris, in ordinem, a quo efflu              |
| wife as the state of the state of                         |
| xilti. 12. 160 8 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2      |
| Rutius reinituas iacto termoin operain v                  |
| niess ( , , , , , , , , , , , , , , , , , ,               |
| Neque deorsum sis pronus, precipitium in ter              |
| rashbelt.                                                 |
| Septemuios trahens per gradus:quo (ub.                    |
| Horribile necessitatis Theonus est.                       |
| Ne tu augeas fatum.<br>Anima hominum Deum coget quodam mo |
| Anima hominum Deum coget quodam mo                        |
| do in se ipsam.                                           |
| Nihil mortale habens, totale Deo oft ebris                |
| facta.                                                    |
| Harmoniam resonat namque, sub qua es                      |
| corpus mortale.                                           |
|                                                           |
| Extendens signeam mentem ad opus piers                    |
| tis.                                                      |
| Et Fluxile corpus setuabis.                               |
| Est & idolo portio in loco circumlucente.                 |
| Vndique, inficia anima ignis habenas ten-                 |
| de.                                                       |
| Igna calens cogitatio primillimum habet of                |
| dinem.                                                    |
| Igni: namque mortalis propinquans a Dep                   |
| lumen habebit.                                            |
| Immoranti enim mottali presto Dijaderung.                 |
| Posse hominum funt angores.                               |
| Et malæ materiæ, germina, vtilia sunt, &                  |
| bona viene e l'hage l'au Color                            |
| Spes nutriar te, ignes Angelica in tegio-                 |
|                                                           |
| Sed non recipit illing walls. December                    |
| Sed non recipit illius velle, Paterna                     |
| mens                                                      |
| Donec non exeat ex obliuione, & uerbum                    |
| loquatur, see the transfer with the                       |
| Mumoriam indens Paterni Synthematic o                     |
| puri.                                                     |
| His quidem discibile lucis dedit notitiam su-             |
| scipere.                                                  |
| Hosvero, & somnolentos sui fructum dedit                  |
| roboris.                                                  |
| Ne spiritum macules neque profundum fac                   |
| lyperficiem.                                              |
| Neque materiæ quisquilijs precipitio telin-               |
| quase st a like it that it is series by                   |
| Ne educas, ne exiens habeat quidpiam.                     |
| Vi corpustelinquentium, anime funt putife                 |
| fima.                                                     |
| Anima expultores, respirarores, & faciles fos             |
| leaves (same                                              |
| Sinistris in lumbis . Hecetes . Virtutis of               |
| fone                                                      |
|                                                           |
| Intus                                                     |

Erdor उत्रम माम्मान्यक के कर्यक्रिक्ट कर क्रांस-

Ω τολμηρώτατης φύσεως ανθρωπε τέχνασμα. Μητά πελώρια μέσζα γαίης ίσο σω φρένα βαίλλου.

Ου γαρ' αληθείης φυτον ένλ χθονλ.

Μῆτε μέτς: μέτςα ήελίου κανόνας σωμαθροί- '

'Αϊδίω βουλή φέρεται, ούχ δνεκα σοίο.

Mlu dior pi Spopenua, rei desipior oporropd-

Mlwns fortor taror, del reign topp drdy-

Ας έριον σροπόραμα σέδεν χάριν ουκ έλοχεύ-

Αιθέριος όργίθων Βαρσός πλατώς, ου ποτάλη-

Ου Βυσίων σελάγχηση τ'ότομα, τα δ'αθυρματα πάντα.

Εμπορικής απάτης ςηρίγματα, φεύγε συ ταύτα.

Menner evoreline ispor mapadesor avei-

Ενθ' άρετη , σοφία τε , και ευνόμια σω άγον-

Dor jup' dyyesor Inper Lords oixhoou-

Αὐτούς ή χθών κατώρικται, ές τέκνα μέχεις .

#### ΔΑΙΜΟΝΕΣ, ΤΕΛΕΤΑΙ.

Η φύσις πάθας Ε΄) τους δαίμονας αγνούς, Και τα κακῆς υλης βλαςήματα, χεης ακαί έδλα.

A'Ma' ταῦτα er abátois onxois Siavolas are-Niño.

Πυρ ικελου σκύρτηδου επ'η έρος οίδμα τιταί-

Η κή πυρ ατύπωτος. όθει φωνίω προβίου-

Η φως πλούσιος, αμφιγειω βοιζαιος έλιχθες.

Αλλά και ίππον ίδειν φωτός πλέον αξράρ ποντα.

Η και παιδα τεοις νώτοις εποχούμουν ίπο

Ελπυρον, ή χουσφ πεπυκασμένον, ή παλί-

H में गर्द्धणायक, में दिल्लीब की पर्नी ois .

Πολλάκις Ιω<sup>3</sup> λέξης μοὶ άβρήσης πάντα λέον-

Ουτε γαρ' ουράνιος κυρτός τοτε φαίνεται έγκος Ας έρες ου λάμπουσι, το μίωπς φῶς κεκάλυπαι,

Χθών ούχ ές ηκε, βλέπεται τε πάντα κεραυ-

Μῆ φύσεως καλέσης αὐτόπρον ἄγαλμα Οὐ ρφ' χερ κείνους σε ζλέπου αρῖυ σῶμα τελεδη. Intus tota manens, virgineum non abijo ciens.

O audaciffimæ naturæ, homo, artifi-

Neq; ingentes mensuras terræ, in tuam mentem pone.

Non enim veritatis planta est in terra.

Neque mensuræs, mensures solis, regulas con gregans.

Aeterno confilio fertur, non gratia tui.

Lunarem quidem cursum . & astreum progressum.

Lunæ strepitum dimitte. semper currit opera necessitatis.

Astreus progressus, tui gratia, non est partus.

Athereus, auium pes latus, numquam verus

Non facrificia, visceraque cupio. Hæc sunt omnia ludi.

Mercatoriæ deceptionis firmamenta; fuge tu hæc.

Si vis pietatis sacrum paradisum aperire.

Vbi virtus, sapientiaque, & bonalex congregantur.

Tuum enim vas, bestiæ terræ habitabunt.

Iplas autem terra sepelijt, ad filios vsque.

#### DAEMONES, SACRIFICIA.

Natura suadet esse dæmonas puros. Et mala materiæ germina, vtilia, & bo-

Sed hæc in abditis septis mentis reuoluo.
Ignis simulacrum saltatim in aere in tumorem extendens.

Vel etiam ignem infiguratum, Vnde vocem currentem.

Vel lumen abundans radians, streperum, conuolurum.

Sed & equum videre, luce magis fulgurantem.

Vel etiam puerum suis humeris inequitantem equo.

Ignitum, vel auro distinctum, vel spoliatum. Vel etiam sagittantem, & stantem super hu-

Multoties si dixeris mihi, cernes omnia leonem.

Neque enim cœlestis curuitas, tunc apparet moles.

Astra non lucent, lunæ lux opertum est.
Terra non stat, cernuntur vero cunca fulminibus.

Neque naturæ, voces per se visile simulacrum. Non enim oportet illos te spectare antequam corpus sacris purgetur.

Quando

#### FRANC. TATRIC. ZOROASTER.

Ore Tas duxas अध्याला है। की उद्यो की उद्यो की क्रिक्ट है-

En Papa Rontwo yaine Appienouse Recrioi

Οὐ ποτ' ἀληθές σώμα βροπο ἀνδρὲ δακνῦν-

Eripyer Ser' & ENGTIROR SPORGEDON.

Ονόμετα βαρβαρα με ποτάλλάξες Eist γαρ ενόματα παρ έκας οις θείσο

Δυή αραν εν τελεταϊς άρβητον έχοντα. Ηνεκα βλέψης μορφής άτερ ευίεραν

Ααμπόμενον σκυρτηδόν, όλου χι βενθέα κόσμου, Κλύθι πυρός φωνίω.

ΤΕΛΟΣ.

Quando animas mulcentes, semper a sacris abducunt.

Ergo ex sinibus terræ exiliunt terrestres canes

Numquam uerum corpus mortali homini monitrantes.

Operare circa Hecaticum turbinem.

Nomina barbara, numquam mutaueris Sunt enim nomina apud singulos a Deo data,

Potentiam in facris ineffabilem habentia. Quando videris forma fine, facrum ignem.

Collucentem saltatim totius per profundum mundi.

Audi ignis uocem.

FINIS.



FRANCI-

# HERMETIS<sup>©</sup> TRISMEGISTI

Libelli integri xx. Et Fragmenta.

## ASCLEPII EIVS DISCIPVLI

LIBELLI III.

## A FRANCISCO PATRICIO

locis plusquam mille emendati.

INQ. ORDINEM SCIENTIFICVM REDACTI.

ET DE GRAECIS LATINI TACTI.

AD ILLUSTRISSIMUM, ET REVERENDISSIMUM
HIERONYMUM RVVEREUM. S.R.E. Card. Ampliss.



FERRARIÆ, Ex Typographia Benedicti Mammarelli. M. D. XCI.

Superiorum permissu.

Digitized by Google



# ILLVSTR. \*\* ACREVER. \*\* HIERONYMORVVEREO S. R. E. CARDINALI



Emoria semper hasit, HIERONYME RVVEREE Card. doctifs: familiaris ea necessitudo, qua me honorasti, dum Patauij adolescentulus adhuc, cum Urbano Vigerio, Senagallia tum Episcopo designato affini tuo, studiorum gratia esses. Eodem sanè tempore, quo Beatiss. Gregorius XIIII. Pont. modo Max. eadem de causa, eadem in urbe, ageret. Frequentabam ego, non aliam, principum iuuenum qui tum multi aderant qu'am suam, atque tuam domos. Non alia sanè

de causa, quam quod suauissimos mores tuos, toto animo, 💓 admirabar 👸 exosculabar, humanitatem, hilaritatem, comitatem, modestiam, mansuetudinem... Nec vero minus, aut admirabar, aut venerabar, ingenij tui acumen, acre iudicium. vtriusque lingua, es Graca, es Latina peritiam: Eloquentiam in viraque pracellentem. Eius audiebam te, adhuc pnerum, coram Francisco I.Gallorum Rege, tale specimen dedisse, vt ei, slupori fueris permagno. Mitto, historiarum, poetarum, oratorumque tuam, qua ornatus eras, notitiam singularem. Memini te, e thesauro, corum, quos per elegantes habebas libros, mihi ostendisse, Hermetis Trismegisti Parisijs Grace impressos. Breuiorum unum, aut alterum, perlegisti. Exarsi ego tum eius do-Elrina, amore magno. Quod videretur, eius dem cum Platonica esse farina. cui iam operam dare cœperam. Ardori huic meo, vi remedium afferes, eos mihi dono dedisti. Quo dono, quanto me beneficio deuinxeris, explicare nequeo. Ex ea die, maiore te veneratione profequi in dies . In ea tandiu perstiti , quamdiu Patauij mansisti. Discedentem , Veronam vsque cum alijs studiosis quatuor, ossicij causa, sum comitatus. Quibus, & alijs clientibus tuis satis multis, solus ni fallor supersum. Eo libelli dono, ita sum delectatus, vit alio nullo magis. Tantos in eo, feci profectus, quantos opere hoc meo philosophico, videre licebit. Tanto ergo, tuo erga me merito, ingratus non fuero; non te prateribo. Quid vero si eodem munere, sed cumulatiore

latior e te remunerem? Quid si eandem, sed maiorem tibi gratiam referam? Certe remuneratione, ac uicissitudine studiorum, officiorumque nihil esse solet iucundius. Redonabo iguur te, codem Hermete Trismegisto, sed integriore. Fertur O siris, cui alter Hermes, huius nostri auus, a consilys fuit, a Typhone fratre, occisus, & membratim discerptus, & varia per loca, disiectus, aique dispersus. Cuius membra. Isis, eius & soror, & conuinx, magno labore conquissuit, et in unum, non tamen omnia collegit. Typhon alius, malum fatum, Flermetis libros numero incredibili, non solum discerpsit. sed pessum dedit penitus. Tanta perniciei, superfuerunt, pauculi quidam, et aliorum fragmenta atia pancula quadam, que nos omnia in unum contulimus corpus. In quo, membra fuis reponere locis studiimus, em maculas quasporuimus omnes, numero sane multas, deleuimus. Et de Termetem quasi redinicuant nostra etiam latina ueste donauimus. Itaque eum anobis & collectum. & quantum potuit redintegratum, atque ornatum, adte Card. Ampliff. veteris illius memoria renouanda ergo & veteris itidem mea erga te venerationis & observantia, posteritati omni testisicanda, mitto. Tibique eum do, & reddo & sacro. Tu eum ad te redeuntem, libenti animo, quo illum mihi olim es largitus, in tuam suscipe gratiam, tuoque fauore, me simul cum illo protege, & diu. Vale. Ferraria.

Tibi addictiff, son att. Franciscus Patricius.



## FRANCISCI PATRICII, HERMES

TRISMEGISTVS.





Ermetem Trismegistum, virum apud Aegyptios sapientia maximum suisse, viri multi ac magni, multis ia seculis habuere persuasum. Primus post tot secula. Io. Goropius Be-

canus Hermetem hunc, neminem hominum fuisse, ausus est affirmare: & alijs etiam persuadere, multis ingenij, atque eruditionis plenis argumentis, est conatus. Que fere omnia pendent, ex Theuti nomine: Etymo deducto ab Heet, & hoot, quod Cimmeria quadam sua lingua, e Cimmerijs tenebris nuper eruta, caput fignificet. Idem quod Aegyptia Thot, Thoyt, & Theut olim dicit esse signisicatum. Cui rei vt fidem faceret, Hermas statuas illas fuisse dictas addit, quibus humani nil aliud erat, præter caput,& pridenda: In quibus præcepta vitæ, & ab Aegyptiis insculpebantur. Idque viri magni lamblichi, authoritate confirmat. Qui scribat Mercurio Deo, multa librorum Aegyptiacorum millia fuisse adscripta . Somniasseque Græcos, & Latinos omnes, qui crediderint, hominem eum aliquem fuisse, ante Pharaonis ætatem, qui litterarum, artiumque liberalium author extiterit; nescientes quid nomen Thoot, Hermetis, Mercurij ue significarer. Quod de Cimmeria sua lingua, vir hic scribit, non est animus perpendere. Eius etymi fides, apud eum,

eamque esto. Hoot, ac Thoot caput signissicari, verum esto. An ideo, nemo vmquam virorum, nomine hoc Thoot, seu Theut, proprio, infignitus fuit? Apud Græcos caput est κεφαλή. An ideo Cephalus, senex ille in Platonis Repub. nullus fuit? Aegyptia lingua aqua dicebatur, µo. Yone is , qui ex aqua seruatus es-Let. Quo duplici nomine in vnum iuncto Moysi nomen Pharaonis filia imposuit, (id losephus refert) An quia multi ex aqua sunt feruati, nullus vmquam vir, Moyses fuit? Aristocles apud Græcos, optima gloria. Aristoteles optimus finis, squant. An ergo nullus Aristocles, quod Platani proprium nomen fuit?nullus Aristocles fuerunt vmquam? Qualis hæc Argumentatio. Thoot caput signisicat. Ergo nemo hominum vmquam Thoot est vocatus? Scimus ex Platonis Hipparcho, ex Plutarchi Alcibiade, ex alijs quoque magnis authoribus, Hermas tales lapides fuisse, quales Goropius describit. An ideo, nullus vmquam homo, Hermes est vocatus ? Iamblichum ait dicere , multa librorum millia Mercurio Deo suisse inscripta. Esto. An ideo Mercurius, nullus vmquam hominum, nomen habuit? An nescimus quoscumque antiquitas, & Græca, & Aegypta pro Dijs, coluit eos hominis fuisse. Osiris, Isis, frater ac soror Saturni Iunioris filij : quod Diodorus testatur, idemque maritus, & vxore, in Degs

#### FRANCISCI PATRICII,

Deos sunt relati. Horum a confiliis, & mul tarum scientiarum institutor Hermes suit . Et Sanchoniaton Berythius, qui paulo, post Mosen vixit, Phenicumque historiam scripsit, fidem fecit, eum, qui spud Phenices Thaantus diceretur, apud Aegyptios Thoot, & Thoyt fuille vocatum. Eumque Saturni scribam suisse narrat Hic quoque in Deos est relatus. Is literas inuenit. Multa circa Deorum honores, & facra, & Astrologiam, & Musicam, & Naturam primus observauit. Palæstram, & choream, & Lyram reperit. Græcos eriam eloquentiam docuit. A quibus ob eam causam dictus est Hermes. Quæ omnia Diodorus narrat. Cicero vero, Clemens, Arnobius, alijquoque, apud Græcos, Hermetas seu Mercurios quinque, fuisse perhibent. Inter quo duos fuisse Aegyptios, alterum Nili filium, cuius nomen Aegyptia gens horrebat, & reuerebatur exprimere. Alterum, qui Argum in Græcia occidisset, profugium in Aegyptum delatum, Aegytios literas docuisse, eisque leges dedisse. An vero Hermes ille, qui Osiridi, atque Isidi a confilijs fuit, sit is idem qui Argum occiderit, nullo antiquitatis, vel indicio, vel testimonio, aut affirmare, aut negare possum. Sed si Diodoro alijsque non paucis credamus, Orpheum primo, alios deinde Græcos, quæ Aegyptiorum erant ad suos transtulisse, literarum inuentionem, non Mercurio Argi occilori, sed Theuto Aegyptio, quod Plato, vir animo candidiore, fatetur, tribuere debemus. Sed an Theutushic . seu Hermes inventor literarum, idem suerit cum Hermete Trismegisto, in dubium verti potest; Illud certum est, Osiridis, & Ilidis temporibus fuisse. Quando Isis, vii Diodorus scripsit, in columna sui lepulehri inscripserit, le fuisse ab Hermete edoctam.

Εγά Γ΄ σις , ειμι ή βασίλιστα πάσης χώρας , ή παι... Sεύθεσα ἐπό Έρμοῦ.

Ego Isis sum. Regina totius regionis. sui ab Hermete edocta. Et in libro sacro Hermetis, vbi colloquium est inter Isidem, & Horum filium, multa sit de Hermete mentio. Eiusque verba sæpe resert. Et eum vniuersi etiam, appellat Mentem Fingitque aliquando Deum vniuersi principem cum Hermete loquentem, eumque animæsuæ, animam vocantem atque ipsi hominum formationem assignantem. Item.

Boulis δ' ο τατηρ πάντων, η καθηγητής ο Τρισμέγισος Ερμής.

", Consilij pater omnium, & magister Trismegistus Hermes. Ex quo loco videatur, eum Hermeten, qui a consilijs Isidi suerat, eundem suisse Trismegistum. Rursus Trismegistum Hermetem, non suisse eundem cum ssidis consiliario, videtur posse elici, ex eo Trismegisti dialogo, cui nomen est Asclepius, quem Apuleius Latinum secit. In quo versus sinem hæc sunt verba.

, Hermes, cuius auitum mihi nomen eft, non ne in fibl cognomini patria confiftens, omnes mortales, vndique venientes adiuuuat, atque conservat.

In eo autem toto dialogo, sicuti in Pomandro, in Catholico, in Claue, & reliquis Trismegisti nomen, veluti & authoris, & interlocutoris insertum est. Et is qui ila profert verba Trismegistus est. Alius igitur, est hic Hermes Trilmegistus, ab Hetmete Trismegisto eo, qui Isidis consiliator, & inventor literarum fuit. Itaque quem Goropius, neminem fuisse ait; quem multi magni viri pro vno acceperunt, nos in duos distinguimus. eiusdem nominis, & cognominis aliorum alterius nepotem. Quod, & D. Augustinus libro de ciuitate Dei v 1 1 1. Sentit, & sæpe alibi Mercurij aui, & nepotis, mentionem facit. Sed nomine, & cognomine eodem, vnum atque eundem, creditum apparet. Priorem quidem Osiridis arque Isidis temporibus floruisse satis, ex Diodoro constitit, & satis etiam ex Hermetis sermone sacro constat, & ex Sanchoniatone, qui eum dicit Saturni fuisse scribam . Saturnus autem fuit Osiridis pater, qui vt Chronici colligunt, fuit Chamesenuus, seu Chami hlius, qui dictus est Saturnus Iunior. Ideog: in Isidis epitaphio scriptum est.

Εγω είμε, ή τ νεοτάτου Κρόνου Βεού, Βυγάτηρ αγερβυτατη.

Ego sum Iunioris Saturni Dei filia natu maxima.

Quod etiam ex libro sacro videtur posse dici, scilicet ex nomine Chamephes, ita enim in eo scriptum est.

Πρόσεχε τέκνον ώρε. Κρυπης γαρ επακούης Δεωρίας ης δ με προπάτωρ Καμήφης έτυχεν έπακούσας παρά Ερμοῦ τοῦ πάντων έργων επομιήματογράφου, παρά τοῦ πάντων προ ήμες έρου Καμηφεως.

" Mentem adhibe o Hore fili: occultam " enim audis contemplationem, quam " auus Camephes audijt ab Hermete, " qui omnium rerum commentaria scri-" psic ab omnium progenitore, Came-

Horus quidem cum esser Osiridis silius.
Osiris autem Chusi, hic vero Chami id este
Camephes, Chamus Hori proauus sust, Chamephis

mephis auté progenitor, iam Noachus est, qui dictus est Saturnus senior. Cuius sermones "Hermes audierat; & ab Hermete Iunior Camephes, qui videtur esse Chusus Chami si-'lius. Itaque videtur Hermes hic primus, videtur chami, vel chusi preceptor suisse Noachi autem auditor. Sed cum in eodem libro facro non longe a principio hæc fint icripta.

Αλλ' ω αὐτο διάδοχος ο Τα], ὑιὸς ὁμοῦ κὶ παραλήστωρ Al μαθημαίων τού/ων, οὖκ είς μακράν λ, κων ο Ασκληπιος ο Ιμού θης απανος, κή Ηφαισοδού-

ANS, EXXOITE.

" Sed fuit ei successor Tat, filius simul & discipulus horum dogmatum, & non multo post Asclepius Imuthes, & Hephestobulus,& alij.

Deinde versus finem, ea quæ attuli-

Βουλής δ'όπατηρ πάνων, κ) καθηγηπώς ό τρισμεyesos Epuns. largenns d' à Aonanniès à Hoaidov. Τχυος τε κ) ρώμης πάλιν Οσιρις, μεδών ο τέκνον αυτός συ. φιλοσοφιας ή Αργε Caoxluis. ποι πτικής ή πάλιν ο Ασκληπιος, ο Ιμούθης.

Consilij quidem pater omniŭ ac magister Termaximus Hermes. Medicinæ vero Asclepius Vulcani filius. Virium vero, & roboris rurius Ofiris. Post quos tu fili. Phi losophiæ uero Arnebascenis. Poetices au-

tem rursus Asclepius Imuthes.

Exhorum priore loco in dubium uertat quis, quod prius diximus, Hermetas duos fuisse.Proauum, & nepotem, Quia & hic antiquior viderur filium Tatum habuisse, & Asclepium auditorem, quod no videtur tempoxibus consonare. Sed ex hoc posteriore loco, & alio illo ex fine Dialogi Āsclepij soluitur omnis difficultas. Nam hoc loco non vnus Asclepius, sed duo nominantur. Alter Vulcani filius, medicinæ inuentor, Alter Imuthis filius poetices repertor. Atq; hi ambo Isidis, & Osizidis etate.In dialogo autem illo ita scribitur. , Auus enim tuus o Asclepi, medicinę primus inuentor, cui templum consecratum

est in monte Lybriæ. Ex quibus verbis paret Asclepium medicine inuentorem, auum fuisse Asclepij huius iunioris. Auoque iam mortuo templum fuisse consecratum. Deinde subnectitur.

"Hermes cuius auitum mihi nomen est, no ne in sibi cognomine patria consiltens, omnes mortales vndique venientes ad-

iuat, atque conseruat.

Eodem scilicet modo, quo Asclepius iam vita functus: ille in monte Lybiæ, hie vero in patria libi cognomine, in Hermopoli nimiru, cuius nomini ea vrbs sacrata fuerat. Author enim est Diodorus, multas vrbes Dijs qui eas

ædsicurantur cognomines fuisse. Diospolis loui, Heliopolis Soli, Hermopolis Mercurio Panopolis Pani, & sic de alijs multis. De Iside quoque iam defuncta scribit.

"Ilin vero, vxorem Oliris, quàm multa bona præstare, propitiam? Quantis obesse

scimus iratam? Et mox.

" Vndecontingit ab Ægyptiis, hæc cuncta animalia nuncupari, colique per singulas ciuitates eorum animas, qui ea consecra-

uere viuentes.

Et quibus sane omnibus recte perceptis co Itat ni fallimur, Ilin & Hermete, & Asclepium contemporaneos, fuisse vita exutos tempore Asclepij, & Hermetis iuniorum. Quod si hi, nomina auorum tulerunt, quid mirum, Her-.metis prioris filium, nomine fuisse Tatum? & filium etiam fecundi Hermetis, qui prioris nepos, ex Tato fuit. Tatu fuille nominatum? Quandoquidem in eadem familia, & apud Romanos, & apud Græcos, & apud alias nationes, nostro quoque tempore, ijsdem nominibus, & filij patrum, & nepotes auorum, & proauorum nominentur. Non est ergo mirum, si apud priscos etiam Aegyptios in eadem prosapiæ linea, idem contigerit. Et auus Hermes, seu Theut fuerit, filius Tat. & huius filius Hermes, & huius iterum Tatus. Neque mirum etiam est, ob admirabilem vtriusque sapientiam, vtrumque Trismegist um fuisse cognominatum . Non equidem, quia vt quidam crediderunt, primus de Trinitate diseruerit, Nam ante eum, & Abramus, vt videtur eam cognouit & Zoroaster, vt est palam, de ea est locutus. Nec quia, & sacerdos, & philosophus, & rex fuerit. Sed more illo, & Græcorum, & Latinorum, quo dictum est, Terque quaterque beati. Quod etiam Gallicæ etiam linguæ modo videtur in vsu, vt illud ter, aut tre, sepe in initio vocum apponant, indeque eam componant, & quoniam secundus a primo, sicut nomen, ita & cognomen traxit. Vterque autem floruit ante Molem, atque eius contemporaneos Pharaones duos , Achorim , & Chenchrem.Nam priorem illum Ofiridis coe taneum suisse constitit. Occisus autem est Oliris a Typone fratre anno post diluuium 568. A quo tempore, víque ad Mosis natiuitatem, quæ fuit anno 717. a diluuio anni intercurrerunt 149. Sed annis 15 antequam Moses moreretur, Eusebius tradit, Tatum. ( quem iple nominat Chat ) Trilmegisti silium floruisse. Itaque ab Osiridis nece, vsque ad hanc Tati ætatem anni intersunt c cu. 1 1. Cui annorum supputationi, non videtur dissona, quatuor vnius post alium virorum sapientum ætas, quando legimus

#### FRANCISCI PATRICII,

"

isidem temporibus, Mosem vnum, 120. annis uixisse. Quod ne nostris quidem admodum mirum suerit. Scripsit autem vterque libros. Nam de auo, ita nepos, sub Isidis persona in libro sacro narrat. Eum antequam è vita discederet, libros suos in Osiridis adyta reposuisse. Eosque ita allocutum.

" O sacri libri, imputrescibiles toto tem-" pore manete, atque incorrupti. Et que

, ibi referuntur.

Neque uerum est, quod multi crediderunt, nullas alias literas Aegyptios habuisse quam Hieroglyphicas, neque aliud scribendi genus, quam in columnis. Quod videtur Goropius credidisse. Nam & in columnas insculpserunt, & libros scripserunt. Sed hos in archanis habuerunt, illa populo proponebant. Quod satis ex eodem libro sacro apparet. Nam auus Hermes de Osiride, & Iside ita inducitur loquens.

Οὖτοι τὰ κρυπα , φησὶν Ερμπς, τη εμών όπηνούσονται γραμμάτων πάντων, καὶ διακρινοῦσι, κὸ τινὰ μην αὐτοὶ κατέχωσιν; α δε καὶ πρὸς εὐεργεσίας Эνητη φθάναι, ςήλαις καὶ ὀβελίσκοις χαρά-

ξουσιν.

" Isti, Archana, ait Hermes, meoru scriptoru " omnium agnoscent, & discernent, & aliqua ipsi continebunt. Quæ vero ad mortalium benesicium tendunt, columnis at-

, que Obeliscis insculpent.

Quæ autem ipsi continebunt libri, sunt ea de quibus, quod in archanis essent, ita in eo-

dem est scriptum.

Ω ἱεραὶ βίβλοι જિ ἀφθάρτων, αἱ τετεύχαται μοῦ χάρονας τῆς ἀφθαρσίας φαρμάκη χοραας ἐπκρατά, ἀσαπᾶς παντὸς αἰώνος ὰ) ἀφθαρτοὶ διαμάνατε χρόνους, ὰ) ἀθεωρητοι, ἀνερεύνητοι γινόιθμαι παν τὶ τῷ ταὐτη παροδέυαν μέλλοντι παιδά α.

" O facri libri rerum incorruptibilium, qui fortiti estis a me deteriora dona, quam incorruptionis Pharmacum, immarcessibiles toto tempore, & incorruptibiles permanere, inconspicui, atque incomperti, ab omni qui hanc disciplinam transgreffurus sue i conservante quad do Orabas.

Huic rei consonat, quod de Orpheo, Solone, Pythagora, Thalete, Democrito, Platoneque narratur. Eos scilicet in Aegyptum, prosectos, non a Columnis, quæ populo omni expositæ erant, sed a sacerdotibus disciplinas per colloquia, & sobrietarem, & sacra didicisse. De Columnis Proclus commentario suo primo in Timæum scribit.

Αίγυπίοις δ'έτι, καὶ τὰ γεγονότα διὰ τῆς μνήμης ἀκὶ νέα πάρεςιν. Η δε μνήμη διὰ τῆς ίςορίας. Αὐτη δ' ফπο τῆς ςηλῶν, ἐν αῖς ἀπεγράφοντο τὰ παράδοξα, καὶ τὰ δαυμάτος ἄξια, κιτ ἐν

क्रबंह्डनार, संर'हेर हण विन्हनार .

Aegyptijs, quoque & iam facta, per memoriam, semper noua adsunt. Memoria vero est per historiam. Hæc vero a columnis, in quibus discribebantur paradoxa, & quæ admiratione essent digna, siue in actionibus, siue in inuentionibus.

Nec vero, quod lamblichus narrat, ob id verum non est. Pythagoram, & Platonem didicisse philosophiam ex columnis Mercurij. Eamscilicet philosophiam, quæ populo profutura erat, ciuilem, & moralem. Sed Physica, & Mathemata, & Theologica a sacerdotibus apprehenderunt. Quod idem lamblichus his verbis testatur.

,, Neque enim par fieret Pythagoram, & Platonem, & Democritum, & Eudoxum, compluresque alios ueterum Græcorum,

" nactos esse doctrinam congruam ab his, quæ per ipsos condebatur sacris scri-

, ptis

Qui Iamblichus quamquam inirio dicat.

" Eorum maiores, suæ sapientiæ inuenta

" Mercurio dedicabant, Mercurij titulo

" omnia commentaria inscribentes.

Non tamen dicit eos proprium eorum nomen tacuisse. Quod si dixisset, contrarij conuinceretur ab Asclepio iuniore, qui libello suo, proprium nomen adscripsit. Idem fecere vetustissimi eorum Astrologi Anubis, Petosyris, Necepso, Enichmus. Dein & Horus Apollo, & Manethus, & alij. Horum duobus prioribus ait Firmicus, a Mercurii numine Astrologiæ secreta, fuisse commissa. Ac librum, cui nomen fuit Myriogenesis, 2 Mercurio fuisse Aesculapio intimatum, idque ab hoc ipso,dicit fuisse assertum. Vtrumque ergo, & Mercurij nomen & proprium libris suis adscripserunt. Qui mos etiam videtur apud Hebræos fuille. Qui Prophetias luas, Deo lummo tribuentes nomen proprium non ommiserunt. Sicuti, & Sibyllis in more fuit. Quibus ex rebus, magna illa Goropijargumenta nullius ponderis euadunt. Sed aier aliquis, Aegyptia lingua, longe alia a Græca fuit. Vero que est simile, Aegyptios scriptores, & Hermetas istos, sua lingua scripsisse. Quo ergo modo libelli Trismegisti, & Asclepij eius auditoris, Græcè leguntur? Facilis est solutio. ex issue Asclepio, & Iamblicho. Nam ille libello suo diffinitionum, in hæc verba scri-

Kai ετι ασαφες άτη, τε ελλωων υς ερον Couληθέντων των ήμετεραν διάλεκτον είς τω is ίαν με-Βερμων ευσα.

», Et etiam obscurissima; cum postea Græci.
» voluerint nostram dialectu, in propriam

, interpretari. Necvero mirum uideri debet, tam anti-.

quo

quo tempore, Moss scilicet, cuius ætate vidimus, Tatum luniorem floruisse, id cœptum suerita Græcis. Cuius Tati discipulus, simul, & patris, hic Asclepius suit. Scimus enim ex Philone, Mosem Græcis disciplinis suisse imbutum, doctoribus, e Græcia magnis præmiis a Pharaonis silia euocatis. Iamblichus autem de his Mercurij libris, & alijs, in hunc modum loquitur.

"His ergo ita discussis, dilucida, & plana
solutio est modorum, in quos ais incidisse te, ex Mercurij libris. Quæ enim eircumferuntur Mercurij titulo, Mercuriales sententias complectuntur. Tametsi
lingua philosophorum sepe vtantur. Eò
quod suere transcripti ab Aegyptio idiomate, a uiris philosophiæ non imperitis.

Deinde non multo post, virum eum nominat, qui id secerit.

" Hanc sane viam Deisicam, & Anagogi-" cam, Mercurius docuit, & disservit. Explanauit autem, & eandem interpretatus est Bytis propheta, Ammoni Regi, quam inuenit in Adytis descriptam litteris Hieroglyphicis, in vrbe Aegyptia qua " Sain appellant. Et rutsus fine libri.

" Quam sententiam Bytis, ex Mercu-" rii commentariis, interpretando transtulit.

Quod vero dixit, Ammoni Regi eum fuisse eos interpretatum, Cui etiam Asclepius sui libellum scripsit, indicio est manisesto, Bytin, & Asclepium codem vixisse tempore, paulo post Hermete. De numero vero Mercurii librorum, idem lamblichus ita scripsir

Sane vniuersalia principia Hermes Termaximus descripsit duabus voluminum Myriadibus, authore Seleuco. Sed tribus Myriadibus sexque Chiliadibus simul quingentis atque quinque vigintique libris, refert Manethus, Mercurium cunca complexum ad

vnguem oftendisse.

De tanto vero numero, soli supersunt, ex Ficini sententia duo, Poemander Græce, & Asclepius Latine, ab Apuleio iamdiu uersus. Quod & Vergicius, & Flussa Candalla, senserunt, qui Græcum illu imprimi curarut. Sed nostra sententia Poemander ille a Ficino in 14 capita dissedus, non vnus liber est, sed totidem libelli per se a Poemandro, sepaparati. Cui solus primus debetur. Reliqui cum nullam Poemandri mentionem faciant, necab eo pendeant, aut ordine dogmatum, aut connexione ulla, Poemaudri partes dici non possunt. Esse autem eos ab illo diuersos, & quæ modo diximus, & Personæ

aliz Tatus, & Asclepius, & tituli ab illo, alij Clauis, Crateris & reliqui libris addito, satis clarum faciunt. Sed extat, & alius titulo facri libri, quem nos in Cypro in monasterio cui nomen Enclistra, simul cum reliquis inuenimus. Et quem Ioan. Stobæus Eclogis suis Physicis inseruit, cum Fragmentis alijs, & libellis etiam non paucis, partim extantium, partim etiam non extantium. Quæ omnia nos in vnum contulimus volumen, simul cum iis pauculis, quæ tum apud Cyrillum, libris contra Iulianum, tum apud Suidam reperimus, & iuxta nostra illa exemplaria, plusquam mille quadraginta loca, tum in Ficinianis, tum in Stobœanis, & Candallianis emendauimus.Quæ lectionum varietas necessitatem nobis imposuit; vt omnes nouo labore, verteremus. Sed & ordinem libellorum mutauimus ita, vi materierum sequella, magis sit connexa, & scientifica magis appareat. Atque hæc quidem de Mercurio Termaximo, siue Hermete Trifmegisto ciusque libris, ex Cimmeriis non linguis, sed antiquitatis tenebris quantum viribus suffecimus a nobis eruta, in lucem prodeant, Quibus hæc paucula ab eo in eius obitu prolata addantur, quæ a Calcidio referuntur, loquente ipso Hermete.

Hactenus fili pulsus a patria vixi peregrinus, & exul. Nunc incolumis patriam repeto. Cumque post paulum a vobis corporeis vinculis absolutus discessero, videto te, ne me, quasi mortuum lugeatis. Nam ad illa optimam, beatamque ciuitatem regredior. ad quam vniuersi ciues, mortis conditione venturi sunt. Ibi namque solus Deus, est summus princeps, qui ciues suos replebit suauitate mirisica. Quo hæc, quam multi vitam existimant, mors est potius dicenda, quam vita.

Videtur aut Hermes hic Trilmegistus, coetaneus, quidé fuisse Mosy, sed paulo senior. Scri bit.n.Eusebius in Chronico; Anno Armei Ægypti regis primo, Cath filium Trismegisti floruisse. Is autem annus ante Mosis obitum vigefimus circiter fuit. Apparebit autem ex hisce Hermetis, tum libellis, tum fragmentis, pia quædam erga Deum philosophia, fidei dogmatibus , vt plurimum consona. Apparebit, quoque, Græcas philosophias omnes; Pythagoream, Platonicam in diuinis,ac morum dogmatibus Aristotelicam autem, & Stoicam in Physicis, & medicinæ etiam prima principia, & ex his, & ex alijs, qui perierūt eius libris fuisse desumptas. Quamobrem, longe satius, & christianis hominibus con-

**fultius** 

### FRANCISCI PATRICII,

fultius, & vtilius longe futurum esse, si Hermetis dogmata, potius quam Aristotelica, quæ vbiq; magna scatent impietate, in scholis publicis, & monachorum Aristoteli nimium addictorum cænobijs, aliquando legantur. Quod vt comodius sieri queat libellos iuxta materierum, vti diximus sequellam ac seriem, in ordinem redegimus. Sicuti &.

Platonis dialogos, qui sparsi ac fere vt hi, dispersi legebantur, ordine scientifico, vt post hosce apparebit, disposuimus. Vti difficultate maxima, que ex eorum consusione oriebatur remota, certo ac facili admodum ordine, in posterum legatur. Et ex ea facilitate, amor ac studium vere philosophantium erga dininas hasce vtrasque philosophias excitetur.

FINIS.



## EPMOY TOY HERMETIS

TPIZMETIZTOY.

TRISMEGISTI,

MEPI ETEBBIAE,

DE PIETATE,

xel Tixoropias.

& Philosophia.



#### BYBAION A.

#### LIBER I.



ΓΩ ο τέχνον η της φιλανθραστίας ένεκα, η της αφοίς τον Βεον ευσεβείας αφώτον το ή συγγράφου. Ου δεμία γαρ αν γένοιτο δικαιατέρα ευσέβεια, η το νοησαι τα οντα, και χαρίν τω ποιή-

σαντι υπερ τούτων όμολογησαι, όπερ διατελών ου παύ τομαι. Τὶ οιν ἀν τὶς πράθον ο πάτερ, ο μη-Dir esir annlès erlade, nanos diagayn tor Gior; Buribe of Texor. o S' su refor aupus piacropei. χωρίε γαρ' φιλοσοφίας απρως ευσες ησαι αδιωία-TOV . O' T mado's ola ba' xai xos Siertrantais rai van Tiros, nai grener Tiros, xapir Tol Inμιουργφ એς παπεὶ ἀγαθώ, ταί ποφεί χενεώ, ταὶ ἐπιπροπφ πιεώ, ὁμολογήσει. Ο΄ δε χάριν ὁμολογών εὐσεθήσει. Ο΄ δ' εὐσεβών ίσεται rai mou esir n' aduban, sai tis esir exairn. xai µada'r, iti µa wor everberepor era. Ou de ποτε γαρ' ο τέκνον, ψυχη εν σώματι ουσα, nai noupirara sautlui dai thu natannier tou όντος αγαθού, και αληθούς, όλιδησαι διώαται En' to Evartion. Dervon pup Eparta ixes, xai Anolly rever of range toxy haponed fanτης τον αροπάτορα, και ουκέτι δασεμυαι τοῦ αγαθού διώαται . Το τε, τέκνον , τούτο εύσε-Beier esa texos. Ep & apixvouplus rei xaxos βιώση, καὶ εὐδαιμόνως τὲθνηξη: τῆς ψυχῆς σοῦ μη αγγοουσης που αύτιω δει αναπίωα. Αύτη γαρ' μόνη ές τη, ο τέκνον, ή προς τω αλή-जैसका वंदिके, lu मन्नो वां भ्रम्हिन्द्वा क्वर्वप्रवर्गा व्यक्ति । σαν, και όδεύσαντες έτυχον του αγαθού.



GO, o fili, & humanitatis gratia, & erga Deum pietatis, pri mum hoc conscribo. Nulla .n. fuerit iustior pietas, quàm intelligere entia, & gratias factori de eis consiteri, quod

facere non cellabo. Quid ergo faciens quis,o pater, si nihil hic uerum est, rece traducat uitam. Pius esto, o fili, qui nero pius est, summe philosophatur. Namque sine philosophia, fumme pium esse, est impossibile. Sed qui discit, qualia sint entia, & quo modo sint disposita, & a quo, & cuius gratia conditori, ut patri bono, & nutritori probo, & curatori fido, gratias habebit. Et qui gratias agit, pius erit. Qui uero pius est, sciet ubi sit ueritas, & que nam sit illa. Et sciens, etiam magis erit pius. Numquam enim o sili. anima in corpore existens, & leuior facta, attollit se ipsam ad comprehensionem boni & ueri, labi potest in contrarium. Vehementem enim amorem habet, & obliuiscitur, omnium malorum anima, quæ didicerit suum authorem. Et non potest amplius a bono discedere. Atque hic o fili,esto pietatis religiose finis. Ad quem cum perueneris,& bene uiues,& feliciter mo rieris, anima tua non ignorante quo eam oporteat reuolare. Hæc enim sola est, o fili, ad ueritatem uia,qua etiam progenitores nostri ierunt, & iter peragetes consecuti sunt bonu. Venera-

#### HERMETIS TRISMEGIST 1,

Venerabilis hæc est uia, & plana. dissicilis tamen itu, ani mæ in corpore existenti. Primo namque oportet eam secum pugnare, & discensionem magnam facere, & ab una parte Superari. V nius enim fit ad duo congressus. illo fugiente, his vero detinere studentibus. Victoria aŭtivtrorumo; no est similis. Illud.n. ad bonű festinat, hec vero prope mala habitát. Et illud liberari cupit. hec vero seruitute amat Quod fi vincătur duz partes, manent sibi etia principe priuatæ. Si vero una illa supata suerit,a duabus illis ducitur ac fertur ad pœnam, iudicis qui hic est. Iste est, o fili uiæ quæ illuc est, ductor. Oportet.n.te o fili, pio, corpus ante finé reliquere, & vincere agoné vitæ, & victor factus redite. Núc vero o fili, entia tibi per capi ta percuria.Intelliges.n.que dica, memoria tenés, quæ audivisti. Omnia entia mouétur. Solũ nổ ens, immobile. Omne corpus mutabile. Nó omne corpus dissolubile. Quædá corporú sunt solubilia. Nó omne animal, mortale. Non omne animal, immortale. Dissolubile est, quod corruptibile.Quod manet,immutabile.Quod immutabile,æternum.Quod semper fit, séper et corrupitur. Quod semel sactu est, nunquam corrupitur, neq; aliud quid fit Primu Deus secundu mudus, tertium homo. Mudus propter hominem. Homo vero propter Deum. Anime, quod sensitiuu est, corruptibile. Quod uero ra tionale, immortale. Omnis essétia immortalis. Omnis essentia non mutabilis. Omne ens duplex. Nullum entiŭ stat. Nó omnia, anima mouentur.Omne ens, anima mouetur. Omne paties, sentit. Omne senties patitur. Omne doles & gaudés animal mortale. Nó omne gaudens, & dolens, animal æternű . Non omne corpus ægrotat.Omne corpus ægrotas, dissolubile. Mens in Deo, ratiocinatio in homine, ratio in mente. Mens, impassibilis. Nihilin corpore uerum. In incorporeo, totum, fine mendacio. Omne, quod generatur, corruptibile. Nullum bonum fuper terra, nullum malú in cœlo. Deus bonus. Homo malus. Bonum, voluntarium, malum inuoluntariu. Dij bona eligut vt bona. Bona lex magni, bona lex. Bona lex, lex. Diuinum, tépus. Lex humana. Malitia, mundi alimentum. Tempus hominis corruptio.Om ne in cœlo immutabile,omne in terra mutabi le.Nihil in cœlo seruű.Nihil ın terra liberum. Nihil ignotum in cœlo, nihil notum in terra. No comunicant terrena, cum cœlestibus. Omnia in cœlo, sine reprehésione. Omnia terrena reprehensibilia.lmmortale, nó mortale. Mortale, no imortale. Seminatu, no omnino gignitur.Genitum vero, omnino & seminatu. Dissolubilis corporis, duo tépora, alterna seminatio ne ad genitură, alteru a genitura viq; ad morté. Æterni corporis, tépus vnum ex genitura.

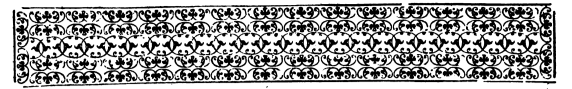
Σεμνη αυτη έδος και κεία, χακεπόν δε ψυχη όδεύσαι έν σώματι ουση . Πρώτον μέ γαρ αὐτίω έαυτή πολεμήσαι δεί . και διάς ασιν μεγάλλω ποιησαι και των του ένος μέρους πλεονεκτηθιώαι. Ε'νός γαρ' γίνεται πρός δύο ή σύς ασις. Τοῦ μθρ' φυγόντος, το δ' κατάχειν σε δδόντων. Η δενίκη αμφοτέρων, οὐχ ό-Moie. To whe you apos to dy abor aveuse, ta s. σρός τα κακά κατωκεί. χαι το μέλα θεραθιώσι ποθε. Τα ή των δουλείαν αγαπό «Κάν ωψ νικηθή», τα δύο μέρη μεμένηκεν έαυτο έρημα και του άρχοντος. Έαν ή το εν ή Αηθή, του τη δυο άγεται, και φέρεται τιμορούμθρον τη ένιξά δε διαίτη. Οὖτος ές ὶνρό τέκνον , ὁ τῆς ἐκῶσε ὁδοῦ ἀγωγὸς . Δῷ γαρ' σὲ οῦ τέκνον, πρώπο το σοῦμα προ τοῦ τέλους έγκαταλή ται, και νικήσαι τον έναγώνιον βίον, λεί νικήσαντα οὐτως ανελθών. Νω δ'οὐτέκνον, κεφαλαίοις τα δντα διεξελεύσομαι. Νοήσεις μφ τα λεγόμθρα, μεμνημένος ων ήπουσας. Πάντα τα όντα κινεται. Μόνον το μη ον, ακίνητον. Παν σωμα, μεταβλητον. Οῦ παν σωμα, διαλυτόν. Εγια τη σωμάτον διαλυτά. Ου παν ζῶον Βνητον. Οῦ πῶν ζῶον ἀθανατον. Διαλυτον το φθαρτόν. Το μένον, άμετά ζλητον. Το άμετάβλητον, αίδιον. Το ακιγιγνόμουν, ακι και φθάρεται. το δ' άπαξ γιγνόμθρον, οὐδέποτε φθαρεται, ουδ'άλλο τι γίγνεται. Πρώτον όθεος, Αυτερονιό κόσμος, πείτον ό αν Βρωπος . Ο κόσμος δια τον ανθρωπον. Ο΄ δ' ανθρωπος δια τον θεόν. Ψυχης, τό με αίδητον, Ενητόν. τό 🖰 λογικόν &-Βάνατον . Πᾶσα οὐσία, ἀβάνατος. Πᾶσα οὐσία οὖ μεταβλητή . Πῶν τὸ δν, διθόν . Οὐδεν 🕉 ἄντων ές ηκεν. Οῦ πάντα, ψυχῆ κινεῖται. Πᾶν ή δν, ψυχῆ κινείται. Παν το πάχον αιδεται. Παν το αιδόμθον πάχει. Πᾶν το λυπού ωθον, καὶ ἦδεται, ζῶον Ξνητὸν. Οὖ πᾶν τὸ ήδομύμον λυπθεται,ζῶον αίδιον. Οὐ πᾶν σῶμανοσεί. Πᾶν σῶμανοσοωί, SIRAUTOV'. O' vous, ev me Seq. O' Lozique's ev me ἀνθρώπω. Ο λόγος εν τω νοί. Ο νους ἀπαθής. Οὐεν εν σωμα]ι άλη ες.Εν ασωμά ρ ροπαν, α + d As. Παν το γρομορον φθαρτον. Ου δεν αγαθον δων της yis: nu dev nanov ev To oupava. O' Deos ayados. O' ανθρωπος κακός. Το αγαθον έκουσιον. Το κακόν, ακουσιον. Οί θεολτα άγαθα αίρουνται, οις άγαθα. Η εὐνομία μεγάλου, εὐνομία. Η εὐνομία δ νομος. Βείον χρόνος. νόμος ανθρώπινος. Κακία κόσμου πεοφή. χεονός ανθρώπου φθορά. Παν έν οὐρανφ άμεταθετον. Παν το όπι γης, μετάθετον. Ou der er oupara Sounor, ou de da yas eneu-Sepor . Ou ser dyrasor er oupara. ou ser yrapıμον, δπ της γης. Ου κοινων ε τα δπ γης, τοίς έν ουρανώ. Πάντα έν ουρανώ άμωμα . παντα τα δπ' γης επίμωμα. Το αθάνατον οῦ Эνητον. το Βυπτου, ουκ αθάνατου. Το σπαρέν, ου πάντως γωητον . το ή γωητον πάντως, του σσαρέν. Διαλυ? σώματος δύο χεονοι. ὁ ἐπο' της αποράς μέχει της γρέσεως. χαι ό ώπο της γρέσεως μέρρι τ σανάτου. Τοῦ ἀίδιου σώματος, χεόνος ἐκτῆς γρέσεως μόνος.

Ταδιαλυτά σώματα αυξεται, και μικούται . Η SIANUTII UNN, eis Ta EVANTIA EVANNOUTAL PACpar, 's yeveour. H'S' at Sios eis autlui, n'eis τα υμοια. Γένεσις ανθρώπου, φθοςα. Φθορα αν-Βραστου, γωέσεως αρχή. Το διογιγιούθμον, και έπογίγνεται. Των όντων, τα με έν σωμασιν εί-· Fir, Ta's' ir is as. Ta's' irepyeirs, ir ou mute ές το Εδανατον ου μετέχει του Βνητού. Το 3 θνητον, του άθανατου μετέχει. Το 3 θνητον, τοῦ ἀθάνατου μετέχει. Το β Βρητόν, εἰς ἀθάνατον σώμα οῦκ έρχεται. Το δ'αθάνατον είς Эνητον παραγίνεται. Αι ένέργειαι οῦκ εἰσὶν ἀνωφερείς, αλλά κατωφερείς. Ουθέν ουφελεί τα όπι γης, τα εν ουρανώ. Τα δ' εν ουρανώ πάντα ώφελεί τα δη γης. Ουρανός σωμάτων αιδίων Ακτικος . Η γη σωμάτων φθαρτώ δεκτική. Η γη αλογος. Ο ουρανός λογικός. Τα έν ουρανφ υπόκειται. Τα όπι γης τη γη επίκειται. Ο ουρανός . αρώτον τοιχείον. Πρόνοια, θεία τάζις. Ανάγκη, - αρόνοια υπηρέτις. Τύχη φορά ατακτοῦ, ένερyeias είθωλον, δόξα Iddn's. Τὶ θεος ἐάτρεπον αγαθον. Τὶ ἀνθρωπος, Απεκπον κακόν. Τούτων τή , πεφαλαίων, μεμνημένος, και ών σοι δια πλοίο-- πεσηνημού ευκόχως, το κάξιξιοίς τως οκ των ση. Ταῦτα γαρ' ἐκένων εἰσὶ σειοχαί. Τας μθρ' ποί φρός τους πολλούς όμιλίας παραιτού. Φθονειν με γαρ' σε ου βούλομαι. Μάλλον 3 ότι τοις σολλοίς δόξης καταγέλατος τή). Το γαρ' ομοιον φρος το όμοιον παραλαμβάνεται.Ανόμοιος δ ανομόιφ ου Κποτε φίλος. Ούτοι δε οι λόγοι όλίγους παντελώς απροατάς έχουσιν, ή ταχα τους exigous agours. Exours si Ti zei issor ir iautois. Τους κακους μάλλον παροξύνουσι αρός τω καxiar. Διο χεñ τους πολλους φυλάπειχ,μη roour as 🕏 λεγομένων τ αρετ. Πως संπας ο πατερού ] ως ο σέκνον. Παν το ξωον 👭 ανθρώπων Επιβρεπές 🛚 por estres the naniar, nel Tauth owngopor yiγνεται. Διο και η θεται αυτή . Τουτο δε το ζώον. Ελν μάθει ότι γρητός ό κόσμος, και πάντα χΤ πρόνοιαν, και ανάγκιω γίγνεται, είμαρμένης πάντων άρχούσης, οὐ πολλῷ ἐαυτοῦ χερον εςαι. Katappornoas whi Tou martos as funtou. Τας δε αίτίας του κακού τη είμαρμένη αναφέρειν οῦκ ἀφέξεται ποτέ παντός έργοῦ κακοῦ. Διο φυλωκτεον αυτους, οπως εν αγνοία όντες ελαθον ώσι κακοί φόβφ του άδήλου.

TEAOS.

Dissolubilia corpora augentur, & minuunturi Dissolubilis materia, in contrarias alteratur corruptionem, & generationem . Aeterna vero in seipsam, & in similia. Generatio hominis, corruptio. Corruptio hominis, generationis principium. Quodabit, etiam definit esse. Entium, alia in corporibus sunt, alia in Idais. Quæ energiæ sunt, in corpore sunt. Immortale non participat immortalis. Mortale, in imimmortale corpus non uenit.Immortale vero in mortale aduenit. Energiæ non sursum feruntur. sed deorsum. Terrena nihil iuuant, cœlestia. Cœlestia uero iunant omnia terrena. Cælum corporum æternorum est susceptor. Terra corporum corruptibilium est susceptrix. Terra, irrationalis. Cœlum rationale. Que in cœlo funt, subiacent. Quæ in terra, terræ superstant. Cælű primum elementum. Pronidentia, diuinus ordo, necessitas prouidentiæ ministra. Fortuna, latio inordinati, energiæ idolum . opinio falsa . Quid Deus?Immutabile bonum. Quid homo? immutabile ma--lum.Hæc capita,ti memoria tenebis,& ea quæ pluribus uerbis tibi exposui, recordaberis. Hzc enim illorum sunt periochz. Cum vulgo conuersationes uita, Nolo enim te inuidum esse. vel potius, quia plebi videberis esse ridiculus. Simile enim simili depræhenditur. Distimilis vero dissimili numqua amicus. Isti uero sermone paucos omnino auditores habent, & forte paucos habebunt. Habent tamen quid peculiare in le iplis. Malos magis acuunt ad malitiam. Ideo oportet vulgum deuitare, quia non intelligit, eotu quæ dicuntur, virtutem. Quo modo dixisti o patersIn hunc modum,o fili.Omne animal, propésius est hominibus, in malitiam. At hnic conuiua fit. Et ideo gaudet illa. At hoc animal, si didicerit, quod generabilis sit mundus, & quod omnia per prouidentiam, & necessitatem fiunt, impe rante cunctis fato, non multo deterius se ipso erit. spernés vniuersum vt genitű. Causas auté mali fi in fatum referet, nunquam abstinebit ab omni opere malo:Ideo, cauendum ab ipsis, ve in ignoratione perseuerantes minus sint mali præ timore occulti .

FINIS.



# HERMETIS EPMOY TOY TRISMEGISTI, TPIZMETIZTOY.

POEMANDER.

#### LIBER II.



Vin aliquando cogitarem cir ca entia, & cleviata mente, valde sopitis mei corporis fensibus, veluti qui somno sunt gravati ex cibi satietate, vel corporis labore, visus

sum uidere quendam permagnum mensura indefinita, uocare meum nomen, & mihi dicere. Quid uis audire, & inspicere? Et quid mente concipiens, discere, & cognoscere? Aio ego. Tu uero quis es ? Ego equidem, inquit, sum Poemander, mens eius qui dominus est. Noui quid uelis. Et tecum sum ubique. Dico ego. Discere uolo entia, & intelligere eorum naturam,& cognoscere Deum. Quomodo? Dixi, audire uolo. Inquit, Me rursus habe men te tua.Quæcunque uis discere,ego te doceba. Cum hoc dixisset, mutatus est forma. Et illico cuncta mihi aperta sunt momento, & cerno spectaculum indefinitum. & lucem omnia fa-Aa, suavem, & hilarem. Et lætatus sum ea visa. Et paulo post, tenebræ deorsum latæ, in parte facta, horribiles, & triftes, oblique terminata, vt imaginarer me uidente, mutari tenebras in humidam quandam naturam ineffabiliter turbatam, & sumum reddentem tamquam ab igne, & sonum quendam resonantem indicibilem, lugubrem. Inde [uox ex ipla inarticula ta emittebatur. ut suspicarer uocem esse lucis.] Ex luce uero, uterbum quoddam san-&um conscendit ipsam naturam. Et ignis sin+ cerus exilijt ex humida natura furfum in fubli me.Leuis autemierar, & acutus atque efficax. Er aer,& iple leuis, lecutus est spiritum. Alcen ditque usque ad ignem a terra, & aqua, ut videretur sulpendi super ipso . Terra uero, & aqua remanterunt in le committa, vt non cerneretur ab aqua. Mouebanturq;, ob illatu [pirituale uerbum. Tunc Poemander ad me. Intellexisti ne spectaculum, quid sibi uelit? Et cognoscam inquam ego. Lux illa, inquit, ego sum, Mens tuus Deus. Qui est ante humidam naturam, quæ ex tenebris, apparuit.

# BIBAION B

ΠΟΙΜΑΝΔΡΗΣ.



Ννοίας μοὶ ποτε γρομένης του τον μου τον και μετεφοιδείσης μου της διανοίας, σφόδρα κατεχε- βεισών μοῦ της σωματικών αι- δήσεων, ώσερ οἱ ἐν ῦπνω βε-βαρημένοι, ἐκ κόρου τροφης, πὰκ

κόπου σωματος, εδοξα τινα ίδεν τωρμεγέλη μοσεφ απειορίς φτυγχάνοντα, καλάν μου το όνομα, λαί λέγοντα μοι. Τὶ βοῦλα ἀχοῦσα καὶ Βεασα-रु; και τὶ νοήσας μαθείν και γνώναι; φημί :-ישט , סט אשף דוֹג בוֹ ? בצט עש , סחסור, בועוֹ ס חסר μάνδρης. ¿ της αὐθεντίας νους. Οίδα ὁ βούλα, του σωμμι σοί πανταχού. Φημί έγω, μαθαν δίλω τα όντα. Και νονσαι των τουτων φυσιν, και γνώναι τον βεον. Πως ? Ε'φιω ακούσαι βούλομαι. Φησιν, εμε πάλιν έχε νῷ σῷ. Ο σα Βέλεις μαθείν, εγώ σε διδάξω. Τοῦτο εἰπών, κλλάγη τη idia, zai ευθέως πάντα μοι luioixlo ροπή. Και όρω θέαν αόριςον. Φως δε πάντα γεγμημέ-જ્ય મેં ઈ 100 TE, ત્રુવો દેત્વરુ જેયાં માનવા માનવા માના કાર્યો છે જેયાં મુખ્યો μετ' ολίγου, σκοτος κατωφερές ωδ έν μέρει γεγωημένου, φοβερού τε και συγνού, σκολιώς πεπειραμένον , ως είκασαι με είδοτα μεταβαλ: λόυθρον το σκότος είς ύγραν τινά φυσιν ἀφάτως τεταραγμένου. και καπνόν Σποδιδούσαν ως έπο πυρός, γαι τενα ήχου έποτελούσαν αvendadntov, you'sn. Eita [ Bon' if autis dσω άρθρως έξεπέμπετο, ώς εικασαι φωνίω φωτος.] εκ του φωτός τις λόγος άγιος επέβη τη φύσει, και πυρ άκροιτον έξεπηδησεν, έκ THE Uppas Ourewe dra es utos. Kougor de tu, rai o'zv spasanovte dua. Kai o anp iλαφρός ών ηκολεύθησε πο πετυματι. Αναβαίνοντος αυτου μέχει του πυρός, ώπο γης, και θδατος, ως δοκείν κρεμάθις αυτόν έπ' αυτου, γητε, και υδωρ έμθρε κατ έαυτα συμμεμιγμένα, ως μη δεωρείος έπο του υδατος. Κινούμενα τε ω, διά τον Επφερόωνον πνάμα-TIROV NOYOV. O' & HOILANDONS ELOI. E'yvonoas onoi, The Star Tauther, oti xal Bouλεται ? Καὶ γνώσημαι εφίω εγώ. Το φῶς εκώvo equi eya eimi, Nous o sos Beds, o mpo φύσεως ύγρας, της έκ σκότους, φανείσης.

& S'Ex vods pareries hoyos bios beou. Ti our primis Ούτω γνωθι,το έν σολ βλέπον, τω ακούον,λόγος κυ ρίου , ὁ δε νοῦς πατήρ Δεός οὐ διίς ανται ἀπ ἀλλή--Aur. Erwois jap' Toutar Estr n' Com Euxapida ooi έρω έγω. άλλα δη γόνι το φως, κω γνώριζε τουτο .Εἰπόντος τοῦτα, δλι πλοίονα χρόνον αντωπηstuela, aste ut recuer autor the iffar. Araveurantes A. Seopa in to vot mou to pas in Suγάμεσιν αναριθμητοις όν, και κόσμον απειόρισον Tros, we were to To Tup Swapen perisy red rasiv ignetrai epatou iduov. Tauta N'iya Sitγοήθω. όρων τον του Ποιμάνδρου λόγον. ως ε έν εκπλήξει μου όντος. Φησί πάλιν έμοι. el As έν το νο το αρχέτυπον είδος, το προυπαρχον τρε αρχῆς τῆς ἀπεράντους Ταῦτα ὁ Πορμάνθρης ἐμοὶ. Τὰ οὖν,ἐγὰ φημὶς τοχῆα τῆς φύσεως,πόθεν ὑπέ-. sn; Πάλιν εκώνος αφός ταῦτα. Εκ βουλης 3 so υ, ή τις λαβούσα τον λόγον, και ίδουσα τον καλον หอ์อนาง เน้าเนท์ ธลาง หออนางางเทยิตั ธล อาล หรือ เล่าหัง FOLKEINT TO MUTHUATER LUXES. O' & rous & Beo's, apperobnaus ar, (whi now pas unapper, d-ARKUNGE LOYO ETEPOP POW SHULOUPYOF. OS BEOS τοῦ πυρός, και πρεύματος ών εδημιούργησε Sioinnade Tivas केली के हे मार्गम्या कि स्थार मार्ग के राज्य मार् didntor xóquer, mi i Stoinnois auth, sinapμένη καλώται. επηδησεν ευθύς έκ औ κατα-. φερών τοιχείων του Βεου, ο του Βεου λόγος જૈક το παθαρόν της Φύσθως δημιούργημα. καί πατελήφθη τα άλογα, τα πατωφερή της φύσεως sorxãa, os To valu pórtu. O' de Inpuoupros rous old red roya , & alliter rous nunhous, xa Swar pollo espete ta coutou support. plata. nai date spéquat an dexis dopisou, sis επέραστον τέλος: ἄοχεται γαρ ακί, οῦ λήγα. Η At routen weigopa nather stene o rous, in the κατωφερών σοιχείων ζώα πνεγκεν άλογα. οῦ pup Eraye Ton Loyon. and to metera nreyks, THE TO THE PHATE; SIGHEXWIPEDS S'ATTANN'S אשר אודה או אמו דו טלשף מפלשה או של אחספי ל דים ביים मुख्ये में भूमे हेर्निम्हपूर्ण क्रेम कांग्राह के की पूर्व रिकें प्रक rzánosa, épneta, Inpia dypia, za nuepa. O' So merror hathp, vous, wir, Con, we poss สำหระทับธราวอง สังมิคุณพอง สมาสัง อีนอรอง 5 จีบี พิคส์-Du als istou Toxou, menusans jap led, This Tou mangels einéra Exert O'rtes par rei & त्रेक्टेड मिट्टिया मार्ड कि बिट एक्ट्रिक के अपने कार्य की मार्थ के अपने अपने ρέδωπο τα έσυτου πάντα δημουργήματα. Κα-Taronous de the rou suppoupyou uthou in the παντὶ ήβουλήθη, καὶ αὐτός δημιουργών. Καὶ απεγωρίων και του πασχός, βρομθρος èr τη δημιουργική σφαίρα. Ε'χων των πάσαν έξουσίαν κατενόησε औ दंत्री वे उसे δημιουργήματα. of d' neadnour autou. Exesos de metadisou. της ίδιας ταξεως. Και καταμαθών των τούτων ουσίαν, και μεταλαξών της έαυτή φύσεως,. ที่ดีอบภาษ์ที่ ส่งสวัดที่รู้ เป็น เขียงออดสลง หรือ หย่นภอง , Και το κράτος τοῦ όλικοιμένου दी τοῦ πυρός

Illud uero ex mente lucidum verbum, filius Dei. Quid ergo, inquam? Sic nosce. Quod in te uider, & audit, uerbum domini. Mens uero Deus pater, non distant a se inuicem . Vnio enim horum est vica. Gracias tibi ago, inquam ego. Sed mente concipe lucem, & cognosce iplam. Sic effatus, diu aduersi nos intuebamur, ita ut tremerem eius formam. Aduerso aurem eo, conspicio in mente mea lucem in uiribus innumeris esse. & mundum indefinitum vere; & cohiberi ignem virtute maxima, & statum esse adeptum,coastum.Hæc ego comprehendi,uidens Poemandri uerbum. Itaque cum in stupore essem, ait ad me rursus. Vidistin in mete, archetypam formam quæ ante principium est principij interminatis Hec Poemander mihi . Inquam ego , Elementa naturæ, vnde sunt constituta? Rursus ille ad hec. Ex consilio Dei. Qui accipiens uerbum, & uidens pulchrum mundum, imitatus est, mundum efficiens per eius elementa. & germina animarum. Mens vero Deus, mas formina existens, uita & lux cu sit parturist uerbo, aliam mentem opisicem. Quæ Deus ignis,& spiritus existens effecit rectores quoldam septem, in circulis continent tes sensibilem mundum. Et regimen illorum fatum uocatur. Exilijt statim ex deorsum Mi tis elementis Dei uerbum, in purum natura opificium, & vnitum est opifici menti. Consubstantialis enim erat. & relicta fout rations carentia, deorsum lata naturæ elementa, ut esfent materia tantum. Mensuero opifex fimul cum uerbo, quæ complectens circulos, & uerlans impetu, reuoluit sua opificia, permilit, ut revoluerentur, a principio indefinito, in interminatum finem. Incipinnt enim semper ubi definuat. Horum vero circulatios ptout uult mens, ex deorsum latis elementis animalia protulit irrationalia. non enim habebant rationem. Aer uero nolatilia tulit; aqua uero natantia. Et legregeta funt ab inuicem,terra, & aqua prout uoluit ipla Mens. Et terra produxit a se, que habebat animalia quadrupeda forpentia, beltius feras ac cicures. Omnium nero pater Mens, cum esset uita & lux, parturijt homine fibi fimilem, Quem adamauit,ut proprium partum:Perpulcher.n: erat, patris imaginemhabens. Reuera. n. etiam Deus dilexit propriá formam. Eique tradidit omnia sua opificia. Cumq; mate coprehedisset opificis factură in universo, uoluit, & ipse codere. Et segregatus est a patre, relictus in opifi ciali sphęra. Habes vero omne potestate coside rauit lepté rectoru opificia.lpfi vero eu dilexerūt,& singuli participe sui ordinis secerūt. Cuque intellexisset horú essentiá,& particeps factus eoru naturæ, voluit perrupere circu feren tiã circulosu, & potentia cius qui igni insidet C 2

#### HERMETIS TRISMEGISTI

intelligere. Et is mortalium mundi animaliu, & irrationalium, habens omnem potestatem, per harmoniam introspexit, irrumpens, potétiam circulorum, & ostendit deorsum lata naturam, pulchram Dei imaginem. Quam cum conspexisset, insatiabilé pulchritudiné, & omnem efficacia in se habenté septé rectorum,& imaginum Dei subrist præ amore, utpote pul cherrimæ imaginis, hominis formæm, quasi in aqua vidisset, vmbră vero in terra.llle uero uidens similé sibi imaginé in se ipso, existentem aqua, dilexit. & voluit ei cohabitare. Ac statim hoc cósilio factú est opus, & parturijt irrationalé imaginé. Natura vero suscipiés amatum circuplexa ei est tota, & comisti sunt. Se se.n.amabat. Et ob id preter omniaterrena animalia, duplex est homo mortalis quidé corpore, immortalis vero ob substătiale homine. Nam cu. immortalissit, & omnju potestaté habeat mor talia tñ patitur, subiecta fato. Et cu sit harmonia superior, harmonicus fuit seruus. Et cum sir massæmina ex marisæmina parre, & insomnis, ab infomni dominatur. Et post hæc, Mens mea. Nam & iple amo sermoné. Poemanden yero dixit. Hoc est archanu mysteriu, vsque ad hanc diem. Natura namo; commista homini, ntotulit quoddam miraculum ad mirabilistimum. Habens.n.iple harmonie feprem rectorum natură, que dixi tibi, ex igne & spiritu no. mansit natura. Sed illico parturijt septé homines, ad naturam leptem rectorum mariforninas, & sublimes. Et post hæc o Poemander, in magnum.n.desiderium veni, & cupio audire, ne excurras. Et Poemader dixit. Sed Mennon enim adhuc explicaui primum fermonem. Ec ce sileo, dixi ego. Facta igitur, vt dixi, septem horum genitura tali modo. Fæmineus, n.aer, aqua falax ex igne maturitatem, ex æthere vero Spiritum, accepit. Et protulit natura, corpora ad formam hominis. Homo uero ex uita ; & luce, factus est in animam, & métem.Ex vita quidem animam, ex luce vero mentem. Et remanserunt ita omnia membra sensibilis mű; di, vsque ad periodi finem dominans, & generans. Audi tandem, quem cupis sermonem audire. Completa periodo, solutum; est universorum vinculum ex consilio Dei.; Omnia namque animalia cum sint mariscemi, na, soluebantur simul cum homine. & facta lunt partim mascula, & partim sæminea similiter, Deus uero statim dixit sancto uerbo: Crescite incremento, & multiplicamini mul. titudine, omnia condita, & opificia. Et reco-, gnoscat, qui mente est præditus se ipsum immortalem, & causam mortis, amorem corporis, & omnia entia. Hoc cum dixisset, prouidentia per fatum & harmoniam, mittiones effecit, & generationes constituit.

κατανοησαι. Και ο τη Εννης, του κόσμου ζώως. gai Al aloyar, Exarmarar Esousiar, Sia This apportas παρέκυψεν, αναβρήξας το κράτος τη κύκλων , χωὶ εδείξε τίω κατωφερή φύσιν, τίω καλίω του Βεου μορφίω . Ιω ίδων, ακόρε τον κάλλος . अवा ज्वेज्या देग्हिन्स्या देग देवार में देन्र ० एक या की देनी है SLOIKATOPON, The TE MOPOLE TOU SEOU, EMERSIATE έρωτι, ως ατε της καλλίτης μορφής του ανθρώτου To eidos in To udati idou oa, sai to oxíaqua en THE THE . O'S' idw'v The openiar auto popple it έαυτώ, οὖσαν. ἐν τω υδατι, ἐφίλησεν. Καὶ ηβουρ ληθη αυτή σωσικών. άμα δέ τη βουλή έγένετο ένέργεια, και έκυησε των άλργον μορφίω. Η 🕏 φυσις λαβούσα τον ερώμθρον , πειέπλακη όλη, και έμίγησαν. ἐρώυψοι γαρ ήσαν. Καὶ διλ τοῦτο παρα πάντα τα όπι γης ζωα, διπλούς esty o ανθρωmos, Svaros ulv' Sia to ouque, adávates de Sia τὸν οὐσιώδη ἄνθρωπον. Αθάναζος γαρ' ῶν, καὶ παν ων τω εξουσίαν έχα, τα ή Ανητά πάχα, apuovias, evapuovios y eyove Sounos. Appevo 3n-AUS JE av, ¿¿ apper of n Auos av margos, na di mros. જંકારું તેંગ πγου κρατείται. Και μετα ταῦτα, γοῦς ὁ દેμός, και αυτός γαρ' έρω του λο γου . Ο΄ δε Ποιμάν. δρης είπε. Τουτο εςι το κεκρυμμένον μυσήριον ping The Distinct H. Jup outes any regar πό ανθρωπο, ήνεγχε τι βαυμα βαυμασιωτατον. Ε'χοντος γαρ' αὐτοῦ τῆς άρμονίας την έπα, τίως ουσιγού εφίω σοι εκπυρός και πνεύματος, οὐκ άς ક્રમાલાપુકા માં φύσις. તેઓ ફ્રિયુરિયુદ્દ તે જ્વારા પાળદા કે જો તે તેમ ઉન્લં-્ πους ωρος τως φυσεις नी किसी à διοικητορων αρρενο». Snavas, xai metaposous. Kai meta tauta di Hoi-, μανδρη, ελε μεγάλιψη τος δηθυμίαν πλθον, και ποθώ ακούσαι μη έκηγεχε. Και ο Ποιμάνδρης, संमध्य, बेरोरे वे वार्धमय, ग्रांमक नुवर् कारो बेरममर वादय परेष. σρώτον λόγον. Ιδού σκωπώ έρλυ έγω. Εγένετο. อยึง ผู้ร έφίω, की दंत्री के σούτων में γένεσες, τοι φ. de recto. On hunce sup o and, new volup ox de-TIKOV . To d' EN AUPOS TÉTUPOV, EN S' al BÉPOS. το πνευμα έλαβε. Καὶ έξηνεγκον ή φύσις τα. αώματα αρρ'ς το είδος του ανθρώπου. Ο δ ανθρωπος έκ ζωής, και φαιτός έγένετο, εις Juxlui rai vouv. en usu Eans, tuxlui; en se. φωτός, νουν. Και εμενεν ούτως τα πάντα μέλη. του αι δητου κόσμου, μέχρι πειόδου τέλους άρχων, και γρών . Ακουε λοιπον, ποθώς λόγου άκούσαι. Της ωτιόδου πεπληρωμένης, έλυ 3η δ. πάντων σωύ δεσμος έκ βουλίε Βεοῦ. Πάν α ραρ τα ζωα αρρεκοθήλυ όντα, διελύελο άμα το άν-Sρώπο, και έγεκετο τα μην αρρενικά έν μέρει ... Ta de Innuna ouplos. O' de Jeos eu Jus esπεν αγίω λόγω, Αυξανεώε εν αυξώσει, χαι πληθιώεδε εν πληθα τάντα τα κτίσματα, και. δημιουργήματα: και αναγνωρισάτω ο έννους. eautor orta adarator, rei tor attion tou daνάτου ερωία σώμαζος. χαι πάνζα τα όνζα είπόντρερή πρόνοια δια της είμαρμένης, και άρμονίας TA'S MIZUS ETHNOUSO, xai TA'S SUETES KATESHOE

200 ETANOLUOBN XT YEVOS TA TEVTA, rai o avazvo-· plous sautor samavler eis to accousin ayalor. O' δ' αγαπήσας το έκπλανης έρω]ος σωμα, οθτος μένοι εν τω σκότει πλανό ώμος, αι δηθώς πάχων • τὰ τοῦ Βανάτου . Τὶ τοσοῦ ζον ἀμαρτάνουσιν, ἔφίω igya, oi dyranwites, iva sepubaisi tus disavarias. E'oixas & ovijos, un resportintra, de n'xouvas. Ούκ έφω σοί τοθίτ : τοθ ή , και μιμικόσκομαι, ευχαρις ω ή άμα σοὶ εἰ ἐνόησας . Εἰπὶ μοὶ , δια τὶ afioi eioi tou Baralou, oi in me Barato orles; O'te φοκαβέρχεβαιτοῦ οἰκείου σώμαβος, τὸ ςυγνὸν σκό-รอร. เรือบับวาล อบรเรา เร็หรราง ธลับลอบบรรทหเรา er το ai 3 n το κόσμο, eξού Βάνα] s αρθεία. Ervónous oplas a odjos. Kaja ti s' o erronous eaujor, eis θεον χωρεί . Θπερέφη, ό του θεου λόγος, φημε èya, Oli ex palos il Cons owis nuer i ralne off 6λων. έξου γέγονεν ο άνθρωπος. Ευφήμι λαλών. Φώς και ζωη ές εν όθεος, κρό παθήρ, έξ ου έγένετο ό αν-Βροστος. εαν οὖν μάθης εαυτόν εκζωής. κ) φωτός όντα, είς ζωλώ πάλιν χωρήσεις. Ταῦτα ὁ Ποιμανδρης εἶπεν:αλλ' έτι μοὶ εἰπέ,πῶς εἶς ζωίω χωpiow, eyal equi, a vous euis; onoi jap 6 Beos, 6 έννους ανθρωπος, αναγνωρισάζω έαυτον. Ο υπάντες άνθρωποι νουν έχουσιν; Ευφήμι ο ούτος λαλών. Hapayirona jap iya i rove, Tole i oine na ayaθοίς, καθαροίς, κ) έλεπ μοσι , τοίς εύσεβῶς βιούσι . καὶ ή παρουσία μοῦ γίνεται βοήθωα. Καὶ εὐθύς τά πάνζα γνωρίζουσι, και τον πατέρα ιλάσκονζαι ayampunas, redevyapisovom ednogowites, red ύμνου σιν τεταγμένοι πρός αὐτόν τῆ σοργῆ. χ) πρό τοῦ παραδοιῶαι τὸ σῶμα, ίδίφ Βανάτη, μουσάσourtes मकेड को अभिज्ञार, अंडिजीस्ड को मेरि मके से एस्ट्रिमματα . Μακλον ή οὐκ ἐκσω αὐτος ὁ νοῦς, τὰ σροαπίπλον α ένεργήματα του σάματος έκπελεδίω αι TUX apos ar, imux hira Tas el o o Sous The Kaxar, મે તો χρών ένεργημά ων, τας ένθυμήσως έκκο πων . Tois d'avon Tois, we nanois, we mornpois, we plo-Pepois, xai matorintais, xai povevoi, xai arebioiπορρωθεν είμε, το τιμορο έκχορήσας δαίμονε, όστις τίω όξυτη α του πυρός αφοαβάλλως, Βρώσκει αὐτον αἰδητικώς, και μάλλον δεπ' τας ανομίας αὐτον όπλίζα, ενα τύχη μάζονος τιμαρίας. Καὶ οῦ παίεται , ἐπορέξεις , ἀπλέτους τίω όλιθυμίαν εxer dropésas, onojouaxay, no roujor avariles, ne δασκέον βασανίζα, κι επ' αυτον πυρ δαι το πλέον, αὐξάτα. Εὖ μοὶ πατ]α ως ἐβουλόμλω ἐδίδαξας & rous:E'ti de moi eixe, the avodou the yivomerns μετά ταυτα; Ο΄ Ποιμανδρης संπο. πρώτον με έν τη αναλύση του σώματος του ύλικου . παραδίδωσιν αὐτο το σῶμα εἰς ἀλλοίωσιν. Καὶ το εἰδος ὁ eiger apares givera, na to ibos the Saipore ανενέργητον παραδίδωσι, καὶ αἰδησεις τοῦ σώματος es τας έαυτβ πηγας επαρέρχονται, μέ-PH YIVOUDUM, XED TEANY TWISELDHOL HE TES 4νεργείας. Και ό Βυμός. και ή Επθυμία είς τω άλογον φύσιν χωρεί. Καὶ οῦτως όρμα λοιπον ara δια της αρμονίας. Και τη πρώτη ζώνη δί-. Sout The aigntikles every car, rai The mountain.

& multiplicata sunt in suo genere omnia. Et qui recognouit se iplum, venit in superaffluens bonum. Qui uero amauit per amoris er rorem corpus, is manet in tenebris errans sen sibiliter patiens ea quæ sunt mortis. Quid tantum errat, dixi ego,ignari, vt priuctur immor talitate? Videris o tu, non intellexisse, que audistiNon, inquá, intelligo? Intelligo, & recordor, & simul gratias ago tibi. Si percepisti, dio mihi, cur digni funt morte qui in morte funt? Quoniá anteit propriú corpus lugubris tenebra. Ex qua est humida natura, ex qua corpus est constitută, în sensibili mudo, ex que mors deriuatur. Percepisti recte, o tu. Sed quo nă qui le iplum intellexit, in Deu trásic Quod quidé dixir, Dei uerbu dico ego. Quoniam ex luce,& uită costituit pater universoru, ex quo factus est homo. Recte admodum dicis. Lux & vita est Deus, & pater a quo natus est homo.Si ergo didiceris te ipsum ex uita, & luce constitutum, in vitá rursus transibis. Hæc Pod mader dixit. Sed adhuc mihi dic, quomodo in vită trăsibo, dixi ego, o Mens mea? Dicit enim Deus. Méte preditus homo, agnoscat se ipsu. Nonne omnes homines menté habent Recco loquere, o tu. Aduenio ego Més, pijs, & bonis, & puris, & misericordibus, & qui religiose viunt. Et præsentia mea, fit auxilium. Et illico cuncta cognoscunt, & patrem deprecanturamanter, & gratias agunt benedicentes, & laudant, intenti in ipfum amore, Et antequam tra dant corpus propriæ morti, odio habent sens sus, cognoscentes ipsorum opera. Sed potius non sinam ego Mens opera quæ corpori acci dút ad finem deduci. Ostiaria claudam ingres sus maloru, & turpiu operu, cogitationes rescindes. Stultis nero, & malis, & prauis, & inni dis,& factiolis,& occiloribus,& impijs longe ablum. Vindici eos tradés demoni. Qui acutié ignis adhibens, ferit iplum lenlibiliter,& magis ad scelera eŭ armat, vt consequatur maioto pœná. Et nó cessat, desideria inexplebilia cupiditaté habés infatiabilé, veluti in tenebris inquireret,& hunc perdit,& magis cruciat,& fu pra ipsum igné, ét atq; etiam, adauget. Optime cuncta, vt uolui me docuisti o Mens. Sed præterea, mihi dic , de eo reditu qui fit post hæc 🛭 Dixit Poemander. Primo quidem in resolutione corporis materialis, tradit corpus ipsum in alterationem,& forma, quam habuit, fit inuisilis. Et morem Dæmoni inesticacem tradit, & sensus corporis in suos fontes redeunt partes facti. & rurlus reficiuntur in actiones. Et irascentia, & concupiscentia in irrationalem naturam abit. Atque ita denique impetum capit sursum per harmoniam. Et primæ zonæ dat augmentatricem actionem, & eam que est decrementi-

### HERMETIS TRISMEGIST1,

Et lecundæ machinationem malorum, & dolum inefficacem. Et tertia concupiscibilem de ceptionem, itidem inefficacem. Et quartæ dominandi apperenriam affectu uacuam.Etquin tæ audaciam impram,& audentiæ temeritate. Et fextæ occasiones malas, divitiarum sine uiribus Et septimæ zonæ insidians mendacium. Et tunc nudatus ab harmoniæ operibus, scandit ad octavam naturam, proprias habens vites. & laudat cum entibus patrem, & ei congratulantur qui sunt præsentes huius aduentu. Et similis factus ei audit, & potentias quæ super octauam naturam sunt, uoce quadam propria laudantes Deum. Et tunc ordine ascédunt ad patrem, & ipsi se ipsos interpotentias tradunt.& Potentiæ facti in Deo funt.Hic est bonus finis, ijs qui cognitionem funt adepti, Deos fieri. Denique quid moraris?nonne, ut omnia suscipiés ductor sias ijs qui digni sunt, ut genus humanum per te a Deo seruetur. Hæc postquam mihi dixit Poemander, immiscuit se potentiis. Ego uero gratias agens, eo benedicens patrem universorum, surrexi ab eo roboratus, & edoctus uniuersi naturam, & maximum illud spectaculum. Et cœpi alta uoce nunciare hominibus pietatis, & cogni tionis pulchritudinem. O populi, uiri terrigenz qui uosmetipsos ebrietati, & somno dedidistis, & ignorationi Dei; sobrij estote, desinite crapulari, allecti somno irrationali. Illi uero audientes adcesserunt libenter. Tune aio. Cur nam,o uiri terrigenæ, uosmet tradidistis in morte m, habentes potestatem immortalitatis fieri participes? Rescipiscite uos qui cum errore incessistis. Et communica. stis cum ignorantia. Discedite a tenebroso lumine immortalitatis estote participes. Deserite corruptionem. At eorum aliqui illudentes disselcerunt, in uiam mortis le se tradentes. Alijuero, orabant edoceri, ad pedes meos se proiicientes. Ego uero, illos furgere iubens, dux effectus sum generis humani, rationes docens, qualiter, & quo modo seruari queant. Et seminaui eis sapientiæsermones & nutriui ambrosia aqua. Vespere antem facto, & solis splendore iam occidente toto, iussi eos gratias Deo agere. Et completa gratiarum actione, unusquisque redijt in proprium cubile. Ego uero beneficentiam Poemandri descripsi in me ipso. Et repletus ijs quæ uolueram lætatus sum ualde. Factus est enim corporis somnus, animæ sobrietas. Et compressio oculorum uera uisio, & silentium meum, grauidum bono. Et sermonis prolatio, germina bonorum. Hoc autem accidit mihi. quia accepi a mente mea. hoc est a Poemandro Domino verbi, Deo afflatus ue-

rai Tñ Satipa Thu unxarhu The nange, ni Tòr δόλον ανενέργητον. Καὶ τῆ τρίτη των όληθυμητιnlw ἀνενέργητον. Καὶ τῷ τετάρτη τίω ἀρχοντικων σροφάνειων απλεονέκτητον. Και τη πεμπη το βράσος το ανόσιον, και της τόλμης των προπέτειαν. Και τη έκτη τας αφορμάς τας κακάς του πλούτου ωνενέργητον. Και τη έβδομη ζώνη. το ένεδρεύον ψεύδος. Και τότε γυμναθείς Sino The ties apportas everynuatar, vivetai du τω ογδοατικώ φύσιν, τω isiar Swaper έχων. Καὶ ύμνει σων τοις ουσι τον πατέρα, συγχαίρουσι δ'οί παρόντες τούτου παρουσία, και όμοιωθείς τοίς σωρυσιν ακού er, και Al δωνάμεων των των όγδοατικίω φύσιν οὐσῶν, φωνῆ τινὶ ἰδία ύμνουσων τον Βεον. Και τότε τάξει ανερχονται προς τον πατέρα, και αυτοί είς δυνάμεις έσυτους παpadidoasi. za dwanies zironkoi, er 340 γίνονται. Τοῦτο όςι το αγαθον τέλος τοῖς γνῶσιν έχηκόσι, θεωθίωω. Λοιπον τὶ μέλλεις, ουχ ώς πάντα παραλαδών καθοδηγός γίνη τοῖς ἀτ ξίοις, όπως το γένος της ανθραπότητος δια δεου σωθή. Ταυτα είπων έμοι ο Ποιμάνδρης, έμίρη Tais Swapers. E'ya's' sugansnoas, xa euλογίσας τον πατέρα την όλον, ανές ω υπ'αὐτοῦ Swapadeis, και διδαχθείς του παντές τω φύσιν, και τιω μεγίσιω δέαν. Και ήργμαι κηρύσσαν τοῦς ἀνθρώποις, τὸ τῆς εὐσεβάας, καὶ τὸ τῆς yvacous rados. A daoi, ardpes yn fuer, oi medn, RELUTYO EQUITOU O EX SESONOTES, REL THE ADVENTIGE του θεού, νή φατε, παύσαιδε κραιπαλώντες, θελγοωμοί υπτφ αλόγφ. Οἱ δ' ἀκούοντες παρεγένοντο όμοθυμαδόν. Ε'γού ή φημί. Τὶ ἐαυτοῦς ο ἀν-Sper yn flueis, eis Savator ex de dunate, exortes egovolar the adaraolae metaraber, metaronσατε, οί σωιο θεύ σαντες τη πλάνη, χαι συσκοτίδεντες τη αγνοία. απαλλάγητε του σκοτωνου. outos; petarábete the abavarius, natares-JETE The phopar. Kai of whi aught xatapaueρησαντες, απές ησαν, τη του Βανάτου όδω έαυ-Tous ex Je Swactes: Oi de Tapenahow Siday fiναι, εαυτους προ ποδων μου ρίταντες. Ε'γω δ' αrasmoas autous nadodnyos espopulu tou yé. νους, τοῦ ἀνθρωπίνου, τοῦς λόγους διδάσκων, τῶς, χαι τινί τεοπφ σωθήσονται. Και έσσειρα αυτοίς τους της σοφίας λόγους, και έπροφησα έκ του άμ... Brasiou udatos. O'lias 3 Auguerns, wa The τοῦ πλίου αὐγῆς ἀρχομένης δύεδις όλης, ἐκέλά-. σα αὐτοῖς εὐχαρις είν το δεφ . Καὶ ἀναπληρώσαν s τω ευχαρισίαν, έκασος έσχάπη είς τω idiar noithe. Eya de the suspyeriar tou Hosμάνδρου ἀνεγρα φάμω είς έμαυζον. και πληραθείς ών ήθελον, εξήυφρανθω. εγένεζο γαρ' ότου. שומה מו שו בשל בי לווג לעצור בי דור בי דור בי אשל או און בי μυσις Al co Janμών, αληθεινή δρασις, και ή σιωπη μοῦ ἐγκύμων τοῦ ἀγαθοῦ. Καὶ ή τοῦ λόγου έκφορα, Μυνήματα άγαθών: Τοῦζο 💦 σωμέβη. μοὶ λαβόν]ι ἐπο τοος μοῦ, Του] κτ τ Ποιμάν... Spous lis ouder lies to you deo avous su ouduos lis et. Andeias

Andrias andor. Die Sidout in Juxus, rai iques όλης, ευλόγιον τώ πατεί θεώ. Αγιος ό δεός, ό πατήρ το όλων. αγιος ο Эεος ου ή βουλή τελείται is is in Swidnew. Aylos o Beds os you-Diwai Boukerai, wi yiyrarenerai rois idiois. άγιος εξ, ο λόγφ σωις άθρος τα παντα. Αyes et, ou aloa quois eixar tou. Ayios et, **αν η φ**ύσις ουκ εμόρφωσαν. Αγιος εξ, ό πάσης Sundpreas ixupotepos. Ayros et, o reams izipoxns mei Cav . Aylos ei & xpei arav Th inalvar, Sigai royinas Jusias apras im Juxãs, nai καρδιας σρός σε ανατεταμένης. Ανεκλάλητε, άβρητε , σιωπή φωνούμθμε. Λίτουμθμ, το μή σφα... λίω αι της γνώσεως, επίνοσον μοί, και ενδυναμώθου με , και της χάριτος ταύτης φωτίζον τους έν άγνοίας, του γένους μου άθελφούς, μούς δέ σου. Διό πισεύω σοί, και μαρτυρο , είς ζωίω , και φως χωρώ. Ευλόγητος α πάτερ. Ο σος ανθρωπος σωαγιάζαν σοὶ βούλεται , καθώς παρέδωκας αὐτώς των πάσαν è-

TEAOE TOT HOIMANAPOT.

ritate, veni. Propterea do, ex animo, & uiribus totis laudem patri Deo. Sanctus Deus pater vniuerlorum . Sanctus Deus, Cuius consilium ad finem deducitur a propriis potentiis. Sanctus Deus, qui cognosci vult, & cognoscitur a suis. Sanctus es, qui uerbo constituisti entia omnia. Sanctus es, cuius vniuersa natuta imago nata est. Sanctus es quem natura non formauit. Sanctus es, qui omni potentia es fortior. Sanctus es, qui omni excellentia es maior. Sanctus es, qui omnes superas laudes. Suscipe loquelæ sacrificium purum abanimo, & corde ad trintento. O indicibilis, ineffabilis, silentio uocate. Petimus, vt nó aberremus a cognitione nostræ essentiæ, annue mihi, & corrobora, & gratia hac illumines eos qui fuut In ignorantia generis mei fratres, filios ueró tuos.Ideo credo tibi,& testimonium do in uitam,& lucem transco. Benedictus es pater. tuus homo, sanctificari tecum vult, prout ei tradidiți omnem potestatem .

FINIS POEMANDRI.

#### SCHOLION.

I Scholia, qua ad calcem quorumdam dialogorum inuenies adietta, ea R. P. Magister 'Iacobus de Lugo, in eorum visione R.P. Inquisitoris vicem gerens, iussi apponi, ne aliquid contra sacrosanttam sieem Catholicam, videretur permissse, sunt autem sequentia.

Quando ait,Deum esse Mentem. intelligatur sano modo, hic & alibi.

3 Item quando ait. Deus accipiens uerbum, & videns pulchrum ,mundumimitatus est. Intelligatur fano modo. fcilicet, quod Deus creauerit mundum verbo fuo .

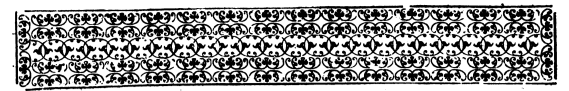
4. Et quod parturut aliam mentem, vt pater generauerit filium.

S Quando vocat Deum, Masfæmina. Intelligatur ob eius fæcunditatem.

6 Falsissimum est, quòd homo ex vita & luce fattus sit in animam, & mentem,nisi intelligat pro luce & vita,ipsum Deum.

ر - Item falsum,quod ex luce & vita factus sit mundus,ex quo mundo factus sit homo .





# HERMETIS EPMOY TOY

TRISMEGISTI,

TPIZMETIZTOY.

SERMO SACER.

ΛΟΓΟΣ ΙΕΡΟΣ.



#### LIBER III

# Loria oía Deus,& diuinú,& natura diuina.Principiú entiúDeus,& intellecto, & natura & materi & acto, & necessitas, & finis,& renouatio.

· Erant.n.tenebræ infinitæ in abysfo,& aqua, & spiritus tenuis, intellectualis potentia, existentia in chao. Exijt lux sancta, & cocreta sut super harena elementa, ex humida substantia. Et Dij oés distinxerut naturá seminaria. Cuq; omnia essent interminata, & incodita, secreta funt leuia sursum. Et grauia, fundament u facta sunt super humida harena, igne ea omnia ter minante. Cumq; suspesa essent spiritu sustin ebatur, ac ferebatur. Et conspectu est cœlum in circulis septé. & Dii in astroru ideis uisi cu eo- . rű signis omnibus. & discreta, & dinumerata sunt astra, cu diis qui in ipsis erat. Et circuprehésus est circulus aere. circulari cursu, dinino spiritu latus. Et protuler tinguli Dii per propria potentia, p libi fuit ordinatu. Et generate funt feræ quadrupedes,& serpétes, & natates, & uolantes;& omne semé fœcundű, & gramé, & floris omnis, herba virés. Semina regenerationis in seipsis colligétes. Generationes vero hominű, ad operű diuinorű cognitioné, & na turęviuŭ testimoniū,& multitudinë hominū;-& omniŭ quæ sub cœlo sunt dominatŭ,& bonoru agnitionem, vt augeatur in augmeto, & multiplicétur in multitudine, & omné in carne animă, per eurlum deoru circulariu monstrosa semina in inspectionem cœli,& cursus cælestiú Deorum, & operum diuinoru, & naturæ operű, in signa bonorű, ad notitiá diuinę potéti, gfato impediéte; cognoscere bonoru, & maiorem, & omne bonoi u artificin inuenire.

## BIBAION T



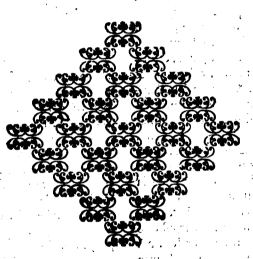
Οξα πάντων δ θεδς, καὶ δεῖον, καὶ φύσις δεᾶ αἰρχηὶ τῆς ὅντων. δ θεὸς, καὶ δ νοῦς, καὶ ή φύσις, καὶ τὸλη, καὶ ἐνέργεια, καὶ ἀναίγκη, καὶ τέλος, καὶ ἀνανέωσις. Η ν μαρ σκότος ἀπειρον ἐν ἀβύασα, καὶ

υδωρ, γαι πνευμα λεπον. νοερον, δωμάμει όντα έν χάμ. Ανάθη δη φως άγιον, χω έπαγη υφάμμφ έξ ύγρας οὐσίας σοιχεία. Καὶ θεοί πάντες 🟋 Staipast Quotas eratopou. AStopisar Sortar &πάντων, χαὶ ἀκατασκουάςων, ὑποδιωρίου ταὶ ἐλαφρα eis utos, rai τα βαρη έδεμελιώθη εφ ύγρα LULLO, TUPE TO SAME STOPE SEVEN, KEL dVERPELLE-Δέντων πνεύματι όχειας, κω αφιίο ουρανας is nunner ena. Kai Seot vais er asper of ars o-ที่ลงอันใบวเ ชาน รอเรียบริษี ชานะย์อเร ลักลฮเง, เช่ Sinpidun du ra despa o mi ross er autose deose, xal σειελήγη το σεικύκλιον, αέρι κυκλίφ δρομήματε Trevulati Beig o you whor. Arnes S'exasos Beos διάτης ιδίας δυνάμεως το προς αχθέν αὐτώ, κ έγένετο Ιηρία τετράτοδα, και έρπετα, και ένυδρα, πίωα, και πασα απορα έναπορος, και χόρτος . κ) ανθ η πάσης χλόης, τα συέρματα της παλιγ βυεσίας εν έαυτοις έασερμολόγου . Τας τε γρέσεις τη ανθρώπων είς έργων Βείων γνώσιν. Και φύσεως ενεργούσαν μαρτυρίαν, και πληθος αν-Βρώπων, και πάντων τη ύπουρανον δεσσοτείαν, και άγαθων επίγνωσιν, είς το αυξά. νεως εν αυξήσει, χαι πληθιώεως εν πλήθει, χαι πάσαν εν σαρκί ψυχων, δια δρομήματος Βεών έγκυκλιων τερασσορίας, είς κατωπίαν ουρανού, Βεών, και έργων Βείων, και φυσεως ένεργείας. Eis τε σημεία αγαθών, eis γνώσιν βείας διωαμεως μοίρης όχλουμένης γνώναι άγαθώς, και φαύλων, και πάσαν άγαθων δαιδαλουργίαν ευρών. αρχεται

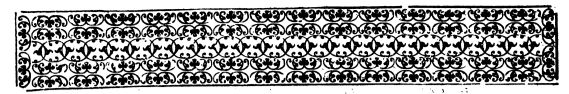
incipit ea vita donare, & scientia, ad fatum cursus circularium Deorum. & resoluere in id, cuius erunt magna comentaria artificioru, in terra reliquentes temporum renouatione, & deletionem Et omnem generationem animatæ carnis, & fructus semen, & omnis artificij que minuuntur, renotiabuntur necessitate. & reaouatione Deorum, & naturæ circuli in numerum currentis, Diuinum namque; tota mundana temperatio, natura renotiata. In diuino namque etiam natura est constituta.

Τέλος τοῦ λόγου ἰεροῦ.

Finis, Sermonis Sacri.



D HER



# HERMETIS EPMOY TOY

TRISMEGISTI,

TPIZMETIZTOY.

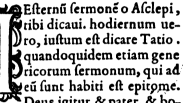
CLAVIS.

Κ Λ Ε Ι Σ.



LIBER IIII.

ΒΙΒΛΙΟΝ Δ.



Deus igitur, & pater, & bonum, o Tati candé habét naturá. vel porius & actioné.Ná altera,naturæ, & accremeti est ap- 🦠 pellatio:que sunt circa mutabilia, & immutabilia, & mobilia, & immobilia hoc est dinina, & humana. Quorum singulum ipse vult esse. Alibi uero est actio, sicuti & în aliis docuimis: diuinis & humanis. Que oportet de hociesel ligere. Huius.n.actio voluntas est, & essentia ipfius;velle omnia esse.Quid.n.est Deus,& pae ter,& bonű,quàm omniű elle, nondű entium, fed hyparxin ipfam entium. Hoc Deus,est hoc pater, hoc bonum, cui aliorum nihil adest. Na :-mundus,& sol per participationem est, & ipse pater. Nondű tamé bonű animalibus causa est, neque viuendi. Si vero hoc ita habet, omnino coactus a bona volutate. Absque qua, neq; esse, neque gigni est possibile. Causa uero est filiorum pater, & hominis & nutritionis appetitioné sumens, a bono. Bonú namq; est, ipsum factiuum. Hoc uero non est possibile alij cuiquá inesse, nisi soli illi, qui nihil accipit, omnia tamé vult esse. Nó.n.dicá, o Tati, facere . Nam factor defectiuus est multo tempore. In quo aliquando facit, aliquando non facit. Et qualitatis & quantitatis. Quandoque enim quanta, quandoque qualia, aliàs uero contraria. Deus autem & pater, & bonum esse omnia. Ita igitur, hæc omnia ei qui videre possit. Etenim hoc vult esse, & est, & ipsi, maxime sibi. Etenim alia omnia propter hoc sunt. Propriŭ .n.boni est, vt cognoscat. Hoc est bonú o Tati. 🖰 Replesti nos o pater bono, & pulcherrimo spe caculo.&fere sactior est factomee métis oculo a tali spectaculo.No.n.sicuti solis, radi°igneus



σιω έρρε φύσιν, μαλλον ή κ ένέργειαν. Η μ γαρ φύσεως η αυξήσεως ές τη προσηγορία απερ છે? कें नवे प्रकारकिमानवे थे वेपदाविभागव, त्या प्राणा वे के वेर्राष्ट्रका के, Του σε τρα असे α τε κ αθρώπεια, ών ईκας οπ πικος δοώκεξας εί), άλλαχου δ' ένέργεια κα-Bus & on A Lixar is is a Early Jeior le is ar-เรื่องสารพณท . นิ ริตั พอตัพ อีก Toulou . ทำ pap Toulou कार्दिργεμα में \$έλησις दिने , κે η ουσία αυθού , το θέλειν न कारिक हो). Tì yap ठेटा पेडरेड, भ्रेनबी में p. भ्रे Tò dyabor, हरें कि जी नवंगी अप हैं। . ου κείι ονίων . વे अवे पेनवर्ट्डा αὐτιω τη δημον. Του Το όθεος, Ιου Το όπα πρ, Ιου Το θ αγαθύν, ω μη δεν σρόσες: κ αλλων. Ο ωμ γαρ κόσμος, κὸ ὁ ἢλιος, औ κુ με ουσίαν κὸ αὐος κα προ ουκ દી જે મેં તે વેγαθοῦ ໃοῖς ζώοις ἴσως αἴ los દેદ ìr, οὐ-A ]ου ζίω . ei A του ]ο ου ]ως έχει, πάν ]ως ωθυ ]οι αναγκαζόμους των Τοῦ αγαθοῦ Βελήμαζος, ου xwpis.oute it, outle suting sunation. allies s' o ra-निक्षेत्र निर्माणका , भ्रो प्रमाद कार्कित, भ्रो निंद प्रदेशकार में वैक्ट्रीका λαβων Joũ αγαθοῦ, δια τ πλίου. Το γαρ αγα-Đờy හැ' jò moin lị kòy. Tou jo ở où Swalor en fué og άλλφ ]ινί, ή μότο εκένο το μηθεν λαμβάνον]ι, πάν] a ή θέλον] ι τή) . οῦ γὰρ ἐρῶ οἶ Τα], ποιοῦν] ι. Ο΄ γαρ ποιων έλλειπης दि πολλώ χρόνω, έν ώ ही ह मि महास , ही ह के की महास , में महाही मीहर , मुखे ποσό[η]ος. Πο]εμί γαρ' πόσα και ποῖα, ὅ[ε Ν ]α evarla. Ο δε θεος κλαθής, κλο αγαθόν το εθ Τα πάντα. ούτως αρα ταθα το δυκαμένω ίδεις Kai jap' निर्णेन मेह्रस हैं अबो दिन', प्रवा वर्णे नर्ज़, धर्वλιςα ή αὐ]ο . Καὶ γὰρ Ιὰ ἄκλα πάν α διὰ ]οῦ]ο esiv. Idav yap Fayadou lo yvapičeaz. loulo bai το αγαθον ω τα]. Επλήρωσας ήμας ω παζερ της ayalns x xaxxisns léas. x όλίγου δειν εσεβάδη μοῦ ο τοῦ ο φθακμος του της τοι αύτης Stas. Ου γαρ ωσπερ του πλίου απτίς, πυρώδης 00 G&

οὖσα καταυγάζα, καὶ μύαν ποιά τους ὸρθαλμούς. Ούτω και ή του αγαθού θέα. Τουγανβίον μο εκλαμπα. Και όπι τοσούτος, το τοῦ όφθαλμοῦ φῶς αὐξάνα, ἐφ' όσον διώαται ὁ διωαμένος NEAR The Exampole The vonthe Lauridovos. όξυτέρα μ γαρ bsir es το κατικνέιως. άβλαβες Nacons, mu adavacias arandeus lui. Oi Sweichos artor is aprioadly the Itas ratarosμίζονται, πολλάκις ή του του σώματος είς τω κακλιείω όψιν. Ο περ Ουρανός, και Κρόνος οί ήμέτεροι φόρονοι έντετυχήκασιν . Είθε κα ήμεις ω πάτερ. Είθε γαρ' ω τέκνον. Ναῦ δ' έτι α. τονούμου φος των έξιν, και ούπω ίχυομομ άναπετάδζ ήμων τους του νου όφθαλμους, χαι Seasady to randos tou ayabou exervou, to aφθαρτον, το άληπλον. Τότε μο αυτό όξει, ό-ταν μηθέν εκτ' αυτού έχομβι είπεῖν. Η μο भूगळें हाड वर्गे रुप में हिंद हाक्या हिंदे, मुद्रो प्रवास्त्र γία πασών τη αιδήσεων. Ουτε γαρ' άλλοτι Swata ponea ó touto poneas, oute anote Βεασάδζ ο τουτο θεασάμθρος. Ουτε τε άλλου τινός απούσαι, ούτε το σωύολον, το σώμα κι-गाँडांस . मयडका 7क् मी डक्षाबरायका वोळेर्नडरका रह, na xivacen chiocolor antenes acraphian of πάντα τον νουν, και των όλλω ψυχίων ανα-Aduan, za drink in Tou copatos, za 6λον αὐτον είς ουσίαν θεοῦ μεταβάλλει; Διώατον γαρ' ο τέχνον ψυχιω εποθεωθιώ αι έν σώματι ανθράπου καμένω, Βεασαμένω το του αγαθου κάλλος. Το ἐποθεωθιώ αι πῶς λέγως οι πάτερ; Πάons tuxãs de téxtor Staipeois. Metabodas A THE TANIS SIMIPEIS; OUR HROUGAS EV TOIS SUVINOIS, ότε 🗫 μιας ψυχης της του παντός, πάσαι αί ψυχαι είσιν, αύται έν τώ παντί κόσμφ κυλινδούμθυαι, ώστερ έπονενεμεκύιαι. Τούτων 🗗 🗘 υχών πολλαί, αί μεταβολαί. Τῶν μί χαρ είς το εύτυχέσερον, της ή είς το έναντίον. Αί με γαρ έρπετώδεις οὖσαι εἰς ένυδρα μεταβάλλονται. Αί A M eruspar eis xepraia. Ai 3 xepraia eis πετανα . Αϊδ' αέριαι είς ανθρώπους . Αί δ'ανθρώ-THAL THE ADAVACÍAS EXOUCAL LIS SALLOVAS LLE--ταθαλλονται. Είθ' ούζως είς τη απλανών θεών χρον χορεύουσε. Χοροί δε δύο Βεών, ό με 👭 πλανομένων, ό 🚱 📆 άπλανών. Καὶ αὔτη 🗘χῆς ή τελοιστάτη δόξα. Ψυχή δε είς ανθρώπου σωμα είσελθούσα, έαν κακή μείνη, ούτε γέυσεται άθανασίας, οὖτε τοῦ άγαθοῦ μεταλαμδάves. Maxieuplos de the obor isospeque the sis Ta sparta. Autu najasinu fuxus nanus. naκία δε ψυχης ποςρέψει η αγνωσία. Ψυχη γαρ μη δεν όλιγουσα ομόν ον ων τε των τούτων φύσιν, μήτε το αγαθον, τυφλώτουσα δε, έκτινέωτη τοις πάθεσι τοις σωματικοίς. Και ή κακοδαίμων αγνόησασα έσυτων, δουλέυει σώμασιν αλλοκοζοις, κ' μοχθηροίς δ'σσερ φορτίον βαςάζουσα το σώμα. Και ούκ άρχουσα, άλλα άρχομένη . αῦτη πακία ψυχης. Τουναντίου ή άρετη ψυχης, γνώσις. Ο ραρ γους, κὰ ἀγαθός, κὰ εὐσεδης κὰ ήδη θεῖος. Τὶς

existens illustrat, & oculos perstringit, sic & boni spectaculum. Imòcontrarium, illuminat in tantum,quantum potest quis suscipere influxum intelligibilis splendoris. Acutius.n.est ad penetrádum.Innocuum vero est.& immor talitate plenum. Qui possunt plus aliquid hau rire spectaculi, obdormiunt multoties a corpore, ad pulcherrimam visionem . Quod Colius, & Saturnus nostri progenitores sortiri funt. Vtinam & nos o pater, vtinam o fili. Núc vero, etiam num minus intensi sumus ad visionem, & nondum valemus aperire mentis oculos, & contemplari pulchritudinem boni illius incomprehensibilem. Tunc enim ipsam cernes, quando nihil de ea habeas dicere. Cognitio, namque ipsius, & contemplatio, est silentium, & omnium sensuum requies. Neque .n. quicquam aliud potest intelligere qui ipsă intellexit. neque aliud quicquam speculari, qui hanc uidit, neque de alio quoquam audire, neque omnino corpus mouere. Omnis náque corporeorum sensui, & motionum correptio quiescit. Circumlustrans uero totam mentem,& totam animam,illustrat,& abstrahit a cotpore, &totum ipsum in essentiam Dei mutat. Possibile.n.est o fili, animam deisicari in corpore hominis, que viderit bonipulchritudinem. Quid est, hoc deificari? quid ais o Pater.Omnis animæ, o fili diuifio; Mutationes vero, quo modo rursus diuidis? Non audisti in genericis, quod ab vna anima vniuerli, omnes animæ sunt, eæ quæ in universo mundo volutantur, quasi illinc dinisæ, & distributæ. Harum animarum multe mutationes. Harum quidem in fortunatiorem, illarum uero in cotrarium statu. Nam quæ reptiles sunt, in aquatilia mutantur. Aquatilium vero, in terrestria. Terrestres autem in uolatilia. Aerez uero in homines. Humanæ uero immortalitatis parti. cipes in dæmones mutantur. Dein ita in deorum inerrantium Chorum transeunt. Choriuero duo sunt Deorum, alius errantium, alius inerrantium. Et hæc est animæ perfe-&issima gloria. Anima in corpus hominis ingressa, si mala perseuerat, neque gustat immortalitatem, neque boni fit particeps. Sed retrogradiens viam, reuertitur in reptibilia. Et hæc condemnatio est animæ malæ. Nequitia vero animæ est ignoratio. Anima namque nihil entium cognoscens, neque horum naturam, neque bonum; cæcutiens in corporis impingit passiones. Et insælix, ignorans seipsam, seruit corporibus alienis, & flagitiosis, tamquam sarcinam ferens corpus, non imperat eis, sed ab eis dominatur. Hæc malitia est animæ. E contra virtus animæ, cognitio est. Cognoscens enim, & pius, iam est divinus. Quis D 2

#### HERMETIS TRISMEGISTI,

vero est is,o pater? Qui non multa loquitur, neque multa audit. Nam qui duos sermones audit o fili, in vmbram pugnat. Nam Deus,& pater, & bonu, neque dicitur, neque auditur . Hocita se habente, in omnibus entibus sensus est.eo quod fine ipso nequeant esse. Cogni tio vero a lensu multum differt, sensus namq; fit præpollentis. Cognitio uero est scientiæ finis. Scientia uero donum Dei. Omnis.n. scien tia incorporea est, organo vtens ipsa mente. Mens aut corpore. Ambo ergo ingrediuntur in corpora,intelligibilia & materialia. Ex con trapolitione.n.&contrarietate oportet omnia costare. Et hoc aliter esse est impossibile. Quis ergo materialis est hic Deus? Pulcher múdus Non est tamen bonus. Materialis. n. & facile passibilis. Et primus quidem passibilium. Secundus uero entium, & per se indigus. Et aliquando quidem genitus, semper tamen existens. Cumque sit in generatione, & fiat semper, generatio est, qualium & quantorum. Mo bilis.n. est.Omnis.n.materialis motus, genera tio est. Intelligibilis autem status. mouet materialem motum, in hunc modum. Gum mun dus sphæra sit, hoc est caput. Supra caput uero, nullum materiale est. sicuti neque sub pedibus ullum est intelligibile. Vniuersum aut materiale est. Mens uero caput est. hæc sphæri ce mota, id est, capitaliter. Quæcunq; ergo adiunca sunt membranæ capitis huius, in quo anima est, immortalia sunt natura. Sicuti uero in anima corporis facti, plenam corpore animam habent. Quæ uero procul a membrana, in quo plus habent animæ corpus; vniuerfum uero animal est. Itaque uniuersum ex materiali, & intelligibili constat. Et mundus quidem, primum. Homo uero secundum animal est, post mundum. Primumautem mortalium. Et aliorum quidem animalium habet, ut sit animatus. Non tamen tantum est non bonus, sed etiam est malus, ut mortalis. Nam mūdns quidem, non bonus est, quia mobilis. non tamen malus, quia immortalis. Homo uero, & qua mobilis, & qua mortalis, malus est. Anima uero hominis hoc modo fertur . Mens in ratione. Ratio in anima. Anima in spiritu, spiritus in corpore. Spiritus penetrans per venas,& arterias, & sanguinem, mouet, animal. & quodam modo fert. Quare aliqui, animam, sanguinem putarunt esse, errantes in natura: Nescientes quod oporteat prius, spiritum recurrere in animam, & tunc sanguinem concrescere, & uenas, & arterias uacuari, & tunc animal interire. Et hæc est mors corporis. Ex uno uero principio pendent omnia. Principium uero ex uno, & solo. Et principiu quidem mouetur, ut iterum principium fiat. Vnum autem manens stat, & non mouetur.

δ' ές ν ούτος ο πάτερ, ο μη πολλά λαλών μήτε πολλά ἀκούων. Ο ραρ' δύο λόγοις χολάζων , και ακοαις ο τέκνον , σκιαμαχεί. Ο Jap' Seo's rai mathe, rai to dyalor, oute xeγεται, οὖτε ἀκόυεται. Τούτου δ' οὖτως έχοντος है। मर्वेटा र्गांड ग्रेंटाए की कोर्वेष्टवाड सेटो . डार्वे रहे μη பெய்கல் இற χωρίς விலி. Γνώσις δ' வட்δήσεως, πολύ διαφέρα. αἰσθησις μου γαρ प्रांण्डाचा नण क्षेत्रसम्बन्धणणगात , प्राचेदाद & कि: όπις ήμης το τέλος. Επικήμη 🚱 δώρον του Beou , mara jap Anshun arapatos , opyaνω χεωμένη αὐτως τως νόϊ, δ δε νοῦς τως σώματι. αμφότερα οὖν χωρει εἰς σώματα τε νοητά, και ύλικα. Εξ αντιθέσεως γαρ και έναντιότητος δει τα πάντα σωες άναι. Καί τοῦτο ἀλλως ε) αδιώατον. Τίς οὖν ὁ ύλεnos Dess och ? nands o no ques, oun ber d'aγαθος, ύλικος γαρ' και ευπάθητος.Και πρώτος μορ' τη παθητή, δεύτερος δε τη όντων, χου autodens. xai autos alp mote phophes, and A av. D'v 5' er अधिकता रखी प्रार्शिया बेली प्रदेन νεσις की ποιών, και की ποσών. Κινητός γιρ'. σάσα γφ' ύλικη κίνησις γένεσις ές ν. Η 🔥 🔥 vonth sacis, nivertlud uninder, tor πρόπον τουτον. Επελ ο κόσμος σφαίρα Επ', τουτές, κεφαλή. κεφαλής λε ου λεν υπερ άνα ύλικον, άσσερ ούθε ποθών ούθεν νουτον ώσο κάτω. Παν δε ύλικον. Nous δε κεφαλή, Αὐτο σφαιρικώς κινουμένη, τουτές ι κεφαλικώς. όσα οὖι προσωώται το ύμένι της κεφαλής ταύτης έν ές ίν ῷ ψυχή, άθάνατα πέφυκεν. άσσερ έν ψυχή δε σώματος πεποιημένου, και πλήρη του σώματος τω ψυχω, έχοντα. το Ν πόρρω του υμένος, εν ω το πλέον έχοντι της ψυχης το σώμα. πάν δι ζώον, ώςτε το πάν έκτε ύλικου, χαι νοητού σωνές ηκεν . χαι έ μίν κόσμος πρώτος, ο δ ανθρωπος δεύτερον ζώον μετά τον κόσμον. πρώτος 🔊 Αυ Ανη Αν. Τών μω άλλων ζωων το εμφυχον έχει. Οὐκ έτι N μόνον ουχ άγαθός, άλλα ή κακός ώς Βνητός. Ο μίν γαρ κόσμος ουκ άγαθος, ώς κινητός ου κακός δε ως αθάνατος. ὁ δ'ανθρωπος, και ως montos, xai as Intos, nands. Yuxn S'ar-Βρώπου όχειται τον πρόπον τουτον, Ο νους έν πρ λόγφ, δ λόγος έν τη ψυχη. ή ψυχη έν το πνεύματι, το πνευμα έν τω σώματι. Το πνευμα διήκον δια φλέδων και αρτηριών, και αιμα-Tos, na kivel To Loov, na domep 150 nov Tiva βαςάζει. Διό και τινές τιω ψυχίω αιμα ένόμισαν Ε΄), σφαλλόμθυοι τίω φύσιν . οὖκ εἰδότες. อีบ 🗫 อับงา 👫 บี พระบันล ล้ง αχορείσαι είς τίω ψυχίω, και τότε το αίμα παγίωσι. και τας Φλέβας, και τας άςτηρίας κενωθίνω, και τότε το ζώον καθελείν, και τοῦτο ές εν δ θάνατος του σώματος, Εκ μιας 🐧 αρχης τα πάντα ήρτηται. ή δ' άρχη έκτοῦ έμος και μόνου. Καὶ ή μθρ' ἀρχη κινείται, ίνα π άλιν ἀρχη γένηται. το 👫 కែν μένον ές ηκεν, κ) ου κινείται. प्रदारे जहां की

Kai reid Toliw Tauta, o Bros o mathe, xai To αγαθόν, και ο κόσμος, και ο άνθρωπος. και τόν The noquer of Bees exer. Tor S'arbowner o nonμος. και γίνεται ό με κόσμος του 3 300 μός. δ S' αν Βρωπος του κόσμου, ωστερ έκγονος. ου γαρ αίγνος τον ανθρωπον ό θεος, αλλα και πάνυ γνωρίζει, και Βέλει γνωρίζεως. Τοῦτο μόνον σωτήριον ανθρώπω ές γ , ή γνώσις του θεου. αύτη είς τον όλυμπον ές ν άνάβασις. τούτφ μόνω, άγαθη ψυχή, και ουποτε άγαθή, πο-Tè de xann yivetai. nat' avayalu de yivetai. Πως τουτο λέγας ω Τρισμέγις . Ψυχίω παι-Sos Béaras de Textor. Sianurir autis un-Νπω επιδεχομένω του σώματος αὐτης, έτι \*λίγον όγκωτο, καὶ μη δέπω το πῶν ογκουμένου, πως καλω μ βλέπεν πανταχοῦ ἐαυτίω. μη-N'TO N' BOXQUETU TOO THE TOU TO HATOS TO-3 ตั้ง . ετι χεδον πρτημένη της του πόσμου Juxns. όταν δ' όγκωθη τό σώμα, και κατασσάση αὐτίω γρινά λήθω, και τοῦ καλοῦ και άγαθοῦ οῦ μεταλαμβάνει. ή δε ληθη κακία δει. το δ' αὐτο συμ-Baires na Tois Tou σώματος έξιουσι. araspaμουσα γαρ' ή ψυχη είς έαυτω, συς έχλεται το πνευμα είς το αίμα, ή δε ψυχη είς το πνευμα ό δι νους καθαρός γρομόνος της ενδυμάτων, Βάος ών φύσα, σώματος πυρίνου λαβόμθρος περιπολά πάντα τόπον καταλιπόν τίω ψυχίω κρίσει καὶ τῆ κατάγίαν δίκη. Πώς τοῦτο λέyers a ratep; O' vous this tuxis xweigetal, xai ή ψυχη του πνεύματος; σου ελπόντος ένδυμα ישל אר דים אל אים דושי לעוצע, דוו אים ליים ליים ליים, דפים אל Treupa ? Swroer de d'terror tor anovorta to λέγοντι, και συμπνέων, και όξυτέραν έχων τιω ά-Rolu The TOU ASYOVTOS PAPRES. H Six BEFIS A ένδυμάτων τούτων, ώ τέκνον ένσώματι γηίνφ γίνεται. αδιωίατον γαρ' τον νοῦν ἐν γηίνω σώματι γυμνον αυτόν καθ'έαυτον έδρασαι. Ούτε γαρ' το γηϊνον σώμα δωατον εξι' τω τηλι-. xauthu adaraoiar treykar. oute the toomτω αρετω αναχέδη συγκροτιζόμουν αὐτή παθητόν σώμα έλαβέν ώστερ σειβόλαιον της Φυχης. η Λ Φυχη. και αυτή βεία τίς ούσα κα-Запер ปπηρέτη το πνευματι χεήται. Το & πνευμα το ζώον διοικώ. Εταν οθν ο νους απαλλαγη του γηίνου σώματος, τ islov ευθυς ένεδύτατο χιβώνα τ πύρινον. δν ουκ εδιώατο έχων είς το γηϊνον σωμα κατοικήσαι. γη γαρ πυρού βαςάζει.πάσα γαρ' γη φλέγεται κ) υπ'ολίγου απινθήρος. δια τουτο κ) το σθωρ σθεικέχυται τη γη, διασερέρυμα και τείχος αντέχον προς τ τ πυρός φλόγα. Νους Νοξύτατος ών πάντων ήθ βάων νοημάζων και οξύτερος πάντων Αν σοιχείων, έχει σώμα το TUP . SHILLOUPY OS Jap' an o vous The Tartor, όργανο. πό πυρί πρός των δημιουργίαν χεήται. και ὁ ωθρ' τοῦ παντός, τρι πάντων, ὁ δ יסט בף שף אים בים אל האין בים עם עם אים בים אים עם אים עם אים בים אים עם אים בים אים בים אים בים אים בים אים בי 🕯ν του πυρός, ό होरा γης νους, αδωματεί τα Βεία δημιουργών ανθρώπια ών τη διοικήσω.

Tria ergo hæc, Deus, pater, & bonum, & mundus, & homo . Et mundum Deus habet, hominem uero mundus. & mundus, filius Dei, esthomo uero mundi, ut progenies. Non enim ignorat hominem Deus, sed ualde cognoscit, & vult cognosci. Hoc solum salutare est homini, cognitio Dei. Hic in olympum est ascensus. Hac sola, anima fit bona, & non aliquando bona, aliquando mala fit, sed per necessitatem fit. Quo modo hoc dicis, o Trismegiste? Pueri animam considera, o fili, dissolutionem sui nunquam recipientem, cor pore ipfius exiguo adhuc, & non omnino adaucto. Quo modo? Pulchram quidem vbique aspectu, neque maculatam a corporis passionibus, adhuc fere pendentem, a mundi anima. Quando uero in molem excrescet corpus, & traxerit eam in corporis moles, seipsam resoluens, ingenerat obliuionem, & boni, & pulchri non est amplius particeps. Obliuio autem, nequitia est. Id ipsum accidit ijs qui corpus exuunt. Recurrens enim anima in se ipsam, contrahitur spiritus in sanguinem. Anima vero in Spiritum. Mens autem purgata ab indumentis, diuina cum sit natura, corpus igneum sumens circuit omnem locum, relinquens animam iudicio, quod est ex dignitate. Quo modo id ais o pater ? Mens ab anima separatur. Et anima a spiritu. Nam tu dixisti, indumentum esse mentis quidem animam, anime vero spiritum. Idem intelligere oportet audientem dicenti conspirare. & acutiorem habere auditum, dicentis uoce. Compositio indumentorum horum, o fili, in corpore terreno fit.Impossibile enim est, mentem in terreno corpore nudam iplam, se iplam stabilire. Neque enim terrenum corpus possibile est tantam immortalitatem ferre, neque talem uirtutem sustinere, conflatum sibi passibile corpus, sumpsit mens ueluti septum, animam. Anima uero, & ipsa diuinum quid existens tamquam ministro veitur spiritu. Spiritus autem regitanimal. Quando ergo mens terrenum corpus emigrauerint propriam illico induit tunicam igneam, quam non potuit terreno corpori indere, terra enim ignem non fert. Omnis enim comburitur & a parua scin. tilla. Ob id & aqua terræ est circumfusa, ut propugnaculum, & murus oppositus ignis flammæ. Mens auté uelocissima omnium cogitationum. Et uelocior omnibus elementis, habet corpus ignem. Nam Mens, cum opifex sit omnium, instruméto ad opificium igni vtitur. Et Més quidem vniuersi, vniuersorum. Humana uero, terrenorum tantum. Nuda .n. igne cum sit Mens terrena, impotens est diuina condere, humana quia est ministerio Anima

## HERMETIS TRISMEGISTI,

Anima uero humana, non quidem omnis, sed pia, demonia quædam est, & diuina, Et talis anima post discessim a corpore, pietatis agonem postquam certauerit, vel mens sit, uel Deus. Agon uero pietatis est cognoscere Deu. Et neminem hominum injuria afficere. Hæc mens fit. Impia uero anima manet in propria essentia, se ipsam crucians. Et terrenú corpus quærens, in quod ingrediatur, humanum. Aliud enim corpus non capit humanam animam. Neque fas est in bruti animalis corpus animam humanam cadere. Dei.n.lex hæc eit, servare animam humanam, a tanta contumelia. Quo modo ergo punitur, hnmana anima o pater? & quæ nam est maior pæna humanæ animæ?Impietas o fili. Qualis nam ignis,tantam habet flammam, quantam impietas. Et qualis nam mordens fera, ita lædit corpus, quantum ipsam animam, impietas? Vel non cernis, quanta mala patitur, anima impia? vociferans & clamans, vror, comburor; quid dicam, quid faeiam nescio. Edor infelix, a malis circundata. neque uideo milera, neque audio. Hæ uoces o fili, cruciatæ funt animæ. Non ut tu, & vulgus opinamini o fili. Quòd anima exiens e corpore, in brutum transeat. Quod est error maximus. Anima n. cruciatur hoc modo. Namque Mens cum facta est dæmon, igneum corpus nancisci est ordinatum ad Dei ministeria. Et subiens in impiam animam flagellat ipsam peccatorum flagellis. A quibus flagellata impiaanima, se se vertitad homicidia, ad iniurias, ad blasphemias, & violentias varias, & alia per quæ homines iniuria afficiuntur. In piam vero animam Mens ingressa ducit eam ad cognitionis lumen. Talis vero anima, nunquam satia sit, laudare, & benedicere omnes homines, & & sermonibus, & factis omnino benefaciens, imitans eius patrem. Ideo o fili, gratias agentes Deo oportet præcari, vt bonam sortiamur mentem. In præstantiorem quidem anima transit. in minus uero impossibile. Communicatio uero est animarum. Et communicant animæ Deorum, cum humanis. Hu manæ uero antmabus brutorum. Curam vero gerunt præstátiores minorum, Dei quidem hominum; homines vero brutorum animaliu. Deus uero omnium. Nam ipse omnibus est maior.omnia uero iplo funtminora. Mundus quidem subiacet ipsi Deo, homo uero mundo. Bruta autem homini. Deus uero supra omnia, & circa omnia. Et Dei quidem radij funt energiæ. Mundi vero radij funt naturæ. Hominis uero artes, & scientiæ. Et energiæ quidem per mundum agunt, & in hominem, per mundi physicos radios. Naturæ uero per elementa. Homines aut per ar-

ψυχη ή ανθρωπίνη, οῦ πᾶσα με, ή δ'εὐσεβης δαιμονία τίς ές ε και θεία, και ή τοιαύτη ψυχή, μετά το ἀπαλλαγίωται τοῦ σώμαζος τον τῆς eureleias ayava nyaviquevn, nous.n deos yiνεται. αγών δ' εὐσεθείας το γνώναι τον Βεόν. Kai un seva averan asixnoa, n' de vous yiνεται. Η' δ'ασεδης ψυχη μένα όπι της islas ουσίας, υφέαυτης κολαζομένη, και γη ϊνον σώμα ζητουσα είς ο είσελθη ανθρώπειον άλλο γαρ σωμα ου χωρει ανθρωπίνω ψυχω, ου δε θεμις εςι αλόγου ζώου σώμα ψυχίω ανθρωπίνίω καταπεσεν. Βερῦ γαρ νόμος οὖτος, φυλάσειν 4υχω ανθρωπίνω έπο τη τοσαύτης υβρεως. Πῶς οὖν κολάζεται οἶ πάτερ ἀν βροσπίνη ψυχή? καὶ τὶς Επ' μειζων πόλασις ανθρώπινης ψυχης λ'σέ ζεια 🕉 τέκνον. ποίον πυρ τοσαύτιω φλόγα έχει, εσίω n arther ? rolor de danetor Inplor outres λυμήται το σώμα, οσον αὐτίω τίω ψυχίω s ἀσέβμα? ή ουχ όρας οσα κακά πάχμ, ↓υχη ή ασείμες βοώσα καὶ κεκραγεία καίομαι, φλέγομαι, τὶ ἄπω, τὶ ποιήσω οὐκ οίδα. διεδίομαι ή κακοδαιμων έστο ή κατεχόντων με κακών . ουτε βλέπω, ή τλημων, ούτε ακούω. Αύται αί φωναί, πολαζομένης είσι ψυχης. ουχ ως οί πολλοί και συ δοξάζεις δίτέκνον ? ότι ψυχή έξελθοῦσα τοῦ σώματος , Βηριάζεται . ὅπερ ὅςι πλάνη μεγίση. Ψυχη γαρ κολάζεται τοῦτον τον σεόπον. Ο γαρ νους, όταν γένηται πυρίνου τυχείν σωματος τέτακται πρός τας τ θεου ύπηρεσίας, και eisδ www eis τίω ασεβη ↓υχίω, αiκίζεται αυτίω ταις τη αμαρτημάτων μαςιξιν. ύφ' ών μαςιξομένη ή άσες ης ψυχή τρέπεται επ' φόνους, και υβροις, και βλασφημίας, rei Bias Toininas, rei ana Si or ar sportos à-Sinouvrai. eis 3 rlu eurech Luxlu, 6 rous ลุ่นผิสร อ์อิทาต์ สมาใน ปีสา ชอ ชทั้ง กุของของ จุลัง. ή δε τοιαύτη, ψυχή κορον ούδεποτε ίχει, ύμνουσα, ευφημούσα ή πάντας ανθρώπους, χαὶ λόγιος, των έργοις πάντως ευποιούσα, μιμουμένη αὐτῆς τον πατέρα. Διο οι τέκνον, εύχαριςοῦν-דמה דקל שנים לה נעץ בשל אבא איני דים דים אויי דים דים אויי Eis μ ουν το κρείθων ψυχή μεταθαινει, eis A το έλαπον, άδιώατον. Κοινονία δ' δει ψυχών rai xoivwrover it ห์ ซึบ วิธตั้ง Tais ซึบ ลิงปอต์πων, αί ή τη ανδρώπων ταις τη αλόγων. Επμελούνται ή οἱ κραθόνες मी ἐλαθόνων. Δεοὶ με ανθρώπων, ανθρωποί ή ηθ αλόγων ζώων, Α Βεός πάντων. Πάντων ραρ' οὖτος κρατίων, και παντα αυτου ελαπονα. Ο με ουν κοσμος ύπόκειται το θεώ, όδ άνθρωπος το κόσμο τα δ'άλογα τω άνθρωπφ. Ο΄ δέ δεος υπερ πάντα και του πάντα. Και του μεμ θεου ακτίνες αὶ ἐνέργειαι. Τοῦ ή κόσμου αὶ ἀκτίνες αὶ φύσεις. Τοῦ δ' ἀνθρωπου, αὐ ἀκτίνες, αἰ τέχναι, και αι όπις ημαι, Και αι με ένέργειαι δια του κοσμου ένεργούσι. και όπο τον ανθρώπον, διά 💞 τοῦ κοσμου φυσικῶν ἀκτίνων . Αἱ 🥱 φύσκε δια 🕉 501χμαν. εί 🖰 ανθρωποι δια 🕉 τε-XVOV,

ชาตัง หม่ อีกรทุนตัง . พูน เม้าห ท างบั สมาาอิร ซึล ' Siciendis. nornuern extus tou eros quesas. nai ร์เท่นอนัยน ริเ ย่งอ่ร รอบ ขอบ . อบ อบ dir อัส มินอ์ระ per, is trepyesepor, and traticatepor, avspainer whi was Beaus, Other de was engrances nonνωνία.ούτος ές iv ο αγαθός δαίμων, μακαρία ψυγη, η τούτου πλυεεράτη, κακοδαίμον δέ ψυχη ή τού του κενή. Πώς τοῦτο πάλιν λέγοις δ πάτερ; Οἰδαοὖν οἶ τόμνον, ότι πάσα ψυχε νοῦν έχοι τον αγαθον ? Φει γαρ' τούτου ες ν πμίν ο λόγος, ου σει του υπηρεδικου σει ου έμφο-એક ભેρπκαμθυ του καταπεμπομένου '૩૦૦' της δίκης . Ψυχη γαρ' χωρίς νου, ου δέτι લेπαν, ουτε τι ερξαι διωαται, Πολλάκις γαρ' εξήπατε όνους γης φυχής. και er exern τη αρα, ουτε βλέπει ή ψυχή ουτε ακούμ, αλλ'αλόγφ ξοικε. Τηλικαύτη διώαμις όζι τοῦ νοῦ: ἀλλ'ου δε νωθρᾶε ψυχης ἀνεχεται, αλλά καταλείπει των τοισύτων ψυχων το σώματι προσηρτημένιω και ύπ' αὐτοῦ άγχημένιω κάτω. Η' δε τοιαύτη ψυχη ω τέκνον, νουν ουκ έχα. O'ser ουδ' ανθρωπον δα λέγαν τον τοιου-Tor. O' jap' बैंग जेवकारा , जे लेंग (किंग हिंत , में où d' राग्डि αλόγοις ζώοις συγκρίμεται औ લિંગુલ છν τισὶν, αλλα Tois ava er oupar & Asyomerois Seois. Manor & ने दूर्ण उर्ध्यामण्याचार संस्मार को वेश्वविद्य : १ को वैक्रा ineipous isiv o ovrus avbouros na ravrus ye ico-νίων औ γης κατελεύσεται, οὐρανοῦ τὸν όρον κα-TEXHTEN. O'S' ENSPEROS LE HS TON OUPENON àvasseives, रवा प्रधार्त्व वांत्रिंग. Kai वाँ कि नवीं वार्धि isir autou utaha rola di tarava, ku ta ahλα πάντα άχριδώς μανθύνει. Καὶ τὸ πάντων μετζον , ου δε των γων καταλιπών, άνω γίνεται, σοσούτον το μέγεθος ες ίν αὐπού τῆς φύσεως. Διο τολμητέον είπειν, τον μιν ανθραπον επίγειον, ίδ Seov Syntov. Tor S'oupavor ED Seor, adavator ανδρωπον.διόπερ δια τούτων τα πάντα διοικάται रें विषंत्र सर्वायाम में बेर जिन्हों स्वाप रिका है में हे रहे हर में सर्वार ब

tes & scientias'. Et hoc est universi regimen, pendens ab unius natura, & penetrans usque ad unam mentem, qua nihil est diuinius, & efficacius, & vniens magis, homines quidem ad Deos. Deos uero ad homines, inter quos est communicatio. Hic est bonus Dæmon, Fælix anima, quæ eo pleha est. Infælix uero, quæ co est uacua. Quomodo hoc rursus dicis opater? Scias ergo o fili, o omnis anima mentem habet bonam, De hac.n.est præsens sermo, no de ministro, de quo ante diximus quæ mittitur a iudicio. Anima namque sine mente, neg; quid dicere, nec quid facere potest. Sæpe. n. euolat mens ex anima, & in illa hora, neque cernit anima, neq; audit, sed bruto animali est similis. Tanta est potentia métis. Sed neg; iner tem animam sustinet. Sed relinquit talem animá, corpori annexam, & ab eo tractá deorsú. Talis aut anima o fili, menté non habet. Vnde neque hominem oportet dicere, eum qui talis est. Homo.n. diuinu animal est. neque cu brutis animalibus comparatur, eoru quæ in terra funt. Sed lis qui fursum in collo dicuntur Dij. Vel potius si debet audentius dici verum: etiá superior illis est, qui uere est homo.vel omnis no æquipollent sibi inuicem. Nemo. n.cælestium in terram descendet, terminos cœli relinquens. Homo uero etiam in colum ascendit,& illud metitur. Et nouit, quæ nam eius sunt sublimia, & que infera. Et omnia alia exacte discit. Et quod omnium maius est, neque terram relinquens, sur sum fit . Tanta est eius magnitudo naturæ. Ideo audendum dicere. Hominem quidem terrenum esse Deum mortalem. Gælestem autem Deum; immortalem hominem. Quare per hæc duo omnia reguntur, mundum, & hominem. Ab vno uero omnia.

ΤΕΛΟΣ.

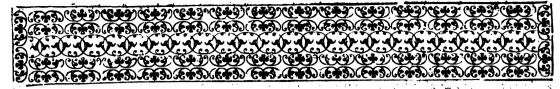
FINIS.

#### SCHOLION.

I Quando loco ait, Animam humanam post discessum a corpore sieri mentem. Et Deum. Intellige per participationem.

HERME-

Et quando dicit animam fieri Demonem,id est, angelos & substantias separatas que sunt sapientes, intelligatur, ad similitudinem spirituum beatorum. Iuxta illud Christi dictum; sederunt sicut angeli Dei.



#### EPMOY TO HERMETIS TPIZMETIZTOY. TRISMEGISTI,

AD FILIVM SVVM

TATIVM.

Q V O D I M M A N I F E S T V S Deus, manischissimus est.

ΠΡΟ'Σ ΤΑ'Τ ΤΟ'Ν

AGANH'Z O' GE O'E, ... Parsparatos of.



#### LIBER V.

Vnc quoque sermonem tibi o Tati percurram, ut non sis imperitus præstantioris Dei nominis. Tuve-ro mente contéplare, quo modo id quod vulgo non manifestum nidetut, manifestissimum tibi fiat. Non enim esset, si immanifestus esset.Omne.n.quod apparet generabile est. Apparuit namq; Quod vero immanifestum est, semper est. Apparere.n.opus no habet. Semper.n. est. & alia omnia manifesta facit, iple immanifeltus remanens, cu lemper sir. Manifestans ipse non manifestatur, nó ipse generatus in apparentia, th omnia manifeltas? Apparentia namq; folum gñatorum est. Nihil .n. apparitio est, quam generatio. Vnus uero ingenius nimirú, & nó apparés,& immanifestus, oia aut manifestans per oia apparet, & in omnibus. & maxime iis quibus uoluerit appa rere. Tu ergo o Tati fili, præcare prius dño, & patri, & soli, & vni, a quo vnus, propiti' sit tibi vt possis tm Deŭ intelligere, etia radiŭ vnu eius, tux méti colluceat. Intelligétia.n. sola cer nit immanifestű. ga & ipsa immanifesta est. Si potes métis oculis apparebit, o Tati. Carés.n. inuidia dñs apparet per omniŭ mundŭ. Intelligentia videre, & præhendere potes ipsis manibus, & imaginé Dei spectare. Si vero quod in te,immanifestű est tibi,quomodo te ipsum in te iplo per oculos facies manifestum. Si uero iplum vis videre, cogita solé, cogita lunæ cursum, cogita astroru ordine. Quisest ordinisser uator. Ordo.n.ois terminat número, & loco. Sol maximus qui in cœlo sunt deorum. cui omnes cedunt cœlestes dij tamquam regi,

#### BIBAION



αι τον ή σοί τον λόγον ο Τατ διεσ ξελεύσομα. Ο πως μη αμύησος his . Tou kpeirlovos Seou ove parose Συή νόει πως το δοκούν τοίς πολ-Acisaques, que ou tator oci ye. หลังยาณ . งบ์ วนุค ลิง ไม่ , ค่ ฉังลงที่ร

่นนั่. กลัง วลด าอ จุลเทอสมอง ทีมทาวอง . เอสเท วลด .. to d'apares nei lei . Tou pap parlui ai où zen (u. वेस प्राम देश , अपने प्रत वेशिय महार्पत व्याप्त्र में मारा वारे tos, aparns or os del or parepor autos or parepourtar. Oux auros Juva ulvos, en partacia 5 πάντα φαντασιών. Η γωρ φαντασία μόνων 📆 Sunn As estr. Ouder jap'estr no partaola, n'yéveris. O' de ess, a yéventos suxovoti, no aparta. σία τος , και αφανής . Τα ή πάντα φαντασιών δια πάντων φαίνεται, και εν πασι. Και μάλιςα είς, αν αυτός βουληθή φανείται. Συ οῦν ο Τάτ τέκγον,ευξαι, φρώτον τω κυςίω, κη πατεί, κη μόνω, και ένὶ, καὶ ἀρ' οῦ ὁ εἶς, Ἰλεω τυχεῖν, ἵνα δωηθής τον τηλικούντον θεον νοῦσαι. Κόζη ακτίνα σοὶ μίαν αὐτοῦ, τῆ σῆ διανοία ἐκλάμια. Νόησ:ς ραρ μόvn opa To doaves, ws na auth doavn's ousa, ei διώασαι τοις του νου δφθαλμοίς, φανήσεται 🔊 Τάτ. Αφτονός γαρ ο κύριος φαινεταιδιά παντος του κόσμου, Νόησιν ίδειν και λαβέδζ αυταις ταις χερσί δωίασαι, και των είκονα του δεου Bearady. Ei j zul to ev voi apares on voi, πῶς αὐτὸς ἐν σαυτώ διὰ το ἀφθαλμῶν σοὶ φανήσεται. Εί 🖒 Βέλας αὐτον ίδαν, νόησον τον ήλιον, νόησον τον της σελίωνης δρόμον, νόησον τη ας έρων των τάξιν . Τὶς ὁ των ταξιν τηρῶν . Τάξις γαρ πᾶτα σειώριται άριθμῷ, χὶ τόπφ. Ο΄ ήλιος, μέγις ος τη κατ'ουρανόν Βεών. ῷ πάντες είχουσιν οί ουράνιοι θεοί, ώσανεί βασιλεί,

Digitized by Google

La Sunden, car cutod o THAIROUPTOF, o Meiζων γης και δαλάθης, ανέχεται υπερ έαυτον έχων έαυτου μικροτέρους πολευοντας αςέ-pas . Τίνα αιδούμθμος δ' τέκνον ; έκαςος τούτων των ασέρων, ου τον όμοιον, η τον ίσον δρόμον ποιούνται έν ούρανο όντες . τίς ό έκας φ τον τροπον, και το μέγεθος τοῦ δρόμου δρίσας ; άρκτος αὐτη ή του αὐτίω τρεφομένη, κωι τον πάντα κόσμον συμπεριφέρουσα, τίς ο τουτο κεκτημένος το ορyavor ? Tis o Sandson tous opour weißa-Awy? Tis & The ylu esparas? Et yap Tis d Tet , o Toutan mantan moinths, mu deσπότης . Αδιωίατον 3αρ', η τόπον, η αρεθμόν พ และกอง อุบงสมาตั้งสา Xmbis นอก นองพุธสาτος. Πάσα γαρ τάξις άτοπία, και άμοτρία αποίητος αλλ' ουκ αδέσποτος, ουδ' aurn & terror. [ Kai jap' el to atantor & sir erales ote natexes touto be tor the. στον της τάξεως. και ύσο τον δεσσότιω ές, τον μηδίπο αυτη τίω τάξιν τάξαντα, ] Εί-As Swator ood his willing peroperty avan Alisaa ess tor aspa, not peror apprente THE THE ME OUPEROU ISELF , THE LINE TO sepeor, βαλάσσης δε το κεχυμένον, σοταμών δι τε ρευματα, είρος το ανημές ver , mupos the ofutne , asper tor Spaμον , ουρανού των ταχύ/ητα των σει ταῦτα regibutiv. & Star tueirne Tentor eutungsalns, vao ular portu rúrla laula deced-, σαι , τον ακίνη ου , διακινού ιθμον , και τον αρανή , φαινόμενον . Εί Βέλεις τον δημιουρyo'v एवं के के निष्य प्रमाण प्रदेश की की This yas, we off by but of, voncor of textor, Supposer or la yespi Tou andpostor, na Tou Symoupy nourlos enpelor The lexybo skejagor. Kai made lis o Sumoupyor Ilui. parlu Tautlu rai Beiar Tou arsparen sineva, Tis o Tous op Januaus mepsyperfas: Tis & Tas pivas, vai Ta ata ngumu ous, Tis é lo. soma biaroizas. Dis é la reupa inleiras μαι βεσμεύσας, τὶς ὁ Τὰς φλέβας ὸχείουous, lis à la oréa repporantous, lit o lo , δερμα τη σαρκί σειβαλών, τίς ο τους δακσύλους, και τα αφθρα διελών, τίς ο τοίς ποσίν βάσιν πρατύνας, τὶς ὁ διωρύξας τοὺς πόρους, τὶς ὁ τον πλίψα ἐκτείνας, τὶς ὁ τω καρδίαν πυραμοκδή ποιήσας. Τίς ό το ήπαρ πλατιώας, τὶς ὁ τον πνεύμονα συραγyouras, Tis o The Kolksay supur woon Tolhoas, Tis o Ta Tipiophya, eis To pavepov έκτυπώσας, και τα αίχεα κρύψας. ίδι πόσαι τέχναι μιας ύλης, [χαι πόσα έργα μια σειγραφή.] και πάνλα σεικαλλή. Και πάν]α μεμετεημένα. Πάν]α δ' èv διαφορά. Τὶς ταῦτα πάντα ἐποίησε ? ποῖα μητήρ ? πο-Tos mathe, simi movos o aparis deos? το έαυτου Βελήμα]ι πάντα δημιουργήσας.

1: . . . .

& dynastæ, & is tantus, & maior terra, & mari, sustinet supra se habere, se ipso minotes, stellas circumeuntes, quem nam uenerans? aut quem timens, o fili. singula enim hæc astra non similem, aut æqualem curlum faciunt in coelo. Quis est qui cuique modum, & magnitudinem curlus ter-Vrsa hæc, quæ circa se uoluiminat. tur, & universum mundum secum circunferens, quis est, qui ei fabrefecit instrumentum ? Quis est qui mari terminos citcumposuit? Quis est qui terram stabiliit? Est enim aliquis o Tati, qui horum omnium est factor, & dominus. Impossibile enim est, uel locum, uel numerum, uel mensuram seruari, absque factore. Omnis enim ordo, carentia loci & mensuræ, inefficax. Sed domino non caret iple, o fili-Namfi quod inordinatum et, indigum et quando id tenet sensus, est intercisus, hoc iplum, modus ordinis est. Et sub domino est qui nondum ipsi ordinem ordinauir. Vilnam possibile tibi esser, alis sumptis uolare in aerem. Et cum medius esse sublatas inter terram & colum, videre posses, terræ soliditatem amaris uero susionem. Fluuiorum uero Auxus, aeris laxitatem. Ignis uelocitatem, astrorum cursum, .cœli delocitatemy,qua hæc,circuit: O lpb-&culum fili, fortunatifimum, sub vrio iu-.tuitu, hæc omnia intueri. Cumseilicet qui immobilis est, commotum cernes. Et qui invmanifeltus erat, manifoltum. Si uis opisicem etiam per mortalia, ea que in terra, .& in profundo sunt intueri, cogita o fila hominis in utero fabricam. Et opsficis exathe artificium expende. Et diffe quilnam artifex., pulchram hanc & dininam hominis imaginem condat. Quis nam sit qui oculos circumscribat. Quis nares, & aures persorauerit? Quis os apetuerit !? Quis neruos extenderit & colliganerit ? Quis nam uenas in canales efformauerit & Quis ossaindurauerit? Quis carni cutem circundederit à Quis digitos, & articulos distinxerit? Quis pedibus basim dilatauerit?. Quis -poros cauaucrit? Quis splenen extenderit ? Quis cor in Pyramidem formauerit? Quis hepar latum fecerit? Quis pulmonem perforauerit? Quis uentrem capacem fecerit ? Quis honorabilia palam figurauerit, & turpia absconderit? Vide quot artes in una materia. Et quot opera in vna circumscriptione. Et omnia perpulchra. Et omnia mensurata. Omnia tamen differentia. Quis hæc omnia effecit? Quæ mater? Qui pater? nisi solus immaniseitus Deus? sua voluntate omnia condens.

## HERMETIS TRISMEGISTI,

& statuam quidem vel imaginem, absque statuario, aut pictore nemo dicit esse facta. Hoc uero opificium, fine opifice factu ne est? O mul tam cæcitatem.O multam impietatem.O mul tam ignorantiam. Numquam o fili Tati, priua ueris opifice opificia. Potius, & prestantius est, quantus iuxta Deum est nomine, tantus est omnium pater. Vel.n. folus hic: & hoc opus eius est, patrem esse. Si uero quid etiam audacius cogas me dicere. huius essentia est grauidum esse omnibus, & ea facere. Et sicuti absq; factore, impossibile est fieri aliquid.sic & huc, semper non esse nisi omnia facientem; in cœlo, in aere, in terra, in profundo, in uniuerso mundo, in omni uniuersi parte, enti, & non enti. Nihil enim est in universo mundo, quod non sit ipse. Est ipse entia, & non entia. Entia quidem manifestauit:non entia uero habet in seiplo. Iste Deus, nomine præstantior est. Hic immanifestus est, hic manifestissimus. Qui mente est contemplabilis, iste oculis est visibilis. Hic incorporeus, & multi corporus. Magis uero omnis corporis nihil est, itte quod non sit. Omnia enim iste est. Et ob hoc iple nomina habet omnia, quia vnus est pater. Et ob hoc in se nomen non habet, quoniam omnium est pater. Quis igitur te de te, aut ad te, benedicere queat? Quonam respiciens laudabo te?furfum,deorfum,intra,extra? Non.n. modus, non locus est circa te. Neque aliud entium quicquam. Omnia vero in te:omnia a te. Omnia das, & nihil accipis. Omnia enim habes,& nihil quod non habes. Quando uero o pater, te laudabo? Neque enim horam tuam, neque tempus comprehendere est possibile. De quo, etiam te laudabo? De iis ne, quæ fecifti? vel de iis quæ manifestasti? vel de iis quæ abscondisti? Sed cur nam te laudabo? Tamqua ne mei sim?tamquam habens quid proprium? vel ut alius sum? Tu cnim es, quod sum. Tu es, quod facio. Tu es quod dico. Tu enim omnia es.Neque quicquam aliud est, quod non sistu. Tu es. Tu omne quod gignitur. Tu omne quod non generatur. Mens quidem intelligens. Pater uero efficiens. Deus uero operans. Bonus aptem omnia faciens. Materiæ namque tenuissima pars, aer est. Aeris uero anima. Animæ autem mens. Mentis autem Deus.

Καὶ ἀνδριαντα με εἰκόνα χωρίς ἀνδριαντωποιοῦ η ζωγράφου ου δείς φησί γεγονέναι. Τουτο δέ το Snuloupynum xwpis Snuloupyou yéyorer? & The TONNES TUPNOTHTOS, of THE TONNES ACEC HAS, of της πολλης αγνωμοσαύης. Μηθεποτε ο τέχγον Τάτ, δπο σερήσης του δημιουργού τα δημιουργήματα. Μάλλον Α και κράθων καν, όσος χΤ Stor oromatos, togovitos d' o marter mathe. A γαρ' μόνος ού ]ος , και τούτο αυτώ το έργον εξι' πατέρα Εή). εί δι τίμε και τολμηρότερον αναγκάζεις είπεῖν, τούτου ές ίν οὐσία, το κύειν πάν-Ta nai moitiv, nai d'autep xapis tou moiouvros dδιώστον दिने γείος τί, ού]ω και τούτον αεί μη 📆 , tiun πάντα αti ποιούντα , tv oupava , tv κέρι, έν γη, έν βυθώ, έν παντί το κόσμο, έν παντί τοῦ παντός μέρα, το όντι, και το μη όν]ι. Où str jap esir er marti noque o oùn esir autos. πω τα όντα, και τα μη όντα. Τα μ γαρ όντα έφανέρωσε, τὰ δε μη ζίν]α έχει ἐν ἐσωπώ. οὖτος ὁ θεὸς eropearse upeliflor. outres o aparis, outres o paνερώτατος, ό το νόι Βεωρηλός, οδλος ό τοις όφθαλμοίς όρατος, ού ος ό ασώματος, ό πολυσώματος, Markor de martos σώματος, ου der estr, ουτος δ ουκ εςiv. Πάν/α ραρ μόνος ουτος δεί. Και δια τοῦτο αυτός ὀνόματα έχει ἀπαν]α ί] είς ες πατήρ, και διά τοῦτο αὐτος ὄνόμα ουχ έχει, δ/ε πάν/ων όζι πά/ηρ. Τὶς οὖς σὲ ευλογήσαι τάβ σου, η πρός σε διώαιτο. Που Α βλέπων ευλογήσω σε άνω, κάτω, έσω, εξω ? ου ραφ' πρόπος, ου τόπος δει' πει' σε, ου-A ano outer of over. Harla s' er soi, πάν α επο σου. πάν α δίδως, και ου δεν λαμ-Bavers. Harta pap Exers, xel ouder, o our iχαις. Ποτὶ δο σε πάτερ υμενίω · Ούτε γαρ what our, out gover natalabeir surator. Т สะค บพอร์ คิ หานี บุ๋นหทับอ ริ บัสะค อัง ธิสอไทeas ? ที่ บีละค ลึง อบิน รัสอไทธละ ? บีสะค ลึง รัจละ répasas ? H' unep av exputas? Dia tì N' καὶ ύμνησω σε ? Ω'ς έμαυτοῦ ών, ώς έχων मां विशा रे केंद्र केंद्र केंग्रेश्व केंग्र, क्ये नुक् हों है केंग्र कें συ δ'εί, ο εν ποιώ. συ εί, ο εν λέγω. συ Jap πάντα εί, καν άλλο ου δί δει, ο μη δη. συ εί συ παν το γμομόμον, συ το μη γμόμεvor. Nous whe vous . mathe de Inusouppar. Osos S' irepyar, dyados A marja moiar, unns μέ γαρ λεπομερές ερον απρ. αέρος δε ψυχπ, ψυχπς A vous, vou S' o deos.

ΤΕΛΟΣ.

Digitized by Google



# ERMOYTOY HERMETIS

TPIZMETIZTOY,

OTI EN MONΩ ΤΩ Θιῷτὸἀχαθον. TRISMEGISTI.

QVOD IN SO LO

Deo bonum,



#### BIBAION "

ο' ἀγαθον ῷ Λοκληπιε ἐν οὐδ'
ἐνὶ ἐκὶν, ἡ μη ἐν μόνφ τῷ θεφ.
Μᾶλλον δὰ τὸ ἀγαθον, αὐτὸς ἐκὶν ὁ θεὸς ἀκὶ. Εἰ δὰ οὔτως οὐσίαν Ἡ δῶ πάσης κινήσεως καὶ γρέσεως ἔρημον.
ἔρημον δ'οὐδὰν ἐκὶν αὐτῆς.

Περί δε αύτων ςατικων ένέργοιαν έχουσα, ανενεπ', και πληρεσάτω, και χορηγον. Ε'ν δι άρχη παντων. Παν γαρ' χορηγούν, αγαθών, όταν κέγω και πάντως αὶ αἰγαθον οςι . Τοῦτο ή οὐ Avi बैंग्रेश क्वर्नडहराम में भामे भार्वमक नहीं उद्देश . ou औ प्रकृ हेम-An's Bri Tiros, ira danduluvas auto utnaadz. of ov των ου δεν απόβλητον ες iv αυτω. ο Σποβαλών λυπηθήσεται. λύπη χαρ κακίας μέρος. மம் कि प्रवृत्ती का ता के देहरे का कि , प्रवृ की निव्हासθήσεται, οὐδὲ συζυγον ἐςὶν αὐτοί, καὶ διὰ τοῦτο autov โคลอิทธยาล. ovte ลิงทหองง, ผู้ อัควุเอิทธยται.ούτε σοφώτερον ο ζηλώσει. Τούτων δε μη οντων έν τη ουσία αυτου μηθενός, τι ύσολείπεται, ή μονον το άγαθον. Ω συτρ γαρ ου δεν δεν κα-Ray en th tolanth ousia, outer en outer the Exλων το αγαθον εύρε βησεται. Εν πάσι γαρ τα ana rarta et , mi er tois munpois, mi er τοις μεγάλοις, και èr τοις καθ' èra, και èr τούτφ το ζώφ το πάντων μείζονι. και δωατωτάτφ. Παθών γαρ' πλήρη τα γωητά, αὐτῆς The Suevene mados ti ovons. O'mou de mados, ουδαμώς το αγαθόν. Ο που δε το αγαθόν, ουδαμώς οὐτε εν το παθος. Ο που ραγ ήμέρα, οὐδαμου τύξ. Ο που Α τύξ, ουδαμου ήμέρα. Οθεν as weator in specon is το agalor. in μόνο 3 πρ તાં મુખ્યમીવ. Ω σερ ήμε Ιουσία πάν Ιων ός τεν ໃ ή υλη δ-Aμένη. Ο υζω κ) τ αγαθου. Τουζον τ πόπον δκόσμος

### LIBER VI



Onum o Asclepi, in nullo est nisi in solo Deo. Porius vero, bonum est ipse Deus, sem per. Quòd si sic, essentiam oportet esse omni motu, & generatione carétem. Vacuú

autem nihil est iplo, aut ab eo desertum. Circa uero se ipsam firmam energia habens, no indi gam, & plenissimam, & largitricem. Vnum aut principium est omnium. Omne enim largies bonű guádo dico,& omnino & semper bonű est. Hoc vero nulli alijadest nisi soli Deo. Neque.n. indigus est vilius rei, ve concupiscat iplam aquirere. Entium nullum abijcitur ab ipío, quod ammittens doleat. Dolor.n. malitic est pars. Neque potentius ipso quicquam est, a quo oppugnetur. Neque coniuge est ipsi,atque ob id iplum amet. Neque inauditum, cui irascatur. Neque sapientius, cui æmuletur. Hæc autem cum non lint in essentia eius, quid relinquitur, nisi solum bonum. Sicut.n.nullu malorum in tali est essentia, sic in nullo alio bonum reperietur. In omnibus.n. alia omnia funt, & in paruis, & in magnis, & in fingulis, & in hoc animali omnibus maiore, & potentissimo. Passionum.n.plena sunt genita, quia ipsa generatio, passio quædam est. Vbi uero passio, nullo modo bonum. Vbi vero bonum, nullo modo vel una est passio. Vbi nam\_ que dies, nullibi nox . Vbi uero nox, nullib; dies. Vnde impossibile est in genera tione esse bonum. Sed in solo ingenito-Sicut uero participatio omnium est in mate-. ria illigata sic & boni. Hoc modo mundus

Digitized by Google

## HERMETIS TRISMEGISTI,

bonus, prout & ipse omnia facir. & in parte faciendi bonus est. Et in aliis omnibus non bonus. Etenim passibilis est,& mobilis.& pas sibilium factor. In homine uero per comparationem mali, bonnm ordinatur. Nam quod non valde malum est, hic bonum est. Quod vero hic bonum est, particula mali est minima. Impossibile ergo est bonum hic, purum esse a malitia, Nam hic malescit bonum. malŭ autem factum, non amplius bonum manet. Non manens autem, malum fit. In solo ergo Deo, bonum est. Vel est Deus, ipsum bonum. Solum ergo o Asclepi nomen boni in hominibus est, resautem ipsa, nullibi. Impossibile namque. Non enim id capit corpus materiale, vndique constrictum malitia, & laboribus, & doloribus, & cupiditatibus, & ira, & erroribus, & opinionibus amentibus. Et quod omnium pessimum est o Asclepi quod singula prædicta, credita sunt hic, maximum esse bonum, quod supremum est malum uentris illuuies.Et malorum omnium largitor, error, absentia boni hic est. Et ego gratias habeo Deo, qui mihi in mentem iniecit, boni cognitionem, quod impossibile sit ipsum, in mundo esse. Mundus.n. plenitudo est malitiæ, Deus uero plenitudo est boni, uel bonum, Dei. Nam pulchri excellentiæ circa ipsam sunt essentiam, & puriores, & sinceriores. Et forte ipsæ essentiæ illius. Audendum enim est dicere, o Asclepi, quòd essentia Dei, si tamen essentiam habet, pulchrum est. Pulchrum autem etiam bonum est. Bonum autem nullum comprehenditur in mundo. Omnia namque oculis subiecta, idola sunt, & veluti vmbræ. Quæ uero non subiacent, maxime boni, & pulchri est essentia. Et sicut oculus non potest Deum videre, ita neque pulchrum, neque bonum. Hæc.n. partes Dei sunt integræ, propriæ ipsius solius familiares, inseparabiles, amabilissimæ. Quas vel Deus amat, vel ipsæ amant Deum. Si potes intelligere Deum, intelliges pulchrum, & bonum fulgentissimum, radiantissimumque a Deo. Illa enim pulchritudo incomparabilis,& illud bonum in immitabile; sicuti & ipse Deus. Vt ergo Deum intelligis, sic & pulchrum, & bonum intellige. Incommunicabilia enim sunt aliis animalibus, eò quòd, inseparabilia sunt a Deo. Si de Deo quæris, etiam de pulchro quæris. Vna enim est, ad ipsum ferens via, pietas cum cognitione. Vnde ignorantes, & qui pietatis uiam non sunt ingressi, pulchrum, & bonum audent dicere hominem, ne in somnio quidem quid bonum sit, viderunt. Sed omni malo impliबेंग्रविनें . प्रविधे प्रयो वर्गे कर राम्य करा है , वह है। τώ μέρα του ποιάν αγαθός όζι. ἐν δι τοίς άλλοις πάσιν , οὖκ ἀγαθός. Καὶ γαρὶ παθητὸς हेदा प्रवा प्राणमा के , प्रवा मिली मिलामा के . Er की τος ανθρωπω κατά σύγκρισιν του κακου το αγαθον τέτακται. Το γαρ μη λίαν κακον έν θάδε το αγαθον εξί. Το δ'ένθαδε αγαθόν μόριον τοῦ κακοῦ το ἐλάχισον. Αδιώατον οὖν το 📥 zadov evdade nadapéven The naniae. Kanoujae τωρ' ενθάδε το αγαθον. Κακού οθμον δε ουκέτε αγαθον μένα. μη μείναν δε, κακον γίνεται. Er μονφ αρα τω δεώ το αγαθον ές iv, η ές ir ο Βεος το αγαθον. Μόνον οὖν ο Ασκληπιὲ το ονομα τοῦ ἀγαθοῦ ἐν ἀνθρώποις. Τὸ ἡ ἔργον ούδαμοῦ. Αδιωάτον γαρ. Οῦ γαρ χωρά σῶμα ύλιπον το παν τωθεν εσφιγμένον κακίτ, και πόνοις, και άλγηδοσι, και δληθυμίαις, και όργαις, και απάταις, και δόξαις ανόητοις. Και το πάντων κάκιςον ές το δ Ασκλήπιε. ότι έκα-รอง TouTwo ชี้มี ออกทุกแล้งอง รับสะสเรียบาณ รัง-Βάλ , το μέγισον εή αγαθόν. Το μαλλον ανυπέρβλητον κακον ή γαςριμαργίκ, ή Αυ κακῶν πάντων χορηγος ή πλάνη, ή δπουσία εν 3άθε τοῦ ἀγαθοῦ ὅςι΄. Κάγο Νέ χαρὶν έχου το θεφ τώ εις νουν μοι βαλλόντι ως της γνώσεως न्वर्ण सेन्यर्नवर्ण, वैना ये विद्यास्तर्ण हेर्रोण कोन्वे हेर नहीं κόσμο 📆 . Ο γαρ' κόσμος πλήρωμα Ετί της xaxias, o se 360s τοῦ ἀγαθοῦ, η το ἀγα-Βον του Βεου. Αί γαρ έξοχαι του καλου σει autlu ei oi του τίω ουσίαν φαίνοντος, και καθαρώθεραι, και είλικρινές εραι. Τάχα σου και αύται αι ουσίαι έκείνου. Τολμητεον ραρ' είπειν, & Ασκλήπιε, ότι ή οὐσία τοῦ Βεοῦ, είγε οὐσίαν έχει, το καλόν ξά. Το δε καλόν, και àγιιθον ετι'. αγαθον δ'ου δία δει καταλαβέδη έν πό κόσμο. Πάντα γαρ' τὰ πό ὸφθαλμῶ ὑσο-πίποντα είθωλα εςί', καὶ ασπερ σκιογραφίας Ta de an issomorta. Manica de n Tou xanou, και τού αγαθού, και ώστερ ο δφθαλμός ου δύvatal tor Secr is er, outer oute to xaxor, και το αγαθόν. Ταυτα γαρ' τα μέρυ του θέου ές γιο όλοκληρα, ίδια, αὐτοῦ μόνου εἰκθα, άχώpisa, epaquerata. Er n'autos é Seos epa, η αυτά του Βεου έρα. Εί δαυασαι νόησειν τον Αεον νοήσεις το καλον, και το αγαθον, το ύπέρλαμφον, το τάβλαμπόμθον των τοῦ Ατοῦ· ἐκεῖνο γαρ' τόλος ἀσύγκριτον, καὶ ἐκείνο το αγαθόν αμίμητον. ωστερ και αυτός δ Beds. as our tor Bedr rolls, outward to xaλον, και αγαθών νόκ . Ακοινώνητα γαρ ταῦτα पर्वांड बैंग्रेगांड की देवंबा देने, डार्व के प्रेय्वाहित हैं। Tou Beou. Edr wer Beou (nons na wer tou nahoù Inleis. Mia yap esiv n els aulo moφέρουσα όδος, ή μετά γνώσεως ευσέβεια. Οθεν οί αγνοοῦν]ες, και μη όθεύσαν]ες των જેટા της ευσεβείας όδον, καλον, και άγαθον τολμώσε λέγοιν τον ανθρωνον. Μηδε όναρ θεασαμίνοι Τὶ ἐς ίν αλαθόν. αλλά πάν ει κακῷ προειλημε méroi,

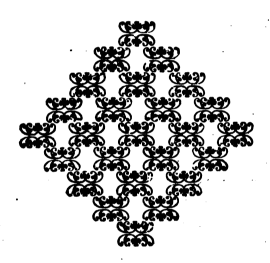
## QVOD IN SOLO DEO BONVM. LIB. VI.

μένοι, καὶ | ο κακον πιτεύσαν | εε αναθόν τί), καὶ οῦν αυτος χεώωνοι ακερέτως, καὶ φοβούμοι αυροί αυροί τος καὶ φοβούμοι αυροί ερηθωία. Πάν α εὰ ἀνανιζώμνοι, Τνα μη μόνον έχη, ἀλλά καὶ ἐπαύξη. Τοιαῦ- Τὰ ἀνθρώπεια ἀγαθὰ, καὶ | ὰκαλὰ ῷ Ασκληπιὸ, ὰ οῦ | ε ριλεῖν δωάμεθα οῦ | ε μισῆσαι. Τὸ ραρ πάν | ων χαλεπώ | αιροί δεία αὐτί έχομν, κὶ ζωῦ | οῦν χαλεπώ | αιροί δωάμεθα.

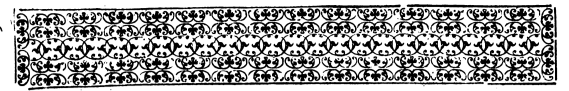
citi prius, & quod malum est, credentes bonú esse, ita illo vtuntur insatiabiliter, timentes eo priuari. Et omné suscipiunt laboré, vt non solú habeant, sed etiam augeant. Talia sunt humana bona, & pulchra o Asclepi. Quæ neque sugere poslumus, neque odisse. Nam quod omnium est asperrimum, est quòd ipsis opus habemus, & viuere sine his non poslumus.

#### SCHOLION.

Quando ait. Et essentiam Dei, si tamen essentiam habet. Quod alibi etiam repetit dubitanter. Non est dubitandum, Deum esse essentiam.



HER ME-



# HERMETIS EPMOY TOY

#### TRISMEGISTI,

AD FILIVM SVVM

TATIVM.

IN MONTE SERMO RECONDITVS.

De Regeneratione, & silentij

professione.

TPIZMETIZTOY.

ΠΡΟ'Σ ΤΑ'Τ ΤΟ'Ν

TIO'N.

EN ΟΡΕΙ ΛΟΓΟΣ ΑΠΟΚΡΥΦΟΣ. Περὶ Παλιγγωεσίας, τωὶ σιγῆς. ἐπαγγελίας.



#### LIBER VII.



N cómunibus, o pater, ænigmatice, & non luculenter
disservitis de Deitate. & nó
reuelasti. dicens neminem
seruari posse, ante regenerationem. Cumq, supplex
tibi essem in montis ascen-

fu,postquá mecum es locutus,& cuperem sermonem de regeneratione addiscere, quoniam præter omnes húc folú ignoro:dixisti,quando a műdo alienus fueris mihi tradere, præparaui me, & mentem meam alienam feci, a mundi deceptione. Tu vero, mihi, etiam desectus supple,ijs quibus dixisti regenerationem mihi tra dere, vel voce, vel clá expone. Ignoro Trismegiste,ex quali materia,& vtero, homo est gene ratus, aut a quo semine. O fili sapientia intelle &ualis in silentio,& semé uerax bonum. Quo feminante, o pater? vniuersum enim hoc dubium habeo. Voluntate Dei, o fili. At cuiàs is qui genitus est, o pater? Nam expers eius essentiæ quæ in me est,& intelligibilis. Alsus est genitus Deus, Dei silius. Omne in omni ex omnibus airibus constitutus. Aenigma mihi dicis o pater. & non, vt pater filio, loqueris. Genus hoc, o fili, non docetur, sed a Deo quando voluerit, in recordationem mittitur'. Impossibilia mihi dicis o pater, & violenta. Vnde recte ad hæc contradicere volo. Alienus filius natus sum paterni generis? Ne mihi inuideas o pater. Germanus filius tibi sum. Explica mihi regenerationis modum. Quid dicam, o fili, non habeo dicere, præter hoc. Cerno in me non fictum spectaculum, BIBAION Z.



Ν τοῖς γμικοῖς ὁ πάτερ, αἰνιγματωδῶς καὶ οὖ τηλαυγῶς
ἔφρασας τὰ ἐτοτητος διαλεγομθρος,οὖκ ἀπεκάλυ ↓ὰς,
φάμθρος μη δένα δωμά হι σωἐτῶαι τροὶ τῆς παλιγγμεσίας. Ε'μρῦ δὲ σοῦ ἰκέτου γε-

νομένου όπι της του δρους μεταβάσεως, μετά το σε έμοι διαλεχ θωω, ποθουμένου τον της παλιγγωεσίας χόγον μαθείν, ότι τοῦτον παρά πάντα μόνον αγνοώ. η έφης όταν μέλλης κόσμου απαλλοπιου ως παραδιδόναι μοὶ, ετοιμος έγρο μίω και απω δρίωσα το έν έμοι φρόνημα, και ώπο της του κόσμου απάτης. Συ δίμοι κ τα υς ερήματα α. ναπλήρωσον οίς έφης μοί παλιγγμεσίαν παραδούναι, προθέμύμος έκ φωνής η κρυβδίω. Αγ-ขอติ ผู้ Tpiqueyise eg olas บิงพร หม นท์วรุลร สีข-Sparos e gurian da amopas de rolas da τέκνον σοφία νοερά εν σιγή. κ) ή σπορά, το άληθινον άγαθον. Τίνος απείραυτος οι πάτεριτο γαρ' σιώ ολον έπορῶ ? Τοῦ θελήματος τοῦ θεοῦ ౘ τέκνων. Καὶ ποταπός δ γωνώυψος δ πάτερ ? αμοίρος γυρ This er emoi oudias xai This vonth . Allos esa o Surnuluos Beds, Beou mais. To mar, er marti en πασών διμάμεων σιμες ος. Αίνιγμα μοί λέγεις ῶ πάτερ, καὶ νύχ ώς πατήρ ύι ῷ διαλέγη. Τοῦτο το γρώς ο τέχνον.ου διδάσκεται, αλλ' όζαν θέλη ύσο τοῦ θεοῦ ἀναμιμνησκεται. Αδιώατα μοί λέγεις ο πάτερ και βεδιασμένα όθεν πρός τοῦτα ορθώς αντιπάν θέλω. Αλλόπριος ψός πεφυκας του πατεικού γένους? μη φθόνει μοί πάτεο. Γνήσιος ψός εμί. διάφρασον μοί της παλιγομεσίας τον πρόπον. Τὶ είπω ω τέκνον. οῦκ έχω λέyer. Alu Touto, Sparte ir imolandasor diar 78 Jun-

ye Annuerla it intou Seou. Kai inauror itennam θα એંદ સેθάνατον σώμα. καો સંμί νων ούχ δ φίν. αλλ' εγρηθω εν κω. Το σρέγμα τουτο ου Sisa-FRETEL. OU A TO TAKE TOUT OF SOLY HIP SI OU ESTE Ιδείν, και δί ο ημέληται μοί, το φρώτον συώ θετον οίδος, ουχότι κεχωρισμαι και άφων έχω και μέ-Tov, antornos of Touran eight www. [opas ut a Tinτον όφ Βαλμοίς. ότε ή κατανούς απονίζων σώματι και δράσει ου κ δφθαλμοίς τούτοις Βεωρουμαι νω d texror] eis mariar me oux oxizim, rai sispnoir φρενών ενέσεισας ο πάτερ, εμαυτών γαρ νω ούχ δρώ. Είθε ο τέκνον και συ σεαυτον διεξελήλυθας, ος οί εν υπνφ ονεκροπολούωντι χωρίς υπνου. Λέγε μοί των τουτο, τὶς δει γωεσιουργός τῆς πα-My Suevias, O' Tou Deou rais, arbowros ets, Deλήματι θεου . Νου το λοιπον ο πάτερ είς αφασίαν עצ אייבע אב אל שיני שמט אנום איר סף בישיר. דו אבן μέγεθος βλέπω τόσον το κάτω, α πάτερ σων πέ χαρακτήρι, και εν τούτφ \$ d δη. το γαρ' Σνητον Αδος καθημέραν αλλάσεται. χεόνφ γαρ πέπεται อรีร สมัธิทธเท เล่ นะค์ พธเท พิร ปอบิจิดร . Tì ดบิ๊ท ส่งหประ esiv & Trequeres ? Το μη θολουμθμον & τέκνον, το μη διοριζόμουν, το εχεώματον, το αχημάτιsor, To argerdor, To youror, To pairor, To sauτο καταληπόν, το αναλλοίωτον, το ασώματον. Μέμωνα δντως οι πάτερ. δοκούντος χαρ' μοῦ του σοφού γεγονέναι, ένεφράχθησαν αί αίδήσεις τουτου μοῦ τοῦ νονματος. Οῦτως ь̃χ e e Texror. Το ωψ ανωφερές ως πυρ, το में κατωφερές ώς γη, κω ύγρον ώς υθωρ, κω σύμπνοον ώς απρ, πώς αιδητώς αυτό νοήσεις σο μη σκληρον, το μη υγρόν, το Εσφίγγωτον, το μη διαδυομένον, το μόνον δυσαμει και ένεργεία νοούμθρον . Δεομαινοῦ Ν, τοῦ διωαμένου γοθίν των έν θεφ γένεσιν. Αδιώ ατος οὖν θιμί ο πάτερ. Μη γένοιτο ο τέκνον, επίσασαι είς έσωτος, και έλευσεται. Θέλησος και γένηται Katapynoor tou σωματος τας αιδήσεις, Καθα-פמו סבמשדטי שם אל מאלץ שי דאה שאוה דוניםρών. Τιμωρούς γαρ' έν έαυπο έχω ο πάτερ? Ούκ δλίγους ο τέκνον, άλλα και φοβερούς, και πολλούς. Αγροφ δ πάτερ. Μία αυτη δ τέκνον τιμωρία ή άγνοια. Δετέρα 3 λύπη. Τρίτη ακρασία. Τετάρτη Επθυμία. Πέμπη αδικία. Εκτη πλεονεξία. Εβδομη, απάτη. Ο γ-Són, odóros. Erráth Sódos. Dekath öpyn. E'rθεκάτη φοπέτεια. Δωθεκάτη κακία. Είσὶ δ' αύται τον αριθμόν δο δίκα. Υπό δι ταύταις πλούονες άλλαι, ό τέκνον. διά του δοσμοτήριου του σώματος αιδητικώς πάχην αναγκάζουσι τον ένδιάθετον ανθρωπον . Αφίςανται Σαύται ούκ άθρόως έπο του έλευθέντος έπο του θεου. Και ούτω σωνίς αται ό της παλιγ-Ausoias rectos sai doyos. Aoitor oicithoor of τέκνον, και ευφήμησον. και δια τουτο ού κατα-Tawon to exeos eis nuas in tou seou. Xaipe λοιπόν & τίκνον, ανακαθαιρόωμος ταϊς του θεου διμάμεσιν, είς σιμάρθρωσιν τοῦ λόγου. Η λθεν

factum ex miseratione Dei. & ex me exij in immortale corpus.Et nunc sum, qui non eram prius. Sed natus fum in mente. Res hæc non docetur. Neque ficto hoc elemento est videre. & propter quod, negle & umihi est, prima composita forma. Non quod separatus sim,& tacum habeo,&mensuram; alienus tame n ab his sum núc. [Cernis meo fili oculis. Quando uero deprehendis obnixus corpore, & uisu. non oculis his conspicior o fili. In furorem, me non paruum & celtrum animi iniccilti o pater. Me iplum enim non cerno. Vtinam o fili, & tu a te iplo exeas line lomno , instar eotú qui in somno som niant. Die mihi & hoc, quis na generator regenerationis esti Deifilius, homo unus, uoluntate Dei. Nunc reliquum o pa ter, in filentium me reiicis:a prioribus cogitationibus relictus. Magnitudinem cerno imarū rerum.o pater, charactere, & in eo falsa.Mortalium namque forma in dies mutatur. tempore enim uertitur in augmentum,& diminu tionem, utpote falsa. Quid ergo uetum est o Trismegiste? Idque non turbatur, o fili, quod non terminatur, incolorum, infiguratum, immutabile, nudum, splendens, quod sibi est comprehensibile, inalterabile, incorporeum. Vere in furorem agor, o pater. Nam cum viderer a te sapiens effectus, obstructi sunt sensus mei hac cogita. tione. Ita se haber, o fili. Quod sursum ferrur, veignis, quod deorfum ve terra & humidum vt aqua , & perflabile vt aer , quo modo fenfibiliter ipfum intelliges, quod no durum , quod non humidum, quod non contingitur, quod non permeat, quod sola potetia & actu intelligitur. Indigus & méte fum,quæ fola pót intelligere eam generationem quæ in Deo est. Impotens ergo fum o pater. Ne id fiat, o fili. Attrahe in te ipsum, & ueniet. Vellis, & fiet. otiolos redde corporis lenlus, & erit generatio Deitatis. Purga te ipfum a brutis materiæ vindicibus. Num uindices in me iplo habeo, o pater? Non paucos o fili, sed & formidabiles & multos.lgnoro o pater.Hęc vna o fili vltrix, ignorantia est. Secunda dolor . Tertia intemperantia.Quarta concupilcentia.Quinta iniustitia. Sexta auaritia. Septima deceptio. Octaua inuidia. Nona, dolus. Decima, ira. Vndecima, temeritas. Duodecima, malitia. Sunt uero & hæ numero duodecim. Sub his uero plures aliz, o fili . Quz per corporis carcerem sensibiliter pati cogunt internum hominem. Discedunt uero hæ, nó illico ab eo cuius miserescit Dens. Arque ita conficitur, regenerationis & modus, & ratio. Cæterum o fili, sile, ac bene ominare. Ob hoc non cessabit a nobis Dei misericordia. Lætare imque o fili, purgatus Dei viribus ad dearticulationem fermonis. Venit nobis

nobis cognitio Dei. Hac uero accedente, o fili pro eiecta est ignorantia. Venit nobis cognitio gaudij. Hac autem adueniente mæror fugiet in eos, qui eius sunt capaces. Potentiam voco ad gaudium. Temperantiam, cuius uirtus est suauissima. Assumamus cam o fili, alacriter, ut eius aduentu expulit intemperantiam? Quartam nunc noco, continentiam, ex quæ contra concupiscentiam est ustrus. Gradus hic, o fili, iustitiæ est sedimentum .. Nam labore nullo, aspice ut expulerit iniustitiam. lustificati sumus o fili, iniustitia absente. Sextam uirtutem uoco in nos, quæ contra auaritiam est, communicationem. Ea recedente, adhuc voco veritatem, & fugit error, & ueritas aduenit. Vi de ut bonum adimpletum est o fili, accessu ueritatis, Invidia uamque a no bis recessit. Veritati vero etiam bonum adfuit simul cum vita & lumine. Et non amplius superuenit vila tenebrarum vitrix, sed uictæ recesserunt impetu. Cognosti o fili regenerationis modum, decades accessu o fili. Et composita est intellectualis generatio. Et duodecimam expellit. Et contemplatotes generationis sumus effecti. Quisquis ergo per misericordiam adeptus est, generationem lumm um Deum, corporeum sensum relinquens, le iplum cognoscit ex diuinis constitutum, & lætatur, stabilis a Deo factus. O pater, uideor, mihi non uisione oculorum, sed uirtutum intelligibili actu, in colo esse, in terra, in mari, in aere. In animalibus esse, in stirpibus; in vtero, ante vterum, post vterum, vb.iq; Sed adhuc hoc mihi dicas, quo modo vitrices tenebrarum, cum numero fint duodecim, a decem viribus expelluntur? Quis hic modus o Trilmegiste. Tabernaculum hoc o fili, quod exiuimus, ex Zodia co circulo est constitutum,ex duodecim numero, naturæ vnius omniformis idea. Ad errorem hominis coniugationes in ipsis sunt, o fili. vnitæ in operatione.Inseparabilis est temeritas ab ira. Sunt autem etiam interminatæ. Iure itaque secundum rectam rationem, discellum faciunt, vtpo te a decem viruuibus propulsate.hoc.est a decade. Decas enim o filijest animæ genitrix. Via uero & lux vnite ibi sunt, ubi unitaris numerus natus esta spiritu. Vnitas ergo secundum ratione decadem habet, & Decas vnitate.

nuiv yvaors tou Beou. Tauthe S' inflouone d τέκνον. έξηλάθη ή άγιοια. Ηλθεν ημίν γνώσις. rapas, mapashopievns tautns, a tenvov. n Auπη φεύξεται είς τους χωρουντας αὐτίω, Διώαμιν καλο όπ' χαρά τιω έγκράτειαν, δίδιώαμις, πε δωσμις ήδίςη . Φοσλάβαυν αυτίω ο. TERROV, aquerésata. Has ana to mapa fui-X απώσατο τιω ακρασίαν; Τετάρτιω N νων καλώ τω καρτερίαν, τω κτι της δηθυμίας διώαμιν. δ βαθμός ούτος & τέκνον δικαιοσύvas estr espacea. Xupis pap uthosus, id mus τω αδικίαν έξηλασεν . Εδικριώθημου α τέκνον, abinias movons. Ently buiapir nand es isμας δλθουσαν, τιω χτ της πλεονεξίας κοινωνίαν. έπος άσης δ'έτι καλώ τω άλήθααν, χαι φεύγα απάτη, αλήθηα παραγίνεται. ίδε πώς το αγαθον πεπλήρωμα ο τέμνον παραγμομένης της α-रमर्जिस्टर. क्रिजंग्डर प्रकृषिको मिल्लिंग सेनर्वेडम . यम है सेληθείς χω το άγαθον έτεγένετο άμα ζωμ, χω φωτὶ. Καὶ οὐκέτε ἐπῆλθεν οὐδεμία τοῦ σκοτους τιμορία. αλλ' εξέπθυσαν νικηθώσαι ροίζο. Εγνωκας ω τέκνον της παλιγοριστίας τον πείπον, της Sexádos παραγμομένης ου τέχνον, σωνετέθη νουpu yéveris. nai thu do denáthu èženauven. nai è-ริยยุทภิทุฟนุ รที ชุงย์สุด. อีร รเร อุบิง รับบุ 💥 🕇 🕇 ELEOS THE AT BEON SUETERS, The TOWATERLES αϊδησιν καταλιπών, έσυτον γνωρίζει έκ δείων σωις ά ωμον, χωλευφραίνεται. Ακλινής γμοίμμος ύσο θεού. Ε πάτερ, φαντάζομαι ουχ οράσα οθαλμών, αλλά τη δια διωάμεων νοητική ένερrag, Er oupara siul, er yn, er ubati, er alpi. in Lucias eili, in outois, in raspi, apo raspos, μετά γας έρα πανταχοῦ . άλλ' έτι τοῦτο μοὶ εἰπέ. And igo dina Sundpear in four fait is o notmos de Triquezise? To onluios touto, de tenvor, έκ που ζωηφόρου κύκλου σωνέςη, και τούτου σωες ατος, έξ αριθμών δύθκα, όντων ένθεκα τον αριθμόν:, φύσεμε μιας παντομορφου ίδεας. efs πλάνω του ανθρώπου. διαζυγαί έν αυταις eiodr & rentor, wienetrau S'èv the mager, eχώρις ος देहरेए में क्ला क्ला मिन के के के कि και αδιόριτοι. εικότως ούν χο τον ορθόν λόγον, τω απότασιν ποιούνται, καθώς και Σπο δίκα δωαμεων έλαμνόμομαι. Τουτέτιν Σπο τῆς δεκάδος . ή μφ' δεκας δ τέκνον ες ψυχογόνος, Con A xal pos luiqueval exercioi. Ev Ja o Tres έναδος αριθμός πέφυκε του πνεύμαζος, Η' ένας ούν κτ λόγον τ δεκάδα έχει. Και ή δεκάς τ έναδα.

#### SCHOLION.

Quando in hoc ait ad Tatum. Deus natus sis & pnius filius Dei. Falso id dicit, nisi intelligat per excellentiam, quatenus participat, aliquod Dei donum.

Πάτερ, το τῶν ορῶ καὶ έμαντον ἐν τος νοῦ. Αὐτη Ested in Takin fueria of textor. To unxeti our-Tago ag sis to owna to reign Seasator Siation אס אס דס עדסי, דס ע שפו דאו דפאוץ אים פרופה , פור פיר Vot 1000016 of the ha sei white siego to TRYTOS ES TOUS TOUNDES, ES OUS AUTOS SENA έ Seos. Είπε μοὶ ο πάτερ, το σομα τουτο το Lucipent omesois. Audit in mote ? euonμησον, το μη αδιώατα φθέγγου, έπει άμαρτή-THIS YELL ESTECHISTER SOU & BOBALLOS TOU YOU. Το αιδητόν της φύσεως σώμα ποβρωδον Ες. THE OUTINGOUS SPURTERS, TO IE JOY OR SIRAUTO'S, To 3 de la nutor, rai to & Sentor, to S'alavajor. dyrous ou dece mequeas ? ned tou eres mais o naγω. Εβουλόμιω ω πώτερ τιω δια του υμνου ευ-Anyiar, lu sons on the dy Soasa Mouserou μοῦ ἀκοῦσαι 🛠 Sunapter. Kalais ογδοαδι δ HOLLEY Spas elecutor textor rados controles duσαι το σκίωος. Κέκαθαρμένος γαρ' οι ο Ποιμάνδρης δ της αυθεντίας τους. Πλέον μοὶ Αν έγγεγραμμέver où mapé dener. el des ôts àn' épautou Sunfooμαιπάντα τοθν, [ και ακούθν ων βούλομαι, και οράν τα πάντα, ] Και ἐπέτρεψε μοὶ ἐκῆνος ποιῆν τα καλα. Διο κ΄ πασαι αί δωναμες αί έν έμοι **Εδουσιν. Θέλω παζερ άκουσαι, κ) δούλομαι ταῦ-**Ta ronoa. H'ouxaoor à texror, rai the appolovons vu axous suxoylas. The upper The many fuerias. Er of némpina offas enpara einons, el un soi de tene tou marlos. O'der τοῦτο οὖ διδάσκε]αι, ἀκλα κρύπε]αι ἐν σιγῆ. Ούζως ούν ω τέκνον συ έν ύπαιθρφ τάπφ, σρός νόζον ανεμον λουβλέπου στι καζαφοραν Aniou δωίον os ေတာင္ေဆာ့ေလ Opoles မွာ ανιόν os σρος απηλιω] lw . ήσύ χασον ο βίκνον.

ΥΜΝΩΔΙΑ ΚΡΥΠΤΗΣ λόγος έγιος.

Ασα φυσις κόσμου σροσθεχέδα τοῦ ῦμρου Πωὶ ἀκοίω, ἀνοίγηθε τοῦ ῦμγου Πωὶ ἀκοίω, ἀνοίγηθε το και μοχλος διμορου. Τὰ δένδρα μη σκίεδε.

Τμιῶν μέλλα τον τῆς κημσεως κύριον, καὶ τὸ πῶν, καὶ τὸ ἐν.

ανοίγη ε ουρανοί, ανεμοί επί ε, ο κύκλος ο αθαναίος του θεου. Προσθεξάδω μου τον λόγον,
μέκλω γαρ' ύμν εν τον κίσαν α ια πάν α, γον
πήξαν α ιω γω, παὶ ουρανον κρεμάσαν α, παὶ
δλη άξαν α εκ γου ωκεανο γο γλυκη ύθωρ εἰς
γω οἰκουμέν ω, καὶ ἀοίκη ον ὑπάρχ εν εἰς διαπερφωί καὶ κίσιν παν αν αν θρώπων. Τον δλιγαξαν α πυρ φαν ω εἰς πάσαν ωράξιν, θεοῖς
τε καὶ ἀνθρώποις δῶι κρι πάντες όμου αὐτο
γω κοι ἀνθρώποις δῶι κρι πάντες όμου αὐτο
γω κοι ἀνδρώποις δῶι κρι πάντες όμου αὐτο
γω κοι ἀνδρώποις κρι δὸι κρι πάντες ομοῦ το νοῦ οφθαλμός, καὶ δέξεια το δωιάμεν μοῦ τω
εὐλογίαν. αἱ δωιάμες αἱ ἐν ἐμοὶ, ὑμν εῖ ε ἱ
εν κρι ὶ πὰν. σωι άσα εἰς διλήμα εἰς μοῦ πάσαι αἱ

Pater, universum conspicio, & me ipsum in mente. Ista est regeneratio o fili, vi non amplius imaginationem figas in corpus trine dimensum, ob sermonem hunc, de regeneratione, quem commentario comprehendi, vt ne omnino calumniemur in vulgus, quod non vult Deus. Dic mihi o pater, corpus hoc, ex po tentiis constitutu, solutionem habebit vnquá? Bene ominare, & impossibilia non loquaris. nam peccabis, & impius enadet métis tuz ocu lus. Senfibile nature corpus procul est ab essen tiali generatione. Nam illud quidem est disso lubile, koc uero indissolubile. Et illud mortale, hoc vero immortale. Ignoras quod Deus natus sis,& vnius filius,quod & ego.Vellem o pater, eam laudem, quam hymno dixisti cum ad octonariú ego essem, audire potentiarum. Sicuti octonario vaticinatus est Poemander o fili, recte festinas soluere habitaculum. purificatus es etenim. Poemander authoris mens, non plura mihi tradidit, quam ea sunt quæ scripsi. Videns quod a me ipso potero omnia intelligere. Et iussit mihi ille vt facerem bona. Atque ideo omnes quæ in me sunt potentiæ canunt. Volo pater audire, & volo hac intelligere. Quiesce o fili, & convenientem nunc audi laudom.Hymnum regenerationis, quem iu dicaui ita enunciare faciliter nisi tu in fine totius. Vnde hoc non docetur: sed absconditur in filentio, ita ergo o filistans sub Dio ad austrum ventum respiciens, circa solis occasum adora. Similiter & Oriente ad subsolanum. Quiesce igitur o fili.

#### CANTIO ARCANA Sermo Sacer.

Mnis mundi natura excipiathymni auditionem. Aperiatur terra. Aperiatur mihi omnis vectis pluuiæ. Arbores ne tremite. Celebraturus

sum hymno creationis dominum, & vniuersum, & vnum. Aperiamini cœli, venti sistimini . Circulus immortalis Dei suscipiat sermo-. nem meum. Sum enim celebraturus eum qui condidit omnia, qui terram fixit, & cœlum suspendit. Et iussit ex Oceano dulcem aquam in orbem terræ habitabilis, & inhabitabilis, exire, ad nutritionem & possessionem omnium hominum. Qui iussit ignem lucere ad omnem actionem Dijs atque hominibus. Demus omnes ipsi laudem, qui fuper cœlos est sublimis. Qui totius naturæ est conditor, iste est mentis oculus, & suscipiet potentiarum mearum laudem. Potentiæ, quæ in me estis, laudate, vnum, & vniuersum concinnite voluntati mez omnes quæ in me

## HERMETIS TRISMEGISTI

in me estis potentiæ. Cognitio sanca, illuminatus a te.per te intelligibile lumen laudans, lætor in mentis gaudio. Omnes potentiæ laudate mecum, & tu mea continentia celebra, iustitia mea, iustum cane per me. Communio que in me es, universum celebra. Per me cane, ueritas ueritatem. Bonum, cane bonum. O uita, ò lux, a uobis in uos transit celebratio. Gratias ribi ago ò pater, actus potentiarum. Gratias habeo tibi Deus potentia actionum mearum.Tuum verbum per me laudat te,Per me d uniuersum, suscipe, sermone, uerbale sacrificium. Hæc vociserantur potentiæ quæ in me funt,te uniuerfum laudant,tuam uoluntatem peragunt, tuum confilium a te,ad te,ò vniuerfum.Suscipe ab omnibus uerbale sacrificium. Vniuersum quod in nobis, serua uita. illustra lux. Spiritus Deus. Verbum enim tuum pascit mens. Spiritifere conditor. Tu es Deus. Tuus homo hæc clamat per ignem, per aerem, per terram, per aquam, per spiritum, per opificia tua.Ab æone laudem inueni . Et quod quæro, tuo confilio acquiesco. Scio voluntate tua, lau dem hanc dici,o pater. Repolui, & in mundo meo. In intelligibili dic, fili. In intelligibili o fili, potens sum. Ex tuo vero hymno. & tua lau de illuminata est mens mea . Amplius volo & ego, emittere ex propria cogitatione laudem Deo.O fili, non incaute. In mente, o pater, que cerno, dico tibi o genarcha generationis Tatus. Deo mitto verbalia sacrificia. Deus, tu pater, tu Dominus. tu mens . Suscipe verbalia sacrificia, quæ vis a me, Te enim volente omnia peraguntur. Tu, o fili mitte sceptibile sacrificium, omnium patri Deo. Sed & adde, o fili, per sermonem. Gratias tibi pater habeo, qui me hæc præcari es præcatus. Lætor fili frudum te cœpisse ex veritate, bona quæ immortalia funt germina. Hoc, discens a me, virtutis, filentium indicito, nemini, fili, reuelans, regenerationis traditionem, ve ne calumniatores iudicemur. Sufficienter namque quisque nostrum est meditatus. Ego quidem loquens, tu vero audiens. Intellectualiter cognosti te iplum,& patrem nostrum.

έν έμοι δυνάμες. Γνώσις αγία φωτιδείς Σπο σου, το νοητόν φως ύμνων χαίρω έν χαρά νου. Πάσαι δωνάμες υμνείτε σων έμοι. και συ μοῦ έγκράτεια υμνει, διχαιοτιών μου , το δίχαιον υμνει δί έμου . Κοινωνία ή έμη, το παν υμνα. δί έμου υμνα αλήθαα ταλήθααν. το αγαθον, αγαθον υμνα. એ (wh), એ φως તેφે મેમલેંગ લેક ઇમલેંડ પ્રાથમિક મેં દાં λογία. Ευχαριςώ σοὶ πάτερ, ἐνέργεια τ δωάμεων. εὐχαpira σοὶ θεὶ, δωίαμις Τ ένεργαση μου. ὁ σος λόγος δί έμου υμνά σε,δί έμου δέξαι το πάν λόγφ λογιxlw θυσίαν. Ταῦτα βο**ῦσιν α**ἱ δωάμεις αἰ ἐν ἐμοί, τὸ πᾶν ύμνοῦσι, τὸ σὸν Ξέλημα τελοῦσι. σή BOUNH SOO TOU ON OR TE, TO TEN SECU SOO Tayτων λογικίω δυσίαν. Το παν το έν υμίν, σώζε ζωή, φώτιζε φῶς, πνευμα θεὶ, λόγον γαρ πον σον ποιμαίνει δ νους, πναματοφόρε δημιουργί. συ ει ο seos, ο σος ανθρωπος ταυτα βος, δια Tupos, Si aspos, Sia yus di udatos, Sia Treuma-Tos , Sia मी समान्यवंत्रका रुक्ते. क्षेत्र प्रके पार्व व्येक्टिंग्ड ευλογίαν ευρον, sai s ζητφ βουλή τη ση αναπέπαυμαι, είδον θελήματι τις σφ τίω ευλογία» ταύτωλεγομένω δ πάτερ τέθεκα και εν κόσμο τω έμω Εν τω νοητω λέγα τέκνον. Εν τω νοητώ ο πάτερ. Δωύαμαι έκ του σου υμνου και της σης ευλογίας επιπεφαίτισαι μου ο vous. Πλέον θέλω κάγω πέμφαι έξ ιδίας φρενός, εὐroylar the Bed. of terror, and dereases. Er the νῷ ιễ πάτερ, α θεωρώ λέγε συ γμάρχα τῆς γρεσιουργίας. Τατ, Βεω πέμπω λογικώς Duσίας. Θεέ,συ άπάτερ, συ άκύριος, συ ό νουσ δίξαι λογικάς Βυσίας ας Βέλης απτιμού. σοй γαρ' βουλομένου πάντα τελάται. συ ο τέκvon memtor sextle Suciar to marter ma-मुरे प्रदर्भ संभावी प्रयो क्यां क्यां के महाराज के स्व του λόγου. Ευχαριςώ σοί πάτερ ταυτα μολ αινείν εύξαμενφ. Χαίρω : τέκτον καρπουφορήoavtos en the adultias ta ayada, ta a-Βάνατα γωνήματα. Τουτο μαθών παρ έμου, της αρετής σιγων έπαγγαιλε, ουθενί τέκνον εκφαίνων της παλιγγμεσίας των παρά. δοσιν , ίνα μη ως διάβολοι λογιδώμυ. ina-ขตัร วนค รั้นสรอร ท์นตัว , รัสอนองท์ฉิท , รัวต์ те อ้ ALYWY, TUTE o axouwy, voepus Exvus reautor, x tos πατέρα τον ήμέτερον.

FINIS.

T EAOE.



# EPMOY TOY HERMETIS

TPIZMETIZTOY.

OTI MEΓΙΣΤΟΝ ΚΑκὸν ἐν τοῖς ἀνθρώποις κ΄
κεν τοῦς ἀνθρώποις κ΄

TRISMEGISTI,

QVOD MAXIMVM MAlum in hominibus est. Dei ignoratio.



BIBAION H.



Οῖ φέρέδε ο ἀνθρωπω μεθύσττες
τον τῆς ἀγνωσίας ἀκρατον ἐκπιόντες, ὁν οὐ δὲ φέρειν δωίαδε;
ἀλλ' ἢ οτι αὐτον ταὶ ἐμεῖτε. ς ῆτε
νή ↓αντες, ἀναβλέ ↓αντες τοῖς
τῆς καρδιὰς ὀφθαλμοῖς; ἢ ͼ μμ

πάντες διώα δε, οίγε τω διωάμθρος. Η γαρ της ά-γνωσίας κακία δηκλύζει πάσαν τιυ γίω, κ) συμ-क्θερειτω दे गई σώματι κατακεκλεισμένω 40χίω, μη εασα ενορμίζε Στης σωτηρίας λιμέσι. Μή συγκατενεχθητε τολραβούν το πολλώ βεύματι. Ανάρροια 5 χενσάμθμοι οίδ υμάμθμοι λαβίος τοῦ της σωτηρίας λιμένος, ένορμισά ώψοι τού τφο Ζητήσατε χειραγωγόν τον όδηγήσαντα ήμας όπι τας της γνώσεως δύρας. Ο που επ' το λαμαρόν φῶς, το καθαρον σκότους. οπου ουδε સੌς μεθύει, and martes rupourir, apopartes रमें स्वार्वीद सेंड σον όραθιωμα θέλοντα. Οῦ γαρ' ἀκους ος ουδ' όρατος ο φθαλμοίς, ου δ ε λεκτός, άλλα νώ και καρδία. TIPETOV 3 Sei or prigady ov popers xitha, To της αγνωσίας υφασμα. Το της κακίας επριγμα, σον της φθοράς δεσμόν, τον σκοτωνον περίδολον, τον ζώντα Δάνατον , τον αιδυπτον νεκρόν , τον Φειφορητόν τάφον , τον ένοικον λύς և, τον δί ών φιλει μισούντα, κρδί ών μισει φθονούντα. Τοιού-TOS ER' OU EVESTOOW EXPOOR XHTOVE, AYOU OE, κάτω πρός αὐτόν. Ίνα μη ἀναβλίζας, καὶ θεασάμθρος το κάλλος της άληθείας, και το έγκειμε-Tor dyalor, monone the toutou rariar, ronoas αὐτοῦ τίω ἐπβουλίω, ιω ἐπεζούλ ἀσε σοὶ. Τὰ δοκούντα Καὶ νομιζό ώμα αἰ δητήρια ἀναιά δητα ποιών τη πολλη ύλη αὐτα ἐποφράξας, καὶ μισαρας ήδονης εμπλήσας, ίνα μήτε ακού κις જો किंग बेरावर्णसम se केसे . धर्मा हिर्मित्स क्या किंग हिर्म-THY ER SH.

TEAO S.

LIBER VIII.



Vo ferimini o homines, ebrij, ignorantiæ mero epoto? quod neque ferre poteftis, nisi ipsum euomatis. Estote sobrij, visum oculoru cordis resumite. Et si non omnes potestis, salté hi qui

possunt . Ignorantia namque pravitatis, inundat omnem terram. Et secum corrumpit animam in corpore clausam.non permittens eam in salutis appellere portus. Ne igitur deferami ni cum multo fluxu. Sed recursu vsi, qui potestis, salutis portum apprehendere, ei vos vincite. & quærite qui vos manuducat in viam, qua ad cognitionis ianuam perueniatis. Vbi splendidum lumen, purum a tenebris. Vbi nemo inebriatur, sed omnes sobrij sunt, corde respicientes in eum qui conspici vult. Non.n. est audibilis, neque dicibilis, neque visibilis oculis, sed mente & corde. Primo quidé opor tet te perrumpere, quem fers amictum, ignorantie contextum, nequitiæ firmamentu, corruptionis vinculum, tenebrosam sæpem, viuž mortem, sentiens cadauer, circumlatum sepul chrum; domesticum furem, eum qui, per quæ amat, odit. Et per quæ odit,inuidet . Talis est quem induisti amictus, trahens te deorsum ad se. Vt ne respiciens videas pulchritudinem veritatis,& quod ibi habitat bonum . Et odio habeas eius nequitiam. Intelligens illius infidias, quibus est tibi insidiatus, quæ videntur & creduntur sensiteria, insensata efficies, multa materia illa obturans,& abominabili voluptate replens, vt neque audias, quæ audire te oportet.neq; cernas, quæ cernere te oportuit.

FINIS.

F . HERME-



# HERMETIS EPMOY TOY

TRISMEGISTI,

TPIZMETIZTOY.

AD ASGLEPIVM.

ΠΡΟ'Σ Α'ΣΚΛΗΠΙΟ'Ν.

Sermo Vniuersalis.

Λόγος Καθολικός.



LIBER IX.

BIBAION O.



Mne quod mouetur o Ascle pi, in aliquo mouetur, &c ab aliquo? Maxime. None ne cessarium est, maius esse id in quo mouetur, quam quod mouetur? Necessarium. Validius ergo mouess

est, quam motum. Validius. Contrariam ergo naturam habere est necesse, id in quo mouetur.Omnino.Magnus ergo hic mundus, quo, maius corpus non est? Confessum, id est. & solidus.Repletus.n.est aliis corporibus multisac magnis. Vel potius omnibus, quæcumque cor pora sunt? Ita se habet. Corpus uero est mundus, & corpus motum? Maxime. Quatumergo locum oportet esse in quo mouetur? & quam nam naturam, nonne multo maiorem?vt polsit capere lationis continuitatem, ne id quod mouetur pressum soliditate sua sistat motum? Permagnum quid,o Trilmegiste. Sed cuiusna naturæ? Contratiæ o Asclepi. Corpori autem contraria natura est incorporeum?Cofessum. Incorporeus ergo est locus. Incorporeum aut vel diuinum est, vel Deus. Diuinum autem dico nunc, non genitum, sed ingenitum. Si ergo sit divinum, essentia est. Si vero sit Deus, super essentiam est. Aliàs, & intelligibilis est iste. Intelligibilis.n.est primus Deus, non sibi ipsi, sed nobis. Intelligibile namque, intelligenti per sensum substernitur. Deus ergo sibi est intelligibilis. Non. n. aliud quid existens ab eo quod intelligitur. nobis vero aliud quid est, ideo a nobis intelligitur. Si uero intelligibilis locus, non est Deus, sed locus. quod si & Deus, no ut locus, sedvt actus capax Omne automouetur, nó in moto, sed in stante. Et mouens ergo stat. Impossibile.n.ei est simul moueri. Quo modo ergo, o Trismegiste ea quæ hic sunt, simul mo uentur cum motis? Sphæras.n.dixisti errantes moueri ab inerrate sphæra. No est hæc o Ascle



αν το κινούμθρον ο Ασκληπεί , έν τιν κινείται, και ταν τινος ζ μά λιςα. Οὐκ ἀνάγκη ζ μείζον ἔξ το ἐν ῷ κινείται, ἢ το κινούμθρον ? Ανάγκη . Ιχυρότερον ἄρα το κινούν νοῦν , τοῦ κινουμένου είχυρότερον

μφ'. Εναντίαν ή φύσιν έχειν ανάγκη τω έν & κινεί α, τη του κινουμένου ? Και πάνυ. Μέγας οδν ουτος δικόσμος , ού μείζον ουκ έςι σώμα? ώμολογηται. και σεβαρός. πεπλήρωται γαρ' άλλων σώματων μεγάλων πολλών, μάλλον ή πάντων οσα δει' σώματα ? Οὔτως έχει. Σῶμα δ'ό κό σμος . σωμα ή κινούμθρον; Μάλιςα: Πηλίκον οὖν औ τον τόπον 🖏, ἐν ο̞ κινεῖται. Καὶ ποταπίω τίω φύσιν, οὖ πολύ μείζονα; ίνα δυondn degady the popas the owiexear, sai μη Βλιβόμθον το κινούμθου του της τερότησος, Επιχεί τω κινησιν; Παμμεγεθές τὶ χείμα ο Τρισμέγις , ποταπίς & φύσεως ? The evartices & Ασκληπιέ, σώματι δ' evartice φύσις το ασώματων ? ώμολόγηται . Ασώματος οὖν ὁ τόπος. Το δ' ἀσάματον , η θείον esir, n Beds. To de Besor Alya van où to yevnrov, ana to ayerntov. Ear a our n besor, ouria esiv. ear d' n' Beos, unep ouriar esir. ARROS Si vontos, outos. Nontos gap' 6 - 2 τος 300ς, ουχ έαυτο, άλλ' ήμιν ες. Το γωρ' vontor, गर्व voouver की वो क्षेत्र मंज्ञक राजिल . O' Seos our oux éaures vontos, Ou jap' d'Anore ών του νοουμένου υφ' έαυτου νοκται . Η μίν δ'άλλοτι છેલે, δια τοῦτο ήμῖν νοᾶται. Εἴ 🔊 νοητός ὁ τόπος, ουχί Βεός, άλλά τόπος. Εί 💦 καί θεος ουχ ώς τόπος, αλλώς ένέργεια χωpntini. Har de to nivounduor, oun er nivouμένω κινείται, αλλ' έν έςωτι . και το κιρούν δη ές ημεν. Αδιώατον γαρ' αὐτώ συγκινει δαι. Πῶς οὖν ῶ Τρισμέγιςε τὰ ἐνθάδε συγκινειται τοῖς κινουμένοις ? Τὰς ραρ σφαίρας ε-φης βας πλανωμένας κινεῖδαι ἀπο βῆς απλαvous spaipas. Oun estr aun & A'skan-

πιε συγκίνησις αλλαντικίνησις. Ου γαρ όμοίως RIVOUVTAI, din'Evartion aminas. H' S'évartioois the artepholy the kirnotes eswoar exh. H' γαρ' αντιτυπία, εάσις φοράς εξί. Διο και αί πλανώμθρας τφαϊρας, εναντίως κινούμθρας, τῆ άπλανῆ υπ αλλήλων έναντιότητα έςώσαν αὐτίω έπαὐτῆς εξει. Καὶ ἄλλως εχειν αδιώατον. Τας μος ἄρ-RTOUS TOUTAS, L'S OPAS MITE Surovous, MITE dva-TO AOU GAS, WELL & TO AUTO SPEODLEVAS. OIH I XIVE-Sar, niesavar? Kivei & a Tpiopulyist. Kirnoir ποίαν & Ασκληπιέ ? Thu σει το αυτό ακ φρεφομέvlu. H' j aferpopa, n' afer to auto. xai n' afer aiτο νίνησις ές ν ύστο ς αστως κατεχομένη. το μφ જીય લાં તાં જે, મહારા માં વે પંજાર લાં લે હેંદ્ર મુક્કેંદ્ર મહે જિયા αὐτο. Καὶ οὖτο ή ἐναντία φορα ἔς ηκεν ἑδραῖα van Tus evartiotetos del supicoméru. Napa-Αίγμα 5 σοὶ ἐπίγκον τοῖς ὀφθαλμοῖς ἐμπίπον σει τούτου φράσω. Τα έπίχηα ζωα, οΐον τον Ανθρωπον λέγω, θεώρει νηχάωμον. Φερομένου नुक् राज्य विकारा भा विष्यारामां की मार्जिश , प्रवा की χειρών εάσιε γίνεται το ανθρώπο, του μπ συγκατενεχθιώαι πο υδατι. Μήτε διώαι υπ' αὐτο. Σαφές ατον παραδίζημα εἶπες ο Τρισμέyese. Mara our xivnois en sare, za voro saστως κινείται. Η οδν κίνησις του κόσμου, και παντὸς ζώου ύλικοῦ; Οὐχ ὑποὶ ΤΗ κατ'ἐκτὸς τοῦ κόσμου συμβαίνα γίνεδαι, ἀλλ'ώσε औν έντος, είς το κατ'έκτος. Ψυχής, η πνεύματος, 🕯 άλλου τινός ασωμάτου. Σώμα χαρ' έμψυχον ου κινεί. ἀλλ'ου 🚱 το σωύολον σώμα κάν η άψυχον. Πῶς τοῦτο λέγεις ο Τρισμέγισε ? Τα οὖν ξῦλα καὶ τοψε λίθους , καὶ τὰ ἄλλα πάντα τὰ ἄψυχας οὖ σώματα ἔς τὰ κινοῦντα ; Οὐδαμώς ω Ασκληπιέ. Το γαρ' ένδον του σώματος το κινοῦν το άψυχον, οῦ σῶμα ἐκεῖνο ζι' το αμφοτερα κινούν, και το του βαςάζοντος σῶμα, και το τοῦ βαςαζομένου, διόπερ άψυχον,ουκ άψυχον κινήσει. Εμψυχον το κινουν έπελ κινεί. Οράς οθν καταβαριωομένου του ψυχου, οταν δύο σώματα φέρη, κ) ότι με έν τινί, κινείται τα μινού ωρα, κỳ του τινός δηλον. Εν κενώ ή δει κινείως τα κινουμένα, α Τρισμέγισε. Ευ φης α Ασκλη-สเล้ . อบ คริง ซึ่ง อีซุโพซ อีฉา หลงอง . Movor คริ To แต่ ον νενον δζι', και ξένον της υπαρξεως. Το Α อ้ง, อบิน สิง ที่อิเมลาอ เป๋) อัง , เเ๋ นท นุเรอง, าหีร υπάρξεως ω. Το γαρ υπάρχον, κενον ουδίποτε γωέδι διώαται. Οὐκ ἐςὰν οὖν κενά τινά, 🕉 Toioneyice 'olov nad dos nevos, na népapos nevos, xai ppéap nevov, xai kluos. xai ta ana τὰ παραπλήσιας Φεῦ τῆς πολλῆς πλάνης οι Ασκληπιέ. Τα πληρέσατα και μεσιότατα, ηγη κενα 📆 ર Πους λέγεις ο Τρισμέγις ε. Ου σώμα ές ίν ό απρ; σώμα. Τουτο ή το σώμα ου δια πάντων διήκει Τυ όντων, και πάντα διηκον πληροί. Σώμα ή οὐκ ἐκ την τεωτάρων κεκραμέvor swissnue? Mesa our marta estr, & su φης κενα, του αέρος. Ταυτά ουν α συ φης 🕏 κενά. ποίλα δεί ονομάζων, οδ κενά. Υπάρ-

pi commotio, sed contramotio. Non enim fimili modo mouentur, sed contrario sibi inuicem. Contrarietas autem resistentiam motus. stantem haber. Nam resistentia, status lationis est. Ideo & errantes sphæræ, contra cum mo ueantur ipsi inerranti, contrarietatem inter se stantem ipsam in se ipsa, habebit. Et aliter se habere impossibile est. Nam Arctos hasce, quas uides neque occidere, neque oriri,&circa idem reuolui, putas ne uel mouerijuel stat re?Moueri o Trismegiste.Motu quali?o Asole pi. Eo qui circa idem semper uoluitur. Et circulatio est, que circa idem, & motus circa ide, est,a statu contenta. Nam quod circa idé prohiber, id quod supra ipsum, si state in id quod circa iplum. Atque ita contraria latio stat firma,a contrarietate semper firmata. Exemplum aut terrenum, oculis occurrens de hoc exponam. Terrena animalia, ut homine dico, inspi ce natătem. Nam lata aqua, refiltentia pedum-& manuum, statio fit homini, ne simul cu aqua deseratur, neq; mergatur. Clarissimum exemplum dixisti o Trismegiste: Omnis ergo motus in statu, & a statu mouetur. Motus ergo mundi,& cuiusque animalis materialis, non ab is quæ extra mundum funt accidit ut fiat, fed ab iis quæ funt intra ad extra, ab anima aut spiritu, aut alio aliquo incorporeo. Corpus enim animatum non mouet, neq; omnino corpus etiasi sit inanime. Quo modo hoc dicis o Tris megiste? Nonne, ligna, & lapides, & alia cucta inanima corpora funt, quæ mouent. Nullo mo do à Asclepi. Nam quod intra corpus, mouet inanimatum, non corpus est, id quod virumq; mouet & ferentis corpus, & quod fertur. Quare inanimatum, non mouebit inanimatu. Sed ani matum est quod mouet, quoniam mouet. Vides ergo grauari animam, quando duo corpora fert. Quòd ergo in aliquo mouentur, ea quæ mouentur,& ab aliquo, clarum est.In uacuo ne oportet moueri ea quæ mouentur, ò Trismegiste?Bene ominare ò Asclepi.Nullum entium, uacuum est. Solum vero non ens vacuum est, & alienum ab existentia. Ens vero nequiret esse ens,nisi plenum esser, existentiæ. Nam quod existit, uacuum fieri, nunquam est possibile. Nonne ego uacua quædam sunt ò Trismegiste, ut cadus vacuus ? & dolium vacuum? & puteus vacuus? & torcular, & reliqua his similia. O errorem multum,o Asclepi. Plenissima, & repletissima, putas vacua este? Quo modo ais,o Trifmegifte? Nonne corpus est aer? Corpus hoc, none per omnia permeat entia? & omnia penetrando, implet? Corpus vero id, non ex quatuor temperatum constat. Plena igitur sunt omnia ipso aere, quæ tu dicis esse uacua. Hæc ergo quæ tu ais esse uacua, nominare oportet caua, non aut uacua. Exi-

# HERMETIS TRISMEGISTI,

stunt enim,& plena sunt aere & spiritu. Contradici non potest hic sermo, o Trismegiste. Locum ergo in quo vniuersum mouetur, quid dicemus? Incorporeum à Asclepi. Incorporeum igitur, quid est ? Mens, & ratio, tota ex toto, seiplam comprehendens. Libera ab omni corpore, inerrabilis, inuisibilis, impassibilis acorpore. Ipla in le ipla manens, capax omniu, & seruatrix entiŭ. Cuius veluti radij sunt, ipsŭ bonum, ipsa veritas, ipsa archetypa luxarchety pum animæ. Deus vero, quidnam est? Quod nihil horum existitsexistens tamen,& his causa vt sint, & omnibus, & vnicuique entium. Nihil enim reliquit, quod non ens esser. Omnia vero sunt entia; quæ ex entibus fiunt, non aut ex non entibus. Namq; no entia,naturam non habet, vt possint esse. Et rursus entia naturam no habent, vt numqua sint. Quid ergo dicis, Deu esse aliquado? Deus, non est mens, sed causa vt sit Mens. Neg; spiritus, sed causa vt sit spiritus neg; lux, sed causavt sit lux. Vndeduabus his appellationibus Deum venerari opor tet,quæ soli ipsi sunt propriæ,& nulli alij. Neque enim alij eorum qui Dij dicuntur, neque hominum, neque dæmonum quisquam potest, vel quadamtenus bonus esse, nisi solus Deus. Et hoc ipsum est, & nihil aliud. Alia vero omnia, separabilia sunt a boni natura. Corpus enim & anima, locum non habent, qui possit bonum capere. Tanta enim est boni magnitudo, quanta est existentia entium omnium, & corporum, & incorporeorum, & sensibilium, & intelligibilium. Hoc ipsum bonum est, Deus ipse. Ne ergo dixeris, aliud quid, vmquam, Deum, nifi solum bonum. Nam rursus impius esses. Sermo ne quidem ab omnibus dicitur, bonum. Non intelligitur tamen ab omnibus, quid sit. Sed per ignorationem, & deos, & hominum quosdam, bonos nominant. cum numqnam vel possint esse, vel sieri. Dij quidem alij omnes, immortales, honorati sunt Dei appellatione. Sed Deus bonum, non honore, sed natura. Vna enim natura Dei, bonum ipsum. Et vnum genus amborum. Ex quo genera omnia, Namque bonus, omnia largitus est & nihil accipiens. Deus igitur omnia dat & nihil accipit. Deus ergo, bonum, & bonum Deus. Altera autem appellatio est ru rsus, patris; ex eo quod factor sit omnium. Patris enim est facere. Quamobrem maxima in vita, & piistima cura est prudentibus, filiorum procreatio. Et maximum infortunium, & impietas, sine filiis aliquem ex hominibus excedere. Et pænas iste dat post mortem demonibus. Punitio autem est hec. Animam eius qui sine filiis est; in corpus condemnari; quod neque viri, neque muχει γαρ' και μετά έτιν άέρος και πνεύματος. Αναντίροητος ο λόγος ο Τρισμέγισε. Τον ουν τόπον. εν ο κινεται το παν, τὶ είπουθυ? Ασώματον ο Ασκληπίε. Το οδν ασώματον τὶ εί ? Ο' νους και λόγος. Ο λος έξ όλου έαυτον έματιέχων, έλεύθερος σώματος παντός, απλαvns, apavns, arabns σώματι, αὐτος εν έαυτώ ές ως , χωρητικός των πάντων , και σωτήpios नी वेंगरका. Ou domep autires लोको रहे बेंग्र-Βόν, η άλη βεια, το άρχετύπον φως. Το άρχέτυπον της ψυχης . Ο οὖν Βεος τί ἐςίν ? Ο μη δε έν τούτων υπάρχων. Ων δε και του Ε) τούτοις αιτιος , και πασι και ένι έκας φ , τη οντων πάντων . Οὖ γωρ οὐδεν ὑπέλειπε , το μι ον. Πάντα δ' δδι' τα έκ την οντων, γρομίνα, ούχ ἐκ την μη ὄντων , Τα γιρ μη ὄντα οὐδο φύσιν έχει τοῦ διωάδζ γμέδζ. Καὶ πάλιν τα οντα , οὖ φύσιν έχει , τοῦ μη Νέποτε 📆 . Τὰ वर्षेंग क्षेंड , रहेग बेहरेग ही) क्लारहे. O' वर्षेंग बेहरेड, वर्षे vous esty, airios de rou il vouv. ou de aveuμα, αίτιος δε του εί) πνευμα. Οὐτε φῶς αί-TIOS de Tou pas I). Ober Tor Bear Suri Tauταις में Τροσηγορίαις σέβεδος δει મ μόνφ αὐτο σροσοικειωμέναις, και άλλω ουδενί. Ουδί γαρ A άλλων λεγομένων Βεών, ούτε ανθρώπων, ούτε δαιμόνων τίς διώαται, κάν ποσονούν dyados El n movos o deos. rai Touto Est. και ουδεν άλλο τα δ' άλλα πάντα χωριτά Ες της του άγαθου φύσεως. Σώμα γαρ και ψυχη τόπον οῦκ ἔχουσι χωρησαι διμαμθμον το αγαθον. Τοσοῦτον γαρ δεί τοῦ αγαθοῦ το μέγεθος, όσον ες ν υπαρξις Αβ όντων πάντων, क्यों उद्यादिराण प्रयो बेउद्यादिराण, मुद्रो बोजी मुर्गी प्रयो von TS. Touto bu to ayador, o decs. Mi ουν संमात बैत्राना बेमबी के मिस्रे बेσε 6 संड. में बैतλοτι ποτέ του βεον, η μόνου το άγαβον. πεὶ πάλιν ἀσεβείς. Λόγω μθμὶ ὑσος πάντων λέγεται το άγαθον, ου νοйται λ τί ποτ ές γ τους πάντων. άλλ άγνοία και τους θεους, και τινας τη ανθρώπων αγαθούς ονομάζουσιν, μη εποτε δωαμένους μήτε Ε) μήτε Αμέδζ αν. Θεοί μθρ' οδν οἱ άλλοι πάντες αθάνατος τετιμημένοι τη του Βεού φροσηγορία. Ο Α Jeo's to ayador, ou x to telle, and x ouσιν. Μία χαρ' ή φύσις του Βεου το αγαθον, και εν γένος αμφότερων, έξ οῦ τα γένη πάντα. Ο μφ' αγαθός, άπαντα όξι διδούς. Καί μη δίν λαμβάνων . Ο΄ οὖν Βεος πάντα δίδωσι, και οὐ δέν λαμβανειν. Ο΄ οὖν Βεος τ'αγαθον, καὶ το αγαθον ό βεος. Η δ'έτέρα σροσηγορία ες ν ή τ παγεος πάλιν, δια το ποιητικόν πάντων. Παπεος γαρ το ποιείν. Διο κ μεγίτη έν τω βίω απουδή, κ εύσεβες άτη τοις ευ φρονούσιν όςι ή παιδοποιία, και μεγίτον ἀτύχημα και ἀσέβημα έτιν, ἄτεκνον τινα, εξ ανθρώπων απαλλαγιώται. κ) δίκιω ούτος δίδωσι μετά βάνατον τοις δαίμοσιν. Η ή τιμωpla esiv not. The row arexvou tuxle es rosμα καταδικαθωία, μηδ' ανδρος, μήτε γυvaixòs:

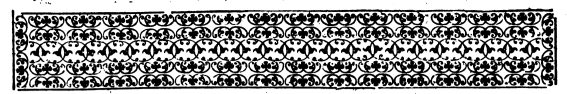
ναικός φύσιν έχον. Ο περ όξι κατηραμένον των του πλίου. Τὶ γαρ εὐν ῶ Ασκλητιέ , μηβένι όντι ἀτέκνω σαμηθής. Τουναντίον δ'ελέησον τίω συμφοραν; Ἐπεαμένος ποῖα αὐτον μένοι τιμωρία. Τοσαῦτα σοὶ καὶ τοιαῦτα λελέχθω, ῶ Ασκληπιέ , προγνωσία τὶς τῆς ἔβ πάντων φύσεως. lieris naturam habet. Quod quidem maledicum est sub sole. Ergo ò Asclepi, nemini qui filiis careat congratuleris. Sed econtra, misereare infortunium, sciens qualis ipsum maneat pæna. Tot actalia dista tibi sunto, o Asclepi, ut præcognitio quedam universorum naturæ.

TEAOE.

FINIS.



HERME-



#### TIS EPMOY RME TPIZMETIZTOY.

TRISMEGISTI,

MENS AD HERmetem,

ΝΟΥΣ ΠΡΟ'Σ Epuñ.



#### LIBER X.

Ontine sermonem o Terma xime Mercuri, & recordare eorum quæ sunt dicta. Quod vero mihi succurrit, dicere non tardabo. Cum multi multa, & hæc differentia de vniuerso, & de

Deo dixerint, ego uerum non didici. Tu mihi o Domine hec declara. Tibi enim soli credă horum declarationem. Tunc Mens. Audi o fili, quo modo se habeat Deus & vniuersum. Deus, euum, mundus, tempus, generatio. Deus æuum facit, æuum uero műdum. Mundus aűt tépus. Tépus vero generationé. Dei vero quasi essentia est ipsum bonum, ipsum pulchrum, beatitudo, sapientia. Aconis uero identitas. Mundi autem ordo. Temporis uero mutatio. Generationis autem vita & mors. Actus vero Dei Mens & anima. Aeonis vero permanentia, & immortalitas. Mundi uero restitutio & eius destructio. Temporis autam accretio, & decretio. Generationis autem qualitas. Aeuu ergo in Deo.Múdus uero in æuo. Tempus aut in mundo.Generatio uero in tempore.Et æuű quidem stat circa Deum. Mundus autem mouetur in æuo. Tempus autem terminatur in mundo. Generatio uero fit in tempore. Fons quidem omnium Deus, essentia uero æuum. Materia autem mundus . Potentia uero Dei , æuum.Opus uero æui,mundus;qui generatus est non aliquando, sed semper generatio ab æuo. Ideo neque corrumpetur vmquam:æuū enim est incorruptibile. Neque perdetur quic quam corum quæ in mundo funt , cum mundus ab æuo contineatur . Dei uero sapientia, quæ nam est ? ipsum bonnm & pulchrum. & ipla beatitudo,& omnis uirtus,&æuum. Immortalitatem ergo, & permanentiam indidit æuu materiæ. Illius enim generatio, pendet ab

#### BIBAION I.



Ατάχου οὖν τοῦ λόγου οἇ Τρεσμέγις ε Ερμή, και μέμνησο 👭 λεχθέντων. Ο δ μοὶ ἐπηλθεν **લેπલેγ ουκόκνησω, πολλα πολ**− λων, εμιτούτα διάφορα, σει TOU अवश्र के अध्यों के अध्यों में-

πόντων, έχω το άληθες ουκ έμαθον, συ μοὶ σει τρύτου δέσσοτα διασάφησον σοί γαρ και μόνο πις εύσειμι των σει τούτων φανέρωσιν. O' rous, anous a tenvar, as exer, o deos, zel To mar. O' Seos, o aidr, o noques, o zgoves, " yeveris. O' Seos aiwva माम के बांधर है निर κόσμον, ο κόσμος 3 τον χεόνον? ο χεόνος 🔥 τίω γένεσιν. Του ή Αιου, ωστερ ουσία δα το αγαθόν. το καλόν ; ή ευδαιμονία, ή σοφία. Τοῦ δ' αἰῶνος, ή ταμτότης. Τοῦ δε κόσμου ή τάξις. Του δε χρόνου η μεταβολή, της δε Suratos i (win , xai o Savatos . Evepyena se Tou Stou, vous, xal Juxn. Tou S'aiwros Siaμονή, και άθανασία. Τοῦ 🐧 κόσμου ἐποκατάsaσις και ανταποκατας άσις. Του N' χεόνου augnois sai meiaris. The A Spirans moiorns. Ο΄ οὖν αἰῶν ἐν τω Βεφ. Ο΄ δε κύσμος ἐν τω αιωνι, ο ή χεόνος εν τω κόσμω, η ή γένεσις er to zeovo. Kai o who aidr esnue wer tor Jeor. Ο΄ δε κόσμος κινείται εν τω αίωνι, ό ή χρόνος περαιούται έν τώ κόσμω, ή ή γένετις γίνεται έν τώ χεόνω. Πηγή μθρ ουν πάντων ό θεός, ουσία δ' δ αιών. Υλη δ' δ κόσμος, δωίαμις λ τοῦ Βεοῦ ό αἰων. Ε'ργον λ τοῦ αἰωνος ό κόσμος, γενόμενος ουποτε, και αι γενόμενος του αιώνος. Διό ου δε φθαρήσεται ποτε αίον γαρ' άφθαρτος οὐδ' ὑπολείται τε τη εν τω κόσμο, τοῦ κόσμου του τοῦ αἰωνος έμαθειεχομένου. ή δέ τοῦ Βεοῦ σοφία τίς esiv; to ayadov nai to nanov nai n evidasμονία, και ή πασα άρετη και ό αιών. Τίνο our adavaciar nai Siamortui erdeis é aintr τη υλη . Η γαρ εκείνης γένεσις ήρτηται εκ του

en rou aiwros, nalemp you o eier en rou Soou . H' pap yéperis un é agores er ou-paré un en pil eirer ortes éloueis. Er alp ουρανο άμεταβλητοι, χαι άρθαρτοι, έν δι γή ματαβλητοί, και φθαρτοί. Και του μθμί ciavos n tuxn, o Bess. Tou de noqueu n ψυχη ο αιών. της δε γης ο ουρανός. χαι i wh Boos in the row. O' de rows in the τυχά, η δι τυχή εν τη ύλη. Πάντα δι ταῦτα δια τοῦ αιῶνος, τὸ δι πᾶν τοῦτο σωμα , ès o τα πάντα δει σώματα . ψυ-XHE TAMPES ESEV : IN SE LUXIN TAMPHE TOW. vou , nel tou Seou . Entos pe auto manpois έκτος δε πειλαμβάνα, ζωοποιούσα το πάν. Εκτός μου τούτο, και τέλμον ζώον τον κό-क्या , केर के अर्थ के अर्थ के उसे देख . प्रवा विषक phy en res oupere Sienterouse to tentothτι , κάτω δ' όπο της γης τίω γένεσιν με-Tabanhoura. Eursyn & Toutor & ain'r s eire di arayalu , sire dia moroiar , si-पड रेडके Quest. Kai डॉमा बैंग्रे गाँउमा मोड न TOUTO be mar & Beds everyar. i & everγεια θεου δωίαμις ούσα ανυπέρβλητος, ή क्षेत्रहे तथे बेरजेव्लंज्यक , व्योत्तह तथे जेहाँक ज्यवन βαλλοι αν τις . Διο Ερμή μηδέποτε 🕉 κα-τω μηδέ 👭 ανω , διωιοντι ήγήση τις Sep, देमरो प्रमेंड लेभाजेशंबड देममरक्षे. Ou jap euroior mi eromoip, neu merq, xeu èri, માર્જ હેમ્મે માર્જ મેમ્મેના મોંદ કેવાલેવાલા έγχωρείν . Τὶς ραρ' μετ' έκείνον είτε ζωνς, no ddaraoias, μεταβολής, ποιότητος. Τί D'autos antore moinomen ? of jup appos é Isos, ensi márra ar lui appa. Harτα γαρ' πλήρη τοῦ Βεοῦ. Αλλ' ουδέ ἐν πώ πόσμο ετίν αργία ουδαμού, αργία γαρ' ο-Boua Rever & . Kai Tou TownToe, rai Too yeroutrou. Marta St Sei gireden, xu' dei, xu' xa3' exásou τόπου φύσιν. O' jap' जावकर देश जावेंडाम देहीर , वर्णेय देश रामरे हिंदिन के कार्य के का का कार्य के के के किया है कि के ra. Suiapus yap ar irepyns, xui auταρακς estr τοῦς γινομένοις, άλλα τα γι-πόμθμα υπ' αὐτώ. Θέασε δε δι εμού τον κόσμιν ύποκομθρον το σο έψει, τότε κάλλος αὐτοῦ ἀκριβώς κατανόησον. Σώμα μθρ άκήρατον , χω' οῦ παλαιοτερον ουδόν , Σιὰ παντός δὲ ἀκμαῖον χω' νέον . Ιδε χω' τούς τώρχωμένους έπθα κοσμους κεκοσμημένους τάξα αιωνίω, χαι δρόμο δια-Φόρφ τον αίωνα αναπνηρούτας. Φατός ή πάντα πλήρη. Πύρ δ' οὐδαμού. Η γαρ φιλία, χωὶ ή σύγκρασις τη εναντίων, χωὶ τη, ανομοίων οως γέγονε, καταλαμπόμεvor im The Tou Seou dreppeius mar-Tos ayadou furnsopos, zu maons tagens άρχοντος και νηθμώνος των έπτα κόσpar . Serlulu & exeixor medfeeler wartor

ab zone, sicuti & zon ab ipso Deo . Generatio enim, & tempus in colo & in terra, sunt duplicis naturæ. In cœlo quidem immutabiles, & incorruptibiles. in terra vero mutabiles & corruptibiles. Et zonis quidemanima, est Deus. Mundi vero anima, zon. Terrz vero anima cœlum. Et Deus quidem in mente. Mens in anima. Anima vero in materia. Omnia per zonem. Vniuersum autem hoc corpus, in quo cuncta sunt corpora, plenum est anima. Anima autem plena est Mente, & Deo. Intra quidem ipsum replet. extra vero circumplectitur, viuificans vniuersum, Extra quidem hoc perfectum animal, ipsum mundum. intra vero animalia cuncta. Et sursum quidem in cœlo permanens identitate, deorium vero in terra generationem mutans, con tinet vero hunc mundum zon, siue per necessitatem, sine per pronidentiam, sine siue per naturam. Et si quid aliud putat, seu putabit aliquis, hoc ipsum est vniuerlum, Deus operans. Operatio autem Dei potentia existit insuperabilis. Cui, neque humana, neque diuina quispiam co mparauerit. Ideo, ò Hermes, nunquam neque corum que deorsum, neque sursum sunt, ismile quid putes esse Deo, quandoquidem a veritate excideres, non enim simile quicquam, distimili, & soli & vni. Neque alij cuiquam putes potentiam suam cedere. Quis enim post ipsum, siue vitæ & immortalitatis, mutationis, qualitatis. Quid enim iple aliud faciat? Non enim ociosus est Deus, quandoquidem cunca forent ociosa. Omnia namque plena Deo. Sed neque in mundo vllibi est ocium. Ocium enim nomen est vaouum, & faciente, & eo quod fit. Omnia vero; oportet fieri, & semper, secundum loci naturam. Effector enim in omnibus est, & non in aliquo residens. Neque vnum quid faciens, sed omnia. Nam cum sit potentia, esticax & sufficient ad ea quæ sacit, & quæ fiunt, sub eo sunt. Intuere vero per me mundum subiectum tuo aspectui. Et pulchritudinem eius diligenter considera. Corpus quidem immarcessibile. Quo antiquius nihil, semper vigorosum, & recens. Inspice & superpositos septem mundos, ornatos ordine æterno, & cursu differenti æternitarem adimplentes. Et lumine omnia plena. ignem autem nullibi. Amicitia enim, & contemperatio contrariorum , & dissimilium lumen est fa-Ra illustratum a Deli actu, omnis boni genitoris, & omnis ordinis Principis , & Ducis septem mundorum. Lunam vero illorum præcurforem omnium , ge digitalistics

## HERMETIS TRISMEGISTI,

-organum naturæ inferam materiam, mutantem. Tetram vero mediam vniuersi,sedimentum pulchri mundi stabilitam, educatricem, & nutricem terrenorum. Conspice multitudinem quoque immortalium animalium quanta sit, & mortalium. Mediam vero vtrorumque immortalium, & mortalium lunam circumeuntem. Omnia vero plena anima. Et omnia ab ipsa proprie mota, hæc quidem' circa cœlum. illa vero circa terram. Neque dextra in sinistra, neque finistra in dextera. neque supera in infera. neque infera ad supera. et quòd hæc omnia genita sint, o amantissime Hermes, non amplius me indiges addiscere. Etenim corpora sunt; & animam habent, & mouentur. Hæc autem in vnum coire impossibile est sine congregatore. Oportet enim aliquem esse hunc. Et talem omnino, vnum. Nam cum differentes, & multæ sunt motiones. & corpora non similia, & vna velocitate in omnibus ordinata impossibile est duos aut plures sactores esse. Vnus enim in multis non seruatur ordo. Acmulatio vero illis multis sequeretur, erga prostantiorem. Vnde & contentiones. Et si alius esset factor mutabilium animalium, & mortalium, concupiscet etiam immortalia faces re. Sicuti etiam factor immortalium, mortalia. Age vero, quod si & duo sint, cum vna sii materia, penes quem nam ipsorum erogatio erit factionis? Et si quid apud verosque. -penes quem maior pars? Sie vero cogita, quòd omne corpus viuat, ex materia, & anima consistentiam habens, tam id quodimmortale est, quam quod mortale, & irrationale. Omnia namque corpora viua, animata funt. Quæ vero non viuunt, materia tantum per se ipsam sunt. Et anima similiter per se ipsam sactori accedens vitæ causa. Omnis aut qui vitæ causa est immortalium causa est. Quo modo ergo, & mortalia animalia, alia sunt a mortalibus? Quo modo, & immortale, & immortalitatem efficiens, animalia non facit? et quòd quidem est aliquis horum factor s clarum. Quod vero & vnus, manifestissimum. Etenim vna anima,& vna vita,& vna materia.Quis vero hie? Quisnam autem alius, nisi vnus Deus? Nam cui nam alij conuenit animalia animata facere? nisi ipsi Deo? Vnus ergo Deus. Ridiculosissimum, fateris vnum esse mundum,& solem vnum, & lunam vnam, & Deitatem vnam: iplum vero Deum quotum elle vis? Cunca ergo vnus inse facit in multis. Sed quid magnum Deo, vitam & animam, & immortalitatem, & mutationem facere, cum tu tat res facias? Etenim & cernis, & loqueris, & audis, & odoras, & rangis, & ambulas,

οργανδη Της φύσεως, Πω κάζο υλίω μεζαβάλλουσας, Ίου βε γίω μέσιω 9οῦ παν-τὸς ἀσοςαθμίω τοῦ καλοῦ κόσμου ἰδρυμενίω, ποφίω χαι ζελιωίω την δηγείων. Θέασε δε χαι το πληθος των άλανάτων Zww door Est not to All Bruth. Mesle S. άμφοτέρων, Τη τε άθανάτων του Τη Βυνη-Αθ τιω σελήνιω πεισοράομένιω. Παντα δ πλήρη ψυχής, και πάντα υπ' αυτής ίδίως zivovulua. Ta' ulu' œe' τον ουρανον. Τα' 3 किं। रिवा प्रियो , रावा प्रभाष मसे मेर्ड्स रिका मर्क वेश्राह्म , प्रभाग्द न वे बेश्राह्म की नवे निर्देश , μήτε τα άνω κάτω, μήτε τα κάτω άνω, και έτι πάντα ταυτα χυνητά, φίλτατε Ερμή, οὐκετι εμού χεήζας μαζάν. Καὶ γαρ σώμα-τα δτί. και ψυχίω έχαι, και κινάται. ταῦτα δ' εἰς ἐν σωελθείν ἀδεώατον χαρὶς τοῦ **சயக்yovтог. रिलें ००० मार्ग्य श्रीमा मार्गिक अव्यो** τοιούτον στάντως ένα. διαφόρων γαρ' και στολ-งลัง อบังลัง ซึบ หเทท์ ระดง , หน่ ซึบ งลุนส์ ร**ะง** ούχ όμοίων, μιᾶς δὶ 🛪 σάντων ταχύτιτος τεταγμένης, άδωματος δύο ή πλοίους wointes Ed. Mia yap Em worder of tupes-TEL TELES. ZÃAOS À TOIS ESTEVESÉPOIS TE-PRITETO TOU RESITOVOS OBEV EPIDES EPOGOOL. NOL εί έτερος ω., ό ποιητής τών μεταβλητών Zww rai Irnell, Ereduproer ar rai alaratous moinoai, amer nai é ou adavalor Suntous. Dépe de ou mairei dus eini, mins อบัสหร สหร บี้มหร , หลอด Teri ลิ้ม สมสัง ห์ yere pnyla The mointeus? el de Ti xai maj aluφοτέροις, παρά τινὶ τὸ πλείον μέρος. ΟΫτα Si non., as martos confectos Cartos, it u-AMS AND LUXIES The OUSAGEN EXONOS, KAR न्वर्ण वेजवारवंत्रका , क्यो नव्यः जिल्लानवर्णे , स्वर्धे τοῦ αλόγου. Πάντα καρ σώματα ζώνθας έμψυχα ; τὰ δὲ μη ζώντε την πάλη καθ ὶαυτίω Βτ. Καὶ ψυχη ὁμοίως καθ ἐαυ-TW की जागा जिस्ता का का का कि का ria, The de Cons mos mittos Madagras TOV. Hos our rei ta Innta som , and AN Svery ? Has A to adapaton rai alax variar moiour, ra caa un moiei? mi ofa whi. The Tis & TOLOUR TOUTE STANDY SOUTE A και είς, φανερώτατον. Και ραρ μία ψυχώ, μία ζωή και μία υλη. Τὶς δ' οῦτος. τὶς δ' केंग क्रेंभेड़ होंगा होड़ है जिहाड़ है नाम निकृ क्या αμίε , νίδιος καν της και και και και το κορα Απο το και το κα TOV KOL TOV WHY KOTHOV SUBJECT STORE EVER SE vas sizai. Tov Ansov Eval, yas The rennited ular, rei Beiotna mar, autor se lor 360v क्र किए कीएवा अहित्सड है गिक्सीक वर्षेण कींड aulos moisi su monhois. nai ti usy tol. Den Colu, rai fuxlui, rai adaragian ] rei pesahorlui moieir , coñ rocañ a moioñr los. new jup Brewers, new rereis, in exovers प्रवा वेडक्ट्रवामसङ, प्रे प्रधासङ, प्रे वैसी ॥, प्रे क्टामबीहाँड

क्षुते १०६ाँड , उद्यो जगहाँड , क्षुत्रे ठए हैं रहा की हेडोर ο βλέπων, έτερος δ' δ ακουων, έτερος δ' ο λα-AND , and of o a moulus , and of o oaparapopus, and s of a mentary, sai and s c rome, LE alkos o aranvior, all es o Tauta mar-Ta. axxa ouds Swata Exerca yopis & Stor T). Garep zap' av toutwe natapyndis ounits Loor et. outwe oud ar exercur natapy non é beas. ό μη θέμις ές γι ώπων, ουκέτι όζι θεός. Εί γαρ κολιδικται μηθέν διμά είνον εί) ποσφ μαλλοκ ¿ Seòs. Εί γαρ' τὶ εςι', ὁ μη ποιεί, εἰ θέμις संमर्ते , बाह्रभेड हेड्रोंग . संग्रह und' बहुप्रवेड हेता πέλειος ή, αρα παντα ποιεί. Προς όλίγον & αν μοί σεαυτόν έπίδος , ο Ερμή , ραδιον νοήσως TO TOU SEOU ECYON ANALY WADE . INA TANTA YIS νηται τα γινόμμα. ή τα άπαξ γεγονότα. ή τά μέλλοντα γίνεως. Επ' ή τοῦτο ο φίλτατε, ζων . Τοῦτο δ' όξι το καλον . Τοῦτο δ' όξι το arador. Touto d'ésir o deos. el de xxi epγφ αυτό θέλεις νοήσει, ίδι τὶ σοὶ έγγίνεται Βέλοντι γωνησαι. άλλ' ουκ έκεινω τουτο δμοιον. Εκώνος άρα ουχ ήθεται, ουθ γαρ άλλον έχει συμεργόν. αμτουργός μφ' ών, ακί ές εν το έργφ, αὐτὸς ών ό ποιεί. Εί χαρ χωρίθη αυτ του , παντα μθυ συμπεσώ ος , παντα τε τε-Bungeag arayun, as un ovons Cous. & si Tarta (A, mia de rai n' (an), eis rai é Seos. 'क्यों नवंताम ले नवंगरव (केव हंडोम , अयो नवे हैम नर्ज़ ουρανώ, και τα έν τη γη, μία δε χτ παντων (wn', isso tou seou yivetal, xul auth esiv · Secs. του του Βεου αρα γένεται πάκτα. Zan & iz évasis vou xa fuxãs. Ouvatos & ούχ απώλεια την συναχθέντων, διάλυσις Ν THE Evacions. Est Toyou eixar tou Deou o wier, tou & aieros é noques, tou à noque in nais, tou S' nation o and postos, The N pletaboli davator of Laci cariv is, Sia To use owner of and set of the set of the set of ἀφανες χωρείν. Τούτω πο λόγω φίλτατε μοὶ Epun zad tov roquer os aroues onui meta-Banted, Sid to yiredas pelpos autou nade-अवडीय मंद्राहिका है। नाई वंक्कार्श , प्रमार्थमाना की λύεδαι. Και ταυτα έξι τα του κόσμου πά-In , Sivites te , zai upules. Kai n will Diruois, spopi ; i de apulis aravéwais. Παντόμορφος δ' ές ιν δ κόσμος , οῦ τὰς μορoas extos reméras exe, er eauth de autos μεταβάλλα. Επεί ουν ο κοπρος παντομορpos réraver, à moinous ti un sin ? auoppos usu jup un yévoito. Ei di rai autos παντόμορφος, όμοιος ές αι τω κόσμφ, αλλά μίαν έχων μορφίω κατώ τοῦτο ελάθων εται του κόσμου. Τὶ οὖν φαυψ αὐτὸν εἶvat; Mil tils implan ton hogon wershowpap. On der die, que achou age, 200 3000. 2000poper. Miar our sper idian, i tis erin au-Tou isia. H' Tie oferer oux worain aro-Mater, we ragas Sia. Il somator dinives.

& intelligis, & spiras. Et non alius quidett est qui vider, alius qui audir, alius qui loquitur, & alius qui tangit, & alius qui olfaçit, & alius qui ambulat, & alius qui intelligit, & alius qui respirar. Sed vnus qui hæc omnia. Sed neque possibile est, fine Deo illa esse. Sicuti enim si ab his ocieris, non amplius animal es, sic si ab illis. ocietur Deus, quod nesas est dicere, none amplius est Deus. Si enim demonstratum. est nihil, esse quanto magis Deus. Nam si quid est quod non faciat, si sas est dicere, impersectus est. Si uero, neque ociosus est, & persectus, ergo omnia sacit. Parumper mihi te præbe o Hermes. Facilius intelliges Dei opus esse vnum, vt omnia fiant, quæ fiunt, vel que semel facta sunt, vel que futura lunt. Est autem, o charissime, Vita. Hoc vero est, pulchrum, hoc est bonum, hoc est iple Deus. Si vero vis etiam opere id intelli gere, vide quid tibi accedat cum vis generare. Sed illi non est hoc simile. Ille.n.non afficitur voluptate. neque alium haber operis confortem. Nam cum per se sit effector semper est in opere, ipse id, existens quod facir. Nam si ab eo separetur, omnia corruere, omnia emoti est necessarium, vipote vita non existente. Sed si omnia viuunt. Et vna sit etiam vita, vnus etiam Deus. Et rutlus, si omnia viunnt, & que in cœlo lunt, & quæ in terra, vna vero per om nia vita, a Deo fiunt, & ipla est Deus. A Deo igitut fiunt omnia. Vita vero vnio est mentis & animæ. Mors vero non est perditio corum quæ coierunt, led solutio vnionis. Est igitur imago Dei, æon. Aconis vero mundus. Mundi vero Sol. Solis autem homo. Mutationem vero mortem dicunt elle, ed quòd corpus quidem soluitur, vita vero in obscurum abit. Hoc sermone o dilectissime mihi Hermes etiam mundum, vt audis, dico mutari, :eò quòd pars eius aliqua fiat quotidie inuisilis, numquam tamen solui. Et hæ sunt mundi passiones, vertigines & occultationes. Et vertigo quidem elt reuolutio: occultatio vero, est renouatio. Omniformis vero est mundus; non quidem formas extra se habens: ipse tamen in se ipso mutatur. Cum igitur Mundus omniformis, factus fit: factor eius quid pam fuerit? Informis quidem non erit. Si vero & iple omniformis est, similis erit mundo, sed vnam habens formam quo ad hoc minor erit mundo? Quid ergo iplum elle dicimus? Ne in dubium, sermonem iniiciamus. Nihil enim dubium est, quod de Deo intelligitur. Vnam ergo habet ideam, quæ eius est propria. Que uilum quia est incorporea, non iubit, sed omnes per corpora oftendit. G . 2 / Neque

## HERMETIS TRISMEGISTI,

Neque mireris, si quæ est incorporea idea. Est enim veluti ea, quæ est sermonis,& in scripturis, margines. Cernuntur namque valde sustol li. glabræ tamen natura, & æquales sunt prorsus. Percipe vero, quod audacius dicitur, uerius tamen. Sicuti enim homo, sine vita non potest viuere. Sic neque Deus potest viuere, nisi faciat bonum. Hoc enim tamquá vita, & tamquam motio est Dei, mouere cuncta, & viuificare. Quædam vero eorum quæ dicuntur, proprium conceptum habere debent. Quale autem dico percipe. Omnia funt in Deo, non vt in loco iacentia. Locus enim & corpus est, & immobilis, & iacentia motione non habent, iacent enim aliter in incorporeo. aliter in phantasia. Concipe, eum qui omnia continer, & percipe quod incorporei nihil est capacius, neque uelocius, neque potentius. iplum vero est capacissimum &velocissimum, & potetissimu. Et sic cogita a te ipso, & præcipe tuæ animæ vt in Indiá vadat,& celerius tua iustione illic erit.Trásire eam iube ad Oceanú. & ibi rursus cito erit, non vt quæ locum mutauerit in locum, sed quasi ibi existat, iube ipíam,& in cœlum euolare,neque alis egebit. Sed neque ei vllum est impedimentum. Non folis ignis, non æther, non vertigo, neque cor pora astrorum aliorum. Sed omnia proscindens, ascendet vique ad postremum corpus. Si vero volueris vniuersum etiam perrumpere. Et ea quæ extra (si quid extra est) mundum sunt, contemplari, licet tibi. Intuere quantam vim, quantam celeritatem habes .. Tu omnia hæc potes. Deus autem non potest? Hoc ergo modo contemplare Deum, tamquam intellectiones omnes in se habere, mundum vniuersum. Si ergo te ipsum non æquiparas Deo, Deum intelligere non potes? Simile enim simili intelligibile est. Augeas te immensa magnitudine, ab omni corpore exilies, & totum tempus superans, æuum fias, & intelliges Deuin. Nihil impossibile in te ipso stabiliens, te ipsum putabis immortalem. Et omnia potens intelligere, omnem artem, omnem scien tiam, omnis animalis morem. & omni altitudine altior fias, & omni profunditate depressior.Omnes sensus corum que sacta sunt, com prehende in te, ignis, aquæ, sicci, humidi. Et simul vbique esle, in terra, in mari, in cœlo. nondum te natum esse; in utero te esse, iuuenem, senem, obijsse, ea quæ post obitum. & hæc omnia simul intelliges, tempora, loca, res, qualitates, quantitates, sic poteris intelligere Deum. Si vero incluseris tuam animam in corpore, & humilem eam feceris, & dixeris nihil intelligo, nihil possum, timeo mare. in cœlum (candere non possum, nescio quis sim; nelcio quis fiam, quid tibi cum Deo? Nihil.n.

Καὶ μη βαυμάσης, οι δει ασώματος ίδα. Εςί γαρ' ω στερ ή του λόγου, και έν ταις γραφαίς ακρώρειαι. Ο ρώνται μθυ χαρ' πάνυ έξέχουσαι ત્રસંવા 🖒 τη φύσει. જાા દેમવત્રવો સંદદે જવા મદ્રવેંદ્ર. Εννόησον ή το λεγόμθρον τολμηρότερον. άλη θέsepor ή. ωστερ γαρ' έ ανθρωπος χωρίς ζωής ου Swiatai (lu. outes out & o Sede Swiatai (lui μη ποιών το άγαθον. Τουτο μφωστερζωή, κλ damep nivnais des Tou Seou, niver Ta mairta, και ζωοποιών. ένια ή πελεγομένων, ίδιαν έννοιαν έχειν οφείλει οδον ο λέγω νόησον. Παν-Tu esir er To Degi, ou'x os er Tang Reichea. Ο' μ γαρ' τόπος, και σώμα ότι και ακίνητος, και τα κείωθρα κίνησιν ούκ έχει. Κέται γαρ άλλως εν ασωμάτω, άλλως εν φαντασία. Νόνσον TOV WELLYOUTH THE WANTE , AND VONGOV OT! TOU εσωματου οὐ δεν δει πελεπτικώτερον . οὐ δε ταχύ-TEPOV , OUS Sunatatepov . auto j revtav nes SCIENTINATATON ZE TEXUTATON X SULLATATON. Καὶ οὐτα νόμαον ἐπο σταμτοῦ. καὶ κέλοισον σοῦ τη ψυχή els irsinlu , ποραθιώσε κ ταχύτερον σου της κελευσεως έκει έςαι. Μετελθοίν δ' αὐ-THE KENDOOR OM' TOR WHEAVOR, you exel Takes ταχέως έςαι, ουχ ώς μεταβάσει જેમા τόπου είς τόπον, αλλ' ώς έκει οὖσα. Κέλdugor δ' αὐτη και सेंड Tor ouparor केंग्रस्ति थिया, प्रको ou दे त्री का किमθησεται. αλλ'ουδε αυτή ουδεν έμποδιον. ου το τοῦ πλίου πυρ, ουχ ο αίθηρ, ουχ ή δίνη. ου 💦 τα τη άλλον ας έρων συματα, πάντα 3 διατεμούσα ἀναπήσεται μέχριτού έχάτου σώμα. τος. Εί ή βουληθείης και αυτό όλον διαρήξα. Sau, xai Tal extos, elye Ti extos, Tou Koopeous Bearang egesi ooi. ife orlu Swaper, oron τάχος έχεις ζού τα σύμπαντα δωνασαιταύτα. O' j Seas ou ? Toutor our ter reator, roncor Tor Stor, water ron mata marta ir saute iχειν, τον κόσμον αὐτον όλον. ἐαν οὖν μη σέαυτον έξισάσης τω Δεφ, τον Βεον νοήσαι ου διώασαι ? το γαρ' ομοιον τω ομοίο νουτον. Σωιαύξησον σέσωτον πο αμεπείτο μεγέθα, παντός σώματος έκπηδήσας, και πάντα χούνον τωράρας encir shou, rei ronaens tor Stor, pudir abivator in saure isosnoaulus, sautir nynσαι άθανατον, και παντα διωάμθυον νοπσαι. σάσαν με τέχνως πάσαν δ' δπις μως παντές ζωου nilas. παντάς δ'ύψους ύψηλότατος γρας, κή παντος βαθους ταπεινότερες, πάσας ή τας αίδήσεις Τποιημάζαν σύλλαδε ένσεαμτος πυρός, υδαζος, Επροῦ ἢ ύγροῦ,ἢ όμοῦ πανταχῆ દી), ἐν γῆ, ἐν Βαλατη ένουρανώ. μη δέπα γεγρινίας, έν τη γατρί τή, νέος, γέρων, τεθνηκέναι, τα μετά τ Δάναζον, και ταῦτα ταν α όμου νον σεις. χεόνους, τόπους, τράγματα, ποιότητας. ποσότητας, ου παι διμία σαι νο ή σαι τον Scor. Ear 3 κατακλείση σου των ψυχων έν τος σώματι, χαι ταποινώσης αυτίω, χαι έίπης ου θέν row, ou dir Sunapar, polovipar & Sanavar, eis τον ουρανον αναβιώαι ου διώαμαι, ουκοίδα τὶς s waras

Swieses of reder rei eyeler, pidoseperos, πει κακός ών νοῦσαι. Η γαρ' πρισκακία το άγνοῦς न्नेर उद्योग. To o Swinds अर्थित के जिल्ला की દેમમાંગ્યા કેઈ કે કે કોર કાંગ્રેલ કહ્યો ત્રેલ હતું કોર્ને તાર્થ હેyaloù. zu okovea zu jalia i Kuorti col zarταχού σωαντήσει και πανταχού αφθήσεται δπου ye เม่าจีระ อบ เอออฮอหตัร: ypnyopoนี้ขระ, นาะแผนร์ขตุ Treores, o Nuoves, vurtas, nuipas, rarouti, σιωπώντι. Ouder jag' erir, o oun erir einer TOU Seiou. लीम्ब क्षेड , doparos o Seas ? बर्पक्रperson, xai vis autou pareparepos ? Sia auto σουβο πάνβα εποίνσεν, ένα δια πανβαν, αμθ βλέπης. Toulo & To dyelor to F leou. Toula S'autou ape-Thoto aut parta Sie mar | pr.ou No yap anpelor, ου ή જે દે σωμάτων. νους όρᾶται દેν το νοῦν, ό θε ος है। गर्ज मरालें। Ταйτα σοί όλι τοσούτοι πεφανέρωτα નું Τρισμέγις દ. τલે કે' ને એલ જ લંગ જ હૈયાલક રૂચ ન દેવાગું છે. पर्ना प्रदेश की किल्किस का

potes pulchrorum, & bonorum, cum corpus ames & malus sis, intelligere. Nam termalum est ignorate Deum. Nosse vero, & velle, & sperare, via est rectæ propria boni, & plana & facilis, itineranti tibi vbique occurret, & vbiq; eam cernes etiam quando non expectas. Vigilanti, dormienti, nauiganti, itineranti, nodu, interdiu, loquenti, tacenti. Nihil enim est quod non fit imago Dei. Dein dicis, inuifibilis est Deus.Bene ominare.Et quis eo manifestior?Ob hoc ipsum omnia fecit, vt per omnia eum cernas. Hoc est bonum ipsius Dei. Hoc sua virtus, vt ipse cernatur per omnia. Nihil enim inuisibile, neque corum que incorporea sunt, Intellectus cernitur in intelligendo. Deus in faciendo. Hæctibi in tantum palam facta sunt, o Trismegiste. Alia uero omnia similiter per te cogita, & non errabis.

TEAOZ.

FINIS.



HERME-

# TPIZMETIZTOY. TRISMEGISTI,

DE MENTE COMMVNI Ad Tatium . ....

LIEPI' NOT KOLNOT Праs. Tat.



LIBER XI.

BIBAI ON STATE OF THE



Ens o Tati, ex ipsa Dei essentia eft, li que tamen est ellen tia Dei. Et qualis quedă est? Iste solus exacte se ipsum no uit. Mens ergo non est reci-🛋 sa ab essentia Dei, sed vnita,

sicuri solis lumen . Ista vero mens in hominibus quidem Deus est. Ideo quidam hominú, diuini sunt. Et ipsorum humanitas proxima est Deitati. Etenim bonus dæmon, Deos quidem dixit homines immortales. Homines vero Deos mortales. In brutis vero, Mens est natura. Nam ubi anima, ibi mens quoque est, Sicuti & vbi vita ibi etiam anima est. In brutis autem, anima, vita est, vacua mente. Mens.n. animarum est benefactrix hominum. Ducit eos in proprium bonum. Et brutis quidem, cuiusque naturæ cooperatur, hominum vero naturis contrafacit. Anima cum in corpus descendit, illico a dolore, & voluptate mala fit. Nam ficut corporis compositi fluores, fluunt dolor & voluptas, in que anima ingressa mergitur. Quibuscumque ergo animabus Mens præsit, eis splendorem suum infundit oppones sese earum præsumptis. Sicuti mendicus bonus, dolore afficit corpus præcorreptum morbo, vrens & secas. Eodem modo & mens animæ dolorem infert, extrahens eam è voluptate, a qua omnis morbus animæ fit. Morbus vero magnus animæ est Atheos si sit. Ex quo opinio ad omnia mala sequitur, & ad bonum nullum. Ergo mens se se opponens ei, bonum acquirit animæ. sicuti medicus corpri sanitatem. Quotcunque vero animæ humane, non sunt sortitæ Mentem gubernatricem, idem patiuntur animis brutorum. Gooperatrix.n. eis facta. & remittens cupiditates, in quas feruntur impetu, appetitus ad irrationalitate tendunt. Et sicuti irrationalitas animalium,

·---I



Nous & Tat, if withs the 🗑 सुरक्षे हिस्का कार्यादर हरोग , संप्रक Tis Estr suria Beou . xai ποίος τὶς οὖσα τυγχάνει; ούτος μόνος ακριβώς αυτόν older. O' rous our oux esir Εποτετμημένος της ουσιώτη-

and the second State 
San San San Salah أيوا ومقاط كالمدائية فالموادر والراوي

τος τοῦ θεοῦ, ἀλλ' Ιωυμένος καθάπερ το τοῦ મλίου φῶς. οὖτος δ' ο νοῦς, ἐν ρε ἀνθρώποις θεός हेडोंv. Dio प्रयो गांग्स्ड मी वेग जेमलमका जैसी से सो. και ή αυτή ανθρωπότης έγγυς ές εν θεότητος, και γαρ' δ αγαθός δαιμων, τους μ' Βεους είπεν αν βρωπους αβανάτους, τους δ'αν βρωπους Θεους Syntous. Er 3 tois adoyous Zwois, o vous nquois esiv. Orou jap' tuxn', exer rai vous eείν. ωστερ οπου και ζωή, έκει και ψυχή έείν. Ev 3 τοις αλόγοις ζώοις ή ψυχή ζωή εξί, κενή τοῦ νοῦ. ὁ ραρ' roῦς, ψυχῶν ἐςὶν ἐυεγέτης ἀν-Βρώπων. εργάζεται αυτάς είς το ίδιον αγαθόν. Καὶ τοῖς με αλόγοις τη έκαςου φύσει σωτργεί. Ταις δε τη ανθρώπων αντιπράσει. Ψυχή χαρ έν σωματι γρομένη ευθέως νων τε της λύπης κὶ της η δονης κακίζε α. σώμα ος γαρ' σωθέ ου δσσερ χυμοὶ ρέουσιν ή ]ε λύπη κὶ ή ή δονή . લે ε α ε εμ-Garan tuxn Banligela. Oras avour tuxais o vous chrsalnon, του as φαίνει έου τ το φέγγος. à:τιπρασων αυτ τοις αρολημμασιν. ω απερ ίαπεδε αγαθος. λυπεί το σουμα οφοειλημμένον ύστο νοσου καιων, η τέμνων ύγειας ένεκα. Τον αυτ προπον κιο vous Juxlu λυπει έξωφέρον αυτ της ήδονης. αφ'ης πᾶσα νοσος ψυχης γίνεται. Νόσος ή μεγάλη ψυχης, αθεότης. έπεθα δόξα είς πάν μα τα κακά έπακολουθεί, κρογαθέν ου ήν. Αρ ου ν όνους αν μαρασαν au] μ, , , ο αγαθον σευποιεί α ] μ ψυχη, ωστερ ε ο iaσρός τώ σώμα]ι τ΄ ύγικαν. δσαι ή ψυχαι ανθρώπιναι ουχ έ]υχον κυδερνη/ου τ νου, βο αυβοπάχουσιν τ τ aλόγον ζώων.σωνεργος γαρ αὐτ χρομος κανέσας મેં જેમા θυμίαις લોક α દેક φέρον / αι / ἢ ρύμης / ἢς δρέξεως αρος ြစ် ဆီလသူဝဟု တယာမြူများပုံတမှု ေညွှဲ ဆီထာရာ ြစ် ဆီလသူဝဟု 🕆 🕻 ထံဆား αλόγως

ελόγως Βυμούμθμαι, και αλόγως δλεθυμουσαι,. ev ranortat, ou de noper exourt Al nangr. Ouμοί γαρ και δη θυμίαι άλογοι, κακίαι τώρβάλ... λουσαι. Ταύταις δ' ώστερ τιμωρον και έλεγχον ο Stos exesnot τον νοῦν. Ενταθία & πά-TEP, & THE HUEPHERNS DOYOS, ON ELLEPON केंद्रण μοὶ ἐξελύληθες, κινδιωένει ἀνασείπεδζ. Eis γαρ' πάντως εξμαρται τος ή τινί μοιχεύσαι, ή ίεροσυλήσαι, ή άλλοτι κακόν δράσαι, και κοraisera, rai o if avayuns the eimaomerns δρασας το έργον ? είμαρμένης γαρ' πάντα τά spyce of tenror, nee youple sneivns ouder Estally σωματικών, ούτε αγαθός, ούτε κακόν γρέως. συμβαίνα . સ્μαρται 🔊 दंशों τὶ κακόν ποιησαν». τα, και παθών. Και δια τουτο δρά ίνα πά-Ση ο πάχει ότι εδρασε το 3 του εχέτω, ο σει nanias zai simapuirms de yos, ir addois jap. TOUTON SIPHRALDU. YOU ? SEL YOU ESTY Y-MIN & Dayos, The Swiestand vous. Kai mus Sid-Popos eser , en μ ανθρώποις τοΐος ή, er ή τοῖς. αλόγοις ζώοις ηλλαγμένος, και πάλιν έν μθυ Tols adoyous (wois oun esir everyetinds, add έν ανθρώποις. Τό τε θυμικόν και το δληθυμήτικον σβεννύων. κων τούτων τους με εκλογέμους arspac sei rour, tous s' adoyous. Hartes s' οί ανθρωποι είμαρμένη ύπόκονται και γμέσει, και μεταβολή. αρχή γαρ και τέλος ταῦτα, είμαρμένης. Και πάντες με άνθρωποι πάχουσε τα είμαρμένα. Οἱ δ'ἐλλόγιμοι ὧν ἔφαμθμ τὸν νεύν ήγεμονέυου, ούχ όμοίως τοις άλλοις πά-Kousin, alla The naniae annuaquinoi, ou. κακοί όντες κακόν οῦ πάχουσι. Πῶς πάλιν λέγεις 🖟 πάπερξό μοιχός, οῦ κακός 🗦 δ. φονεύς. ου κακός ξιαίοι άλλοι πάντες ξάλλ' ο έλλο γιμος of TERVOY, OU MOIXENGES THEFTAI, AND OF MAI-HEUGAS. OU de POVEUGAS, AN OS POREUGAS, प्रवार्षभाष प्रधायिक्षणाँ केरियायाम हिं रायकप्रमार. wasp we guessus. Kuniar & tou vou expets. Siekouyeiv Et. . Die nou Tou dyadoù Seipovos a TEMPOP, Eya MEROUTE NEYOFTOS EE , xel Eypaques εl id luxer main an το τη ar θράπαν γέsos openings. Engros jup movos o tenno comθώς, ώς πρωτόγονος δεός τα πάντα κατιθών Beique λόγους έφθέρξατο. Η κουσα μφ' αὐτοῦ ποτέ λέγοντος. Ο τι έν όζι τα πάντα τω μά-Med ta vonta comata. Zouly o swame wi erspysia zai aisore. zai o rous our ayados iελν όπερ ες γ αὐτοῦ, ή ψυχή. Τούτου ή τοιού-TOU OVTOS, OU LEV VONTER SLASATOR AL VONTE. es our sumarer rour apxorta rartor, rei 40-Zhu arta tou Beou Toint onep Bounstai. Zu A vor und tor rayor touter denivered apos. क्षि कर्ण्या कि कार्सीका प्रको देर क्वार है। क्वार के Aéya de ver The simapuleus, Tou vou. Ear γαρ τοις εριτικοίς λόγοις απριβώς αφέλη ώ Texpor , เบิดท์ สเร คืน สิมาธิตั้ง ชสบายง อินินคุณใต้ 6 400s n tou stou Juxn xal equaputens, xai वर्गान्य वर्षे नी, वैत्राका वर्षण्यका . प्रवी वर्षे वेरे को ना

irrationaliter irascuntur, & irrationaliter con: cupiscunt, non cessant, neque satietatem habent malorum. iræ enim & concupiscentiæ itrationales mala sunt nimia. His vero tamquam vltorem, & redargutorem Deus præfecit Mentem. Hic o pater, sermo de fato, quem antea mihi enarrasti videtur destrui. Nam si fatale est huic mœchari, aut sacrilegium facere, aut aliud quid mali facere, punitur.qui tamen a necessitate fati id secit. Fati enim cuncta opera, o fili. Et sine ipso nihil; corporeorum est bonum, aut bonum aut-malum euenit. Fato quoque statutum est, si fecerit, pati. Et ob hoc facit, vt patiatur, quod patitur, quia hoc fecit. Sed nunc valeat sermo de malo acfato. In aliis enim de his diximus. Nunc vero de Mente est nobis sermo. Ouid scilicet possit Mens, & quomodo differens est in hominibus quidem talis, in brutis vero mu tatus. Et rurlus in brutis quidem, non est be-1 nefica, sed dissimilis in omnibus, iracundiam, & concupifcentiam extinguens. Et horum? præclaros viros oportet cogitare: alios vero! ratione carentes. Omnes vero homines, fa-i to subiiciuntur,& generationi; & mutationi. Principium enim, & finis hæc sunt fati. Et omnes homines patiuntur quidem fatalia. Sed selecti, quibus diximus Mentem esse, ducem, non eodem modo cum aliis pa-i tiuntur. Sed malo liberi, cum mali non sint, malum non patiuntur. Quo modo iterum, i dicis o pater? Mœchus nonne est malus?; Occisor nonne malus ? Sed selectus & præclarus o fili, non mæchatus patietur, fed! vi mochatus, neque occifor, sed vi occi-i for Et qualitatem mutationis impossibile, est effugere. Sicuri & generationis. Mali-s tiam vero ei qui mente est præditus possibile est effigere. Ideo, 2 bono demone o fili, audiui ego semper dicente. Et si scriptis tradidisser, maxime genus humanum adinuisser. Ille enim folus, o fili reuera, vt primogenitus: Deus, comnia conspiciens divinos sermones. pronunciauit. Audiui aliquando eum dicentem. Quòd vnum, omnia funt, & maxime intelligibilia incorporea. Viuimus vero potentia, & 2ctu, & zone. Ergo & Mens Deus, est, qui etiam eius est anima. Hoc vero, cum ita se habear, nullum intelligibile est dimensum. Sieut ergo possibile est mentem, principem omnium, & quæ Dei anima elt, facere que vult. Tu vero intellige, & huncsermonem attuli ad interrogationem, quam me ante interrogasti. Dico autem de sato Mentis si sermones misticos exacte sustuleris, o fili, inuenies quòd re vera omnibus dominatur mens,. Dei anima. & fa-; to & legi, & omnibus aliis. Et nihil ei

impolsibile, neque corum quæ fati funt. superior ergo humana anima, non negligat quæ accidunt sub fato esse. Sed hæc haftenus di-Aa sunto. Boni dæmonis hæc o pater, optima funt. & diuine, & vere & vtiliter dica funt. Sed illud adhuc mihi declara. Dicebas menté in brutis naturæ instar agere. & cooperari eorum impetui-Impetus aut brutorum vt puto, passiones sunt. Quod si & més cooperatur im petui, impetus vero sunt passiones, mens ergo palsio est, concolor palsionibus. Euge o fili, generole interrogas.iustum ergo est me quoque respondere. Omnia o fili, quæ in corpore funt incorporea, paísibilia funt, & proprie ipsæ sunt passiones. Omne enim mouens, incor poreum est. Omne aut motum, corpus est & corpora mouentur a mente. motus aut palsio est, patiuntur ergo ambo, & mouens & motum. illud vt princeps, hoc vero vt dominatu. Liberatus vero a corpore, liberatur & a passione. Sed potius, o fili, nihil est impassibile. omnia uero sunt passibilia. Differt vero passio a passibili. Nam illud quidem agit, hoc vero patitur. Corpora vero per se agunt. Vel.n. immobilia funt, vel mouentur. Vtrumuis aut fuerit palsio elt.Incorporea vero semper agutur. Et ob id passibilia sunt. Non ergo te appellationes turbent. Nam actio & paísio idem lunt.Faustiore vero nomine vti, non est graue. Clarissime, o pater, sermonem reddidisti. Et illud vide o fili. quòd duo hæc homini Deus. præter omnia mortalia animalia donauit. Mentem, & sermone, immortalitati, zqualia. His vero si quis viatur ad ea quæ oportet, nihil ab immortalibus differet. Potius etiam exiens è corpore ducetur ab ambobus, in Deorum ac beatorum chorum. Alia ne animalia, sermone non viuntur o pater? Non, fili, sed voce. Plurimum vero differt sermo a voce. Nam sermo communis est omnium hominum . Propria vero cuiusque generis animalis vox est. Sed & hominum o pater singulorum, secundum quamque nationem differens est sermo? Differens o fili. Vnus vero est homo, sic & oratio vna est. & interpretata, eadem innenitur, & in Aegypto, & in Perside,& in Græcia. Videris uero mihi o fili, ignorare virtutem & magnitudinem sermonis. Nam beatus Deus, Bonns Dæmon. Animam quidem in corpore iussit esse. Mentem autem in anima, rationem vero in mente. Mentem vero in Deo. Deum vero horum patrem. Ratio ergo imago est mentis. Et mens Dei. Corpus vero imago idez. Idea vero animz. Est ergo materiz tonuilsimum, iple acr. Aeris vero anima, animæ vero mens. Mentis aut Deus, et Deus quidem circa omnia, & per omnia, Mens vero

केर धांधराज को मेरे भी माँड संध्वाधरणाड . कि र्राय Δεν οδι ψυχή ανθρωπίνη, ουδ αμελήσασα ανπερ συμβαίνοι το τω οιμαρμίνω हैं). Και ταῦτα με επ' τοσούτον λελέχθα. Τα του αγαθού δαίμονος αρισα, και θείως οι πάτερ ταυτα και άλμ-Ses, και αφελίμας. Εκώνο δ' μοι έτι διασαφυνισον. Ελεγες γαρ' τον. νουν έν τοις αλόγοις Zwois que cos dixlu everyor, emeryourra air ταις όρμαις. αι δ'όρμαι τη αλόγων ζώων ώς οί-Man radu eisir. ei de zai o vous sunterentan रवाँड वंद्रावाँड, वां ठें वंद्रावां की बोर्वप्रथा करी के , खो ο νους άρα πάθος έξι' συχομματίζων τους πά-Secur. Edye & rentor furaios mudarn. Sineuor de naue monphraix. Harra d' Tenror TÀ ÈT उर्थम्याः वेडवंम्यात , जबनेताते , मुखे अपρίως αὐτα છે? πάθη . Πῶν γωρ το μινοῦν ἀσώpeter. Har de to knougher, some. we sis รณ์แลรล & xivertal งัสบ รอบ รอบ. Kivneu & πάθος. Πάχη οὖν ἀμφότερα, και το κινοῦν, και το κινούμθμον. Το μ άρχον, το δ άρχομενον. Απαλλαγείς δε του σώματος, απαλλάγο χαὶ τοῦ πάθους. Μᾶλλον ή δ τέκνον ου δίν απαθές, πάντα δι παθητά: Διαφέρα δι πάθος παθητού. το μέ γαρ' ένεργα, το δέ πάχαι. Τα δέσαματα και καθ έαυτα ένεργα. η γαρ' α nirnta esir, n'nireta. Ometeror d' ar ein, máθες દેશે. Τα ασώματα αθ ένεργθίται. મુજો δια τούτο παθητά ος. Μη ούν σε αί φροσηγορίας ταραπέτωσαν. ητε χαρ ενέργοια και το πάθος ταυτον ές εν, ευφημοτέρος ή το ονόματι χρήσαδζ , οῦ λυπει. Σαφές ατα ο πατερ των λόγον anodedunas. Kaneiro S' opa d' Linvor ott Súe ταῦτα ἀνθρώποι ὁ θεὸς παρά πάντα τὰ θνητα ζῶε ἐχαρίσατο. Τόν τε νοῦν και τον λόyor , isotina th aderesia. Toutous & el tis agricato es a bei, ouble off abaratur boiσα. μάλλος ή και έξελθως έκ του σώματος वंदीमभूमिनंदरता चंद्रा वेप्रकृत्यहिला, मेंड प्रकृत मेर्ड विस्कृत καὶ μακάρων χορον. Τὰ των άλλα ζου λόγφ ov agatal के सर्वाक्ष है ou textor, dad part s Παμπολύ ή διοφέρει λόγος φωνώς. Ο β γαρ λόγος κοινός παντων αιθρώπων. Ιδία ή έκαsou yevous (wou, parn but. And xou off ar-Βρώπων ω πάτερ , έκασου ΧΤ έθνος διαφορος ό λόγος ? Διάφορος με δε τέκνον. είς δε ό deθρωπος, εύτω και ο λόγος είς έξε . και μεθέρ-LANVEUSTAL, ROL & OUTOS SUPIGRETAL, ROL ET ALyunda, zai Nepoidi, zai Eddaili. Soneis A μοὶ ὦ τέκνον, ἀγνοῶν ἀρετίο καὶ μέγεθος λέγου. ο γαρ' μακάριος Βεος, αγαθος δαίμων, ψυχων με έν σώματι έφη τη, νοῦν ή ἐν ψυχῆς ठिं के प्रति है। यह रहे प्रति प्रति के के मार्ज के के Αλ βεον , τούτων πατέρα. Ο' εξν λόγος estr eixar tou rou. By roue tou Deou. By to saine 5 THE ideas, i de idea The Auxus. Estroute της ιθυ βλης το λεπίσμερέντατον απρ. αέρος 5 tuxi, tuxis o vous y you o seds. xai & while નૈકલ્ડ વધા જનામન મુદ્રો કાને જનામળા. ઇ કરે જાઈક

The fuxle , i 3 fuxi see tor depa. o S' લેમે વર્લ્સ માર્પા પેમાં હો હો જે જાત છે મુક્કો મેં જી છે-VOIR, LEL N' QUOIS OPZEVE OSI TOU KOOMEN HER TH'S Tates The Unne. Kai jap' off at ronoff snacovesiv, ouera & augu i raurotus. Tar 5 7 WATTER COMMETON, EXACON WORKE ESTEN. EXONTA γαρ' των ταυτότητα τα συύθετα σώματα. χα The METAGONED HIS ANNA TOLOWAYA, AH THE Tautotutes the explapatar secon er y tess άλλοις σωθέτοις πάσι σώμασι αριθμός έκάς ου Tri. Xapis jap' apibuou ou saou , no ou beoir of Sienausir adminitor fully, at d'érades 4 αριθμόν γρινώσι και αυξουσι, και πάλιν. διαλυόιθμαι είς έαυτας έρχονται. και ή ύλη μία. ό ή συμπείς κόσμος ούτος, ό μέγες θεός, χαί τοῦ μάζονος લેκον, καὶ Ιώωμένος έκανο, καὶ συσώζων τίω ταξιν και Couxnour του πατρος, TANPOULE EN THE CONS. Kai ou divisivir tou-Τφ διαπαντός του αιώνος της Εποκαταςάstar, ou τε του παντός, ου τε το χτι μέρος δ ουχίζη . νεκρον ραρ' ουδε έν ουτε γέγονεν, ουτε ές τη, ούτε ές αι έν τος κόσμος. ζώον γαρ κθέ-Anser è sutrip autor E, d's' ar sunésane. Alo หู 300r รี) น่าล่วนท . กตัร น้ำ งบ้ำ Swato ฉั Téxpor in Tol Ben, in The Tou mantos eixons, in THE THE COME TAMPOLLATE, VERFE it); if Jap' veпротия фвора всіч. й ў фвора атыхна. тыс οδη μέρος τὶ δωίαται φθαρίωαι τοῦ ἀφθάρβου, ν Σπολέδζ τι του Βεού ζούκ Σποθνήσκει ούν Trásp ra in auth Ena ? on a autou mipn? Bugniuncor de Texror, Thank buss The mornyoρία, του γενομένου. ο γαρ' Αποθνήσκει, δ τέκνον. αλλ' ως σωθεία σώματα διαλυεται. Η' ή διάλυσις . διαλύε] αι ή,ου χ ίνα απολυζαι, αλλ' ίνα νέα γένη α. Τα επά τὶς τῆς ζοῆς ἐςὶν ἡ ἐνέργακ ouzi nivnous? Tè ou en mé nogra anivntor? budir d texror. Oudin yn axivn os ool foxes ο πάτερ ? οδ Δέκνον, άλλα κ πολυκίνη ος, μόνη 🖒 κỳ ς άσιμος . Πώς ου κ άν γελοίον είν τίων 750por marlor anirmor ii), the quousar if furiσαν τα πάνζα. άδωύαζον μός χωρίς κινήσεως φυναι τὶ ζον φύονζα. γελοιωζαζον δ' έπείθου, ελ το lelaplor μέρος αργύν ές αι του θέν γαρ' έλερον onuaires là axirmor croma n'appiar. mar foivũr ist naterinas à Jenver, jo or er noong neνού ωθμον η το μείωσιν η αύξησεν. Το 3 κινούpowor x (n. To o coor rav our averan rau-10 ξή). ων γαρ' ομού συμπας ο κόσμος , αμε-Jaβλη Jos, & Jenror & 'a' j μέρη αυζου παν λα με αβλη α . ούθεν ή φθαρβον ή επολυωνον. αἰ 3 προσηγορίαι Ιους ανθρώπους Ιαράπουσιν. οῦ ap n y svnσις δει ζωη, αλλ η αιωησις. ουθε ν με αδολή δάνα ος , άλλα ληθη . Του Jos Jose w ού]ως εχόν]ων, άθάνα]α πάν]α. ή ύλη, ή ζωή, Τό πνευμα ό ψυχή, ό νους. έξ ου παν ζώον σωε-Tuxe. Iler apa Loor abavajor sia jor rour. πανίων 🖒 μαλιςα ό ανθρωπος , ό κὴ ζοῦ Βεοῦ Sextinos. xue rus Ben owovoiasinos. Toulqu

circa animam. Anima uero circa aerem. Aer vero circa materiam. Necessitas vero, & proui dentia, & natura, organa funt mundi, & ordinis materiæ. Et intelligibilium quidem singulum est essentia essentia uero ipsorum est idétitas. Corporum uero vniuersi singulu, multa est. Nam corpora composita, cum identitatem habeant, & in se inuicem mutentur, semper identitatis incorruptione servant. In aliis uero omnibus copolitis corporibus, numerus cuiulque est.. Nam sine numero, cóstitutionem, autcompositionem, aut dissolutionem sieriest impossibile. Vnitates vero, numerum & generant,& augent.et rurlus dissolutæ, in le ipsas veniunt.Et materia vna vniuerfus aut hic mudus magnus Deus,& maioris imago, &vnitus ·illi,& seruans ordinem & uoluntatem patris, plenitudo est vitæ. Et nihil est in eo, toto çuo circuitionis, neque totius, neque partium quod non viuat. Mortuum.n.ne vnum quide, aut natum est, aut est, neg; erit in mundo. Voluit.n.pater, animal ipsum esse, donec constat. Ideo,& Deum esse est necesse. Nam quomodo potest, o fili, in Deo, in patris imagine, in vitæ plenitudine mortua esse. Ná mors, corruptio est. Corruptio aut perditio. Quomodo ergo pars aliqua potest corrumpi, eius qui est incor ruptibilis. aut perire aliquid Dei? Non igitur intereunt o pater, ea quæ in eo funt animalia, cum sint eius partes?Bene ominare o fili, erras in appellatione generati. Nihil.n.interit o fili, led vt compolita, corpora dissoluuntur. Dissolutio aut no est mors, sed téperamenti solutio. Soluŭtur aŭt no vt in nihilŭ abeat, fed vt noua fiat. Tat. Sed quisna est vite actus, none motus? Quid ergo in mundo immobile ? Nihil o fili . Neque terra immobilis tibi videtur o pater? Nó fili. Sed multimobilis & sola stabilis. Quo .n.mo do nó lit ridiculú, nutricé omniú immo bilé esle? quæ profert, & gignit omnia. Impossibile.n.est sine motu productore aliquid producere.Ridiculă sane reinterrogasti. An, quar ta pars iners erit? Nihil.n. aliud, nomé immobile significat, quam ocium. Scito ergo o fili, in vniuersum. Ens quod in mundo sit, moueri, vel per diminutionemvel augmentum. Quod vero mouetur, etia viuit. Omne aut animal, no necesse est idem esse. Nam cum simul sit vniuersus mundus, immutabilis est o fili. Partes vero eius omnes mutabiles. Nihil vero corruptibile est, aut perit. Sed appellationes pertutbant homines. Non.n.generatio est vita, sed sensus.neq; mutatio interitus est sed occultatio.His ita se habentibus. immortalia omnia, materia, vita, spiritus, anima. Mens. Vnde omne animal est constitutu. Omne ergo animal immortale.omniú vero maxime,homo,qui & Deu suscipit, & cu Deo conversatur. Cum hoc

enim solo animali Deus connersatur, no Au quidem per somnia, interdiu vero per symbola.Et per omnia ipsi prædicit futura, per aues, per exta,per spiritum,per quercum.ldeo profitetur homo scire preterita,& præsentia,& fu tura. Sed & illud vide o fili quod fingulú aliorum animalium in vna mundi parte incedit. Aquatilia in aqua, terrestria in terra, sublimia in aere, homo veto his omnibus vtitur, aqua, terra, aere, igne. Cernit vero etiam cœlum,& iplum lenlu tangit. Deus vero circa omnia, & per omnia. Actio. n. est, & potentia. & non est difficile intelligere Deum, o fili. Si vero vis & ipsum contéplari. Aspice necessitaté corú que apparent. & prouidentiam corum quæ facta funt,& quæ fiut. Aspice materia plenissimam vita. Tantú Deum moueri, cum omnibus bonis, & pulchris, & Diis, & dæmonibus, & hominibus. Sed hi o pater, omnes, actus sunt om nino. Si ergo actus sunt omnino, o fili, a quo nam aguntur, nisi a Deo ? Vel ignoras, quòd sicut mundi membra sunt, cœlum, terra, aqua, & aerzeodem modo membra Dei sunt vita,& immortalitas, & zon, & spiritus, & necessitas, & prouidentia, & natura, & anima, & mens. Et horum omnium permansio, & distributio est, id quod dicitur bonum. Neque est quicquam corum quæ fiunt, vel quæ facta funt, vbi non sit Deus.In materia ne,o pater? Materia o fili, seorsum a Deo est, vt et aliqualem tribuas locum. Quid vero putas eam esse aceruum, nihil effectam? Si vero efficiatur, ab aliquo efficitur. Actus.n.diximus esse partes Dei. A quo nam ergo, viuificantur cucta animalia? A quo nam immortalitate donantur, immortalia? A quo nam mutantur mutabilia? Sine enim materiam dixeris, siue corpus, siue essentia, suas & has actus esse Dei. Et materiam, actum materialitatis. & corporum actus, corporalitatem. & essentiæ actum, essentialitatem. Et hoc Deus est, vniuersum. & in vniuerso nihil est, quod non sit Deus. Vnde neque magnitudo, neque locus, neque qualitas, neque figura, neque tempus circa Deum est. Vniuersum.n.est, vniuersum aut per omnia & circa omnia. Huc sermonem o fili, venerare, & cole. Cultura vero Dei vna est, vt non sis malus.

नुषके प्रशंक वर्ष दें केंक है जैह हेंद्र है प्राप्त , प्रथम हैंदे di dresper, nuipas 3 dia ouuloxer, mu dia πάντων αὐτώ σρολέγει τὰ μέλλοντα, δί ορνέων , δια σπλάγχνων , δια πνεύματος , δια δρυος, Διο και έπαγγέλεται ο ανθρωπος δπ'ταθς τα γεγνημένα, και ένετατα, και μέλ-λοντα. Καμάνο δ'όρα ο τέκνον, ότι έκατον की αλλων ζώων, ένὶ μέρει όλι φοιτά του κόσμου, τα με ένυδρα το υδατι. Τα 3 χερσαία το γο, τα 3 μετάρσια το ωέρι. Ο δ ανθρωπος τούτοις πασι χεπται. Γη, υδατι, αξρι πυρί, 6pa Te 5 xai oupavos, anderai 5 xai Toutou वां जिम्म में कि उर्वेड , क्यों क्टा नवंश्यव हो कि नवंश्यव हो कि नवंश्यक है है है स्वां कि व्यावसाह म्हां व्या N'r Sionolou a de vonoa tor Bedr tenror. of 5 SEXMS autor xai Semproa, ist the arayulus τη φαιτομένων, και τίω σρόνοιαν τη γεγονότων ระ เช่า วิยอนย์ของ. ไฮะ รไพ นี้มไม สมทุธรณ์รไพ อชื่อ sar (wis. Tor Thaixou) or Seor xivou whor, were πάντων άγαθών, του καλών δεών τε χου δαιμόνων και ανθρώπων . αλλ' αυται οι πάτερ ενέργειαι ολως लंडोर. ले वर्षेर देर्प्ट्रम्स वैत्यह लंडोर वे नर्दे स्रवर, कि TIVOS OUV \$75pyouvrai? बेरो' से रंका रेडou? में बेरूrous oli a corep tou no opou prépu e oir avos, 🗞 γη, κ) υθωρ, κ) απρ. τον αυτ πόπον μέλη εξί θεου ζωή, και αθανασία, κ) αιών, κ) πνευμα ανάγκη, κ) σρόνοια, και φύσις, και ψυχή, και νους. Και τούτων πάντων ή διαμονή, το λεγούθου αγαθόν. Kai οὐκέτι દેવે τὶ, જમ γιτομέτων, καὶ જમ γεγονό-Tay arou oun estro beas. Er Th Ban our a rates & H' jap' van d' terror, xapis. F Stou esir, iva ister mut n Smouspises To nov ? Ti de ou our oies, n copos autlu' oie ? un' erepyouperlu ? eid' erepyertat. ram'tiros erepyeitai? Tas jap' erepyeias equaly ? μέρη του Βεου. Υ'πό τινός ουν ζωωποιείται το πάντα ζωα? Υπό τινός αθανατίζεται τα αθάvata ? Two tivos metabannetau ta metachnta? Είτε ή υλλω, είτε σωμα, είτε ουσίαν φης, ίδι κ τούτας ούτας, ένεργείας του Βεου. Και υλης ริงร์pyelas Thu บังจังพรน, หู หือ ออนน์โอง ริงร์pyelas τω συματότητα, κ) ένέργειαν της ουσίας των อบิฮเด้าหาน, หู าอบิวอ es ly o Seds, नवे सर्वेष. हेर 🕽 नक् παντί ου δεν ές iv, ο μη ές iv ο Seos. Ober outs μέyelos, oute tóxos, oute xolojns, oute xque, oute χούνος करें। τον ३६०'ν देत'. Παν γαρ' देत', रे हें ऋबें δια πανίων η σει πάν α. Τουτον τον λόγον ο τέxrov, જ્રુગ્રહમાં આ તે કાર્યક્રમ છે. છ્રિમક્રમાં હ 🕽 🕇 Qat 🖫 μία છી, μη τ κακόν.

FINIS.

TE'ΛΟΣ.

#### SCHOLION.

Quando ait. Ista vero mens in hominibus Deus est, intelligatur, per participationem. Et similiter qua subiungit. Quidam homines divini sunt, & ipsa humanitas proxima est divinitati. Intelligatur per virtutes, & dona a Deo hominibus data. Simili quoque modo, sunt intelligenda illa. Deos homines immortales. Homines, Deos mortales.

Digitized by Google

EPMOT



# HERME

TRIZ METIZTOY,

A Q'TOE Q'AKRATHP

į μονας.

TRISMEGISTI,

SERMO CRATER,

vel Monàs.

#### BYBAION IB'.



Ον πάντα κόσμον , εποίκσεν ο Incuoupyer, ou xepoir and no γφ. ως ε ούτος ύπολάμβαν ? S TOU TAPÓTTOS. HEL ES OT-TOS , XOI TENTE TONGENTOSONE

ένος μόνου. τη δ' αὐτοῦ Ͽελη-σοι δηαιουργήσαντος τὰ όντα. Τοῦτο γορ છςι μεσειτόν, ουδε διασατόν: ουδε άλλφ τικ σώpeati aucuov. oude jap Tup \$5ir, oude udup, oute anp, oute mreque. Ama marta an au-कार . Ауаво̀ प्रकृ केर , що́го тойто है बार की बाद-वर्षिकारहर . मिर्वित्राज्य है क्या किया क्रिया प्रविद्यालय . котого з вего обратог. катежер в з тог ar Sparor Coor abarater, Coor Syntor . xul a के बंगीρωπος की ζώων επλεογέκται και του κάσμου δια τον λόγον, και τον νοιί. Θεατώς γαρ के राहर और हिम्सा पठाँ में हरणे व सामित्याला . अयो दे-Saultage, και έγνώρισε τον παιάσαντα. Τον μ ούν λόγον ο τατ. έν πασι τοις ανθρώποις εμέplat. Ton 3 vour eunere . ou phorar rivir. O' **300' φ**θόνος οὖκ ένθεν έρχεται. Κάτω 3 συκί-SETEL TELS TON POUR MIN EXONTER de PRONTON 40χαις. Δια τὶ οὖν ο πάτερ, οῦ πασιν εμέρισε Tor rour o Seos? Huennoer of terror, Toutor er μέσφ ταις ψυχαις, α απερ άθλον ίδρυως. Και ποῦ αὐτὸν ίδρύσατο ? κρατήρα με πληρώσας Τούτου κατεπεμής δους κήρυκα. Καὶ ἐκέλδσεν αὐτο κηρύξαι ταις τη ἀνθρωπων ψυχαις, τὰ 3 . Bantoon reautle & Sunautin es Touton Ton πρατήρα. ή πις έυουσα ότι ανελέυση προς τον λαταπέμ αντα του πρατήρα. ή γυωρίζουσα An' Tì yéyoras. Osos who our swinar Tou unpuyuatos, na Ecamisarlo F vods, outou Melé Xov The grades, and Térmol eyévor-To at spectos, tor rour segulpos. Otos 3 nμαρτον του πηρύγματος, αυτοί με τον λόγον, Tor 3 POUR LIN MOTHAND ATES, aprocurtes on The 367 वंशका , प्रवो रेक्क राग्ड , वां डे वां वां वां वां का בשי ב אל פאס בשי לשישו אבוב באוו ווען אל פי שיונונים

#### LIBER XII.



🖪 Niuerlum mundum fecit opifex, non.manibus fed verbo. Itaque ita cogita de eo, vt de præsente, & semper existente, & omnia faciente, & vno solo, qui sua volutate co-

didirentia. Hocenim corpus est illius, non tactile, neque visile, neque mésurabile, neque extensile, neque alij vlli corpori simile. Neque enim ignis est. neque aqua, neque aer, neque spiritus. Sed omnia ab ipso. Bonus namque cum st, soli sibi hoc dicauit. Voluit vero, etiam terram ornare, ornatu tamen divini cor poris. Et misst hominem, animal immortale. animal mortale. Et homo quidem, animalibus & mundo plus habuit, ob sermonem, & mentem. Spectator namque factus est operu Dei homo. Et admiratus est, & cognouit factorem. Sermonem quidem o Tati, in omnes homines partitus est. Mentem autemi nequaquam, non inuidens, aliquibus. Inuidia enim non inde venit. Sed luc conflatur, in animis hominum mente carentibus.Quamobcausam, o pater, non omnibus partitus métem eft Deus? Voluit o fili, hanc in medio, veluti przmium animis proponere. Et vbi eam propoluit? Craterem ipla replens, deorsum. milit dans præconem. Et iussit eum præconio, edicere, animabus humanis hæc. Immerge te iplam que potes in hunc Crateré. & que credis, quò dre dibis ad eum qui misit cratere. Que cognoscis ad quid facta es. Quicumq; fane intellexerunt præconium, & immersæ sunt in mente, isti participarunt cognitionem, & perfecti euaserunt homines, cum mentem suscepissent. Qui vero non perceperunt præconiu, ipli quidem sermonem, non autem mentem sunt adepti, ignorant, ad quid facti fint, & a quo. Sensus aurem horum similes sunt brutorum animalium sensibus, & in irascentia, H a

& ira temperiem habentes non admirátur, ea quæ funt ipectaculo digna. Corporú vero voluptatibus dediti, ob has hominem esse factu credunt. Quotcung; vero Dei dono participes facti sunt, hi, o Tati per comparationem operu immortales pro mortalibus sunt. Omnia coplexi sua mente, & terrena, & colestia, & si quid est supra cœlum. Tantum seiplos ele uantes, cospexerunt bonum, & cum vidissent, infortunium putarunt, quæ hic est, moram. Et spretis omnibus, & corporeis, & incorporeis ad vnum, & solum festinant. Hæc est, o Tati mentis scientia, divinorum inspectio, & Dei compræhensio, quia diuinus est Crater. Et ego immergi volo o pater. Nisi prius corpus tuum odio habueris o fili, te ipfum amare non potes. Te ipsum vero cum amaueris, Mentem habebis. Et mentem habens scientiam quoq; adipisceris. Quomodo hac dicis o pater?Impossibile namque est o fili, circa vtraque verfari, mortalia nimirum, & diuina. Nam cũ duo fint entia, corpus, & incorporum, in quibus mortale est & diuinu, electio alterius permittitur ei,qui eligere vult. Non.n.potest vuraq;. In quibus autem alterius electio est, alterum diminutum, alterius manisestauit efficaciam. Præstantioris ergo electio, non solum eligéti pulcherrima fit, ita vt hominem deificet, sed etiam erga Deum pietatem ostendit. Minoris vero electio, hominem quidemperdidit, nihil autem in Deum egit, nisi hoc solum, quòd sicuti pompæ per medium transeunt neg; iplæ agere aliquid valentes, nisi quòd impediunt. Eodem modo & isti, pompam tatum agunt in mundo, abducti a corporeis voluptatibus. His ita se habentibus, o Tati, quæ a Deo sunt, habemus & habebimus. Alia a nobis veniant,& non tardemus. Nam Deus causa non est, nos vero causa malorum sumus, hæc præferentes bonis. Vides o fili, quot nos oporteat corpora pertransire.& quot demonum choros,& conrinuitatem,& curlus astrorum, vt ad vnum & folum Deum festinemus. Non enim bonum transiri potest & interminatum est, & fine caret sibi,& principio.Nobis vero apparet,principium habere cognitionem. Non ipsi autem principium fit cognitio, sed nobis principium præbet eius qui cognosci debet. Præhédamus ergo principium, & permeabimus celeriter omnia. Valde enim durum est, consueta præsentiaque relinquere, & ad vetusta, & primæua redire. Nam quæ apparent, oblectant. Quæ vero non apparent, difficile creduntur, manifestiora autem sunt mala. Bonú autem obscurum est, manifestis. Neque.n.forma, aut figura ei est. Atque ob id, sibi quidem est simile, aliis vero omnibus dissimile. Impossibile.n.est incorporu corpori innotescere. Hæc differentia

και εν οργή των κράσιν έχρντες ου Βαυμάζουσι Ta Bius azia. Tais j of sunatur no sorais, rei opéfere moreixoures, sed raura ros av-Tou deou dupeas metégor, outoi a Tat, 🗗 œर्ण प्रशासा की हिएका धेर्रिकास्ता केम्म के अभाकी लेei. Harra surenacorres of sauff roi, re टीन माड भाड, नवे हैं। व्यवस्थ, मुखे ले मा हेड्रों। वैत्रहे oupavar. Togouror sautous ufarartes elder το αγαθον, και ιδόντες συμφοράν υγήσαντο ? ενθάδε διασειδίω. Καταφρονήσαντες /πάνταν σωματικών, και άσωμάτων δπ' το 🕏 κή μόνον areudousi. Auth a Tat, h tou vou estr da-รท์µท , की जिसकेंग हैंगरावृद्धि , रखी में रवरे जिहारी प्रदravonois, Beiou ortos tou xpathpos. Kaya Baπεςίωαι βούλομαι, ο πάτερ. Εαν μη φρά-TOP TO SÕUA SOŨ WISHSHS, O TEXPOP, SEAUTOP อุเลที่ฮสเ งบี้ อิเมลฮสเ. อิเลท์ฮสร วี ฮะสมรอง รงบีร έξεις. χ) τον νουν έχαν χ) της δηςήμης μεταλή√η. Has Tauta Neveral mater? Ad water Jap' esir STERVOY, DEL ELLOSTEPE VIVER, TE STATE SAL λαδη, χαὶ τὰ θάα. Δύο γαρ όντων τη όντων, σώματος, χαὶ ἀσωμάτου, εν οίς το θνητόν, και το Βείον, ή αίρεσις Βατέρου καταλώπετας το έλεως ζουλομένο. Ου το ές είν αμφότερα. er ols te if exaiperis nataleixetai. To etepor έλαπωθέν των F έτέρου έφανέρωσεν ένέρχοιαν . H' & our F uperflores electes, ou morer to Exepling xanlish tuyxane tor ardportor soutes. σαι, αλλά και των πρός δεόν ευσέβουν όπις SHANUGIN . H' 3 F LANGINGS , TON A ar Bourse απώλεσεν, ούθεν ή είς τον βεον έπλημμέλησε, ή τοῦτο μόνον, ότι καθάπερ αι πόμπαι μέσον παρέρχονται, μή ε αυται ένεργησαι τὶ διωά αφαι, τους δ' έμποδίζουσαι. Τον αύτον πρόπον και ούτοι μόνον πομπέσουσιν εν το κόσμο παραγωθροι έσο รีที ซอนสาเหลือ ที่ Sovar . Tourar S'outres ixorτων, ο Τάτ, τα με παρά του βεου ήμιν το υπηρξε και υπάρξει. Τα δ' αφ' ήμων ακολουθησάτω, και μη ύς ερησάτω. Επώ ό με θεός αναιτιος, ท์นคิร อิ'ณีของ ซึ่ง หลหตั้ง , ขณัขล อออหอุโของขอร ซึ่งใ αλαθών. Οράς, ώ τέκνον, πόσα νίμας δει σώμα» τα διεξελθείν, και πόσους χορούς δαιμόνων, και σωέχριαν, κ) δρόμους αξέρων, ίνα πρός τον ένα, κ) μόνον θεον απεύσωμο. Αδιάδατον γαρ το άγαθον, κ) απέραντον, κ) απελές. αύπο 3 κ) αναρχον. Η μίν 5 δοκουν αρχίω έχειν τιω γνώσιν. Ούκ αύτο οὖν αρχη γίνε α ή γνῶσις, αλλ' ήμιν τ άρχων παρέχε] αι τηνωθησομένου . Λαζώμεθα ούτ της αρχης, κ) ο διύσωνου τάχα άπαν α. Πάνυ τος ετι σκληρον, το τα σωνθη, κ παρόν α καταλοίποντα, देन τα παλαιά, και άρχα α ανακά μπθεν. Τα ρ γαρ φαινό ωνα τέρπα, τα δ' ἀφανη δυασις αν ποιεί. Φανερώτερα δ'δρ' τὰ κακά. Τὸ δ' ἀγαθον ἀφανες τοις φανεροίς. Ου γαρ μορφή, ουτε τύπος हेरोर वार्गार्ज. Aid नवर्णनव वार्गार्ज़ क्रिटेरोर विमवावर 🔊 τοίς 🐧 ἄλλοις πᾶσιν ἀνόμοιον. Αδιώατον χαρ बेंडर्क्सवर्ग्य डर्क्सवरा क्यासिय. अप्रेम मं रावक्रिके

Tou ouslou wos To aroussor. zu To arousie Schonua mois to suotor. H' jap uorais mar-रका वर्षेत्रव बेव्रू में में वृंदिब , देर सबैनार देहरेर केंद्र बैर βίζα κ) αρχη ούσα. And δ' αρχης ου δέν. αρχη D'eg ou devos में बेंदू वर्ध माड . Exel संग्रम बेडोर की हैτέρων. Αυτη γαρ' ές εν έποι μη άλλης αρχης, έτυχεν ούσα. Μονάς ούν αρχή ούσα πάντα άριθμών έμιθείχει ίσο μη δινός έμαθειχομένη. Και πάν-Ta epibude Auet in publice Augusten itiρου αριθμού. ΠΞν ή το γρυνώμον ατελές, και Statestor. 201 augutor, 201 μαστον. τος 3 Teλοίφ ού δεν τούτων γίνεται. χαι το με αυξητόν αὐξάνεται ίσο της μονάδος, αναλίσκεται ή im Tis ait aderias, unxers Swaidyor Twi porása xephrai. Autrour vol. e Tat, xt To Swator isoyéypama F θεοῦ eixor. W ả, upibos of beaton, and ronous tois the napoliais έφθαλμοίς πίς door μολ τέκνον ευρήσης τίω **Φ**ος τα ένω όδόν. Μάλλον ή αύτη σε ή είχων όδηγήσει. έχει ή τι ίδιος ή θέα, τους φθάσαντας Βιάσαλζ κατέχω, κὶ ἀκέλκω, καθάπερ Pagir n mayrntis ribos & gibnpor.

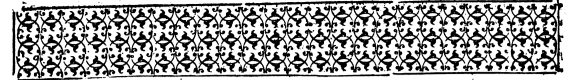
tia est inter simile & dissimile. & dissimile no peruenit ad simile. Monàs namque omnium cum sit principium, & radix in omnibus est, vt principium & radix existens. Sine principio autem nihil est. Principiú autem ex nullo alio quam ex seipso, Nam aliorum est principium. lpsum, namq; est quandoquidemab alio principio no est. Monàs ergo quia principium est, omneminamerum complectitur, a nullo contenta. Et omné numerum generat, a nullo genita alio numero. Omne aut genitum imperfectum,& diuisibile,& augmenta recipit & diminuitur. Perfecto aut, horu nihil fit. Et quod augeri potest, augetur a monade, consumitur aut ab sua imbecillitate. non amplius potens monadem capere. Hec igitur tibi o Tati, quan tum potest descripta est Dei imago. Quam si exacte intucare, & intelliges cordis oculis, cre de mihi fili inuenies ad supera viam, velpotius hæc ipsa imago te ducet.Habet auté quiddam peculiare hoc spectaculum . vr qui ad ipsum spectanduperuenerut eos detineat, & attrahat, sicuti aiunt, magneté lapidé attrahere ferrum.

TEAOE.

FINIS.



HERME-



#### ERMOY T S METI TRIZMETIZTOY, TRISMEGISTI,

EX SACRO LIBRO

cognominato Minerua Mundi.

EK THE IEPAE BIBAOT.

The the xaxouttens

Kopus nóomov.



LIBER XIII.



Vm hæc Ilis dixillet, infundit Horo, , potum dulcem primo Ambroliz. Quem animæ a Diis accipere in more habent. Atque sacratissimum sermonem exor-

ditur Ilis. Cum cœlum multiplici corona orna tum,o fili Hore super positu sit, inferioru natu ræ vniuersę. & nullo in loco careat, aliquo eorum, quæ nunc vniuersus habet mundus. Necesse est omnino a superpositis, ornari, & impleri naturam vniuersam infra positam . Non .n.infera possunt exornare superiore ornatú. Necesse ergo est, præstantioribus mysteriis ce dere, minora. Præstantior aut, quam inferioru, Sublimium est ordinatio. & toto secura, & mor taliŭ non subiens cogitationë. Vnde ingemue runt infera, præ timore. Cum haberét pulcher rimam superpositoru in æternu permanentia. Erat.n.spectatu dignu simul. & agonia, videre cœli pulchritudine, Deo simile adhuc ignoto. diuitemque noctis venustatem. Minoré quidé folis, acutæ tamen comparatum luci. Cumque alia per partes mouerentur in cœlo mysteria, ordinatis temporum motibus & periodis per occultos quoídam effluxus infera ornando, & augendo. Et timor quidem hic mutuus, & inquilitiones indelinentes. Et donec, vniuer soru artifex noluit, ignoratione continebat omnia. Quando vero decreuit, le le, quilnam ellet, declarare, amores inspirauit Diis, & ipsam. quàm habebat in pectore maiorem, horum largitus est cogitatibus . vt primo quidé quætere vellent, dein cuperent innenire. & postmodum corrigere possent. Hoc aut o fili admi randæ Hore, nó in mortali semine factum est.

BIBAION IT. The second section of the second seco

<del>(화) (화) (화) (화)</del> Aῦτα ἐποῦσα Ισις ἐγχῷ ㅠゥπον ώρω γλυκων, το πρώτον άμε βρονίας ε απ ξυχαί λαμβάνειν ε είος έχουσιν επό θεων, κ) ουτως τοῦ ἰερωτάτου λόγου ἀρ-🛱 🙀 🚜 🐼 🗴 Хетал Івів . Е жікыцівчой, Тектот Ωρε Tห ชื่อ ซื้องหลุนย์ของ ซุบ์σει.

πάση του πολυς εφούς ούρανου, καὶ κατ' ού• θένα τόπον σερουμένου τινός, ών νου ό σύμ-สลร «xa นอ์ตุนวร . ล่งส่วนท สลัสล ังสอ` ซึม ังส์>-หตุนย์ของ ธบานยนอกูนตี 🕉 หู สะสมทุดอีฬ อบ์ธเง πάσαν τιω Εποκειμένιω. Οῦ γαρ δη που δυνατά κοσμάσαι τὰ κάτω, τὸν ὖπερθεν διάκοσμον. Ανάγκη τοινων τοίς κράθοσι μυς πρίοις einer τα ελάστονα. Κρίστων ή જેઈ પંજીમ εμένων, मं भी μετεώρων दिने διάταξις. και το παντί, ασφαλής το και Σνηθβούχ Αποπίπουσα δια νοία. Ενθεν εσέναξε τα κάτω φόβω, έχοντα των જોદામαλή મું લેંડ વેલે કાαμονίω જી જોમસામાર્થ των. Ην γαρ' αξιον Δεωρίας όμου, મું αγονίας όραν ουρανού καλλος δεώ καταφανίαζόμθον πο έτι αγνώς φ. Πλουσίαντε νυχτός σεμνότητα. ελάθονι με ήλίου, όξει ή προσφερομένω φωτί: Αντε άλλων. x μέρος χινουμένων εν ουρανώ μυς πρίων. τακταίς χρόνων κινήσεσι, και πειοδοις δια τίνων κρυπίων Σποβροιών τα κάτω κοσμουντων, και σωσυξόντων. και οθτος φόζος μ દેજા άλληλος, ζητήσεις τε άληχίοι, χαλ έως ό औ ξυμπάντων οῦκ ἐβούλετο τεχνίτης άγνωσία κατειχε τὰ σύμπαντα. Οτε δ' έκρινεν αὐτὸν ὅςτις, rai δηλώσαι, έρωτας ένεθουσία θεοίς. και αὐτω ω εχεν έν σέρνοις πλείονα ταις τούταν έχαρίσατω διανοίαις. Ένα πρώτον με ζητών θολήσωσι, είτα δπθυμήσωσιν ευρείν, είτα κ κατωρθώσαι διωηθώσι. Τοῦτο δ' ο τέκνον αξιοθαύμαςον, Ωρε, ουκ αν हिम्रे प्रभागमें ε αποράς έγεγόνει.

Ουλ γα ω ανλίπο. Υυχής ή συμπάθειαν ริงาน์สทร Tols อบิคลงอบี แบรทฤโอเร. ToบัTo & ในปี o πάν]ων νους Ερμάς. Os zer H se τα σύμmarra, ngi idwr nareronse. ngi nataronsas दिश्यक Suraco प्रका रिसेंट्रिया. Και γαρ' a evonσεν, έχαραζε, και χαραζας έκρυ το πλάsa siyhoas acqados, xee dadheas ira (nσει ταῦτα πᾶς αἰαὶν ὁ μεταγμές ερος χόσμου. Kai euros rous our fueis Seous Sopupopeir ave Carver eis aspa. A'A' lui autos Siasoxos é Τατ ύιος όμοῦ, και παραλήπορ το μαθημάτων τούτων. Ούκ εἰς μακράν ή καὶ ὁ Ασκληπιος ο ίμουθης Σπανός, και Ηφαιτοβούλης, και Lina oco The oupariou Dempiae meste anpi-Bear suestor Boutoairn The Tartor Basitios อรอดที่ฮณ ออดาดเลร. Ερμης μουν απελογώτο πο שבול אסידו. שני סטלו דקל . דמולו הבף לשוני באם-TEAN BEWPIER. SIE TO ON THE HAIRIES PROMINS. Eye j The dratodie Sucherne tois rarta Batπουσις οφθαλμοίς τα της ανατολής Δεωρήσαι Ta delon, rai oniononouvre, spadias whi, αλλ' ουν ήλθεν ή ακριβής διάγνωσις. πλησίων AN Oripidos upupiar santest ta ispa AN norμικών τοιχείων σύμδολα. Επικαταξάιθρος Ν. ned Tous Loyous Tous de sime, sis ouparor de THABER. ANY OF KABHKOV ATENH The stayys-Niar of Texror, Tautlu Rataneifas eiteir & όσα τας βίβλους κατατιθέμθρος έξείπεν πρμής. Εξείπε γαρ' ουτως. Ω ίεραι βίβλοι 💞 εφθάρσων, αὶ τετεύχα]ε μοῦ χείρονας τῆς ἀφθαρσίας φαρμάκφ χορείας δεικρατώ, ασαπείς παν-Tòs aidros y aplaplos Stateirals, zeórous aleupatoi, neu avepeuvatoi yivouduai mavti tos täs σαύτης παροδίνου μέλλοντι παιδίας, έχρις οὖν yépor ouparos συςήματα ήμον άξια τεκνώσηται. Ες ψυχας ο δημιουργός 🖛 οσηγόρασε. Τοσαύτα είπων, τας βίβλους, και τοίς κα δαυτό κα δεμώνος έργοις ίδιαις τεμφί-Cerai Cavais. Inards d' à mesos nopes 20vos entapumo. zeu i quois a tentor etuyxeve seipe. En's autoi oi non wertereir tor ouρανόν κελαβέντες το πάντον βεφ βασιλεί באיספגלומידפה דוש אין פֿיידשי אוסטצומי באאיזיאים καν. Καὶ ότι δίον દિલે συγκοσμηθιώται τα σύμπαντα. χαὶ τοῦτο οὐχ ἐτέρου τινὸς ἐςὶν έργον, η αὐτοῦ. Καὶ διόμεθα σοῦ έλεγον. τα vun örfa, zai de usepor ixel zeiar Siaskital. Ταύτα είπόντων, ίμειδίασεν ο θεος. Καλείπε, Φύσιν τη. και θηλυ σόμαλλον χημα έκ, της φωνής αὐτοῦ προηλθεν. Ο' και βεωρήσαντες οί θεοί, κατεπλάγησαν. ιω φύσιν πόματι έτίμησεν ο θεος ο προπάτωρ, και ταυσία προέβα-દુંદર છી જ્રામામાં માટે મહા મહામાં દ્વારા છે. મહાદાન χον ατενήσας, έφωνησεν. Ες ω πεπληρωμένος ουρανός απασιν.απρ ]ε, κ) αίθηρ,είπεν ό θεός, κ) ω. H' 3 Queis taut y Lah neasa, tyro os un Stor aut જાે, παρακού σαι της τ πατρός έν Ιολής. Καὶ καλίω, σόνφ σινελθούσα θυγαβέρα έποίησεν, Ιω ευρέσιν

Nondum enim erat. Sed cum anima Sympathiam haberet, cum cœli mysteriis. hoc autem erat, omnium Mens Hermes. Qui & vidit omnia, & videns animaduertit, & aduertens potuit manifestare, & ostendere. Et quæ intellexit incidit, & incifa, abscondidit; plurima silens secure, & eloquens, vt quærat ea, omnis zon qui futurus erat mundi. Atque ita cognatos Deos, sustulit ad astra, ve ibi doryphori essent. Sed ei erat successor Tatius, filius simul, & susceptor dogmatum horum. Non longe, & Asclepius Imuthes Spanus, & Hephæstobulus, & alij quicumque cælestis contemplationis fide exacta historiam scripturi erant, volente omnium regina prouidentia. Hermes quidem loquebatur ad ambientem, sed ita, vt neque filio tradiderit com pletam contemplationem, ob zitatis iuuentutem. Ego vero cum orta essem, oculis omnia cernentibus, & quæ in ortu essent inuisbilia contemplari possem, eaque consideranti tarde quidem , attamen venit exacta dignotio prope Ofiridis archana, deponere sacra mundanorum elementotum, symbola. Cumque præces fudisset, & sermones hosce elecutus, in cœlum abijt. Sed non decet o fili imperfectam hanc denunciationemrelinquere. Sed effari, quæcumque libros reponens, dixit Hermes. Dixit autem ita. O sacri libri incorruptibilium, qui sortiti estis me, peiora tripudia, pharmaco incorruptione tem perato, imputrescibiles manete toto zuo incorrupti, tempore multo non inspecti, nec reperti, cuicumque corum, qui hanc transgresfuri sunt disciplinam. Vsque quo senex cœlum producet res, nobis dignas, quas opifex, animas appellauit. Hæc cum dixisset, libris & operibus fuis benedicens, in proprias ascendit Zonas. Multo vero medio tempore vetati occultabantur. Et Natura, o fili, erat sterilis, donec ij qui sunt iussi cœlum circuire, ad omnium Regem Deum accedentes, entium quietem nunciarunt. & quòd sit opus exornare vniuería. Et hoc non alterius cuiusquam esse opus, quam suum. & dicebant. Rogamus te vr præsentia, & quæ in posterum opus habent, consideres. Cum hæc dixissent, subriste Deus. Et dixit. Fiat Natura, E fæmina, mollis res, exvoce eius prodijt. Quod cum vidissent Dij, obstupuerunt. Et naturam, potu honorauit Deus propater, & eam iulsit esse sœcundam. & in ambientem intentus, hæc proclamauit. Esto cælum, plenum omnibus, & aer, & æther. Dixit Deus, & fuit. Natura vero ad se locuta, cognouit, non oportere ipsam, non obedire patris præcepto. Et cum labore congreisa, pulchram filiam peperit, quam vocauit

inuentionem. Ei autem Deus largitus est eise. & postquă largitus est, discreuit quæ facta iam essent,& ea mysteriis impleuit. Et Inuentioni secundum id, largitus est horum ducatum. Ipse vero nolens ociosum superiorem mundum esse, sed spiritibus implere statuens ipsum, ut ne particularia ociosa manerent & immota, ita in ea artificiis vti cœpit sacris, ad proprij operis genituram. Spiritum enim quantum suffecit a proprio sumens, & intellectualiter ipsi ignem milcens, ignotis quibuídam aliis materiebus temperauit. Et hæc utraque vtrique cum quibusdam acclamationibus occulris vniens, totum recte admodum commouit temperamentum, donec materia quædam, tenuior, & purior, & pellucidior ex quibus factum est, arrist misto. Erat autem ipsa transpicua, quam etiam solus artisex cernebat. Postquam vero, ab igne combusta non liquabatur, neque vt a spiritu persecta animabatur. Sed quandam Diogenitam, & proptiam habebat temperamenti constitutionem, propria figura, & propria temperie, quam ex meliore nomine, & propria actione, Animationem Deus vocauit. ex quo sanè concreto, Myriadas animarum satis multas progenuit, quod ex temperamento suo efflorebat, ad quod vellet agens, bono ordine, & commeniurate cum experientia & ratione convenienti, ut nihil ipla a seiplis differre suerit necessarium. Quandoquidem is flos, qui ex motu Dei exhalabat, non erat ipsi similis. Sed maius, & plenius erat primum secundo, & omnino purius. Secundum vero satis quidem erat primo, multo vero, tertio maius. Atque ita usque ad gradus sexaginta, omnis perfectus est numerus. Præterquam quod omnes æternas elle, lege statuit tamquam ex vna materià. Cuius ipse solus, species perficeret. Aliis & sectiones, & pænas in fublimi cœli natura ordinauit, vt Cylindrum reuoluerent ordine quodam, & dispositione conuenienti, & patrem delectatione afficerent. Sic & in pulcherrima ætheris statione, corum quæ iam essent aduocans naturas, sic ait. Spiritus mei, & curæ meæ, o animæ, pulchræ filiæ, quas meis eduxi manibus, & meo iam sacro mundo, sermones meos, vt leges exaudite. Et locum alium nullum tangite præter eum qui uobis est ordinatus a mea sententia. Bene constitutum ergo cœlum vobis manet. & similiter ordinatus asterismus, & throni uirtute pleni. Si vero quid noui agetis, præter mea iulla, sacrum vobis iuro spiritum,& temperamentum hoc,ex quo vos genui, & per halce meas animifactrices

έκαλεσε. Τη δ' ο Βεος έχαρίσατο 📆 . Και χαρισάμιμος διεκρινε τα ήδη γεγόνοτα, κα έπλήρωσεν αὐτά μυς ηρίων. καὶ τῆ εὐρέσει τούτων, το χτι τουτο έχαρίσατο ήγεμονικόν. Αυτος δ' ουκέτι βουλόμθμος σργόν τον Καθάνα κόσμον τί), αλλά πναμάτων πληρώσαι δοχιμάσας τοῦτον, ώς μη τα χτι μέρος ακίνητα, και άργα μένα, ούτως είς ταῦτα πρξατο τεχνι-THE ALS OUTALS TOOS THE TOO SIRESOU EPYOU YEνεσιν χεησάμθυος ίεραϊς. Πνεύμα μφ' όσον αρκετον ώπο του ίδίου λαδών, χου νοερώς τουτφ πῦρ μιξας , αγνώς οις τίσιν ἐτέραις ῦλαις ἐκέρασεν. χαὶ ταῦτα έκατερον έκατέρφ μετα τί-งอง อีสตุลงท์ธยอง นอบสิลัง ยุงล์ธลร , ชอ สฉัง อบีτως εὖ μάλα διεκίνησε κράμα. ἐως ἐπεγέλασε τὶς υλη, τώ μίγματι λεποτέρα τε και καθαρωτέρα μαλλον και διαφανες έρα, π εξ ών εyévero. Dieidn's j lu autn. lu In rai movos ό τεχνίτης εωρα. Επαδή 3 ούτε, εκ πυρός παιριάνη διετήκετο, ούτε μίω ως έκ πνεύματος τελεσιουργηθείσα έψυχεν. ἀλλά τίνα Διογων και οικώαν ώχε των του κράματος σύτασιν. iδιότυπον τε χαι iδιοσύγκρατον. lu δη χωι έπο του ευφημοτέρου ονοματος, χωι της nat'idiotnta everyeias. Luxweir & Seds enaλεσε των σύς ασιν. Εξ οὖδη όππά γου μυριά-Sas Juxor inavas. Essunosoupynos., to map αύτου κράματος έπανθούν πρός δ θέλοι πράσσων. εὐτάκτως τε και συμμέρχως μετ'. έμπαρίαις, και λόγου του καθηκόντος. Θε μήτε τέ Stapsport sautas sauth lui avayraior. Exec-ริทธายุ ชอ ธิน ชหัว มเทท์ขอพร ชอบ อิธอบ อิธัยชนุษ ζόμθρον Ενθος, ουκ Ιω έπυτο δμικο, Ελλά μείζον, χου πληρές ερον Ιω του δωτέρου το πρώτον. χαι τω παντί καθαρώτερον το δεύτεpor δ' inavas με lui του πρώτου το δεύτερον, πολλο ή του πείτου το μείζον, και ουτως άρες βαθμών εξήκοντα ο πας απήρτιςο αριθμός. Πλίω ότι γε πάσας αϊδίους The νομοθετήσας อ้าสรุ้ยง , พิร ฉิง ยิน เมล๊ร บีงทร . ที่ร นด์ขอร พม่ะ τος લંદેમ τελειώ. Τως ή κ τμήματα, και ταμοία εν μεταρσίω εταξε της άνω φύσεως ούρανου. Οπως τον τε καλίνδρον σειςροβώσε τάξα τινί η οἰκονομία καθηκούση, και τον πατέρα τέρπωσι, ούτως δη χαι έν τη σεικαλοί τευ αιθέρος ς άσει, τας το πόδη οντων μεταπεμλάμινος φύσας ούτως φησί. πνεύματος èμου και μερίμνης έμης ψυχαί, καλα τέκνα. ά ταις έμαντου μαιωσάμθρος χερσί, και ήδη τω μῶ καθιερῷ κόσμο, λόγων ἐμῶν ος νόμον. τούτων έπακούσατε. χωι τόπου μηθενός άλλου Βιγήτε, πλίω του διαταγέντος υμίν του της εμής γνωμής. ευςαθήσασα μι οὖν ύμιν ουραγός τε και μένει . πάλιν όμοιως και ό διαταγείς άς ερισμός. Θρόνοιτε άρετης πεπληρωμένοι. 🗟 🥱 τὶ νεώτερον, παρά τὰ μὰ Φράξετε, ἱερον υμίν όμνύω πνευμα, και κράμα τούτο, άφ' ούπερ ύμας εγέννησα, ψυχοποιούς τε ταύτας μοῦ

Tak Rujas, as oux us manear dequois xai માન્યુલાક પ્રાથમ τεχνιτεύσω. Τοσαύτα οίπον έ Dods, 6 namoù núpios, ta doita 🕉 soixeier truy ship mikas udup xai ylui, xai riras dμοίας πρυπους έπειπων λόγους, διωατούς β. of rolls montois d'émolous surendr lesus, xel ζωσποιον ενθουσιάσας τος κράματι όπιπλέοντι όμοίως επίπαγον ευβαφή το και ευπαγή γωόjbror έλαδε. χαὶ ἐκ τούτου τὰ ἀνθρωποοιδῆ το ζώων διέπλασε. Το 5 του μίγμασος λοίtaror rais is in monotions idene. tuxais N raurais, rais eis xépia deur, mi rods γγυς ατρων τόπους και ispous δαίμονας με-Taktahulivas ? Tháwete hiyav ó tikva tüs έμης φύσεως γωνήματα. Δέχεδε της έμης TEXPHS TO AN LOVE, LOW EXESH THE EQUITES QUE σα πλασέτο τὶ παραπλήσιος. παραθήσομαι 🖒 και ταυτα ήμιν σαραδήγματα. Και λαβών LU ZEL KAROS, TOP (WELLERO'S GULTEN'S JUXIxous xivnosoi Siltage xóquer mode tolls debpawonNot W Cublur, Ta iğüs axaprusus elor Zudiois, zai tais mavorpyous exapleate dund-प्रभार प्रयो नर्वा १९०० ना क्या मान्य क्या क्या के के के केंगे महर्भिर्वयं इवहार्चे प्रविश्वास्त्र सर्वाण , प्रवा enten, icoxombos. Tois opatois eppose au-T, to opator mrauma en laufa. Ouciar T' époto filas , exes autol autois , Etepa अध्याद ομοία. αὐτά δ' οὐκέτι ἀγάγκιω έχούou antone roifir à solutar spratant. Th our, à renouve éxoinver et luxel? Kai einer lois. To neapaulieror & tenror Ope, THE TANE RABOLOWAL, KATEVOOR APOUTON, LEL το του παγρός φροσεκύουν κράμα. και πό-Βεν 🖟 συμπεπλεγμένον , ἐπεζήτοι. Το 🔥 โล้ สมาสเร อนีน ยนักอออง อัการงตั้งสม. Erder มีทั त्रवा वेरा देमहर्द्रभंगमध्यः, देक्विवर्रिंगम्व μη του πα-फुοेड चेंद्राजमंडणडा χόλφ. Και ठेके परे क्रबंतीलर τα φροσταχθέντα έγράπησαν. Ενθεν έπ μθρ THE APATEPAY CAME, THE COAR KOUPOF 6-LOUGHS TON EXITATION, TO THE OPPEAR TEROS έμόρφου: Εν τούτφ ήμιπαγούς ήδη του κρά-Matos Auguerou. Mu non the sepect An-Eir Labortos, to The Terratodur Exlusion. To In Anov Rouper, me exerce Oppasias vias stiduor as Sidentie, to Mixlim. Фидеоб "Э той хогтой, кай явя катыреройс अमर्विρχουτος τίω की हिन्द्रकी वां ψυχαί φύelv Engurdunyow. Autal Te & Textor, De Te 🕶 αξασαι ήδη και περίεργον οπλίζοντο σόλμαν. παι παρά τα διατεταγμένα, έποίουν. χου ήδη -10χοίου τμημάτων και ταμιοίων προέρχοντο . και εφ'ένος ουκέτι άθελον τόπου μένον . बेर्ल रह देशारवर्षेत्ररव. रखे रहे देगा होते पार्वेड प्रदेशकड dige Sarator nigeurro. Τουτο με φησίε, 🕉 नर्भागा Epuns, केंद्र प्रदेशको तर्भागा , में पर्वेष की Aur nuplor zai Stor., bun tharbarer, o mao-. paras Bullyover . was d'i se sole, mi martas.

manus, non multo post, vincula, & posnas uobis arte parabo.Hæc dicens Deus,meus quoque dominus, reliqua elementorum cognata milcens, aquam & terram, & quoldam arcanos pronuncians sermones, potentes quidem, sed primis non similes, neque zquales ad bene pariendum. Et vitalem inspirans temperamento supernatanti fimiliter, concreto bene tinctum, & bene concretum cum esset sactum sumpsit. Misti vero reliquias animabus, que iam profecerant dedit. Animabus scilicet ijs que in Deorum regiones & astris proximos locos, & sacros demonas, conuocatis. Fortunate inquiens, ofliæ, meæ naturæ germina. Suscipite artis meæ reliquias, & unaquæq; natura sua formet aliquid assimile. Apponam vero nobis etiam hæc exempla. Et sumeus bene ac pulchre Zodiacum, consonanter animarum motibus, disposuit ornatum ad signa que humana sunt figura, sequentia disponens veluti animalia, & vafras largitus est vires, & spiritum artificiosum generatiuum eorum quæ in perpetuum erant futura vniuersaliter omnium. Et discessit policitus, visibilibus eotum operibus, visibilem spiritum conjugare, essentiamque similis genitura, ut ipso sibi alia gignerent similia. Ipsa uero necessi. tatem non amplius habent, aliud quid facere, quam que prius efficissent. Quid ergo, o Mater, secerunt anime? Et dixit Iss. Id. o fili Hore, quod e materia erat temperatum sumentes, cogitabant primo, & Patris temperamentum adorabant. Et vnde confe&um esfet, quæritabant. Id autem illis non erat facile dignoscere. Vnde sane, & quod quæsissent timuerunt, ne in patris inciderent iram. Et ad ea quæ iniunca fuerant agenda sunt conversæ. Vade ex superiorum materia; summe leuem habente compaginem. auium genus formarunt. Cumque iam semicompactum esser temperamentum, & solidam concretionem acciperet, genus quadrupedum finxerunt. Quod uero minus bene. & alterius humiditatis sane indignum ad perfectionem, genus piscium. Reliquum uero cum frigidum effet & deorfum feretur, ferpen tium naturam animæ nouiter, effecerunt. Ipse uero, o Fili,tamquam aliquid secissent iam superflua audacia sunt armatæ. Et præter iusla faciebant, & iam e suis sectionibus, & cellis exibant, & vno in loco nolebant amplius manere, & semper mouebantur, & in vno solo manere vitra, mortem putabant.Hoc quidé o fili, dicit Hermes, etia mihi dices, vniuerlorŭ dominŭ & deŭ non lativiste, quid facerent, Pæna aut eis quærebat & uinculu, quod milere lufferrent. Btfane uisum est omnium duci,

duci, & domino, hominum fabricam arte efhcere, in quo animarum genus perpetuo puniretur. Et tunc me aduocans ait Hermes, dixit. O animæ meæ anima. & Mens lacra mentis mez. Víquequo angusta natura inserorum, cernitur? Viquequo, ea quæ iam fada sunt, inertia manent, & illaudata. Sed -duc ad me, cœlestes deos omnes, Fili, dixit Deus, vt Hermes ait. Illi vero venerunt ad mandatum. Respicite inquit in terram, & in omnia quæ humi lunt. Illi vero celeriter, & respexerunt, & mente comprehenderunt, -quæ volebat imperator. Et dicenti de hominum generatione, h quid quisque potis esset præbere, ijs qui gignendi erant. Dicebat Sol, plus lucebo. Poliicebatur Luna, cursum qui post solem est illuminare. Dicebat etiam iam ante genuisse pauorem, & silentium, & somnum, & quæ multis eis erat futura, memoriam . Saturnus nunciauit, iam se patrem factum, Poenz, & necessitatis. Aiebat Iuppiter, ut ne omnino inter se pugnaret, genus, quod erat futurum Fortunam, & ipem, & pacem genui. Mars dicebat, se ago--niz, irz, & contentionis elle patrem. Venus -non tardauit, ac dixit Ego vero, Cupidinem iplis, o domine, & voluptatem contugabo, & rifum, ne durislimam cognatæ animæ damnationein inflerentes, ampilus puniantur. Læ-.tabatur magis, o Fili, Venere hæc dicente. Ego vero inquit Hermes, faciam hominum naturam, & lapientiam illis, & temperantiam, & suadam, & veritatem imponam, & non cessabo Inuentioni assistere. Sed & eos homines qui sub meis signis Zodiaci nascentur perpetuo, in mortali vita adinuabo. Signa enim mihi in Zodiaco dicauit pater,& opifex prudentia, & intellectualia, & tunc magis, quando impolitus eis astrorum motus, contonantem habuerit cuiulque natura. lem actionem. Lætatus est Deus, mundi dominus. Hæc audiens, & justit fieri tribum hominum. Ego vero, inquit Hermes, quzfiui materiam, qua oporteret vti, & orabam Monarcham. Ille vero iustit animabus, reliquias misturæ tradere. Quas accipiens, reperi prorlus liccas. Vnde multo pluri, quam opus erat in mistura vsus sum aqua ita, vt materiæ molem quasi nouam efficerem, vt solubile omnino, & debile, & impotens, quod fingebam efficeretur. Et præter quam quod prudens ellet, etiam robore ester plenum. Confinxi ergo, & pulchrum euasit, & lætabar intuens meum opus. Et ab imo vocani Monarcham, ve inspicerer. Ille uero et uidit,& est gauisus. Et iussit, animas corpora subire. Ille veto tune primum ingemuerunt damnatas se

nyeuore new decerotn, to Al erapentur othe SHUR TEXPIORES OTHE SP TOUTH TO THE YUM XON SIGHAUTOS YEVOS KONGLATOR TOTE & PLEταπεμ√άμθμος εμε , φησίν Ερμης einer , 🗗 ψυχης έμης ψυχή, και νους ίερος έμου νου, α-प्रशंक्रका रहप्रामें क्वाराह में औँ उंक्रायसम्बर्धा , केव्येंच Tai ? Azes mote tal non yeyovota apya ueven και ανεγκωμιαςα. Αλλα, άγε δη μοί τους έν oupar P Beous rairras non Fren é Beds, 🕏 τέκτον, ώς φησὶν Ερμης. οἰδὶ ήλθον τορος δλί÷ ταγμα. Απώδετε ώπεν ώς των γων, κι πάντα τα χαμαί. Οί ή ἐν τάχη και είδον, και svoncar a ebouxeto o Swashs. Rec' eixorts ਹੌਂ ਕਵਰ ਸ਼ੌਜੰਨ ਨੰਡੀ ਕੇνθρώπων γρίσεως σιμέθεντο, ώ]ε rap' évos exásou ti Sunatos Br' rapager τοις μέλλουσι γίνεδζ. Ελεγεν πλίος, δηπλέον λάμφω. Υπιχνώτο σελίων, τον μετά τον άλιον δρόμον φωτίσω. Ελέγε και προπέπαι... δοπεποιημέναι φόβον , και σιγίω , και υ-Trot, na the methousar aiths eistal arms φελή μνήμω. Κρόνος απείγγειλεν ήδη πατήρ zerovéval mui dinns, mui avarans. Zeus éλεγεν, ως μη παντάπασι πολεμήσαι το φύλον το εσομούρον ήδη αυτοίς, τύχλω, και έλπι-Sa zai eiplustu zezévvnza. Apns azavias 🎨 Atyer non, xel opyns, zel epidos matup D. Αφροδιτη ουκ πμέλλησεν αλλα संπεν. Εγώ 🚱 modor entrois à diamora, sai novemble de Calo ξο και γέλοτα, ώς μη χαλεποτάτιω αί συγ-Theis toxal the natabinh imphrovers, &. πλέον κολαζωνται. Ετερπετε ο τέκνον Απ. Theor Appositus tase regovens. Eye S' do πεν Ερμής, χωὶ ποικοω औ ανθρώπων φύσιν, 🖦 on, rai sopiar autois rai susposantu rai reθω, και άληθηαν, άναθήσω. Καὶ οὖ παυσομας र में देशे हर्र हिंदा कार के मार्थ के किया है। किया किया किया किया है। έμῶν, γιναμένων ανθρώπων ਜੌε હોને τον Δνητόν βίον οφελησω. ζωδια γορ' τα έμοι ανέθωπεν δ TETHO ISE SHULLOUPYOS, EUPPOVERYE ISE FORPE. ISE TOTE Thear, OTA, OTICHLERN AUTOIS AL à Sépan ni-PHEIS TULTONON EXH TWE EVOS EXESOU QUEINWE veryetar. Exaper o Sees, o Seasothe nombou. ταῦτα ακουσας, καὶ φροσέταζε γίνεδη φῦλον ที่ยี่ ส่งวิจุต์สอง. Εγώ δε φησίν Ερμής, επεζήτου υλίω τινὶ δεόν οςι χρής αυζ, και παρεκαλοιω τον Μοναρχον. Ο' 3 τως ψυχως φοσέтабе той краматос то дейфачот бойта. Кай λαίων, εθρον αυτό παντελώς ξυρόν. Ενθεν πολλφ. πλείονι του δίοντος έχεησαμίω χτι μίξιν υδατος, એંડ τίω της ύλης συςαςιν, νεαροποιήσαδζ, એંદ έκλυτον πανταπασιν και άδενες και άδιμιαμον το πλαατομόμον τ), ας μη φος το σωντον εθρέτι και δωνάμεως η πεπληρωμένον . Επλασα, και καλον ύπηρχεν, και έτερπομίω βλέπαν μου το έργον, και κατωθεν έπεκαλεσάμλω τος μόναρχον Βεωρησαι. O' 5 και δίδε και έχαρη. Καὶ τὰς ψυχάς ἐκέλοσε ἐνσωματιδίωαι. ai N Tote mater sugrasesa, natanpitous i au Tais

φαντας μαθούσαι. Εθαύμασα οὖν καὶ τους 'εβ' ψυχών λόγους. Πρόσεχε τέκκον Ωρε, watop Kaunons stuyer staniusas, rapa Ерной той жичтых вруми чторинцатоураφου παρά τοῦ πάντων σφογρετέρου Καμήφεως, έπότε των τος τελοίο μέλανι ετίμησε. Νῦν δ' αὐτος σύ ταρ ἐμοῦ. Ωτε ραρ' α θαύμασε παι μεγαλόδοξε έμελλον εγκαταπλείε & τοις σώμασιν αί ψυχαί, αί κομ' αὐτή, αὐτο μόνον οιδύροντο, και ές έναζον. και ονπερ πρόπον των γεγονότων Δηρίων τα ελεύθερα Sou Lois Tornear MENTHER THE GUINGOUS TE ME φίλης δησασόμθρα έρυμίας, μαχέται καί ταsiale, za oux oporos spos tous xpathour-नवड वर्षेत्री . बेमे के प्रकों हेवेर मर्ग्स्म क्टार्मिक कीमक Βανάτφ παραδώσουσιν , τοίς αὐτοίς επιβάλ-- ADVTES. Ai de ANEON EARICON Sixten acomidan. έξυ δε κωκύσασα έτέρα, και φρός τον λόyou inava unausasa, noi mondanis aver Te, ται κάτω τους ώς ετυχεν έχουσα φέρουσα ¿φθαλμούς. Ούρανε, της ήμετέρας, είπεν, έρχη γμέσεως αίθηρ τε και αίηρ. και του μοσάρχου Βεού χειρές το και ιερον στεύμα το अवश्वम नह ठेविवस्था अहते व वहात , स्वा किंड में-Alou rai sealwins exertiasor, Ta The sineteρας αρχής σωί γερφα. δν άπαντων ξαραπόμενα, ως ενάθλια πάχουψ. Πλέον δ' ότι κα -μεγάλων, τε κω λαμαρών, κω του ίερου σειχύματος χαι πλουσίου πόλου, χαι έπι जाँड मक्रकांवड मक्तवे प्रकृष जक्तारसंबद , संड वेτιμα και ταπεινά ούτως έγκατειρχθησόμεθα enluciuara. Ti rais sus luiaes n'uiv a me. क्रोड outes कर्कक्रवस्तवा ? Tì क्री Koharsay Tou-नका बैहार , हे आ चे चेड रेस्तर्यं मंद्रके बेद्रवा रांबर क्टामंडर एप , उत्त कार्य तथ मार्थ में हैं। πίδων πράξομθμ. Ινα πο ύδαρει και ταχύ Sιαλυτώ σώματι πορίζομον τα δπιτήδαα ? Ορθαλμοί τας ρυκέτι του Βεού Αυχάς χωpicoucit, exigat nat Tartexes Minpor The TON TONTOIS UPPON THE KUKKAN, , TOR BOU-As mosyorov ouparor operau, sera Cowle all, Brétoule erac of Brétoule erac époros, το λαμφο βλέπουν , τοίς δι άμμασιν ού θον όρωμου. άθλιαι γαρ κατεκρίθημου, και το βλέπειν ήμιν αυκ αντικρυς έχωριων. बार χωρίς του φωτός, ήμιν το όραν ούκ Boon . Toxos rosvum neu ountre eicht 9planuoi. es de xou of ou fuer quarárσων εν αέρι πνομάτων ακουσαι Γλημάνας οίσοιου ότι μη συμπνέοιομ αυτοίς, οίκος κμάς ώντι του μεταρσίου κόσμου τού-Tou o Brazus weineren napolias ognos. Ακὶ औε ὑπολύσας κίμας ἀφ' ών κίς οἶα κα-TECHULU, अकारला को रामसंदेश किकानत, και πάτερ, και ποιητά, και τάχεως οὐτως σων εργων ημέλησας, διάταξον ημίν TIPAS Spous STI EFF. GPAZÉO, NUAS AZÍMEOF AÓZOFS elle cognoscentes. Miratus sum animarum etiam sermones. Mentem adhibe, o fili Hore, Reconditam enim audis contemplationem, quam auus Camephes forte audinit ab Hermete, omnium factorum commentatore, ab omnibus vetustiore Ca-. mephe. quando & perfecto attramento eum honorauit. Nunc vero tu ipse, a me . Quando namque o admirabilis fili & magnanime, debuerunt includi corporibus animæ. Alie quidem iplarum, id tantum querebantur, & gemebant. Er quemadmodum beluarum liberæ quæ funt seruitutem, malorum expecta., tione, a consuera & amica solitudine abstracta pugnant, & dissident, & concordes nolunt esse, cum iis qui eas ceperunt, sed. si sors tulerit etiam morti tradunt, aduersus cos insurgentes. Aliz vero magis sibilabant, instar aspidum. Acute alia suspirans, & ad sermonem satis lachrymans, &. Expe sursum deorsumque ve tulit fors se habens oculos circumtulit. Atque ait. O colum nostræ principium generationis, & tu æther, & aer, & monarchæ Dei manus, & sacer spiritus. & rutili Deorum oculi astra, & lux Solis & Lunæ infatigabilis, qui nostri principij estis conuiuz. A quibus omnibus retractæ, quam milera patimur. Atque etiam, magis, quod a magnis, & splendidis , & sacri circunsusione, & divite polo, & a beata cum Diis politia, vt in inhonora, & tam depressa vinctæ sumus habitacula, Quid nobis misellis tam indecens factum elt? Quid his poenis dignum, que nos pauidas peccatrices adhuc manent? Quæ nam mala spe, agemus? vt aqueo, & cito soluendo corpori præbebimus alimenta? Oculi non amplius Dei animas admittent. Paucæ uero prorsus parum, ex his humoribus & circulis, suum pro genitorem cœlum aspicientes, gemimus semper; Est aliquando etiam ut non cernamus, ybi sunt tenebræ claro ipso perspicimus. oculis vero nihil videmus. Mileræ namque damnatæ sumus. Et cernere nobis opposita non est concessum. Quoniam absque luce videre, nobis non est datum. Loci, igitur, sed non oculi sunt amplius. Itaque & cognatis in aere spirantibus uentis, audire mileræ perimus, quia cum iplis non flamus. Domus nobis pro sublimi mundo hoc, breuis nos maner cordis moles. Solutas uero nos, a quibus in qualia, descendimus, perimat dolor, o domine. & pater, & factor. Tam cito opera tua neglexisti? Ordina nobis terminos aliquos, & breui dignare sermone, quoulque

quousq; totum habemus splendidum cernere mundum. Consequutæ sunt o fili, anime cu hæc dixissent. Aderat enim & Monarcha . Er super veritatis Thronum, sedenspræçantibus hæc respondir. Amor vestrum o animæ, dominabitur, & necessitas. Et qui post me sunt omnium domini & duces . Animæ vero quæcumque insenescibilia mea sceptra colitis. sciatis quousque sine peccato estis, hominis habitabitis regiones. Si quæ uero nobis rei alicuius propinquauerit repræhensio, ipsæ fatalem locum damnaræ habitabunt. Si vero vestræ mediocres fuerint accusationes, mortale carnium vinculum relinquentes, rursus fine eiulatu locum supracœlestem salutabitis. Si uero maiora feceritis peccata, fine non decenti e corpore exibitis, sed cœlum non amplius habitabitis, neque hominum corpora, sed bruta animalia pererrantes in posterum perseuerabitis. Cum hæc dixisser, o fili Hore, omnibus ipsum spiritum est latgitus. & rursus est locutus. Sed non temere, & fortuito leges tuli, contra uestra crimina. Sed ficuti in peius, si quid feceritis indecorum. sic in melius, si quid cogitabitis vestra genitura dignum. Ego namque,& non alius quisquam inspector & speculator ero. Agnoscite ergo, quòd ob prius acta a vobis, pænam hanc sustinetis, & incorporationem. Ergo & regenerationis corporum vobis erit differes. Ob benefacta autem cum prima felicitate erit dissolutio. Obcæcabitur vero vestra prudentia si quid me indignum facietis. Vipote contraria cogitare. Et pænam, vt beneficium susti nebitis. Sed mutationem in meliora suscipiente in homines, reges iusti, philosophi Germani, Conditores & legislatores. Arioli veraces, medici legitimi, optimi prophetæ Deorum, Musici periti, Astronomi intelligentes, augures clari, exacti sacrificuli. Et quorumcumque bonorum & pulchrorum eritis dignz.In aues vero Aquilz. quia nihil cognatarum vel violenter rapient, neque comedent. Sed neque prope ipsas animal aliud debilius ipso, iniuria affici permittetis. Iultior enim virtutum natura adueniet. In quadrupeda Leones, robustum enim animal, & naturam nactum infomnem quodammodo, & corruptibili · corpore immortalem exercet naturam. Neque enim ægrotant, neque dormiunt. In reptilia, dracones. Potens enim animal, & longæuum, innocuum, & homini amicum. Ita enim & cicurabitur, & venenum no habebit. Sinet quoque senescere quasi Deorum natura. In natantibns, Delphines. Nam isti miserebuntur eos qui in pelagos cadunt. Et qui adhuc spirant deserent in terram. Mortuos vero non attin-

EUS ETI SI ODOU TOU WELDAVOUS EXOULU BAETHE κόσμου. Επέτυχον, τέκνον Ωρε, αί ψυχαί τα ή είπουσαι. Παρίω γαρ και Μόναρχος, και τα 3, thi Tou The andeias natiras Spérou Tais Jenθείσαις εφώνησεν. Ερως ύμων ψυχαί δε> σσόσει χαι ανάγκη, οί ή ραρ μετ έμε πάντων Νασοται και ταξίαρχοι. Ψυχαί δ' οσαι τίμι αγήρατον μοῦ σκηπουχίαν Βεραπεύετε, ise as τως ωθυ αναμαρτητοι εςε, τα του ανθρωπου oixhorte xweia. Ei d'apa tis huwr tirès èxγείσι μέμι , Эνητοίε και αυτοι πρός μεμοιρασμένον χώρον καταδικαδώσαι ενωκίσεται. Καν με ω ύμων μέτεια τα αιτιακαντα, τον देमां кирот की σαρκών σωί δισμος καταλειπούσαι. malir astrantor tor the dutor or parer dona-Cade. Et d' apa tivor mujorer amaptemater εσεωε ποιητικαί, οῦ μετά τέλους καθήκοντος η πλασμάτων οροσελθούσαι, ούρανον ιθυ ούκέτι οἰκήσεται ουδ' αὖ σώματα ανθρώπων, ζῶσ δ' άλογα μεταπλανάμθραι λοιπον διατελέσετε. Τα ή είπων, ω τέκνον Ωρε, πάσαις αυτό έχαρίσατο το πνεομα, χαι πάλιν εφώνησε. Αλλ ουπ είνη και ως έτυχεν ένομοθέτησα τας διαβολας ύμων. αλλ' ώς όπι το χείρον, είτιδιααράξητε άχημον , ούζως όπι το βέλτεον , είτε Countuede The tours Sutorews a gior. Eye jap και ου τις έτερος επόπης αυτός και επίσκοπος έσομαι. Επίγνωτε δ'ουν, ώς δια τα φάδεν πραχθέντα υμίν κόλασιν ταύτω τορμένετε. χαι ένσωμάτωσιν. και τοινιο διαφορά της πα-Aly Suevias suir ese ownatur, de colu Siapoρα. Ευεργεσία ή και ή πρόδεν ευδαιμονία ή διαλύσις. Τυφλωθήσεται δ' ήμων ή φρόνησις , है थेर मेर वेरविद्वार है 400 δόξητε αράσειν, ώς το ppover ta evartia. za the par xoxuesir es ευεργεσίαν Δουμένετε, των 3 εις τα βελτίονα μεταδολίω εκθεχόμθραι, είς με ανθρώπους δασιλάς δίχοιοι, φιλόσοφοι γνήσιοι, κτίται, καί νομοθέται , μαντεις οἱ ἀληθείς , ῥιζοτόμοι γνήσιοι , άρισοι φροφήται Βεών , Μουσικοί έμπαpot, asporónot rospoi, olarosnónot sapeis, àκριζείς θύται, και όπόσων εςε καλών κάγαθον αξιαι. Είς τε πίωα αυτοί. Διότι ου δίν สมี อันอาจินฉัง อบัวร เมธิออธอบธรร , อบัวร ชื่อเรย ธนน-Tas, all outs mancion tou ou Coop Etepon de Seresepor τὶ αὐτοῦ ἀδικῶν ἀφεθησετε. ἐκδικώτερα γαρ' ή औ αρελί φύσις μετελεύσεται. Είς I TETERATOS a NEOFTES, I SUPOV JUP TO COURT WELL συσεως έτυχεν ακοιμήτου σχόπω τινί, κ φθαρτω σαματι τω αθανατον γυμναζόμονον φύσιν ούτε γαρ' κάμνουσι. ούτε κοιμών α. Είς δ' ερπετά δρακόν ες, δωμτον έτι το ζώον και μακρόβιον , ακακόντε και φιλανθρωπον . ούζως τε ουν και τιθασαθείσεται, και ίδη ουκ έξει. εάσει 🖰 🚾 γηράσκων καθάπερ φύσις ή θεών. Εν 🕏 νηχούσιν, δελφίνες, συμπαθήσουσι χαρ παί τοίς संद महिरवा के मामानी विषय के पार्ट के स्थापन के स Troa Sianoquiou ou els ylu. Ter 3 Tendreo ivlar,

कर्रावा, वर्षे वैर्यं करारे से नेवारसा, पूर्व रवा का-Αο Εροτάτου πάντων εσομένου, του 💞 ενύδρων yévous. Tosauta é Seès eixar appartos rous γίγνεται. Τούτων ούτως γριομένων τέχνον Ωρε, δχυροτατοντε 🖦 γης ανίσαται πνευμα. ακα-- ભારત મુખે જેડા જેમ કર્યા จท์σεως υπάρχων. Ο χωίπερ είδος, υπερ ών કેમલા વિશ્વાર માટે હાલાય , મુલા માં માટે કરે છે છે જેડmei μόμον, και καλον, και σεμνοσρεπές ον, κάρ-Con & appear, red wantes pobou, o si mapourtue ras tuxas elosovores els ra maiopara Bempharas, ar tirks exeyor outwe ranour-Tal. A Epun, Toxunper spyor roingal tor arθραπον εξιέργον εφθαλμοίε, χαι λάλου γλώσης, સ્ટેમου τικον μαλλον 🖏 , και 🕉 αὐτο μη 🛶 οσυκόνθαν λίχνον όφρύσει, κὶ μέχρι πάντων το नमें बेक्मेंद बंजी। κω μέλλοντα καταχεάσα. Τοῦ-Tor aperiuror natadei fai nenrinas à Suscioup-3 TOV SPEV MENNOVTE TONMINDES THE QUESES TE παλά μυτήρια; Αλυπον έάσαι θέλοις τουτον, κα piezes of repar your rais esautou minimerta TENTHY Survice . pigar quell avanautouers ανθρουποι, η ποιότητα έξετάσουσι χυλών. Δί-Der quens due non novor, i sia phowe deaτέμνουσε το ζώων, τα άλογα οῦ μόνον, άλλα z) iautove as izivorto izitažer bizortes. TOZunpac interover xeipus, i uixer bandarns, में राबेड वर्णे १०० वर्षे प्रेयं राहिए १०० वर्षे की πέραν διαπορθμένουσιν, άλληλους όπι ζήτησιν. सक्ते गोंड देग्डिवर्ग्यक मेर्रि देशका बेर्डिएमका क्रांगाड थेπάρχει, τα μέχεις άνω διωσούσι, παραθηρήσας Boundadpoi. Tie our nathenne nirnois. Eti pitσεια ταύτα. Λοίπα γορ' ουθέν έτι, πλίω γης τόπος έχατος. αλλά ε του ον τιω έχάτιω το θέλου ερεύνησιν νύκτα. Μηδίν οὖν εμπόδιον έχουσιν. άλλα το της άλυπίας άγαθο μνηθοor, it rois years ois un biadertes rou pobou κόντησοις αμέριμτο βίο τη ποσσουσι. Είτα οδν μέχει οὐρανοῦ τειέργον όπληδήσεται τόλμαν: อชีใจเ อบัน สินธุรกุ่นขอบร อินธุรงจับราง. Ενοί και τα Forzeia ras tuxas auth Exouor. Disagor inσεύθον έραν τούτο βουλέυος, ένα έχωσι και της καστυχίας το χαλεπόν φοβηθιώα. Ίνα πο รที่ร ภบ์สทร อิลหหาคุติ อิลแลฮลิฮเ. สับ อิกสเรือนอ์νων Σποτυχόνζες. χειοκοποιδο το ψυχών αὐ Η το περίεργον όπιθυμίαις, η φόβοις, η λύπαις, και ελπίσι πλάνης. Επάλληλοι τας ψυχας απ-As, sports remiderar, iduides, moinidas Andunian, more who Antugatrousan more ? હોજ હો κી ο υ σαι ένα αὐτο ες κής της δα θυμίας ή δυ Αίλεαρ में सेंड बॅरियानार τελικοτέρων κακών. Bapeilo supelos autous iva ennannoavres nháσωσι τίω δλιθυμίαν. Λυσίν τέκνον Ωρε , τά ζ έρμω δούσης σοί της τεκούσης. Οῦ θαυμάζεις; οὖ καταπλήση, πῶς ὁ τάλας ἀνθρωπος ἐβαρείθη. Το δεινότερον επάκουσον. Ετέρπεζο Μά-MOU TOUTE ALYOPOS EPHIS. Exerglo Jap oixeles αύτο, τα είρημένα. Και ταῦτα έπραθενοδσαπερ

gent, tametli voracissimum sit animal sururum:inter aquatile genus. Hzc omnia cum Deus dixisset, incorruptibilis sie intellectus. His ita actis, fili Hore vehementisissimus a terra surgit spiritus. Qui corporis amplexu non caperetur, potentia vero mentis præditus, atque efformatus. De quibus interrogabat corpus, & figuram viri amictus, & pulchrum. & uenerandum. Sed supra modum agreste, & plenum panore. Quod quidem statim, animas ingredientes in figmenta conspiciens, an quid dicerent ita vocauit. O'Hermes. Audax facinus, facere hominem, audacibus oculis, & loquaci lingua, auidi auditus, & corum quæ sibi non congruunt heluonem: & omnino qui abulurus est lenlu tactus. Hunc curiolum relinquero decreuisti o genitor, qui audacter inspicere velit pulchra naturz mysteria. Sine dolore vis hunc finere, qui ultra terræ terminos, tuas scrutabitur cogitationes. Radices plantarum ement homines, & qualitatem dicutient luccorum. Lapidum naturam spectabunt, & media secabunt animalia, non solum bruta, sed etiam seipsos, quo modo nati sunt inquirere volent. Audaces extent manus víq: ad mare. & sponte nascentes materia secabut, vique ad transmarinos sele mutuo transuehet ad inquiftuonem, que nam in intimis adytis facris natura inexistit. & vsque ad supera perlequentur, observare volentes, quisnam motus sit constitutus. Sed hæc mediocria sunt? Reliqui enim nihil est, præter quam, terræ locus extremas. Sed & hunc scrutari volent postrema noche. Nullum ergo hi habent impedimentum. Sed beneficio indolentia initiati, & duris non coacti, pauoris stimulis vitam degent placidam. Num ergo víque in cœlum nimia armabuntur audacia. Hi nimios extollent animos. Nam & elementa, animas ipsorum habent. Doce hinc, vt ament hoc velle, vt possint timete, malum quod a vacuo cupitæ rei effectu. vt doloris acerbitate domentur, cum quæ sperabunt, non assequantur. Recidaturanimi eorum insolentia, cupidiratibus, & pauoribus, & doloribus, & spe vana. Mutui animas corum amores corrodant, spes "vanæ, cupidines aliquando adimpletz, aliquando etiam vanæ redditæ, vt ipsis cupiditatis dulcedo esca sir ad sufferenda pleniora mala. Grauet eos febris, vt debilitati malo, frangant cupiditatem. Molesta sunt hæc o fili hæc, tibi narrante matre. Non admiraris? nonne obstapescis? que mode miser homo sit grauatus. Quod horribilius est audi. Gaudebat Hermes, hec dicente Momo. Dicebantur enim vt eum decebant hec. Et faciebat, quecumque dicta

fuerant.Dico Mome.Sed non fiet euidens diuini spiritus natura ambiétis. Dixit.n.esse post vnam, & prouidétem vniuersorum Dominus. Inspectrix ergo terrenorum omnium, acute vi dens Dea Adratia Esto. Ego namq; occultum quoddam fabricabo instrumentum quod inerrabilem, & intransgressibilem cotemplationem præbebit. Quo terrena necessario omnia in seruitutem ducetur, a primo ortu ad corruptionem vsque extremam. Quodque corum quæ perficiuntur habeat compagem. Cui obtemperabunt terrena omnia. Dixit Hermes, Ego vero hæc dixi Momo, & iam instrumentum in motu erat. Hæc post quàm sacta sunt, & incorporatæ sunt animæ, & laudem ob hec Sum assecutus. Rursus Monarcha concilium Deorum habuit. Et Dijadfuerunt. Arque iterum iple, hæc ita protulit. Dij inquit, quicumque supremam, & qui incorruptibile m natura estis fortiti, & magnu zuum regere in zternu pro munere habuistis, & quibus respondere nunquam desinent vni uersa. Quousque tandé, ignotum hoc regnum tenebimus. Quousque hæc inuila erunt foli,ac lunæ? Quilq; vestrum a se procreet. Deleamus potentia nostra inertem hanc compagem.minime credenda polle ris fabula putetur esse Chaos. Opera aggredimini magna. Ego ipse primus incipiam. Inquit, & illico, quæ vnita erant in mundo, funt diuila. Et apparuit quidem cœlum sursum , ornatum mysteriis suis cunctis. Cu adhuc terza tremula esfet , lucente sole, compacta est. & apparuit ornata omnibus iis quæ circa iplam sunt. Pulchra.n. Deo sunt, etiam ea quæ morta libus videntur vilia, quoniam Dei legibus feruire sunt assueta. Lætabatur Deus, videns opega eius iam moueri. Cumque manus æque validas implesset rebus quæ in natura ambienteque erant, & pugnos valide costringens, sume inquit, o sacra terra, que genitrix omnium es futura, ne vlla re egena videaris. Dixit Deus, & manus, quales oportet Deum habere expandens demisit omnia, ad rerum constitutione. Sed a principio, ignota etant omnino. Nuper enim animæ cum vinctæ essent,& obrobrium non ferences, cum cœlestibus Diis, de sua nobilitate contendebant, eo nixæ, quod eodem essent Conditore procreatz, seditionem excitabat. & reliquis hominibus instrumentis viæ infurgere eos contra le iplos,& acies contra le Le struere, & pugnare faciebant. Atque ita vis, contra imbellitatem magna poterat: ita vt robulti, debiles & vrebant, & occidebant; & e fa nis hos quidem viuos, illos etiam mortuos, ex adytis præcipitabant. Ed víque vt tandem necessitate coacta elementa, statuerunt Deum alloqui de fera hominum politia. Cumque iam multa essent perpetrata mala, Eleméta, ad Deŭ

εἰρήκει. Λέγω, Μάμε. Αλλουκ ἐναργῆς χαήσετα πνεύματος θείου φύσις, ή του εθείξχοντος.Εἶπε μα ลี) แรงนิ แเลง หู อองจทรทร ใน อ จังงิ ธบุนสลังรอง Ascorosns. Exometine rolling rolls ris ons, oner όξυδερκής θεός. Αδρασεία, καὶ τὶ κρυπλόν όργανον έγω τεχνάσομαι, άπλανους και άπαρα-Batou Semplas Exolulur. a ta on' yns araynains Soundywyndnostal martanta soo' puérens, άχει φθορας έχατης έχου τω Σπο τελουμέναν πηξιν. Παθήσεται ή πο όργανο τούτο και τα δπ' γης άλλα πάντα. Εἶπεν Ερμής, ἐγοὶ ή τεῦτο τω Μώμφ, κ) ηδη το οργανον έκιν ώτο. Ταῦτα δ' α's έγενετο, η ενσωματίδησαν αί ψυχαί. και έπαινεν επερ 3 γυομένων αυτος ετυχον . Πάλιν ο Morap χος συγκλητον τον Βεών, έποίησε σιμέδριον. Καί 🚅 θεοί παρή σαν . και πάλιν αυτός ταυτα ούτας έρών THEE. OEO, AEYOF, OFOI THE ROPUBALAS OFOI, RAL aφθάρτου φύσεως τετάχατε, οι τον μέγαν αιώνα र्वास्त्रसम् सेंड बेसे प्रस्थामणकी , वींट त्यांने ईकान्वीह Αντιπαραδίδοντα ου δίποτε κοπιάσοι τα σύμπας-Ta: μέχει πότε της ανεπιγνώς ου ταύτης δεασόσε μέν ήγεμονίας; μέχει πότε αθεώρητα βρήσεται σουτα ήλίφ και σελίωη. Εκαςος ύμων . εφ' έαυτα HUVATO . ATANET LUMP TO SWART The airies αργιω σύτασιν ταυτίω. Απιτος τοίς μεταγρετέροις μύθος δοξασάτω χαος 📆. Εργαν απεδε μεγάλων. Εγώ ή αὐτος άρξομαι φρώτος. Είπε, nai subtes noquinas the ett traves Siasmores . yerero. Kai eqarn a o ouparos are ourxenoountieros tois éautou purnpiois maoir. Keaduiνομένη έτη γη ήλίου λάμ φαντος έπάγη, και έφανο σάσι τοίς τοι αυτίω συγκεκοσμημένη. Καλά γαρ' το Βεφ, κ) τα θνητοίς Ε΄ νομιζόρου φαν-Ad. OTI SH TOIS TOU BEOU VOLLOIS SOUNEWER & ποιήθη. Εχαιρε 3 ο θεος όρων ήδη έμυτου το spya nivou wha. Nanpooras j ras irosarias χείρας το σειέχοντι τη έκ της φύσεως ύσαρχόντων. κω τας δράκας καρτερώς σφηξας, λάβε, 💑 σεν ω ίερα γη, και Ε΄ βυνήτωρα μέλλουσα σάντων, και μηθενέ έντευθεν λείπε ο δόκει .. Einer o beds, witas xupas olas Sei hedr exar άπλώσας, πάντα άφηκεν έν τη τη δίντων συsaσн. Καὶ άγνωςα με ων κατ άρχας παντάπασιν, νεωςὶ γαρ' αί ψυχαί καθειρχθείσαι, καὶ The attendar un pepoural, tois er oupara Jeois, εφιλονάκοω της έσυ Η ευγμάσε, πεικρατουσακ και αντιλαμβανόμθραι, οις κ) αυταί που αυτου έτυχον δημιουργού. ἐς ασίαζον. ὰ τοῖς λοιπομένοις ανθρώποις, οργάνοις χεώμθραι έποιουν αυτους έαν-कार देवी विकार, में बेगी विकासी, में कार कार बेरे में रेजा है. Kai ભાષા માં મેં દેવપેક, જો The abeveras μέγα πουvaro. des of ixupol rous al warous, il samos, ma εφόν dor, κ x x of of ispar, τοῦτο μ ζώτας . τοῦτο 3 xul venpous éppirator x ? Al adutur, èas avayκαθήσονται τα σοιχεία τω μονάρχο θεο ένσυχειν εδοκίμαζον υπερ της τη ανθρώπων αγρίου πολιτάας. Πολλού δι πόλη Αυομένου τοῦ HANDU, TA SOIXER, THE TOINTERT WITE THE BEAT

**₩**0**6**\$\

Posehborra, recevires hoyels unes phytons Renoanto. Kai d'i zai dize thui tou ségon éfouσίαν το πυρ φώτον. Δέσσοτα ή, έλεγε, και του πρενού τούτου κόσμου τεχνίτα και κρυπίον έκ Stois un orbasor orona. place vui anaour ar-Operois. Mizzi more e Saiper alen natabela की bun की bion क्रेंड बोहरना र्रेश्सर हे Aráteshor में रेस σεαυτον χενματίζοντι ποδ κόσμο, και του Cίου το Expeor μυνσον είρων. Χαρισον νομους το βίφ . Χάρισαι τυπτί χενσμούς. Πλήρωσος καλώς έλπί-🗫ν πάντα. Φοδείδασαν άνθρώποι τίμί 😘 ઉદού Exfiniar, zer oud es apaption. Exactous apapτημάτον μιδούς αν Άπιλαβοσι, φύλαξονται οί. λοιποί το αδικών. Φοβηθήσονται όρχους, κ) ου δε ώς อีกะ ล่งอ์ทางๆ อุดองท์ ฮอเ Malitusar รบรคารให้ขาระ รบั=: Xapis no ai, le a xaipor rapa dos Cais, rapa du síais એπερετήσω το πυρ, ίνα εὐώδεις αὐτάς ἀπ' કેજ άρας. φοπέμιτα σοὶ. Μαίνομαι γαρ' α δίασοτα μέχει ขณะ , หู งัอรา รทั้ง ชีบ ชุมอุนธ์ของ ส่งชิกต์สอง ส่งข้อง Τόλμης , σάρχας ἀγαγχάζομας τήχων οὖχ. ἐώσε το μέναν αις ό τέφυκα παραχαρά σοντες ου καθηκόνtusto dolaptor. O' 3 dup 2) क्योर्चेड. волойцаг के Namora extys, mi in Mrenpar suparur araθυμιασεσι νοσώδης τὰ લેμί, καὶ οὐχὶ ύγιμνος; οὖκ हैरा केंक्opकोरह बैंग्क्ष्मिक वेंक्ब µह महंगाद केंद्रिंग. Youp केंद्र्रेगेंड 🦡 à παι μεγαλό√υχε,τίω τ λέγων οίχεν έξουσίαν . mu theyer outer. Hatep, mu danuart rointe πάντων αὐτο βρών. Καὶ τῆς διάσε πάντα γρινώσης ποι ητα φύσεως. મંદ્રેમ ποτε & Δαίμον સેને ρંનો θρα ποταμών καθαρά σρός εξον 📆 . π ραρ άπολούουσι Totapol za dádace tevis poreveartas, n diχον/αι τους φονεύθεντας. Γη παρίω περίλυπος :ξας . κ) τάξομαι της και Αν λόγων ο παι μεγαλό-Soξs, อบังพร λέγων υρξατο. Βασιλεύ, χ τη ουραview mourant, is Nation atidor, solution i par इंभुर्धाला, कर्वारा और राज करार हर केंग्र कोई मेσους του μουσους , αρχίω έχοι το πάντα , છેς હૈ રહો જલંદાર મહત્વસમાં γοντα હેર હુ મહાં છેંદ હેણા માર્લ્સ છે. τέλος έχει. Αλυγισός, ο πολυτίμετε ε αθεος డेन' લેνθρωπων, έπ' έμε χορος έπές ι. Χωρώ δ' έγω છે φύσιν παν ων. Αυτη γων ως συ προσέταξας, η φέρω πάνζα, εί τα φοναθέντα δίχομαι. Ατιμούμαι 🕽 🗓δη, ή ώπο πάνων, ό όπιχθόνιος σου πέσμος πεπληρωμένος θεον ουκ έχει. Πάνβα χαρ α φοζηθώσιν συκ εχοντες,παρανομούσιν κ) μετ'εμών ώ Κύριε τε. νόν ων παση πονηρά τέχνη καζαπίπουσι.Καταβρίχομαι ή πασα διαφθειρομένη σωμάτων χυλοίε. Εντάθεν κύριε, η τους ουκ άξίους άναγκαζομαι χωσοιν, χωρησαι θέλω μεθ'ουν φέρου παν (ων, κ) θεον. Χάρισαι / γ γ καν ου σταυτ,ου γαρ χωράν στίσομένα, σαν τό τιτα ίτραν απόρροιαν, τοιχείων τιμιωθέραν. Tanov, Fylu ustanoingov. Morn jap au xãv Tãπό σου πρέπει, α πάν α παρεχούση. Τοσαύ α μ α σωχεία είπον. O' 🤅 θεώς, ίερας έν το λέγειν φωνίς. Ta oumarla Adapaous, mopered e Areviera mu μεγάλου παιχός αξι α τέκνα. κ) κτ μη δενα ιχόπον γεωτερίζει ο οπιχαρητε, μήτε αργος της εξ αμο ο ·· συρεσίας τ' σύμπαν]α μου κόσμιν κα]αλείπε]ε.Ε]έ-

factorem fuum accesserunt talibus verbis funt! conquesta. Et sane prima dicendi potestatem! habuit ignis.Et dicebat, Domine, & noui hui? mundi artifex, qui reconditum & venerabile: inter Deos nomen habes.Et huculg; inter om! nes homines. Quo víque o dæmon, impiam finere mortalium vitam in mente habes? Exurge iam, mundo tui indigo . & vitæ feritatem ... pace mitiga. Largire leges vitæ. Nocti dona, vaticinia. Imple spe bona omnia. Timeant homines a Deo vindictá, vt nemo peccet.Si peccatorum, dignam habeant mercedé. cauebunt zeliqui iniuste agere. Expauescent iuramétum & nemo amplius, fatua cogitabit. Discant beneficio affecti, gratias agere, vt lætus ad libami na, ad facrificia, ignem subministrem, vt odore iple, ab ara tibi mittam. Furore.n. adhuc agitor o domine, & præ hominum genitorum impia audacia vicarnes liquefiŭr, neq; finunt me manere in meo munere, incongrue adulterantes incorruptione. Aer vero, & iple, Contaminor dicebat,o here, & præ cadauerum vaporibus, morbofus fum,& non falubris;& non amplius inspicio supera que fas est me intueri. Conse. quenter, aqua, o fili magnanime potestaté habuit dicendi. & ita est locuta. Pater & admirandæ factor omnium genitorum, et per te cunca gignentis naturæ factor. Iam tandem o Dæmon fluxus fluminum esse puros iube. Vel enim Amnes &mare lauabunt occifores, vel su scipient occisos? Terra aderat mesta admodu. Ordine referam fili magnanime: In hunc modum orfa est loqui,O Rex,& cælestium culmi num & imperator domine elementorum quæ sumus, ductor & pater eorum quæ adsunt. Ex quibus incrementi, & diminutionis principia habent cuncta, în que rurlus definentia necelfario debitum finem habent. Fatuus, o veneran de,& impius, hominum chorus insurrexit. Capio ego naturam omnium. Ipia namque ficuri tu iustisti sero omnia, & interrempa suscipio. Despicior tamen ab omnibus. Terrenus tuus mundus omniŭ plenus, Deum non habet. Omnia nanque cum non habeant quæ timeant,co tra leges agunt. Et meis humeris, omné malam incurrunt artem. Humida efficior tota, ac contaminor corporum humoribus. Vnde, o domine etiam indignos cogor, recipere. Capere volo, cum his omnibus que fero, etiam Deum. Gratificare terræ fi non te(non.n.capere te fu-Rineo) saltem tui aliquo defluxu, honorabilio rem elementis alijs. Terram transforma. Soli .n. gloriari conuenit tuis donis, quia oia præ beo.Hec dixere elementa.Deus vero omnia in dicendo sacra uoce replens, progredimini ma gno patre digni & facti filigiEt nullo modo no uis studete rebus. Neque ociosum proprio ve-Aro ministerio universum sinite mundum. Alter enim vobis iam naturæ meædefluxus qui sane piu erit actorum inspector. Et viuentium rudex rectissimus. Neque solum formidabilis, sed inferorum etiam crudelis terror. Atq; ita ingulos homines per genus sequetur merces condigna. Hisce ita dictis, elementa desietunt loqui,ita domino iubente, & siluerunt. Et vnu quodque iplorú proprias potestates retinuit, & dominium exercuit. Tunc dixit Horus, o mater, quo igitur modo terra Dei defluxum est assecuta? Respondit Iss. Nolim ortu enarrare. Non enim fas est tuæ genituræ referre ini nium o magnipotens Hore. quo modo postea hominibus immortalium, & mundi opifex, & artifex maximum patrem tuum Osirim largitus eft parumper, & maximam Deam Ifin . Yt nimitum omnibus in mundo indigis adiu pores fierent. Isti vita vită impleuerunt. Isti mu sux cædis feritatem sustuleruut. Templa, progenitoribus Diis & sacrificia consecrarunt. Legesisti, & victum, mortalibus & tegumentum funt largiti. Isti, arcana, inquit Hermes scriptorum omnium cognoscent, & distinguent. Et que ipli tenuerint ad beneficium mortalium pertinentia, columnis, & obelicis insculpent. Isti primi cum iudicia ostendissent, bonis legibus & iustitia omnia repleuerunt. Isti dexteræ& fidei duces facti, maximum Deum, iusiurandum in vitam introduxerunt. Isti uita fun-Aos, ut decens est, docuerut cotegere. Isti quæ sita mortis feritate cognouerunt, quod externus spiritus libens redeat in hominum figmeta,si quando retardetur,& resectionem nó habeat, deliquia efficit animi. Isti ab Hermete edo&i ambientem dæmonibus esse repletum occultis columnis infculpferunt.Isti foli arcanas Dei leges ab Hermete edocti, introductores artium & scientiarum, & studiorum omnium fuerunt hominibus, & legislatores. Hi ab Hermete edocti, infera cum superis sympa thiam habere, a Conditore iussa decentia colestibus mysteriis sacrificia, in terra instituerut. Hi corporum corruptionem agnoscentes om nem prophetis perfectionem arte tradiderut, vr numquam propheta Diis manus porrecturus, ignoret entium quicquă. Vt scilicet philosophia, & magia animam nutriat, & seruesur quando quid paritur, medicina corpus. Hæc omnia cum egissemus o fili, Osiris atque ego, & mundum plenum cernentes, repetebamur deinceps a cœli incolis, sed non licebat redire, antequam inuocassemus Monarcham, vi contemplatione hac ambiens plenu fieret. & ipli commodum nancisceremur ascé. fum. Gaudet.n.hymnis Deus. O Mater dixit. Horus, mihi quoq; largire hymni cognitione, ne ignarus sim Er ait Iss, Métem adhibe o fili. . Tu auté o fili magnanime, si quid vis aliud;

pa jap en upagr Tie n'dn The epane une potat Qu'etare केंद्र है में में हैं। १०६ इट बार की कि के मी का है मह में में हैं Larran xpirn's aluelo deutos, ppintos d'ou morors αλλα κ) τιμαρος του τάσο γιω τύρανος. Και έκας ς ω ή क्री बेम θρώπων ακολουθήσει δια γένους μι ఎ oc ἐπάξιος. Καὶ οὔτως ἐπαύσατο τῆς ἐντυχίας ταὶ σύχεια, του δεσφότου κελεύσαντος, και έχεμυ + liar et yor . Kai ou tos imaurato tes illas itouσίας επράτει κ) εδέσσοζε. Καλέκ τούτου είπεν ως ρος, એ τεχοῦσα, πως οδι τω τ Αεοῦ ἀπόβροιαν ἔ૩ χειν εὐτύχησεν ή γης Και είπεν Ισις, Παραιτουμα y tresir isoper. Où jap demitor ons asopas nataλεγαν αρχω, ο μεγαλοδενές Ωρε, ος μήποτε υ→ σερού ἀνθρώποις, ἀθάναθων κὸσμοποιητῆς κὴ τεχνί-THE TIT LEVISOR GOU TOO'S WAY ON EXAPLORTO TREPEpa Oripiv, no The perisher bear Iriv, iva off marque Scoplerar Regrap, Bondoi yerarjan. Ovton Biou & Cior έπλήρωσαν. Ούτοι το της αλληλοφονίας έπαυσαν approv. Tentra menyovore Seois autoi, sei Ouelas. Rabispercar. Nomor ou tot nei 9530 als Irutois nou σπέπλω έχαρίσαντο. Οὖτοι τα πρυπα φησὶν Ερμής. 💞 εμών δαγνώσονται γραμμάτων πάντων, και Sianpivoυ̃ei. Καὶ τινα με αὐτοί κατέχωσιν, α 3 🕏 mode suspresian Irnaff, obara, shaas, if o Bealsnois yapákoveir. Outoi aparoi Sakavres Sinasúpla, Europias ta oupravta, in Sixunowins ?πλήρωσαν. Ού/οι δεξιας, η πίσεως έρχηγέζαι γυάphoto is tor payeror been open eignyayorto eis ter Biov . Ou Tou Tow's rawanterous & (lu as Asir isin εδίδαξαν αθυς έλλειν. Οὖτοι το τοῦ Βάνατου ζ**ντή**≈ cartes dypior, tyrucar os tou thuler mretuales φιλυποςρόφου τυγχανοντος είς τα 💞 ανθράπας Transmeta, tar ús sphon mott, arantheir our tχουσαν, εργάζεται λειποθυμίας. Ο υτοι το κείχον , ότι δαιμόνων έπληρώθη . παρ' Ερμού μαθόντες πρυπαιές επίλαις έχαραξαν.Οὖτοι μόνοι ]αἰς. πρυπαι νομοθεσίας F σεού παρ' Ερμού μαθόντες τεχνών, η δως ημών, η δωτηδ άμάζων, άπάντων είσηγηταί τοις ανθρώποις έγένοντο, χινομοθέται. Οὖτοι παρ Ερμοῦ μαθόν]ες ῶς τὰ κά]α συμπαθάν. τοίς ανα τίσο τ δημιουργού διε!άγη τας σροκαθέ÷ Tous Tois en oupana musupiois ispomoitas antsucar εν γη. Ούζοι το φθοριμον τ σωμάζων έπιχνώντες το દેષ દૌત્રદા τέλμον τ τροφήτων ετεχνάσεντο, ώς μάποτε ο μέλλων θεοίς προσάγειν χρίρας προφήτης ayron τὶ જ orlar, iva φιλοσοφία μ κỳ μαγεία ψυχίω πέφη σώζη ή όξαν τι πάχη ιαπική σώμα. Taula πάνλα ποιήσαν ες, ώ Τέκνον, Οσίρις /ε κὶ ἐγώ, τον κόσμον πληρές αβον ιδόν/ες απηθούμεθα λοιπάν. is of tor oupardy natoinourter. and of a les areabeir σρίν δεικαλέσαδι τ μόναρχον, iva si. HOL THE DEMPILE TOUTHE TAMPES TO OFFIEXOF YET νηται. Αὐτοὶ δ' εὐπαράδεκτον εὐτυχήσωμος των arabasir. Xeipe jap durois & Seds. A Tenouσα, Απεν Ωρος καμοί χάρισαι των του υμνου επίγνωσιν, ως μη αμαθής υπάρχων. Καὶ οἶπεκ Leis, moorent mai.

Συ Ν ο παι μεχαλόψυχο जो τι θέλοις έτερος οπεράτα

किर्मिक. Και में जरूर Ωρος, ο πολυτίμητε μήτερ. Είδησαι θέλα πως γιγνόνται βασιλικαί ψυχαί. Kai Harr Ivis, n' yiyroulenn, textor Ope wei τα βασιλικάς ψυχάς διαφορά τοιαύτη τίς δεί. Eम से प्रकृ पर्वमा पर्वा पर्वा क्षेत्र से में प्रकृति का प्रकृत का स्वाप्त के नाम्हेर बेमबाविर्धाण मह्माण म्ह्री कार्यात्र विकासी-Alours, ors oupavos sai ailne, sai é ane, sai ที่ isporatn yn. Kai dra A a ténvor, ir oùρατο Στοί κατοικούσιν, ών άρχα μετα και το बैं Μων πάντων ο του όλων δημιουργός. Εν ή τω αίθέρι αξέρες, ών αρχει, ο μέγας φωτήρ ήλιος. Εν 3 το αξρι ψυχαί μόναι, ών άρχει σελίων. Επὶ δ γης ανθρωποι, και τα λοιπαζώα, ών αρχει ο τη καιρον γιρομίνος βασιλεύς. Γεννώσι γφ' ο τέχνον, βασιλείς, οί θεοί έπαξίους της δπyeiou yovns. Kai eisir oi äpxortes too Basi-Atos artifoca. Sv o marror incive manoior, εύτος και ο τη άλλων βασιλικώτερος. Ο μ jap ηλιος, καθο έγγυον δοι οι του Βεου της σελίωνε δπιμάζων κη διωαμικώτερον. ο δάτερεύε η σελίων, κλη τάξιν, και χτι διώαμιν. και δ μου βασιλεύς, Ας με άλλαν θεών ές είν έχατος , τρώτος δ' ἀνθρώπων. Και μέχεις ότου Επί γης δει', της εθρ' αλήθους Δειότητος απήλλακ/αί. Εχει δι εξαίρετον τὶ παρ' ανθρωποις, ο δμοιον δει σω θεος. Η γαρ' είς αυτον πεμπομένη ψυχή, εξ èπάνδυ ετι του χωρίου, ο ών άνω κώται έκάνων, αφ' ων είς τους αλλους καταπέμπονται . Καταπέμπονται ή εκάθεν είς το ζασιλεύειν δια δύο ταῦτα αί ψυχαί, ο τέκνον. Αί γαρ καλος καί τέμεμπως δραμούσαι τον ίδιον αίωνα, και μέλλουσαι Σποθεούδζ, ίνα κᾶν τω βασιλεύειν τω 🐒 ઉεών τρογυμναθώσιν έξουσίαν. Λί θκαι रांग्डर में हैं म वर्षे द्वा , प्रवा देना पाप्रवृक्ष रागी सवववθεμις εύσασαι τον ένθεον γνώμονα, ίνα μή κόλασιν μθυ εν πο σεσωματίδαι σορμένωσιν δι αδοξίαν και φύσιν, μηθέν δμοιον τοίς άλλοις πάχουσιν ένσωματιδείσαι. Αλλ' έπερ 'εχον λελυμέναι , τοῦτο και δεθάσαι έχουσιν. Αί μψιτοι τω τω ήθη τη βασιλούντων γιγνόμόναι διαφοραί ουκ έν τη της ψυχής κρίσει πρίνονται, πάσαι ραρ' Seiai. Αλλ' έν τη Τή Sopupopusarran autois the natasasur, dryfλων, και δαιμόνων. Αί γαρ' τοιαύται και δλ τοι αυτα κατερχόμθυαι δίχα σφοπομπής και δορυφορίας ου κατέρχονται. Οίδε γαρ' ή ανω δίκη าโม สิริโลท อันส์รตุ หอุ่นผห , หลึ่ง อัน ซกีร อุบัทนอออบ ฮทร χώρας ἐποθῶνται. Όταν οὖν οἱ καταγοντες αὐτίω άγγελοι και δαίμονες, τέκνον Ωρε πολεμικοί อังเร, รอบ์รอง ซ์ยเหคลรคึง รที่ร วงต์แทร ที่ ปุ๋บุทิ ๕χα . η δηλαθομένους τη έωτης έργων, μάλλον δ neuvnutvoi Toutov, uézei Al The étépas omobias σροσγεγονότων. Οταν δ' εἰρίωικοὶ, τότε και αὐτή Tor ideor Spopeor eiphwomoteilat. Olar & Sinasinoi, τότε κ αὐ/ή δικάζει. Ο αν ή μουσικοί, τό / εκ αὐτή લેંડિલ. 0 વિષ છે જારા તરા છેલા ક, 7 ં રિક છે તા રી જા રા રા છ જ ને . O પૈles jap everzaios i fuxai aulai lns 7 nalayórlor Buxpates yraines. Timoves you eis tarboarolyla

interroga. Et inquit Horas, o valde honoranda mater. Scire volo, quo modo fiant regiæ animæ? Respondit Isis. Ea quæest. o fili Hore, circa regias animas differentia, talis quædam est. Nam cum quatuor sint in vniuerso loca, quæ legi intransgressibili, & imperio subiacent. Cœlum; & æther, & aer,&factatissima terra.Et sursum quidem,o sili , in cœlo Dij habitant quorum ficut & aliorum omnium princeps est vniuersorum conditor.In æthere vero stellæ, quarum princeps est magnus illustrator Sol. In aere vero animæ 1012, quarum princeps luna est. In tetra autem homines,& reliqua animalia. Quorum princeps est is, qui pro tempore est Rex. Generant enim o fili reges, ipsi Dii, condignos terreno semine, & sunt Principes summi Regis defluxus. Quorum qui magis illi est proximus, alijs quoque est regius magis. Namque sol, sicuti est Deo propior quam luna, ita & potentior. Cui secunda est luna, & ordine & potestate. Et Rex qui dem Deorum aliorum est postremus, primus autem hominum. Et quousque est in terra, vera deitate caret : habet tamen præcipuum quid ab hominibus alijs, quo Deo assimilatur. Namque anima quæ in eum immittitur, ex illa est regione, quæ supra illam sita est, vnde alijs mittuntur. Mittuntur nero inde ad regnandum animæ, ofili, duas has ob causas. Nam quæ pulchræ, & sine reprehensione proprizuitz, zuum percurrerunt, & in Deos referri debent, vt in regnando Deorum potestatem prius exerceant. Quæ diuinæ quædam cum fint, & paruo quodam diuinam legem transgresla, ne pœnam in corpore patiantur, ob ignominiam, & naturam, nihil alijs simile patiuntur in corpore dum degunt. Sed qu habeant solutæ, id habent & vinæ. Differentia vero quæ circa regnantium mores, frunt non in animæ iudicio iudicantur, omnes enim diuinæ sunt, sed in angelorum constitutione qui eas deducunt, & dæmonum. Tales enim & ad talia millæ fine comitatu, & pompa non descendunt . Nouit enim superna iustitia dignitatem cuique distribuere, etsi ex beata regione seponantur. Quando ergo qui eam deferunt, angeli & dæmones fili Hore, fuerint bellaces, hos anima sententiam habet, supera, quousque ad alium congressum addantur. Quando vero pacifici, tunc & ipsa proprium cursum in pace tráligit.Quando uero iudiciales,& ip · sa iudicat. Quando Musici, tuc & ipsa canir. Quado uero ueri amatores; tuc & ipla philoso phatur. Ita.n.necessario anime ipse deductoru lequuntur sentétiá.Cadunt. n.in humanitaté,

propriæ naturæ oblitæ. Et quantum ab ea di-Icedunt longius, recordantur dispositionis co rum qui eas cla userunt. Pulchre inquit Horus omnia mihi, o mater. Sed quo modo nobiles fiunt anime, nondum mihi natrasti. Eo mo do, quo in terris, o fili Hore, sunt quædam poli tiz differentes inter le & mutuo. Sic & in animabus est. Nam & ipsæ loca habent, vnde veniunt. Et quæ a celebriore loco descendit, nobilior est ea, que non ita se habet. Quemadmodum enim inter homines, liber, nobilior esse videtur seruo. ( nam quod in animabus excellit dominatur necessario ei qd excellitur) ita sane, o fili est \* quomodo masculæ, & sæmellæ siunt animæ? Animæ ofili Hore, congeneres sunt interse, vt pote quæ ex una sunt regione, in qua cas efformat conditor. Neque sunt masculæ, neque forminæ. Talis enim dispositio in corporibus fit. Et non in incorporeis. Differentia uero, per quam aliæ ferociores sunt, aliæ molliores ab aere est, o fili Hore. in quo omnia fiunt. Aer vero corpus animæ est, quo est amicta. Corpus autem elementoru est commistio terræ, & aquæ, & aeris, & ignis. Cũ igitur fæminarum compago, super zet humido, defficit vero sicco, & calido, ob id in tale figmentum inclusa anima, humida fit , & delicata . Sicuti in maioribus contrarium fieri possumus inuenire. In his enim abundat siccum, & calidum, deficit vero frigidum, & humidum. Ob id,& in talibus corporibus, animæ asperæ, & efficaciores sunt. Quomodo fiunt animæ prudentes, o mater? Et respondit Isis vis visiua o fili, obuoluta est tunicis. Quando hæ tunicæ densæ fuerint, & crassæ non acute cernit oculus, quando uero raræ, & tenues, tunc scutissime cernunt. Sic & in anima. Habet enim & ipsa proprios amictus incorporeos, sicuti & ipsa incorporea est. Ami-Aus autem hi in nobis aeres sunt. Quando hi fuerint rari, & tenues; & pellucidi tunc prudens est anima. Quando uero e contra densi & crassi; & turbida, vt in hieme, non longe perspicit. Sed ea quæ ante pedes iacent. Et dixit Horus. Quam ergo ob causam, o mater, qui extra sacratissimam nostram sunt regionem homines mente reuera non sunt prudentes, vt nostri? Si dixit Isis. Terra in medio vniuersi supina iacet vt homo cœlum intuens: partito tamen est in membro, sicuti homo in lua partitur membra.Spectat uero cœlum qua si proprium patrem, vt illius mutationibus, & ipla, sua propria simul mutet. Et ad notum quidem vniuersi positum habet caput. ad subsolanum vero dextrum humerum.

της μου isias φύστως, Επλαθόμθμαι. Κα παροσόν μακράν αὐτης απέςησαν, μέμνωτας της τη κατακλεισάντων αυτάς διαθέσεως. Καλώς, Απεν Ωρος, απαντα μοί ο τεκούσα. Πος Ν ευγμείς γίγνονται ψυχαί, ουΝπο μοὶ διηγήσω. Ον πρόπον όπι γης ο τέκνον Ωρε, είσὶ τινὲς πολιτείαι διαφέρουσαι αλλήλων. ούτω, και όπι Αν ψυχών όξι. και αυται μαρ πόπους έχουσιν όθεν όρμουσι, και ή και του ένδοξοτέρου τόπου όρμηχῦια εὐ βρεςέρα δεί, της μη ούτως έχούσης. Ονπερ γαρ' πρόπον , έπι ανθρώποις, ο έλεύθερος, ευγμές ερος 📆 δομει δούλου. Το γαρ το ταις ψυχαις καρέχον και βασιλικόν, δουλοποιεί το τάρεχομθρον έξ ανάγκης , ουτως δη ω τέκνον , και \* πως αβperendi, rai Indunai ylyrortai fuxai? Ai fuχαὶ & τέχνον Ωρε, όμοφυκε κότιν έαυταιε καθάπερ εξ ένος, ούσαι χωρίου, εν ος αυτάς διατυπούται ο δημιουργός. Καὶ ούτε εἰσὶν ἄρρενες, ούτε θηλειαι. ή γαρ τοιαύτη διάθεσες :-मो σωμάτων γίγνεται. κω ούν όπ' ασωμά-Tor. H' & Stagopa Tov Tas & Bounalistpas ED Tas de evapels, o ano este, & Textor Ωρε. Εν ο πάντα γίγνεται. Ακρ δ ψυχκε ές γι αυτό το σομα ο ωειβέβληται, έπερ ςοιyerav be pupana yas, na volatos, na cispos. χαι πυρος. Επεί ουν το μου τη Σηλειών σύχκριμα πλεονάζ Ε μθυ το ύγρος, λείπεται 🖈 το ξηρώ, και βερμώ : παρά του ο ή είς τοιου ου πλάσμα συγκλειομένη ψυχή διύγρος γίγνεται, na zeupepa, warep dur The apperent to evarτίον ες γιγνόωψον ευρείν. Επὶ με γαρ' τούτοις πλέοναζει το μθυ ξηρον, και το βερμον, λείπεται ή το ψυχεον, και ύγρον. Δια τουζο rai er roisufois σώμασι ψυχαί πραχεία, κα ένεργητικω εραι είσιν. Πώς γίγνον αι ψυχαὶ σωε αὶ ο τεκοῦσα? Καὶ ἀπεκρίθι Ισις. Το όρατικόν ο τέκνον σειβέβλη αι χιδοσιν. Οταν อป้าอเ อ่ะ หาที่ปียร สบหงาว ผีสะ หน่า สนหย์เร , อบีม οξυωπεί δ οφθαλμός. Εάν δε άραιοὶ καὶ λεποί, τόζε όξυωπέταζα βλέπουσιν. Ούζω και όπι της ψυχης. Εχεί γαρ' κρ αυγή ίδια πειβόλαια ασώμα]α, καθο κ) αυ]η ασώμα[ος δει . Τα ή περιδόλαια ταῦ]α, αέρες εἰσὶν οἱ ἐν ἡμῖν. Ο]αν οὖ]οι ωσι αραιοί, κỳ λεποί, κỳ διαυγείς, Joje σωνείπ π ↓υχη esir. Ofar 3 τοιωανβίον πυκνοί και παχείς, και ]εθολωμένοι, ως εν χειμώνι, όπ' μακρέν οι βλέπει. αλλα ] αυζα όσα παρα πόσι κείζαι. Καὶ είπεν Ωρος. Δια τινα οὖν αἰ]ίαν οῦ ]εκοῦσα οἱ ἔξω ] μες ίερωζάζης ήμων χώρας άνθρωποι ζαίς διανοιαις. ουκ ονίος είσι σωείρι, ώς οι ήμείεροι ? Και είπες Iois . H' yn utoor fou marfos unia xeifai ωσερ ανθρωπος, ουρανον βλέπουσα, μεμερισμένω 3, χ, οσα μέλη ανθρωπος μηλίζεζαι. Βλέπει 💦 έν ουρανώ καθάπερ πατςὶ ἰδίφ , ὅπως Γαῖς ἐκείνοα με]ά ζολαις, κὸ αὐ] τὶ ]α ἴδια συμμε]αβάλλει. κὸ 🛶 ο 🕻 με το νόρο Του πανρος καμένων έχει γων κοφαλίω πρός 3 τή απηλιώ]η, δεξιόν ώμον.

Tous Eparous, rous rosas. Tor d'suavuμον, τω τιω κεφαλίω της άρκτου. Τους ή μηpous en rois usta the aparon. Ta 3 mista in rois μέσοις. Και τούτου σημείον દેલ, το τους μίνοπιαιους τη ανθρώπων, και όπο τη κορυφή οίκουν-Tas, Eunopupous mu nantingenas. Tous d'an-Αποντικούς πρός μάχω προχώρους ω κ τοξικούς. Airia jap router it Stat xelp & . Tou's & in The र्राटो, बेन्क्रसमेंड हैं। अंद्यों केंड ठेमा को अर्रेसेंडक बेहा-Espaudyous. za ocou dinto To de Ela uspen syspγοῦσιν αὐτους το εὐωνύμα φοστιβεμένους. Τους 👸 रंका रिक्ष विवस्ता अक्टेंड र्राप्य राज्ये ऋर्विय प्रक्री ZAABS BURRHHAUS. TOUS 3 META ROUTOUS, real μπροφεικόρρη το νω Ιταλικόν κλίμα και το έλλα-Dinor a mauric 3 ou tot na migunpot eigh. Kai tumayarotepet. See The TOU KANDOUS AU MAPON σούρων τώρβολή , και πους ένταυθα κίνθρώπους καταβάίνει τρος τω औ άρβονου δμιλίαν. Στέντα ή ταῦτα μέλη, φρος τα άλλα άργα Syru apyartepous luioyne nai rous ar auths κίνθρώπους. Επειδή η έν πω μέσφ της γασ ή Al mosyovan huav isportern xood. To 3 pisoen F ar framevou sapatos morns The Rapoline of sunker. The 3 tux ne open the poor Est kap dia, rapa raullus τω αιτίαν ο τέχγον: ενταύθα ανθρώποι τα μόρο ana, exovour naler, ora en marter exame-TOV 5 THE TREVTON VOEPOUTEPOR SIGN ROL COMPOVES, des at on xapsias yeraptivos rai mapiertes. Annus TE O कि vojos, के मर्को रहिमराम के किए , मी हैम राज्य कियाईχούτος σωις αμένων νεφων. Αυτίκα γουν καλ Sia to outer auth Juoperer ens natanoph-Jlu, skeiber jeir heyoude her tor nuetspar To-Tallor TONUOLEVAS ENGITAS TAXVAS. OFOU S' ar Βιιπέση νεφέλη, τον δητκειίθμον ήχλησεν αέρα, και γεύπον τινα καπνού κατεκόμασε . Καπνος δ' ή άχλύς, οῦ μόνων δρμάτων ές εν έμπάδιον, άλλα κα γοῦ . Ο δ'ἀπηλιώτης, ο μεγαλόδοξε ώρε, τῷ σωεχή του υλίου αναγκλή Βορυβουμθμος, χού εκθερμαινό μόμος, όμοίως ζ και αν Ικείμος του Ισ xul, merexar of air of Sugar, ou sular eixi-Apiva, èni saciv noioù van nap' au fois Moperov etθρώπων. Ο' δε βορέας τη συμφώνω ψυχεία έποπήσσει μετα औ σωμά ων και τον νοῦν औ υπ αιτον Ανθρώπων. Το 3 μέσον τούζων είλικοινδε ον κ ατάραχον, και αυτοί αρολέγει, ες τοίς έν αυτοί πασι. Τη γαρ' σωεχη αμεριμνία, Αυνά κ) κοσμε και παιδίνα. και μόνον τοις τοσού οις έρί-La zai vina. zai omsaldvov rlui isiav vinlu, Somep gargánns dyabos lois verinnulerois xul Βη δίδωσι. Και Ιούζο μοὶ μυριά μήθερ έκθου: Hapa notar ailiar, Elt Corlor arbponor, er Pais manpais vocois na 6 hoyos, na ailos o λογισμός, και αυτή ή ψυχή, ε3' ही ε βλάπε α ? Καλ લેπεκρίθη Ισις. Τών ζών ζων, ώ ζέκνον, α με ώκα-· Mai mpos 70 xup. Ta 3 mpos 10 volup, la 3 mpos dipa, ] a 3 mpos ylu . Ta 3 mpos Tou our Suo no क्रांब, रिवे हैं हो क्वांड रिवेडिंग्स. निर्देश क्यों वे में ब्यूनाम-Amzelma lou aupos, la de lou ubalos, la de lus

& sub arcto pedes humerum vero sinistru sub capite vrlæ. Coxas uero in posteris ipsius vrlæ. media uero in medijs. Et huius signum est bustrales homines cum summitate habitantes, es se pulchro capite, & pulchris capillis. Qui uero funt ad subsolanum, ad pugnam esse próptos, & sagittarios. Causa.n.horum est dextera manus. Qui vero in lybia funt, securos esse, & vt plurimum finistra pugnantes. Et quicunque alij dextera parte operantur se se ad sinistram assurfacere. Boreales vero bonis & pedibus & cruribus esse. Qui vero post hos sunt, & paulo virra italicum modo & Gracum clima, omnes hi cox 25 babent pulcres, & maiore barba. Ita ve præ coxarum pulchritudine, quæ ibi funt homines, in mares sint procliues. Omnia autem hadmembra cum ad alia sint ociosa, ociosio-

res ferunt, etiam indignos.

Cum autem in medio terræ progenitorum nostrorum sit sacratissima regio. Medium aut framani corporis solius cordis sit moles, animæ vero habitaculum sit cor, ob hanc causam o fili, qui hic sunt homines, alia quidem non minus.habent quam reliqui omnes; præcipus uero habent ut prudentiores fint & temperatiores, vt pote qui in corde sunt nati & nutriti. Alias, o fili, notus susceptor est nubium. Er quia ita sit, & illuc ferantur dicunt ob id indefluere nostrum fluuium quia ibi pruina mul tiplicetur. Vbi uero nebula incidat superpositum obscurauit aerem. Et quodam modo, fue mo repleuit. Fumus autem est caligo, quæ non solum oculorum est impedimentum, sed & menris. Subsolanus uero, o magnagloria Hore, continuo folis ortu, turbatus, & calefactus. Similiter & oppositus huic lybs, particeps in occasu eorundem, nullam sinceram scientiam faciunt hominibus ibi natis. Boreas uero consono sibi frigore, congelat simul cum corporibus etiam mentem sub eo natis hominibus. Medium uero horum; cum sincerum sit & tranquillum & sibi prædicir, & qui in. eo sunt omnibus. Continua nanque securitate, & generat, & ornat, & instruit. & solum cum talibns contendit, & vincit. et suam cognoscens victoriam, ve satrapes bonus victis cam communicat. Et hoc mihi, o domina, mater expone. Quam ob causam, dum adhuc viuunt homines, in longis morbis, & ratio, & ipsum ratio. cinium, & ipla anima, aliquando læditur? Et respondit Isis. Viuentium, o fili, alia funt igni appropriata, alia ad aquam, alia ad aerem, alia uero ad terram. Et alia ad horum duo, vel tria. alia uero ad omnia. Rursus hæc quidem aliena sunt ab igne, alia ab aqua, alia a K 2 terra,

terra, & alia ab aere. Alia ab horum duobus, alia a tribus, & alia ab omnibus. sicuti locusta, & omnis mulca fugit ignem. Aquila vero, & acci piter & quæcumque alte volant aues, fugiunt aquam.Pisces aerem,& terram.Serpens aerem purum respuit,& amant quidem terram serpé tes,& reptilia omnia. Et aquam natantia cun-Cta, aerem uero uolucres, in quibus etiam degant.Ignem autem quæcunque sublime uolat, & ibi uitam agitant. Sed enim, & animalia que dam amant ignem, quorum sunt Salamandræ. Nam in igne etiam habitant . Singulum enim elementum, corpus circundat. Omnis ergo ani ma in corpore existens grauatur, & premitur hisce quatuor. Nam & conuenit, ipsamaliquibus horum gaudere, aliquibus autem dolere. Ob hoc igitur non habet, summam suam beatitudinem. Sed vipote quæ diuina est, in his existens pugnat, & intelligit, sed non quæcunque intelligebat libera a uinculis corporum.Si vero & hæc turbentur, vel a morbo, vel a timore, tunc & ipla, sicuti & homo in profundo mergitur,& nihil fert solidum.Mirabiliter inquit Horus, singula mihi enarrasti, o magnipo tens mater lsi.de admirabili animaru procreatione a Deo,& in admirtione persto.Nondum tamen nunciasti quo nam,a corporibus solutæ abeunt animæ. Volo igitur, & contemplationishuius initiari, & gratias agere tibi soli o immortalis mater. Et ait Iss, adverte fili, neces sarissima enim est hæc inquisitio. Quod consti tutum est, & non aboletur, locum habet. Sed hoc modo ratio mea dicet. Non enim o admi sande,& magni patris Osiridis magne fili, teme re, & impetu e corporibus exeuntes in aerem resoluuntur,& disperduntur. Cum alio infinito spiritu, vt amplius no possint rursus eadem in corpora redire. neque in eandem regione vnde primo uenerunt regredi. Sicuti neque aqua ab inferis vasis sumpta, in eadem loca vn de sumpta est recuperare, est possibile Neq; ipsa hausta illico proprium occupat locum, sed commiscetur toti aquæ fusioni. Sed non ita se res habet o magnanime Hore. Sed vt sacerdos immortalis naturæ cum sim, & iter fece zim per ueritatis campum, enarrabo tibi entiŭ fingula. Illudque dicam prius, Aquam corpus esse irrationale, e multis componentibus conflatum in fulione. Anima uero res est propriæ naturæ, o fili, & regia, & opus manuum Dei, & mentis, se ipsam in intellectum ducens. Quod ergo ex vno tantum est non etiam ex alio,impossibile est, vt alteri misceatur. Vnde & congressum eius corpus necesse est harmonia Dei elle.Quod uero non in unum,& eundem locu fule,& temere, neque calu, led lingulæ ad propriam mittuntur regionem. Clarum fic etia ex is que ei dum in corpore ac figmento est, euc-

भार , नवे हे में बेंश्वर, नवे है रियंव मवर्षी av, नवे है महार्कें , नवे N Al ολων. οδον ακρίς με ο τέκνον, και πάσα μυια φεύγει το πῶρ. Αετος χαὶ κίρνος, καὶ όσα ό । πέτερα ές ι ομέων, φεύγει το υδωρ. Ιχθύες αέρα rai ylu. Ogis tor alpa tor eixixpirii saosplottai. Φιλουσι και τιω μιμ γιω οί άφεις, και όσα έρπα το δ'ύθωρ τα νυκτά πάντα. Τον δ' αέρα τα Alwa, ir οίς και πολιτεύεται. Το λ' πυρ, όσα τωρπετή τζι , κ εγγύς των δίαιταν. Ου μων αλλα η τίνα औ ζωων φιλει το πυρ. Ων αι σαλαμάν δραι. בי אבף אל אינף על ססמצינטטסוי . באמנסי אבף אל בסוχείων σειζολή δει την σωμάτων. Πασαούν ψυχή in το σώματι οδσα βαρείζαι, χ θλίβεται τοις τεlταρσιν τού τοις . και γαρ' εἰκος દેવા'. Και ταν τίνο τις σὶ με τούτων τέρπεως, τισὶ δ' άχθεως. Διά τουτο our our exercuting the depotation endamentars ἀλλ'ώς αν φύσα θεια οδεα, καν τούτοις οδεα, μάχεται η νοῦ: ἀλλ' ουχ όσα α ενόησε ἀσιώ λείος ουσα σώμα αν . Εάν μου τοι και ταυτα σάλον λάζη χ Tapax Lui, nijo: Saro vo sou zi po Bou, joje zi aujn dazep εν βυθφ ανθραπος δπιχυμαίνεται κ) ου Δεν ες άμθυον φέροι. Θαυμας ώς οἶπεν Ωρος, ἔκας α μοὶ διηγήσω. 🕹 μέγα δωναμένη τεκούσα Ισι. 😘 τῆς θαυμας ῆς ψυχοποιίας τ θεού, και θαυμάζον διατελά . Ουπω δέμοὶ ἀπήγγαλας ποῦ, τής σωμάτων ἐπολυ-Βασαι χορουσιν αί ↓υχαί. Βουλομαι οὖν τω τῆς Demplas rautus prisus prophos, ev xapidusa col μόνη αθάνατε μητερ . Καὶ είπεν Ισις , Αρόσεχε παϊ. Αναγχαυτάτη γαρ' ζητησις αυτη. Το σωνετός και μη αφανιζόμουν χώρου έχει. Αλλ. δε ερώ λόγος ο εμός. Ου γαρ θαυματε και μεγάλου πατρος Οσίρεως μέγα τέκνον, ακρίτως και δρμηδον το σωμαζων εξελθουζαι είς αέρα αναλύονζαι τε χαι διασκεδαντιωται, μετά τ άλλου απείρου πνεύματος, भैंτα οὐκέτι διωάδζ πάλιν, τὰς αὐτας ούσας είς σώματα παλινδρομήσαι. Αλλα นที่ de eis exervor et t tor xwpor El ober ทั้งbor 🍑 🍝 τερον ἀναςρέφειν, καθάπερ οὐ δε το λαμβανομθυρς έκ του κάτω αγγείων υθωρ ώς τους αυτους τός πους όθεν έλήφθη έπέχων όξι δωστον. Αλλ. ou's' auto, rapautika naußarowhor the isias λαμδάνα χώραν, πλίω αναμίγνυται το παντὶ τοῦ υλατος χάματι. Αλλ' οῦκ ἔχοι οῦτως, μεγαλόφρων ώρε. Μύσας δ' ώστερ της αθαπάτου δύσεως κ'αὐτη τυγχάνουσα, και οδ άκη α δια τ πεδίου της αληθώας διεξελεύσομαι σοί τ έντων το καθέκασον: Εκώνο σοὶ φήσασα 🗬 ώτον ως δη ]ο υ δωρσωμα ές εν αλογον, εκπολλών συγκρε. μαζων παραθλιμμένον είς χύσιν. Η' 3 ψυχη τράς yua idioques texror, xai basilinor, xai epyor नी दें वेद ०० प्रसम्बर, में ४००, कोर हे विधान के केंद्र ४०० है है you alvor. To rolly we it ires, xal oun it and would we vator itépp avapayles a. Ober s'n' m' & mois to saucar yns sunodor, apportar Beou iso avayuns Suomerlus ??). Ott of oute els grand tor and Tor Toror Xus as we, ou le eix nou le ais Etuxer, elx. έκάς lu επ' γ iδίαν αναπεμπονίαι χώραν, φανεpor mi to de isir in mi superiouse, mi to made GLETI.

υρετι. πάχω γορ παρά τ ίδιαν φόσιν πεπαχυμο μένη. Αλλά και φόχες ο αξιπόθητε Ωρε, το λεγομένο διεριώματι. Φέρε ραρ οίς εν και το αυτοδ συχετήρεος εγκεκλοίδς ανθρώπους τε κλαετούς. મે જ્યાદકાર્યક, મે મળમાગાદ, મે દિરસમાર મે જુદાની પ્રવાસ Φρουθούς κỳ μύιας, κỳ ὄφας, κỳ λέοντας κỳ παρδάλασε B AUROUS, B RUVES, B GOES, B TOILLVIE, B TIVE TH THE REPOTATOS EXOLETON LOW, olove PORRES, 300 δυύδροις χλελώνας, χλ τους ήμετέρους προποποδοί÷ Asus. Exerta routous, a rikror, iso plar joxlus Μολυθίω αι του συχετηρίου, πάντως πραπήσονται, है में बेंग्रीव्यक्त कि नह बेंश्ववाद है के हर्श्येड, र र बेंश्वर है कोंड Tor ailispa, उत्रवण मुख्ये क्यंनाम देशक शिवान है की. को Buceregal y'eis Ton Aduator alipa. Oi 3 ilpanes. των άνω τούζων. το ή χελιδόνες, ουχίδπου άν εί-Roser everences Oise spoulai, de ta xapro-Форе औ diropar, ai di अध्यक्षा उन्नण हिंदरा का ना હિંદિલાં. ai 3 μυται જેટા αυτίω τίω γίω, το σοῦτοκ εύτης απέχουσαι, όσον αναβίωαι διώανται ανθρώπων Ιμι όσμη. Ανθρωπόλιχνον ραρλίδίως, δί τέκνος šεὰν κ μυτα, κ χαμαιπείε. Οί 3 λίοντες κ παρ-Sanes, du Te opn. Di j nunce on Tes ipnuias. of A xires nat ixros arbowaw. Aaywoi N Spuμούς, και βόες αὐλις ώρια, και πεδία, κι είς τας νομα τα ποίμεια. Οἱ δὶ ἐφας οἰς τα μυχια τῆς yns, panal 5 ral yerarae, uera en ouciar, भेड Baln मुझे प्रविध्यान केंड धर्म अविश्व केंड प्रमें हर्दिक केंड vo, μπ δ F συγγρούς Σπολεφθείεν υδαĵος, έκα-รอง คิร รโบบิ oixeiav xอีpav ซื้อ รอบิ รังอื่อง หอุเรทจ piou drasgeroudpor. Outos exasn tuxn vou deθρωπουορώνη, και άλλως δειγείζουσα, οίδιν όπου mopdition is in with . The of un tis of TUGOγίων ο τέχνον παρελθώντε λέγοι ότι διματόν Taupar & er Bulo, er dept xexerlu Stallu. eisn τοῦτο πάχουσι σαρκί, και αίματι βεζαπισμέναι એક μηθέν παρά τάξιν πράστην κάν κολάζων-Tal. Kéhasis yap autais n'èvenuatoris : 76σου πλέον βαπίσμου, και κολάσεως και ελά-Ospias idias ustanourau ? Exes de n diata-Εις ή ιερωτάτη ούτως ήδη πότε ανω, Μεγαλοφυές ατε παι. Βλέπε ψυχών διατάξεις, το δου อบ่อสขอบี หออบอุทิร นะวูรูร ธะนั้นทร อิเอรีร หล่ สspois, with and sporota Konale. To 3 San' sextuins, a Texror, ep nuas fuxar estreinn-Theor. Exemply Ton it is an To book of TOBOU JOE απρ, ον ανεμον καλείν έθος ές γι πρίν. Ιδιον μέγε-. Dos ir के प्राप्तीया क्लोड बेम्ब्स्पर्मा में क्रियालंकर, व In we usepor èpa. Kat' où Ara phu tos receror φος ξαυτόν κινούμομος εμπόδιον γίγνεται ψυzais. Kipouphrou jap' Toutou, itor tuzais arato-«στι θε αν τύχη αδιακωλύτως . Ρέουσι γαρ' δί αυ Ŧ duras rei arennuti os di enaise asperto o Siasnua routo, à reuror ape quipar à Est - Αμικών τεστάρων , ίδικών ή χωρών , έξ. Ων - Μ΄ μ΄ Σων γης άνω χωρών δεί τεστάρων , ώς The your XT TIVES LOGOUS THE EXPOTRICE EVEN τοιται, χαι φθάνοι έρχι τοσούτου. Υπερ ραρ' ταύ-Tas evabluda To ulfos oux Exe quare. H' & im

niut. Patiturin. præter propriam naturam crafla facta. Sed animum adhibe etiam limititudi. ni quæ dicetur. Sunto in vno eodemque carce re clausi,& homines & aquilæ,& columbæ, & cigni, & accipi tres & hirundines & passeres & muscæ, & serpentes & Leones, & pardis, & lu pis,& canes, & boues,& oues.Et quædam nnua animalia, vr phocæ & hydri, & restitudines & nostri Crocodili. Et hæc omnia uno mométo dimitti e carcere, prorfus petent homo quis dem fora, & domos, Aquila uero in atherem volabit, vbi naturam habet degere. Columbæ in proximum aerem. Accipittes in superiora. Hirundines, non ne vbi homines habitát. Paíseres vero in fructiferas arbores. Cygni ubi eia canere liceat. Muscæ circa proximam terram a tantum ab ca distantes quantum odore hominibus infilire queant. Lambere.n. homines mu lez peculiariter expetunt et humi uolat . Leones vero, & pardi in montes. Lupi in solitudines. Canes post hominum vestigia. Lepores ve. ro dumeta, & boues stabula & prata, & oues pa scua. Serpentes in cauernas terræ. Phocæ & testitudines cum similibus, in profunda, & riuos. ne & campestri terra prinentur, neque cognata aqua destituantur. Singula namque in propriam regionem ab interno iudicatore, inducuntur. la hunc modú fingulæ animæ & in homines descendétes, & aliquo quouis mo in tet tam ueniens. nouit quo eam abire oporteat. Nisis quis, Typhoniorum, o fili, præteriens di cat, possibile esse, raurum in profundo, in aere restitudinem vitam agere. Si uero hoc pariuntur, carni, & sanguini immersa, ut nihil sine or dine agant, tametsi supplicio afficiantur. Supplicium enim illis est corporibus includi. Qua to magis, immersione & pæna liberæ, & libertatem propriam adeptæ?Ordo autem facratifsimus, iam olim ita se habnit, fili magnifice. Intuere animarum ordines. A vertice cœli víque ad lunam,Dijs & stellis, & reliqua prouidentia,vacat. A luna uero, o fili, ad nos, animarum est domicilium. Habet tamen in se ipso viam. tantus aer, quem ventum vocare est nobis in more,propriam magnitudinem in quo mouetur ad refrigerationem terrenorum. Quod & postea dicam. Nullo tamen modo in se motus impedimentum fit animabus. Dum enim hic mouetur, licet animabus isilire, quo uoluerint pullo prohibente. Fluunt enim per ipfum, fine mistione vlla, & impediente nullo, sicut per oleum aqua.Interuallum autem hoc,o fili Hore, partium est generalium quatuor, propriatu uero regionum sex. Quarum, que supra terram est, regiones habet quatuor, ut pote quæ per colles,& promontoria extendatur. Atque co vique pertingit. Nam supra has ascendere in altitudinem non habet naturam. Qua ab

hac est, secunda est regionum. In qua finnt ven torum morus. Adhibe mentem offil, afcana enim audis mysteria. Inter terram & colum; est rotius medii sacri spiritus regio ubi uctoru est motus, & anium volatus. Supra.n. hanc, neque aer mouetur. neque animal feit. Habet tamen a natura, hano potestatem aer hic vt in proprijs sie regionibus, & in terrenis quatuor perambulet, cum ijs que a terra habet animali bus, & in proprias potest ascendere. Tertia ueso est regionum sexdecim, aeris tenuis, & puri plena. Quarta pero est duarum & triginta. In quibus est tenuissmus & sincerissmus aer, & per eam terminans supra le cerlos qui ignei sur natura. Et est ordodnie per rectam lineam, a luperis ad inferaçine vilo fecundum natura impedimento staque partes quidem generales, funtamatuori, internalla veroxiji Regiones aurein fex. In regiónibus vero his, que fexagin ea funt numero; habitant animæ, quæq; ad/quá: matura eledilpolita. Nam cum unius & cittlde fint constitutionis, non tamen codem sunthos nore. Quanto. n. quæq; regio a terra fublimior! est quam alia. Tantum etiam in animabus alia, ab alia in excellentia differt o fili. Et regio , ' &canima. Quædam ergo in vtramque patpom' redeunt anima. Hinc rursus o magna gloria fili Hore, recentere incipiam a superis aditerre na ordinem texens . 1848 ....

. Quæ inter cælum & terram suntyo Fili Hore, distincta sunt, mensura & harmonia. Regio nes, hac a progenitoribus vocantur his quide Zonx ab illis firmamenta. ab aliis uero plaga. In his meant folutæ a corporibus aix. Et quæ nondum in corpora subierunt. Quæque uero ipsarum, o fili secundum dignitatem, etiam regionem habet. Ita ut dininæ & regiz in suprema omnium habitent. Minores vero, infra func Et aliæ quæ humi uolant in infima omniŭ Medias vero in media. Quæ ad imperandum dimittuntur o fili Hore, a supremis demittuntur Zonis. Et solutæ in easdem, aut etiam supe riores redeunt, nisi aliquæ, nondum dignitatem propriæ naturæ;& diuinæ legis præceptú adimplerunt. Quas superna prouidétia, ad méfuram delictorum in inferiores regiones exter minat, prout & alias, quæ & potentia, & dignitate sunt deteriores. Et inferis enim in maiores, & fublimiores deducit. Sunt.n. in fuperis ij qui satellites sunt vniuersalis prouidentie. Quorum quidem, alius est animarum Penuatius. Alius demissor, & ordinator incorporaru animarum. Et Hic quidem custodit, ille uero promit Dei sententia. Sermone ergo, hoco fili,& in supera rerum mutatione,& in terra est natura.Quæ effingit & vala facitin quæ animæ induntur. Adfunt uero ei euergiæduæ, Memoria, & experientia. & Memoria quidé hoc

• • •

waithe dated by yapar, in die plynoman केर्रहोम्बर्ग मार्गा जलाड, किन्ठिजहरू हे ते वा, केर्न्म निक्ष मार्ग है महान houses reunnieu ) yns te ieu oupavou, n mertes Bou plano iepou mueupatos est xeipa; Omou i ? avenou nivnois, na n' opreme Muois . in jan Tautie, oute and reselve, ouls Caror Busages & X4 เป็น ของ ขาลคลิ ขางีร อุบัตรเลร . ของชายน ขายน อิธีอบอร์สร é and outes. Os sen en en rais is lus i xapais भवां के प्रवाद गाँड पूर्णेंड परंतीयावा विस्तान्ति मार्के की हिंदूस र्र्स के क्या गाँड अमें हैं सेड क्येड है जबाब है कि valuerne .- H de mirn modor estr en ma dena, aepas ASTOU, new newberou TANPAS. H. 3 TETEPTH CA Duo nai quanora, es als ber hemotatos vai eso Auxperterator and, and Si autis Support ร้อมขอบ สีขอ , อย่อสขอบิริ เรียวข้อบร อีซรสร ชโนป์ ซิมีour. nai esir n' Sidrazis autn, nad' eudurenn γραμμιώ, ἀνώθεν κάτο ἀκολλητὶ τίω φύσεν. 🚳 Educipas Sounds wh S'. Sinsupatinas In Suit Sinay Xapus 3 Eg. Eros rais Xapais railais έξηκοκτα οὖσαις τον αριθμόν οἰκοῦσιν αί 🗘 καὶ 🤉 enden mes lu exa. quoir. Mias fi ma ens αὐτης συς άσεως οὖσαι, οὐκέτι ή τιμής. όσφ γαρ อันสรัท ที่ปี "χωρών พิทธาษาที่ระ ซัสติ ผิธผิทสะ ซพิส อัชน์pas, τοσούτα και έν τους Ανχαίς. έτερα τολοι, έτεpar xat impoxim server a rexver, xapa is to: Xn . Tives pouv els exatepa routen avanuous ψύχαι, ίττεῦθεν σοὶ παλιν, ο μεγάλο δοξε Ωρε κα-TELLE YELV EP ELLEL, EVERET हेंगे TE का वर्ण मिल τάξιν ποιουμένη.

Το μεταξύ γης η ούρανου κεχώριται πέκκος Φρε στος μέστον η άρμονίαν. Αί 5 χώρας αυται) των Τύ τρογόνων καλουνβαι, υρ'ών μίζωναι» ύφ' ών ζ ς ερεώματα. «Υπό δ' έτέρων πλύχαι. Εν 🕏 Tautais Poitetiv at ye STOREXULEVAL off coultwo 🗘 υχαί, αίτε μη δέπω ένσωματιδάσαι. έκας я 💦 TOWTHY, B TERVOY, x Thu willar and xworr &χα, σογε τας με θάας και βασιλικάς εν το Σώρανο παντων κατοικών. Τας δ' ελαχισας κάτω τε μείναι, κ) τας άλλας δεαι είσι χαμαιπετεις εν τη τωσκάτω πάνδων. Τας ή μεσας τη μεση. Αί με ούν είς το άρχειν καταπεμπόμθυαι 🙃 τέκνον Ωρε, έκ τη τώρανο ζώνων καταπέμπονται. Ai κો λυθώ σαι, ώς τας σώτας, π κ) έτι έσρανω ανέρχονται πλίω εί μη τινές έτι είεν τίω αξίαν τῆς έαν Αθούσεας, κ) τ τ θείου νόμου παραγγελίας πετραχυια. Αστερή άνω σρόνοια σρός μέσρον το άμαρ | ηκοίων είς Ιας ύσοκα | ω χώρας έξορίζει ώσσε μ મો Tus પંજા દિશ્કૃત કિયાના મામ માં ને દેવિ.Ex jap પ્રન Tallspan at Mel Covas is i Indotepas avayer. Eist γαρ' αναθεν οί δορυφόροι όντις της καθολου 🖛 🗢 rolus, ων ο μες τυχοταμίας ψυχων, ο 3 ψυχα πομπός Σπος ελεύς κ) διατάκτωρ επ ένσωματομένων ψυχών. Και ο με τηρεί ο 3 πρόκει κο γνώμιω του θεού. Το ούν λόγο τουτο ο παι, κ τή สีขอ 🕇 องลาแสาอง อิรีลมลาที, ฆิ อีสาวทีร อิรโม ท์ อุบ์🕳 σις. πλάςρια γαρ'ούσα κὸ σκίωοποιός άγγείων એς α δάλλον]αι αί ψυχαί. παρες ασι ή δυ ένέργειαι 🐞 क्यें में न्या माम अर्थ है प्रमानित . Kat में हि प्रमानिम है कि के

हैं पूज राज्य , वैक्राल में क्रिंडार राष्ट्रके स्था क्टाप्रकार में , σουτε έκαςου τύπου έξ άρχης καταβεβλημέyou. Kai τοῦ φυράματος τοῦ ανω γίγνηται. Η Figurapia, irws φος ανάλογον iracrus off ra-Tabarousar fuxar eis to sakatialwa. zai σο πλάφια έτεργη και γέτηται. Και ταις μθρ οξέσι औ √υχών, όξέα γένηται καὶ τα σώμα]a. Tais 3 Branos Brana. Tais 3 irepytos i-प्रश्निम, में नवाँद एक्षीनवाँद एक्षीनवे, में में Swarais Swa-Ta, Tais Soliais Solia, xai atak atlas sua-इवार 🖓 रहे लेसहें. Ou yap वेट्स स्त्रीकर त्रीधा वे सि देत्री 🗀 Ause, hezina 3 weiwais ni anpibesepais aidn'seσιν εκόσμησε, τό τεγγαπόδον β, τα β κέρασι, τα · 🖍 ο δουσι, τα 🥱 όνυξι κ) έπλαις έκρατέρασε . Τα 🥱 Αρπόντα εθχαίτοις σώμασι ὰ ἐνυποχωρήτοις ἐμα-Adres - Kai oras mite tou oumatos bypoths te-Asor adern Siamern. On a Ta comata, Brois όδου σε έχαράκωσε. Ο ή τους όγκους όξι<del>ιοίας</del> Swaper weitheres. Outer ta il to F Jaraτου εὐλαβοία ἰχυρότερα 💞 ἄλλον . Τα ζηνηία, THAC TOTAL STOIKED ELONE SOIXHO, ET OF TO POSS bu Artear ar Swaithwer trepper izven. Er jap ચંઠે હમા મહે ત્રણ ભાંમક, ભાંમલ ભાંમક મહાલ . હેંપ્રહ દળ જે લાં-Al, η Βολισίν, η ακανθαις εν υδατι νηχόμου. Pruyor and Jean, The islan welle Campieror Service, rai exeractipiorizos es to un opait το udop. Eis jap exasor of σωμάτων τουζων καθ' δμοιότητα έγκλκονται αί ψυχαί. Ωττε eis who arbemaus. Eis d' remanosa anti-Tous. vóuas jap éxeivas ésiv vi izus. es de ép... TETE TES PONÍES. OÙ SEV JEP EN THE EFENTION E-TEEPXETAL TOIS ANDPOTOLS, LOXIFANTA NE KAσαβάλλη. Είς ή τα γηχτά τας δηλιάς, πόσα AN Δοιπών τοιχείων Μολαβών ανάξια τυγχάves. Tire vas cop our me er exacto eupoir (mor τη ίδια φύσει μη καταχρώμου. Πώς, πάλιν & TEROUTA, AREN Opos. Kai Arexpibulois. Ose ανθρωπου μόμ' α τέκνον το κριτικόν καββίω ακ τεγχαπό ωυ ή των ανάγκω παραλλάξαι. έρπε-दर्भ है को विकाश के कार्य हिन्दा. यो को कार्य के क्रांड किर्साद क्षेक्रव्यमेन्द्रका, प्रक्रो जीध्यवेश रागेंड बोजकारिकालंबा वेश्वज्ञान है. Kai Tá pi mei The Stallerus of divo, i The na-Tabárens air M., wi The repartoupyias, Toraiza. Συμβαίνα 3 ο τέχνον , έν έχας ο οίδα ευρίσκεδζ και γένα 💞 σροκαμένων βασιλικάς τιtes tuxas. natabairen j na annas annolous, Tas whi Scarripous. Tas 3 fuzgas. Tas 3 Tapupavous, tas A manas. Tas 3 Baravoous, Tas A iurespous, Tas de arespous, Tas 3 epyals, Tals A erspyeis. Tals d'annote annos eves. suplaire de routs mapa the Al tomer Ciou. Her eis to ironpatialisa iz banderta ai ψυχαί. Λί μ΄ γορ' το βασιλικοῦ διαζώματος zataπηθοσιτης όμοωπαθούς Casilizhs Juxne. σολλαί γυρ લે εί βασιλείαι. Λί μθρ γαρ લે εί ψυ-Lor, ai Tounasor, ai Trixrns, ai S'Enshuns, ai T વાં જી. Πહેંદ, જ વંત્રોષ્ટ હેં જરા દાગુલ જાયે દેવા જી દે નહેન weer, as da' zezoré ran n'sn, fuxar idu' Oripie.

habet opus, sit natura seruet & retineat, cuiusque figuram que ab initio sir iniecta, & siat e superis figmentis. Experientia uero, vt propor tione cuiusque descendentium animarum ad incorporationem, etiam figmentű respondeat & operetur. Et velocibus quidem animarum, velocia fiant, & corpora. Tardis autem tarda. efficacibus efficacia, inertibus inertia, & potétibus, potentia, & dolosis dolosa. Et vt semel dicam, prout quamque decet. Non enim teme re volucribo plumas dedit. Rationalia uero ex cellentioribus, & exactioribus, sensibus ornauit.Quadrupedum autem hæc cornibus, illa dentibus, alia vguitibus, alia vngulis armauit. Serpétia vero flexibilibus, & cedentibus emol liuit corporibus. Ita tamen vt ne corporis humiditas ea penitus debilia redderet.Quorum; quidem ora, dentibus quoque sepjit. Alicui ve ro molem acutiei robur circumuestijt. Atque hoc modo mortis cautione aliis fortiora reddidit. Notantia vero, quæ timida sunt iustit ele mentum inhabitare in quo lumen, neutra fuã potestatem exercere potest. Nam in aqua ignis neque lucet, neque vrit. Singula vero iplorum, vel squamis, vel spinis, in aqua natant . Es quo uolunt fugiunt proprio circundata pauo re.Et tegumentum habent aquam, ne conspiciantur. In vnoquoque enim horum corporú, per similitudine includuntur animæ. Ita vt in homines veniat iudicatrices, in volucres, quæ iudicio carent.Lex enim ipfis est, robur in serpentes, dolosas. Nullum enim ipsosum e conspectu aggreditur homines . Sed ex insidijs feriunt.In natantia uero pauidas, & quæcunque alijs elementis frui non funt digne. Et tamen in uno quoque inuenire.animal propria natu ra, non abutens. Quo modo id rursus o mater, dixit Horus? Et respondit Iss. Ita, o fili, ut homo iudicium transgrediatur. Quadrupes vero necessitatem, commutet serpentia uero ut dolum ammittant. Et natantia pauorem non curent. Et volucres ab inhumanitate excedant. Et de dispositione quidem superiorum, & eorũ descensu, & corporis opificio, hæc sunt di-&a. Accidit autem o fili vt in vnaquaque, specie, & genere inueniantur an imæ quædam regiz,& descendant aliz aliter. Has quidem igni tas, alias frigidas, alias superbas, alias mansuetas, alias vili artificio deditas. Alias peritas, alias imperitas, alias inertes, alias quoque effica ces. Alias denique aliter se habentes. Accidit autem eis hoc a locorú positione unde in corpora mittunrur animę. Nam aliæ a Regia Zona decidüt, vigore fimiles animæ. Multç enim iunt regiæ.Nam alia funt animarum alia corporum, alia artis, alia scientiæ. Alia sui ipsius. Quo modo inquit. Horus, & sui ipsius? Prout, o fili, in iam factis. Animarum quidem Osiris

pater tuus, corporumque cuiusque gétis, dux. Confilij uero, pater & magister omnium Trismegistus Hermes. Medicinæ autem Asclepius Vulcani. Virium uero & roboris rursus, Osiris. Post quos, o fili tu ipse. Philosophiæ uero Arnebascenis. Poetices autem Asclepius Imuthes. In vniuersum namq; o fili inuenies, si exa Ce perpederis multos & multoru principes, & multos multoru reges. Sed qui oib. imperat, o fili, ex superna est regione. Qui vero partica latim regnat, id habet, a quaest, magis regia, Qui Zona ignis operarij sortiuntur fiunt,&ciborum.Qui vero ab humido , in humidis Zonis. Qui veto a sciente attefice, circa scientias verlantur, & artes. Ab inerti vero, ociole viuut Omnium enim quæ in terra sunt, o fili, opera per sermonem aut actionem facta, sursum fon tes funt mensura, & pendere infundentes nobis essentias. Et nihil est, quod a superis non descendit, & sursum ascendit, vt descédat. Quo modo id rurlus ais,o mater paradoxum?Er rur sus respondit Isis. Recursus, hoc manifestum si gnum animalibus indidit sacratissima natura. Quod ex supero aere recipimus spiritum, eum ipsu sursum respiramus, ve recipiamus. Et sut, huius, o fili, operis artifices in nobis pulmones. Qui postquam clauserint partes suas spiri tus receptiuas, tunc nos, non eodem nos habemus modo, sed sumus sublati. Adnascuntur, o fili magnanime alia quedam nobis extra figmenti constitutionem. Quid vero id est, dixit Horus, figmentum hoc o mater? Concurlus est-& temperamentum quatuor elementorum. A quo concursu,& temperiæ, exhalat uapor quidam, qui circundat animam, percurrit uero corpus ambobus tribuens, corpori scilicet & animæ propriæ qualitatis. Atque ita disterentiæ,animasticarum. & corporearum alterationum fiunt. Nam si in corporea concretione abundet ignis, tunc anima, quæ calida est natuza alium calorem alfumens, ignea magis effectu facit animal uiuacius, corpus vero velox & facile mobile . Si uero abundet aer, tunc, & leue,& subsultans, & inquietum fit animal, & anima & corpore. Quod si superet aqua tuc,& animal fit quidem anima bene utens, & bonæ indolis,& comes,& alijs conuersari, & iungi sufficiens, ob aquæ, naturalé vnitioné supnat,.n. cuclis, & si multa sit at in se resoluit,& ambit.Si uero sit pau a subit ea, quibus miscetur. Corpora quidem ob mollitiem & raritatem non compingutur, sed parua morbi occahoc, soluiutur, & a proprio vinculo pauiatim, excidut. Si vero terrestre fuerit abundantius, tunc obtusa sit animalis anima.non habés cor poris raritatem folubilem, neque per quod faliat, cum sensuum membra sint crassa effecta Sed intra se maner, ob grauitatem & densita-

อ์ สสาทา ออบ ออนสาพง 3 ใหล่รอบ ยังงอบร ทั่ว ยนตั้ง 🖫 Boux ns δ' δ πατήρ πάν ων, κ καθηγη ης, δ Τρισμεγισος Ερμής. Ιασεικής ή ό Ασκληπιός ό Ηφαίσου. Ιχυος ή κι ρώμης πάλιν Οσίρις. Μεθ'ών, ώ τέκνου, autos συ. Φιλοσοφίας ή Αργεβασκίω ης. Ποιητικής ή στάλεν ο Ασκληπιος ο Ιμούθης. Καθόλου χαρ' ο τέκνον Αυρήσεις, εαν εξείαζης, πολλους, κήπολλών αρχονίας -υ πολλους πολλών ζασιλέυον ας . Αλλ' δ με πάν ων πρατή τέκνον, έκ της τισφάνω χώρας ές iv. O' ή τήθ x µepos, exertu exe this do ou terou oci, Bast λικωτέρον, διαζώματος τετάχότες πυρος έργάτα שוֹשְישׁיד מו, אמו שיים הו הו שול בי בים שוו שוו שוו שוו שווים ש διαζώμασιν. Οί δ' Δπο' τεχνίζου, ως δηςήμαν ylyrorfac x rexres. Oi d'in depou , depuis xe อีการแล้ง อีเสโตรเ . Пล่งในข วนา สัง อีก วูทีร ตั ซะ πνον, διά λόγου κ) έργου σραγμάτων, άνω είσιν αξ જમγαὶ, μέτεφ κὶ ς αθμορόλη γλώ ουσαι ήμίν τας οὐvias, njoun es iv, o un avaber natalelnne, nj max Νν ανέρχεται, ίνα καταζή. Πώς πάλιν λέγεις τούτο ο τεκούσα παράδοξον? Καὶ ἀπεκρίθη Ισες πάλιν. Της παλινδρομίας έναργές τουτο σημείον τοις ζώοις ενέθησεν, ή ιεροτάτη φύσις. Τοῦτο 300 es to it avader et aépos mueu na, routo mans ανω πέμπουλυ, ίνα λαίδωυλυ. Και εἰσὶν οι τέπνον, σούτου τ ενεργήματος τεχνίτιδες εν ήμιν φύσα. Αί έπαδαν μισώσι τα δεκτικά έσυ της τ πνεύμα-Τος σόματι, τότε ήμεις ουκέτι હૈદ હેσων, άλλα αναβεβήκαιψε. Φροσεπιγίγνεται ο παι μεγαλό∸ δοξε, και έτερα τινα ήμιν έκτος του φυράματος συς αθμίας. Τὶ δ'ές ὶν, Ωρος εἶπεν, το φύραμα τοῦτο ersnouva? Emplos bi ni npavis Al rewapor sorxeiar it is neavens no vuoseu, avalumatas Tès α μος, ω συτρ αναλείται με τη ψυχή, διαπείχαι δ'έν σωμα]ι, άμφοβέροις μεβαδιδούς, τουβέςι το σώ-METI X TH LUXH THE ISING TOLOTHOS, MERON ONE COR Siapopai The fuxing ni The someting avantoidσεων γίγνον]αι.Εί με γαρ κτι + σωματικίω διάπηξιο πλεονάσειε το πυρ, το πίωικαυ τα ή ψοχη, θερμή 🗗 φύσιν υπάρχουσα, η έτερον θερμόν φροσλαδουσα, έκπυρωθετέρα βμομένη, ποιά το ζώον ένεργόζερον. το δε σώμα, όξυ ή ευχίνητον. Εί ή πλεονάσειεν & anp, to the exact a g nov per, g and ntext, g arkδρατον γίνεται τὸ ζῶον ὰ ↓υχῆ ὰ σωματι. ΕΙ So To usup Treoracus, To Theirauta rai To Ewor, τη με ψυχη γίνε α ευχειω και ευφυες και εύπερίχυτον. ἰκανως τε τοῖς ἄλλοις όπιπεσείν, χων xpxxxbui at Suna whor, Sea to opos ta axxa, iratsκον τ υδα os, Εφιζάνει γαρ πασιν. κ πολυ με ον ess έσυτο δουλύει εξι σειλαμβάνοι. ολίγον ή υπάρχον παι καταδύσον γίγνεται ο εμίγη. Τα μφ τοι σαpara iso madaporntos na xaurotntos eis ateσριγξιν οὖν ἄγεται, αλλά μικρά τινὶ νόσον ἀφορμῷ λύεται, και τοῦ ἰδίου σων δισμου κατ'ολίγον έκ πί-Ada. El 3 to years anteraret, to thur aufa τω συματικώ άραιότητα εύλυτον, ού δέ του δέ ου πηδήσεται πεπαχημένων τ αιδητικών μελών. αλλ' ενδον μένα παρ' έαυτη ίσου βάρους η πυχνόζηTos meduliou. To 3 owna repeat it and apyor is Bapu, nei peta Blas in The mounterens meroviduor. Ei j oummergos yéroso à márom são WIS TOTE TO LOOV SEPLED OF MP ELV, ROUPOV & HE mirnour, eurpator S' es dolui, fu acor 3 es magir maraonda (sfat. Ora our rol ) rol xóyo nenoi-THEFALL THEOPOS TUPOS MU TEUMETOS, TOUTE Emprément, mi arm map exervois modificatas Σοις ςαχρίοις, εξών κρένετο. Οσα A πλοίο-TOS ME TUPOS, ONLY OU TO THE UMETOS, US ATOS TO BY THE उनार , नवान्य बेनिधारिक्षान्त्या , प्रवो नवी द्वाप नवे क्ट्रा व्यर्शेष २ एक्स्ने, पेर्कुम्स्सर्थे संस् अध्यान्त्राप के स्वसंत्राप . O' पृष्के માં મામાં માર્ગ કે જાણા કે જાણા તે જાણા માર્ચ οὖκοίδι, διαδύνα ή χτ πάνων κὶ ἐπίτα]αι. Οσα A πλείονος μ υδατος, πλείονος το γης, μεσείου 3 πνεύματος, και δλίγου δι πυρος, τοῦτα βηρίω/αι. Τη Ν 7 βερμού τουουσία αλκιμώτερα γέγονε τη άλλων. Οσα 🚱 γης και υδαζος Ισον κεκοινώνηκε , ταῦτ' ἐφειρπάθη , καὶ नमें उठि जा प्राचेत प्रश्निम से उठियाद प्रश्ने के से से किन protada. Tr N. rov Saros- xouveria tuzea. eyérero, τη ή της γης βαρέα, και rodpa. Τη 🖒 τοῦ જોદύμαζος , εὐκίνη α , સે જોοαιρέσει το κινείως. Οσα δε πλείονος μέρ ύγρου, ολίγου 🐧 द्वाराव , ात्रवान के सार्शिणीय . अयो में मी मी ना Sepuou zai aépos sephoen , deîxa ezi zai adu-कता रमें और राज्य यं पृष्ठाय करावपर्यं स्था रमें राज्य प्रवर्त-Lous er renugiery and usale, sie to our fues natoinei. nui apos judy thui tou enaseu soi-Reiau piospar, and The prosper & acrossin is to τα λοιπά ζώα μεμετεοποίη αι σρός ενέργααν ? εκάς φ औ τοιχείων, ουσιομετείαν. Και ε]ι α παϊ πειπόθητε λέγω, δ]ι εκ ταύ]ης της ου]ω συσάσεως της των προήμο συνοδον προμένη πράσις, και δ έκ ταύ]ης εναθυμιώμος α]μός, so dear & islar, Theorem is colula. Ass To pap Jepudy Elepor un Lageir Jepudy , neu To depudes, mreuna elepor. unde to uppor elepar ยังคนอในง , แห่ง รถ่ วงตั้งจร , ริโรคนง สบหงังไทใน, eten & Jener , io de Ler Et apaux persons, 🛪 🏎 ιοχίω , οὐδε τη καθ αὐξησιν γνομένη pelacon के प्रेरंग्ड स्था की उद्यादिक बेले में. es epotoauty ousating of soixelor xpasei. केंद्र को मि केन्मिलेंग केंग्रामार्थल वार्ट्रमधीयां वा, में केंग्रामार्थल ελαπωθιώα. Τα δε άλλα όμοίως, τίωικαῦτα οὐ-क्रिंड रेंग्डिम नि र्वे देविक न्यम मार्थ प्रकृ वर्ष माहर विस्त्रहित , τότε Βερμόν, κો το ἀερῶ δες , άδη συσκίωα છે. Τῆς ψυχης, τότε άλληγορίαις η εκςάσεσι γίγνεται το ζώον. Πεπύκνωται γαρ τα τοιχεία δί ών διαφθεί-ρέζαι γα σώμαζα. Αυζό με γαρ ζό γεωδες έτεν π F σώμαໃος πηξις, 10 δ'ύγρον κ) έν ΙούΙω δει' eis συμπαγίαν περίχυσις. 7ο' γαρ' ἀερῶ δες εςι' 7ο ἐν ήμῖν κι-ขทุไหลง, หู ใจบใญ สต์ทใพท ริเยายกาทใหลง ใจสบิค. นิสเย อบีร อิน ให้ร อาต์ใหร ชาเมอ์ ร้อบ หุ้ นาสสองเร รี รอเมอโลร ગાગુર્ફાણાનુની માર્વેદ, મે અંકલેશન કેટ્રેલ માદ, મો લેશ્લી પ્રમાલનાદન

tem vincta. Corpus vero, solidam quidem, sed iners, & graue. Et per electionem vix mouetur. Si vero mediocris sir omnium constitutio tunc animal calidum ad actionem, leue auté ad motum bene temperatum ad tactum, validum ad compagem paratur. Quæcunque igt i tur hac ratione particeps magis est ignis,& spi ritus, hæc in aues sunt efformata, & sursum apud illa versantur elementa, ex quibus etiam' facta sunt. Quæ vero plus ignis habent, pault spiritus, aquæ vero & terrææqua portione, hec in homines transeunt. Et animali nimius calor in intelligentiam est versus. Nam intelle-Aus qui in nobis est, calida quædam estres, quæ vrere quidem nescit, penetrat tamen om nia, & nouit. Qua uero plus aqua, & plus terræ, habet, medioch vero spiritu, & pauco igne funt, hæc fiunt ferę. Et caloris abundantia alijs robultiora fiunt.Quæ autem terra & aqua lunt zque sunt participia, hzc in serpentes abierue. Et ignis carétia pauida & sine audacia sunt ge nita. Communione autem aquæ, frigida fa-Ca, ob terram vero grania, & pigra; ob fpiritu auté facile mouentur, si motus sit electique Quzeunq; vero plus humoris, pauci vero sicci, ea in pisces abierunt. Et caloris, & aeris caré tia pauida sunt & abdyta. Humoris vero abun dantia & terreni, in luto & aqua ob cognationem habitant . Ad cuiusq; ergo elementi portionem & portionis superantia corpora etiam. ætatem degunt. Ad paucitatem autem reliqua animalia, lunt commélurata ad actionem qua fingulorum elementorum essentiam coueniat. Adhuc, o fili carissime dico, ex tali constitutione & primo eorum congressu, quæ sit tempera tura. Et qui ex hac exhalat vapor, in quantum propriam colernat proprietatem vt calor aliū non recipiat calorem, & aereus spiritus, alium. neque humor aliam humiditatem, neq; quod terreum est, alia désitatem, in tantum animal sanum est. Nam si ita non maneant, o sili, in ea quam ab initio habuit mensura. Sed vel hæc ar bundent non operatur, nist per abundantiam. neque in mutatione augmenti proprij generis & corporum. Sed vt prædiximus constituto ab elementis temperamento ita vt calor amplius crescat, vel amplius diminuatur, & aliæ similiter se habeant, tunc ægrotabit animal. Nam cu ita fit dispositus, & calor & aer, quæ simul habitant cum anima, tucin alterationibus & ecstasibus degit animal. Densata enim sunt elementa, per quæ corrumpuntur corpora. Nam corporis compago, est id ipsum terrestre, & hu midum quod ad compactionem circumfundi tur.Nam aerum id est,quod in nobis est motiuum,& horum omnium excitatiuus ignis . Sicut ergo ex primo congressu,& téperie elemétorum, qui fit vapor quali accélio, & exhalatio, qualis

qualis si fuerit pmista aix, ducit se ipsam in se ipsam ut se babet natura vel proba sit, vel non Proprietate & conuicu qux ab initio est sortita, si permaneat anima, ordinem servat. Quan do veto quid superadditur vel toti moli, vel partibus, vel eriam parti ab extra, & sit abudan tior quam ea qux ab initio ei suit, tunc vapor iste alteratus, alterat vel anima dispositionem vel eriam corporis. Nam ignis & spiritus cum sursum tendant, ad animam recurrunt, qux ex simili cum eis est regione. Humor vero & terteum cum ferantur deorsum, corpori quod ex eadem sede est supersidet.

### Finis Libri XIII. Minerus mundi.

### SCHOLION EIVSDEM PATRIS.

- 1 In principio Isidis. Per Deos, intellige substantias, separatas, iuxta philosophos vel angelos iuxta fideles christi.
- 2 Per potum dulcem, quem dicit. accipere animas a Deo, intellige illuminationem, quam accipiunt anima.
- 3 Cum Deus dicit siat Natura, & samina. Ponit alium ordinem productionis, ab illo, quem ponit Moses in principio Genesis. Qua omnia, accipias, tamquam dicta a philosophis. Et non tamquam vera secundum sidem catholicam.
- 4 Quando ponit Deum dedisse sedes in calo animabus, vt possent mereri, vel demereri, salsum est in side catholica.
- 5 Sicutifalsum est animas transire in bruta.
- 6 Et quòd subeant corpora, vt ibi puniantur falsa.
- 7 Falsum quoque, necessitatem dominari animabus.
- 8 Quando vocat hic & alibi, Deum Demonem, male fonat, potest tamen bonum habere sensum. cum Demon significet sapientem.
- 9 Quando elementa loquuntur ad Deum,est phantasia poetica.
- 10 Quando ponit, aerem esse locum anime. Si intelligat animam rationalem, falsum est & item infraquando id replicat multoties sub alys verbis.
- 11 Falsum quoque quòd anime eandem pænam habeant vincte, quam solute habebune.
- 12. Falsum itidem, animas habere loca, vnde veniant. Et & celebriore, discendere, que sunt nobiliores.
- 13 Falsum preterea, & animas descendere, & accipere calorum & elementorum dispositiones.
- 14 Item falsum, animas folutas in easdem regiones redire.
- 15 Falsum quoque, quòd anime, eiusdem speciei non sint, si sint rationales.

Fundamentum autem excludens omnium istorum error est. Quoniam sides nostra tenet. Deum nouas creare animas & infundere nouis corporibus. Et infundendo creare, & creando infundere. Can. Quod formatum. 32. Q.I.D.Thomas receptus. 1. par. Q. 90. ar. 4. Et Petrus Lombardus. 2. sentent. Dist. 17. in principio.

Similiter, anima rationalis est substantia per se subsistens ; incorporea , immortalis , creata a Deo uno , de nibilo cum infunditur.

Digitized by Google

TEPI TIPONOIAZ KAI EIMAPMENHE.

### DE PROVIDENTIA ET FATO

Ex off opes Auguora.



Arta 3 yiretas qu'on zal eipapμένη. Και ουκ δω τόπος έρημος morolas. Πρόνοια δ'ές λη αὐτοτε-AN'S AO YOS F EMOUPANIOU BOOU. Sue 5 Flov avloques Sunapens arayκη κ) είμαρμένη. Η δ' είμαρμένη

चित्रणहराने कु०१०६५ में वेश्वप्रमा. Τη 3 નેμαρμένη ύπη-·poFerroi as épes. Oule jap ni mapulerlus quy niv lis sú ขลในเอบีใย อุบภณ์รุ้นเ ย้นมารี วันจา ชาร ชอบในท อิดเทอใหใดร .. οπλον γερ οιμερμένης οι εςέρες, χτ γαρ ] αυ] lu πάν Τα જેમાજકλουσε τη φύσοι κે τοις ανθράποις.

Ex libris ad Ammonem.



Mnia vero fiunt natura, & fato. Et non est locus desertus a prouiden tia. Prouidentia vero est per se per fecta ratio, supercælestis Dei. Duze

autem sunt ab ea notæ potentiæ, necessitas, & fatum. Fatum autem ministrum est prouidentiz,& necessitatis. Fati uero ministræ sunt stellz. Neque enim fatum fugere quis potest, neque se custodire, ab ipsius ui magna. Arma naq; fati, funt stellæ. Secundum ipsum namg; cúcta efficientur, naturæ & hominibus.

#### SCHOLION EIVSDEM PATRIS.

Falsum est quod ait fatum neminem sugere posse. Neque se custodire à sua vi magna. Intelligatur stellas inclinare quidem, fed non cogere. Alias tolleretur libertas hominis.

#### TIPOE TON ATTON AMMONA.

- . . Καὶ ή μ διακρατούσα τον όλον κόσμον αρόνοια esir. in j swizovca, za weizovca dvazan isir. Еінарият Элун, й быйун тачта катачаука-Louve Dueis Jap' is in autis to arayka (on . Ailia Autores xui popas Biou. O' who ou v noques ap a-Tos Exes The aporoser. Houtes jap autis Tuyxán Per. H' 3 mporote ignanerat ouper q. Atort ig Stal क्रा कोर्रो राईक्वारक , रहा साउउउउरका क्रिक्ट्रिकरा and απαυσον κίνησιν έχοντες. Είμαρμένη **Ν** Siéti wi drayun . Kai i idu mpéreia mo-अवसं . अंध्यक्ष्यां के वोर्चाय देते नमेंड की येडक्का केवन θέσους. Οὖτος νόμος ἔφυκτὸς, καθ ὅν πάντα TITEXTU.

### EK TON HPO'E TAT Einaputens.

Ορθώς μοὶ πάν α ਜੌ πας ο πάτερ. એ κે દેવા με άyaunnor, Tira En Ta XI moroiar. En Tira zať avázniu, opolos za nad opappielu? Eolu हैं) है। मंधिर के रदेर , ज्यंद मंदिम देवकार्यτων. Καὶ τὸ μθρίτοι δὰ τοπτον. Τοῦτο μθρ οὖν άχεωματον, άχημάτιτον, άτωματον, έξ quiths the spoiths and vonthe ovoice. Eloi A χαι έν ήμιν, τούτφ έναντίαι χηματότητες, τουτο κατοδεχόμθμαι. Το γουν κινούμθμον THE PONTHE OUTLES, REL GOODEX BEY EUδίως μεταβάλλεται δε έτερον δίδος κινήσεως. Touto 3 Howar & Tou von matter tou In-MOUPYOU. TPITON N' isin alos desinaton. ό σει τα σώματα ζεί συμβεβηκός. Τόπος, zeóros, xirnois, Xñua, Enparaa, uizedos, eidos. Kai router eidi Siapopai Súe. H' किए नुक् देहरेर क्येन्ट्री हिर्देश कराबे , वं रहे पर्य

### AD EVNDEM AMMONEM.

Quæ vniuerso imperat mundo, prouidentia est. Quæ vero continet & coplectitur, neces fitas est. Fatum uero ducit, & circunducit omnia costringens. Natura enim eius est, cogere. Caula generationis, & corruptionis vitæ. Műdus quidem primus habet prouidentiam. Primus enim ipsam sortitur. Providentia ucro coextenditur cœlo. Quoniá & Dij circa ipíum reuoluŭtur, & mouétur, infatigabilé, & incessa bilé motű. Fatű uero, quoniam & necessitas. Et prouidétia, quidé, prouidet. Fatú vero causa est astrorum dispositionis.Hæc lex, ineuitabilis, secundum quam cuncta sunt ordinata.

#### EX SCRIPTIS AD TATIVM. De Fato.

Rece mihi omnia dixisti o pater. Sed adhuc mihi in memoriam reuoca. Que nam fint secundum prouidentiam, & quæ secundum necessitatem, & similiter secundum fatum? Dixi esse in nobis, o Tati, tres species incorporeoru & aliud quidem est intelligibile, hoc quidem fine colore, fine figura, incorporeum, ex ipfa prima & intelligibili estentia. Sunt etiam in nobis, huic contrariæ figurationes iplum lufci pientes. Quod ergo mouetur ab intelligibili essentia, & susceptum illico mutatur in aliam speciem motus.Hæc uero idolum est intelligé tiæ conditoris. Tertia vero species est incorporea quæ circa corpora est accidens. Locus, tempus, motus, figura, superficies, magnitudo, forma . Et horum funt differentiæ duæ . Hæc quidem ipsarum est proprie qualis. Illa vero

corporis. Propriæ qualis, figura, color, forma, locus, tempus, motus. Corporis uero propria est figurata figura, & coloratus color. Eit uero, & formata forma, & supersicies &ma gnitudo. Hæc horum non participant. Intelligibilis igitur essentia, Deo proxima, seu ipsius habet potestate. Et seruadi alterius seipsam ser vás. Deinde hæc essentia, sub necessitate non est. Relicta uero a Deo, eligit corpoream naturam. Et electio eius secundum prouidentiam est. Hoc vero mundi fir. Irrationale autem om ne mouetur ad quandam rationem. Et ratio quidem secundum prouidentiam, irrationale autem secundum necessitatem. Que uero circa corpora sunt accidentia, secundum fatum. Et iste est sermo, eorum, quæ secundum prowidentiam, & necessitatem, & fatum.

#### DE TEMPORE.

#### Ad eundem Tatium.

Itaque de tribus temporibus inuenire. Neque enim per se sunt.neque vnita sunt.Et rursus sunt vnita. Et per se sunt, si seorsum esse a · præterito existimes præsens, impossibile est extare, nisi & preteritum siat. Nam ex eo quod abijt, prælens fit. Et ex prælenti, futurum adue nit. Si uero opus est etiam amplius examinare in huc modum ratiocinemur. Præteritum quidem tempus, abijsse, vt non amplius sit idem. Futurum autem nondum consistere, eo quòd nondum adest. Sed neque presens adesse, eo quod maneat. Nam quod no stat momentum habens, neque centri permanentiam; quo mo .do temporis præfens effe dicetur 🕈 quod neq; stare potens est. Et rursus præteritum coniun-Aum præsenti, & præsens suturo sit. Non.n. seorsum sunt, identitate, & vnione, & continuitate. Ita & continuum, & discretum fit vnu cum sit, & idem tempus.

#### DE STELLIS.

#### Ad eundem.

Ita o fili, corum omnium quæ vniuersaliter accidunt, energia, ab his est. Quod dico, intellige. Regum euersiones, vrbium insurrectiones, pestes, sames, inundatio maris, terræ motus. Nihil horum o fili, absque horum energia sit. Ad hæc, intellige etiam. Namque isti non præsunt illis. Nos vero sub septem sumus. Non intelligis etiam in nos, quandam illorum peruenire energiam? vel que in ipsa, vel per ipsa. Quæ nam ipsis suerit o pater, corporis sigura? Hos multitudo vocat dæmonas. Neque.n. proprium quodda genus

σώματος. Τα μ' ίδίως ποια, το χημα, ή χώα, το eldos, ο τόπος, ο χεόνος, ή κίνησις. Τα Λ τοῦ σώματος ίδια Επ' το έχηματισμένον χημα, καὶ τὸ κεχουσμένον χοῦμα. Εςὶ ή καὶ π μεμορφωμένη μορφή, και ή δληφάνεια, κ) το μέγεθος. Ταῦτα δει τούτων αμέτοχα. Η μ οὖν vonth ovoia, spos to Sequ Avouern, Eauthe έξουσίαν έχει, χαὶ τοῦ σώζειν έτερον αὐτίω σώζουσαν. Επειτα αὐτη ή οὐσία ὑσο ἀνάγκιω οὐκ ἐςὶν, ὑωρλαφθάσα ή ὑωρο τοῦ δεοῦ αἰρεται των σωματικών φύσιν, χαν ή αιρεσις αυτίις χτ πρόνοιαν. Τοῦτο ή τοῦ κόσμου γίνεται. το δ' άλογον πάν κινέιται 🗫 ος τινά λόγον 👊 🗟 μι λόγος χτι πρόνοιαν. το δ' άλογον χτι τ ανάγκίω. Τα ή σει τα σώμα]α συμδεδηκό]α καθ είμαρμέv lw. Kalovtos is in o xó yes off x? apóvolav mi dναγκίω, και εξμαρμένιω.

#### HEPI XPONOT.

#### Προς τον αυτον Τα].

. Ast प्राये करा और जुराबेंग प्रदर्भका रिम्सिंग. Outs ραρ καθ' έαυτους είσιν, ούζε σωνωώνται, καθ έσωτους είσεν. Εαν χωρίς έξ του παρεληλυθότος ισολάβης τον ένες ώτα, αδιώ ατον ξει' σιω !τάναι, εὶ μη παρεληλυθώς γένηται. Εκ χαρ' το **ϋ** Smolyoperou to swesds gigretal. Rai ex tou ένες ώτος, το μέλλον έρχεται. Εί ή δει ή δηπλέος βασανίσαι, ούτω λογισώμεθα. Το κομ παρελη-AUBOTA ROVOV OIXED EIS TO MARE I TO TOUTONS Τον ή μέλλοντα μη ύπαρχαν, έν το μηδίπο Tapeiva. Ama unde tor everate ouutapeivas έν πο μένειν. δε ραρ' ούχ ές πκε ροπίω έχον. ούτε κέντεου μονίω, χεόνου πώς ένες ώς 🖏 λέη εται? ο μηδ' ές άναι δωνάμθρος. Και πάλιν 🕹 παρεληλυθώς σωιάπων πρ ενεςώτι, και δ ενεςώς μέλλοντι, γίγνεται. Ου γαρ' χωρίς αυ το το ταυτό | η | ενό | τη ένό | η | ενό | η εν σωεχεία. Ο υτω χαι σωεχης και διεςως γίγνεζαι, είς ών, δ αυτός χεόνος.

#### HEPI' ASTEPON.

#### Προς τον αυτον.

Οὐτως ἀ τέκνον ἢ καθολικῶς πάντων συμζαιγόντων, τῆ ἐνεργεία ἀπο τού αν ἐςὰν οἶον ὁ λέγω,
νόντων, τῆ ἐνεργεία ἀπο τού αν ἐςὰν οἶον ὁ λέγω,
νόντον. Βασιλέων μετασχοπαὶ, πόλεων ἐπαναςάσεις, λοιμοὶ, λιμοι, ἄμπω]ις Βαλάωτις, γῆς
σεισμοὶ. Οὐ δὰν τούτων ἀ τέκνον χωρὶς τῆς
τουτων ἐνεργείας γίγνε]αι. Ετι β ἀρὸς τού]οις
νόντον. Οῦ μθυ ραρ οὖτοι ὁπιςατσιν ἐκείνων.
ἡμεῖς δὰ καὶ ὑπο τοὺς ἐπλα ἐσμὲν. Οὐ νοεῖς κὰ
εἰς ἡμᾶς τινὰ ἐκείνων φθάνειν ἐνέργειαν; ἢ οι ἡ εἰς
αὐ τῆς, ἡ δὶ ἐκείνων. Τὶς αὐ ροῖς ἀκ είν ἀ πα ]ερ,
ὁ τοῦ σώμα]ος τύπος ἐ τού]ους καλοῦσιν οἰς
πολλοὶ δαίμονας. Οὐ]ε ραρ ἱδιον τὶ ἔςὰ γένος

πο το δαιμόνων, ουτε άλλα σώματα έχοντες. LE islas Tipos unns, oude tuxus nivouphuse बैळारा भं µसेंड , α λλα ενέργειαι લેσો की देश κοντα έξ τούτων Βεών. Ετι αρός τούτοις νόησον, ώ Tat, irepynua toutor, ott rai eis the year στερματίζουσι , ας καλούσι τάνας . τας με σω-Impious, Tas S'onespiarajas. Eti xai er oupar o ospówbou astepes guracur autois contentoupyous, nai umperas nai spatiatas exousir. Outoi S' υπ' έκείνων μιγνύμθμοι φέρονται έν το αίθέρι αλωρούμθμος, τον τούτου τόπον αναπληρυύντες, Arms unde fi rónos ava nevos asépav, ouynoquouvres to may exepperar islar expertes. Υποτεταγμένω ή τω Το πρακοντα έξ ενέρyear. Et ar yal x Tas xapas plopal ylrorται την άλλων εμ√ύχων ζώων . και ή πληθυς την λυμαινομένων ζώων τους καρπούς. Υπό ή τούτους ές εν η καλουμένη άρκτος χτι μέσον τοῦ ζωδιακού, έξ ας έρων συγκαμένη έπα. έχουσα ἀτίζυγον ετέραν υπερ κεφαλής. Ταύτης μου ενέργεια. Ες καθάπερ άξονος μηδαμού ωμ δυvoύσης μηδ ανατελλούσης, μθυούσης ή έν πε αὐτω τόπφ της ώς αυτό τρεφομένης, ένεργούσης ή τω ζωηφόρου κύκλου παραδιδούσαν το สลัง ชอบัชอ. 🗺 นี้ รที่รงบนชอง ที่นะคุร, 🗺 ที่นะpas vunti. Meta j tautlu esiv, dinos xopos dseper, ous nues apornyopias ou nath sieraμου. Οί ή μεθ' ήμας μιμησάμου και αυτοί 🕶 ο σηγορίας τούτοις Βήσονται. Κατώθεν 🖰 τῆς σελίωνης είσεν έτεροι απέρες φθαρτοί αργοί, αρος ολίγον χεόνον σωις άμθροι είς τον σπερ γης αέρα, εξ αυτης της γης αναθυμισμού. ους και ήμεις δρωμήν διαλυομένους, τίω φύ-ζώων. Επὶ ἔτερον δ'ουδεν γίγνεται η ΐνα μό-שפר של של ביים של של עושי של יים אל לעא-ત્રાંગ, ત્યાં જેઈ σκολήκων, ત્યાં જેઈ હોંગ્રેલν જેઈ દેવગાંલν. Καὶ γαρ' ἐκલνα το Τάτ, οὐτε ήμῖν, οὐτε τώ κόσμφ χεήσιμα ες. . Τοιμαντίον ή λυπε ένοχλούντα παρακολουθήματα όντα της φύσεως κ χΤ αθειατόν των γένεσιν έχοντα. Τον αυτόν σεόπον η οί જાન της γης αναθυμιώμοι ας έρες τον με ανω τόπον ου καταλαμβανουσιν. Αδιωατουσι γαρ' ως κατώθεν αντόντες πολυ ή το έμβριθές έχοντες, έλκουθμοι κάτω ἐπος της ίδίας υλης διαχέονται ταχέως. και διαλυθέν ες πί-Mours maker eis ylu ? un der everynoarles n μόνον οχλήσαντες πο τωρ' γων αίτρι.Ε/ερον όζι γένος ο Τα το જ καλουμένων κομη જ . 🟋 καιρον δποαινόμενων. και πάλιν μετά χρόνον ολίγον άφανων γινομένων, μήτε ανατέλλον ων , μή ε διαλυόμένων. Οἱ τίνες φανεροὶ άλλοι κωὶ κύρικες καθολικών δουτελεσμάτων γίγνονται μελλόντων =σε 35. Ού ]οι ή τον τόπον έχουσιν σου τον κύκλον τον τοῦ κλίου. Επαν οὖν μέλλη τὶ πο κόσμφ συμβαίνειν οὖτοι φαίνονται, φανέντες ολίγας ήμέρας , πάλιν ίσου τον κυκλον ελθόντες ? ทั้งส่องๆ สำคุณขอัง เมร์ขอบอเรา ซึ่ง กรุด สิทางเต่ให้ คุณข้องใธง ... est dæmonum. Neque alia corpora habentis, ex propria quadam materia, neque anima, mouentur sicuti nos. Sed energiæ funt sexaginta sex horum Deorum . Ad hæc etiam intellige , o Tati , factum eorum quod et in terram spermatizant, eas quæ vocantur, Tanæ. has quidem salutares, alias vero perniciosissimas. Adhuc in cœlo, quæ feruntur stellæ, generant sibi ministros, & seruos, & milites habent. Isti vero ab illis, misti feruntur'in æthere suspensi, huius locum replentes ne sit ibi locus vacuus stellis, ornantes vniuersum actionem propriam habentes, subordinatam vero ipsos triginta sex energiam. Ex quibus etiam per regiones fiunt corruptiones, aliorum animatorum animalium. Et multitudo animalium, quæ fructibus nocent. Sub istis est quæ vocatur, vrsa, per medium Zodiaci, ex astris composita septem, habens contrariam aliam super capite. Huius quidem energia est, ut axis, nusquam Occidentis, neque orientis. sed manentis in eodem loco, circa ipsum reuolutæ. Et efficientis, Zodiaci circuli vim, in hoc vniuersum. A nocte, diei, a die nocti. Post hanc est alius chorus stellarum, quas nos nomine non sumus dignati. Posteri vero imitati, & ipsi cognomina his imponent. Sub Luna vero, sunt aliæstellæ corruptibiles, ociosæ, ad paucum tempus conflatæ in aere super terra, ex ipsa terra euapoati. Quos & nos videmus dissolui; naturam habentes, similem inutilibus animalibus quæ super terra sunt. Et ad aliud nihil fiunt, nisi solum vt corrumpantur. quale est muscarum genus, & pulicum & vermium, & aliorum similium. Etenim illa, o Tati neque nobis, neque mundo sunt, vtilia. Sed contra, sunt molesta, & sunt naturæ sequellæ, & e superfluo generationem sortita. Eodem modo, & stellæ a terra exhalatæ superum locum non attingunt ( nequeunt enim ) ut pote ab infera parte ascendentes, sed valde graues trahuntur deorsum a propria materia, & dissoluuntur celeriter. Et solute rursus in terram cadunt, nihil operatæ, præter quam quod aerem super tetram turbarunt. Aliud est genus, o Tati, id quod uocatur cometarum, quæ pro tempore apparent. Et rursus paulo post inuisibiles fiunt. neq; occidentes,neq; dissolutæ. Alij vero manifesti præcones fiunt vniuersaliun euuentuu qui funt futuri. Isti vero locum habent sub solis circulo. Gum igitur aliquid mundo est euenturum, isti apparent.Et paucis diebus apparentes,rursus sub circulum venientes solis inuisibiles manent, in subsolano cum apparuerint. Alii

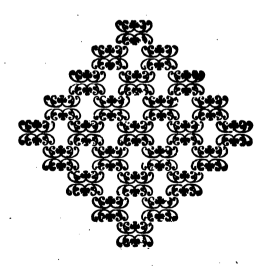
Alii vero in Borrhea. Alij in Lybe, alij in Noto Prophetas autem hos vocamus. Et stellarum quidé hæc est natura. Stellæ uero ab astris differunt.Stellæ namque sunt, eæ quæ in cælo pédent. Astra uero quæ cæli corpori sunt imposita. Et cum cœlo circumferuntur. Ex quibus duodecim animalia appellauimus.Qui hec nó ignorat, exacte potest deum intelligere. Sed si audenter effari oportet, et e proximo contemplari. Et postquam fuerit contemplatus beatu euadere.Beatus reuera,o pater, qui hunc conplatus fuerit. Sed impossibile est o fili, du quis in corpore est, id sortiri. Sed oportet nos præ exercere hic animam, vt ibi cum sit, vbi contéplari licet, a uia non erret. Quocuque uero ho mines amore corporis, nunquam conspicient pulchri, ac boni faciem. Qualis.n. pulchritudo o fili, quæ neg; figuram; neque colorem; neque corpus habet? Fuerit ne o pater, fine his, aliquid pulchrum? Solus Deus o fili, seu potius maius quid Dei nomine.

Annoi N' en ral Boppa. Annoi N' en ral nuth άλλοι δ' έν τω νότφ. Μάντας δε τούτου 🚁 🕳 onyopeuoaulu. Kai asépan n'il quois. Asépes S' arper Suapopar expusir. Arépes idu zap' i sir, oi er me ouparo aimpou phot. Espa 3 ra έγκεί ώνα έν το σώματι του ούρανου, συμφερώwhatier to ouparo. it oir du sena Casia opesnyopeusaulu. O' tauta un ayronsas, axpibus δω αται γοῆσαι τὸν θεὸν . Εί 🕉 👸 τολμή σαντα δ 😴 eireir, zi αὐτόπλω βυόωρον Scarast, zi Scaras whor, manapior fue at. Manapios de annos o máτερ, ο του ζον Βεασάμθρος . Αλλ' αδιώ ατον ο τέκνου, τον έν σώματι τούτφ εὐτυχῆσαι . Δοι λί φογυμrazen autous the fuxle indast, iva ine fueμένη, δπου αὐτίω ἔξεςι Βεάσαδζ, έδοῦ μη σφαλή Οσοι δ άνθρωποι φιλοσώματοι οίσλο, ούτοι ούπ ar mote Starairte The Tou Radou zee avalou όψιν, οδον γαρ κάλλος ο τέκνον, το μήτε χήμα μήτε χοῦμα, μήτε σῶμα έχον . Είν δ' ἀν τὶ ο πά-TEP XMPIS TOUJAN NELLON & Movos & Deos a TORNOT . Μάλλον ή το μείζον τὶ όν θεου το όνομα.

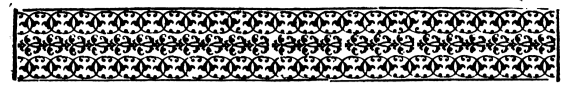
#### SCHOLION.

Quando in fine ait seu potius maius quid Dei nomine, loquitur per excessum.

F 1 N 1 S.



BPMQT x



### HERMETI EPMOY TOY

TRIZ METIZTOY,

HEPI' TYXHE.

Προς τ αὐτον Αμμανα.

TRISMEGISTI,

E ANIMA.

Ad eundem Ammonem.

BTBALON IA's

LIBER XIIII.



Υχή τοίνω ου σία ες ir do ώματος. xì èr σώματι ή οὖσα οῦκ ἐκζαίνα της ιδίας οὐσιότητος . Τυγχάνοι ગુલા હોં હત સંપ્રાંગમાં દર પ્રતા હો હોલા, પ્રો nata vónow aŭtonivntes. eûn iv TIVE RIVOULEVA,0บี 🗫 ós TI30บีR ซึ่งย-

κεν τινός. φοτεροί γαρ' το διωάμοι. Το δε कर्वन्द्रका को रिलेंस्या नी धर्मका में के मारो पर्वीvan estr é révos , un Révos , un quois. Tè apés ri estr apporta , un eldos , un Rãpa. To Nov trena, soma, red tower, red χότος , και φύσις. Ταυτα N x7 συγγμικιώ elneithta noivere Eddidois. Exel Tolvie το σώμα έδητο τόπου, αμήχανον γιρ ω συς ων σώμα ανά τόπου. Και μεταβάλлета фиян. Абшисток Л' цетаволи й-चया संग्रे × १००० , प्रस्रो नमें र प्रा क्रंजान प्राण्यerus , oute emparos olorre eusaem dra and apportes. Evera rolvum rou sopares, τίν ο τόπος. Παραδεχόμθρος γαρ τας τοῦ σώματος μεταβολάς, οὖε ἐᾳ ἀπόλλυδαι τὸ μεταζαλλόμου . Μεταβαλλόμου Ji sao i-चंक्रिका और ध्राव्यक श्राप्त स्था कि स्था कि कि χί. μετάβληθεν δ οις έτερον , τίω του έτέρου έξιν έχει . Το γαρ' σῶμα ἢ σῶμα . H' A roid Sidderie ou pire. To oupe Tolven સ્वर દાάθεσιν μεταβάλλεται . Ασάματος τοιυω δ τόπος, καὶ δ χούνος, καὶ κ φυσικὰ κί-υμσις. Τυγχάνοι δὶ δκαςον τούταν τῆς ἰδίας εδιότητος. Ιδιότης δε του τόπου, παραδο-Ni. Xporou N Sidenua, za apilude. Pureme N' nimers. Approvias N' pixia, aupares N' μεταβολή. Ιδιότης δ ψυχής ή κατ ουσίαν vénois. Kiroïtai de to nivouiduor nat' èvépyear the nirhoter , the nirovene to mar. H' அक् क्रंबार पर्णे सवापारेर पर्न सवापारे सव-, φίχοι πινήσοις : μίαν μβρ' τίω κατά διώαjur wirfie : oripar de rim nar erepyoiar .



M Nima igitur estentia est incorporea. Et in corpote exi stens, non egreditur a propria essentialitate. Est nam. que immobilis per essentia, & per intellectionem per se mobilis. Non in aliquo

mota, no ad aliquid, non gratia alicuius. Prior enim est potentia. Prius uero, non eget posterioribus.Igitur quod est in aiiquo,est locus,& tempus, & natura. Ad aliquid uero est harmonia, & forma, & figura. Quod uero gratia alicuius est, corpus, & locus, & tempus, & natura. Hæc autem, ob cognatam proprietatem communicant mutuo. Cam ergo corpus indigeret loco; impossibile enim erat consistere corpus fine loco, & mutuatur natura. Impossibile autem est mutationem esse sine tempore, & motu secundum naturam. Neque corporis consti tutio esse potest sine harmonia. Gratia ergo corporis est locus. Suscipiens enim corporis mutationes, non sinit disperdi id quod mutatur. Dum uero mutatur ab alio.in aliud recidit Et habitu quidem privatur, corpus autem el se, nequaquam. Mutatum uero in aliud, alterius habitum habet. Corpus enim erit corpus. Dispositio uero qualitatis, non manet. Corpus ergo secundum dispositionem mutatur.Incorporeus igitur locus,& tempus, & na turalis motus. Habet vero horú vnumquodo: propriam proprietatem. Proprietas autem loci, receptio. Téporis uero interuallum,& numerus. Naturz autem motus. Harmoniz vero amicitia, corporis autem mutatio. Proprietas uero animæ essentialis intellectio. Mouetur autem id;quod mouetur per actionem motus, quæ mouet uniuerfum . Natura enim vniuerfi vniuerso præbet motus. Vnum quidem secudum potentiam eius, aliú vero secundum a&ú.

Et ille quidem penetrat per vniuersum mundum, & intra continet. Alias autem præterit, & extra complectitur. Et per omnia perua dunt communiter. Et natura omnium, germinans, ea que fiunt, germinationem præbet ijs quæ germinantur. Seminans quidem fua femi na, generationes habens per materiam mobilem. Et du mouetur, calefit: & fit materia, ignis & aqua.Ille guidem validus & potens.hzc vero patiens. Ignis autem contrarians, aquiz exlic cauit aliquid aquæ, & facta est terra uecta super aqua. Cutit uero circumficcaretur, vapor factns e tribus, ex aqua, & terra, & igne, aer eua sit.Hæc conuenerunt secundum harmoniærå tionem. Calidum, frigidum, ficcum, humidum & ex conspiratione horum, factus est spiritus, ... & semen analogum ambienti spiritui. Hoc uero in matricem cadens, non quiescit in semine. Non quiescens autem mutat semen. Muta tum autem, incrementum accipit, & magnitu dinem. Ad magnitudinem uero idolum attrahit figuræ,& figuratur. Vectatur autem super figura, forma.per quam & formatur, id quod formatur. Cum ergo spiritus nó haberet in vtero vitalem motum, sed combustiuum & huc harmonia compoluit, ita vt susceptirx sieret in tellectualis vitæ. Est autem hæc impartilis, & immutabilis,numquam egrediens ab immuta bilitate.Quod ueto in vtero est numeris fouet & obstetricatur, & in exteriorem aerem ducir. Et proxime anima existens, appropriatur, non secundum cognatam proprietatem, sed secun dum fatalem Non enim amat, esse cum corpo re.Ob id fataliter prebet genito, intellectuale motum, & intellectuale vitæ ipfins essentiam. Irrepit enim in spiritum, & mouet vitaliter.

### AD EVNDEM AMMONEM.

Est igitur aïa incorporea essétia. Ná si hét cor pus, no amplius sui ipsius erit seruatrix. Oč.n. corp' eget ve sitteget ét vita, q in ordine sit po fita. Oë n. o gnatione het magnitudine quoq; sequi oportet. Qd.n.fit i magnitudine fit, & in magnitudiné crescit. At oi aucto, consequitur diminutio. Diminutioni, corruptio. Particeps vero factu forma vite, viuit, & comunicat iplo esse, per animă. Causa vero alteri vt sit, ipsa pri ens est. Este aut nunc dico, ratione adipisci & participare vită intellectuale. Anima auté præber vita intellectuale. Vocatur aut animal ob vită. rationale aŭ, ob intelle Aualé natură mortale vero ob corpus. Aia ergo incorporea est, impermutabilé habés potentiá. Quo.n.mő pőt dici animal no existete essentia que vita prebeat? Sed neq; rationale potest dici, nisi sit intellectualis essentia, q præbeat intellectualé vita. In omnib. aut non peruenit ipsum intelle-Quale, ob corporis costitutione, ad harmonia.

Και ή μ διήκει δια του σύμπαντος κόσμου, દેનુદ્ર δε σωέχει. Η ή παρήκει, και έκτος જ્યાંχει , και δια πάντων πεφοιτήκασι κοινή. και 🕏 φύσις πάντων, φύουσα τὰ γινόμουα φυλώ παρέχει τοις φυομένοις. απείρουσα μθυ τα έαυτης απέρματα, χυέσεις έχουσα δι υλίω κινητίω. Ki-Voullern de Bepliairetai, sai giverai n' un mup wa dap. To pe Devapor xal ixupor, To A To-Xov. To de mup ivartion whor the usate, it is pare του θδατος. και εγένετο ή γη οχουμένη όπο του υδατος. Περιξαιρομένου δι άτμος έγενετο εκ 📆 જુરાών. Τοῦ ἡ ὑδατος, της γης τε και τοῦ πυρος έγένετο απρ. Ταῦτα σωπλθε χζ τον της άρμονίας λόγον, Βερμον, ψυχον, ξηρον, ύγρον. Κα έκ της συμπνοίας τούτων, έγένετο πνευμα, κ) απέρμα ανάλογον το θειέχοντι πνεύματι. Τουτο 🔥 อริร รไม่ แห้วรูลง อุ้นรายบอง อบุ่น ทำอยนต์ อง รณ์ สายคματι. Ουκ ήρεμουν δε , μετεβάλλη το συέρ-μα. Μεταβαλλόμθρον δε , αυξειν ίχοι και μέγε-θος. Επὶ το μεγέθοι δε είδυλον δπασάται χήματος, του χηματίζε α. Οχεί αυ ή επ' πο χή-प्रकी। रहे सैंडेन्ड. डी वर्षे क्षेत्रे से डेन्स्स्वासीय रहे संडेन्स्स्वावर्णμθμον. Επεί τοίνου το πνευμα, ουκ είχεν έν τ va Sui the Cotinhe nivativ, the & Brasinhe. πωι ταύτω πριοσεν άρμονία, ποσοδοχίω ούσαν THE SLAVONTIKHS CONE. Est S'au n auspus, was αμε | ά Cλητος, οὐ δέπο / εξις αμένη της αμεταβλ#~ σίας. Το δε εν τη νηδυι, αριθμοίς λοχεύει, κα μαιού ]αι, κ) κο τον έξω αέρα άγκι. κ) έγγυ ]α ] . 🛶 χη οὖ σα οἰκοοῦται οῦ κτ τίω συγ γρικίω iδιο]\* τα, αλλα ταθ είμαρμένω. Ου ραρ έρως ές εν αυ-Ti usla roualos ii). Dia roulo nati equapuerto παρέχει το γινομένω διανοπτικώ κίνησιν, ή νοσpar (wis aufis ourier. जयम्बर्धमान मुक् म्र जिल्हा के મથી આ પ્રાપ્ત દ્વીપ્રજેક .

#### HPOE TON ATTON AMMONA.

Εςὶ τοίνω ψυχη, ἀσώμα]ος οὐσία. Εὶ γαρ έχει σώμα, οὐκέμες αι έαυβης σως ική. Πάν γαρ र्क्ष्मिक रेसेंरता राज्य ही . रेसीवा पता देखाँड रमेंड देख τάξει κειμένης. Παντί γαρ τος γένεσιν έχονςι και μεταζολίω δει επακολουθείκ. Το γαρ' γινόμουν γίνεται εν μεγέθει, γινόμθρον αύξιω έχει. Παντέ γαρ' τω αυξανομένο έπακολουθος μείωσις; Μειώσει φθορα. Μετειληφος ή είδους ζωής, ζή, χαι κοινωνεί του είναι κατά τίω ψυχίω. Η 💰 व्येगांव देगद्दे एक गाँउ सेंग्या , व्योगा कुकाम हैंग दिहे । To Se eivae vur heye to ev hope Suedaes rai metéxen coñs vorpas. Rapéxes s' n' fuχη , ζωίω νοιράν. Καλείται δε ζώον μθυ δια The Cole . Loyerdy de ded to rospor . Symτον 🖰 δια το σωμα. Ψυχν αρα ασώμαĵος 💃 άμετάπτωτον έχουσα τίω διώαμιν. Πος אַנף סוֹסידב סֹנוֹ אנץ מין לַמּסי נוח סטוֹסיוב דווֹב לובייםא-TINที่ร อบิฮโสร : Tหีร หละ สสายรายบอทร The vospale Zalu'. Er ragi d'oun apinyeijas to rospor, dia The TOU SULETOS SUSAGES THE EPHONIAN.

हिर्देश पूर्व रेक्के बेपूस हैंग क्ये जण्ड बंजस कर जे डेह्म्यर्रेग, प्रवर्षे कर και ένθερμος γίνεται. Εκν 5 το ψυχρον βαρύς, και σωχελής γίνε α.φύσις γαρ έρμόζα + 7 σώμα ος σύsacir-spòs d'épuorlar. Eidn 3 The apportas reiald κτι το θέρμος. κε το χτι το ψυχεον, κε το χτι το μέσος. Αρμόζοι 3 x τον δπαρατήσαντα ασέρα της συχκράσεως 💞 ας έρων. Παραλαβούσα 🕉 🧃 🗘 υχά καθώς εμαρται, τούτο παρέχειζοίω, το της φύστως έργο. Η' φύσις τοίνωι όμοιοί τίω έρμονίαν του σώματος, τη 🐝 ας έρων συγκράσω अला देग्रा τα πολυμιγή προς τίμο औν ασρον άρμονίαν, ώς έχειν φός άλληλα συμπάθηαν. Téxos jap' tus of asépar apportas to furas συμπάθκαν καθ' είμαρμένων αὐ જેઈ. Ψυχή τοῖνως esir o Aumor ovoia autoteans, er apzī eacμένη βίον τον καθ' είμαρμένω. χαι έπέσσασατο έαυτή λόγον έμοιον τή ύλη, έχοντα θυμόν, και δα 3υμίαν. Και ο μου Δυμος υπάρχα ยีงท . Outos देवा दिहार कार्यक्रस क्लेड रहे रमेंड ψυχης νόημα γίνεται ανδρεία. και ου παpayera wo Series. H' & Sulupia, max payera. Autu iar igir moinsera mois ror σης Αυχής λογισμον γίνεται συφροσιών ή ου πιν είται ύπο ' κδονίζε. Αναπληροί γαρ' ο λογισμός To is Nor the Madulias. Otar Id augoτερα όμονοήσοι και islu iξιν ποήση, και έχηται άμφότερα του της ψυχης λογισμού. γίνεται Sixusoun i jap'ien iğis auth, dauper idu τω τόρβολω τ Βυμοῦ, ἐπανισοὶ ή τὸ ἐνδίος τῆς ἐπθυμίας. Αρχή δὲ τού]ων, ή διανοπτι-κη οὐσία καθ ἐαυτίω οὖσα, ἐν τος αὐτῆς Φο-PONTIKO LOYO, RPETOS EXCUSA TOV EQUITOS LOyor. Apxer 🕉 रहा मंग्रुटम्प्यारिय में वर्णेनीय विकास विक्र -χων. Ο΄ 3 λόγος αυτώς ώσσερ σύμβουλος ο σροwontinds. Adyos tolinus the ovelar estr graeis अर λογισμών और παρεχόν/ων είκασμόν λογισμού -πο άλόγω. Αμυδρόν μθμ' ώς πρός λογισμόν: -λογισμόν δε ώς πρός το άλογον, καθάπερ AX a wis partui. xel To THE ESTLUIS LELLmor mos noson. Hoposas No Bupos zai da-Lunia mois tiva dogrando, sai artidam addu-La nei émaratas es éautois qualiales Siásolds :

Nam si in constitutione superet, calor, leue & & calidus efficitur. Si vero frigus, graue & pigrum fit. Natura namque accommodatcorporis cóstitutionem ad harmoniam. Species aŭt harmoniæ tres. Secundű caloré, lecüdű frigus, fecundű medium. Accómodat aűt iuxtaprædo minium stellæ, in astrorum temperie. Accipiés autanima, prout in fato est, huic præbet vita, naturæ opere. Natura ergo assimilat harmonia. corpori astrorú téperatione, & vnit quæ multis sunt mista modis ad astroru harmonia ita ve fibi mutuo habeant sympathiam. Finis namque astrorum harmoniæ est generare sympathiam secundum fatum ipsorum. Anima ergoest, o Ammon, essentia in se perfecta, ab initio eligens vitam iuxta fatum. & attrahit sibi rationem similem materiæ, habentem, irascentiam & concupilcentiam.Et iralcentia est materia. Hæc si habitum fecerit ad animæ intellectionem,fit fortitudo. & non abducitur a ti+ more. Concupiscentia aut abducitur. Hæc si habitum fecerit, ad animæ ratiocinium, fit temperantia & non mouetur a voluplate. Supplet enim ratiocinium indigentiam concupi scentiz.Quando vero ambæ concordes fuerint, & æqualem habitum fecerint & hæreant ambe anime ratiocinio, fit iustitia. Aequalis.n. habitus iplorum, tollir quidem excessum ira-Centiz, adzquat autem indigentiam concupilcentiæ. Principium vero est intellectualis essentia per se existens, in sua prouidente ratione imperium habens, suam ipsius rationé. Imperat autem & ductat hæc essentia tamqua princeps. Ratio aut ipfius providens vt confiliarius est. Ratio ergo essentiz est cognitio ratiocinationum, que prebent irrationali patti similitudinem ratiocinij. Obscuram quidem vt ad ratiocinium: ratiocinium vt ad irrationalitatem. tamquam Echo ad vocem, & lunæ fplendor ad folem. Accommodantur autem irascentia & concupiscentia ad quoddam ra+ tiocinium,& trahunt fefe mutuo contra.& attrahunt in le iplas circularem ratiocinationé.

#### SCHOLION.

Quando dicit animam, vitam eligere iuxta fatum, & attraxisse sibi rationem. falsum est, vt pateb ex deffinitione animę, & ex supradictis. Et simililer falsum quòd anima sit ex essentia.

Quando ait animam effe ex effentia genitam, pro falso est accipiendum.

Τυχή πάσα αθακίνητος. Εφημόμ γαρ εν τοίς Μυκοίς , κινήσοις τας μόμ હેલા જેઈ કેνεργοιών , τας દો હેલા જેઈ σωμάτων દો). Φαμόμ & τίω ψυχίω εξούσίας τινός ουχύλης γαγομά જો તેσωμαίος ούσα, η αθτής ασωμάτου ουσης. Anima omnis immortalis, & semper mobilis. Diximus.n.in generalibus, motus, alios esse ab energiis, alios a corporib. Dicimus aŭt anima ex essentia quadam, nó materia esse genitam. incorporea existens & illa incorporea existete.

M Omne

## HERMETIS TRISMEGISTI,

Omne.n.quod gignitur necesse est ex aliquo eé genita. Quorucuq; ergo gnation é coruptio colequitur, ea duo mote lequutur necessario. Motu ab anima, a qua mouetur, & motu corporis, p quem augetur, & minnitur. Et præterea reioluta foluütur. Hüc deffinio motü corzuptibiliú corporú. Aía uero semper mobilis, quia & ipla lemper mouetur, & alijs motu efficit.Per hác ergo rationem aía oís est,immor talis,& semp mobilis, habens motu, sua energiam.ldeæ uero aiarū sūt, Diuina, Humana, Ir sationalis. Diuina quidem diuini corporis, in quo eius energia. In ipio naq; mouetur. & ipsú mouet. Ná postquá a mortalib. aialib. libera facta fuerit, separata ab irrationalib. suis par tib.exiens in diuinű corpus, ve séper mobilis. in le ipla mouetur, circulata cu vniuerlo. Humana uero,habet quidē,&diuinū.cõiū&æ aūt iph sut irrationales, cocupilcentia, & iralcentia.Et iplæ quidem immortales, prout & iplæ funt energiæ. Sed energiæ mortaliú corporú. Quonia a divina quidé parte aiz, quz in divi no est corpore lóge absunt. Qú uero hæc igre ditur mortale corpus, ét illæ adueniút, & præsentia iploru, fit semper, aía humana. Irrationa liú aut aía cóstituta est ex irascentia, & cocupilcentia.Ideo irrationalia vocata funt hæcanimalia, priuatione rationis aiz. Quartă uero cogita inanimatoru, quæ cum extra corpora sit operado ea, mouer. Hæc si suerit i diuino, corpe, mota ipla, &illa voluti p trasitu, mouet. . Anima ergo; est æterna intellectualis essétia, intelligentia habés, sua ipsius rationé. Et dum intelligit dianca harmoniæ attrahit. Libera auté facta a naturali eorpore, ip sa p se ipsa ma net. spla sui ipsius existens, in intelligibili mű do. Imperat aut suæ rationi, ferens similé motũ in sua intellectione noie uită, ei quod in vi tá venit. Hoc. n. propriú animæ est præbere alijs similitudinė, proprietatis suz. Duz igitur funt vitæ, & duo motus. Altera quidem fecun dum eius essentiam.altera uero secundu corporis naturá. Et alia quidé generalior, alia par ticularior.Et quæ secundű essentiá est, suæ est potestatis, illa vero necessitás. Omne.n.quod mouetur, motoris necessitati subiacet. Mouens autem, motus intellectualis essentiæ amori appropriatur. Fuerit namque animas in corporea, no particeps essentiæ naturaliscorporis. Nam si haberet corpus, neq; rationem haberet, neque intellectionem. Omne.n.corpus, amens est; sed accepta essentia, obtinuit esse animal spirans, &spiritus quidem corporis est. Ratio autem essentiæ pulchri est contemplatrix. Sentiens vero spiritus, apparentium iudicator est. Diuisus autem est; in orga nicos sensus. Et est pars eius quædam spizitualis visio, & spiritus audiens, & odorans,

Har yap to suower, arayun in tives ye Sunat. Ocur who our To Suton, plopa traxeλουθώ, τούτοις δύο κινήσεις έπακολουθών ανάγκη. The Te The toxies up he xivertae, ned the τοῦ σώματος, υφ' ης αυξεται και φθώνα. Ετε δε και αναλυθέντα, αναλύεται. Ταυτίω ερίζομαι των κίνησιν 👬 φθαρτή σωμάτων. Η 🔥 🗘 प्रभे बेलर्राणाराज्य, ठैरा बेले प्रद्यो व्यां राष्ट्रे राण्टी रवा, प्रदर्श dixois niver everyer. Kurd router our tor xéyor, bu fuxn masa aldralos, nei dentirnros, exousa nirnsir riu autis erepyear. I deae A ψυχών, ઉભે a, ανθρωπίνα, αλογος . Η μυν ουν Seia του Seiou σώματος. εν οι ή αυτης ενέργεια. Er & jap'aurd xiveijai.x aujo xivei. Erav pip', brn-क्री (वंबर बेनबर्भवभूमें , प्रकारिने विव क्री बेर्भ र्वे क्रिक्र हैका में इ μερών, έξελθουσα είς το θείον σώμα, ώς ακχίνητος ร์ง รัสบุโที หมงค์ใน ธบนองเครองแรงทาง สมงาว. ที่ 5 ล่ง-စြောတား ( νη, έχει με κ) το τ Seiou. σων πλαι ή αυτ μ και τα άλογα, τη όπουμία κρό θυμός, και αυταί με άθάνα]οι, καθότι κ) αὐ]αὶ ἐνέργααι τυγχάνουσιν. Ενέργημα 3 θνη τη σωμάζων. διότι τ λί θκου μέρους รที่ร ปุ่นหที่รวงบีฮทร อิง าญี่ ปิดเล ฮล์นุนไเ สอ์อุลล ในหหลัνουσιν οδσαι. Εποιδαν δ'οισέλθη έτο οις θνητόν σωγια, κακώνα όληφοιτά, ε) τη παρουσία αὐ την γίνεται wei duxn arθραπίνη. Η' 5 Al aλόγαν σωές ηκεν έκ Βυμού κὰ δλιθυμίας. Διόπερ κὰ ἄλογα έκλήθα τα ζώα ταυτα εφρήσα του λόγου της ψυχής. Τετάρτιω 5 νόει τιω 🖏 ἀψύχον, ή τὶς ἔξωθεν busa Al sumator tropye zirovsa. Auty 3 de मांग हेर नार्ज विश्व क्यांक कराया प्रश्निक क्षेत्र के क्या के मार्च ροδον τοῦ]α κινοῦσα.

Yuxn rollum albios vonting ourla : vonua έχουσα τον έαυτης λόγον. συνοούσα 🐧 διάγοιαν της άρμονίας δησπάται. Απαλλαγώσα δε του φυσικού σώματος, αὐτη καθ' έαυ-मीयो प्रदेशस ; क्यों मां देकामाँड वर्षे उद देश मही प्रवास्त्र κόσμφ. Αρχει δε του έσυτης λόγου, φέρουσα δμοίαν κίνησιν εν το εαυτής νοήματι, γοματι ζωίω, το είς ζωίω, έρχομένα. Τουτο Jap' idior Juxis, to mapexer etepois omosor τη ιδιότητι αὐτης. Δύο τοίνω elet (wai, noi Suo merious. Mia wh is nat outlar ai-THE. etepa N n xata quoir oupates. 200 ν μου γρικατέρα, ν δ μερικατέρα. Και ν κατ ourlar esir autegouries. H' & araynasinn. Har วลา ชอ นเขอบุเพียงข ชที ชอบี นเขอบีขชอร สิ่งส์วุnn imortranta. n N nivousa nivnsis, me रमेंड प्रभारायमेंड व्येकांबड हिन्दा क्रेस्ट्रांक्रस्य , हाँम नुक् के ψυχη ἀσώματος, αμέτοχος οὐσίας τοῦ φυκιχου σώματος. Εὶ χαρ' έχει σώμα, ουτε λόγος έχει, οὖτε νόησιν. Παν γαρ` σῷμα ἀνόντον.Μεταλαβων δ' ουσίας, το τή ζώον έμπνουν έχε. Και το μων πρευμα του σώματος. Ο δελόγος, της oveias του καλού θεωρητικός έξι. Το 3 aidn-TIROT Treuma, To paroperer apitanor &. Dinputat de eis tas opparinas air Sures. και δει τὶ μέρος αὐτοῦ ποθματική όρα-हार . आधे जारण्य बेस्टण्टास्ट्रेंग , स्था ठॅटकृत्यामास्ट्रेंग , ry y de sindo

κο γεικον, κο άπειδν. Τουτο το πνευμα αναγον κυό ανον διανοίας κρίνει το αιδητικόν. εί ο μη, φανταζεται μόνον. Του γαρ σώματος εξι', κο δεκτικόν πάνθαν. Ο ο λόγος της ουσίας, εξι' το φρονούν. Σιμυπάρχει ο τη λόγο ή όμ τιμίων γνώσες. τη διανευματι ή δοξα. Τα μο γρονούν περίχου των κορματι ή δοξα. Τα μο γρογούν. Κοσματι ή δοξα. Τα μο γρογούν.

Esì τοινω ουσία, η λόγος, η νόημα, διάνοια. क्षिक्रिया है। की निर्मा है कि कारत ! महा है है दे , खो को की σις. Ιέται δ' ο λόγος όπι τω ουσίαν. το ή νόημα δι αύτου ίθται. Επιπλέκεται 3. το νόμμα τη διανοία. Ελθόντα 3 δι άλληλων μία ίδα έγένοντο. Αυτη δ'esiv ή της ψυχης . Φέρεται δ'δη τίω αὐτης διάνοιαν, δόξα και αι δησις. Ταυζα δ' δη του αὐτοῦ, οῦ μένα. ἔνθεν καὶ ὑδρ δάλλα καὶ ἐκλάπα, κά εαυτώ διαφέρεται. χείρον μου γίνεται, έταν જેના વ્યાવસ્થી મું માંદ કાલા બાલક. હમલા કે લેમા ગામમાં મો જનાθηται, κοινωνεί το τοητικώ λόγω δια τ μαθημά-Tov. To S'aip में के हूं 20 who. To yap' aip में के To up में मी or 🏘 niller este . Suctos 3 xal to xapor, duovotos . έχομένη γαρ αίρεσις 👭 κακώς, πλησιάζη τη σω-HATIKH QUOH. DIE TOUTH THE EXOLETE SHEAPHEre Sinastue. Exel rolleu n' èv n'ull vonuate ત્રોમો . ભાષાના સામાન દેવના જાયા કરોય લાગ્ય કરે છે. જે જેવા-Bon Learings Adyos . Auth & del x7 Tauta, xal είσαύτως έχα , δια τούτο είμαρμένη τούτου ουχ απετα. Παραθώσα ή τον πρώτον και του σρώτου θεού διανεπτικός λόγος σρόκισε . xm 8-**ΜΟΓ** ΤΟΝ λόγον. Ον σωμέταγε φύσις τοῖς γιγνομένοις, TOUTOIS YUNN KOIVOVH TATA, KOIVOVETTAL TAIS TO U-Tor of mappieras, a métoxos ou oa the Al yerromes PUT QUEERS .

Mn Stapeper F einaphérou to kathuaynaqueror, kat Marahu off pepor omnotherelu.

& gustans, & tangens. Hic vero spiritus attollés & ad dianœam, iudicat sensum. Quod si no phantasiatur tantum. Corporis enim est, & susceptor omnium. Ratio autem essentia est id, quod sapit. Coexistit vero rationi honorabilis cognitio. spiritui uero, opinio. Hæc. n. ab ambi ante mondo energia haber. ipsa uero a se ipsa.

Sunt ergo, essentia, & ratio, & intellectio, & diancea. Fertur uero ad dianceam, & opinio, & sensus. Vadit vero ratio ad essentiam . Intelle-Ctio vero per ipsam it. Implicatur uero intelle ctio:dianecæ; meantia uero in se inuicem, vna idea fiút.Hæc autem est idea ipsius animæ. Fertur vero ad suam dinœam opinio, & senfus.Hæc autem in eodem manent. Vnde & ex cessus fit, & defectus, & in se ipso dissensio. Peior quidé fit, quando reuellitur a dianœa. Quá do uero sequitur, & patet communicat cu intellectuali ratione per mathemata. Electione autem habemus. Eligere namque præstantius, in nobis. Similiter & deterius, inuoluntariè. Hærens enim electio in malis, propinquat cor porez naturz. Ob hoc, eligenti fatum domina tur. Cum ergo in nobis intellectualis essentia, libera est, liberaquoque est providens ratio. Hæc.n.lemper lecundű eadem, & eodem mo do se habet. Ob id fatum, hane non attingit: Apponens primam, a primo Deo, intellectualem rationem, progreditur, & tota rationem; quam ordinauit natura ijs quæ generatur. His anima communicás, communicat etiam eoru fatis, imparticeps cum sit naturæ genitorum.

Non differt a fato, id quod est coactum per implicationem partium complexam.

TEAO S.

FINIS.



HERME-



# HERMETIS ERMOY TOY

TRISMEGISTI,

TRIZMETIZTOY,

DE INTELLECTIONE

MEPI AIZTHEE OZ

& fenfu.

rai von σεως .



LIBER XV.

BIBAION IE.



Eri, o Asclepi, perfectu edidi fermonem. Nunc vero necessarium puto, consequéter illa eria, de intellectione, & sensu sermonem disferere. Sensus namq; & intellectio differentiam vidé

tur habere, quod quidé ille matetialis sit, hæc vero essentialis. Mihi vero videntur, vtraque vnita esse, & non diuidi, in hominibus inqua. Nam in alijs animalibus sensus naturæ est vni tus.in hominibus uero intellectio. Intellectio ne intellectus differt tantum, quantum Deus a divinitate. Divinitas enim a Deo fit.Intelleaio vero ab intelleau. Soror existens orationis,& sunt organa sibi inuicem. Neque enim sermo voce effertur sine intellectione. Neque intellectio fit palam, sine oratione. Sensus ergo & intellectio, anibo in hominem simul influunt. veluti simul complexæ. Neque enim sine sensu possibile est intelligere, neque senti re sine intellectione.Possibile tamen est, intel lectionem sine sensu intelligere. Quemadmodum ij qui per somnia phantasia visiones intuentur. Mihi autem videtur ambas actiones factas'esse in somniorum visione. Nam sensus ex somno in vigiliam excitatur. Diuiditur aut homo,in corpus & animam. Et quando vtraque pars, sensus ad inuicem consonabunt, túc intellectionem pronuciari parturitam ab intellectu.Intellectus.n.grauidus est omniu intellectionum. quæ bonæ sunt, quando a Deo semina acceperint. contrariæ vero, quando, a Dæmonibus. Nulla mundi parte vacua dæmo nis existente, qui subintrans seminauit suæ p. priæ a&ionis ſemen,adulteria, homicidia,ver bera, sacrilegia, impietates, susfocationes, per prærupta precipitationes, & alia omnia quacunq; sunt maloru demonu opera. Dei mamq;



Θες & Ασκληπίε , τον τέλοιον Σποδεδφκα λόγον . Νιῦ ἢ ἀναγκῶον ήγοῦμαι ἀκόλουθον ἐκοίνφ; καὶ τον τῶι αἰδήσεως λόγον διεξελδῶν . Αἴδησις γαρ καὶ νόησις , διαφοράν μι δοκούσιν ἕ-

XHY . हैं में मिर्म एंत्रामी देहार , में की वर्णवार्कि मह .. Εμοί δ δοχούσιν άμφότεραι ήνα 🕱 ή μη διαιρείως εν ανθρώποις λέγω. Εν γαρ τοῦς αλ-Aois (wois, n' aldnois the over Wetal, so 8' avbrairois n' voncis. Nonceas de 6 vous Sia-Φέρεται τοσούτον, δσον ο Θεός Δειότητος. ή 2. ुवक् रेसर्नमार रेक्क राज्य देश में प्रशास्त्र , में औ र्रानः as tan rou rou, alexon ou ca rou doyou, is όργανα άλλήλαν. Ούτε γαρ ο λόγος εκφανείται χωρίς νοήσεως. Ούτε ή νόησις φαίνεται χωρίς λόγου. Η γουν αίδησις και ή νόησις αμφότεραι είς τον άνθρωπον σιμεπεισρέουσιν αλλήλαις ώστερ συμπεπλεγμέναι. Ουτε γαρ χωρίς αἰδήσεως διωατόν νοήσαι, ούτε αί-Stude xapis vonctor. Devator 3 voncty xapis वां अमंज्हकर von द्यु , मकी बंगहा oi Sia की oveiρων φανταζόμινοι δράματα. Εμοί δε δοκεί γεγονέναι αμφοτέρας τας ένεργείας. έν τη τη องค์คุณง อีปุล. ชไม่ 8 ผลิท์ธเท อัร บีสขอบ ค่ร อิงคท์γοραιν εγείρεως, διήρηται γε ό άνθρωπος είς τε το σώμα και τιω ψυχίω. Και όταν αμφότερα τα μέρη της αλδήσεως πρός άλληλα συμφωνήση, тоте ты vonciv เหตุองคี มี พิทธภบท วิคี ธนา เลง τοῦ νοῦ. Ο ραρ νοῦς κύει πάντα τὰ νοήμα. τα. ἀγαθὰ μθρ όταν ύπο τοῦ Βεοῦ τὰ απέρματα λάβη. έναντία δι όταν του τινών औ δαιμονίων. Μηθενός μέρους του κόσμου κενού όντος δαίμονος, όσ τις ύπασελθών έσπαρε The idias everyeias to antequa, zar eximσεν ο νους το σπαρέν, μοιχώας, φόνους, παπευτυπίας, ἱεροσυλίας, ασεβείας, αγχόνας, χτι κρημνών καταφοράς: και άλλα πάντα έσα κακών δαιμόνων έργα. Του γαρ Θεου Tel estép-

τα σύρματα όλίγα, μεγάλα μθρ' καὶ καλα κ લે γαθά, άρετη και σωφροσιών, κ) ευσέβοια. ευσέ-γρομόμος πάντων Αν άγαθών τας νονσκις θκας ίχει, και ου τοις πολλοίς όμοίας. Δια τουτο οί Er proope ortes, oute tols moddols aptenount, ούτε οί πολλοί αὐτοῖς. μεμμιέναι 🕇 δοκούσι, χαὶ γέλατα ὀφλισκάνουσιν. μισουκόμοι το χα καταφρονούμθμοι και ταχάπου και φονεύομθμοι. Thu γιρ κακίαν ένθαδε δων οίκων ωπορόμ έν 🖘 έαυτης χωρίφ ούσαν. Χωρίον χαρ αὐτης η γη, ουχ ο κόσμος, ως ένιοι ποτέ έρουσι βλαφη" μούντες. Ο κθύτοι Βεοσεβής ανθρωπος πάντα-·ωσος ήσει αἰδοίουος της γνώστως, πάντα χαρ TO TOLOÚTO, RÉP TOIS ENDOIS TÀ RARÀ, LYAba isir. Kai Boundiowpos márta dravipo ois The grader. Kai to Saupasor ta kaka poros αγαθοποιώ. Επάνωμι πάλιν όπι τον αιδήσεως πάγον- Ανδρώπιτον εὖν τὸ κοινωνησαι αἰδησιν νοήσει. Ου πας Α ανθραπος, ως αροώπον, STORAGE THE PONTEUR. AND & DE UNINGE, & S'OU-જેરલંકી મક. હે હીઈ ત્રાણે પ્રક્રમને પ્રત્યાસિક ઇપ્રાયદેક લીક દેવાળી अन्ये केंके की विवाहन्त्रका पर कार्यकृतिय प्रमेंड प्रभाविष्ठ 184. οί ή μετά του άγαθου, οὐσιωθώς, μετε του θεου σωζόμθμοι. Ο μθυ γαρ θεός πάντων δημιουργός. δημιουργών φύσει χεπται ό θεός. marja moin il saund opora. Tauta N ayala ्रिं विश्व है। यम त्रुपटल यमें है हे हिन्दू लंबर बैक्वाब में त्रुव अन्यासमें क्रावे अन्ति एक स्वादित स्था अन्य कार्य कार्य । Tes pop puravovoa të nanja, tas 5 nabaipower mi ajadoj. Kai jap' i nomuse di Asnammit aldnow islav zed vonou έχοι, ουχ. δίωσίαν. नम् बंग्रीमळमांक,०थे कें जिल्लाहोतीय, बैठा कें मार्सिक, και άπλους έραν. Τι γιβ αιδίησις και τοῦ κόσμου, μία ότι, τω πάντα ποιών. Καὶ คร ร้อมาใน รัสงสอเค้า . อัควุลของ ชพีร ชอบี อิรอบี βουλήσεως. και ούτως οργανο ποιηθέν ίνα πάν/α παρ' έαυτι, έπο του θεού λαθών τα απέρματα φυλάθων εν έσυτω, πάνθα ποιει εναργώς και διαλύων πάν]α ἀνανεκί. Καὶ διὰ τοῦ]ο λυθέν]α ώστερ dyalos ζωής γευργός τη καταζολή ανανέωσις αὐτοις φυομένοις παρέχει.ούκ ες iv ο μπ ζωογονεί. Φερόμθρος ή πάν α ζωοποιεί. Και όμου βόπος देश थे के нμιουργός ζωής.τα ή σώμαλα επο υλης έν διαφορά. Ta' fl yap' es ir en yns. Ta' j' et u's atos, ta' & et alpos,τα ή εκπυρος.Πάνζα δ'ερ σωθεζα.κ τα μ μαλλον,τα δ'άπλούς ερα. Μαλλον με τα βαρύζερα. η Πον ή τα κουφότερα. τὸ ή τάχὸς αμίου της φοράς, τω ποικιλίαν औ ποιών βρέσεων ερχάζε αι. Πνοή γαρ' ουσαπυκνοτάτη, προβάνα τὰ ποια τοίς σάμασιν μετα ένος πληρώμαζος της ζωής . Πατήρ The our estro beds F no quov. o i no ques Al er mi πόσμφ. και ὁ με κόσμος ύιος του Βεου, τα ή έν τω κόσμφ τοῦ κόσμου. και εἰκότως κόσμος κέκληται. Κοσμοί γαρ' τα πάντα τη ποικιλία της अधिकाक, प्रवा कि वेशिवने मंत्री क क्या के χοπιάς φ της ενεργείας, κ) τος τάχει της ανάγκης, में नमें का विवादिस की राग्य संबद में नर्व देश की प्राप्त-

semina pauca, magna quidem & pulchra & bona, virtus, & temperantia, & pietas. Pietas vero est Dei cognitio. Quem qui agno scit,repletus omnibus bonis,intelle&iones di uinas habet & non similes vulgaribus . Ob id ij qui in ea cognitione sunt, neque turbæ placent, neque turba ipsis. Furere vero videntur, & rilum concitant, odio habiti, & contéptui , & forsan etiam occiduntur. Nequitiam.n. hic oportere habitate diximus, in propria cum fit regione. Regio.n. eius terra est, non ipse mun dus, sicuti aliqui, aliquando dicent, blasphemantes. Sed prius homo, omnia contemnet cognitioni inhærens.Omnia enim huic,quāuis alijs fint mala, bona funt. Et confilio nixus cunca in cognitionem refert. Et quod miran dű est, solus mala, pro bonis habet. Redeo rur sus ad sermonem de sensu. Humanú ergo est. comunicare in homine, sensum intellectioni. Non tamen omnis homo, vt ante dixi fruitur: intelligentia. Nam hic quidem materialis est, alius essentialis.ls.n.qui nequam est, materialis, vt dixi, a dæmonibus semen intelligentiæ obtinet. Qui vero cum bono essentialiter sut, a Deo servantur. Nam Deus conditor omniu. cum litscondens omnia facit quidem libi limi lia. Hec vero bona effecta in viu, opere sterile. scunt. Mundana enim latio generationes atte: rens, quales facit: alias quidem fædans nequitia, alias vero purgans bono. Et mudus Asclepi, sensum proprium, & intelligentiam habet non similem humanæ, neque ta varia, sed prestatiorem, & simpliciorem. Sensus enim & intelligentia mundi, vna est, ed quod omnia facit,& in le iplam destruit, cum organu sit voluntatis Dei, & sic est organizata vt omnia apud se a Deo recipiens semina, & in se conser uans,omnia faciat, manifeste,& dissoluens renouet. Et ob id dissoluta, tamquam bonus vitragricola, seminis iactu, renouationem ipsis natis prebet. Nó est quod nó viuú gignat, pro ferens, germinans vero omnia viuificat. Et simul & locus est, & conditor vitæ. Corpora vera quæ a materia, sunt in differentia. Nam alia sút e terra,alia ex aqua alia ex aere,alia ex igne Omnia vero funt composita alia plus, alia sút simpliciora. Plus quidem graniora minus, vero leuiora. Velocitas vero suæ lationis, varietatem, qualium efficiat generationum. Na flatus densus cum sit, protendit qualitates corpo ribus, cum vna plenitudine vitæ. Pater quidé Deus est mundi. Mundus vero eorum quæ sunt in mudo. Et mundus quidem filius Dei. Quæ uero in mundo, ipsius mūdi: Et iure mūdus, est appellans. ornat enim omnia varietate generationis, & indefficiétia vitæ. Et non defatigata operatione, & necessitatis velocitate. & element orum costitutione. Et ordine gene

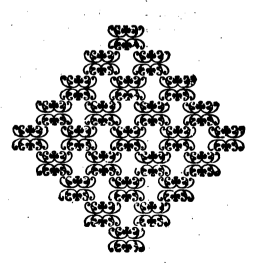
## HERMETIS TRISMEGISTI,

zatoru.ldem mundus & necessario, & proprie vocetur. Omniŭ ergo animalium, & sensus, & intellectio intrinsecus aduenit, ilpirata ab am biente. Mundus vero, semel dum fieret suscipiens a Deo habet. Deus autem, no vt quibusdam videtur insensatus est, & amens. Supersti tione enim blasphemant. Omnia namg; o Asclepi que sunt, ea in Deo sunt. Et a Deo cum fiant, inde pendent, alia per corpora operatur, alia per essentiam animariam mouent, alia per foiritum uiuificant.alia vero defessa, quæ sunt fuscipiunt. Et id recta ratione. Quin etiam dico, quod neque ipse ea habet, sed verum pronúcio, iple oia est, nó extrinsecus ea suscipiés fed extra largiés sensu, sensus & intellectio est Dei, omnia séper mouere. Et nó erit vmquá tempus, quando deficiat aliquod entium. Qua do nero dico entium, dico Dei. entia.n. Deus haber, et extra ipsum, nullum est, neg; ipse extra vllum. Hæc tibi o Asclepi intelligenti, vera videbuntur, ignoranti uero incredibilia. Nam intelligere est credere. Non credere uero, non intelligere est. Sermo enim meus pertingit vsque ad veritatem. Intellectus uero magnus est & a sermone quadamtenus deductus pertingere potest ad veritatem. Et circu intelligens cuncta, & inueniens colona, ijs quæ lermo elt Respretatus, credidit & in pulchra fide requie uit.lis ergo qui prædicta in Deo intellexertit," credibilia sut: non intelligentibus vero, incre dibilia.Hec & tot de intellectione, & sensu di cta funto.

μένων. δ αὐτὸς οὖν κόσμις καὶ ἀναγκαίως κὸ οἶν κοίως καλοίτο, πάντων οὖν τεβ (ώων καὶ ή αἰ» &ησις χαλ ή νόησις εξωθεν έπεισέρχεται, εί συνέουσα ύσο του σειέχοντος. ο δε κόσμος απαξλαβων άματος γωέως, των του Βεου λαβών έχει. à h deòs, oux wavep evices soues avaidntos τη και ανόητος. Από με δεισιδαιμονίας βλασσημούσι. πάντα με δσα ές εν α Ασκληπιές TauTu er नर्ज प्रदर्भ दिन'. स्वा 'क्कि ' तर्ग प्रदर्ग प्रापर्कροθμα. α εκώθεν πρτημένα, τα με δια σε σωμά-Tar everyourra, ta 5 Sia ovoias Juxinns noνουντα. τα ή δια πνεύματος ζωοποιούντα: τα 🔥 τα κεμμικότα ύσο δεχόμθρα, και εικότως .. Μάλλον Τ λέγω, ότι ουδ' αὐτος αὐτα έχαι αλλα το annotes 😘 φαίνομαι. airòs aravra isiv, our 🖛 ξωθεν αὐτα σροσλαμβάνων. : έξω 3 Επιδούς. nal routo estr n' alanois, noi n' ronois rou Seou , रहे रवे मर्बारय बेले प्राप्ता . मुखे हिंद हैं इब्ह कार हे प्रशंपात वेस के काम अपनिवास की विश्व की विश्व की विश्व de λέγω το συτων, λέγω του Βεου. Τα γαρ ον-नक र deo's ह्रास. हो ou'те an Fou'Air intes, ou'le auros έκζος ου δενός. Ταύζα σοί Ασκληπιέ έννουν]ι άληθο Sofeersdyroovil 3 darsa. lo you von out to fo meσευσαι. το απις ησαι ή, το μη νοη σαι. ο γαρ λόγος μοῦ φθάνει μέχει της αληθείας. ό ή νοῦς μέγας δω κ) το το πορου μέρει τινος δε ηριηθείς, φθάνειν έχου THE Andrias. & weren sas la marla in super ou pepara rois van Thoyou ipulu de are inis det. 3. દેષ τῆ καλῆ πίσει દેπανεπαύσαζο .. Τοῖς οὖν /α 🛶 οειpnuiva, im F θεου νοή σασι μεπιτα, μη νοή σασι 3. વૈજ્ઞાદર. Taula મે ૧૦૦ વર્ષીય જેરા ૧૦૧૭ દવક, મે લો જે મે ૯૦૭૬

FINIS.

TEAOX



PMOT



# EPMOY TOY HERMETIS TRISMETIZTOY, TRISMEGISTI.

MEPI' ENEPTEIAS.

આ હોએ મંજ લા .

DE ENERGIA.

& lenfu.

**CY.**(3)

BTBAION I #'.





Ρθώς ταῦτα ἀπέδοιξας ὁ πάτερ.
Εκοίνα ή έτι με δίδαξον. Εφῆς
γαρ' όπις ημίω, καὶ τίω τέχνίω
ἐνέργοιαν ῗ) τοῦ λογικοῦ, ἀλογα ἔ) καὶ κεκλῆδζ. Δηλονότι
ἀνάγκη κΤ τοῦτον τον λόγον τὰ

🛋 λογα ζώα μη μετέχου δη εήμης, μήτε τέχυης δια το εςερήδη του λογικού. Ανάγκη μο 💣 τέκνον. Πώς οὖν όρωμθμ οὖ πάπερ τινὰ τή ἀλόyou δαις ήμη και τέχνη χεω ωρα, οίον τους μυρμηκάς τας σροφάς Σποθησαυρίζομένους του χαιμάvos. χαι τὰ ἀέρια ζῶα όμοίως καλιὰς ἐαυτοῖς σιωτιθέντα. τα ή τεγγάποδα γνωρίζοντα τους φωλεούς τους idious. Ταῦτα ο τέκνος, ουκ આ કર્મામાં, ου N τέχνη ποιά, αλλα φύσα. Η γαρ Anshun wan h texen Sisanta eigh. Toutar & All αλόγων ουδείς ουδίν διδάσκεται. Τα 5 φύσα γιγνόμθμα τίσο` φύστως έντργείζαι. Θίον οἱ ανθρωποι μουσικοί, ου πάντες Ν. ου δε πάντες τοξόται, π numyoi, où A' Te' E'Ma TEVTE. AME TIVES αυ το τι έμαθον, δη επίμης και τέχνης ένεργούσης. Τον αυτόν πρόπον εί μθρί τινές Η μυρμή-RAY TOUTO है क्वा बरीजा . of d'où, RANGE की TARYES γαν τας ποφας. Οἱ δί παν τις όμοιως άγονται vor the pureus on toulo rai anorses, survor ατι ουκ δητεήμη , ου δε τέχνη του ο φάθουσην Ενέργειαι γαρ' ο Τατ, ασώματοι οδσαι, έν enipasır elsi, v sia औ supalar erep you sa. Διοπερ છે Τα]. καθό]ι **લે**σώμα/οι είσὶν, και άθανάτους αὐτας φης Ε). Καθό]ι 🔊 χωρίς σωμά]ων કેνεργείνου διώαν αμομί, αὐτας 📆 α εί έν σώμα-1. Ta jap mos ti, n ivena tivos suosubra क्रा वंद मुखे बेंग्बं प्रम में क्रा कि की विश्व के कि ya molt melvan The idias trappetas. To yap or diliera. Toulo yap autou zal caua, zal (an) दिते. τού] φ मूर्ज λόγφ देमहीया, το खो बेही मबे वर्धpela ?). Aid zer autlu the somaloou, onni, સંદો કો જંદદુગુભવા કેંગ્રે. El yap σώμα] a દેજાંગુભવા કેલ-

Ecte hec oftendisti o pater.llla vero adhuc me doce. Dixisti naq; scien-🕻 tiã,&artem, esse energiá rationalis, Nű e vero dicisitrationalia animalia,priuatione rationis , bruta esse , & vocari. Nimiră necesse est, secundă hunc sermonem, bruta animalia no participare (cientiam, neq; artem, quia priuata sut ratione. Necesse est, o fili. Quomodo igitur videmus, o pater, quædæ bruta scientia, & arte vti. Veluti formicas, aliméta thesaurizare hieme. Et aerea animalia similiter niodos fibi componere. Quadrupeda quoq; cognoscerefoueas,ppriasiHec, o fili, no fciétia, neg; arte faciür, sed natura. Sciétia ná. षु;,& ars docétur.Horú uero brutorú,nullú do cetur. Que uero natura fiút, veluti energia fiút a natura.Sciétia vero,& ars,cognofcétib.adue niűtled nó oib, a natura tribuűtur. Veluti homines mulici, led no oes. Neque oes lagittarij aut venatores. Neg; alia omnia. Sed quidă iplo zŭ aliquid, didicerŭt, Scientia, & arte operate. Eodé modo, si quædá formicæ id facerét , aliæ vero non recte diceres (cientia id ipsú facere. & arte colligere alimenta . Sed iplæ oés fimili mó ducătur, a natura ad hoc faciendű ét nolétes clarum quòd non scientia neque arte id faciunt. Nam energiz o Tati, incorporez cú sint, in corporibus sunt, & per corpora operátes. Quare, o Tati, quatenus incorporeæ sút, & immmortales cas ais esse. Quatenus uero agere, nequeut sine corporibus, aio iplas esse semper in corpore. Nam quæ ad aliquid, vel alicuius gratia fiunt est prouidétiæ, & necessitate, subiacent, nequeunt ociosa nunquam ma nerea propria actione. Ens enim semper erit. Hoc enimeius & corpus, & vita est. Hnic sermoni colequitur, o etia corpora lemper lint. Ideo & ipsam corporatione dico semper esse per energià. Na si corpora sint terrena dissolubilia

#### HERMETIS TRISMEGISTI,

lubilia sút.Corpora vero hæc oportet esse &lo ca, & orga na energiaru. Energiæ vero imortales. Immortale vero semp est actu. Et corporatio; siquide semp est. Colequuntur vero anima, no subito adueniétes, sed quæda ipsaru, simul ac natus est homo, operatur simul cu homine, circa bruta existétes. Puriores vero energia, p mutatione quietis, obliquæ part i aie cooperatur. He aut energiz a corporibus pendet. Et a diuinis quidem corporibus veniūt in mortalia, eæ quæ corpora formant. Singula vero ipsarum operatur, vel circa corpus, & animam. &ipli quidé animæ couerlantur, line corpore. Energizvero sep sút, nó sep aut aia i corpe mor tali est. Pot.n. sine corpe esse. Energie vero sine corporibus esse nequeunt. Sacer sermo est & fili iste. Cóstitui que corposine asa no pot. Quo hoc dicis,o pater? Sic cogita o Tatt. Aía cu leparata est a corpore, manet ipsum corp'. Hoc vero corp, permanétie tpe, patitur difiolution né inuisibileq; fit. Hæc vero pati nequit corp. ablq; energia. Remanet ergo cu corpore ener gia hæc,anima separata.Hæc igjtur differentia, immortalis corporis est & mortalis. Quod im mortale quidé ex vna materia costat, hoc vero nequaqua. & illud facit, hoc vero patit. Oé.n. operás potétius, patiés vero debilius. Et potétius îperat, & liberu ducit, illud vero seruu ducitur. Energiæ igitur, nó folú animata efficiút corpora,& ianimata ligna,& lapides,& alia similia augétes, & fructus producétes, & maturátes, & corrupétes, & fundétes, & putrefaciótes, & frangentes,& similia operates. Et quotcunque possunt corpora inanimata pati. Ener gia vero vocata est, o fili, hoc ipsum, quodeum que est quod gignitur. Semper autem gignitur. & multa, vel potius cunca. Nunquam.n. viduus est, aliquo ente mundus. Semper vero latus in se ipso, parturit entia, numquam eum relictura in corruptione. Omnis ergo energia cogitetur, vt semper immortalis existens, quecunque in qualicunque sit corpore. Energiarum vero,aliæ funt diuinorum corporum,alię corruptibiliam. & aliæ sunt vniuersales, aliæ propriæ. & aliæ generum, aliæ autem partium vniuscuiusq;.Diuinæ igitur sunt,& in propria corpora operantes. Hæ & perfecte funt, vt funt in persectis corporibus. Particulares vero, eæ quæ per vnumquodque animalium. Propriæ autem que in aliquo particulari ente.lste sane sermo o fili colligit, cuncta esse plena energiis. Nam si necesse est energias esse in corporibus. & multa sunt in mundo corpora, aio esse ener gias corporum.In vno namque sæpe corpore, est vná,& secunda, & tertia , absque vniuersalibus, quæ consequuntur. vniuersales.n.energias dico eas esse, quæ reuera sunt corporeæ, fiuntq; per sensus atque motus. Namq; absq;

AUTA. Zupata ) de il Toxous xel opyava τω ένεργειών ταῦτα. Ai S' ἐνέργειαι αθάνατοι. το δ' αθάνατον από ες το ένέργησα. και ή σωμαζοποίησις, είγε α εί εξί. Παρέπονται ή τῆ ψυχή οῦκ ἀθρώως παραγμόμθμαι. ἀλλά τινὲς με αμογέ. άμα το βρέως τον άνθρωπον, ένεργουσινόμου το τυχή τι τα άλογα ουσαιαί 🕽 καθαρώτεραι ένερ= year, x uetaboxle The nouxiae to xoto meper της ψυχής σωνεργούσιν. Αύται δ' ένέργειαι 🚜 σωμά ใชง ผ่อโง ที่ prn μέναι. หู smo μ หี มีผ่อง σωμά-TOP EPXOVIAL ES TA SYNTA di COMMATOROLOÑσαι. Εκάς η δ' αὐ τι ένεργεί, κὸ σει το σώμα κὸ τίω ψυχίω. Καὶ αὐτῆ κθυτοι τῷ Αυχῶ συγγίγνονται χωρίς σώματος . απ 🕉 ἐνέργαι είσιν . οῦκ κικί ή ή ψυχη έν σώματι Эνητώ δω. Διώα-Lat yap xwpis Tou ownatos i) . at S' ivipy was χωρίς την σωμάτων ου διώανται τ). Ιερός λόyos esir a rezrot of ros; owesdra it tana xapis ψυχης ου διωαται. Πώς του ο λέγεις ο πάτερ; Ουλω νόησον ω Τελτ. Της Ψυχης χωριδώσης τοῦ σώματος, δπιμένει αὐτό τὸ σῶμα. Τοῦτο 🕏 το σώμα παρά τον της δημονής χούνον ένεργητας διαλυόμημον, κρα α αδες γιγνόμημον. Ταῦτα δε οθ διώαται πάχοιν το σώμα χωρίς ένεργείας. Επιμένα οὖν το σώματι ή ἐνέργαα αὐτη, ψυχης χαpideiens. Auth our n Siapopa abaratou coματος η Βυπτου. Οτι το με άθάνατου, έκ μιακ चैत्राह क्यार्थहामार , रहे हैं वह है का है का है के тахн. Пат зар то everyour кратей, то бо ένεργουμθμον κρατώται. και το μόμο κρατούν, SATENJIKOV X ELEUBEPOV Zyes. To 3 Soulov pepelate. Ai μ ἐνέργειαι, οῦ μόνον τὰ ἐμ↓υχα ἐνεργοῦσι σώς ματα, χ) τα άψυχα ξύλα, χ) τους λίθους, χ) τ'άλλα હૈμοια, αὐξουσαι τε પ્રે καρποφορούσαι, και πεπλαίο γουσαι, και φθείρουσαι, και τήκουσαι, κ, σήπουσαι. παι θρύπουσαι, και τα έμοια ένεργούσαι, και όσα διώαται σώματα ά↓υχα πάχης. Ετέργηφ γιγτόμθρος, αેલે δε γίγεεται και πολλά, μαλλος. ή πάντα. Οὐδέποτε γαρ' χηρέυει τη οντων τεπ vos o noques: del 3 pepo buos en equal nun enes τα όντα, οὐδέποτε Σπολειφθησόμθρα αὐτοῦ τές φθορας, Πασα οὖν ἐνέργεια νοκίδω, ως αἰκὶ ἀθάνα. τος οὖσαν τις ἄν οίφ δήποτε τε σώματι . Τῶν 🔥 हें εργασιαί με લેનો और जैसे वा σωμάτων, αो 🖰 और φθαρτή. και αί με καθολικαί, αί ή iδικαί. Και αξ μω ηνων, αί ή ην μερών ένος έκας ου. θείας ညီ ဝပို႔ မ်င္းကွဲ မိုင္ ငဆို (စိုးေတြမယ္သူေန႔ေန႔ ၁၀၀ တေ။ တယ္ဆိုတ္သန္ 🖒 મે τέλοιαι લેσὶν, ώς οἰς τέλοια σώματα. Μερικαὶ 🏂 ai di tròs trásou Al Cam. idenai j ni eis trasor - ΤΗ όντων τι. Ού ος ούν ο λόγος 🔊 τέκνον συμάγα πάν α μες α εί) ενεργειών.Εί γαρ ανάγκη τας ενεργલંતક દેશ σώμα]: દંદ) . Τολλά ή σώματα εν κόσμφο. πλώους φημε il) τας ένεργώας της σαμά συ. Εν ένδ ગુવર જાભારે ત્રાંદ કર્યા હતા દેવો ભાવે, મે ઈ હે મધ્રવ, મે જ્યાં 🗨 χωρίς τη παρεπομένων καθολικών, καθολικώς χωρ? Shotar B Truthotar zivojetras. Kapis zap Tovilas

Ετέραι Α' είσὶν ίδικαι ἐνέργειαι ταις ψυχαις क्री ανθρώπων, δια τεχνών, खो लेगडमाшйх, धो επτηδωμάτων και ένεργημάτων. Παρέπονται γαρ' ταις ένεργκαις και αιδήσκε, μάλλον 💦 જે τελέσματα જે દેνεργαών αίδήσας લેσίν. Νόηcov our of textor biapopar everyeas, aventer πέμπεται. Η δ αιδησις έν πο σώματι ουσας και επο τούτου τιω ουσίαν έχουσα λέξαμέν» τω ενέργειαν, Φανεραν ποιεί, καθάπερ αὐτίω σαματοποιήσασα. Διόπερ τως αιδήσεις και σαmatinas, rai gratas quel in, topoutor ounsσώσας, όσον το σώμα. Καὶ γαρ' συγγρώνται नार्ज σώμα]। αι αιδήσας και συναποθνήσκουσι. Ta S'adarata, auta uh' adarafor aidnour ουκ έχει, ώς έξ ουσίας τοιαύτης σωιεςώτα. ή नुमके वरंक्षिणहार वर्षे वेत्रकर वेत्रकर दिशे उक्षावरायमे भी σοῦ προσήμομένου πό σώματι κακοῦ, ή τοῦ Lyalov. rois & didiois ouparir, ours mos-भारत्या , वर्षेत्रः क्षेत्रवर्शाप्रश्चया . Aid वाँक्षेत्रवाद के के Reivois of yiverai. Er marti of respati di-Snow aidaverau; Er marti, & tenror, nai everγείαι εν πάσιν ενεργούσι και τοίς άψυχοις, πάτερ ; και αψύχοις & τέκνον . διαφοραί δ' εί-€ો ત્રુપ લો છે મં σεων . લાં છીએ ત્રુપ λογικών μετά λόγου γίγνονται. αι δι τη αλόγων σωματικαί eiσὶ μόνον. ai & औ αψύχων aid ήσεις μου είσὶ παθητικού κατ αυξησιν μόνον, κου κατα μείωσιν γιγνόμθυαι. το δί πάθος και αιδησις, किए मार्वेड प्रविध्य में में मिला के में कि कि कि कि कि σเมล์ของ Tai เลือง หั้ง ริงรคุทุลตัง. Too กิ อุน-Τύχων ζώων είσι δύο άλλαι ένέρμειαι αί παρεπονται ταις αιδήσεσι. και τοις πάθεσι λύπη χαὶ ήδονη. χαὶ χωρίς τούτων ζώον έμ. μχον και μαλικα λογικόν αιδένδαι αδιώατον. Did zai istas tautas ti) onui As madar, As λογικών ζώων μάλλον δλικρατούσας. Αί μθυ γείας αναφαίνουσιν. Αυται Ν ουσαι συματι-בשו פֿים אויסטידם שם אל דווֹג ליטצווּג פֿאסטים μερών. Διο και αμφοτέρας φημί κακυτικάς દેશ). Τότε γαρ' χαίρειν μεθ' ήδονης των αίδησιν παρέχον, πολλών κακών ευθέως αίτιον συμβαίνειν τις παθόντι. Η δε λύπη αλγηδόvas, nai osúvas ixuportepas maptxeras. Dióжер екотыя ацфотеры какытыш ат ейност. Η ἀντῆ ἀν εἰπ αἰῶπσις ↓υχῆς. Οὐχ ἡ ωθυ Τυχή ἀσώματος , ή δε αίδησις σώμα αν είη อิ สล้ายุ ; H' ผู้เอทธเร ยิง ธตุ่นสาเ งบีธล ขบงχάνει. εάν εν σώματι αὐτίω Βωρον ο τέκνον, อันอ์สง รที่ งบนที่ สมาใน รักอุลงอบันนีย , ที่ รลโร ενεργείαις. Τάθτα γαρ' ασώματα όντα φαμου εν σώμασι. Η δε αίδησις ουδ ενέργεια Τι'; οὖτε ψυχή, οὖτε σώματος τὶ ἄλλο παρα τα σροκρημένα, ουν αν ουν ασώματον. Ελ N οὖκ દેદ્રોν ἀσώματον, • σῶμα ἀν είν . Τῶν नुवक् उपरावण वेसे रवे भीमें वर्धम्बरव कि रवे के वेदर्वmata pauly.

his energijs corpus consistere non potest. Alie sunt propriæ energiæ animabus humanis, per artes & scientias, & studia, & actiones. Sequuntur namque energias etiam sensus. Sen potius effectus energiarum sensus sunt. Gogi+ ta igitur o fili differentiam energiz, desuper mittitur. Sensus vero in corpore cum sit, vt ab eo essentiam habeat suscipiens energiam, manisestam facit, tamquam eam corpoream faciat. Ideo sensus & corporeos, & mortales aio esse, tantum existentes, quantum corpusa Nam & simul cum corpore generatur sensus; & commoriuntur. Immortalia autem corpora, immortalem quidem sensum ipsa non habent, vt pote ex tali effentia conflata. Sensus enim neque aliter omnino est corporeus. vel mali vel boni quod corpori aduenit. Vel rurlus, mali vel boni, quod à corpore discedit a Æternis vero corporibus neque accedit, neq; recedit. Ideo sensus in illis non fit. In omni igitur corpore, sensus sentit. In omni o fili, & actu in omnibus operatur. Et in inanimis etiam o pater? In inanimis etiam o fili. Differentiz autem sunr sensuum. Nam quz in rationalibus funt, cum ratione fiunt. Irrationalium vero corporeæ sunt tantum. Inanimatorum vero sensus, sunt passini, quia secundum incrementum tantum. & decrementum fiunt. Passio autem & sensus, ab vna summitate pendent, & in eandem colliguntur ab energiis. Animatorum vero animalium, duæ aliæ funt energiæ, quæ lequuntur lenlum & palliones, dolor & voluptas. Et sine his, animal animatum & maxime rationale sentire est impossibile. Ideo, etiam ideas, has esse dico passionum. quæ in animalibus ratione præ ditis magis dominantur. Energiæ quidem: agunt. sensus autem energias manifestant. Hi vero cam fint corporei, commouentur ab irrationabilibus animæ partibus. Ideo ambas dico esse malesicas. Gaudere namque cum voluptate sensum præbens, multorum malorum, statim vt sit causa euenit ei qui patitur. Dolor vero, cruciatus, & angores vehementiores præbet. Atque ideo ambo malefica sunt. Idem sensus etiam suerir animæ. Nonne anima incorporea est, fensus autem corpus, o pater? Scalus in corpore quidem est; si vero eam in corpore ponamus, o fili, fimilem anime ipfum pronunciabimus, vel energiis. Nam hæc, cum incorporea sint, dicimus in corporibus esse. Sensus autem neque energia est, neque anima, neque corporis aliud quid præter iam di-&a. Non igitur incorporeus. Quòd si non est incorporeus, corpus fuerit. Entium namque semper, alia corpora esse, alia incorpora dicimus. Nn DE

## HERMETIS TRISMEGISTI

DE SETERNIS CORPORIBUS.

Ad eundem Tatium.

Et dominus quidem, & omnium conditor æternorum corporum d Tati, cum semel fecisset, non amplius fecit, neque facit. Ea.n. sibi ipsis tradens, & vniens inuicem, permisit ferri, nullius indiga, & ætetna. Et si quo indigent, sese mutuo indigebunt, nullo vero extrinseco alio, vipote immortalia. Oportuit.n. corpora ab illo facta, talem habere etiam naturam. Noster vero opifex, in corpore cum esset, fecit nos, & facit semper, & faciet corpora dissolubilia, & mortalia. Non enim sas ei fuit, imitari ipsius conditorem, alioquin & impossibile id est. Nam ille a prima essentia fecit, quæ erat incorporea. hic vero ex genita corporeitate fecit nos. Recta igitur ratione, illa quidem corpora, ve ex incorporea essentia sunt sacta, immortalia sunt. Nostra vero dissolubilia & mortalia vepote materia nostra ex corporibus conflata, quæ imbecillia sunt, & multo adiumento indiga. Quo namque modo vel paulum restitisset vinculum nostrorum corporum, nisi haberent ingrediens alimentum, ex similibus elementis, quod nos corporesceret singulis diebus. Etenim terræ & aquæ, & ignis & aeris influxus nobis fit, qui corpora nostra renouans, ipsum continet. Itaque & ad motus, sumus imbecilliores, neque vnius diei sustinentes motiones. Scias namque o fili quòd si noctibus non requiescerent nostra corpora, neque vno die resisteremus. Quamobrem, cum conditor bonns esset, omnia præcognoscens, ad permanentiam animalis secit somnum. Quem maximum laboris ac motus æquatorem ordinauit singulo tempore. magis etiam quieti tribuens. Maximum vero cogita fili somni efficaciam, contrariam anime, non minorem illa. Sicuti.n.animamotus est ener gia, eodem modo, etiam corpora viuere non possunt sine somno, Remissio,n.& dimissio ligatorum membrorum, intrinfecus operans. in corpus formans ingressam materiam, singulis proprium distribuens . Aquam sane sanguini. terram osibus & medullis. Aerem neruis, & venis. ignem vero visioni. Quapropter fumma voluptate afficitur corpus', somno

H O M O.

cam volupratem efficiente.

Idem ex ambabus naturis, immortali,& mortali, vnum fecit natură hominis. Eundé,quadantenus quidem immortalé,quadă etiam tenus mortalem condens.& hunc ferens in medio diuina, & immortalis natura,& mortalis,

ΠΕΡΙ' ΑΙΔΙ'ΩΝ ΣΩΜΑ'ΤΩ'Ν.
Πρός τον αὐτον Τάτ.

Καὶ ο με πύριος και πάντων δημιουργός τη distar σωμάζων & Τάτ. ἀπαξ ποιήσας, οὐκέτι έποίησεν, ουδέ ποιεί. Ταῦτα γαρ έαυτοίς παραδούς, και ένώσας αλλήλοις αφηκε φερέδζο under er de orta zai atbia. Ei de ortai tirà, สมภัพพา โรท์ ธอง ชาน . อบิโรมเล็ร โร่ อัธีพริยง อัสφοράς, ως αθανατα. Εδει γαρ τα ύπ' εκείνου σώματα γιγνόμθρα, τοιαύτων έχειν και τω φύσιν. Ο δε πμέτερος δημιουργός, εν σώματε केंग देक्कांगन में प्रवेड , प्रवा काल वेले प्रवा कार्म जल σωματα λυτα, και Βνητα. Ου γαρ θέμις Ιωί αὐτό μιμείος τον έαυτοῦ δημιουργόν, άλλως τε και είδωύ ατον. Ο΄ με γαρ' εκ της πρώτης οὐolas incincer, ovons acommatou. O' de in the γειναμένης σωματώσεως έποίησεν ήμας. Είκότως οὖν 27 τον όρθον λόγον, έκθνα μθυ τα σώματα ος εξ ασωμάτου ουσίας γεγμημένα αθάνατα όζι . Τα δ' ημέτερα διαλυτά και 3νη-รนิ. พิร รหีร ปีงพร ท์นุลัง เน ชอนสาอง ชเบเราผ์= ons, Sia to adevn ED, nei monnis omnouplas Λόμου. Πώς γαρ' αν το τυχον αντέχεν, δ σύν δισμος ήμων την σωμάτων, κι μη τίνα κίχεν έπεισερχομένω ποφίω, έκ πο όμοίων σοιχώων, και ύπεσωμάτου ήμας καθ έκας λι τλι niuispar. Kai jap' yns te nai il atos nai ruρός και αέρος δπρρού ήμιν γίγνεται ή τὶς τα ασματα ήμων γεοποιούσα σωέχει το σχίωος. में दह पूर्ण क्रिकेट रिकेट साम्में उसर है ज्यारेम के के इमरें प्रहाश . Φέρρντες κινήσεις μηθε ήμερας μιας. Ευ μφ ໄລີເ ຜີ τέκνον , စီτι ຄີ μη έν ταις νυξίν ήμων ανεπάνετο τα σάματα, οῦκ αν ορος μίαν ήμέραν αντέχομου. Ο θεν αγαθός ων δημιουργος πάντα φοιπικάμθρος είς διαμονίω του ζώου εποίησεν τον υπνον. Ον μέχιτον του καμάτου της κινήσεως, και δησότητα έταξεν έκάεφ χοίκω, μάλλον ζίτμ αναπαύλη πλείονα. Μεyeror de voes, tennor, tou union the everyman erantian της ψυχης έλαθον encions. Καθάπερ 34ρ' ή ψυχη κινήσεως ές εν ένεργοια, τον αυτόν σχόπον, και τα σωματα ζων ου δωναται χω-ρις του υπνου. Ανεσις γαρ και άφεσις τη σω-Ατων μελών. και έσωθεν ένεργοι σωματοποιών τω επειλθούσαν υλίω, έκας φ το οίκειον διαείλων. Το με υθωρ το αίματι. τω δε γω eséois, xai muexois. Ton de dépa Tois veupois x φλεψί, τὸ ή πῦρ τῆ δράσει. διόπερ κὶ η δεται ἄκρως το σωμα τή υπνφ τού] ω ένεργοῦτος, τω ή δονω.

ΑΝΘΡΩΠΟΣ.

Καὶ το αὐτο εξ αἰμφοτέρων φύσεων τῆς τε αθανάτου καὶ τῆς Ονητῆς μίαν ἐποίει φύσεν αὐτον, πῆ ωψ αθανάτου, πῆ δ Ονητον ποιήσας. καὶ τοῦτον φέρειν ἐν μέσω θείας καὶ αθανάτου φύσεως, καὶ τῆς Ονητῆς

#### DE ENERGIA ET SENSV. LIB. XVI. 45

ત્રહો μεταβλητής κατεςήσατο ίνα όρον απαντα, ત્રહો ત્રેઆμάση. & mutabilis constituit, vt aspectans cuncta; admiretur.

#### GANATOE.

Περί ή του δακάτου νου λεκτόον, τους γαρο πολλούς, ο δαίνατος φοβεί, ως κακόν μεγιςον, άγνοία του πράγματος. δαίνατος γιρ γίνεταιδιάλυσις κάμνοντος σώματος. Καὶ γαρ ἀριθμοῦ πληρωθέντος τε άρμων τοῦ σώματος, (ἀριθμος γαρ ες ὶν κι άρμογκ τοῦ σώματος) ὑποθνήσκει τὸ σῶμα. Τοῦτο δε όταν μηκέτι διώαται φέρειν τὸν ἄνθρωπον. καὶ τοῦτο ες δαίνατος διάλυσις σώκατος, καὶ ἀφανισμός αὶ δηίσεως σωματικής.

#### OMOIOTHE TEKNON.

Ex The Appositus.

Παρα τὶ τὰ βρέφη ὁμοια τοῖς γονεῦσε γίνεται ς ἢ συγ γρικίαις ὑποδίδοται; Εκθήσα λόγον. Οταν νοσήμου αἰματος ἐξ ἀφεδρουμένου ἢ γένεσες ὑποθησαυρίζη γόνον, συμβαίνει πῶς εἰαπνέειν ἔκ τοῦ σάματος ὁλου μελῶν οὐσίαν τινὰ κῷ θείαν ἐνέργειαν, ῶς τοῦ αὐτοῦ ἀνθρώπου γινομένου. τὸ δὲ ἀὐτὸ τὸ Ἦπος γαμακοὸς εἰς τὸ γίνεᾶς ὅταν καθυπερτερήση τὸ ρυὲν ὑπο τοῦ ἀνδρὸς, καὶ ἀτηκτον γένηται τῶς τὸ ἀνάπαλιν τοῦ αὐτὸν πρόπον τῷ μητςὶ, ἐἀν πινὸς μέρους καθύπερθεσιν γένηται πρὸς ἐκεῖνο τὸ ρέρος ἀφομοιοῦται. ἐςὶν ὅτε δὲ ταὶ εἰς μακράς γρικὰς παραβάλλην τὸ βρέφος τῷ μοροῷ Τοῦ γμψέσαν ἔν ῷ ἡ γαμὴ ἐπαιδοποίοι.

Ex The Isedoc.

Ελεγχος γαρ विमानमध्येमेंड के μέγισε βασιλεύ मेंड जिम्मिश्यांका कुर्दम्स प्रवेष केरहर्शिंशम्य वीर्ग कार्टम्बर्ग क्रिस किर्नेस

#### MORS.

De morte vero nunc dicendum. Plebem naque mors terret, vt malú maximum, ignoratione rei. Mors.n. fit folutio laborantis corporis. Numero.n. completo compaginum corporis. (numetus enim est compago corporis) interit corpus. Hoc autem quando non amplius potest ferre hominem. Et hoc est mors, solutio corporis, & deletio sensus corporei.

#### SIMILITYDO NATORYM.

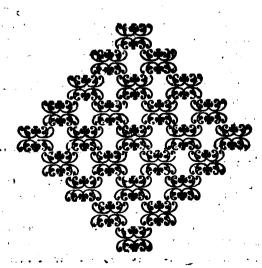
Ex Venere.

Vnde est, vt infantes parentibus gignuntur similes? vel cognationibus id tribuitur? Exponam rationé. Quado ex redeute sanguine e sede, generatio the saurizat semé, accidit quodamodo vt inspiretur e corpore toto membroru essentia quada, per diuina actionem. quasi ide homo siat. Idem hoc & in muliere ad generandum, quando redundauerit id quod a vito suit, & non liquescat, similé patri natus evadit. Vt e contra eodem modo, matri si aliqua pars abundantior suerit, ad aliquam partem, ea similis evadit. Est aliquando vt in longas progenies similes infantes, sorma parentum generentur illo decano rationem habente ad horam in qua mulier pariebat.

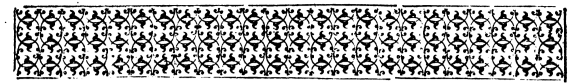
Ex İside.

Elenchus agnitus, maxime rex, in cupidinem ducit, eum qui est redargutus eorum, que antea nesciebat.

FINIS



N 2 HERME-



# HERMETIS ERMOY TOY

TRISMEGISTI,

TRIZMETIZTOY,

AD TATIVM.

HPOE TAT.

De Veritate,

Περί Αληθείας.



LIBER XVII.

BIBAION IZ



E veritate o Tati, no est possibile hominem, animal impersectum ex impersectis compositum membris, & alienis corporib', & multis, corpore costans, audenter dicere. Id vero quod

postibile est, aut iustí, id aio veritaté esse in solis æternis corporibus. Quotum etiam corpoza ipla vera lunt. Ignem, per le ignem solum, & nihil alind. terra per se terra, & nihil aliud. Aere per se aere, & nihil aliud. Aqua p se aqua, & nihil aliud. Nostra vero corpora ex his omnibus funt constituta. Nam habér ignis, habét & terrz,& habét aquæ & aenis. Neg; ignis est, neque terra, neque aqua, neque aer, nec quicquam verum. Si vero ab initio constitutio no-Ara habuisset veritarem, quomodo possent vel videre, vel effari, vel mente concipere folum, nisi Deus vellet. Cuncta ergo o Tati, que super terram funt. veritas quidem non funt. Sed vezitatis imitamenta. & non omnia, sed pauca sunt, Alia vero sunt falsitas, & error, ò Tati. & apparentiæ phantasiæ, veluti imagines constituta.Quando vero desuper influxum habue rit phantasia, veritatis sit imitatio. Absq; vero supera actione, médacium relinquitur. Sicuti & imago, corpus quidem inscriptionis oftendit, ipla vero non est corpus, lecundum phantasiam rei visæ. Et oculos quidem cernitur habere,cernit autem nihil.& auresaudit, vero ni hil omnino. Et alia omnia habet inscriptio, falsa tamen est, spectantium visum decipiens, dum hi videntur sibi veritatem intueri, & & illa reuera sunt falsa. Quicunque ergo aon fallum vident, veritatem vident. Quan-



Ερὶ ἀλνθώας ὁ Τάτ , εὖκ છેς δων ατόν ἄνθρωπον ὅντα , ζώον ἀτελός , ἐξ ἀτελῶν συγκώμθρος μελῶν , καὶ ἐξ ἀλλοτςίων σωμάτων καὶ πολλῶν τὸ σκίωος σωνεςὸς, τολμήσαντα ἐπῶν. Ο

S' En' Sweator, n' Singeor, Touto onui Ednocum 3), is mover rois didiois oundoir . Or with σώματα αὐτά άληθη δεί. πῦρ αὐτόπυρ μόνον και ού εν άλλο. γω αύτογω. και ού εν άλλο. Αμφ., autoane na od sty ano. Esus autousus, ne ουδέν άλλο. Τα δ' ήμετερα σώματα έκ πάνθαν wir. exertal udaler mu atpor. xen oude mon હેલ્ડ્રેમ, ભ્રાંતિકે જુમેં, ભ્રાંતિકે ઈનીખા, ભ્રાંતિકે લોક્ષેને, ભ્રાંતિક લામેન Ny antès. Eidi thu apylui, n' saois nuav 1362 τω αλήθηαν, πώς αν δωίαιντο τω αλήθηαν મે દિલેંગ , મેં અંત્રલેંગ , મેં મેરલેંગ દિμόνον , લે μમે દ ઝરલેંડ દેઉદેતમ. Πάντα રહેંગ છે Ταેτ ταે છેંમે γમેંદ addidena who our ba , The N adnociae muhiγρατα. χρί οῦ πάντα, όλίγα δε τοῦτα. ἄλλο A deusos qui madros, à Tat, qui soçue partacles nadánes elnoves, cuesara. Otar A drader the exissionar exa a partagia , The adulties rigretal mimmore. Xupis && THE Evader everyelas Jeudos natareixetas. καθάπερ και ή είκον. Το μου σώμα της γραφης Seinvuoiv , วิลมีรท № อบัน & 🚓 🗸 🕳 μα, κατά τω φαντασίαν του όρωμένου. 🔌 ο φθαλμούς μθυ οράζαι έχουσα, βλέποι δι ου-Nev. xal dira, anove de ovider shas. xal τα άλλα πάντα έχοι μθρ' ή γραφή, Αδδή N छिरो प्रकेड और oparlar नैसंड हिस्सवर्गिष्ट . ของ เมิน จางการแบบ เมลาสายเกา จาก รายเกา d'è pas einnais övrur Addar. Ocos popu' ભ્રેષ્ટ ભરે પેલ્પેડીલ્ટ હેલ્પેનાર 👢 નેત્રમંત્રેલન Épasty .

Digitized by Google

Egp

1

- 🖫 เรา อบัง รักเมรอง , รอบราคง อบัราค งอดี เคีย พื่ อำดัง . प्रीम केंद्र देश , बेरम जैसे क्यों केंद्र प्रीम है राजि मुक्ति Ear de rapa to or, ouder adubes, oute ronσομορ, ούτε εἰσόμεθα. Ες ν οὖν πάτερ άλή-Зна жи है। नमें γमें ; και ουν ασκόπως σφάλλη, 💣 τέχνον. Αλήθαα μθρ' οὐδαμῶς έςὶν ἐν τῷ yn. o Tar. oure pup' phiaz Suiarae. Hepl N' adulaias voncat evious M' avspanar, ois Le & Jeds The Beominale Supriontes Swiaper Suiatas Autaz. Outas adnotes ou Air isir in 🚁 γη νόφ και λόγφ. Φαντασίαι 🖍 ei eist και Βόξαι πάντα άληθει νόφ και λόγφ. Ούκ είν Τάτε αληθή νουν και λέγου τουτο αλήθοιαν δο अबर्रेसर. में कि , नवे वेंग्नव की गवसर, मुखे र्राष्ट्रभर. Esi A ouder annois on the yas. Has our - कार्य केमाविंड स्ते , नहे धूमें ले रिश्वा धूम किए वेमा-Des ; Erdade was ar zei Swiaite spiect. a Fenvor-; n jap adniba tedeutatu apetu erir, 'θώτο το εκρότατον άγαθον. το μπ ίσο ύλης Βολούρονο, μήτε του σώματος σειβαλλοιόμος, γυμνόν, φανόν, άρχεπίον, σεμνόν, άναλλοιωτον, ayalor. Ta d' iplad, a textor, ola istr किन्बेर्ड बॅरीध्रम्य म्हण रि म्हण बेल्यनेहण , क्रियनम्बे , -raduta, Sianuta, Speria, un evannoioùμόνα, αλλα έξ άλλων γινόμονα. Α ούν μήτε epòs éauta adnon ésir, mas suíaito adnon 3); Tar yap' to annosouldur Leusos & , un estror to of दिरे. क्यारकार्येट के प्रस्तकार्यार्गिक Anas mu annas Embernau nuiv. Out av-- Opers edubus estr. & rates ; Kabóti ardpa--માર-ભાર હેંદ્રોર હોસાઇમાંડ છે પ્રદેશના . માં ગુર્વા હોસાઇમાં किने के दे कारण मार्गण कार्य कर्म कर्ण मार्थ pleyor xal' auto olor estr. O' d'ar 3paros ex στολλών σωνές ηκε, κλου μένα καθ' αύτον. πέπεται A ngi μεταβάλλεται ήλικίαν έξ ήλικίας, ηςί inar it inas. nu rauta itt ar ir moraluen. tadi morral renta eun tyrapioar zgórou orizou μεταξύ γρομένου. και πάλιν τέκνα γονώς όμοίως. Τον ούν ούτως μεταβαλλόμομον ώς ε άγνοείος, διωαται αληθές 📆 , ο Τατ ; ου, Towartion Leudos esin, en moininais pinoque-Tor Partasiais A metaboder. Eu N ron e-Ander ti ii), to utror, xel attior. o de ar-अवकार उर्धेर हेड्रोंग सेलो. सेंग्रस उपेडी सेंग्रमीहेड हेंद्रों. Darrasia d'Est Tis de Spores; i N Partacia teusos ar ein anpótator. Ou se tauta อบีง के कर्बरहा , करे दों ठेश्य वर्ष मुख्य देसमें म्हरूयβάλλεται αληθή ές ν ; Παν μέν ουν το γωυπτον καὶ μεταβλητον, οῦκ ἀληθές. సమం 🖧 του σροπάτορος γρόμθρα, τίω υλίω διώαται άληθη έχηκέναι. Εχη δί τὶ καὶ ταῦτα ψεῦ-Sos έν τη μεταβολή. ουδέν χαρ' μη μένον έφ' sauro dandes estr. Aandes, a πάτερ; Τὶ οὐν कैंग अंत्रा गोंड , µóvor गोंग भैताल त्रकार गर्द बैतλα πάντα μη μεταβαλλόμθρον, μένοντα δί έφ' έσυτος αληθώαν ; Αληθώαν. Διό χαι τίω έν πο πόσμο δημιουργίαν, ούτος μόνος πεπί-Edta dexes mastes, yes moies vaita.

Quando ergo singulahorum ita intelligimus. aut cernimus vt funt, verum & cernimus, & intelligim'. Si vero preter ens, nihil veru, neq; intelligemus, neq; sciemus. Est ergo, o pater, veritas etiam in terra ? Non imprudenter etras o fili. Veritas quidem nullo modo est in terra, o Tati. neque enim gigni potelt. Deveritate vero concipere mente, aliquoshomines quibus Deus, Dei videndi largiatut vim, potest fieri. Ita verum nihil est in terra; menti, & rationi. Sed funt phantaliz & appzrentiz cuncta, verz menti, & rationi. Igitur; vera intelligere, & dicere, hoc vocare oportet veritatem. Quid vero entia oportet intelligere, & dicere. Est autem nihil verum in terra. Quomodo ergo hoc verú est, non nosse quidquam verum?Hic quomodo & possir fieri o sili? Nam veritas perfectissima virtus est. ipsum fupremum bonum, quod non a materia turbatur. neque a corpore circundatur, nudum, clarum immutabile, veneradum, inalterabile, bonum. Quz vero hic funt o fili, possunt cerni,incapacia huius boni.corruptibilia, passibi lia, dissolubilia, mutabilia, semper alterata, & alia ex aliis fiunt. Quæ igitur, neque erga se ipla vera lunt, quomodo poterunt uera esse? Omne enim quod alteratur, falsitas est non manens, in quo est. Phantasias vero permutans, alias atque alias ostentat nobis. Neque homo verus est, o pater? Quatenus homo, non est verus o fili. Verum enim est, id, quod ex se ipso solum constitutionem habet. & manet per se quale est. Homo vero, ex multis constat, & non manet per se. Mutatur vero & permutat zratem ex ztate,& ideam ex idea. & hoc, existens adhuc in corpore, & multi filios non agnouerunt pauco interpolito tempore octrus sus filis parentes similiter. Quod igitur ita mutatur, vt non agnoscatur, potest ne verum este, à Tati. Nonne contrarium, falsitas est, dum varias mutationum recipit phantasias. Tu vero intellige, verum quid esse id, quod manet, & est æternum. Homo vero non est. semper. Igitur neque verum est. Phantasia vero est quidam homo? Phantasia vero falsitas fuerit summa. Neque ergo hæc, o pater æterna corpora, quia mutantur, vera sunt? Om ne igitur genitum, etiam mutabile, no verum. Ab atauo vero, facta, materiam potuerunt, veram habuisse. Habent vero & hæc falsum quid in mutatione. Nihil.n.quod non manet in se ipso, verum est. Verum, o pater? Quid vero dicat aliquis solum solem, qui præter alia non mutatur, & in se manet, veritatem? Veritatem. Atque ideo opificium in mundo huic soli creditum est. Imperans omnibus, & efficiens omnia. Quem

### HERMETIS TRISMEGISTIT

Quem & veneror, & adoro eius veritatem. Et post vnum & primum hunc opisice cognosco. Quid vero dicas o pater, esse primă veritaté? Vnum, & solu o Tati. qui non ex materia est. qui non est in corpore, qui colore carer, qui caret figura, qui non vertitur, qui non alteratur, qui seper est. Falsitas aut o fili, corrupitur. Cúcta vero terrena, corruptio corripuit. & am Aitur, & ample Aetur, veri prouidétia. Na sine corruptione, neque generatio pot consistere. Omni aut generationi corruptio consequitur. ve rurlus fiat. Que enim gignutur, ex corruptis necesse est fieri: Corrumpi autgenita est, neces-Le, ne sistatur entium generatio. Primo igitur, opificem cognosce, in generationem entium-Quæ ergo ex corruptione fiunt, falsa fuerint, vt que núc alia, aliàs alia fiant. Eadem namo: fieri est impossibile. Quodvero no ide est, quo modo verú fuerit. Phátalias ergo hæc oportet vocare o fili. Si modo recte appellamus, homi ne, hominitatis phataliam. Puerum vero, pueri phantafia. Virum vero, viri phantafia. Sené aut senis phantasiam. Et adolescenté adolescentis phantalia. Neque. n. homo, homo, neque puer, puer. neg; adolesces, adolescens. neg; vir, vir. neque senex, senex. Sed mutata mentiuntur, & quæ præ existunt, & existunt. Hæc igitur ita cogita o fili, vt falsi etiam hi actus desuper pendeant ab ipsa veritate. Hoc ita se habenre, fallitatem aio veritatis opus esse.

Ον και σέβομαι, και προσκωιώ αυτού τίω αλ... Onar, nai peta tor Era nai apator, toutor Inμιουργον γνωρίζω. Τὶ οὖν αν είναι λέγεις τω πρώτω αλήθαν πάτερ ; Eva και μόνον , ο Τατ , τον μη έξ ύλης. τον μη όν σώματι, τὸν ἀχεώματον, τὸν ἀχημάτις ον τόν άπετπον, τον μη αλλοιούμθμον, τον ἀκὶ όντα. το 🔥 √εύδος 🖟 τέκνον φθαίρεται. Πάντα 🔥 Η γίκ Φθορα κατέλαβε, χαι έματείχει, χαι έματείξα ή του άληθους πρόνοια. Χωρίς γμό φθοράς ούτε γένεσις διώαται συς ίω αι . Πάση 🖒 γίνέσει φθορά έπεται, ίνα πάλιν γένηται. Τα γαρ' γιγνόμθμ**ας** ёх Ж фвероцечич ачазжи зазчегу. Фверегу 5 उसे प्रश्नितिक सेंग्रंप्रमा, रिम्ह क्ष्मी हमें में प्रश्रहण्ड के रेंग्रेक्ट Πρώτον οθν τον δημιουργον γνώριζε είς τίω γ !recer A orfur. Ta our ex quopas yeroulua 4de र्जी दीर सँग, केंद्र करारे छी। वंग्रेस्ट, करारे औ सँग्रेस पूर्वνόμομα. Τα γαρ' αὐτα γίνεως, αδιώ ατον. Το A un auto, mas adulle an; Partaslas es પ્રદામની કર્તને ૧૦૦૧ , જે ૧૬૫૧૦૫, નેંગુદ કેટ્રીજિંદ 🐠 🍑 σαγορένομβο τον ανθρωπον ανθρωπότητος φας-Tariar. To No mailier mailieu gartariar. Tor de reporta reportos partaciar. Tor 🕏 reavious, reavious quitaviar; Tor S' ar Spa, ar-Spos partariar. Oute jap o artparos, artpares ou TE To mardior, mardior, ou TE o armp, drup. ou TE ο γέρων, γέρων. μεταβαλλόμθρα δί ψεύδεται 🕉 τα τροόντα, χω τα όντα. Ταῦτα μθρίτοι ούτο क्रंस के प्रधान, केंद्र एक मी नैसे किए पर्धापक रेएकyear draber मेर्गमार्थरका तेन कोरमेंड प्रमेंड क्रेस Beier. Toutou Si outer exerter, to 46805 que Mi The mandoine erepyuma ?!).

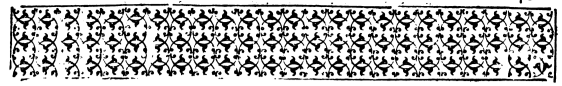
FINIS.

TEAOS.

SCHOLION.

Quando foli tribuit opificium. Intelligas quo ad generationem, & quo ad virtutem quam fol efficist in bee inferiora.





# HERME

TRIZMETIZTOY,

TRISMEGISTI.

OTI OYAEN TAN

QVOD NVLLVM

TOTOL STONET

Entium pereat.



BIBAION IO.

LIBER XVIII.



Ερὶ ψυχής και σώματος ο παί νω λεκτέον, ποπφ μθη ποιφ alavatos i tuxi. ivépyera si ποταπή δζι' συς ασεως σώματος nei Sianureur. Hept ou d'y pup eu No davatos, and ronua

ระโท วิลทส์ขอบ 🗫 posnyopias , ที่ xeve v รัควอท , พื 37 σέρησιν του προτέρου γράμματος λεγόμ**ι**νος Βάνατος ἀντὶ τοῦ ἀθάνατος. ὁ ραρ θάνατος बेरक्रभंदर हेडोंग. où किंग की ती हम नहीं प्रवंताक वेπόλλυται. εί γαρ δάτερος βεός ο κόσμος καί ζωον αθάνατον, αδιώατον εξι' του αθάνατου ζωου μερός τι καθανάν. πάντα εξ' τα εν τω ποσμο μέλη ες του κόσμου, μάλισα δ' ο αν-Βρωπος το λογικόν ζώον. Πρώτος γαρ' πάντων, zei atolos, rai ayérntos, zei on mioupyos the o-Amy Beds. Seutepos N's nat' einora autou o κόσμος υπ' αὐτοῦ γρού ωρος. καὶ υπ' αὐτοῦ σινεχόιθμος, και τρεφόμθμος, και αθανατιζό-μθμος, ως επο ίδιου πατρός ακί ζων. ως αθάvaros ठेड़ा' भीभ' बंसे (बेंग , खो बंसे बंडे बंगबरos. रहे yap ael Car, Tou aistou Stantper. o who yup υπο έτέρου ουκ έγένετο. 👸 🐧 και έγένετε, υρ อ้อมราบั พอราธิ อิงอังอาจ เล่า อบิห บัส สังงอบ ที่ สังง बेले श्रांण्डाचा. To प्रकृ बंदिश्य में बंदिश्य हिंदी , रहे παν. ο δε πατήρ αὐτος ἀο έαυτοῦ αίδιος. ο δε no ques van tou marges del Cor, mu abaratos yeyove, nad ocor los The Unisa Smokes willow of ditor, to mar o mathe superoxountes, sai ennous emoinos oparposisis routo, aota re ज्ञारोप करामिंड, वर्षेनसम्मा स्थो त्योगियो से मेंस्पर्याका प्रत्यो έχουσαν αίδιον τω υλότητα. Πλήρης N M idean रथे जावे के जवरामे हे रूपवर बळा संक्षा र में उठ्या ρα, δωτερ εν κύκλφ κατέκλησε πάση ποιότητι, κοσμήσαι βουλόμθυνς το μετ' αὐτοῦ ποιον. Τή δι αλανασία ωτιβαλών το παν σώμα ίνα μη ύλη **รที่**ς τούτου συςασεως θελήσασα δπος Luα διαλυθη और τω έσυ]ης αταξίαν . ότε γαρ ω ασώματος η υλη ω τέκνον, ατακτος lu. έχει ή ή



E anima & corpore o fili, nunc est dicendu. Quomodo nempe anima litimmor talis. Actio vero vnde sit constitutionis corporis, & solutionis. Circa namq; horum nullum, mors est. Sed

conceptio est appel lationis mortis, vel vanum opus, vel per prinationem primæ literæ dicta est lavalos, mors, pro abgrafos, immortalis. Mors.n.perditionis est, nullumantem corum, quæ in mudo sunt, perit. Ná si secundus Deus est mundus,& animal immortale, impossibile æst,immortalis animalis partem aliquam interire.Omnes vero in mundo, partes sunt mudi. maxime vero homo, rationale animal. Primus ,n. omnium est, & æternus, & ingenitus, & opifex vniuersoru Deus. Secundus vero qui per imaginem eius, Mundus ab eo factus. Et ab ipso contentus, & nutritus, & immortalitate donatus.vtpote ab æterno Deo semper viuens vt immortalis. Nam semper viuens ab æterno differt. Nam alter ab alio non est factus. Quod si & factus est, a seipso aliqn est factus, & no ab alio. Sed semper fit. Aeternum.n. qua eternum est, vniuersum. Pater vero iple, le iplo æternus. Mudus vero a patre æternus &immortalis factus est,& quantu materiæ erat sepositum sibi ipsi, pater vniuersum in corpus faciens,& in molem, sphæricum fecit; qualitatem i psi cir cumponens, quæ & ipla erat immortalis, & æternam habebat materietatem. Et amplius idearu qualitates pater, inseminas (phęrę, tamquam in antro inclusit omni qualitate, ornare volés, quod post ipsű erat quale. Immortalitate erroudans totu corpus, vt ne materia ab eius costitutione volens secedere; dissolueretur in eius confusionem Quando.n.incorporea erat materia, o fili, inordinata erat. Habet vero &

### HERMETIS TRISMEGISTI

hic circa alia parua qualia eandem reuolutam confusionem, ea quæ dicitur accretio, & diminutio, & quam homines, mortem vocant. Hæc vero inordinatio circa terrena fit animalia. Nam cœlestium corpora, vnum habent ordinem; quem a patre sunt sortita a principio. Seruatur autem hic a cuiusque instauratione indissolutus. Restaurario autem terrenorum corporum constitutio est. Dissolutio vero hec restauratio, in corpora, quæ non dissoluuntur, hoc est immortalia. Atque ita priuatio fit constitutionis, non autem perditio corporum. Tertium vero animal, homo iple ad imaginem mundi factus, mentem, ex voluntate patris habens præter alia terrena animalia. non solum ad secundum Deum sympathiam habet, sed & intelligentiam primi. Nam illud quidem sentit, vi corpus. Illius vero intelligentiam recipit, vt incorporei, & mentem boni.Hoc ergo animal, non perit?Bene omina re o fili, & intellige, quid Deus, quid mundus. qui animal immortale, quid animal dissolubile', & intellige, quòd mundus a Deo, & in Deo. Homo vero a mundo, & in mundo. Principium vero, & comprehensio, & constitutio omnium Deus.

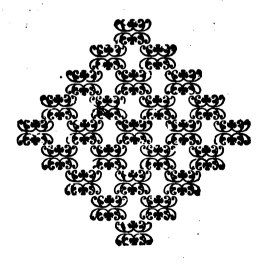
દેશન લાક કે જું માટે તે તેમન પાયમને જાનને ભેમના પાર્ટિયા, τό της αυξήσεως, και το της μειώσεως, ον Savalor oi arbeanos nasouose, aulh s'n alaξια τει τα επάγμα ζωα γίνε αι. πε γυρ ουρανίων τα σώμαζα μίαν τάξιν έχα. ω άληχεν ώπο του πάσχος τιω άρχιω. τηρείζαι 💦 สมั่วท เลือง ชทีร ล้มส์รทบ นางหลาสรส์ชยพร สิงิเส์-Aulos : n de inonalásaois Al Engelos ouμάζων συςάσις. ή δε διάλυσις αυζή, Σποκαβίς αβαι είς τα αδιάλυτα σώματα, τουτέςι τα αθάναζα. Καὶ ούτω ξέρησις γίνεται της αιδήσεως, ούκ απώλεια τη σωμάζων. Το δε πειτον ζώον ο ανθρωπος , καζ εικόνα του κόσμου γριόμθρος ου κατά βούλησιν του πατρός έχων τω τα άλλα επίγκα ζώα, ου μόνον προς τον δεύζερον Βεον συμπάθειαν εχων, ελλά και έννοιαν του φράζου τ μων γαρ' αἰδαίνεται οις σώματος, του 🖈 ένγοιαν λαμβάνα ως άσωμά]ου, χαι νου του άγαθου. Τού ο ούν ούκ απόλλυ αι το ζώον; Ευφήμησον δ΄ τέκνον , και νοήσον τὶ θεός , τὶ κόσμας , τὶ ζῶον ἀθάνατον, τὶ ζῶον διαλυτόν. χου ของพองข อีโร อ์ เป๋น xó อุนอร จัออง รอบ ริยอบ . xou ยิง το θεφ. Ο δ' άνθρωπος ύσο του κόσμου, και έν το κόσμο. Αρχή δέ, κ κειοχή, κ σύτασις άπάγων ο 3tos.

FINIS.

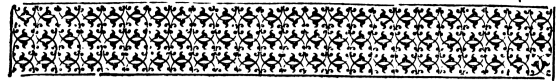
TEAOS.

#### SCHOLION.

Quando ait. Mundus est in Deo & a Deo; homo vero a Mundo. Intelligendum sano modo, vt homo sis a mundo quoad generationem corporalem.



**EPMOY** 



# ERMOY TOY HERMETIS

TRIZMETIZTOY,

TRISMEGISTI,

Y Z K V H LI U

sû ppover.

ASCLEPIO

recte sapere.



BIBAION 10.

LIBER XIX.



Πικό δυίδς μοῦ Τὰτ, ἀπόνΤος σοῦ των τη ὅντων καθον, τῶνΘέλησε φύσιν μαθῶν, τῶνΘέῶς δὶ μοὶ οῦκ ἐπέτρεπεν,
ῶς νεώτερος ἀρτιπαρελθῶν
ἔπὶ των γνῶσιν τη τῶν ἐνὸς
ἐκάς ου, ωἰακάδιω πλείονα

भोजनी , ठीनका दर्गन सम्बद्ध १००० विमेश्वर को उर्देश महत्व भी Σεωρία. Σοὶ δ'έγω Το λεχθέν]ων τα κυριώτα]α μεφάλαια έκλεξάιθμος, δί όλίγων ήθέλησα όπις ή-મતા, μυς ηκώζερον αυζά έρμιω έυσας, ώς αν τηλικούτο και δης ήμονι της φύσεως. Τα φαινόμονα πάντα γέγονε και γίνεται. τα δ βμνητα, ουχ υφ'έαυ 👭 , αλλ' ύφ' έτέρου γίνεται. Πολλα 🔥 γίνευτα. Μάλλον δι πάντα τα φαινόμθρα. και πάντα τα διάφορα και ούχ δμοια. Γίνεται δ' υφ' έτερου τα γινόμομα. Ες ι τις ο ταυτα ποιών. - मुद्रों वर्णे उठ वे प्रवेष मा उठ रहा के विष्टि हैं प्रविद्य की की की υνεί. Τα 300 γωνιτα φημί ύφ' έτερου γίνε ώς. A Surned stran, as water the sectionsρον πάντων Ε΄), ν μόνον το αγέννητον. Ούζος **के** प्रवृक्षत्रीय , प्रयो सिंह , प्रयो µó vos व्यवस्थ क्विक र दे σάντα. Θε μη έχων μηθέν σρεσβύτερον. Αρχα σων και το πλήθει, και το μεγέθει, και τή Siapopa और अविव्यवस्था . रखे रमें विधारसम्बद्ध रमेंड στοιώσεως, και τη ένεργεία. Επειτα δι τα βυenta, épaidra isir. infires di dépates. Did क्राचित्र प्रकृष्ट ज्ञास , रिष्ट क्रिक्ट हैं . देसे वर्षे प्रकास . Outes attar Ri ronsu , qui ronsurra dauplaces, you dampacarta invitor paracieus, tor γιήσιον πατέρα γνωρίσαντα. Τὶ γωρ' γλυκύτεpor margos renotion; Tie our este outros; we πῶς αὐτὸν γνωρίσωυθμ; Η΄ τούτω, των τοῦ Beoû mosnyoplar mór. Sirator avareisz; n thu क्रा क्रिकार्र : में मुख्ये स्वांड अपनंद ; भरते मार्थ्य है। बे The Swidely. Tointhe & Sid The Erepywar. Πατέρα δι δια το αγαθον. Δυναμις γαρ ος διάφορος τη γρομέναν. Ενέργεια δε έν το πάν. Φα γίνεδζ. Διο της πολυλογίας το κỳ μαζαιολο-



Voniá filius meus Tat, te abfente, entium voluit naturam discere, neque finit me
fupersedere, vt iunior, núc
accedens ad notitiá eorum
que circa vnumquode; coa
chus sum plura dicere, vt

bene sequax ei fieret contemplatio. Tibi vero ego,eorum quæ dixi,principalissima capita selegens, paucis volui mittere, mystice magis ea interpretatus , iam prouecto ætate & sciéti rerum naturz. Quz apparet omnia facta sunt & fiunt. Genita vero nó a se ipsis, sed ab alio siút. Multa autem sunt genita, vel potius omnia quæ apparent. Et omnia quæ inter se differut, neque sant similia. Fiunt aut ab alio, quæ fiunt. Est ergo aliquis, qui hec facit. Et iste ingenitus, & senior genitis. Genita.n.aio ab alio gigni. Cumque genita sincentia, impossibile est aliquid fenius omnibus elle, nili folum ingenitum. Hic vero potentior, & vnus & solus, reuera sciens cuncta. vt pote qui nihil habeat antiquius.Imperat namque,& multitudini,& magnitudini,& differentiz genitorum.&continuitati factura, & efficacia. Deinde, genita que funt, cernuntur. Ille vero inuilibilis eft. Ob id enim facit, vt visibilis sit. Semper ergo facit. Ita dignum est intelligere; & postquam intellexerit, admirari. & admirando, se ipsum beatum putare, quod germanum patrem cognouerit . Quid.n.dulcius patre germano? Quisergo est is? & quomodo eum cognoscemus? Vel huic Dei cognomen soh iustum est imponere? vel factoris? vel pattis? Vel & hæc tria. Deum quidem ob potentiam. Fa-Gorem autem, ob actionem. Patrem vero ob bonum. Potentia namque est differens genitis. Actio vero, eò quòd omnia fiant. Atque ideo loquacitate & vaniloquen-

Digitized by Google

## HERMETIS TRISMEGISTI

tia omni abiecta oportet intelligere duo hæc; Quod fit, & qui facit . Medium namque horū nihil, ueque tertium aliquid. Omnia igitur intelligens, duorum horum memorare. Et hæc puta esse cunca. nihil in dubio ponens non corum quæ supra,nec corum qua infra.neque corum que mutantur nec que sunt in abdito. Duo namque sunt cuncta, faciens, & factum. & distare alind ab alio non possunt. Neque.n. Factorem absque eo quod fit possibile est esse. vtrumque.n.ipsoru hoc ipsum sunt. Ideo non potest alterum ab altero separari, neq; ipsum a se ipso. Nam si factor, nihil aliud est, quam faciens solum, simplex, incompositus, faceré necesse est hoc ipsum sibi ipsi, cui generario est facientis, Et omne factum, impossibile est a se ipso factum este. Factum autem, ab alio necesse est gigni. Absque vero factore, genitum neque gignitur, neque est. Alterum.n.absque altero, ammilit propriam naturam alterius prinatione. Si ergo duo confessa sunt, id quod fit,& quod facit vnum fant vnione. Alterum quidem precedens, alterum consequens. Præcedens quidem factor Deus, consequens vero,id quod fir, qualecumque fuerit. Neque ob varietatem eorum quæ fiunt caueas, ne humilitatem, & infamiam Deo tribuas timens. Vna enim eius gloria est, facere cuncta. Et hoc est Dei veluti corpus, ipla factio. Ipli vero factori, nihil malum, aut turpe, est putandum. Hæ. n. passiones sunt que generationem consequun tur, sicuti ærugo, ipsum æs, & sordes ipsum corpus. Sed neque æruginem faber fecit. neq; sordes factor genuit. Neque malum Deus. Sed generationis vicissitudo, veluti essuere facit. Et ob hoc secit mutationem Deus, quasi purgationem generationis. Præterea eidem pi-Aori licet, & cœlum facere, & Deos, & terram & mare, & homines,& bruta, & inanimata & arbores. Deo autem impossibile est hec facere? O multam amétiam, & ignorationem eorum quæ Dei sunt. Nam quod omnium maxime est ridiculum patiuntur isti. Cum enim Deum laudare dicant, quia ei non tribuant omnium efficientiam, neque Deum sciunt. Et præterquam non norunt, etiam maxime in eum funt impij, pastiones ei attribuentes, vel superbiam, vel impotentiam, vel ignorantiam, vel inuidiam. Nam si non facit cuncta: vel superbus est, vel non potens, vel ignorans, vel inuidens. Quod quidem impium est. Deus enim vnam folam paffionem habet . ipfum bonum, Qui vero bonus est, neque inperbus, neq; impotens, neq, alia. Hoc.n.est Deus. Bonum náque vniuersa potentia est faciendi omnia. Omne aut genitum a Deo genitum est. Quod boni est. & potentis cuncta sacere. Vide, quomodo ipse quidem facit; & quomodo fiant,

ylas atanayirtas zen ronr súo tauta, to piνόμθμον, και τον ποιουνπα. Μέσον μαρ τούτων ουεν, ουτε πέτον τὶ. Πάντα οῦν νοῶν. Ք δύο τού ων μέμνησο. και ταῦτα Ε΄) νόμιζε τα πάντα, μη δίν εν Σπορία τιθέμορος μη το άνα, μά ชียี หล่าง , แท่ ซีย์ แรง สมิงหาที่ , ที่ ซีย์ ev แนχώ. Δύο μφ' δει' τα πάντα, το ποιούν, και' το γινόμουν. και διας ωι το έτερον ώπο του έτέρου ου δαύαται. Ο ύτε γαρ τον ποιούντα χωρίς του γινομένου δωνατον Ε). Εκάτερος γιρ au दी, वार् के कार किया हिन . Aid oun हरा को हिम्हा कर του ετέρου χυριωλιώται. Ες ουδ' αὐτό έαυτου. Εί γαρ όποιων, άλλο ουδέν ές ίν, η το ποιούν, μόνον, απλούν, ασύνθετον, ποιών ανάγκη ร่อบัง อบ่าง, เอบาญ์ . ลัง ระงะธาร อา พอเอบิงรอร . xal παν το γινόμουν εί). Γινόμουν δύφετέρου άvayun viveaz. τοῦ δὶ ποιοῦντος ἀνά, τὸ γρνη-Tor oute piretae, oute ou . To pap etepor Tou ετέρου ανα απώλεσε τω ίδιαν φύσιν, ςερήσει του έβέρου. Εί τοίγων δύο ωμολόγη αι το γικ-נוטעים אפנו דם ארסוסטיץ בוי בא דא בעשיבה. דם נוטעי אדף אדף you เมืองหาง วิ อัสอ์เมือง . 🖛 อหางอบ เมือง นั้น อัสอเลี้ง θεος. έποιθμος δε το γινόμθρος όποιος ός ή. Καλ my Sia The roskitar of stroker ourage φοδούμθρος, μη ταπεινό]η α και άδοξίαν πώ θεώ σειά√ns. Mia γαρ' isir αὐτοῦ vi δόξα रहे जलाबिंग रबे जर्ब शरब . अब्बे रहणीं हिंदी रेट्स जैहाल बैक्स ए ज्विम्द , में कार्गानार . Au मार्ज मेरे नार्ज काराय मτι, ουδεν κακόν ουδ΄ αίχρον νομιζόμονο. Ταῦς τα γαρ' δει' τα πάθη τα τῷ γριέσει παρεπόιθνα, αστερίος το χαλκο, και ο ρύπος το σώμαμ. Αλλ'ούτε ίδν ό χαλκουργός εποίνσεν ούτε βυπον ο ποιητής γεγέννηκεν, ούτε τω naniar o Beds. H' N' The Subseas Statusion nalámep egarleir moiei. nal bia routo emoinσε των μεγαβολων ό θεος, ωστερ ανακάθαρσιν της γρέσεας. Είτα τος με αὐτος ζωγρά-Op , ELECI xee adparor roinga ver Seous xee γω, κω δάλασαν, και άνδρώπους, και τα ahoya, xa ta atuxa, xu ta serspa. To A Beg adwalor raila roigr. A the rox-Ans divides rai dyravides the med tor Deors Το γαρ' πάνθων γελοιώθαθος παχούσιν οι τοιούτοι. Τον γαρ θεον φάσκων ενλογείν, το μη των की कवरीका कांगनार वामि देखी। प्रदेशका , वर्ष के कां θεον οίδασι. Προς ή ζο μη είδεναι, ή τα μέγρ इस शंह क्यों केंग सेन्हिक्येंगा. जन्मीय क्री क्रियोशिक्षेत्रहरू impoliar, na duapiar, na dyroiar, na oboror. El แท่ yap márlu mueli, ที่ ซัสคห์paros estr, ลื un dunaulus, n'ayrowr, n'oborour, omes este ασεβες. Ο γαρ θεος εν μόνον πάθος εχει, 70 ας yalov. O' S'ayalos, ou de taphoares, ou le d-Swialos. ovije ကြဲ ထိသဲဆ. Tovijo yap esir 🕏 Βερς. Το γωρ άγαθον, η πάσα δαύφμις τοῦ ποιῶν τὰ πάντα. Πᾶν δι το γρυμ-דטי ששי ל שנים קבּקיינו , ביתר בר דם דים בי yabou. zer tou ta marja Swapierou moint. Is बर्बेड शिर्म कार्रा कराने बर्बेड की उसे अर्राट

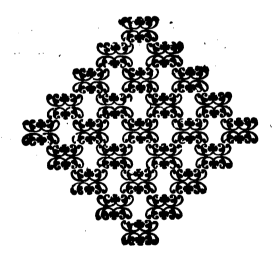
#### ASCLETIO RECTE SATERE. LIB. XIX.

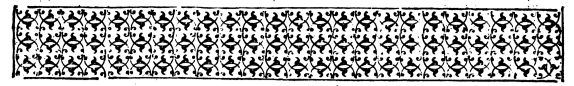
ρόμα γίνεται και ο βούλο μαθούν, έξες σο δό δόν ο κονα καλλίσιω και όμοιοτάτιω. Ιδε γεωργόν στέρμα καταβάλλοντα ο κ γιω, όπου μίψ συρόν, όπου ζ κριθίω, όπου δ'άλλοτι ή σερμάτων. Ιδε τόν αὐτόν άμπελον φυτέυον α, και μιλέαν, και συκίω, και τα άλλα ή δένδρων. Θύτως ό 3 εός, έν μόψ ο υρανο άλανασίαν σο προκ. έν θι τη γη μεταβολίω. Εν ζ πό παντί ζωίω, και κίνησιν. Ταῦτα δ' οῦ πολλά δίς, άλλ όλίγα και εὐαρίθματα. Τα γωρ πάντα τέσαρα ές εν. Αὐτός ό θεὸς, και ή γένεσις, èν οίς πάπαντα δείν.

TIAOZ.

quæ fiunt, & si vis discere, licet tibi videre ima ginem pulcherrimam, & simillimam. Intuere agricolam semen iacientem in terram, alicubi frumentum, alicubi vero hordeum, alicubi aliud e seminibus. Intuere eundem, dum vitem plantat, & malum, & ficulneam & alias arbores. Ita Deus in cœlo quidem immortalitatem seminat. in terra vero mutationem. In vniuerso vero vitam & motum. Hæc autem non multa sunt, sed pauca, & facilia numeratu. Omnia namque sunt quatuor. Ipse Deus, & generatio, in quibus omnia sunt.

FINIS.





#### ERMETI ERMOY

TRISMEGISTI,

TRIZMETIZTOY,

EX III. AD

EK TOT r. npoz

Asclepium,

AGRANTION.

LIBER XX.

😭 On.n.permittitur,in propha nos, talia mysteria emittere. Sed mente audire. Vna sola erat lux, ante lucem intellectualem. Et fuit, & est semper Mens lucida. Et nihil aliud erat huius vnitas.

Semper in se ipsa existens. Semper sua ipsius mente, & luce, & spiritu amplectitur. Extra hanc, non Deus, non Angelus, non Dæmon. Non essentia vlla alia. Omnium namque est Dominus, & Pater, & Deus, & Fons, & Vita, & Potentia, & Lux, & Mens, & Spiritus. Et omnia in iplo, & lub iplo lunt . Verbum.n.eius,e se prodiens, persectissimum existens, & generator, & opifex, in fœcundam naturam cadés, in fœcunda aqua, gravidam fecit aquam.

Ex eodem tertio .

Pyramis ergo subiecta nature, & intelléctuali mundo. Habet.n. principem superpositum, opifex verbum, omnium dominum. Quod post illud prima potentia ingenita, interminata.ex illo progressa, & insidet, & imperat iis que per iplum sunt condita. Est aut perfectissimi progenies, & perfectus, & fæcudas, germa nus filius. Tu vero non intellexisti. Natura intellectualis huius verbi. Natura est generatiua, & effectrix. Hoc ipfius est veluti genitura, vel natura, vel mos, vel quod volueris ipsum vocare, voca. hoc solum intelligens, p perfectus est, in perfecto, & a perfecto, perfecta bona efficit, & condit, & viuificat. Quoniam ergo hac habet naturam, recte id nominatur.

Ex eodem tertio .

Nisi prouidétia aliqua esset, vniuersoru dñi, ita vt ego rationé hác reuelem, neq; vos amor BIBAION



Τ γαρ' έφικτον ές ίν , εἰς ἀμυή Ίους τοιαύ]α μυς ήρια παρέχεως. And no vot anovoate. Er μόνον ယ် စုတိုင္ νοερον အာဝဲ စုတ္ပြင္ votpou. na lui, na este ael ण्णड क्यासण्डेड . अध्ये वर्ष की र दीर-

por lul ที่ TouTou evotus. Aci ev eautal ar s αὶ τω έαυτοῦ νοὶ , και φωτὶ , και πνεύματι πάντα σειέχα. Εκτός τούτου ου βεός, ούκ άγγελος, ού δαίμως, ούκ ούσία τὶς άλλη. πάντων γαρ' όζι' κύριος και πατήρ, και θεός, κ πηγή, και ζωή, και διώαμις, και φως, και νους, και πνευμα. και πάντα εν αυτος και υπ' αὐτώ ἐς ἐν. Ο ραρ λόγος αὐτοῦ αροελθών, παντέλειος ών, και γονικός, και δημιουργός, έν γονίμο φύσα πεσών, εν γονίμω υδαβι, έγκυον το บี ฮิพฤ เภอเทธย.

Ex Fauf reilou.

Η ουν πυραμίε πουκειμένη φύσει, και το νοερώ κόσμο. έχει χαρ' άρχοντα Επικέιθμον, τον δημιουργόν λόγον του πάντων Ασσότου. Ες per'exeror moith sanapus agérrntos, artearτος, εξ εκώνου φροκό μασα, και επίκαται και έρχει 📆 δί αὐτοῦ δημιουργηθέν]ων. Εςὶ δί 😤 παν [ελείου πρόγονος, και τελείος, και γόνι-μος, γνήσιος ψιός, συ δ'ου σιωήκας. Φύσις F νοερού αυθ λόγου, φύσις εξι' γενη τική, και δημιουρ-าเหทิง Tou To ผื an ep au T ห์ yévvnois, ที่ อุบ์อเร, ที่ elos , พื่ ό θέλεις αὐ]ο καλείν, κάλει. Τοῦ]ο μόνον νοῶν,ο]ι τελι οίος है τ τη ελείω, κ જાο Τελείου, Τέλεια αγαθα έργάζεται, και δημιουργά, και ζωοποιά. Επαιδή ου τοιαύτης έχεται φύσεως, καλώς τουτο αφοon yop dofae.

Εκ τ αὐτοῦ τείτου.

Ei.µทิ ออองงอเน าโร โน้ าอบิ สส่งใจง มบุคโอบ , จ๊ระ με τον λόγον του ον έποκαλεί ται, ουδε υμας

SCHOLION.

Quando inquit, opifex verbum omnium dominum. quod post illum prima potentia interminata, ex illo progressa & insidet.Intellige de potentia verbi,qua imperat mundo, illumque gubernat,non autem de patre, qui est potentia. Et quod ibi addit, Natura verbi est generatiua & effettrix. Intellige, Produstrix . £ .J

Digitized by Google

νω έρως τοιούζος καθήχεν ίνα το τουζου ζαγήση ο Ναυ ή τα λοιπά το λόγου ακούετο.
τουζου τ πνεύματος, οῦ πολλάκις προείπον, πάντα χρίζει. Τὰ πάνζα γαρ βας άζων καζ ἀξίαν ζωοποιεί και γείρει και πο τῆς ἀγίας πυγᾶς ἐξήρ ρημα ἐπίκουρον πνεύμασι, ὰζώοις ἀπασιν ἀκὶ εὐπάρχον.
Εκτ τελείου λόγου.

Ορκίζω σε ουρανέ, θεοῦ μεγάλου σοφον έργον. όρπίζω σε φωνή πατζός, ω εφθέγξατο αρώζω, ω ίκα πον πάνζα κόσμον ές πρίξαζο. Ορκίζω σε κτ τοῦ μονο χυούς λόγου, εκ τπατζός πείχονζος πάνζα έλεως, ίλεως έσο. Εκ τ αυτοῦ.

Ο΄ κύριος, καὶ જૅંઈ πάντων ποιηῆς, ον θεον καλεῖν νενομήκαμμ, ἐπὰ τον δεύ]ερον ἐποίησε θεον, ἐρατον τε κὶ αἰῶντον. αἰῶνηον ἡ φημὶ, οὐ διὰ τὸ αἰῶν ῷς αὐτον, (જૉ: μρὶ τού]ου οὐκ ὅςτὶ πό]ερον αὐ]ος αἰῶνηο, ἀλλ'ο]ι εἰς αἰῶνσιν ὑποπέμπλει κὸ νοῦν) ἐπὰ οὖν ἐποίησε ἀρῶνον, καὶ μόνον καὶ ἔνα, καλὸς δ'αὐτὸ ἐφάνη, καὶ πληρές ατος πάντων ἔῦ ἀγαθῶν ἡγάπησε τε πάνυ κὶ ἐφίλησεν ῶς ἰδίον τόκον.

Εκ τ αὐτοῦ.

Errei av Si प्रवादि कें दि प्रशंपायत , पर्वाह के प्रावृतिक स्थि ज्ञक्रमां प्रद्यों पेहते , त्यां नव्यं क्वां नव्यं नव्यं है गरेड पेहत्यं केनμιουργός, επιελέψας τοις χυομένοις, κή τη αυτου Boudn's en, tois toloujois to dyabor detepersas to εταξία. και ανακαλέσαμθρος των πλάνων κζτως nanies ennalupas, ma la usale mom en al ennusas, π ή ή πυρί όξυ α ο βιακαύσας. Ενίστε ή πολέμοις, મો λοιμοίς έκπιέσας η γαγω όλη το αρχαίου મો જાલκατές ησε τον έαυ τι κόσμον. Εκ τ αρος Τάτ. Θεον με γοησαι χαλεπον, φράσαι δ' αδιώατον. Το γαν ασωματον σώματι σημίω αι αδιώ ατον ε εξ το αίδιον, τω ολιγοχονίω συγγμέως δίσκο-क्रा . रहे में प्रकृ वे के दिरे , रहे कि नवह क्रिश्च वा. प्रक्षं रहे में बोमिश्व किं, το δ' रंक φαντασίας σκιάζεται. το δ'adeverépor του l χυροτέρου, και το έλαπον τ स्कृतांत्रीovos Siesnus Tosou for, osov To Synton के Seisu. H' δι μέση τούτων διάς ασις αμαυροί τιω του καλου θέαν. Οφθαλμοίς με γαρ τα σώματα Βεατά, γλώθη ή τα δρατά, λεκτά. Το δε बेटकंप्रवीण भ्रे बेक्टाहेड भ्रे बेश्राप्रवंगाडण , भ्रे धर्माह हेर् υλης ύσοκαμένης ύσο σελ ήμετέρον αιδήσεων συληφθίωται οὐ διώ αται. Εννοούμαι ο Τάτ, ένγοουμαι, ό έξαπαν ου δωατόν. τουτο δ' ές ίν δ θεός. Εςὶ γιρ' τὶς οῦ τέκνον, ὑπο βρη Του λόγος σοφίας πάν]ων, κ) τρονοουμένου κυρίου, ον લेπαν υπερ αν-

સંગθρωπίνφ ς όμα]ι λαληθίωα. Έν αλλφ.

θρωπον ες εν. αιζία ή τούτου, η τ θείου αγαθοῦ δού-

Anous, i deor spolue y ner: of to froma, of Swafae

Μία φυλακη ευσεβεια. Ευσεδούς γαρ ανθρώπου, εύζεδα μων κακός. ούζε είμαρμένη κραζεί. Θεος γαρ βύεζαι τ ευσεδή εκ πανζός κακού. το γαρ εν μόνον εν ανθρώποις ες εν αγαθον, ευσέβεια. Η γαρ ευσέδεια. talis teneret.vt de hoc quæratis. Núc vero reliqua sermonis audite. Hoc spiritu, de quo sæpe prædixi, cunca egent. Omnia namque serens, pro dignitate viuificat, & nutrit, & a sancto sonte pendet, adiutor spiritibus, & animalibus omnibus semper existens.

Ex sermone perfecto.

Adiuro te cœlú, Dei magni sapiens opus. Adiuro te vocem patris, quam pronunciauit primă, qui vniuersum mundu sirmauit. Adiuro te, per vnigenitu verbu. ex patre coplectens cuncta, propitius, propitius esto. Ex eodem. Dominus, & omniu sactor, quem Deu vocare statuimus, postquam secundu secit Deum, visibile & sensibilem. Sensibilem aut dico, non quentiat ipse. Nă de hoc non est, vtrum ipse sea tiat, sed quin sensibilem submittit, & in mentem. Postquam ergo secit primu, & solum, & vnum & pulcher ipsi est visus. & plenissimus omniu bonorum, dilexit valde, & amauit, vt pro-

Ex eodem prium partum. Postquam igitur hæc ita facta fuerint, tunc dominus & pater, & Deus, & primi, & vnius Dei opifex, respiciens ad ea quæ facta erant,& sua voluntate, talibus bonum resistens confufioni, & reuocans errorem & malitiam expurgans.alicubi multa aqua inundás, alicubi vero igni acutiísimo comburens. Aliqñ vero, bellis, pestilétiis edomás, deduxit in antiquum. & rdstituit eius mundum. Ex libris ad Tatium. Deŭ quidë mente percipere, arduú est, eloqui aut impossibile. Namq; incorporeum, corpore fignificare, impossibile est. & perfect imperfe cto coprehedere no est possibile. & zternu, cu eo q parui est téporis couenire disticile est. Ná illud (emper est, hoc vero transit. Et illud vere quidé est. hoc aut phatasia obubratur. Imbecil lius aut a robustiore, & minus maiore, distar tantu, quantu mortale a diuino. Media aut horű cőstitutio,obscurat pulchri spectaculű.Oca lis quidé corpora spectatur; lingua vero visibilia declaratur. Incorporeum vero, & inuitibile, & infiguratú, & quod ex materia subiecta nó est factu a nostris sensibus coprehendi nequit. Méte cócipio,o Tati, méte cócipio q effari nó pot. Hoc aut est De'. Est.n. quida in estabilis sapientiæ sermo, omniŭ. & prouidente Dño, que nominare supra hominé est. Causa aut hui est, diuini boni volutas, q Deu ptulit. Cui' nome non pot humano ore proferri. In alio.

Vna est custodia, ipsa pietas. Pium.n.hominem, neq; dæmon, neq; fatum superat. Deus.n. tuetur pium ab omni malo. Vnum enim & solum hominibus bonum est pietas. Pietas.n.

SCHOLION.

<sup>1</sup> Quando ait. Secundum fecit Deum sensibilem intelligas mundum quoad suam excellentiam.

# HERMETIS TRISMEGISTI

cognitio est Dei. In alio . Est igitur, quod ante ens est, in omnibus entibus. & iis quæ reuera entia funt, est quodante ens est. Ens. n. est, perquod essentialitas quæ vniuersaliter dicitur, communis intelligibilium, quæ enter funt:& entium quæ per te intelligurur. Cótraria vero his, ea funt q alia funt ab his. Rurfus ipla p le ipla lunt, natura essentia lenlibilis, habés in le ipla omnia. Inter hæc vero media, intellectuales & sélibiles Dij. Hæc quide participatia intelligibiliu.llla vero opinabilia, q comunicăt cu intellectualibus Diis. Hæ vero imagines sunt métaliú coceptuú. Veluti sol, imago est supercœlestis códitoris Dei. Sicuti.n.ille vniuersű códidit.ita sol efficit ani malia. & generat plantas. & spirituum elt dñs.

yvarıs Br' F Benu . Er ano. Esì रवरिया, रवे कावे वेर, देशे सबेररका औँ वैगरका, रही भी वंगीयह वंगरका कार्व वंग. Оर नुक् देश , है। वर्ध में ουσίωτης ή καθόλου λεγομένη, κοινή 👭 νοη 👭 ... TH OVTOS OVTOV, IN THE OVTOV THE XAD' EQUITA νοουμένων. τα δ'εναντία τούτοις, κατα το έζερον. Πάλιν αυτά καθ' έαυτά दिने φύσις ουσία αιδατη . ἐν ἐαυτή πάντα. Μεταξύ δὲ τούτων νονmatinol red aidutinol Seol . Ta plu mete-प्राप्त की von की, यह No Sogase. यह 20170volvta र्री venpatizõr Seõr. auta S'eixóves लंडो प्रमाद्धारकप , olor भैतावर , लंग्रकेप देशे पवर्ष हैन्याparlou Inpuoupyoù beoù. Kabanep 34 ineros το όλον έδημιούργησε, χαι ο πλιος δημιουργοί नवे (जैव. अप्रे अप्रवे नवे क्यारे, अप्रे की कार्यमर्थ-TOP PUTAVEÚH.

Ex Cyrillo continuata ad superiora quia Græca non habuimus.

Proinde si quis incorporeus oculus egrediatur a corpore ad contéplationé pulchri, & sub uolet, & contempletur, non figuram, non corpus, no species intueri quærés, sed illud quod comnia facere potest, quod quietum, quod tran quillú, quod solidú, quod incouertibile, quod ipsum omnia, & solú, quod vnú, quod ipsum ex se ipso, q ipsum in se ipso, quod sibi ipsismile est, neq; sibi dissimile. Iterum.

Itaq; de illo vno, & solo bono intelligés nihil impossibile dixeris. Omnis.n.virtus ipse

Ex libris ad Tatium.

Et genita est o fili materia. Est. n. vas generationis. Generatio aŭt est energia, ingeniti Dei.
Semé ergo generationis accipiés, genita est, &
mutabilis sacta est, & ideas habuit formata. Su
perponit. n. illi dŭ mutatur, artisex mutationis,
ideas. In genitura ergo materiæ, informitas etat. Generatio vero, in actionem exit.

Ex primo Diexodicorum.

Solis genitură vis nobis enarrare, vn apparuit? Omniu dns illico clamauit, suo săcto, & intelligibili, & coditore verbo. Esto sol. Et simul cu dicto, ignis natura in sublime ferenti harens, dico puru, & lucidissimum & esticacissimum, & secundissimum attraxit natura suo ipsius spiritu. & sustulit in sublime ab aqua.

Et dixit, inquit, Osiris. Vnde nam o maxime bone dæmon, tota terra, apparuit; Et dixit magnus bonus dæmo, per concretione, & exficcatione eoru q dixi. Nam multæ aquæ iussæ sunt a Mente, in seiplas cogi. Et tunc apparuit tota terra, sutosa, & tremula, cu sol iam suceret. & incessanter adureret, & siccaret. terra sirmata est in aquis, circudata ab aqua. Deus aut statim dixit sancto verbo, crescite in accretione, & multiplicamini in multitudine omnes creature & opisicia.

FINIS.

est. Neq; in aliquo ipsum esse cogites. Neq, ite ru quasi extra alique. Ipse.n.esto sine termino, omniu est terminus. Et q a nullo coprenditur, omnia in se copræhendit. Quonia q discrimo est corporu ad incorporea, & genitoru ad inge nitum: & necessitati subditorum ad libere existes: vel terrenoru ad cælestia; & corruptibiliu ad sempiterna? Non quòd aliud quidem existat libere, aliud autem necessitati sit subditum. Quæ autem insta sunt, impersecta sunt a corruptibilia sunt.

Ex of mos Tat.

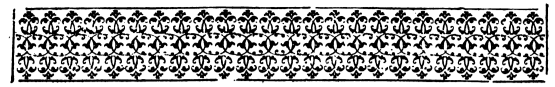
Καὶ γέγονεν ὁ τέκνον ἡ υλη. છે μο ἀγγείον Αρώ σεως εξεί. γένεσις δ ἐνέργεια τοῦ ὰ βυνήτου Θεοῦ Τὸ απέρμα οὖν τῆς βμέσεως λαμβάνουτα, γέγονε. છે જુદની ὰ ἐγένε [ο, ὰ ἐ δεας ἔχε μεμορφωμίνη. ἐφίς κακ μαρ αὐτῆ σχεπομένη ἡ τεχνιτέυνυσα τὰς τῆς σχοπῆς ἐ ἐ ձκς. Αβυνησία οὖν τῆς υλης ὰμορφία μῶ. Η δὲ γένεσις τὸ ἐνεργείζς.

Ex F á. Siegodinar.

Ηλίου γένναν ζούλη υμιν κα] αλέξαι πόθεν εφάνη ε Ο΄ Τ΄ πάν] ων κύριος, εὐθέως εφώνησε τω έαυ τ΄ άγίω κ) νοη τω κ) δημιουργικώ λόγω. ές ων ήλιος. Καὶ άμα τω φάναι ] ο΄ πῦρ, ] ο΄ φύσεως ἀνωφερούς εχό ωθμον. Λέ γω δη το ἀκρα]ον, κ) φω] ων ο] α]ον, κ) δρας ικώ] α]ον, κ) γονιμώ] α]ον επεσιάσα] ο η΄ φύσις τω έωι] ης πνεώ μα]ι, κ) η γωρεν εἰς υ ψος κου δ δα]ος.

Καὶ લેં πε φησὶν ὁ Οσιρις. લેં વિ છે μέγις ε ἀγαθὶ δαίμων, πῶς ὅλη ἡ γη ἐφάνη; ἢ લેં πεν ὁ μέγας ἀγαθὸς δαί μων, πῷ ત πῆξιν ἢ ἀναξήρανσιν ὧν લેં πον, ἢ औν
πολλῶν ὑδά μυ κελά ῶ ἐν ἐν ἀπηλος ἢ πρίμουσὰ.
ἀναχωρῆσαι, ἐφάνη ὅλη ἡ γης ἐκπηλος ἢ πρίμουσὰ.
ἀλίου λοιπὸν ἀναλάμ ἀνοίος, ἢ ἀδιαλεί πῶς ἀνακ
καίον ρος ἢ ξηραίνον ρος ἡ γης ἐς πτίζερο ἐν τοῖς ὑδασε
ἔματιεχομένη καιν τοῦ ὑδαρος. Ο΄ δε θεὸς εὐθὺ ἐ
ἔπεν ἀγίφ λόγφ, αὐξάνεῶς ἐν αὐξήσει, κῶ πληθ ωίετε ἐν πληθει πάντα τὰ κτίσμαζα ἢ δημιουρο
γή μαβα.

TEAOS.



# ASCLEPIVS HERMETIS TRISMEGISTI DIALOGVS

#### A B APVLEIO MADAVRENSE

PLATONICO, IN LATINVM CONVERSVS.





Sclepius iste, pro sole mihi est Deus. Deus te nobis, ò Asclepi, ut diuino sermoni interesses adduxit, eique ta li, qui merito omnium ante a nobis sactorum, uel no bis diuino munere inspira

toru, uideatur esse religiosa pietate diuinior, quem fi intelligens videris, eris omnium bonorum,tota mente plenistimus. Sed cum multa fint bona, & non vnum, in quo funt omnia, alterum enim alterius consentaneum esse dinoscitur, omnia vnius esse, aut vnum esse omnia. Ita enim vnum, alteri connexum, ut separari alterum ab vtroque non possit. Sed de futuro sermone hoc diligenti intentione cogno sces. Tu vero, à Asclepi procede paululum, atque nobis, qui intersit, euoca. Quo ingresso. Asclepius eriam Ammonem interesse suggessit. Trismegistus air. Nulla inuidia Ammonem prohiber à nobis esse scripta, sicut, & ad aman tishmum,& bonum filium, multa de phylica, & ex ethica quam plurima. Tractatum hunc autem, tuo ascribam nomini. Preter Ammoné vero, nullum vocat alterum, ne tante rei religiolislimus sermo multorum interuentu venientiŭ presentiaq; violetur. Tractatum aŭt to ta numinis maiestate plenissimum irreligiose mentis est, multoru coscientiæ publicare. Ammone etiam aditű ingresso, sanctoq; illo, quatuor viroru religione, & diuino Dei copleto presentia, copetenti venerabiliter silentio ex ore Hermes, animis lingulorumentibulq; pen dentibus, diuinus Cupido exorlus est dicere. O' Asclepi omnis humana immortalis est anima, sed non vniformiter cuncte, sed alie, alio more, vel tempore. ASCLEP. Non enim d Trilmegiste omnis, vnius qualitatis est anima? TRISME. O'Asclepi, vt celeriter de

vera rationis continentia decidisti.Non enim hoc dixi, omnia vnum esse, & vnum omnia, vt pote quia in creatore fuerint omnia, antequam creasser omnia, nec immerito dictus est omnia, cuius membra funt omnia. Huius itaque qui est, vnus omnia, vel ipse est creator omnium, in hac tota disputatione curato meminisse. De cœlo cuncta descendut in terrami & in aquam, & in aera. Ignis folum, quod fursum versum fertur, viuificat, quod deorsum ei deseruiens. At vero quicquid de alto descendit, generans est, quod sursum versus ema nat, nutriens. Terra sola in seipsam consistens, omnium est receptrix, omniumque generum que accipit, restitutrix. Hoc ergo totum, sicut meministi, quod est omnium, vel omnia,anima, & mundus à natura comprehensa agitantur, ita omnium multiformi imaginum quali tate uariata, ut infinite qualitatum ex interual lo species esse noscătur, aduntæ tamé ad hoc, vt totű vnum, & ex uno oia esse uideantur. To tus itaq; quibus formatus est mundus,elemen ta sunt quatuor, scilicet ignis, aqua, terra, aer, mundus unus, anima una, Deus unus. Nunc mihi adesto totus, inquam, quantum mente uales, quantum calles astucia. Diuinitatis etenim ratio, diuina sensus intentione noscenda, torrenti simillima est fluuio, è summo in pronum pracipiti rapacitate currentil, quo efficitur, ut intentionem nostram non solum audientium, uerum etiam tra-Cantium ipsorum celeri uelocitate pretereat. Cœlum ergo, sensibilis Deus, admini... strator est omnium corporum, quorum augumenta detrimentaq; fol,& luna fortiti funt. Cœli vero, & ipsius animæ, & omnium quæ in mundo infunt , ipfe gubernator est, qui est omnium effector Deus. A'supradictis enim omnibus, quorum idem gubernator Deus

omnium i

omnium frequentatio fertur, influens per mudom, & pet animam omnium generum, & specierum omnium, perque rerum naturam. Mundus autem præparatus est à Deo, receptaculum omnisormium specierum. Naturam autem per species imaginans, mundum per guaruor elementa, ad coelum víque perduxit, cuncta Del visibus placitura. Omniá autem desuper pendentia in species dividuntar; hoc quod dicturus lum genere. Genera rerum. omnium, suas species lequuntur, yt sit ita, soliditas genus species generis particula. Genus ergo Deorum, dæmonumá; genus, æque & hominum, similiter volucrum, & omnium quæ in se mundus habet, sui similes mundi species generat. Genus est, & aliud animal, genus sine anima quidem, nec carens tamen tentibus. Vnde & beneficijs gaudet, & aduersis minuitur, atque vitiatur. Omnium dico que in terra radicum, stirpiumque incolumitate viuiscunt, quotum species per totam tertam spatiæ sunt. Ipsum cælum plenum est Deo. Supra dicta autem genera inhabitant vsque ad loca specierum, quarum omnium rerum immortales sunt species. Species enim generis est, pars, vt homo humanitatis, quam necesse est sequi qualitatem sui generis. Vnde efficitur, ve quamnis omnia genera sint immortalia, species tamen non omnes immortales. Divibitatis enim genus, & iplum, & species immortale funt. Reliquorum genera, quorum æternitas est genus, quamuis per species occidat, nascendi tamen sœcunditate seruatur, ideoque species mortales sunt, vt homo mortalis fit, immortalis humanitas. Omnibus tamen generibus, omnium genera species miscentur, quædam quæ ante factæ sunt, quædam quæ de his factæ sunt. Fiunt iraque quæ fiunt, aut à Dijs, aut à dæmonibus, aut ab hominibus, omnes simillimæ generibus suis species. Corpora enim impossibile est conformari fine nutu dinino. Species figurari, sine adiutorio damonum. Animalia institui, & coli sine hominibus non possunt. Quicunque igitur dæmonum, à genere suo de fluences, in speciem formito coniuncti sunt, alicuius speciei, generis diuini proximitate, & confortio, Difs similes habentur. Quorum' vero damonum species, qualitate sui generis perseuerant, hi amantes hominum rationem, damones nuncupantur. Similis est enim hominum, aut eo amplior. Multiformis enim, variaque humani generis species, & ipsa à pre dicto desuper adueniens consortio, omnium aliarum specierum multas, & prope omnium per necessitatem confunctiones facit, propter, quod, & prope Deos accedir, qui se mente, qua Dijs iunctus est, diusnareligione Dijs iunxe-

rit, & dæmones qui ijs innstus est. Humani vero qui modietati sui generis contenti funt, & reliquæ omnium species, ijs similes etunt, quorum se generis speciebus adiunxerunt. Propter hoc, ò Afclepi magnum miraculum, est homo, animal adorandum, & honorandu. Hocenim in naturam Dei transit, qualifple fir Deus. Hoc demonum genus nouit, ut pote qui cum ifidem ortum le esse cognoscat. Hoc humanænaturæparæm,in feiplo dispicit, alterius partis divinitate confilus. O' hominum quanta est natura, temperara felicius, ac Dijs cognata divinitate, conjunctus. Partem sui, qua terrenus est, despicit catera omnia quibus se necessarium esse cœlesti dispositione co gnoscit, nexu secum caritatis astringit. Sicque luspicit cœlum, sic ergo feliciori loco medietatis est positus, vt quæ infra se sunt, diligat, iple à superioribus diligatur. Colit terram, elementis velocitate miscetur, accumine men tis, in maris profunda descendit. Omnia illi Ifcent. Non cœlum uidetur altissimum, quasi enim è proximo sagacitate animi intuetur.lutentionem animi eius nulla aeris caligo confundit, non depressitas terræ, opera eius impe dit, non aquæ altitudo profunda, despectum eius obtundit, omnia idem est, & vbique idem est. Horum omnium generum, quæ suntanimalia, desuper, deorsum radices peruenientes habent, animalia de immo in superna viua radice syluescunt. Quædam duplicibus aluntur elementis, quædam autem simplicibus. Alimenta autem sunt bina animæ, & corporis , è quibus animalia constant. Anima mundi, inquieta semper agitatione nutritur. Corpora ex aqua, & terra inferioris mundi, alimentis augelcunt. Spiritus quoque plena lunt omnia, permixtus chnchis, cancha viui ficar, sensu addito ad hominis intelligentiam, quæ quinta pars sola homini concessa est ex æthere. Sed de animalibus cunclis, humanos tantum sensus, ad diuinæ rationis intelligenriam exornate igit arque sustolit. Sed quoniam de sensu commoneor, paulo post, & huius rationem uobis exponam. est enim sanctif fima, & magna, & non minor quam ea, quæ eft diuinitatis ipsius. Sed nune uobis expediam qua coperam. Dicebam enim in iplo initio rerum, de coniunctione Deorum, quomodo homines soli eorum dignatione perstruuntur. Quicunque etenim hominum tantum felicitatis adepti funt, vt illum intelligentiæ dininu perciperent sensum, qui sensus est divinior in solo Deo, & in humana intelligentia. ASCLE. Non enim omnium hominum d Trismegiste vnisormis est sensus? TRISMEG. Non omnes, o Asclepi, intelligentiam ueram adepri sunt, sed imaginem temerario impetu,

mulla vera ratione inspecta sequentes decipiu eur, quæ in mentibus malitiam parit,& transformat optimum animal in naturam ferz, mo resque bestiarum. De sensu autem, & de omnibus sensualibus, quando, & de spiritu, tunc totam uobis præstabo rationem . Solum enim animal homo, & eius una pars fimplex eft, quæ, ut græci aiuut ovoids ns, aut quam uocamus divinz similitudinis for-mam. Est autom quadruplex, nos mundanum dicimus, ex quo factum est corpus, quo circuntegitur illud quod in homine divinum esse iam diximus, in quo mentis divinitas recta sola cum cognatis suis, id est mentis puræ sensibus secum ipsa conquiescat, tamquam muro corporis septa. ASCLE. Quid ergo oportuit à Trismegiste hominem in mundo constitui, & non in ea parte, in qua Deus est, eum in summa bearitudine eligere? TRISM. Recte quæris à Asclepi. Et nos enim rogamus Deum, ve tribuat nobis facultatem reddendæ rationis istius. Cum enim omnia uoluntate eius dependeat, tum illa, uel maxime quæ de tota summitate trastantur, quam rationem præsenti disputatione conquirimus. Audi ergo Alclepi.Dominus, & omnium conformator, quem recte Deum dicimus, quem à se secundum fecerit, qui videri, & sentiri possit, eundem secundum sensibilem ita dixerim, non ideo quod ipse sentiat ( de hoc enim an iple lentiat, an non also dicemus tempore) sed on quod videntium lenfus incumit Quoniam ergo hunc fecit ex se primum, & à se secundum, visusque est ei pulcher, ut pote qui sit omnium bonitate plenissimus, amauit eum, vt diuinitatis (uze partem. Ergo tantus,& tam bonus effet, voluit alium, qui illum, quem exile secerat, intueri potuisset, simulque, & rationis imitatorem, & diligentia; fect homi pem. Voluntas etenim Dei ipla fumma eit perfectio, ut pore cum voluisse, & perfecisse. vno codemque temporis punto compleat. Cum itaque ouoso su animaduerreret Dous non polle omnium rerum effectiligentem, nifi eum mundano integumento contegeret,texit eum corporea domo, talesque omnes esse præcepit, ex vtraque natura in vnum confundens, miscensque quantum satis esse debuilset. Itaque hominem conformauit ex animi, & corporis, idest ex æterna, & mortali natura, vi animal ita conformatum virique origini suz satisfacere possit, & murari, atque orane cœlestia, & æterna, incolere atque gubernare terrena. Modo autem dico mortalia none aquam, & terram, quæ duo de quatuor elementis subiecit natura hominibus, sed ea quæ ab hominibus, aut in his, aut de his fiunt, ut iplius terræ cultus, paleua, ædificatio, portus,

nauigationes, communicationes, commodationes alternæ, qui est humanitatis sirmissimus nexus, & pars mundi, quæ est aqua, & terra, quæ pars terrena mundi artium discipli narumque cognitione, atque vlu seruatur, sine quibus mundum Deus noluit esse perse-&um. Placitum enim Dei necessitas sequitur, voluntatem comitatur effectus. Neque enim credibile est Deo displiciturum esse, quod pla: cuit, cum & futurum id, & placiturum, multo ante sciuerit. Sed ò Asclepi animaduerto, yt celeri mentis cupiditate festines audire, quomodo homo, cœli, uel quæ in ea funt, delectum possit habere, uel cultum. Audi itaque à Asclepi delectus Dei cœli, cum his quæ infunt omnibus, una est obsequiorum frequétatio, hanc aliud animal non fecit, nec divino rum, nec animalium, nisi solus homo. Homi num enim admirationibus, adorationibus, laudibus, obsequijs, cœlum, cœlestessque delectantur. Nec immerito in hominum cotum musarum chorus à summa divinitate demissus, scilicet ne terrenus mundus videretur incultior, si modulorum dulcedine caruiffet, sed potius inusitatis hominum cantilenis. concelebraretur, & laudibus, qui solus omnia, aut Pater est omnium, atque ita cœlestibus laudibus. Nec in terris harmoniæ fuauitas defuisset. Aliqui autem, ipsique paucissimi: pura mente præditi , fortiti funt cæli fuspiciendivenerabilem curam. Quicunque autem ex duplici naturæ luæ confulione interiotem intelligentiam mole corporis refederunt, curandis elementis, hisque inferioribus sunt præpositi. Animal ergo homo, non quidem est minor, quod ex parte mortalis sit, sed eo sorte aptius efficaciula; compolitus, ad certam rationem, mortalitate auctus esse videatur, scilicet quomam vtrumque, ubi ex utraque materia lubstinere non potvisser, ex vtraque formatus elt, vt & terrenorum cultum, & divinitatis pollet habere delectum. Rationem uero tractatus istius ò Asclepi, non solum sagaci intentione, verum etiam cupio ce animi viuacitate percipere: Est enim ratio plurimis incredibilis. Integra autem, & ueta percipienda sanctiozibus mentibus. Itaque binc exordiar. Eternimitie dominus Deus primus est. Secundus est mundus. Homo est tertius. Essector mundi Deus, & corum que insunt omnium, fimul cuncta gubernando, cum ipio homine gubernatore compolita, quod totum lulcipiens komo idem curam proprie efficit dilige tie fuz,ut ficut, & iple mundus vrerq; ornaine to fibi, ut ex hac hominis divina copolitione mundus grace rectius novus dictus videasur. Is nouit se, nouit & mundum, ut meminezit, quid partibus conveniat suis, quessibi t

vtenda, quibus sibi inferuiendum sit, recogno scat. Laudes grates que maximas agens Deo, eius imaginem uenerans, non ignatus te secudum esse imaginem Dei, cuius sunt imagines duz, mundus scilicet, & homo. Vnde essicitur, ut quoniam est ipsius vna compago, parte qua ex anima, & sensu, & spiritu, at que ratione diuinus est, uelut ex elementis superioribus ascendere posse videatur in cœlum. Parte uero mundana, quz constat, ex igni, & aqua, & aere, mortalis resistat in terram, ne curz suz, omnia mandata vidua deserta q; dimittat. Sic enim humanitas ex parte diuina, & ex parte mortalis est esse a sin corpore consistens.

: Estaurem mensura eius veriusque, idest ho minis, ante omnia religio, quam sequicur bonitas. Ea demum tunc videtur esse perfecta, si contra cupiditatum omnium alienarum reru sit despiciens, virtute munita. Sút enim ab omnibus diuinæ cognationis partibus, aliena om nia, quæcunque terrena corporali cupiditate possidentur, que merito possessionum nomine nuncupantur, quoniam non nata nobilcú, fed postea à nobis possideri cœperunt.Omnia ergo huiulmodi ab homine aliena funt, etiam corpus, vt & ea quæ apperimus, & illud ex quo appetentie nobis est vitium, despiciamus, Vt enim meum animum tationis ducit intentio, homo hactenus esse debuit, ut contempla tione divinitatis, partem, quæ ibi iuncta morralis ost, mundi interioris necessitate seruandi despiciat atque contemnat. Nam ut homo ex traque parte possit esse plenissimus, quaternis eum viriules partis elementis animaduorte ef Le formatum, manibus, & pedibus utriusq; binis, alijsq; corporis membris, quibus inferiori idelt terreno mundo deferniat. Illis vero parti bus quatuor lenlus animi, memorite, atq; pro uidentiæ, quaru ratione cuncta divina norie; atq; suspiciat. Vnde efficitur, vt rerum diuersitates, qualitates, effectus, quantitates, suspicio la indagine homo lectetur. Retardatus ergo graui,& nimio corporis vitio,has naturæ reru caulas, quæ uere funt propriz, prouidere non potest. Hunc ergo sic effectum, conformatumque, & tali ministerio obsequioque præpositum, à summo Deo, eumq; competenter mun de mundum feruando, Deum pie colendo, digne,& competenter in vtroque Dei uoluntati parentem, talem quo munere credis esse munerandum? Si quidem cum Dei opera sit muni dus, eiu/q; pulchritudinem, qui diligentia fer uat, atq; auget, operamý; suam cum Dei voluntate contungit, cum speciem quam ille in • tentione diuina formatit, adminiculo sui cor poris, diuino opere, curaq; componit, quo mu nere credis elle minerandum? nili eo quo pa rentes politi munerati lunt, quo ciimp pos J 4227

quoque munerari, si fuerit diuinæ pietati com placitum, optamns pijslimis uotis, idest ut emeritos atq, exutos mundana custodia, nexibus mortalibus obsolutos, naturæ superioris partis, idest diuinæ, puros q; restituat. ÀSGLE. Iuste, & vere dicis à Trismegiste. Hec est enim merces pie sub Deo, diligenterá; cum mundo viuentibus, secus enim impieq; qui vixerint,& reditus denegatur in cœlum, & constituitur in corporalia, alia indigna sancto animo,& fæda commigratio, ut iste rationis sermo processit ò Trismegiste, suturæ æternitatis spe animæ in humana vita perichtantur. Sed aliis incredibile, alijs fabulofum, alijs forsitan videatur esse deridendum.Res enim dulcis est in hac corporali vita, qui capitur de possessio nibus fructus. Quare animu, obtorto ve aiunt, detinet collo, ut in parte sui, que mortalis est, inhæreat,nec finit partem diuinitatis agnofce re, inuidens immortalitati malignitas. Ego enim tibi quasi prædiuinans dixero, nullum post nos habiturum delectum simplicem, qui est philosophiæ, que sola est in cognoscenda divinitate frequens obtutus,& sancta religio: Multi etenim eam multifaria ratione confun dunt. Quomodo ergo multi incomprehensibi lem philosophiam afficiunt, aut quem ad modum eam multifaria ratione confundunt? ... TRISME. O'Alclepi hoc modo in uarias disciplinas,nec comprehensibiles,eam cal<del>l</del>ida commentatione miscentes, Arithmeticem, Musicem, Geometriam. Puram autem philoso phiam, eamque tantum divina religione pen dentem, tantum intendere in reliquas oporte bit, ut apocatastasis astrorum stationes præsinitas, curlumq; commutationis, aumeris constare mutetur. Terre vero dimensiones, qualitates, quaritates, maris profunda, & ignis vima & horum omnium effectus naturam cognoscens,miretur, adoret, atque collandet artem; diuinamque mentem. Musice uero nosse nihit aliud eft, nifi cunctarum rerum ordinem scire.queque ratio diuina sortita est. Ordo enim rerum fingularum in unum omnium artifici ratione collatus, concentum quendam melo diuino: dulcisonum verissimumque conficiet. ASCLEPIVS. Quid ergo homines post nos erunt? TRIMEG Sophistarum callidi tate decepti, à uera, pura, fanctaque philosophia auertentur. Simplici enun mente, & anima diminitatem colere, eiusque facta nenerari, agere etiam Dei uoluntati gratias, que est bonitatis sola plenissima, hec est nulla animi importuna curiolitate uiolata philolophia. Et de his sit, hucusque tractatum. De spiritu vero,& de his similibus, hic sumatur exordium. Fuit Deus, & van, quem Grece credimus muns dum, & mundo comitabatur Spiritus, sed non fimiliter

fimiliter vt Deo, nec Deus funt hec, de quibus mundus est. Iccirco non erant quando nata non erant, sed in eo iam tunc erant, vnde na. Ici habuerunt. Non enim ea fola non nata dicuntur, quæ nec dum nata funt, fed ea que carent fœcunditate generandi, ita ut ex eis nihil nalci potest. Quzcunque ergo sunt, quibus inest natura generandi, generabilia sunt, de quibus nasci potest, tametsi ea ex se nata sint. Noque enim dubitatur ex his quæ ex se nata sut, facile nasci posse, de quibus cuncta nascuntur. Deus ergo sempiternus, Deus eternus, nec malci potelt, nec potuit, hic elt, hic fuit femper, hic erit. Hæc ergo eft, que ex le tota eft, natura Dei. Hyle autem uel mundi natura, & Spiritus, quamuis nata uideantur à principio, tamen ex se nascendi procreandique uim pos sident, atque naturam fœcunditatis. Frenim anitium in qualitate nature est, que conceptus & partus in se possidet, uim, atque materiam. Hec itaque sine alieno conceptu, est sola generabilis. At vero que uim solam concipiendi ha beant, ex alterius connexione nature, ita discernenda funt, ut hic locus mundi cum his, que in le lunt, uideatur esse non natus, qui vti que in se uim totius nature habet. Locum autem dico, in quo sunt omnia. Neq; enim hec omnia esse potuissen, si locus deesset, qui om nia sustinere potuisser. Omnibus enim rebus que sucrunt, precauendum est loco, nec qualitates etenim, nec quantitates, nec pofitiones ; nec effectus dignosci pornisent earum rerum, que nusquam sunt. Sic ergo, & mundus quamuis natus non sit, in se tamen omnium naturam habet, ut pote qui omnibus ijs ad concipiendum sinus prestat sæcundistimus. Hoc ergo est totum qualitatis, matezieque creabilis est, tametsi creata non est. Sicut enim in natura materie, qualitas foscunda oft; he & malignitatis eadem est æque fœcun da. Neceo dixi o Afclepi, & Ammon, quod à multis dicitur, non poterar Deus incidere atque auertere à rerum natura malitiam, quibus respondendum nihil omnino est. Vnde wen causa, & id prosequar, quod coperam, & rationem reddam. Dicunt enim ipli Deum debuisse omnifariam, mundum à malitia liberare.Ita enim in mundo est, ut quasi membró iplius uideatur, elle prouilum, cautumq; quam rationabiliter à summo Deo, tune cumidisciplina, sensu, intelligentia, mentes hominum est munerare dignatus.Hisce enim rebus quibus cateris antestamus animalibus, soli possu mus malitiz fraudes, dolos, uitiaque vitate. Ea enim, qui antequam ijs implicitus est, ex aspectu uitarit, is homo est diuina intelligenvia, prudentiaq; munitus. Fundamétum enint est disciplinæ in summa bonitate consistens/

.Spiritu autem ministrantur omnia, & vege-, tantur in mundo,& quafi organum vel machi na, summi Dei voluntati subiectus est. Itaque hactenus intelligatur à nobis, mente sola intel ligibilis, summus, qui dicitur Deus rector, gu bernatorq;, sensibilis Dei, eius, qui in le complectitur omnem locum, omnem rerum substantiam, totamque gignentium creantium que materiam, & omne quicquid est quantumeun que est. Spiritu vero agitatur, seu gubernatur omnis in mundo species, vnaquæque secundum natură suam à Deo distributam sibi. Jan autem vel műdus, omnium eft receptaculum; ommiumque agitatio at que frequentatio, quo rum Deus gubernator, dispensans omnibus re bus humanis, quantum vnicuiq; necellarium, Spiritus autem implet omnia, cuiuscung: naturz qualitas est. Est enim caua mundi rotunditas, in modum sphæræ. Ipsa sibi qualitatis vel formæ suæ, causa inuisibilis tota. Quippe cum quemcung; in ea fummum, fubter despi ciendi causa delegeris locum, ex eo in imo quid lit, videre non possis, proper quod mul tis locis instat, qualitatemque habere creditur. Per formas enim sola specierum, quarum imaginibus uidetur insculpta, quasi visibilis creditur, cum depicta monstratur. Re autem vera, est sibi ipsi inuisibilis semper, ex quo eius vnum, uel pars, locus est in sphæra, græcer ลัยงิชิร dicitur . Si quidem ยริยัท græce videa re dicitur, quo visu primum sphæræ careant, vnde,&ideo dicuntur (pecies quod fint inni∽ fibilis formæ. Ab eo itaque quod visu priuantur, græce ænd n's ab eo quod in imo sphæræ funt, latine inferi nuncupantur. Hæc ergo funt principalia, & antiquiora, & quali initia, vek capita omnium, quæ funt in his, aut per hæc,. aut de his. A S C L E P. Omnia ergo ipía, utidicisy o Trifmegiste mundana, ut ita dixerim, specierum omnium, quæ insunt, in vniuscuiulque, sicuti est tota substantia? TRISME. Mundus iraque nutrit corpora, spiritus, animas, sensus autem, quo dono cœlesti sola felix lit humanitas, alit mentem. Neque enimiomnes, sed pauci quorum ita mens est, vecantibeneficij capax esse possit. Vt enim sole mundus, ita mens humana, isto lumine clarescit, & co amplius. Nam sol quicquid illuminat., ali. quando terræ, & lunæ interiectu interuentente nocte, eius priuatur lumine. Sensus aucemcum semel fuerit anime commixtus humane, fit una ex bene coalescente commixtione, materia ita, vt nunquam eiulmodi mentes caligia: nis impediantur erroribus. Vnde iuste sensus, Deorum animas, elle dixerunt. Ergo nec corúdico omnium, sed magnorum quoruncunq;,,1 & principalium. ASCLEP. Quos dicis rerum capita, vel ini-

-tia primordiorum ò Trilinegiste? TR 18 M. Magna tibi pando, & divina nudo mysteria, cuius rei initium facio ex optato fauore cœlesti. Deorum genera multa sunt, eorumque om nium pars intelligibilis dicitur, alia uero senfibilis. Intelligibilis dicitur, non ideo quod putentur non subiacere sensibus nostris, magisenim lentimus cos, quam quos visibiles nuncupamys, ficut disputatio perdocebit. Su blimis enim ratio, eoque divinior vltra homi aum mentes, intentionesque consistens, si non attentiore aurium oblequio verba loquentium acceperit, transuolabit, & transluet, aut magis refluet, suique potis liquoribus miscebit le. Sunt ergo omnium specierum principes Dij. Hos sequentur Dij, quorum est princeps, oviria. Hi sensibiles, veriusque originis suz consimiles, qui per sensibilem naturam conficiunt omnia, altera per alterum. Vnulquisque opus suum illuminans cœli, vel quicquid est quod eo nomine comprehenditur ουσίαρχης, est Iuppiter . Per cœlum enim Iuppiter omnibus præbet vitam. Solis ovola est lu men. Bonum enim luminis per orbem solis nobis infunditur. XXXVI. quorum vocabulum est Horoscopi, in eodem loco semper do fixorum syderum. Horum odoras zne, uel princeps est, quem παντόμωρον, vel omniformem uocant, qui diuersis speciebus diuersas formas facit. Septem sphæræ, quæ nocantur. \* idest sui princeps, quam for-Habent. \* tunam dicunt : eiuapus elu, quibus imitantur omnia lege naturæ stabilitate firmissima, & fempiterna agitationo variata. Aer vero organum, vel machina omnium, per quam omnia funt. Elt autem ovalapyes huius secundus mortalibus, & his familia. His ergo ita se habentibus, ab imo ad lumum le mouentibus, sic sibi connexa sunt omnia pertinentia ad senaturaliter, vt mortalibus mortalia sensibiliaque lensibilibus annexa sint. Summa vero gubernationis, summo illi domiuo paret, ut non multa, aut potius vnum, ex vno etenim cuncta pendentia, ex eoque potius defluentia, cum distantia videntur, creduntur esse plarima diuisim, adunata uero unum, uel duo, vnde siút omnia,&à q:10 fiunt omnia,idest de materia, de qua fiunt, & ex eius voluntate, cuius nutuefficienturalia. ASCLE. Hæc iterum ratio quæ est à Trismegiste? TRISME. Talis à Asclepi Deus. Etenim uel pater, uel dominus omnium, vel quocunque nomine ab hominibus sanctius, & religiosius nuncupetur, quod inter nos intellectus nostri causa debet elle sacratum, tanti eius numinis contemplatione, nullo ex ijs nominibus eum definite nu cupamus. Si enim vox hæc, est ex aere percul so spiritu sonus declarans omnem hominis.

voluntatem, vel sensum, quem forte ex sensibus mente perceperit, cuius nominis tota fab stantia paucis composita, syllabis definita, atque circunscripta est, ut esset in homine neces farium vocis, aurium que commertium, fimiliter etiam sensus, & spiritus, & aeris, & omni um in his, & per hæc, aut cum his nomen elt totum Dei. Non enim spero totius maiestatis effectorem, omniumque rerum Patrem, vel dominum vno posse, quamuis è multis composito nomine, nuncupari. Hunc uero vno nomine, uel potius omni nomine, siquidem sit unus, & omnia, ut sit necesse, aut omnia esse eius nomine, aut ipsum omnium nomini bus nuncupari. Hic ergo folus, ut omnia; viriusque sexus sœcundicate plenissimus, sem per voluntatis suæ prægnás parit semper quic quid voluerit procreare. Voluntas eius cat boi nitas omnis, hæc eadem bonitas omnium rerum est, ex divinitate eius natura nata, ut fins omnia licut, sunt, & fuerunt, & futuris omnibus dehinc, natura ex se nascendi sufficiat. Hec ergo ratio ò Asclepi tibi sit reddita, quare, & quomodo fiant omnia vtriusque sexus. ASCa Ergo Deum dicis à Trismegiste? TRISME. Non solum Deum ò Asclepi, sed animalia om nia, & inanimalia. Impossibile enim est aliquid corum quæ funt, infæcundum esse. Fæcunditate enim dempta ex omnibus, quæ súz, impossibile erit, semper esse que sunt. Ego enim,& naturam, & sensum, & mundum dico in se continere naturam, & nata omnia cóseruare. Procreatione enim vterque plenus est lexus, & eius vtriusq; connexio, ant quod est verius, verius incomprehensibilis est, quá fine Cupidinem, fine Venerem, fine vtrumq; poteris recte nuncupare. Hoc ergo omni vero verius, manisestiusque mente percepto quod ex omni illo totius nature Deo hocht in æternum cunctis procreandi inuentum tri• butumque ministerium, cui summa charitas, keritia, hilaritas , & cupiditas, amorque diuinus, innatus est, dicédum foret quanta sit eius ministerij vis, atque necessitas, nisi ex suicontemplatione vnicuique ex intimo fentu nota: esse potuisset. Si enimillud extremum tempo ris, quo ex cerebro ad ritum peruenimus, vera que in vtranque fundat natura progeniem animaduertas, ut altera alterius anide rapiat le men, interiusque recondat. Denique eo tempore ex connexione communi, virtutem marium fœminæ adipiscuntur,& mares semineo corpore lassescunt. Effectus itaque huius tam blandi, necessarijque mysterij, in occulto perpetratur, ne vulgo irridentibus imperitis vtriusque naturæ divinitas ex commixtone sexus cogatur erubescere, multo magis etiam fe visibus irreligiosorum hominum subijeiatut.

Sunt autem non multi, aut admodum pauci, ita ve numerari etiam in mundo posfine religioli. Vade contingit in multis remanere malitiam, defectu prudentiz scientieque rerum omnium quæ sont. Ex intellectu enim religionis diuinz, qua constituta sunt omnia,con remptus, medelaque nascitur vitiorum totios mundi. Perseuerante autem imperitia, atque infeiria, vitia omnia conualefeunt,& vulnetät animam infanabilem, vitijsque infecta ijidem, atque vitiata, quali venenis tumelcit, nili eorum, quorum animarum disciplina,& intellec tus fumma curatio est. Si ergo solis, & paucis hoc proderit, dignum est hunc prosequiatq; expedire tractatum. Quare scilices, solis homi nibus intelligentiam, & disciplinam suam diuinitas sit impartiri dignata. Audi itaque. Deus Pater, & dominus, cum postDeos, homines efficeret, ex parte corruptiore mudi,& ex diuina, pari lance componderans, contigit vitia mundi, corporibus commixta remanete. Et alia, propter cibos, victumque, quem' necessario habemus cum omnibus animalibus communem, quibus de rebus necesse est capiditatum desideria, & reliqua mencis uitia animis humanis insidere. Dijs, uero, vt pote ex parte mundissima naturæ, esfectis, & nullis indigentibus rationis disciplinæque adminiculis, quamuis immortalitas, & vnius semper ætatis vigor, iple lit eis prudentia, & disciplina, tamen propter rationis vnitatem, pro ratione,&intellectu, ne ab his essent alieni, ordinem necessitatis, lege conscriptum, æterna lege constituit, hominem ex animalibus cun-&is, de fola ratione disciplinaque cognoscens, per quæ vitia corporum homines auerteres aique abalienare potuissent ipsos ad intentionem spemque immortalitatis prætendens.De nique & bonum hominem, & qui posset immortalis esle, ex utraque natura composuir, di nina atque mortali, & sic compositum per uo luntatem Dei, hominem constitutum est, esse meliorem Dijs, qui funt ex sola immorrali na tura formati.Et omnium mortalium, propter quod homo, dijs cognatione conjunctus, ipsos religione, & sanca mente veneratur, difque pio affectu, humana omnia respicient, atq; eustodiunt. Sed de hominibus paucis istud dictum est pia mente præditis. De vitiosis vero nihil dicendum est, ne sanctissimus sermo, eorum contemplatione violetur. Et quoniam de cognatione, & consortio hominum Deo. rumque, sermo nobisindicitur, potestatem hominis, d Alclepi, vimq; cognosce. Dominus & pater, uel quod oft lummum, Deus, ut effector est Deorum coelestium, ita homo effect of ell deolum, qui in templis funt, humana proximitate conluncti, & non folum illuminan-

sut, verum etiam illuminant. Nec solum ad Deum proficit, uerum etiam confirmat Deos. Miraris d Asclepi, an nunquid diffidis, ut mul tif ASC LEP. Confundor à Trismegiste, sed tuisuerbis libenter affensus, felicissimum hominem iudico, qui sit tanta vi, felicitatem cofecutus. TRISME. Nec immeriro, miraculo enim dignus est, qui maximus est omnium Deorum. Genus enim, omnium confusione manifestum est, de mundiffima parce natures propagatum, signaque corum sola pro omnibus esse, quasi capita. Species vero Deorum quas conformat humanitas, ex natura vtraq; conformata est, ex divina que est prior, multoque divinior, & ex ea, que intra homines eft, id est ex materia qua firerunt procreata; vel fabricatæ, & non solum capitibus solus; fed membris omnibus, totoque corpore con: figurantur. Ita humanitas, semper vicina natu ras, & origini suæ, in illa diumitatis imitatione perseuerat, vt sicut Deus, ac dominus, vt sui similes essent, Deos fecit æternos, ita huma nitas Deos snos, ex sui uultus similitudine figurarer. ASGLE. Statuas dicis d'Trilmegiste? TRIS. Statuas & Asclepi, vides no quatenus tu iple diffidas, statuas animatas, sen su, & Spiritu plenas, tanta, & talia faciemes; statuas, futurorum præscias, easque forte vates omnes fomnils, multifque alijs rebus prædicentes, impecillitatesque hominibus facien tes, easque curantes, tristitamque pro meritis An ignoras à Asclepi, quod Aegyptus imago fit cœli, aut quod est verius translatio, & descê fio omnium, quæ gubernantur, atque exercentur in cœlo? Et si dicendum est verius, terra nostra totius mundi est templum. Et quoniam præscire cunca prudentes decet, istud vos ignorare fas non est. Futurum tempus est, cu apparear Aegyptios, incassum, pia mente de ninitatem sedula religione servasse, & omnis corum fancta ueneratio, in irritum casura frustrabitur. E' terris enim, ad cœlum, est recurfura dininitas, liquetur Ægyptus, terraq; que fuit diminitatis sedes, religione viduata, numinu prælentia destituetur. Alienigenis enim to gionem istam terramque complentibus, non folum neglectus religionum, sed quod est du: rius, quali de legibus à religione, pierare, cultuque diuino, flatuetur proscripta pona, prohibitio. Tunc terra ista sanctiffima sedes delubrorum arque templorum, sepulchrorum erit mortuorumque plenissima. O Ægypte, Aegypte religionum tuarum sola supererunt verba lapidibus incila, tua pia facta narrantibus. & inhabitabit Aegyptum, Syrins, aut Indus, aut aliquis ralis. Diuinitas enim repeter cœlum, deserti homines toti morientur, arq; ita Aegyptus Deo, & homine viduata desere-

tur. Te uero appello sandissimum flumen, zibique futura predico, torrenti sanguine plenus ad ripas vique erumpes, undæque divinæ non solum polluentur sanguine, sed totæ rum pentur, & viuis multo maior erit numerus le pultorum, superstes vero qui erit, lingua sola cognoscetur Aegyptius, actibus vero videbitur alienus. Quid fles à Asclepi? & his amplius, multoque deterius, ipía Aegyptus fuade bitur, imbueturque maioribus malis, quæ san cta quondam, & divinitatis amantissima, Deo rum in terra religionis suæ merito, sola seductio fanctitatis, & impietatis magistra, erit ma ximæ crudelitatis exemplum,& tunc tedio ho minum non admirandus videbitur mundus, neque adorandus. Hoc totum bonum, quo melius nec est, nec fuit, nec erit, quod videri possit, periclitabitur. Eritque tædium omnibus, ac per hoc contemnetur, nec diligetur totus hic mundus, Dei opus immutabile, gloriola constructio, bonum, multiformi imaginum varietate compositum, machina volunta tis Dei; in suo opere sine inuidia suffragantis, omnium in voum, quem venerari, laudari, amari denique à videntibus possunt, multifor mis adunata congestio. Nam & tenebræ præponentur lumini, & mors vita melior iudicabitur, nemo suspiciet cœlum. Religiosus pro infano, irreligiofus putabitur prudens, furiosus, fortis, pro bono habebitur pessimus. Anima enim, & omnia circum eam, quibus, auc mortalis nata est, aut immortalitatem se confecuturam elle prælumit, lecundum quod vobis expolui, non folum rifus, fed etiam-putabitur uanitas. Sed mihi credite eriam periculum capitale constituetur in eum, qui se mentis religioni dederit. Nous constituentur iura, lex noua, nihil sanctum, nihil religiosum, nec cœlo, nec cœleitibus dignum audietut, aut mente credetur. Fit Deorum ab hominibus seccessio dolenda, soli nocentes Angeliremanent, qui humanitati commixti, ad omnia audaciæ mala, mileros, manu iniecta compellent ad bella, in rapinas, in fraudes, & in omnia quæ sunt animarum naturæ contraria. Tunc nec terra constabit, nec nauigabitur ma re, nec cœlum astrorum cursibus, nec sideru cursus constabit in cœlo. Omnis uox diuina, necessaria taciturnitate mutescet, fructus terræ corrumpetur, nec fœcunda erit tellus, & aer iple mælto torpore languelcer.Hæc,& talis senectus veniet mundi, irreligio, & inordinatio, & irrationabilitas bonorum hominum. Cum hæc cuncta contigerint à Asclepi, tunc ille dominus, & pater, Deus primipotens, & ynus gubernator mundi, intuens in mores factaque voluntaria, uoluntate sua, que est Dei, benignitas, vitijs relistens, & corruptelæ om-

nium errorem reuocans, malignitatem omne, vel alluione diluens, vel igne consumens, uel morbis pestilentibus vbique per diuersa loca dispersis finiens, ad antiquam faciem mundum reuocabit, vt & mundus ipse adorandus videatur, & mutandus. Et tanti operis effector, & restitutor Deus, ab omnibus, qui tunc erut, frequentibus laudum præconijs benedictioni busque celebretur. Hæc enim mundi genitura, cunctarum reformatio rerum bonarum, & naturæ iplius, lanctislima,& religiosissima restitutio, peracto temporis curlu, quæ est, & fuit sine initio sempiterna. Voluntas enim Dei, caret initio, quæ eadem est, & vbique est sempiterna. A S C L E. Dei enim natura consi lium, est voluntatis bonitas summa, ò Trisme gister TRISME. O Asclepi voluntas a consilio nascitur, & ipsum velle est, ex uoluntate. Neque enim impense aliquid vult, qui est om nium plenissimus, & ea quæ vult habet. Vult autem omnia bona, & haber omnia quæ vult, omnia autem bona, & cogitat, & vult, hic autem Deus eius boni imago, mundus. ASCLE. Bonus, à Trismegiste? TRISMEG. Bonus, à Asclepi. vt ego te docebo. Sicuci enim Deus omnibus speciebus, uel generibus, quæ in mundo sunt, distributor, dispensatorque est bonum, idest sensus, animæ, & vitæ, sic & műdus præstitor est, & tributor omnium, quæ mortalibus videntur bona, idest alternationis partium, temporalium fructuum, natiuitatis, augmentorum, & maturitaria, & horum fimilium. Ac per hoc, Deus supra verticem summi cœli consistens, vbique est, omniaque circunspicit. Sic enim vltra cœlum, locus sine stellis. ab omnibus rebus corpulentis alienus. dispen sator, qui est inter cœlum, & terram, locum obtinet, quem louem uocamus. Terræ veto, & mari dominatur luppiter Plutonius, & hic nutritor est animantium mortalium, & fructiferarum. Horum omnium viribus fructus, arbulta, & terra vegetantur. Aliorum vero vires, & effectus per omnia quæ funt, distribuuntur, Distribuentur vero, qui terræ dominantur, & collocabuntur in ciuitate, in summo initio. Ægypti, quæ à parte solis occidentis codetur, Ad quasterra, mariq; festinabit omne mortale, genus. ASCLE. Modo tamen hoc tempore vbi itti funt, ò Trismegiste? TRISME.Collocati funt in maxima ciuitate, in monte Liby co, & hec eousque narrata sint. De immortali. vero, & mortali, modo disserendum est. Multos enim spes timorque mortis, vere rationis ignaros excruciat. Mors igitur efficitur dillolutione corporis labore desessi, & numeri cópleti, quo corporis membra, in vuam machina ad vius vitales aprantur. Moritur enim corpus, quando hominis vitalia ferre posse destiterit. Hoe ergo mors, corporis dissolutio, & corporalis sensus interitus. De quo sollicitudo sus peruzcua est. Sed alia necessaria, quam, aut ignorantia, aut incredulitas contemnit huma na. Audi ergo ò Asclepi.

Cum fuerit animæ à corpore facta discessio. sunc arbitrium examenque meriti eius transiliet in summă damonis potestatem, isque eam cum piam iustamý; prouiderit, in sui competentibus locis, manere permittet. Si autem de ki&orum illitam maculis,vitiisque oblitam viderit, desuper ad ima deturbans, procellis, tar binibusq; aeris, ignis, & aquæ, læpe dilcordantibus tradet. Atque inter cœlum, & terra mundanis fluctibus in diuerla lemper æternis pœnis agitata raptabitur. Vt in hoc obsitanimæ æternitas, quod sit immortali sententia zterno iudicio subingata. Ergo ne his implicemur, cauendum, venerendum, timendumque esse cognosce. Incredibiles enim post de licta cogentur credere, non uerbis, sed exemplis, nec minis, sed ipsa passione pænarum. ASCLE. Non ergo Trismegiste hominum delicta sola, humana lege puniuntur. TRISM. Primo enim, d'Asclepi terrena omnia quæ sunt, mortalia sunt. Nunc omnia etiam quæ sunt rationi corporali viuentia, & à viuendo eadem corporali lege deficientia, ea omnia pro vitæ meritis, aut delictis,pænis obnoxia, tanto post mortem sæuioribus subijciuntur, quanto multa forsitan fuerunt celata dum vinerent. Præscia etenim rerum omnium dininitate reddentur, perinde vt sint pro delictosum qualitatibus pœnæ. ASCEP. Qui sunt digni maioribus poenis, ò Trismegister TRIS. Qui damnati humanis legibus, vitam uioléter amittuot, vt non naturæ animam debitam, fed pænam pro meritis reddidisse videantur. Con tra iusto homini in Dei religione, & summa pietate præsidium est. Deus enim tales ab om nibus tutatur malis. Pater enim omnium, & dominus, qui solus est omnia, omnibus se libenter oftendit. Non vbi sit loco, nec qualis qualitate, nec quantus quantitate, sed hominem sola intelligentia, mentis illuminans, qui discussis ab animo errorum tenebris, & verita tis claritate perceptatore se sensu intelligentiæ divinæ commiscet, enius amore à parte natura, qua mortalis est, liberatus immortalicaris future concipit fiduciam. Hoc ergo inter bonos, malosque distabit. Vnusquisq; enim pietate, religione, prudentia, cultu, & venera tione Dei clarescit, quasi oculis vera ratione perspecta, & fiducia credulitatis suz, tantum inter homines præstans, quantum sol cæteris : aftris lumine suo antestat. Ipse enim sol non sam magnitudine numinis, quam dininitate, & sanchitate, ceteras stellas illuminat. Secundum enim Deum hunc crede, à Asclepi cerera gubernantem, omniaque mundana illuminantem animalia, siue animantia, siue innanimantia. Si enim animal mundus, viuens semper, & fuit. & est, & erit, nihil in mundo mor tale est. Viuentis etenim vniuscuiusque partis, quæ in iplo mundo, sicuti in vno codemque animali semper viuente, nullus est mortalitatis locus. Ergo uitæ æternitatisque Deus ipse elle debet plenissimus, si semper eum viuere necesse est. Sol ergo, sicut mundus sempiternus, sic & ipse semper gubernator vitalium, yel totius uiuacitatis eorum frequentator, & dispensaror est. Deus ergo uiuentium, uel uita lium, quæ sunt in mundo sempiternus guber nator elt, ipsiulque uitæ dispensator æternus. Semel autem dispensauit æterna lege cunctis vitalibus uitam præstans, hoc more quo dicá. In ipla uiuacitate æternitatis, mundus agitatur, & ipla uitali æternitate, locus est mundi, propter quod non corrumpetur aliquando, Itabili sempiternitate uiuendi circumuallatus, & quali constrictus ipse mundus. Est igitur dispensator uitæ omnibus, quæ in se sunt, & est locus omnium, quæ sub sole gubernantur, cuius mundi commotio ex duplici constat effectu. Viuificatur enim ipse extrinsecus ab æternitate, uiuificatque ea que intra le sut, omnia differentia, numeris,& temporibus sta tutis, atque infixis, cunca per folis effectum, stellarumque discutsum, omnia temporalia ratione, divinaque lege conscripta. Terrenum autem tempus, aeris qualitate, estuumque, frigorisque uarietate dinoscitur. Cœleste uero recursionibus syderum ad eadem loca, tempo raria conversione recurrétium, & mundus est receptaculum temporis, cuius curlu, & agitatione uegetatur. Tempus autem ordine seruatur.Ordo, & tempus innouatione omnium rerum que in mundo lunt, per alternationem faciunt. Cunctis ergo ita se habentibus, nihil stabile, nihil fixum, nihil immobile, nec nasce tium, nec cœleßiű, nec terrenorű. Solus enim Deus, & merito solus, iple in le, & 1 le, & circum le totus est plenus atque perfectus, isque sua firma stabilitas est, nec alicuius impulsu. nec loco moueri potelt, cum in eo fint omnia, & in omnibus iple est solus, nisi aliquis audeat dicere iplius commotionem in eternitate elle, sed magis, & ipsa immobilis eternitas, in qua omnium temporum agitatio reuocat, & ex qua omnium temporum agitatio sumit exordium. Deus igitur stabilis snit, semperque est, & cum eo similiter æternitas consistit. Mundu uero non natum, quem recte lensibilem dicimus intra le habet. Huius Dei imago hic mun dus effectus est eternitaris imitator. Habet autem tempus stabilitatis suç uim atque natut t

ram, quamuis semper agitetur, ca ipsa in se reuertendi necessitate . Itaque quamuis sit æternitas, stabilis, immobilis, atque fixa, tamen quoniam, quod mobile est tempus, in æternitatem lemper reuocatur agitatio, eaque mobilitas ratione temporis uertitur, efficiturque, vt & ipla çternitas immobilis quidem lola,per tempus in quo ipla elt,& est in eo, omnis agitatio videatur agitari. Ergo sic essicitur, ut & eternitatis stabilitas moueatur, & temporis stabilis mobilitas fiat, fixa lege currendi. Sici & Deum agitari credibile est in seipsum eadem mobilitate stabilitatis. In magnitudine enim iplius est immobilis agitatio. Hoc ergo anod est tale, quod non subijeitur sensibus, in finitum, incomprehensibile, inæstimabile est, pec substineri, nec ferri, nec indagari potesti Vnde enim, & quo, & vbi, ant quomodo, aut quale sit, incertum est. Fertur enim in summa stabilitate,& i ipso stabilitas sua, seu Deus, seu grernitas, seu vrerque, seu alter in altero, seu vterque in vtroque sint. Propter quod æternitas fine definitione est temporis. Tempusautem quod definitur, potest vel numero, vel alternatione, vel per alterius ambitudinem rediens, æternum elle. Vtrunque ergo infinitum, verumque videtur æternum. Stabilitas enim, vt pote defixa, quo fustinere que agitabilia sut possit, beneficio firmitatis, merito obtinet principatum. Omnium enim quæ fant, primordium Deus oft, & zternitas . Mundus autem, quod sit mobilis, non habet principatum. Præuenit enim mobilitas stabilitatem kuam in legem agitationis fempiternæ haben-: do immobilem firmitatem. Omnis ergo sensus divinitatis, immobilis, ipse in stabilitate fua le commoner. Sanctus, & incorruptus, & fempiternus oft, & siquid melius potest nuncui pari, Dei summi ipla voluntate assistens æternitas plenissimus omnium fensibilium, & totius disciplinæ consistens, ut ita dixerim, cum Deo.Sentus vero mundanus receptaculum est omnium sensibilium, & specierum, & disciplinarum.Humanus uero, ex memoriæ tenacitate, quod memor fit omnium,quas gellerit, remm. Víque ad humanum tamen animal sensus diminitatis descendendo peruenit. Deus enim lenium lummum, divinumque cuntis confundi noluit, ne erubesceret commixtio ne aliorum animantium. Intelligentia enim sensus humani qualis, aut quanta fit, tota est, in memoria præteritorum. Per eam enim memoriæ tenacitatem, gubernator effectus est terrte. Intellectus autem naturæ qualitate,& senfus mundi ex omnibus que in mundo sensibilia funt, poterit peruideri. Aeternitas quæ fecunda ett ex sensibili mundo, sensus datus, qualitasque dinoscitur, at intellectus, qualita-

tis, qualitasque sensus summi Dei, sola veritas est, cuius veritatis in mundo, ne quidem extrema lineç vmbra dinoscitur. Vbi sunt mendacia, vbi genitutæ, ubi errores videntur.Vides ergo, à Asclepi in quibus constituti, quæ tractemus, aut quæ audeamus attingere. Sed tibi Deus summe gratias ago, qui me videndæ divinitatis tuæ illuminasti lumine, & vos, è Tati , & Alclepi, & Ammon intra lecteta po Ctoris dinina mysteria silentio tegite, & taciturnitate scruate. Hoc enim differt intellectus à sensu mundi , intelligendam, & dinoscendă mentis præuenit intentionem. Intellectus autem mundi peruenit ad æternitatem, & Deos noscendos, qui supra se sunt, & sic contingic hominibus, ve quasi per caliginem quæ in cœlo sunt, videamus, quantum possibile est per conditionem sensus humani.Hzc autem intétio angustissima est peruidendis tantis bonis. Latislima vero cum viderit felicitate conscien tiæ.De inani vero, quod etiam magnum videtur esse quamplurimis, sic sentio. Inanenec esse aliquid, necesse potuisse, nec suturum va quam. Omnia enim mundi sunt membra plenissima, ut ipse mundos plenus sit, atque perfectus corporibus, qualitas formaque diuerfis speciem suam habentibus, & magnitudinem. Quorum vnum estalio maius, aut alio minus, & valitudine, & tenuitate diuersa. Nam & quædam eorum validiora videntur, si cut & maiora, minora autem, & tenuiora, aut vix, aut omnino videri non possunt, quas folum esse atrectatione cognoscimus. Vnde contingit multis credere hic, non esse corposa, sed manes locos, quod est impossibile. Sicutienim quod dicitur est extra mundum, 6 tamentelt aliquid (nec enim istud credo) sic: ab eo plenum este intelligibilium rerum, idest: diuinitatis sue similium. Vt hic etiam sensibilis mundus qui dicitur, plenissimus sit corporum, & animalium, naturæ fuæ, & qualitati comientium, quorum facies non omnes. videmus, fed qualdam vlera modum grandes,. qualdam breuislimas, aut propter spatij interiecti longitudinem, aut quod acie sumus obsusa, tales nobis esse videancur, aut omnino. propter nimiam breuitatem à multis non esse: credantur. Dico nunc dæmonas, quos credo: commorari nobiscum, & heroas, quos interaeris purishmam partem supra nos, & terram, vbi, neo nebulis loons, neo ex fignorum aliquorum agitatione commotio. Propter quod ò Asclepi inane nihil esse dixeris, nisi cuius rei mane sit. Hoc quod dicis inane, prædixeris; vt inane ab igne, & ab aqua, & ab his similibus: Quod & si contigerit videri, quidinane: postit elle a rebus huiuscemodi, quamuis breue sit, uel magnum quod inane videtur, spititu tamen, & aere nacuum esse non possit. Similiter vero de loco dicendum, quod uo. cabulu solum intellectu caret. Locus enim, ex eo cuius est; quid sit apparet. Principali etenim nomine dempto, significatio mutatur. Quare aquæ locus, ignis locus, aut his similium recte dicimus. Sicut enim inane esse aliquid impossibile est, sic, & locus solus quid: sit dinosci non potest. Nam si posueris locum fine eo cuius est, inanis uidebitur locus, quem in mundo esse non credo. Quod si inane nihil est, nec per se, quid sit locus appazet, nisi ei , aut longitudines , aut latitudines, aut altitudines addideris, vt corporibus hominum signa. His nero sic se habentibus, & Alclepi, & vos qui adestis , scitote intelligibi lem mundum, & Deum, qui mentis solo obtutu dinoscitur esse incorporalem, nec eius naturæ misceri posse aliquid corporale, idest quod possit qualitate, quantitate, numerisq; dinosci. In ipso enim nihil tale consistit. Hic ergo mundus, qui dicitur sensibilis, receptaenlum est omnium sensibilium specierum, qualitatum, vel corporum, quæ omnia sine Deo vegetari non possunt. Omnia enim Deus, & à Deo omnia, & eius voluntatis omnia. Quod totum est bonum, decens, immutabile, & prudens, & ipfiloli fensibile, atque intelligibile, & sine hoc, nec fuit aliquid, neo est, nec erit, Omnia enim ab eo, & in ipso, & per ipsum, & multiformes qualitates, & magnæ quantitates, & omnem mensuram excedentes magnitudines, & vniformes species, quas si intellexeris, à Asclepi, gratias acturus es Deo. Si totum animaduertes vera ratione, perdifces mundum ipsum sensibilem, & quæ in eo funt, omnia à superiore illo mundo, qua fiex vestimento eius contecta. Vnum quodq; enim genus animalium, ò Asclepi, cuiuscunque, uel mortalis, uel immortalis, uel rationa his, fine fit animans, fine fine anima fit, prout enique est genus, sic singula sui generis imagines habent. Et quamuis vnum quodque animalis genus omnem sui generis possidear formam, in eadem tamen sui forma, singula dissimilia sunt. Species enim quæ dinina est; incorporaliselt, & quicquid mente comprehenditur. Cum itaq; hæc duo, ex quibus coltar forma, & corpus, incorporalia fint, impossibile est vnáquang, formam alteri similimam nasei, horarum, & climatum distantibus punctis: Sed immutantur toties quot hora momenta habet circulj circumcurrentis, in quo est ille omniformis quem diximus Deus. Species er go permanet, ex le toties, pariens imagines ta tas, ramque diuerías, quanta habet conueríio mundi momenta, qui mundus in conuersione mutatur. Species veto, nec mutatur, nec-con-

vertitur. Sic generum fingulorum formæ funt permanentes, in eadem forma sua dissimiles. A SCLEP. Et mundus speciem mutat, à Trif megifte? TRISM B. Vides ergo, & Asclepi tibi omnia quasi dormienti esse narrata. Quid est enim mundus, aut ex quibus cons flat, nisiex omnibus natis? Ergo tils dice re de cœlo, & terra, & elementis. Nam: que alia magis frequenter murantur in species, cœlum humescens, uel fordescens in una cœli specie, hæ sunt quæ sepe alternantur' species. Terra uero sua speciei multas inimutationes semper habet, & cum parturit' fruges, & cum eadem partu nutriat (uo, tum: reddit omnium fructuum uarias diuerlasque qualitates, & quantitates, ac stationes, & cursus adomnes arborum, florum, baccarum qualitates, odores, sapores, species. Ignis' etiam facit conuetsiones plurimas, atq; diuersas. Solis enim, & lunç omniformes imagines. Sunt autem quasi speculorum nostrorum similes, imaginum similitudines, amulo spledore reddentium. Sed iam de talibus sint satis dicta ralia.Iterum ad hominem , rationemý; redeamas, ex quo diuino dono, homo animal di-Aum est rationale. Minus autem miranda, & si miranda sunt que de homine dicta sunt, fed omnium mirabilium vincit admiratione, quod homo potuit inuenire naturam, eamqy officere. Quoniam ergo proaui nostri mulsum errabant contra orationem Deorum increduli, & non animaduertentes ad cultum, religionemo; diuinam, inuenerunt artem qua Deos efficerent, cui inuentæ adiunxerunt virtutem, de mundi natura convenientem, e aque milcentes, & quoniam animas facere non poterant, euocantes animas demonum, vel Angelorum, eas indiderunt imaginibus suis; dininisq; mysteriis, per quas sola idola, & beneficiendi, & malefaciendi vires habere potuissent. Auus enim tuus, d Asclepi medicina primus inventor, cui templum consecratum est in monte Libyæ, circa litus crocodilorum, in quo eius iacet mundanus homo, idest cor pus, reliquus enim, vel potius totus, si est homo totus in sensu vitæ melior, remeauit in cœ lum, omnia etiam nu adiumenta hominibus. præstans infirmos numine suo, quæ ante solebat medicinæ arte præbere.Hermes, cuius nomine auitum mihi nomen est, sibi cognomen patrium consistens, omnes mortales vadique venientes adiunat, atque confernat. Ilm vero; Olirin, quá multa bona præstare propitios,tantum obesse scimus iratos. Terrenis enim Diis atque mundanis facile est irasci, ut pote fint ab hominibus facti, arque compositi, extraque naturam. Vnde contingit ab Aegyptijs hæc sada animalia nuncupari, & p fingulas ciultates

coli corum animat, quorum funt confecratæ viuentes, ita vt eorum legibus incolantur, & corum nominibus nuncupentur. Per hanc cau sam, ò Asclepi quæ alijs colenda videntur, atq; veneranda, apud alios distimiliter habentur, ac propterea bellis se lacessere Aegyptiorum ciuitates solent. A S C L E P. Et horum Trisme giste Deorum, qui terreni babentur, cuiusmodi est qualitas?T R I S M E.Constat, ò Asclepi de herbis, de lapidibus, & de aromatibus vim diuinitatis naturalem habentibus in se, & pro pter hanc causam sacrificijs frequentibus oble Cantur, hymnis, & laudibus, & dulcissimis so nis in modum cœlestis harmoniæ concinenti bus, vt istud, quod est cœlesti vsu, & frequenta tione illectum, in idola possit lætum humanitas patiens, longa durare per tempora, sic Deorum actor est homo, & ne putes fortuitos effe-Aus esse terrenorum Deorum, à Asclepi, Dij cœlestes inhabitant summa colestia, vnusquisque per ordinem, quem accipit complens, atq; cultodiens. Hi vero nostri figillatim quædam curantes, quædam præuidentes, quædam fortibus, & divinatione prædicentes, hic pro mo do subuenientes humanis, quasi amica cognatione auxiliantur. A S C L E. Quam ergo partem rationis မဲ့ μαρμένη, vel fata incolunt. O Trif megiste, si cœlestes Dij dominantur, terreni in colunt fingula, quam equaputre nuncupamus? TRISMEG. O Asclepi ea est necessitas omniŭ quæ geruntur, semper sibi carenatis nexibus juncta. Hæc itaque est, aut effectrix rerum, aut fummus Deus, aut ab iplo Deo, qui secundus effectus est Deus, aut omnium cœlestium, terrenarumque rerum, firmata diuinis legibus disciplina. Hæc itaque ei μαρμέτη, & necessitas, am bæ sibi inuicem indiniduo connexæ sunt gluti po,quarum prior ને μαρμένη rerum omnium pa rit initia. Necessitas vero cogit ad effecti, quæ ex illius primordijs dependet. Has ordo confequitur, idest contextus, & distinctio temposis rerum perficiendarum. Nihil est enim, sine ordinis compositione. In omnibus istis mun. dus iste perfectus est. Ipse enim mundus ordi ne gestatur, vel totus constat ex ordine. Hæc ergo tria, ei μαρμένη idelt fatum, necessicas, ordo,uel maxime Dei nutu sunt effecta, qui mű dum gubernat sua lege, & ratione diuina. Ab his ergo omne velle, & nolle diuinitus auersum est totum. Nec ira etenim commouétur, nec flectuntur gratia, led leruiunt necessitati rationis æternæ, quææternitas inauersibilis, immobilis, infolubilis č.Prima ergo εἰμαρμέτη est, quæ ueluti iacto semine, suturorum omnium suscipit prolem. Sequitur necessitas, qua ad effectum coguntur omnia. Tertius ordo textú feruans earum rerum quas မဲး မေးမေးမေး။ necessitasque disponit. Hæc ergo æternitas

quæ neg cæpit elle,nec definet,quæ fixa immu tabili lege currendi sempiterna commotione seruatur, oriturque, & occidit alterna sæpe per membra, ita vt variatis tempotibus, ijidem qui bus occiderat membris, oriatur. Sic enim, & rotunditatis uolubilis ratio, ut ita sint sibi coarata cunda,ut quid sit volubilitatis initium ignores, cum omnia se semper, & præcedere, & sequi videantur. Euentus autem vel sors,insunt omnibus per mixta mundanis. Dicum, est nobis de singulis, ut humanitas potuit, ut voluit, permisique diuinitas. Restat hoc solu nobis, ut benedicentes Deum, orantesque ad curam corporis redeamus. Satis enim de diuinis rebus tractantes, mentem uelut animi pabulis saturauimus.

De adyto vero egressi, cum Deum orare cœpissent, in austiu respicientes erant. Sole etenim occidente, cum quis Deum orare uoluerit, illuc debet respicere, sicut & sole oriente, in eu qui subsolanus dicitur. Iam ergo dicentibus præcationem, Asclepius ait, submissa voce orá ti suggeramus patri, quod iusserit, vt thure ad dito, & pigmentis, precem dicamus Deo. Qué Trismegistus audiens, atque commotus ait, melius, melius ominare, descenti Hoc enim sacrilegis simile est, cum Deum roges, thus arque cætera incendere. Nihil enim deest ei, qui ipse est omnia. Sed nos agentes gratias, adoremus. Hæ enim sunt summæ incensiones Dei,

cum aguntur grates à mortalibus.

Gratias tibi agimus summe, & exuperantissime. Tua enim gratia tantum sumus cognitionis tuz, lumen consecuti. Nomen sanctum, & bonorandum, nomen vnum, quo solus Deus est benedicendus, religione paterna, quoniam omnibus paternam pietatem, & religionem, & amorem, & quæcunque est dulcior esticacia præbere dignaris, & donas nos lenlu, ratione, intelligentia. Sensu, ut te cognoscamus. Ratio ne, vt te suspicionibus indagemus.Intelligentia, vt te cognitione cognolcetes gaudeamus, ac numine saluati tuo gaudeamus, quòd nobis te oftenderis totum gandeamus, quòd nos in corporibus litos, æternitate fueris consecrare dignatus. Hæc est enim sola humana gratulatio, cognitio maiestatis tue. Cognouimus te, & lumen maximum solo intellectu sensibili. Intelleximus te, d uitæ uera uia, d natorum omnium fœcunda generatio. Cognouimus te totius naturæ, tuo conceptu plenishme, cognouimus te æterna perseueratio. In omni enim ista oratione, adorantes bonum bonitatis tuæ, hoc tantum deprecamur, ut nos velis seruare perseuerantes in amore cognitio nis tuz,& nunquam ab hoc genere uitæ (çparari. Hocoptantes convertimus nosad puta, & fine animalibus conam.

FINIS.



# FRANCISCI PATRICII Asclepius.





Res Asclepios, videtur Hermes Trismegistus, in suis qui supersunt libellis nominare. In Minerua, Asclepium Vulcani F. qui medicinæ fuerit inuentor. Iarginus S'ò Askantiòs, ò Hoassou.

Medicinæ vero Asclepius vulcani. Hointings 3 πάλις, ο Λοκληπιος Ιμούθης . Poetices rurlus Asclepius Imuthes, quem antea etiam spaoum nominaucrat. Και ο Ασκληπιος, ο Ιμουθής ewards. Et Asclepius Imuthes spanus. Sæpe autem alibi, Asclepium sine cognomine ullo, non solum nominat, verum etiam interlocutorem, cum filio Tato, fibi in dialogis interpo nit,& integros quandoque ad eum dirigit. Et eius nomine aliquos inscribit. Sicuti & epistolam vnam ad eum scribit. Duo sunt præcipue Asclepij nomine Inscripti. Alter, cui titulus, sermo Catholicus, siue vniuersalis. Quem Steuchus, ait, vocari Asclepium. Candalla, ad Tatium fuisse scriptum inquit. Sed perperam vtrumque. Nam eius initium quod erat apud Stobœum, & nos suo loco restituimus, clare ad Asclepium est directum . Sicuti & ille cui titulus.Quod in solo Deo bonum.Et alius de Intellectione, & sensu. Simul cum eo qui clauis appellatur. Videtur autem Hermes, hunc Asclepium paulo minus, quam Tatum filium adamasse. Filio namque, ex iis qui extant, septem dicauit libellos. Asclepio uero quinque Inter quos ille est, quem Apuleius Latinum fecit.Supersunt etiam fragmenta quædam ex libellis ei dicatis, ficuti alia quoq; ex iis quos Tato interiplit, quæ omnia sunt a nobis in Hermetem, hoc volumine relata. Videtur autem hic Asclepius, tertius quidam a duo bus illis quos nominauimus esse. Nam illorum alterum, Medicinæ; alterum Poetices

fuille inventores afferit. At cum hoc tertio, nusquam vel de medicina, vel de poetica colloquitur. Sed de summa vbique philosophia. Neque apparet illos Hermetis discipulos fuisse. Hic autem primo suo libello, eius discipulum se facit. extant autem sub eius nomine libelli tres. Quos non videtur Steuchus, ni fallimur, cognouisse. Ficinus certe eis caruit. Candalla non nisi primum habuit. Turnebus tres excussit. Et calci prioris fragmentum quoddam, ex alio libro, assuir, sine quo eum Candalla edidit. De tribus his libellis, primus quidem & tertius, digni videntur, quibus Hermetis auditor fuerit author. Sed secundus, quamuis ab eo tertius pendere videatur, suppositus possit existimari. Neque enim, quod titulo promittit, præstat, quod tantum virum decere non videtur. Et præterea Fidias in eo nominatur. Qui sculptor Periclis tempore fuit Athenis. Cui Hermes, & auditor eius, non potuit esse contemporaneus. Sed quia non vei sculptor, (quod fuit) sed vti Musicus nomiverisimile fuerit, vel alium hunc Fidiam Aegyptium, & Musicum fuisse. Vel nomen hoc, librariorum incuria, in Aegyptii Musici locum irrepsisse. Sed & quod ait, citharedo cuidam contigisse dum caneret in agone loco chordæ, quæ ei defuit, cicadam supplesse cantionem, apud Græcos id euenisse non pauci scribunt. Nisi quis dicat, id prius Aegyptio alicui accidisse, quod Græci, vtalia multa, ad se transtulerint. Sed vt cumque id sit, non satis videtur is libellus tanti viri discipulo esse dignus. Sed primo cur & quomodo titulus, O'foi, deffinitiones? congruat, nulla certa tatio videtur reddi posse. Neque enim quæ subdunteur, dessinitiones sunt. neque his tribus libellis dessinitiones vilæ, aut docentur, aut
traduntur. Niss quis dicat, in libris his, quotum titulos anteponit, dessinitiones, vel
traditus ab eo suisse vel tractatas. Tituli autem sunt hi. De Deo, De diuina essentia. De
intelligibili essentia. De materia. De octonomia plenitudinis septem stellarum. De Sole.
De Fato. De Homine. De homine qui est secundum imaginem. Non enim sunt hæc in
hisce tribus libellis disputata. Sed necesse est,
eum hosce titulos preposuisse, ve index quasi essentialis disputata un quos scripsisset.
Vel eorum ipsorum quos initio primi aix se

Ammoni Registranimilile. Vel. verius, adeum missie, magnum ve inquit sermonem, qui esser tamquam summa & commentarium corum, quos nominat librorum nouem, a se seriptorum. Primus autem tum apud Candallam, tum apud Turnebum proprio caret titulo, seu hypothesi, quam duo sequentes habent. Siquid vero andere in alienis siceat, ex rebus que in eo disputantur prolixius. De Sole, & Demonibus, ausi sumus titulum presigere. Si cui non placeat, pro non posito habeat. Et interpretationem nostram omnium trium, e quo animo, suscipiat.

ASCLE-



# OPOI AZKAHPIOY

ΠΡΟΣ ΑΜΜΟΝΑ ΒΑΣΙΛΕΑ

Mepi nixiou, xai Saipiorar.

# ASCLEPII

AD AMMONEM REGEM.

De Sole, & Dæmonibus.

TE C

BIBAION A.





Εγάν σοι λόγον δ βασιλεῦ διεπεμ ‡άμμω, πάντων τη ἄλλων
ωσπερ κορυφίω καὶ ὑπόμνημα, οὐ κτ τ πολλῶν δόξαν συγκεί ώμον, ἔχοντα δι
πολλιω ἐκείνοις ἀντίδειξιν.
Φανήσεται γαρ΄ σοι καὶ τοῖς ἐ-

ροιις ένίοις λόγοις αντίφωνος. Ερμής μθυ γαρο έμιος διδάσκαλος πολλάκις μοι διαλεγόμθμος, και isia, ne Tar eriote rapovios, Exe fu oti soξα τοις έντυγχάνουσί μου τοις ειελίοις απλουcáth ii) n owivatis, xul oagns. in N T i**ταντίων, ασαφής ούσα, και κεκρυμμένον τ νοιώ** A λόγου έχουσα και έτι ασαφετά]η , 7 έλ-LLUWY USEROV BOUNH DEVTON The METERAY SIX-Aexlor, eis The idian medesulueveat, ofte esas F γεγραμμένων μεγίση διασροφά τε, και ασάφαα. δ ή λόγος τη παπρώα διαλέκτω ερμιωδόpopos, toges σαφη + 7 λόγων νουν. Και γαρ αυ-न के न के नमें क्षणमें कार्ल , स्त्रों में ने त्रोप्रामी iwv òνομάτων διώαμις, έν έαυτη έχει τ ένέργειαν σων λεγομένων . όσον οδι δωατόν δεί σοι ζασελεύ, πάντα δε διώασαι, τον λόγον διαβήproor arepuluidor, ira unte eis exclus ex-Эн τοιαύτα μυς ήρια, μήτε 🕉 έλλωων ύπεκεκαλλωπισμένη, εξίτηλου ποιήση το σεμνον, mai sicapor, mai thu erepyntinnv of ovoluaτων φράσικ. Ελληνες γαρ' δ βασιλεύ, λόγους έχουσε καινούς, Σποδείξεων ένεργητικούς. Και αύτη ές τη έλλιμων φιλοσοφία, λόγων 4όφος. Ημείς Α , οὐ λόγοις χούμεθα, άλλα φωναίς μεγίσαις τη έργων. Αρξομαι δέ του λόγου έν-Ser , τον 3 εον δλικαλεσά ώμος τον της όλων δεαπότιω, χαι ποιητίω, χαι πατέρα, χαι πεpicener, zai marta orta tor Era, zai Era orσα τὰ πὰντα. Τῶν πάντων χαρ' το πλήρωμα, Er Gr, xau' er évi, où Sarepouvros rou évos, καλλάμφοτέρων ένος έντος . Και τοῦτόν μοι τον



Agnum tibi fermonem o Rex transmis, omnium aliorum veluti summam, & commétarium. Non secundum vulgi opinionem cópositú. Sed habentem, multas contra il-

lum demonstrationes. Videbitur.n.tibi quibuldam etiam meis sermonibus cotradicere. Hermes namque doctor meus, sepe est mecu collocutus. & separatim, & aliquando Tatio presente dicebat, quod uidebitur ijs qui meia libris occurrent,& simplicissima esse compositio,& clara.Sed e contra,etiam obscura,& absconditam sermonum intelligentiam habere, & præterea obscurissima, cum postea Greci vo luerint nostram dialectum, in propriam interpretari. Quæ res erit, eorum quæ scripta sunt, maxima peruersio, & obscuritas. Sed sermo, paterna lingua traditus, habet claram fermonum intelligentiam. Nam ipsamet vocis qualitas,& Aegyptiorum nominum vis, in le ipla habet, eorum quæ diçuntur euidentiam. Quí tum ergo fieri possit, tibi o Rex,omnia autem potes, lermonem eum serua non conuersum. vt neque ad Græcos talia mysteria perueniat, neque Græcorum superba phrasis, & soluta, & quali exornata, nominum nostroru grauitatem .. & venerandam efficaciam reddat exilem, & eyanidam . Græci namque o Rex , sermones habent nouos, demonstrarionem effe-Apres. Et hæc est Græcorum philosophia, strepitus. Nos vero, rationibus non vtimur. Sed rerum, & operum vocibus maximis. Incipiam autem hinc sermonem, Deum prius inuocans vniuerforum dominum,& factorem,& patré, & cultodem . Vnum qui fir omnia & qui oninia sit vnus.Omnium enim plenitudo, vnum est,& in vno.non secundum locum tenente vno, sed vtroque vnum existente. Et hanc mentem

tem custodi mihi o rex per totum sermonis & operis discursum. Nam si quis tentet, omnia & vnum quod videatur, idem esse, ab separare, capiens, appellationem hac, omnia de multitudine, & non de plenitudine, quod est impossibile.Omne.n.ab vno soluens, perdet vniuerlum. Omnia namq; vnum esse oportet, si quidem vnum est. Est aut. & numquam cessat vnű esse, vr plenitudo soluatur. Videas in terra multos aquarum fontes & ignis, scaturientes, in mediterraneis partibus, & in eodem, tres naturas quæ cernuntur, ignis, aquæ, terræ ab vna radice pendentes. Ita & vniuerlæ materiç credatur esse pænu. & emittit quidem eius 2bundantiam, a superis e cotra habet suam hyparxin. Sic.n.cœlum & terram operator femper ducit, dico vero, sol, essentiam quide demittenr, materiam vero attollens: & circa se iplum, & in le iplum omnia trahés, & a le iplo omnia omnibus tribuens, etialume abundantissimum largitur. Iple.n.est, cuius bonæ operationes, non solu in cœlo, & aere, sed & in ter ra,in imum profundum & abyssum penetrat. Si veto aliqua, etiam est intelligibilis essentia, ea est huiusplenitudo & moles, cuius receptaculum fuerit huius lumen. Vnde aut hæc, aut constituitur, aut influit, ipse solus nouit. vel quia iplo loco, & natura propè le iplum existens, non a nobis conspicitur cogit nos per coniecturas intelligere. speculatio vero eius non est coniectantis, sed ipsa visio splendidissima circulustrat vniuersim wundu, superpositum. Medius.n. collocatus, coronat mudum. & veluti auriga bonus, mundi currum firmat in se & colligit sibi, ne forte, sine ordine feratur. Sunt aut habenæ vita, & anima, & spiritus, & immortalitas,& generatio. Permittit igitur eum vt feratur non procul a se. Sed si verum oporteat dicere, secum. Atq; hoc modo operatur omnia. Immortalitas quidem perpetua permanentiam contribuens. Et superæ circum ferentiæ lucis suæ, quantum emittir, ex altera parte que cœlum aspicit, immortales mundi partes nutrit. Ea vero que totum cont inet, & collustrat, aquæ & terræ & aeri, molem vittificans, commouens generationem, & mutationes. Quæ in his mundi partibus sunt animalia helicis in modum transmutans & transformans genera, generum in se mutuo, & specierum species, resistente mutua mutatione, sicuti in magnis corporibus operans efficir. Omnis enim corporis permanentia, mutatio est. Immortalis quidem corporis indissolubilis est. mortalis vero, cum dissolutione. Et hæc differentia est immortalis ad mortalem. Sicut vero lumé ipsius copiosum est, sic & animalium ab eo facta generatio, copiosa quæda est,& loco, & abūdantia & citra dissolutionė.

τον νουν διατήρησον ο βασιλεύ, παρ όλίω. τω του λόγου πραγματείαν. εάν ρας τις कित्र अनुमानम् पर्वे क्यां पत् क्यां हेर Sonouve मुख्ये ταυτόν τ) του ένος χωρίσαι, εκδεξάυθρος τίω Αβ πάντων προσηγερίαν δης πλήθους, οὐκ όπι πληρώμαζος, όπερ ές τη αδιώατον, το παν γαρ του ένος λύσας, Σπολέσει τρ παν. मर्वणमा नुका है। हैं। हैंसे , संपूर्व हैंग हिराए हड़ा हैहे, रहा ού δέποτε παύεται εν όντα, ένα το πλήρωμα λυθη. ίδοις αν όπε τη γή πολλας πηγας υδάτων, και πυρος αναβρυούσας εν. τοίς μεσαιτά-उठाड महिन्द्रवा क्या देश नहीं वार्गे न वेड जहसेंड क्रंवसड όρωμένας, πυρός, και υδαໃος, και γης, έκ μιας ρίζης πρτημένας. όθεν και πάσης υλης πεπί-इर्करवा हैं) रवामासंग . प्रवा वेशवर्गार्ड कार्म वार्में τιω χορηγίαν. ανταπολαμβάνει ή τιω αναθεν υπαρξιν · ούτω γαρ ουρανόν και γίω άγει • δη-μιουργός, λέγω δη ο ήλιος, τίω μ ουσίαν κατάγων των ή υλιω ανάγων, και σει αύτον ε κis αύτον τὰ πάν]α έλκων, και ὑπο έαυτ πάντα διδούς πάσι, και το φως άφθηνον χαρίζεται. αυτος त्रक दिना, वर्षे बेन्द्र के दे हो हे हिन्द्र स्वा, वर्षे प्रवंशक दे प्रवेशक वर्षे na dept, and not on yns, els tor natatator Budor ne a Bucror Sinkouoir. से और गार देशे हो मानτη ουσία, αυτη εξίν ο τούτου ογκος, ης τουδοχή αν בוח דם דשל דט שמנה אל מני אל משלדו שעור בדמו ח באוף-हैंसे , क्यों के ह मर्वण्या विश्वण . में प्रक्रों पर्व पर्व में प्रमा कर्णσει έγγυς ων έσωτου, μη ύφ' ήμων όρωμονος, 50χασμούν ή βιαζομένων νοῦ. ή ή τούτου θέα, οὐκ ές: τοχάζοντος, αλλ' αὐτη' ή όψις λαμορότατα σειλάμπα πάντα τον κόσμον, τον νάρκαμθον. μέσος γαρ' ίδρυται εεφανηφορών τον κόσμον \* και? καθώπερ Ιωίοχος αγαθός το 🕈 κόσμου αρμα ασφαλισάμθρος κỳ αναδήσας εἰς ἐαυτον,μήπως ἀτσκίως φέροιτο. લેσί & αί Ιωίαι, ζωή, κ ψυχή, κ πνευμα, मको वेजेकावर्गक, प्रक्रो प्रशास्ताह . वेक्सिका वर्षेण कर्रρείος, ου πόρρω Sev Écurou. देखें से मुझे यदे दे-रमा प्रेहेंद संमार्लिए , कार्या है वागार्ज़ । मुद्रा पर्वेष पर्वेष νάτοις των άτδιον διαμονων έπονέμων · και τ# สังอ ซียเอุยุคย์สุ หที่ รอบ อุพรอิร ย์สมรอบี อ็ฮอง สิงสπέμπει έκ του Βατέρου μέρους του 🗫 ολος οὐρανον βλέποντος, τα αθάνατα μέρη του κόσμου πεέφοντος . τω δέ καταλαμβανομένο και αθιλάμποντι το παν , υδατος , και γης , και ส่ะควร , หบาวร ไพวสอเลีย พละ ส่งสหเยลีย วุธยองเข χαι μεταβολάς. Τα έν τούτοις τοίς μέρεσε του κόσμου ζωα, έλικος πόπον μεταποιών, και μεταμορφών είς άλληλα γένη γρών , και हाँ है। सं रोजेंग , वेश्याम्बक्षात् एमार माँह सेंह कैरेसाλα μεταβολής , καθάπερ και όπι μεγάλων σωμάτων ποιέ δημιουργών. Παντός γαρ σώµато в вацогн , µетаводн . год той ший аваνάτου, αδιαλυτος του δε Βνητου, μετα διαλύσεως \* και αυτη ή διαφορά छिन है बेडे ανατου का оेड το Suntou, ig if F Suntou apos το ad avator. a comsp δε το φως αυτού πυκνον, ούτω και ή ζωογονία αὐτοῦρτυκνή τις, καὶ ἀδιάλυτος τις τόπφ, καὶ τῷ xwpnyia.

χορηγία. Και γαρ' δαιμόνων χοροί τει αυτον πολ-Aoi, na moiniaus spateiais toinotes of omoinos. રહ્યો 🛱 લેઉ αν άτων οὐκ εἰσὶ πόρρω. ἔν θεν δὲ λαχόν]ες τω τούτων χώραν, τα Τη ανθρώπων έφορωσι. τα Tim' ? Jear du ratiousua, erepposier Suenaus, 2) καταιγίσι, ελ τρης προι, χαλ μετα ζολαίς πυρος, τω σεισμοίς. έτι ή λιμοίς, των πολέμοις αμισόμενοι των ἀσέβειαν. Αυτη ραρ ἀνθρώποις, είς θεους ที่ แรงไรท หลมใน. Өรตัง นิ่งสุด), ชอ รบี พอเติง, ส่ง-Spearer A, To cure Beir . Dannerer A, To inaμανείν. Τά γαρ υπ' αν βρώπων τολμώμομα, ή πλάνη, η τολμή, η ανάγκη, ω καλούσιν είμαρμένην, η Ayrola, Tauta márta mapa deois areúdura máγη 5 મે લે σέβοια, δίκη ઉσοπέπωκε. Σωτήρ 5 και 170φεύς εξι παντός γένους, ο πλιος \* και ωσπερ ο νοκτος κόσμος, τον αιδητικόν κόσμον σειέχων, TAMPOS autor dynar tale Telesals, nel Tavtopropose is las. Outo mais naise, marta in to πόσμο ωτίχων, ογκοιπάντων τας γρίσκς, και ξχουροποιά καμόντων Α και ρευσάντων, ίσοδέχεται. Απο τούτφ λ ετάγη δ τῶν δαιμόνων χορός · μάλλον δ χοροί. Πολλοί γαρ ούτοι και ποικίλοι • των τως των ασέρων πλιηθίδας σεταγμένοι έκας φ τούτων Ισάριθμοι . Διατε-Tayutros our Unipelouder Exasp tor astror, Lyadol, neu xanol erres ras quoes, routess ras irepyoius. Saiporos jap ovola, irepyona. Eioi & Tives au M nenpausvoi if ayadou xai นอนอบ • Oบ้าอเ สล์งายร ซึ่ง อีก ) หูเร เขอลาแล้-Tor The igovolar nendnpaulevos eigi, za As Thi 'yn's Bopúβων, κωι ποικίλιω ταραχίω έργα-Cortal , nou noive tals monter nat tolls Edrevi, na isia έκαςφ. Αναπλάπονται γαρ και ανεpapovoi ras tuxas niumo eis autous, iyua-In who i have respois, rat uverois, rat prefi, मुद्धा देवरावृश्चिर , मुद्रा वर्णे मुद्री को देवर्षक्रिक , διήπον ] ες μέχει και αυτήν τ απλάγχνων . Γενόμθμον γαρ' ήμων έκαςον, και ψυχωθέν/α; παραλαμβάνουσι δαίμονες, οί κατ εκώνου του πιμού The Hutorus umpetus, of etaynour er exaσφ τῶν ἀςέρων . οὖτοι ραρ κατά τιγμιω ἐναλλάωτονται, ούχ οι αυτοί όπιμένοντες, αλλάγακυκλούμθροι. ουτοι ουν είκιτα δύο μέρη της Luxis Swites Sia του σώματος, εροβουσιν αυ-The trasos spos the islar everyear. To se λογικόν μέρος της ψυχης αδέσσοσον των δαιμόνων ες πκεν, δληθάδειον είς sandaxlu F Seou. न्न ουν देश नकी λογικώ ακβίε Επλαμπα δια του πλίου · Ούτοι δε πάν]ες ολίγοι είσί. Τού]ων na appouilat of Saipoves. Ouseis jap' ouser Swaper, ouls Samorar, oute Bear, mos piar axiiva rou Seou. Oi de antos martes aporfas και φέρον σαι , και Τας ψυχας , και τα σωματα ύσο τον δαιμόνον, αγαπώντες, και σέργοντες Tas exerus erepyeias. Kai o hoyos, oun eρως ές γ ο πλανώμθρος, και πλανών. Η ούν επίγειον διοίκησιν ταύτω πάσαν διοικούσι, και δι όργανου Αν ήμετέρου σομάτου .

Etenim Dæmonum chori circa ipsum multi sunt, & quasi exercitus quidam, eius domestici, ab immortalibus non sunt procul. Atque inde sortiti horum regionem, res humanas curant. Deorum vero iusta exequuntur; procellis, turbinibus, fulguribus, & ignis mutationibus. Et terræ motibus, & præterea, fame, & bellis impietatem vlciscuntur. Hæc enim, hominum, contra Deos maxima est prauitas. Deorum enim proprium est beneficentia, hominum vero pietas. Dæmonum uero, vlcisci. Nam quæ homines agunt vel errore, vel audacia, vel necessitate quam vocant fatum. vel ignorantia, ea omnia apud Deos pænas non subeunt. Sola impietas, pænam subit. Seruator vero, & educator omnis generis est sol. Et sicut mundus intelligibilis, tensibilem mundum' continet, replet ipsum, varijs & omniformibus ideis. Sic etiam fol; omnia in mundo continens, adimplet generationes omnes, & corroborat. Quæ vero ægra sunt, & fluxa, suscipit, sub eo ordinatus est dæmonum chorus, vel potius chori, multi enim sunt hi, & varij sub astrorum regionibus ordinati, cuique corum numero pares. Coordinati igitur, cuique stellarum funt ministri. Cumque sint natura & boni, & mali, hoc est per operationem. Dæmonis enim essentia est operatio. Sunt autem corum quidem téperato ex bono, & malo. Et hi omnes, terrenarum rerum potestaté sunt sortiti, & terrestres tumultus,& varios excitant paudres. Et ciuitatibus & gentibus communes, & privatim lingulis. Effingunt enim, & erigunt animos nostros ad le ipsos, insidentes nostris neruis,& medullis, & venis, & arterijs, & ipfi cerebro, permeantes víque ad viscera. Nam cum finguli nostrum generamur, & animamur, suscipiunt nos dæmones, qui ei honori generationis sunt ministri qui i singulis astris funt ordinati.Hi namq; momento variantur, & non'iidem permanent, sed in gyrum redeunt. Isti igitur, in duas animæ partes, subeuntes per corpus, iplam linguli ad proprium opus reuoluunt. Rationalis vero animæ pars, dæmonum, seruitutem non subit. Statque ido nea ad Deum suscipiendum. Radius ergo rationalem collustrat per solem. Isti vero omnes, pauci sunt. Ab his abstinent dæmones. Nemo enim, vel dæmonum, vel deorum, vllam habet potestatem contra vnum Dei radium. Reliqui omnes aguntur, & feruntur, & animis, & cotporibus, a dæmonibus, diligentes, & amantes illorum actiones. Et ratio, non est amoris qui decipitur, & decipit. Terrenam igitur hanc administrationem omnem administrat, per nostrorum corporum instruméta.

Hanc vero administrationem Hermes vocauit fatum. Pendet igitur intelligibilis mundus a Deo. Sensibilis vero ab intelligibili dan te virtutem quam habet ab ipso Deo a quo productus eft. Sol autem, per intelligibilem, & sensibilem mundum, influxum boni a Deo largitur, hoc est opisicij. Circa vero sole, sphæræ octo funt, ab eo pendentes, ea quæ est iner rantium, & sex errantium, & vna terrena. Ab his vero sphæris pendent dæmones, & a dæmonibus homines. Atque ita omnia & omnes a Deo pendent. Atq; ideo,pater quidem omnium est Deus. Operator vero sol. Mundus vero organum est opificij. Et cælum quidem, intelligibilis regit essentia. Cœlum vero Deos. Dæmones vero Diis subordinati, homines regunt. Hic est Deorum & dæmonum militaris ordo. Deus quidem hæc sibi agit per hosce. Et partes Dei sunt omnia. Si vero omnia sunt eius partes Deus ergo omnia est. Omnia igitur efficiens, seiplum facit. & numquam cessabit. quadoquidé irrequietus iple est, & licut Deus, fine no habet, sic & factio eius, nec principium, mec finem habet.

Videntur sequentia ex alio libro sumpta.

Si vero intelligis o Rex, sunt & corporum, incorporea. Qualia nam inquit rex. Ea quæ in speculis apparent corpora, nonne videntur tibi,incorporea esse. Sic se habet,o Tati,diuinæ -cogitas inquit Rex. Suntvero incorporea alia, , vt idez, nonne tibi videtur incorporez cum fint in corporibus apparent, non solum ani--matorum, sed etiam inanimatorum. Bene dicis, o Tati. Ita sunt refractiones incorporeoru ad corpora. Et corporú ad incorporea hoc est fensibilis ad intelligibilem mundum. & intelligibilis ad sensibile. Atq; ideo venerare simu-·lacra, o Rex, vt & ipía ideas habent sensibilis :mundi.Rex ergo surgens ait. Nunquid licet,o Propheta, hospitum curam habere? Sequenți vero, de sequentibus, theologizabimur.

FINIS.

Taurlu N' rlu Siolanoir Epuns einap utrluend. λεσεν. Ηρτηται οὖν ο νοητος κόσμος τοῦ Βεοῦ. o de aidnoos, vou vontou. o de naios bia vou कारा प्रदेश वां विमार ए प्रत्या प्रतिमार के के विद्या है। प्रवर्धे प्रदेश प्रमामुलिया रव्ये बेम्बर्डवर्षे , रव्यर्ग्डर रमें इ Inmouppias. Hepl & tor nator, ai outa eire. σφαϊραι, τούτου πρτημέναι ' η τε των άπλαvar, with the manuferer, rai i pla weiγειος. Τοῦτων Ν τῶν σραιρῶν Αρτίωται οἱ δαί» wores . Al & Sauporor, ei ar Sperant zu ou-TO जवंशाब रह पूर्व जवंशाहर केंक राज्य दिल्ल होता ηρτημένοι. Διο πατήρ ρόμ πάντων ο Βεός \* Anutouples &, & nytos. O, ye neather 'oblas var tijs Sipusupyias. Kai odpavov wie ni vonti. ouela Stothe. Onbange de Beone. Vantroner 💕 Beois imprerayuevol, avapoimous Siolkougur. Autn & Sean zai Saiporar spatia . Tabe à Beac wois री से पर्णाप्त है का मूर्ज . Kai propia पर्ण प्रेहरण márta esir. El de márta pogra , márta apa ο Βεός. Πάντα οὖν ποιῶν, ἐαυτὸν ποιεί, κρούκ वीं ज्ञान ज्ञान क्यां क्या है . हे ज्ञान के व्योग के वी ज्ञान कर कर के जान के जान कर कर के जान कर कर के जान कर worter o Beds ou texas exer, autos oude n'acina σις αὐτοῦ ἀρχίω ἢ τέλος έχει.

Εἰ ή νομε, ές ιν οι βασιλεύ, κો σώματα ασώμα α. Hold son & Batineve. The in toll spompour Dari whe supula, or forti so esupata i); Outer Exes & Tat, Beier volie, o Barineus el-करा · Esi है पूर्व बेंडर्क्सवरब बेंसव , गींग को निर्देश ! ου δοκεί ουν σοι; ασώματοι ουσαι έν σώματε φαιτότουναι, ου μόνον το έμψύχου, αλλά και τών a fuxor. El higes d' Tat. Outes arteras κλάσμε είσὶ τῶν ἀσωμάτων πρόε τὰ σώματα, και औ σωμάτων πρός τα ασώματα, τουτές: नवर्षे बोलेमीवर्षे क्लेड नवेष प्रवाशिष प्रवंत्रभाष , प्रवो नवर्षे प्रवा του φρός τον αιδητόν διο φροσκιώκ τα άγάλµबीब के दिवार हुए , केंद्र के क्यों के दिहें वह है शुक्र पत के कि elanjou raquou. O our Carineus ifavaçais, ion, बैंग्ब दिया वें कावमाँ विकार दिया रखा हैर्गण निम्में Amar yired; Ti No Onovon, wei Mi igne See-- AOD NO OLOP .

TEAOS.

## ANNOTATIO.

Dum author secundum opinione antiquorum, attribuit demonibus curam super res bumanas. Regimen super homines nolunt theologi, bene ut demones habeant ministerium super homines, inducedo eos ad bonum, et retrahendo a malo cum hoc decenter siat per angelos bonos. Sed habet ministerium super bomines impugnando, & exercendo eos, quia pugna in exercitium hominum durabit vsq; ad diem indicij. Hac de causa conueniens est eos in aere boc caliginoso collocari, vsque ad diem indicij.

Digitized by Google

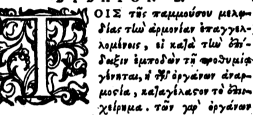
# 

# 

TPOS AMMONA
BASIABA

Πορί της των ταίδους το σώμαζος, έμπο-

### BTBAION B.



igaderowitor opos the zeriar, tor mouroupγον ανάγκη παρά των Βεωρών Επτωθάζεις. ό ιδρ' γαρ' ακαμαστον εύγνομόνως Έποδίδωσι τίω TEXTU. Tor St, To asteris na authoria. 6 jap Tot xT Quety pourinds Stos, xul tur pour apμονίαν ου μόνον έργαζόμθμος, άλλα, και άχει των 131 μέρος οργάνων της οίκείας μελφιδίας τον ρυθμόν παραπέμπων ακάμαδος όζον ο Βεός . Ου γαρ woo's Sewy ro rauren. El de roje Seducarje mi rexvily dorep udassa evaporited de povoi-Rive diffe who rai salaty x ] aif ta aifter inifer Fir the guename acmeentame, geli 3 ray anym-אים דיסוב עפאואסוו דים דוו און שוואס אואטאן פוסד דיסיד ביים דיסידים אים דיסידים אים דיסידים אים דיסידים אים די σαμέτων, παι καλάμφ και πλύκτεφ της φόης τιώ MONTH'S Engenous or no merentali & mousenou Tis avant une au Thu aiflar, où To xpeiflore The ailiar, and the who sous is were operor to se-Bas. Ti 3 7 opyavou nalautuoslas oatpolnis, olt Trongond dege strong heragian sharegieus. A 3 าลักคอสโต๊ง าในป Asyupa'ง ผ่อในป่ อบมท์ อาลร • บัไออา วัง นุ่ भ μών της क्ये το σώμα άδινείας χάριν, μό γις τ अτορών καζαμέμ∔εζαι εὐσεβώς τὸ ἡ μέζερον γένος. Αλλά γινωσκέ]ω, ώς απάμαζον μί ός: πνευμα ό θεός. ล่ง ๆ หู อ์ธลบ์โอร รัฐอง รหัร ได้เสร อัสรท์นทร, อิเนยnis & Jais su Samorlais, suspysolais & Jais aufais ·δια πανδός κεχχημένος. Εί ή μάλις α το Φαδία नाई रिमाधावपार के वर्ष प्रमां प्रवास का मिर प्रमाह अद्भंद mpos erlenn flu moininiar, dinquere 3 aulos o mou-Toupyos x S wayur, un eis aulor flu aillar ava-જ્રાં માર્ક કરાયેલ વેપારમાં કાર્યા કર્મા કે જે ૧૯ જ જ જ માર્યા હિલ્લુ THEY, OJI Sh Jov Jovov Son yaxarara, OJI Sh Tov Joσον υπαραιώσασα, Ίνε ευμιουσίας τον ρυθμίον η φά-·γισεν . Αλλά δητοῦ συμπθώματος τῶυ τὸ οργανον γεγμημένου, ουδείς πο]ε τον μουσουργον ήτιάσατο. ἀλλ'δσφπερ το δργανον εκάκισε, τοπαύτω τον μουσουργον πυξησεν οπότε της κρούσεως πολλάκις क्रिकेट में रहेरका है । क्रिकेट विषय के स्थापन कर से क्रिकेट कर की

# ASCLEPII

AD AMMONEM REGEM.

De Anima à corporis passione impedita.

### LIBER 11.



IS qui harmoniam omnifaria musici cantus prositentur, si dum id ostentant, impedimentum, contra desiderium eisaliquod accidat, ob organotum dissonantiam, ridicu-

la res euadir. Organis namque ad vium ineptis redditis, necesse est cantorem, a circunstantibus irrideri. Ille enim, prompte indefessam præbet artem, illorum vero inconcinnitaté obingat. Sic sane Natura musicus Deus, qui no solum cantionum harmoniam operatur, sed etiam particularibus organis, melodie cythmum immittit, indefessus est Deus, Non enimapud Deos vlla est defatigatio. Si vero quando volenti mulico maxime certamé muficum inire, & tubicines, candé volunt facere oftensionem. & tibicines, melicis organis melædiæ dulcedinem efficiunt,& calamo & ple-Aro cantus suauitatem complent, nemo spiritum musici culpat, neque iplum musicum qui spiritu etiam maior est. Sed eum decenter voneratur, verum organi ineptitudinem seprahendit. quod maxime pulchris fuerit impedimento. quodque mulici cantum impedierit, auditoribus vero melodiæ fuanitatem fustulerit.Hoc eodem modo nostri corporis debilitatem, vix spectatorum vllus pie repræhenderit humanum genus. Sed sciendum, indefestum spiritum effe, iplum Deum. Semperque & eodem modo, suam habet scientiam, & pereni fruitur felicitate, & beneficia eadem perpetuo largitur. Quod si maxime Phidiæ opifici, non obtemperat materiæ vsus ad completam varietatem, suffecit autem iple musicusi totis vitibus in eum culpam non referemus. Sed chordæ repræhendimus debilitatem. quod tonum remittens, vel tonum excedens, musicum perdiditrythmum, Ita sane cum id organo acciderit, nemo in musicum resert eum errorem. Sed quentum organum vituperat, tanto mulicum extulit. quando scilicet pulsatio eius, cum tono concinit, tum auditores, maiore musicum prosequuntur amore. neque habent in quo

in quo eum reprehendant. Sic & vos, o honoratissimi interiorem ad instar musici propriam concinate lyram. Sed video sane, exartificibus quendam, etiam fine lyræ opere, si quando ad magnificam sit dispositus hypothesin tanquam instrumento vieretur, notui curam in archanis facit concinere: & quod vtile: sit, pro magnifico recipiunt auditores, & obstupescunt. Narrant, citharædum quendam, cui propicius erat, ephorus musicæ Deus, dum esset in certamine, neruus interruptus incommodum ei ad certamen attulit. Sed maioris fauor, nerni opus ei ad impleuit, & certaminis suppleuit honori. Cicada enim, superioris prouidentia, cytharæ insidens, melodiam chordæ suo cantu substituit. Cytharædus vero hoc chordæ medicamine, deposito dolore, victoriz gloriam obtinuit. Sic & iple, sentio me, pati, o honoratissimi. lam dudum enim imbecillitatem fateri videor. Et paulo ante infirmus esse. Sed præstantioris potentia, quasi suppleta circa regem me-Iodia, canere. Ac certe finis erit vtilitatis huius regum gloria, & ab eis trophei, sermonis est promptitudo. Eamus igit ur . Hoc enim musicus vult eia sestinemus. Hoc enim musicus vult. & ad id lyra est concinata. & suauius canet, & commodius personabit, quanto cantus hypothesim maiorem habet. Cum autem in reges maxime lyra est concinata, & tonum celebrationum habet, & scopum Regiarum laudum intendit, primo, in fummum regévni uersorum, Bonum, Deum, ab alto incipiens ca nere, secundo ordine, in eos qui ad imaginem illius sceptra gerunt, descendit. Nam & ipsis regibus clarum est, ab alto per gradus cantum descendere, & vnde eis victoriæ premia sunt destinata, inde quoque per consequentia, spes deduci. Veniat ergo Muficus, ad maximum vniuersorum regem Deum. Qui immortalis quidem est semper, & æternus, & æternitatis imperium habens. Qui primus omnium sit Callinicus, & pulchroru victor, à quo omnes victoriæ,in sequentes feruntur, ordine victoriam suscipientes. In laudes igitur sermo noster descendere festinar. Et in Reges communis securitatis, & pacis præsides, quibus iam olim maxime, dominum, a potentiore Deo est tributum. Quibus victoria ab illius dextera est deputata.Quibus & brauia , etiam ante bellicam imbecillitatem funt ornata. Quorum trophæa, etiam ante conflictum sunt erecta. Quibus non solum regnare, sed etiam vincere, est ordinatum. Quos, etiam antequàm mouentur, pauent Barbari.

maciora els exerror 7 mousoupyer arapéporlas ? xul ομως ουκ έχων τω κατ αύτοῦ αἰτίασιν · ουθω και אונוסוג של דונוומדמוסו, ביולסי המאוי דש עוטסטטף של τω οἰκκαν ἐναρμόσαδε λύραν. Αλλα δη όρω τινα των τεχνιζών, κὸ χωρίς τῶς ΧΤ λύραν ένεργείας, εδ more spos μεγαλοφού υπό Secu no παρεσκα σμένος, άσπερ αὐτώ πολλάκις οργάνφ κελεημένος, AT The The valpas depareiar d' inopputar erapμονησάμθρον ώς αν το χεκωδες είς το μεγαλοφε-जारेड अर्थामा को बेस्ट्रबीया रेक्ट्रिस्म् में मीवागर . λέγετας the Shire Ridapolov & The mouroupylas epopor Stor Exorla tulun, Emash Evayovior lu xi Sapo-Siar ποιουμένα, ή ναρα ραγείσα προς έμποδιον των αθλήσεων αὐτω γεγένηται, το παρά F κρείτ-Jovos edulutes the veral dientipoter aund, za της ευδωκιμήσεως παρέχε τω χάριν. ἄρ] εμέ γαρ The values with teflina 2 moverer F xpeiflores έφιζάνοντα, αναπληροιώ το μέλος και της ν Δράς Φυλά θον τω χώραν. Τκι Βαρφδον δε τη της ναpas idon the Aumns maura popor, the viens Exnetναι των εύδοκίμησιν . ούτως ούν και αὐτός αἰξάνομαι πάχειν ω τιμιώτα]οι. ἄρτϊ μθρ ) το α α α εneur razoltovožela zorra, raz abo, chaktor ajbensus Siantida. Er Swaue 3 7 npeiflores Gente EVERTANCE PRIORS THE TELL & CATILLE MERGE LES μουσουργών. Τοιγαρ' τοι το πέρας της ώφελείας ε-ક્યા દિવકાર્મિલા કર્ષેપ્રસ્થવ , ત્યાં જેઈ દેર દેપ્રસંગ ભાગ જાળ જાયાં હા ή Τλόγου φροθυμία. άγε δη Ιωμόν. Τουτο γαρίο μουσουργός ζούλεζαι. άγε δη απεύσωμον. Τούτο שבי ל ענטשיטוף שילה של אנו, אמו שילה דוש דעש אניף מד Αρμοςαι, και λιγυρώτερον μελφοθήσει, αροσπνές :ρα μουσουργήσει, δσω περ τὰ τῆς ὑσο Βήκης μείζοra τω φίδω έχη. δπός οὖν κε Careλέας αὐτιξ μάλιςα τὰ τῆς λύρας ἐνήρμοςαι, ἢ τ ἐγκωμίων τ τόγος έχει, η τ σκοπος είς βασιλικούς επαίνους διή-שנוף ב, שף שון סי בשל היג ל נודמוסף בשרואלם אול פאשו בyator teor in itoter apta whos The wone, od teρα τάξει φρός του κατ'εικόνα εκείνου τω σκηπουxiav exorlas x Bairen. In Si i aulois lois Carineuσι, φίλον το υψόθεν κ Καθμον τα της φοης καθή-Res. x ogen met antois to the sixus me abotand-Pat, infider no Ta Tintisar natanonoudiar aye-Sa. n'xila Toir w o pouroupy os mos t piyesor Ca NEA T ONOV SEOV. OS ESEVATOS WH' DE SIA TEVTOS, at Sios Te n di Siou lo npalos Exer. nallirenos 🖚 ã-Tos, से के 'o र सिन्या को श्री सका संह में है में इ क्रिक्ट मित्र कर कि का का का का का का का का का का का का का ξάμθυναι τίω νίχην. δει επαίνους τοίνωυ ήμιν κατα Cairer o Loyos treigeras, is mos tous tar kouris dopaneias κ) elphins oputaves Caσιnias, ois πάλαι μάλις α το κύρος παρά τ κρείπονος Βεου κεκοpúpara. Ois n vinn apos this exervou de gias remov τάν όται · Οίς τὰ βραβεία ѝ τρο της ἐν πολέμοις αρρως ίας ορομυγέπις αι ών τα γρόπαια ή ορο της συμπλοκής ίς αται. Οίς οὐ το δασιλεύεν μόνον , बेरो के प्रे के बेराइ हर्ण सर उप्पादी बारी खा . Ous में 🖚 της κινήσεως, έκπληθεται το CapCapov.

FINIS.

TEAOS.



# OPOI A≥K∧HPIOY

Π P O Σ A M M O N A **B A Σ** I Λ E A.

Περί ευφημίας τοῦ κράπονος, καὶ ἐγκόμος ζασιλέως.

BIBAION T.



Αλά απεύδε ο λόγος είς έρχες καταλυσα το τέρμα, η είς εύφημίαν του κρείπονος έπειτα δι και Αβ Βειστάτων βασιλέων, Αυ ειρωίω ήμιν βραθαίντων, περατώσαι τον λόγον. ώσιες

gap' in του πρείπονος και της άνω δωνάμεως πρξάμεθα, ουτως είς αυτό πάλιν το πρείθου αντανακλάσομον το πέρας και ώσσερ ο πλιος πρόφιμος ών πάντων 👭 βλαςημάτως, αὐτος 🕶 ω-Tos evagur of neprov tes exappes nepπουται, χεροί μεγίταις δασερ είς απόδρεψικ की प्रवास्त्रका प्रदर्भागिक प्रवाद व्याप्ताता, स्का प्रस्कृति कांग्रे वां वेसर्राण्डर, नवे की क्राक्री बेμβροσιαδί-કર્યોય જાવે જે ૧૧ જ ૧૧ જે ૧૧ જે ૧૧ જે ૧૧ જે જે માર્ચ માર્ચિક పెబా του πρώπονος αρξαμένοις, και της επώνου σοφίας των απόρροιαν δεξαμένοις. και ταυτίω eis τα ήμετερα το ψυχών τωρουράνια φυτα καταχεωμένοις, πάλιν είς αυτό γυμνας έον τα Tพีร ยบิจทุนใสร , พีร สมังวิธ ที่นโง รัสอนุอีกท์ฮทุ Thu \* βλάς ω απασαν. Βεφ μων πανακηράτο κω παος την πρετέρων ψυχών προς μυρίων σομάτων και φωνών των ευφημίαν αναφέρεις πρέπει, και ને μη το προς αξίαν ές εν લે παν, εφαμίλλους ούκ όντας το λέγειν. ούδε γαρ' οι αρτιγωίς όνσες τον πατέρα φος αξίαν υμνείν έχουσι τα ο κτι διωαμιν αὐτοῖς πρεπόντως δποδιδόασι, και συγγνώμιω έχουσιν ένταῦθα· μαλλον ή αὐτο του ο εύκλα τω δεώ, το μάζονα αυτον 🗓 τ έαυτ γωνημά ων, κὸ τα σροοίμια κὸ τ χάριν, κὸ μεσό η πα, Ri TEXOS T EUPHLION, TO OLONOYERY TRATEPU ATHροδιώ αμον η άπειροτέρμονα. ούζωσὶ 🥱 ή τα ζασιλέως. Φύσει γαρ ήμιν τοις ανθρώποις ωστερ εκγόνοις επ' εκείνου τυγχάνουσι, τα της εύφημίας ένες ιν· αὶτητέον ή τὰ τῆς συγγνώμης, εὶ κὶ μάλις α ταῦτα σρο της αι]ήσεως παρά τοῦ πασρός τυγχάνα• ωστερ η τους αρχιτόκους και αρτιγμάς ουχ όπως ες της αδιμαμίας Σποςρέφηδια τον πατέρα, αλλα και χαίρειν όπι της έπηνώσεως. Ούτωσὶ δε και ή γνώσις του παντός, ηπερ ζωλώ πα-

# ASCLEPII

AD AMMONEM REGEM.

De bona fama, & encomium Regis.

LIBER III.



pia resoluere sinem. & in celebrationem Potentioris.
Deinde diuinissimorumregum, qui pacem nobis stabiliunt, terminare fermonem. Sicut. n. a potentiore,

& a supera potentia in cepimus, sic in ipsum potentiorem, reflectemus finem. Nam sicut lol educator est omnium germinum, ipse primus oriens fructuum primitias carpit, manibus maximis in deceeptionem fructuum vtes radiis . Et radij lunt ei manus, ea quæ plantarum fune fuauissima & maxime ambrolia, primum decerpentes. Sic & nos, a potentiore incipientes, & sapientiæ illius defluxus recipientes, & eos in nostrarum animarum supercœ lestes plantas, ytentes, rutsus in ipsam celebrationem exerceamus. cuius iple nobis irrorabit augumenta omnia. Deo quidem sempiterno, & nostrarum animarum patri decem millibus labris, & vocibus benedictionem referre decet. tametsi pro dignitate eloqui nequeamus, impares ipsi orationi. Neque enim infantes patrem pro dignitate celebrare possunt. Sed quæ posfunt, decenter reddunt, & veniam in eo adipifcuntur. Ac potius, hoc ipsum gloriæ est Deo, majorem.ipsum esse suiscreaturis: & procemia, & gratiam, & medietatem, & finem celebrationum esse, fateri patrem, infinitipotentem & infinite esse infinitum. Sic se habent etiam res, Regis. Natura enim nobis hominibus, qui eius simus progenies, celebratio inest. Petenda autem est venia, etiamsi hæc ante petitionem a patre nobis veniunt. Sicuti enim recens natos ob imbecillitatem, non decet patrem abhorrere, sed etiam lætari, ed quod eum agnoscant. Sic & notitia vniuerli, quæ vitam cunctis præbet, nobis etiam

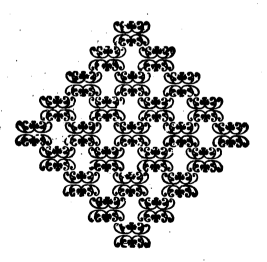
## ASCLEP11

celebrationem dei est largita. Nam cum Deus bonus sit, & in se ipso semper decoris sui habet finem. Et cum sit immortalis, in se intermi nam continet quietem. & perpetuo, perenné, ab ea eius actione in hunc mundum demittit nuncium, ad salutarem benedictionem. Non est ergo ibi, natura discordia, non est ibi contentio. Sed omnes recte sapiunt. Et una omnium est prægnotio. V nus ipsis intellectus, pater, vnus sensus per ea efficiens mutuam bene uolentiam. Amor idem efficiens harmoniam vniuersorum. Ita quidem Deum celebremus. Sed descendamus etiam ad eos qui ab ipso sceptra receperunt. Oportet enim regibus incipere ab iplis exercitati: assuescere nos ipsos ad encomia,& celebrare hymnis pietatem in Deum. Et primum quidem laudis principium a pietate exercere, & in ea persistere, vr in nobis, & erga Deum pietas, & erga reges laudatio. Oportet enim & his vices tantæ pacis nobis parte retribuere. Rex vero uirtus, & nomen solum, pacem nobis firmat. Rex enim ob id dictus est, quando & regno, & eius summitati insidet, & rationi, & paci imperat. Et quia natura regno barbarico superior est, ita vt, nomen solum, symbolum sit pacis. Nam & nominatio regis sepenumero, hostem statim reprimit. Sed & statuæ eius, ijs qui maxime periclitantur, portus fiunt pacis. iam enim, lola regis imago comparens, victoriam peperit,& securitatem, & sanitatem habitantibus effecit.

έδωρήσα]ο. ό Βεος γαρ' αγαβος ύπαρχων, κρέν αυτω διαπαντός της οίκκας ακιωρεπκίας έχων το πέρας αθάνατος β ών, κ) έν αυτώ των άτελεύτητον ληξιν જિલા έχων και δια πανδός αξυναος Σπο δης દેશસૈંગદ દેશદργείας, સેς τόν δε τ' κόσμον παρέχων τ' बे. παγγελίαν εἰς διασωςικήν εὐφημίαν. οὐκ ἔςιν οὖν έκεισε φρός αλλήλους διαφορά. οὐκ έςς το άλλοσρόσαλλον έκεισε. Αλλά πάντες εὖΦρονοῦσι' Μία 🥱 πάντων πρόγνωσις. Είς αυζοίς νους ό πατήρ. μία αι Δησις δι' αὐ τη έργαζομένη, το είς αλλή λους φίλ-Troy . O' spor o autor, miar epya (o whos apmoriar ชีย πάντων • Ουλω με δη 4 βεον ευφημήσωμέν. And In nalabairough nai on' Tous Segantrous παρ' ἐκείνου ]α σκηπηρα. Δεί μορ δπο τη βασιλέων ส่วรัสนะขอบร, หู รักอ ่ ชอบีโพข ส่วนอบุนะขอบร, หู ที่ อิท ฮ เพย ત્રોંડ્રેલ દેવા τους લંદ દેγκώμια, κો ύμν લિંગ των σρός το κρειτίον ευσέ Cenar Kai τω με σρώτω κατ έρχω The euonicas, soo' fou tou evacuer & & dannou Sia τούτου γυμνάζειν ίνα έν ήμιν ή, και ή γυμνασία THE OPOS & SEOT EUGECHAS, X) H OPOS JOU'S CATINEAS ευφημία. Δεί γαρ κ) Ιούζων જાο διδόναι ζας αμοιβας, τοσαύτης ήμιν ειρήνης εθεβηρίαν άπλώσασι. Βασι-Néws 3 des n', n' Tou voua movor, et plus lu Crafte de . Barileus γαρ δια του ο άρη αι, όλιδη η δασιλά φ ι τη κορηφαιότη ε κα επεμβαίνει, η 🕈 λόγου ή της eiphuns xpalei. Kai oti ye weit xeiu ntouxe the baσιλοίας Της βαρβαρικής, ώστε κ τουνομα, συμβολον εἰρήνης. Τοιγάρτοι κὰ ἐπηγορία ζασιλέως, πολλάκις εύθης ή πολέμιος ανας έλλων πέφυκες . Αλλα μίω ي م أ هُم ك من العد من تمن تمن بمن بمن ي من هم بعد كروباءvois, oppos tuy x ávouciv esprives. non 3 x pove estes φανώσα ζασιλέως, ενήργησε τ νίκην, κή το άπομός TE, Z) ENGUTOV, SPOUŽÉVNOE TOIS EVOLKOŨ GIV .

FINIS.

TIAOE.



3:

# MYSTICA AEGYPTIORVM ET CALDÆORVM,

à Platone voce tradita.

# AB ARISTOTELE EXCEPTA, ET CONSCRIPTA PHILOSOPHIA.

INGENS DIVINAE SAPIENTIAE THESAVRVS.

AD ILLUSTRISSIMUM, ET REVERENDISSIMUM

S. R. E. Card. Federicum Borromeum.



FERRARIÆ, Ex Typographia Benedicti Mammarelli. M. D. XCI.

Superiorum permissu.



# ILLVSTR.<sup>Mo</sup> AC REVER.<sup>Mo</sup> FEDERICOBORROMEO

S. R. E. CARDINALI

Amplissimo.



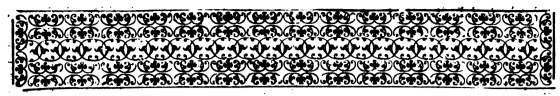
Ultis fane, ij sque granibus de causis magna te Faderice Borro Mee, prosequor admiratione, venerationi coniuncta maxima. vipote qui sciam, te a teneris, Bonis litteris, operam dedisse assiduam. tantis equidem prosectibus, vi XX. annorum adolescens in Ticinensia Cymnasia; Theologus insignis, insignibus solitis publice sis enunciatus. Qui item sciam, te a patruo tuo Carolo Card. Borromeo, tum praceptis, tum exemplis in vita sanctimonia esse educatum. In qua

talem te prabes illius imitatorem, vt & tua vita exemplo, & familia tua, probitate, dignus sis, quem alij etiam prouecla atate, in christiana pietate imitentur. Hunc duplicem, tuum, viuendi modum, Sistus V. Pont. Max. Ita est admiratus, vt te. XXII.annis natum, in purpuratorum Senatorum ordinem, cooptarit. Et illico magnis, ad Christianam, Remp. pertinentibus negocijs & implicuit, & praposuit. Sacris scilicet Concilijs corrigendis. Sui operi grauissimo & laboriosissimo, tam strenue incubuisti, vt presens Gregorius XIIII. Pont. Max.te, eorum qui Sacrosanctis Biblijs reuisendis sunt prapositi, vnum esse voluerit. Tu tantis distentus negocijs, collegium illud Borromeorum Ticini celebre, ac pulchervimum continue, prastantibus ingenijs ornare, & vt quam diligentissime educentur, & litteris omnis fariam instruantur, curare non pratermittis. Nec vero pratermittis quantum, negocia permittant tuis studi is operam impertiri. In quibus tuopte ingenio, & divina quadam te ducente Minerua. Platonicus es essectus. Hoc est philosophus divinus, & in divinitatem, pronus. In eo dum versaris, in me nescio quid tale audiens, per Guidobaldum Comitem, ad Bonarellum, anno praterito a me petisti, vt Platonicorum dialogorum ordinem aliquem, ad

te perscriberem. Haic operi illico me accinsi libentissime, vt scilicet, Platoni., Platonicisque qui futuri sint omnibus, tantum patronum conciliarem. Eum ordinem, non sine magno labore, non qualemcumque, sed scientificum, sed optimum, quod magnorum Platonicorum veterum, quossciamus, effecit nemo, ad finem perduxi. In quo vniuersa est per capita Platonis explicata philosophia, fidei Catholica consona maxime. Sed & capita, quibus Plato, cum fide est concors siri ilatim, & quibus ei Aristoteles sit hostis sunt a nobis proposita. Quo nimirum philosophi isti nostrates cognoscant, & in aperto videant, quanto sit Plato, & in pietate enga Deum, Aristoteli praferendus. Et quanto uersentur in errore ij, qui in publicis gymnasiis, & cœnobijs, soli Aristoteli, terreno homini, toti sint addicti, & in eum iurarunt: Platonem vero hominem divinum, non solum excludunt, sed etiam vel respuint, vel nec de nomine norunt. Et quanto meliore, of majore cum ratione, tu adolescens adhuc, Platonem pratuleris, quam ij, qui in Aristotele insenuerunt. Sed quo te, vel magis ad diuna philosophandum incitatem. vel in eo studio magis confirmarem, ordini nostro, & capitibus illis, praposui librum ingentem, & qualem vix ulla tulit atas, sed ignotum, & paucis visum. Mysticam scilicet, Aegyptiam simul & Babyloniam, hoc est Chaldaicum philosophiam. Quam olim Plaio , charioribus , & acuiioribus difcipulis , in archanis pralegere est folitus. Et quam Aristoteles ab eius ore exceptam , litteris mandauit . Et cui postea , Platonem odio habens contrariam scripsit. Qua historia est a nobis, satis late exposita. Et ijs libris praposita. Hac igitur , partim tuo iussu edita , partim a mea , quam ab initio dixi , tui admiratione & veneratione profecta, & in publicum edita, tha benignitate amplectere, & me ab obtrectasoribus protege.

Tibi addictiff.

Franciscus Patricius.



# FRANCISCI PATRICII PLATO ET ARISTOTELES

M Y S TI C I. A T Q V E

EXOTERICI.





Vplex fuisse apud veteres philosophantes librorum genus satis, superque est a nobis Discussionum Peripateticarum Tomi 1. lib.5. demonstratum. Alterum, qui in vulgus edebantur,

quos encyclios, ecdedomenos, & exotericos uocabant. Alterum vero, eorum, qui fere in archanis, charioribus, & acutioribus discipulis communicabantur. quos Mysticos, Acroamaticos, Acroales, Aculmaticos, Epopticos, Esotericos, er impenso in seereto, & ad ueritate appellabant. Hoc in usu apud eos fuisse, ex te-Rimoniis grauissimorum virorum Aristotelis, Plutarchi, Galeni, Clementis, Alexandrini 🗛 gellij, Ammonij, Philoponi, atq; Simplicij pa lam ibi fecimus. Sicuti & ostendimus, id facti tasse, Pythagoram, Pythagoreos omnes, Parmenidem:Protagoram quoque,& Thrasymachum Sophistas, & Platonem, & Aristotelem, & Theophrastum, & Stoicos, & etiam Epicureos. Sed & tertius quidam mos, tum docendi, tum etiam scribendi fuit. Vt Præceptores, mihil scriberent, sed uiua uoce docerent, disci puli uero, eas doctrinas uoce traditas exciperent:& eas ipfi literis mandarent.Réhanc Ari stoteles iple,& testatus est, & factitauit. Nam 4. physico cap. 2. in hunc scripsit modum. Dio rai Mactor, The Unter, rai The Xwpar, To σώτο φησίν 📆 έν το Τιμαίο. το γαρ μεταληπικόν, και των χώραν, ξεν κι ταυτόν. άλλον 3 πο-જા૦૪, દેશને τε λέγων το με∫αληπીικόν, મુ દેν τοίς λεγο⊸ mérois, appapois Sóquasi.

Jideo & Plato, materiam, & locum, idem ait esse, in Timeo. Nam quod recipit, & locus, vnum, & idem alio modo ibi dicens, id quod recipit, & in ijs quæ dicuntur, non scripta dogmata.

Agrapha, & non scripta ea uocans, que ipse Plato non scribebat, sed voce tradebat tantum. quamuis discipuli, ea postea literis mandarent. Sed & Plato met ipse, bis in epistolis 2.& 7. testatur, se nihil scripsisse, neque scripturum de rebus scilicet diuinis. Prior locus est in his uerbis.

Μεγίς η ή φυλακή το μή γράφειν, αλλ εκμανθάνειν. ου μορ όξη τα γραφένζα, μή ουκ εκπεσείν. Δια ταῦτα ου δεν ποπο δεγα απι τούτων γέγραφα. ουδ δες Πλάζωνος σύγγραμμα ου δεν, ευδ έται.

,, Maxima uero custodia, non scribere. sed ediscere. Non enim est, quæ scripta sunt, non excidant. Ob hæc nihil vmquam

,, non excident. Ob næc ninii vinquam ,, ego de his,scripsi. Neque est Platonis scri ,, ptum vllum,neque etit.

Alter nero locus est in his aliis.

Οὐκ οὖν ἐμόν γε του αὐτῶν και σύγγραμμα, ου δε Ποποβε γένηται.

, Non ergo meum de ipsis est scriptum, ne: que vnquam fiet.

Hæc autem quæ ab ipso audierant, quosda scripsisse, inter quos Dionysium suisse, ait. Tespor y mi anova yeypapera autor mei ar sote nnouve.

" Postea uero , etiam audio, scripsisse eum , quæ tunc audijt .

Quod & alios fecisse ita subnectit.

Annous the trude of the perpanonae see of all ai-

" Alios quidem quosdam scio scripsisse de " ijsdem hisce.

Inter quos numerandus est etiam Aristoteles. Testantur enim id interpretes sui Philoponus, & Simplicius, & è classicis Suidas. Prior ille his uerbis, commentarios nimirum suo in primum Aristotelis de anima librum, com, 68.

ΤæÌ

Τά જાયો જ વેગ્લીન્ટ , ઉત્તાગૃત્વ (ભીષણ જાયો વાલન વર્ષણ સંસ્થાપન કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જાયો કે જ

, Ea, que de bono, inscribuntur de philoiophia, dicit. In illis autem non scriptas conversationes Platonis historie mandat

, Aristoteles. Est autem legitimus eius li-

" ber.

Simplicius vero ad eundem locum.

Περιοίλοσοφίας νω λέγο τα τα τάγαθου αυτή εκ της Πλάζωνος ἀναγεγραμμένα σωνουσίας. Εν οίς ίς ορεί τὰς τε Πυθαγορίους κỳ Πλατωνικώς τως τη όντων δόξας.

De philosophia nunc dicit, ea quæ De bono ipsi sunt ex Platonis conuersatione
 conscripta. In quibus historia comprehendit, Pythagoreas, & Platonicas de en-

" tibus opiniones.

Suidas quoque in uoce Ayabou Saiporos, boni Damonis de cadem re, in hac uerba

scripfit.

Of the Tayadoù bebrior ourlagus Apesotérus, rus dypapous roù Thalaros Sogus, èr aural kan rus atalist tau peuroles roù oulayualos Apesoléhus èr rol A. wei fuxñs, èr quoua (er qui o wei on horo oula cur qui o wei on horo ous.

, Quòd de bono librum composuit Aristo-, teles. Non scriptas Platonis opiniones in corecenset. Et mentionem libri facit in primo de Anima Aristoteles, cognomihons ipsum de Philosophia.

Sed quenhi, vour cundemque librum sub duplici ritulo saciunt, Laertius in duos inter se distinctos commemorat. De bono nimirum tres. & de philosophia tres itidem. Eufebius autem lib. Prepar. Euangelicæ 11. cap. 1. Septimum de philosophia librum Aristoselis citat. In quo præ cæteris Philosophis Platomem laudet, vt qui primus, & recte, & proprie & persecte fuerit philosophatus. Et, qui tecte, & intellexerit, & diussett negotium.

Primum elle de natura vniuersi negotium.

htterum de hominibus. Terrium de oratione, putauitque non polle nos res humanas perspicere, mili prius diuines in-

, tellexerimus.

Sed quis locus his band parum lucis rei quam nunc tractamus est allaturus. & Peripato nostrati est vel ignotus, vel spretus, opere pretum suerit, eum integrum hue transcribere. Postquam ergo Eusebius ex Attito preclato Platonico, quadam attulisset, hac sequentia subdidit.

Quibus arrestatur Aristoteles Peripateticus
in 7.50rú libro, quos de physiologia edidit
bismerbis. Pleto propriesarq; perfecte pres
ceterisomnibus philosopharus est. Nam.

Thalésecuti, narurales solumodo sucrunt. " Pythagorici uero, cuncta celabant. Xeno-" phanes, quique ab eo profecti funt, ita contenticlas monerunt rationes, ve confulio-" potius quàm auxilium philosophantibus attulerint. Socrates, vt Plato scripsit, & Pro verbio dicitur, igné igni addebat Gum. n. natura ingeniosissimus esset, & de omni re dubitare peritus, morales, & ciuiles considerationes induxit. Et de Idæis primum di cere aggressus eft. Omnes autem alij, partes philosophie tractarunt. Quidam medicina: nonulli mathematicas disciplinas. AlijMu-🕠 ficam; poetică . Cóplures aŭt orationis vim " admirati sunt. Quoru alij se Rhetores, alii dialecticos profitebatur. Socratis vero fuccessores uarijatque contratii sibi ipsis suerunt . Alii.n.humilitatem , & turbationum sedationem laudabant. Alii uoluptate secu ti funt. Ac nonnulli quide, omniŭ scientia sibi arrogabant. Nonnulli nihil se scire pro fitebantur. & alii uel cnm infimis conuersabantur. Alii è contra difficiles, & soli secu uiuebant.Plato aut primus, & rece intellexit atque diuisit, dixitq, primumesse de nature vniuersi negotiu, Alterum de hominibus. Tersium de orarione. Putauit que non posse nos, res humanas perspicere, nisi pri diuines intellexerimus. Nam quemadmodum medici, cum membra quædam corpo ris curare veling, ad forum se prius corpus couertunt. Sic qui pelit res humanasperspi ... cere-naturam unineriorum prius considetare debet Pars.n. universi, homo est, Bonu 🚜 aŭt duplex este dicebat alterum nostri, alte , rum vniuerh. Principalius aut esse bonum " universi. Ab illo.n. hoc profluere. Quam , ratione Aristoxenus musicus, ab Indis emanaile contendit.Indum.n. quendam ait Athenas petiisse. Socratin; colloquentem ab co quælinille, Quo modo, & quid faciendo philosophus ester. Cumg: Socrates respondiffer, si quo modo ujuendum sir homini confideres. Rissse Indum, atg; dixisse. Neminem posse humanas res intelligere, qui diminas ignorer. Vninersem igitur philosophiam Plato in Phylicant sigilem & logica partitus est, Hex Aristoteles. Cum autem hic dicitur, phylicam intellige.

Cum autem his dicitur phylicam intelliged dum est, valuets cognitionent corporei, & incorporei, & ut Atricus prius dixerar.

5 Secunda que ad dininarum rerum coprime funt canfarum alciffimarum, &
hiorum omnium, que incla duce natura
emanant.

Et quanis initio uerborum superiorum Aristotelis physiologia: liber vij. citetur . cum nullus

inullus Aristotelicorum librorum, vel corum, qui extant, vel quos Laertius connumerat, physiologiæ nomine, fuerit inscriptus, intelligendi sunt hic, ij libri, quos ostendimus de Bono, ac de philosophia, suisse inscriptos. Citque philosophia divisio, que hicab Aristotele affertur, nullibi in Platonicis dialogis legatur, necesse est, cam divisionem. Si quis vero dicat, non videri Aristotelem sibi constare, ve pote qui in allatis ex eo verbis tante opere Platonem laudet. Sicuti, & in aca ei pou sta, & tamen eum libris suis plusquam 60. locis, & plusquam de veteribus quemquam alium, exagitat . Id sane obiectum, solui posse arbitramur, si dicamus, Aristotelem, dom a Platone ad archana colloquia admittabatur, ei beneuolum fuisse, enmque tantopere laudasse. Sed postquam Placo eius mores improbans, Xenocratem, & Speulippum, & alios ei præferens, eum amplius, sicuti ex Aeliano Tomi primi Discussionum nostrară lib. primo, retulimus, magna inter eos diffidia funt orta. Qua víque ad Platonis obitum, si Aeliano credimus perdurarunt. Sed Platone vita functo, ipieque decennio partim apud Hermiam Eunuchum, partim apud Alexandrum degés ad 50. ætatis annum peruenisset, Athenas reuerlus, contra Xenocratem, qui in Plasonis scholam successerat, scholam aperuit. 12.que integros annos docuit. Quo rempore verissimile est, enm suos libros in ocio cofecisse, hos scilicet, qui eius nomine circumferuntur. In quibus tot locis Platonem vexat, quem antea magnopere latidatierat. Sed oredibile quoque est, eum, postquam libros de natura, de cœlo, de Anima, & Metaphylicos confecillet (manifesto enim hi, vii ante scripti, ab eo in mystica philosophia citantur) post quam odium in eum euomuisset id es ram in senio accidisse, quod Plaro pluribus alijs euenisse, ait, qui ab eo audierant, quos iple non scriplerat sermones de rebus diuinis, mimirum, scripfiffe.

Σχεδον μρ' ῶς εμοὶ δοκες, οὐκ ἐξι' τοὐτων προς τους πολλους χ<sup>3</sup> γελας ά] ερα ἀκούσμα]α, οὐδ' ἄν τορος πολλους χ<sup>3</sup> γελας ά] ερα ἀκούσμα]α, οὐδ' ἄν τερα. Πολλάκις δε λεγόμομα, καὶ ἀεὶ ἀκουόρμα, καὶ ἀεὶ ἀκουόρμα, καὶ πολλά ἔ] η μόγις, ῶσω ερ χευσὸς ἐκκαθαίρε]αι, με]α πολλης πραγμα]είας. Ο΄ δε παυμας ον αὐτοῦ γέγνεν, ἀκουστι. Εἰσὶ γαρ ἀνθρωποι ταῦ]α ἀκηποο]ες, καὶ πλείους, δυμαβοὶ κρι μαθεῖν. δυμο]οὶ δε μνημενεῦσα. Καὶ βασανίσαν εκ πάν]η πάν]ως κρίναι, γέροντες πόλη τοῦ οὐκ ἐλάθω τς ακονήα ἐθθ ἀκηκόο]ες, οῖ νῶ ἀρ]ι σοιοὶ φασὶ, ]ὰ κρίν [ό]ε ἀπις ό]α]α. δεξαν]α εἶναι, νῶ πις ότα]α, καὶ ἐναργές α- ρα φαίνεδαι. ἃ δε το]ε πις ό]α]α, ναῦ Γουμανώ Γίον.

در :ت

4. Ferretenim ve mihi videtur, non funt, his ad vulgus ridiculæ magis auditiones. Neque e contra ingeniosis mirabiliores. & dininiores. Multories vero si dicantur, >> & semper audiantur, multis annis vix 77 tamquam aurum purgatur multo labose. Quod vero mirabile in hoc euenit, 22 audi . Sunt homines, qui hæc audierunt etiam multi, qui possunt, & addiscere, & recordari. Et postquam quaqua uersumi diligenter examinarint, iudicare: jam fenes, & non minus quam 30. annis hæc postquam audierint, qui sibi nunc dicunt .ea quæ tunc incredibilissima nisa funt, nunc credibilissima, & manisestis sima videri. Quæ vero tunc, credibilistima, nunc e contra.

Ex his ergo tot, tum testimonijs, tum tationibus, nos colligimus, Aristotelem dum Platoni esset beneuolus, & ab eo ad archana, & chariora colloquia admittebatur, libros illos de Bono , & de Philosophia ex ore eius exceptos, scriptos ab Aristotele suisse. Mysticam vero Ægyptiorum philosophiam, tunc temporis itidem a voce Platonis auditam, & in aduersaria descriptam. Et succedente inter eos distidio, quasi contemptam. & derifui habitam . Et dum fuos confcriberet libros, omnem operam in Platonis dogmatis confutandis posuisse, iis nimirum, quæ Pla tonis, per dialogos publicata, dicerentur. Ve sua præferer, tum Platonicis, tum vetustiorum philosophorum, omnibus. Cur autem dicam, myfticam philosophiam ab eo cum Platon? amicus esfer in aduersaria, relatam, ea ratio est, quod in ipsa, & metaphysicos, & naturales, & libros de cœlo, & de anima citatos comperimus, & multa etiam dogmata, vt motus, vr anime definitiones, vt intellectus agentis, & materialis, actus, & potentiz, & similium distinctiones. Que res manifesto conuincit Mysticos hosce libros ab co, post illos omnes suisse conscriptos. Quando scilicet. Platone, & Speusippo uita defunctis, iple iam lenex ellet, & tunc cognosceret, quæ fibi ante tid icula vila essent, eile vere admiranda. Quæ vero ex propria scripia estent sententia, & falsa, e contra, & pleraque, aut omnia futulia esse cognouit. Que vero in archanis, a Platone de Ægyptiotum philosophia olim audiuerat reuera, vt libro quarto cap. sexto scribit, non humanitus fuisse inuenta sed divinitus seuelata.

Sunt quidem aliqua, in ea philosophia, scripta, quæ an Aristotelis legitima sint, dubium possint facere, vt præsatio, contra Aria stotelicum morem, an teposita, vt per capita, B 2 eaque

eaque breuia librorum diuisso. Dogmatum contrarietas omnimoda, horum scilicet ad ça que in exotericis eius libris sunt iam plus satis diuulgata. Nominis quidem ambiguitas, me diu suspensum tenuit. Scio namque (quod & in Discussionibus ostendi) multos libros Aristoteli falso suisse adscriptos & suspicabar, ex duabus illis rationibus, Aristotelis nomen non Stagiritem, sed Aristotelem cognomento Mythum, qui Aeschinis Socratici, Platonis condiscipuli, socius suit, poruisse horum librorum descriptorem suisse. Vel Aristotelem Atheniensem alium, qui in Parmenide dicitur, vnus de 20. suisse tyrannis. Sed prip rem hanc dubitationem, ita mecum iple foluebam, vt prior ille Mythus, Æschinis potius, cuius auditor erat, vel Socratis disputationes retulisser. Alter vero in tyrannidem, & ad ciuilem administrationem animo propensum, minime hæc sicuti neque Parmenidea illa, vel intelligere, vel memoria seruare, vel in scripta referre, vel potuisse, vel sciuisse. Secunda vero dubitatio facile soluebatur. Quod Aristoteles 🕻 integros scripsisser libros, qui fuerint postea in capita ab aliquo divisi, non aliter, ac nostro zuo, reliqui eius libri omnes, integri aliquado Grace, etiam impressi, facilioris forte doctrinæ causa, sunt a quibusdam per capita distincti, sicuti ab Auen Rois etiam minutius per textuum particulas partiti. Ac forsitan id operis fecit Arabs ille Aben Ama, qui hosce libros, e sermone Græco Aristotelico, in Arabicum transtulit. E quo postea, a Mose Rouas Medico Hebreo, cum ad se e Damasco a Francisco Roseo Rauennare, qui cos ibi in Bibliotheca, quadam adinuenerat, delati essent in Italicum idioma sunt conuersi. & postea ab eodem Roseo in Italiam perlati, funt ex Italico, quoquo modo melius potuit, a Petro Nicolao Castellanio Fauentino Philosopho, & Medico, Latini facti, & Leonis 10. Pont. Max. hortatu, anno D.M.DXIX. Romæ Typis impressi. Tertia vero illa dogmatum contrarietas, consideranti mihi, ex his, quæ iam diximus, vila est solui. Nam quæ in exotericis dogmata scripta sunt, ira contra Platoné feruente, & nouorv dogmatú códen dorum ambitione scripta. Hæc vero archana, scripta fuisse putamus cum adhuc Platoni amicus, & discipulus ad se cretiora colloquia admittebatur,& quis a yeaqa non scripta dogmata, & colligebat, & perscribebat. Neque vero quin Aristotelis sint, obstat præfatio, quando, & Metaphylici, & Phylici, & libri de anima, & alij, præfationis speciem eandem habeant, & liber de Mundo ad Alexandrum, præfationem habeat, expressam.

Sed illud me magis dubium reddebat, quòd non viderentur, hi libri, ab eius interpretibus vnquam citari; sicuti neque a Platonicis, neque a classicis vllis scriptoribus appellari. Sed hoc iplum mirari desij, quando in memoriam venit, omnes suos libros, ficuti, & Theophrasti, Peripatetici ipsi, qui maxime Aristotelis dogmata post cius obitum sequi videri voluerunt, nullis, vti in discussionibus ostendimus, aut perpaucis eius libris va sunt, quoniam per 260. amplius annos, in spelunca quadam, apud Nelei hæredes, aut in privatis. Apelliconis Teii, Syllæ, Tyrannionisque Grammatici Bibliothecis alios fere C. delituerunt . nemini scriptorum cogniti . Quid vero vetat, hos etiam fuisse alicubi reconditos, donec in Arabis illius Aberi Ama peruenerunt manus, & in Arabicis scholis, aut priuaris aut publicis fuille in vlu. Et Arabum gymnasiis a Turcis in Syria deletis, Damasci ignotos latuisse, doneca Roseo sint adinuenti. Quemadmodunarrans ,ad Francisci Petrarchæ vnicu Quintilianilibrum (si non fallor) manus peruenisse, & postea. & etiam num hodie in numeros, e tenebris erutos libros, ante ignotos nouimus. Itaque solutis hisce dubitation ibus. ad illa veniamus, vt probemus a Platone fuilse hæc dogmata, viua uoce, tradita. Et nequaquam scripta. Ac primo dicimus. Ex Platonis iplius met verbis, palam iam factiim esse, Nullum ab eo de rebus divinis librum fuisse scriptum. Saltim donec cas epistolas scripsit. Ad Dionysum, & a Dionis amicos. Et si quem postea (cripsit, quo mox dicemus,modo, scripsit. Patuit, quoque ex Aristotelis. ipsius testimonio, Platonis quædam Agrapha fuisse dogmata, & testimonijs Philoponi, & Simplicit, & Suidæ, clarum factum est quæ Plato non scriberet, Aristotelem solitum describere. Sicuti & aliis testatur Plato, id facere consucuisse. Sed & ipse Aristoteles horum librorum primo cap. 5. verbis is, quæ iam. attulimus contestatur.

 Plato igitur olim dedit animæ plura attributa, quorum nos auriti fuimus testes. sed non scripsit vllum alioquin mentem eius

" lector deprehendisset.

Pleraque autem horum librorum dogmata, ad animæ cognitionem pertinent. Et Platonem expresso nomine, aliquoties adducit, vt eodem capite inquiens.

Vnde dixit Plato, quod solutio animæ a vinculis corporis, est cansa ascensus septimo

& cap.4.

Atque hoc idem opinatus est Plato, de anima vniuersali, dicens. Et quæ sequuntur, Et statim ea exponit. Qua nullibi, in ijs,

quæ

que extant scriptis reperitur. Excipit ergo hæc, & alia illa Aristoteles attributa, quibus pleni sunt libri, ex Platonis viua voce. Et capit. settimo. Vnde mens Platonis suit sequi locutionem veterum. Nono. Vocat etiam alias, senem, vt capitolo sexto. Incipiamus autem ab opinione Senis, quem nouissime adduximus. Et erat tunc reuera Plato senex, annorum sexagintaquattuor quando Aristoteles eum desiit audire.

Appellat eum philosophum quoque, vt ab initio statim. Et Capite sexto. Rurlus versemur circa animæ dispositio-**)** nes plures, vt lucremur, aliquid a phi-3> losopho. Et capite septimo. Non opor-3) tet audientem verba philosophi . Vo-33 cat etiam sapiensem libro secundo ca-" pite tertio. Et hoc est, quod dixit sapiens, Deum sublimem creasse intellectum. Et capite septimo. Sieut sapiens dixit.

Que quidem omnia, & loca, & verba cum alijs, manifestum faciunt, a Platone in colloquiis archanis, ac mysticis exposita suisse. Et ab Aristotele excepta, suisse possea conscripta, & in hosce libros digesta. non aliter ac alij libri illi de Philosophia, & de Bono. Sed si Platonis sunt hæc dogmata, quæ ratione, aur iure, Aegyptiorum sunt, & Chaldæorum? Audiamus Strabonem, seu Stratonem, libro Geographie vlatimo scribentem. de Heliopoli.

EREÎ oÎr èredenrule, cîle Î îspêm circi, rel III almos rel Eudego Liergicas. Zwebn pap de To III almos ce Eudegos dengicas. Zwebn pap de To III almos e Eudegos dengicas. Zwebn pap ar ispenden e en interpolar recentario e elepticas pap or las, rel the enterior pap or las, rel the enterior pap or las, rel the enterior pap or las, rel the enterior pap or las dengicas de relations de

Illic ergo ostendebantur, sacerdotum domus, & Platonis, & Eudoxi habitacu-22 la. Descendit enim huc cum Platone 22 Eudoxus, & cum Sacerdotibus illis hic sunt conuersati 13. annis,vt quidam di-22 xere. Nam cum illi excellerent in co-33 lestium scientia, sed mystici essent, & 2) difficulter eam communicarent, tempo-22 re, & obsequiis, ab eis impetrarunt, vt Theoremata aliqua eis traderent. Sed multa abscondebant barbari.

Et quamuis Strato, hic de Astrologicis præcipuæ loquatur, vt forte diuinorum ignarus. attamen clarum est Platonem 13. annis Aegyptiæ sapientie studuisse. Quam tamersi hierophantæ illi, quibus solis comendabatur, & asseruabatur in archanis, attamen,

oblequiis, ac tempore deuici , peregrinis etiam communicabant, vt ante secula multa Orpheo sunt communicata, ab Ethimune Sacerdote. Aglaophemo ab Ochlapo. Solonia Sonche, & a Plenophæ. Pythagoræ vero a Perenite, & Platoni tandem, a Sachoniato, & a Secnuphide. Quæ partim Plutarchus partim Clemens Alexandrinus tradidere. Obtinuit ergo Plato a præceptoribus hilce, vt non folum uiua uoce, mystica illorum dogmata, sibi reuelarentur, sed etiä Hermetis libri ostenderentur. A quibus, vt apparet, ea dogmata desumpsit. Sed & in archanis & habere.sicu ti & hierophatæ illos in archanis asseruabant, didicit. Idque in more ipse postea habuit, vt ea, vti vidimus, uel non scriberet, vel scriberet in ænigmate.Esse auté dogmata quæ in hoc libro descripsit, Aegyptia, multa in eo scripta comprobant. Primum quorum est, in præfatione, ubi profitetur, se velle contemplari vniuerlum, secundum mentem corum, qui docuerunt per notas figurarum(intelligit hieroglyphica)adeo occul-

,, tas, quòd non alius potest ad secreta huiusmodi scientie peruenire.

Et ad finem totius operis cap. 14.de eisdem hieroglyphicis habet.

, Conceptus animorum acceptos, scribebant, vti occulata fide accepimus, in lapides per figuras. & quæ sequuntur. Ibique Aegyptios sapientes nominat. Sed

% Babylonios septentes nominat. Sed % Babylonios septentes nominat, vt hoc eodem capite. Sapientesque Babylonii, Et præcedenti.

" Atque iccirco rursus dicimus, quòd Rex " Babyloniæ conspicatus mente, orbem ilhum.

", Babylon autem vrbs fuit Chaldæorum ca-", put, & libro eodem cap. 3. ait.

, Si quidem in orbe illo superno, non est aliquid sensitiuum potentia, vt conuenerut in hoc Archisophi Babylonie. Libro quoque 10.cap.7. scribit.

,, Verbu expressum appetlatur causa causaru., Atq; hæc suit opinio sapientu Babyloniæ. Itaque integra huius libri inscriptio suerit. Mystica Aegyptiorum, & Chaldæorum, a Platone voce tradita; ab Aristotele vero excepta, & conscripta philosophia. Philosophia namque & non Theologiam ipsemet Arist. vocat libro 4.cap. 5.ita scribens.

" Ex consequéti, non etiam quærant sapientiam archanam, propter Theorematum subtilitatem, qualem nos scripsimus in hoc libro tituli. Philosophiæ Mysticæ, Aegyptiorum. Reliquum nos ex eo collegimus. Et quod deerat suppleuimus. Priore aut ex Italico Castellanij versione quis

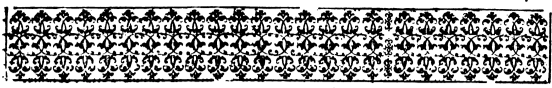
bar-

# FRANCISCI PATRICII

barba riusculam retinuimus, quomam, non tam sumus delicati, vr verba sententijs præferamus. Quæ quia Iacobo Carpentario non placebat, vt fermo, vt ait, tolerabilior fieret, veluti paraphrastes esse voluir. Puto autem Aristorelem ita hosee libros ex Platonis ore collegisse, prout in dies, ab eo sermo de eis haberetur, & ita eos, vel tunc in aduersaria coniecisse, & postea, nulla habita ordinis ratione perscripsisse. Confusi igitur ob eam causam videntur esse, & in meliorem, & scientificum ordinem, haud multo labore posse digeri. Quod,& fecissemus nisi mordacium hominum reprehensiones vereremur. Idque non fine grauium veterumque authorum exemplo fecissemus. Nam Plato, dialogos suos, sine vllo ordine, variis occasionibus, & temporibus viderur scripsifie. Quos zamen quidam, vt Laertius refert, in trilogias, & tetralogias collegerunt. Plotini autem libros, nihil sibi sere cohærentes præter paucos, Porphyrius in Encades suas quasdam, secutus rationes, estpartitus. Aristotelis quoque libros, suoru interpretum alius in alium disposuit ordinem. Id si illis licuit cur idem mobis non liceat, prefertim siscientificum ordinem, veluti in Zoroastri oraculis, & Trismegist ri libellis, instituamus? Sed forte, quia silla dispersa erant. hi quasi vnus liber esset, in -capita 14 a Ficino distributi suerant, æquiore lure licuit nobis aliquo ordine eos digere--re. Sed hi libri 14. nescio, anab Aristotele, vel ab Arabe interprete, vel a Fauentino, ita videntur, vniti, vt diuelli posse non videantur. Itaque ne nimis velle putemur, Quo eos ordine reperimus, eo curauimus imprimendos. Illud tamen non reticebimus, nostra senrentia, ita cos legendos esse, vt scientialis ordinis aliquid sentiant, nimitum, prout sunt in prefatione, theoremata ab ipso authore

proposita optime, (quod tamen non deduxie in opus:) suntque omnibus libris sparsa, & dL ligenter per capita consectanda , & colligenda . Sunt ergo hi libri. Si libri sunt, & non sa. pientiæ thesauri ingentes, vt author inquit; philosophiæ compendium quoddam: diuinæ nimirum Aegyptiorum, & Chaldæorum, Platonicæ autem præuium veluti commentarium. Quo in eo dialogis quasi dispersis de diuinitate scripsit, hisce adhibitis longe clarius, & facilius queant intelligi. Atque ita fiet vt his pauc is,Babyloniorum,& Aegyptioum, & Platonis vera, & Aristotelis verior, & mystica philosophia includatur. Vt iure Zoroastri oraculis, & Hermeus Asclepisque libris. proxime postponantur & eis confungantur. Videntur autem vetustiores Platonici, Taurus, Articus, Seuerus, Maximus Tyrius, & alii multieius interpretes, hisce libris caruisse vsq; ad Ammonij Sacci ætatem. In cuius manus putamus nos, eos peruenisse. Tanta enim ab eo, quafi mométo effloruit Platonicorú dogmatum diuinitas, vt veluti tunc nata, maximam sublimium ingeniorum admirationem excitaret. Origenls, Plotini, Amelij, & aliorum plurimorum, qui Ammonium Alexandriæ publice docentem audierunt. Scatent enim Plotini, & Porphyrij, & Iamblichi, & Syriani, & Procli, & Hermiz, & Damascij, & Olympiodori libri, dogmatibus ijs, quæ in hisce leguntur, & Plotinus inter cætera, ex libri 4. Capite 4. eam similitudinem duorum lapidum,in librum fuum de intelligibili pulchritudine transtulit, tanti hosce libros secit. Platonem ergo, & Aristotelem cur mysticos appellauerimus, hactenus factum est manifestum. Deinceps cur exotericum dixerimus vtrumque, exponemas, & priorem vti seniorem, præferemus Platonem post nimirum mysticem hanc philosophiam.





# MYSTICA AEGYPTIORVM ET CHALDAEORVM

A PLATONE, VOCE TRADITA,

AB ARISTOTELE, EXCEPTA ET CONSCRIPTA PHILOSOPHIA.

THESAVRVS.

QVAE THEOREMATA TRACTANDA,

Secundum ques Autores & que stile.

CAPVT PRIMVM.



Rincipale questium, ait Philosophus, est finis intentus, qui postremo inuenitur, Atque omnia genita, operantur appetitu naturali ad finem sertum. Si quidem constitutum ex concordia

sapientum digniorum inter dininos, Causas mundi antecedentes, & coniunctas elle quetuor, videlicet Materiam, Formam, Agens, & Finem nobiliorem reliquis, secundum quas omnes speculari oportet, & earum accidentia pro dignitate fingulorum . Et nos quidem in Methaphylica iam perfecimus sermonem explicantem caulas huiulmodi. Et probauimus eas in sermonibus de Anima, & Na turn, operationibulque viziulque, vbi per tationem perfectam, & necessariam declarauimus, quod impossibile est substancias esse absque fine. Sic etiam, li finis a sapiente no præfigatur, cellabit eius inquisitio. Si quidem huius preluppolitio in scientia, adiuvat mulu aoniderantem, Cum tamen solicitudo, & industria sunt necessaries ad progrediendum. Igitur nobis quoque, in hoc opere. Quod est compendium Philosophia, intentio constitui debet. Que est cocemplari Vniuersum secum dum mentem eotum,qui do cuerunt per notas figurarum adeo occultas, quod no alius

pot ad secreta huiusmodi scientiz peruenite citra difficultatem, quamuis fit ingenii subtilis, & recti, nec vintur negligentia. Proponamus antem cuncta Theoremata operis, de-Inde fingula.tractabimas Primaria igitur intentio nostra in hoc opere est, contemplari Deum quomodo differt ab alifs . Quodque Mudus, ac Tempus existant sub co. Amplius, quod Deus est autor caulară, quodque creauit omnia pro ratione singulorum. Et quod is illuminat Intelligentias. Per eas autem medias Intellectum. Per Intellectum vero medium, Animam vniue falem colestemque.Et per Animam mediam illustrat Naturam generabilium, corruptibiliumque. Et quod opus fit ab co fine motu. Ac quod motus omnium rerum est ab co, & ad eum. Skquidem omnia mouentur desiderio essentiali, & naturaliab co, in eo, & ad eum. Postea vero considerabimus, Mundum intelleciuum, referentem bonitarem eius, formaloj diuinas inexistentes. Et quod ab co fluit bo nitas in fingula. Siquidem quatenus funt bona assimilantur ei . Sed propter cortices, expressonem veram corum non attingimus . Præterea enarrabimus naturam vniuersalem Cœli, qualiter inest potentia illi ab intellectu. Enarrabimus etiam Syderű dignitatem, & lucem. Item considerabimus naturam subluna-

Digitized by Google

Iunarem, quomodo virtus Cœli immitritur illi, quæ manifestatur in rebus sensibilibus, materialibus, alterabilibus, & corruptibilibus. Deinde scribemus dispositionem Animarum rationalium in descensu, & ascensu, & reddemus causam vnionis earum, ad corpora. Dicemus etiam de Anima honorabili, que habet mores intellectiuos, nec submergitur

desiderijs mundanis, & sordibus corporis. Similiter narrabimus Animam turpem, coinquinatamque, & deinde speculabimur dispositione Animæ Sensualis, & Vegetatiuæ necnon qualitatem Animæ Terræ, & ignis, & aliorum Elementorum, atque hæc omnia latentia sicut præsati sumus, declarabimus per siguras proposito sufficientes.

# ANNOTATIO IVSSV R. P. M. IACOBI de Lugo apposita.

Um sides Catholica tenet creare adeo proprium esse Dei, vt hoc nulli creatura possit conuenire, neque instrumentaliter, neque ministerialiter, & optime probat D. Thomas receptus prima parte q. 45. artic. 8. allegans D. Augustinum 3. de Trinitate. cap. 8. dicentem. Neque boni neque mali angeli, possunt esse creatores alicui rei. Multo minus igitur alia creatura, apparet Aristotelem in toto hoc libro errasse, cum velit, intellectum primum creatum, crease animas, & ordine quodam animam creasse inferiora. Ideo o lector, non te offendat Doltrina Arist. quia cum esse alienus a Christi side, multos errores tenuit.

Quomodo Anima vnitur Corpori.
Cap. I I.

7 Vm iam pateat (vt probatum est)in vete-🜙 rum libris , quod Anima non est Corpus, neque moritur. sed permanet semper. 1 Nunc quæramns, quomodo digressa a mundo intellectuali, ad hunc sensibilem descende rir, & iuncta est huic corpori resolubili. Etenim nulla substantia intellectualis mere, admittit quicquam motus. Sed fixa in mundo intellectuali, non dinellitur ab ipso, neque ité accedit aliò, cum non habeat locum ad quem ransferatur .Ad quod dicimus . Quod omnis Tubstantia intellectualis secundaria, in se habet quoddam desiderium alterius. Quando autem Intellectus appetitu concepit aliquid, mouetur ad illud, vt Molier grauida nititur parere. Sic igitur intellectus concipiens desiderium conatur illud consequi. Intellectus enimuero desiderans statum inferiorem, sit Anima . Vnde Anima est Intellectus desiderans, & appetens defiderio vniuerfali. Ac ipfa Anima vniuersalis, non separatur substantia a mundo Intellectuali , sed desiderans particularia sub vniuersali opere, recedit ab illo . Ordinansque eadem, & peccatum accidens moderata secudum legem causæ propinquæ cœlestis. Anima particularis non est in corpore vt videtur, sed extra. Prius igitur mouetur ad Mundum primarium. Deinde ad secundarium. Postea tertio reuertitur ad primarium, Ac opportune ad corum unumquemque.

Quod omnis anima, & propter quid, est immortalis. Cap. III.

Ntellectus agens,nunquá separatur ab ani-🔔 ma,sed cooperatur illi semper,oportune ad omnia. Propterea anima quidem operatur iugiter, quia perpetuo existit.Et quamuis animæ aliorum animalium, velut Leonis, peccado recesserint a mundo superiore, non tamen corrumpuntur secudum substantiam, sed penes accidentia. Ideoque non simpliciter ac reuertuntur ad illum . Accidétia etenim in hoc mundo sunt diuersa ab anima. Sunt auté connaturalia ipsianimali, si quidem proueniunt a natura ipfius. Similiter autem omnes animæ plantarum,oriútur ab vno principio, cum vita coueniant,& sut substătia, non accidetia, arq; incorporex nó partibiles. Ideo neg; corrumpuntur: Sed anima hominis habet tres partes, videlicet. Vegetatiuam, Sensualem, & Intellectiuam . Quæseparatur, a corpore soluta. Atq; hæc immunis(utpote non peccan do) a coinquinatione corporis, sest dissimilis alteri submersa materiæ, quæ sacta est ob id, ut habitudo corporalis, accidentibusque corporeis talibus (velut ligamentis) prohibetur ascendere ad alterum mundum, Ad quem neque peruenit nisi difficulter, ablatisque viribus horum accidentium, & purgata a sordibus corporis, reuersa est incorruptibilis. Non enim est, vt aliqui alieni a scientia vere diuina, opinantur aliter. Si quidem ipla sustinetur a suis authoribus, quanquam separata. Existitque ens verum, & persectum. Quare anima non moritur, vt pluries diximus.

Quod omnis anima humana,est immortalis. Cap. I I I I.

Vas oportet hic repeti ad illos, qui non credunt aliter, probabiles rationes. Dicamus breui. Statuentes principium id in quo convenerunt omnes prisci, & iuniores Theologi,Philosophi,Prophetæ, ac populi.Videlicet, quod anima rapta corporis desideriis, sub iugato intellectu, statim iram Domini incurrit.Propterea abstinendum a delictis, & desideria corporalia mouendum. Sic. n. miserebitur dominus.Rurfus si maiores non credidissent animæ immortalitatem, non constituissent legem,iuxta dictamen naturæ eam asseuerantem. Cui nemo contradixit, nisi uitiis implicitus. Dixerunt etiam quod multi peccatis non caruerút ope, animarum a corporibus ad mundum alium reuersarum. Explorãtique veritatem hoc manisestum, est per experimentum relationis, & templorum fabricas ob hec illis dicatas. Quare palam est, quod anima digressa ab hoc mundo, & assecuta alium non corrumpitur omnino. Ideo autem quoniam creata est perpetua, ob nobilitatem. vite. Atq; hoc idem opinatus est Plato de anima vniuersali, dicens. Ego pluries speculando secundum animam relictis corporis exuuiis, visus sum mihi, frui summo bono cum gaudio admirabili. Vnde restiti quodammodo attonitus. Tum agnoscens me esse parté mun di superioris adeptusque vitam æternam sub luce magna inenarrabili, inaudibilique, ac incogitabili. Lassitudine autem delapsus ab ista speculatione intellectus, ad imaginationem, lux illa deseruit, unde remansi tristis. Rursum relicto corpore, reuersus inueni animam luce plenam,& tum corpori influétem, tum fupra eleuatam. Inquit igitur Plato. Qui conatus mundum supremum ascendere intellexerit, substantias diuinas, causas q; vniuersales: profecto maximum consequetur præmium. Qua propter nemo debet id omittere quanquam sit plurimum laboraturus: Certe etenim in eo adipiscetur tranquillitatem impatibilem perpetuamque, Et cum homo fuerit creatus ad hanc contemplationem ociatur, si ab illa uel per vnicam hora ablit, sic etiam perdidit animam, sibique hostis est omnium maximus, cuius in obitu, frustra eum pænitebit. Atque hoc Platonis documétum, est homini exhortatio ad eleuationem Intellectus acquirendam, qualem ipse reperiit. Quod Anticles, quoque dicens anima præextitisse sursum honorabilem, peccato autem commisso decidisse in mundum inferiorem, quæ postea pudens colequitur a Deo ueniam. Præterea anima quoque descendit, vt cæteras (quibus Intel

lectus turbidatur reuocet sursum. Similis est enim anima emersa, homini a præsocatione re leuato, sit alte proclamet ad mortales, præcipiens mundum, omnesque eius fallacias despici, sacto iudicio reuertenda ad pristini status iucunditatem.

Cur anima descenderit in mundum inferiorem.

Cap. V.

Eanima quidem vniuersali scire oportet, cur descéderit ad hoc corpus, & an descenderit sponte parendi gratia, an coacte alia de causa.Recipiemus namque iuuamentű ex scientia animæ, maius quá ex alia. Quádoquidem ascendemus ab ea, ad intellectum, sed. & víque ad Deum fublimem. Hinc discentes. an Deus creauerit omnia rece,& cum sapientia absolutissima, an per aliam cognitionem. Plato igitur olim dedit animæ plura attributa, quorum nos auriti fuimus testes, sed non scripsit ullum. Alioquin mentem eius, lector deprehendisset. Attributa autem hæcanimæ diuerla funt.Siquidem intellectus vnitur fensui, neque despicit eum ubique, sed corporis ad coniunctioné, ligatus & præfocatus in illo. Nam corpus est animæ, ut locus. Sic etiá opinatur Anticles, magis adhuc uocans corpus carcerem. Vnde dixit Plato, quod solutio animæ a vinculis corporis, est causa ascensus illustrationisque, descensio autem obscurationis, quæ nihilominus purgata rursus ascendit. Atque huius descentionis causæ sunt plurime. Quarum prima est peccatum commissum ab aliqua, qua propter descendit ad luendam pænam, promerendumque aliquid ac leges Dei accipiendas. Aliz uero descendunt alia de causa, quam non adduxit. Sed colligens, animæ descesum execratus est, addiditque quod hic etiam mundus est substantia honorabilis. Quare anima in eo extat Dei iussu, alligato intellectu, queadmodum superiori semper cohabito. Non enim conuenit, quod hic mundus tam magnus,& perfecte copolitus, intelle-&u careat.Impossibile est autem hunc mudum colequi intellectum, nisi præhabeat animam. illi connexam.Rationali que anime implicut . species alias. Siquidem operationes animæ nequaquam videntur indissensibiles.Quarum enimuero in Plantis sunt paucæ, in brutis plures,& in homine plurimæ, vt iste mundus sit perfectus, quamuis non æque, sicut superior, quia est effectus ab eo, omnisque item extat corruptionis origo. Quare oportet mundo fensibili, inesse etiam genera animalium, quæ insunt illi intellectuali.

De errore antiquorum, & quod omnebonum eft ex Deo. Cap. VI.

Vrsus versemur circa animæ dispositio-R nes plures, vt lucremur aliquid a Philosopho. An sit igitur aliqua convenientia inter animam & corpus. Antiqui quidem altercati sunt, uatia sentientes. Incipiamus autem abopinione Senis quem nouissime adduximus, dicentis, quod respexit veteres physicos in intelligentia entium insensibilium errare: inquirentes ea pet inferiorem mundum: vnde opinati sunt, quod entia occulta non insinit ei, seponentes intellectum, & prosecuti sensuum. Considerando per illum, ex alterabilibus perpetua.Quare cũ animaduertit eos declinare ab itinere veritatis, ob sensum præualentem, misertus reduxit ad illud. Distinxitque intellectum a sensu. Intelligibiliaque a sensibilibus, ponens illa perpetua inuariataque inueniri, hæc autem alterabilia, corruptibiliaque. Subdens, quod vtrorumque vnicus author est ens primum, & verum, videlicet Deus sublimis, effector mundorum, & addidit, quod tale primum agens, est summe bonum: quodque nullum alterum est, ex se bonum. Sed quod libet est bonum ab illo tatum Asseruit etiam quod iste mundus ex materia & Forma constat: & quod formans primam mater iam in esse naturæ, est nobilius illa. Itemquod anima rationalis format primam materiam, propter vim immissam ab intellectu mirabili, & intellectus agens adiuuat animam ad formandum primam materiam per virtutem entis primi. Quod est principiu omnium trium entium idest intellectus, animæ, & naturæ. Vnde suerunt sensibilia pulchra, vi primi agentis, per me dios, animam & intellectu. Decenter etiam ens verum, primum. Deus sublimis bonus, simplex, & persectissimus omnium: inspirat intellectui uitam primo: deinde anime: postea naturæ: & secit intellectum, & animam, & naturam principia aliorum.

Quod Deus creat fine tempore. Cap. VII.

TOn oportet audientem verba Philosophi putare, quod Deus creauerit entia in tempore: existimando quod omnis prioritas est in tempore, cum impossibile sit, efficiens non esse prius effecto, siquidem non est ita, Quia intellectus discernit res sine tempore,& similiter sensus. Vnde mes Platonis fuit sequi locutionem veterum, qui describentes generationem, coacti sunt inducere tempus. Creationis autem non est ullum tempus, quia differt agens primum altissimum nouans, a secudo inferiori vmbratili. Ideo si cupias discere an patiens in tempore patiatur, explores an agens eius agat in tempore. Patiens enim ab agente in tempore, patitur in tempore, & patiens ab agente in momento patitur in momento.

### SCHOLION IVSSY EIVSDEM APPOSITYM.

In prio capite supponit animam suisse antequam insunderetur corpori, ex qua opinione, sequuntur multa salsa in side, cum anima quando creatur, insundatur corpori, ex quando insunditur, creatur. Quod ex repetit. 3. cap. exist entiam anima, antequam insundatur. Ex propertum commissum decidisse in hunc mundum inseriorem.

In 2.capite supponit animas brutorum recessisse a mundo superiore, quod est falsum. Sicuti falsum est, quod non corrumpantur corrupto corpore. Et de animabus plantarum dicit, quadam falsa.

In 4.cap. Inheres opinioni supradicta tene t animam pniri sensui, Si pro sensuintelligat corpus uerum dicit. Si autem pelit sensum esse in corpore ante unionem anima falsum est. sicut falsum est, corpus esse carcerem anima ob peccatum prius commissum. Et similiter. Quod causa discensus anima sit pec catum, descenderit que ad luenda peccata.

LIBER



CAPVT PRIMVM.



Nima superius collocata intuetur substantiam rerum illic conexistentium, neq; ratiocinatur ibidem vt istic, Sed neq; speculatur hæcinsima, quoniamaltiora perspicit. Sicut. n.

existens inferius pura (ob dignitatem suam) non versatur circa terrena. Ita tanto magis egressa ab hoc Mundo, reversaque ad nobiliorem, non meminit præteritorum, Sed altio rem illum perpetuo speculans, & amans, nunquam saturatur, omnemque actionem, & cognitionem ad eum reflectit. Quare cum omnis scientia in altiori Mundo habita illicon-Rans maneat, fiquidem habet semper præfens obiectum, non indiget alia memoria illorum. Rursus cum fit aliena ab omni scientia recepta ab his inferioribus, non enim fernauit eorum apprensionem pristinam, neque talia conspicere amplius cupit. Namq; scientia rei alterabilis, accidit substantiæ alterabili, qualis nulla est in mundo Intellectuali. Ideo non etiam licet Animæ memorari quicquam ignobile.Quare contemplatur, quo modo diximus, & perfectissimo pro facultate.

Quod Anima non viitur reminiscentia.

Cap. I I.

Dicimus ité quod omnis scientia in Mun do altiore est perpetua. Quicquid enim illic extat, est sine tempore. Propterea Anima, ibidem speculatur formas, sine tempore. Quia permanent illi euidentes, tum supremæ, tum insimæ. Et quod non ab aliquo progreditur ad aliud, discernendo a generibus ad species, & individua, vel a speciebus ad genera, & vniuersalia altiora. Quare nó etiam indiget reminiscentia earum. Et si aliquis iuxta hoc ambigens dicat, quod hæc conditio sit intellectus tatum, quia omnia insunt ei actu simul, & ideo reminiscentia non indiget, Anima autem aliter, videtur se habere, videlicet quod non insunt ei plura actu simul, ut mate-

riz primz, sed quod comprendat naturaliter unum post aliud,& cum fuerit ita, cam reminisci oportet,siue sit in hoc inferiori Mundo, fine in superiori. Huic respondebimus, quod nihil prohibet Animam in Mundo superiori cognoscere plura simul . Siquidem tale aligd conspicitur etiam, quod cum sit simplex cognoscit multa vnico actu. Vt visus, varios colores.Quare fic etiam anima cognoscit plura fimul, fine tempore, quia est supra tempus, vtpote causa illius. At si aliquis dicat, Anima discernit primum atque vitimum, quare unum post aliud partiri uidetur? Cum autem hoc modo sciat, non igitur simul cognoscit. Dicimus quod Anima discernit Intellectu no cogitatione. Cum autem faciat hoc intellectu. non intercedit differentia, sed maior subit v. nio. Siquidem intellectus discernit sine tempote, nec habet (cum fit fimplex) prius, neq; posterius, quia non fluit inter ea successionis Spacium medium, Principium enim simul est cum fine. Adhuc si diceretur, notum est quod cum Anima discernit, sit principium, finem, & medium. Dicimus id verū esse, sed cognoscit hæc non cum medio temporario, sed tantum ordinario. Quod patet in visu, arborem cerné te.Licet namq; radices,& ramos simul cernat, tamen cognolcit radices prius, medio ordine non tempore, quam ramos. Quod si uisus ita noscit, quato magis intellectus sciet principiu finem, & medium cu ordine fine tempore.

Quo modo Anima habet vires operationesq; plu res, qualiterq; intellectus intelligit. C. III.

Vod si dicatur Anima cognoscit simplicia, & composita simul, quomodo habet potentias plures? quarum vna sit prior, & alia posterio r? Respondemus quod Anima vnica est & simplex, Sed multiplicantur virtutes eius, ultra substantiam, & si videtur operari plurima simul, eius opera sunt multa ratio ne patientiu. Siquidem corpora non recipius operationes anima aqualiter, sed pro conditione sua, Ergo pluralitas operationus, quod Intellectus

tellectus vnus operatur multa (& formatur, specie cogniti, sicut materia prima) Cui adua tus est similis, tatum differens, quia sit vniuerfalis, Appello autem Intellect u actuatum, habetem quesitum obuium speculationi, & Intellectum sub potentia, carentem quæsito obuio. Et si aliquis obijceret quod Intelle dus nunqua habet quæsitum, obuit, Hoc proculdubio est maximum médácium, quia ex natura Intellectus intelligit perpetuo. Siquidem eius este, est operari, & si perpetuo intelligit habet rem obuiam semper. Quare Intelleaus est res omnes, forma vniuersali, quali intelligit, & quali iple est ex natura sua, vt pluries narrauimus. Intellectus autem substantiam suam respiciens, prospicit res alias, sic est ide obiecto, quod est substantia eius speculationi obuia, quæ continet inferiora omnia. Et hoc est, quod dixit sapiens, Deum sublimem creasse intellectum, qui sciat in seipso res pro gressas le, & ad se regressuras, connineat in aliis.i.quod seruat formas vniuersales, particularelq; dimittit, no enim universale autertur, cũ suũ particulare auferatur, ut ablatas indiniduas aialibus, nó aufertur aial, sed ablato vniuersali, auterutur, omnia sub particularia.

Quod intellectus non est mobilis, & quo modo anima est mobilis. Cap. 1111.

T si aliquis diceret. Si intellectus obuiam habet speculationi, aliquando substantiă Juam, aliquando res, fine dubio alteratur. Diximus auté illum esse, inalterabilem, impatibi lemq;. Respodeamus, quod si intellectus habet obuiam speculationi aliquando res, hoc fit in statibus diversis. Videlicet in mundo intellectuali, habet obuia speculationi tatu substantia suam. Ideog. intellectio eius est substantia sua . In altero autem mundo sensibili, speculationi obuias habet, aliquado res ipsas, & hoc ratione particularis, cuius essentia reuertitur vniuersalis apud eum, impedimento dublato. Si quidé particulate habet uim uniuersalis. Suscipit enim predicationé eius definită per illud, tantumq; ab hoc differt quod vniuersali subest.Hoc item fit, ob corpoream dispositioné(media anima)impressam . Intellectus namq; inuolutus corpori uehementer, vnitnique lensui, habet obuias res speculationi. Emersus autem paululum, haber obuiam contemplationi etia substantiam. Quare intellectus no variatur nisi modo quo prediximus. Anima autem dicitur moueri discedo res, quoniam eollocatur in confinio mundi intellectualis. Fit auté motus eius reflexus. quia sciedo, habet obuiam rem speculationi, deinde reuertitur ad essentiam. Verum dicitur moueri, quia variatur circa rem immobi-

lem.Intellectus autem inuariatus, restat etiam immotus. Impossibile est autem quod anima sit immobilis, quando subijcitur intellectui. Subiectu alteri est mobile, alioquin esset predicato idem. Vnum tamen sciendum quod anima in mundo intellectuali, mouetur potius recte, quam reflexe Inferiori autem niceuersa. Quod si obiiceret aliquis, quod étiam intellectus monetur, siquidem uariatur ab ali quo ad aliquid. si autem variatur, mouetur proculdubio. Dicemus, quod intellectus núquam mouetur nisi uolente authore eius primario, & tunc mouetur rece incessanterque talis namque motus, est quédam quies. Siquidem intellectus est essétia perpetua inossensibilis, qua propter existit cæteris creaturis di gnior.Et fi aligs adhuc reclamauerit iquiens, quod itellectus monetur speculado quadoq; né, quandoque substantia eius. Respondebimus,quod si mouetur intellect us, mouetur a seiplo, & ad seiplum, non autem aliter, quare non mouetur ad res extra se,& ab eis ad seipsum .cum omnes contineat, contentasque educit ad existentiam. Quando item moueatur, eius motus est æqualis totus, qualique inuariatus. Talis autem est similis quieti. Siquidem motus est ab uno ad aliud, iste auté non . est ablatiuus partibilisue, ideo non est alteratio,neque passio. Siquidem intellectus nó recedit a substantia, nec qualitate pristina. Etenim si intellectus alteraretur, non nere sciret, neque enim firmiter nosset. Sed & intellectus habens obuias res, nihil mouetur, quia continet eas,omnes ab se progressas, & ad se regres: furas, ve pluries diximus.

Quod anima non mouetur in mundo intelle-Etiuo. Cap. V.

Mplius pariter anima in mundo intelle-A chiuo non alterabitur. Quia illic est pura abstracta ab omnibus corticibus, & copositionibus, atque est in actu, cum nihil corporale tunc ei commisceatur, scitque inferiora nere, & perfecte. Siquidem ibidem coniungitur intellectui sine medio. Hic deorsu fuerat vnita fenfibus, absque morte igitur ulla, sed potius clarior, intellectui iun ca, & ab eo formata. Quomodo enim cogitabile sit, quod ipsa moriatur, & aliæ substantiæ sint incorruptibiles. Siquidem ipsa seruat alias, & servatur ab intellectu. Intellectus auté ab authore primo, qui ex se constat, & intellectus; est facies animæ, ad quem inclinatur, & cum quo speculatur, quique est prior alijs creaturis sine medio productus, & medio quo producta fuit anima, sicuti media illa productaest natura. Hac autem media corpus, hoc medio iterum generabilia, corruptibilia q;. Anima igitur

ma igitur in Mundo superiori est omnino inal terabilis, impatibilisque, cognoscit substătiam suam, & totam vnica scientia, & penitus indifferente, atque hoc propter vnionem suam, siquidem tunc ipsa, & res, & intellectus sunt vnum quoddam.

Quod anima habet memoriam in mundo sensibi li, & qualem. Cap. VI.

Idertens anima ab intellectu, & ad hunc I mundum demissa, speculandoque aliquam rerum vitta intellectum, habet memoriam, neque ideo meminit entium superiorum, alioquin non descendisset huc, sicuci inferiorum memor, illinc recedens, istuc descen dit, sic prius lapsa ad coolos si memoriam eoru lernaret, in eis sublisteret. Quare ut hic exi-Gens habet solam inferiorum memoriam, sic etiam ascendens ad celum, non meminit alterius quam ipsius, & est fimilis, quasi idem illi. Etenim anima memor aliquarum rerum, eisdem est similis, eademque, alioquin non esset uere memor. Memoria nanque quædam est si milis intellectui, alia vero fensui, & substantiazum intellectio est ratio firma. Cogitatio auté est infirma, neg; vnica, sed varia, pro rebus cogitatis, terrestribus, siue cœlestibus, quibus (secundu imitationem)est similis, quasiq; eadem, que funt corpora fere defuncta, fiquidem fecu daria, vere autem similari vtrisq; minime cogi tatio potest, vt intellectio, quia est media inter intellectum,& lenlum,& ad vtrolq; parket in clinata, nec seruat perfecte sine illis aliquid. Patet igitur, quod anima memor, imaginationi rem coniungit nobilem, uel ignobilem.Re nerentes igitur dicamus, quod anima in mun do superiori, nec vetita. desiderat bonum perfectum, intelligitque (medio intellectu præsentante) illud inoccupatum, irretentumque a quo distat per medium intellectum anima vniuersalis,& rationalis.Auersa enimuero ani ma,bonum primum, & ad inferiora conuería, desiderat contenta secundum memoriam. Siquidem non desiderat talia, nist prius cogitet, & iam præfati lumus, quod cogitatio est memoria quædam.

Quomodo intellectus ignorat superiorem autorem, & inseriores creaturas. Cap. VII.

Vod si subderet quispiam, quod anima speculatur hunc mundum, antequam ad eum descendat, igitur eadem ratione, ab ipso reuersa ad superiorem, respicit inferiorem, & sic proculdubio meminit. Iam autem dictum est, quod in mundo intellectivo nil meminit anius mundi. Dicimus, quod anima conside-

rat hunc mundum per intellectionem, antequam inhabiter,hæc uero est,quædam ignorá tia, non scientia, quæ tamen est nobilior omni scientia, & hocideo, quia intellectus ignorar superius agens, & inferiora. Et memor inferio rum (medio alio,) descendir ab illo honorabi li, ad hunc mundum.Propterea autem intelle Aus ignorat superiorem autorem primum, quia non cognoscit eum perfecte, alioquin esfet superior, vt autor eius,& sic effectum, foret efficiens sui efficientis. Quod est falsum, & nimis improbabile. Rurlus dicitur ignorare inferiora(vt prædiximus)non quod careat scien tia earum, siquidem continet eas, unde causa noîtræ ignorantiæ est defectus maximus.Intel lectus autem ignorantiæ ratio est, summa perfectio, ac suprema sublimitas. Propterea, quod illas res speculatur, non secundum ipsas, sed al tius, cum fit causa ipsarum. Res auté est altior in causa sua, quam in se ipsa. Conditor etiam primus, cognoscit eas non pariter intellectui, sed adhuc altius, quado ipsas quatenus creat, eas cognoscit. Quare scientia identidem intellectus est ignorantia, quia non est uera, qualis divina. Ideo etiam diximus, quod intellectus ignorat lubiecta.Hæc rururlus ignorantia dicitur scientia, siquidem est ralium considera tio persecta, licet non iuxta essentiam eorum, neque indiget eatum scientia, quia est causa earum, continens omnes sicut sapiens dixit. Códitor sublimis servar omnia in intellectu, quæ eduxit in animam, solo medio intellectu, & in naturam, media anima, & in hunc mundum utroq; medio, ordinate, donec peruenit ad partieularia. Cum aut Deus crearit intelleç tum caulam rerum, ex consequenti etiam ipsæ est autor earum, nec indiget earum scientia. Et si intellectus ignoranerit, ideirco est, quia eas non produxit ex nihilo, neq; primo. Sed Deus dicitur sciens, quatenus creanit eas, intellectus auté ignorat, iuxta cognitionem in seipsis, sic etiam cognitio intellectus essentiæ suæ, dicitur quædam ignorantia, comparata ad cogni tionem Dei. Nam cognitio sui sicut est, non est quædam ignorantia omnino. Quomodo enim ita esset, cum sit aliis scientijs, & scitis, idem, & per eum speculetur anima, ut ante diximus. Nos autem asserimus, quod scientia eius est ignoratia respectu coditoris, sic etiam anima ignorat caulatum luum, modo quo ante exposuimus, respectu intellectus, alioquin non indigeret autore primo superiore. Quare reuersi santiamus, quod anima separata ab hoc habitaculo, existens in altio ri, non meminit cuiusquam præcognitorum maxime sensibiliu, & corruptibilium, sed ver satur circa intellecta ex sensibilibus, alioquin reciperet imagines quales hic prius. Quod est abfurdum

absurdum, etenim cogitaret, cum autem cogitati maginatur, sicut prædocuimus, Quòd si illic Animæ imaginarentur, tales essent ibidé, quales hic prius, A hoc est maximum inconueniens, tantum enim recipiunt medio intellectu vnito. Quare anima non imaginatur in mundo intellectivo. Probatumque antea est, quòd ab illo delapsa, indiget memoria sensibilium, alterabilium, corruptibiliumque, & qua liter sit ignorantia eius, comparatu ad autore superiorem, & causatum inferius, per sermonem inductiuum.

Quo modo Anima divisionem admittit. Cap. VIII.

N præsentiarum dicendum, propter quid diuisio accidit Animæhumanæ, & quid se quitur divisionem per se. Necesse est autem nosse, verum anima divisionem admittat? & an per se, an ve accidentariam? Dicemus itaque animam corpori coniunctam, dividi secundum accides, corpore diviso, omne autem indinisibile dinisibili coniuncum, dinisibile secundum accidens dicitur, Diuisio autem secundum formam vocatur, cum dicatur, quòd imaginatiua est vltra uegetalem, & concupisci bilis præter irascibilem. Dicimus item quod pars vna corporis, primo continet imaginatiuam, alia concupiscibilem, altera vero irascibilem. Anima igitur dividitur secundum acci dens, corpore lubicoto diuilio non autem per le. Siquidem substantiæ nullam divisionem recipit. Item videntes corpora viuentia indigere anima, expansa per omnes partes corporis, vt animal vbique corporis sentiat, asserimus animam diuisibilem esse. Pater autem, quod omne membrum sentit, donec continet animam lenlitiuam. Dicimus igitur virtutem ıllam diuidi,diniso membro,& quamuis expă datur omnibus membris, ipía tamen non dius ditur in seipsa, sed est in quolibet perfecta. Quod si diceret aliquis, animam diuidi secundum tactum, sed iuxta alios sensus, dicendum animam non diuidi etiam diuiso tactu, sed mi aus euidenter, modo quo diximus. Similiter vegetatiua. Appetitiua etiam fugitiuaque, con extentæ in corpus, minus diuiduntur inter se, & sunt quidem sensitiuæ, sed infra alias, ob id magis divilas. Iltæ namque funt minus in corpore discretæ. Siquidem non operantur per instrumenta locis disterminata, alioquin prohiberentur operari in toto corpore. Quare vires animæ quædam, lunt organis proprijs in corpore differentes, quedam autem funt in to to corpore commixtz.

Quod vaus sensus communis, completium omnia sentiendi organa. Cap. IX.

Nica virtus lentitiua vnit omnia organa sentiendi, defluens in ea per sensus proprios medios, quorum obiecta cognoscit, ae discernit, atque existit indivisibilis, neq; operatur per voum solum inftrumentum propter magnam spiritualitatem. Quare omnes sensus terminantur ad eam, sicut omnes linez a circunferentia circuli ad centrum. Et cognoscit simul, ac in momento omnia, in quæ ipsi sensus feruntur. Omnis enim sensus proprius, discernit solum species obiecti proportionati. sicut visus albedinem,& nigredinem,& cæ teros colores. auditusque sonum acutum, leuem, grauem, & tardum, & odoratus fœtore, ac reliquos odores. Gustus dulcedinem, & alios sapores. Tactus asperitatem, & lenītatē, Sed ista virtus spiritalis communis sésibus, di scernit sensibilia eorum, & species singulorus & refert illa ad imaginatiuam, quæ eadem for mat, ac componit ad libitum, deinde etiam refert ad memoriam seruantem ad vsum opor tunum, quæ adhuc cogitarina trahit. Et sunt omnes hæ virtues spiritales, & operantur per se, sine organis corporalibus manifestis.

Quod Anima non est in corpore, vt in loco, nec virtus in Organo, vt in loco. Cap. X.

Portet scire vtrum his virtutibus animæ memoratis aliifq;, adfint loca in corpore, an non? Dicimus enim quod situs virtutis animæ, cognoscitur esse in ea parte corporis, in qua operatio eius manifestatur. Et virium anime, quædam minime indigent locis.vt ine xistant illis, sed potius, vt operationes eductas in eis ostendant, vt receptaculis idoneis, Ani... ma autem est, quæ aptat operationi membrű, & virtutes animæ funt alteræ, iuxta membrorum alteras dispositiones. Nó autem sunt aliæ simpliciter inter se, neque anima ex illis componitur, sed est simplex, & quas habet vires ho norabiles, continuo influxu partibus corporis tribuit, & ob id vires non funt animæ instrumenta. Sed, & quanto sunt nobiliores, tanto magis funt in ipfa anima tales, quam in më bris.Reuersi igitur ad rem primam, dicimus quod si omnis animæ vis careat loco, non differet uis exterior ab interiore, neque fiet pars corporis motiua, diuería a sensitiua per influxum virtutis inditum, quod nullatenus conuenit. Item sequetur, quod ignoretur, quibus instrumentis, operationes animæ inexistant. Quod si quispiam respondeat uirtutes animæ qualdam, habere loca, illa videlicet membra

membra in quibus operationes earum apparent. Rursus dicemus, quod si ita foret, non tota anima inesset nobis. Sed pars aliqua extra nos maneret, atque hoc est maximum improbabile.Quapropter narrantes afferimus, quod nulla pars animæ extat in loco, aliqua ratione, fiue anima infit corpori, siue non insit. Quoniam locus ambit continetque locatum,& quicquid continetur a loco est corpus, neque anima autem, neque virtus aliqua eius, est corpus.Et quando dicimus uires anime inesse ali quibus membris, non intelligimus, quod fint in illis, ut locis. Sed quod in eis operationes suas ostendant. Aliter enim se habet corpus ad locum, quam ad locum. Siquidem anima continet corpus, nó autem continetur ab eo. cum fit causa corporis. Rursus auté dicimus, quod anima non est in corpore, tanquam in loco, alioquin corpus quandoque foret sine anima, atque anima ipía subiret corpus paulatim, sicut aqua vasculum. Item locus non est in c orpore, sed circum corpus, quum sit conceptaculum eius, estque amplior corpore, vt in loco. Dicimus, quod locus eius est supersi– cies extrema circum corpus. Quare anima exi stet tantum in extrema corporis superficiæ, re liquum vero corpus carebit anima, hoc autem minime decet. Amplius fi anima fit in corpore, ut in vale, corpus erit caula motus animæ ipfi, quod non est verum. Sed anima est causa motus corporis, nam uas motum, lecum mouet rem vaseatam.Item corrupto corpore, cor rumperetur anima. Quod est falsum, imo et

anima est firmior, tunc. Si autem quifpiam adhuc diceret, quod locus est spacium quoddam, non superficies extrema. Dicimus tanto magis animam non esse in corpore, vt in loco, quia spacium est uacuum, corpus autem non est vacuu, sed in vacuo. Quare etiam anima existens in corpore, ex consequenti existerer in vacuo, Quod est absurdum.neque etiam anima dicitur inesse corpori, ut accidés subiecto, uerbi gratia color, ac figura corpori sustinenti, accidentia enim non existunt seorsum a subiecto incorrupta. Anima autem sepa ratur a corpore resoluto, sine corruptione sui. Neque item anima corrumpitur corrupto copore, sicut pars resoluitur resoluto toto, quia anima non est pars corporis. Amplius non est anima in corpore, ut totum in partibus, quoniam est maximum inopinabile, dicere animam esse totum, corpus uero partem eius. Ne que etiam anima est in corpore, vt forma in materia prima, quia forma est inseperabilis a materia prima, absque corruptione, anima autem non est huiuscemodi, siquidem sine corruptione seperatur. Materia prima quoque est prius forma. Corpus autem est posterius anima, quæ facit formam in materia prima, ex illisque perficit corpus, quare nó est in corpore, ve forma in materia prima, Non enim agens est in acto, ut inherens illi, alioquin uice uersa efficeretur ab codem. Iam igitur probatum, quod anima nõ est in corpore, ijs modis quos præfati sumus.

### SCHOLION IVSSV EIVSDEM R. P. APPOSITVM.

In primo capite, quod anima non meminit praterita, & alia qua ibi sequuntur. Fuit error quem errorem repetit cap. 6. & 7. quoniam anima conservat species bic acceptas.

In 5. cap. nimis tribuit intellectui, dicens eius intellectionem esse substantiam, cum hoc solum modo conueniat primo enti scilicet Deo.



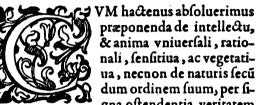
LIBER



# $\mathbf{E} \mathbf{R}$ ANIMA NON EST ORPVS.



#### CAPVTPRIMVM.



præponenda de intellectu, & anima vniuersali, rationali, sensitiua, ac vegetatiua, necnon de naturis secu dum ordinem fuum, per figna ostendentia veritatem

Philosopho. Sollicitantia autem alios ad inquisitionem, speculationemque vtilem facien tia. Nunc explicabimus essentiam animæ secu dum stilum priorem.Exordiamur igitur recen sentes opinionem credentium animam esse corpus.Item asserentium eam esse compositio nem accidentem corpori, partiumque ipsius vnionem. Reprobantes vtrosque, detegentesque illorum in rationibus fallacias. Atque in hoc natrabimus, quicquid ad manus nostras peruenit, ex ijs opinionibus. Dicimus igitur, quod operationes apparentes in corpore, pro ueniunt a uirtute, quæagit mirum in modu, non ab ipso corpore. Quod patet. Quoniam cum in omni corpore sit quátitas, & qualitas. Quantitas est, alia a qualitate. Impossibile est enim corpus esse sine quantitate, quod etiam illi confitentur, non autem sine qualitate. Ité quo modo possibile est, qualitatem esse corpus,& eandem non cadere sub rationem sensi bilem.Siquidem omne corpus subijcitur quátitati, non autem qualitas sensui. Quare cum nulla qualitas sit corpus, opinio, quod anima fit corpus est vana, & falsa. Dicimus etiam sicut antea,quod omne corpus(ablata particula) mi nuitur,qualitas autem remanet,quoniam magnitudo libræ mellis, non est æqualis magnitu dini semilibræ, est tamen æqualis dulcedo. Quod si quis adducat, virtutem augeri, aucta quantitate, minui autem, minuta. Respondemus, quod imo contrarium videtur. scilicet

quod corpus est paruum, & virtus fortis, quare qualitas, seu uirtus, non est ipsa quantitas, fed alia ratio quam corpus, uel corpuscoloru congeries, qua non sapit nisi naturam materie corporisque, alioquin qualitas non operaretur.Quod si dicatur a quopiam, animal (sanguine omni spirituque egresso) mori, & si anima sit essentia alia a sanguine spirituque, quare ijs excedentibus animal perit. Respondemus, quod quamuis humores non viuificent animal, sed aliud, tamen animal indiget illis, vt viuat. Et humores se habent ad animal, vt anima ad corpus,anima igitur regit eos,aptatque formæ corporis. Siquidem cum corpus sit resolubile, si anima non restauraret illud per hos humores, non sublisteret diutius. Quare consumptis elementis, non remanente materia animæ pro corpore feruando, animal corrumpitur. Sunt igitur humores materia animalis, anima autem est causa efficiens. Patet adhuc, quoniam animalia quadam carent fan guine, quædam vero etiam spiratione, quibus nihilominus inest talis natura. Impossibile est, enim animal existere, absque anima.Præterea si anima sit corpus, impossibile foret, ipsam dif fundi per vniuerium corpus, & omnes partes vnire.ltem si anima foret corpus, contempera. tum commixtumque ex elementis corporis, anima non esset in actu, sed in potentia, sicut ipsa elementa, & corrumperetur sicut ipsa cómiscenda corrumpuntur secundum substantiam, Ceu dulcedo quando commiscetur ama ritudini, vnum corpus etiam commixtum alteri constituit aliquid maius,anima autem inexistens corpori non reddit ipsum maius. Sed tantundem extat. Item pater, parte corporea dissuncta a corpore sit corpus minus, anima autem a corpore separata corpus augetur tumescens.

meRens. Amplius existente omni corpore resolubili anima non est corruptibilis. Ergo monest corpus. Item corpus unum compositum alteri, non penetrat totum iplum, nime autem penetrat omnes partes corporis, corpus etiam est divisibile in infinitum. Anima autem minime. Amplius cum opinantes animam esse corpus, asserant. Omnia agentia esse corporea, queritur an quolibet agens su gene rabile? & si ita ? Igitur vnum genitum est ab alio,& lic in infinitum.Quod est absurdu. Quare est aliquod agens primum, perpetuum, ex consequenti enam incorporeum, non igitut omnia agentia funt corporea. Quod fi agentia funt ingenerabilia, incorruptibiliaq;, sic etiam animæ formatrices corporum. Ideoq; nó funt corporez, alioquin non existerent firmz. Qui dam enimuero crediderunt, animam esse corpoream, quia viderunt corpus operari varia, calcfacere, frigefacere, animam fimiliter agete opera dinerla, & miranda, ignorantes, quod corpores operantur non per se, sed per nirtutem inexistentem aliam a corporalitate. Et si corpora etiam agerent ex le, non tamen opesationes illorum quales, sunt salesactio, frigesa Aio sunt similes actionibus anima, qua sunt cogitatio, speculatio, desiderium, observatio institie. Vis enim talium effectrix est alia qua substantia corporea. Quare præfatæ opinionis autores, adscripferunt corporibus operationes spirituum, spiritusque ipsos ociosos reliquerunt. Adhuc fi anima, fit corporea, penetrans corpus, pertransirer partes infinitas, quod est falfum. Siquidem impossibile est partes infinitas esse in actu, aut it non pertranseat omnes Gorporis partes, non penetrabit ex consequen ti totum corpus. Penetrat autem anima totum corpus, cu sit eius causa, ob idque maior, neq; penerrat incidendo lingulas partes, cum lit in corporea, sed alia ratione meliore. Et si dicacar, quod anima est spiritus naturalis refrigera zorius, qui ex commixtione elementorum per Inbriliationem aliquarum partium resultavit, est megnum mendacium, quoniam calor elementaris, pluribus animalibus dominatur, qui bus inest anima absque huiusmodi spiriturefrigeratorio.

Quod anima non est complexio, & qui sit ordo rerum vniuersi. Cap. II.

S I qui dixenint naturam esse priorem anima, & quod anima fiat ex commixtione naturarum diffetentium, sequitur maximum inopinabile apud sapientes. Videlicet, quod nobilius sit posterius ignobiliori, quod est falsum, & impossibile. Inter entia creata etnim intellectus est primus, deinde anima, postea natura. Atq; omne inferius est ignobilius. omne autem fuperius appetitum, est nobilius vaiuerlaliusque. Et si etiam dixerint intellectum esse posteriorem anima, eadem ratione se quitur lummum creatorem existere posteriorem intellectu, sed & generabilem corruptibi lemque, quod est fallum, neg; enim hic est verus ordo. Alioquin anima, intellectulqs, atqs aliud no existerent Ea propter, nos asserimus, Quod Deus creauit intellectu primum, & co stituit procreatorem rerum aliarum. Creauit antem eum, medio verbo quodammodo. Neque enim inter iplum, Denm, & intellectum, alind medium intercidit, nisi verbum. Quod certe etiam fuit conagens intellectus. Intellec tus autem fuit caula animæ. Anima uero causa naturz. Natura denique principium indiui duoru generabiliu, vniuscuiusq;, subinde me dio agente altero. Deus autem est causarum omnium autor, ratione qua eas produxit ex pihilo, inseuitg; intellectui contentas ab illo sub forma vniuersali a quas postea educit pro tempore, aliquando cum medio, secundum il larum captum, ordinemq; nili quod una extat inter causa alterius. Deus igitur est autor omnibus caulis, & quod existat, & quod causent, tantumque producendo, differentia quæpiam interillas cadit, quod est autor alicuius cause, fine media alia.

Quid Deus sit, & qualis. Cap. III.

Vod Deus existat, demonstratio memoranda hæc est.Quoniam non est aliquid in potentia, quin aliud fit in actu. Aliter enim non exiret ex potentia ad actum. Siquidem potentia non est aliud, quam possibilitas actus, noc potest existere actu ex seipsa, quia non decet, quod aliud sit agens, suæ existentiæ. Agens namque elt prius acto, Fallum est enim aliquid esse prius, ac posterius seipso,eadem ratione. Quare si potentia ducatur ad actum, necesse est aliquid esse in actu mero. Quoniam non extat aliud,a quo actuetur,atq; hoc est ens necessarium, perpetuum,intrasmu tabile, indiminuibile, inalterabile que. Omnes quoq; actiones proueniunt ab iplo 1 & quicquid fuit sub potentia convertitur ad acum præcepto eiuldé.Jplum quoq; extat inalterabi le,quoniá est improductile, atq; hoc,quia existit necessario in actu ex essentia sua. Imo est ens uerum, atque etiam supra ens. Propterea quod, ab eo entitas pendet, & in iplo leruatur, ad illudque reuertitur, nec est imaginabile quod fit in aliqua potétia ; alioquin indigeret altero producente ad actum. Et omne aliud sb iplo cogitatur esse in potentia priusquam

actu. Nam priuatio est prior entitate, potentia litas necessitate. Est auté indiminuibile, vt pote ens verum absolutissimum, non conuenit alij in aliquo comuni. Sed est ens prius quolibet proximo, cum sit agens omnium est neces fariŭ, per quod describitur. Scit omnia præte rita, præsentia, ac futura, sub una ratione immotus, quoniam scit illa quatenus est autor eorundem.Res autem scinntur ab altero, quatenus cernuntur. Item ducit aliquid ex potentia ad actum, cotemplans seipsum, non aliquid exterius, semper inalteratus, quia est summus actus. Creatura autem est impermanens, quia corruptibilis, tum & reuertilis ad potentiam, atq; hoc, quia generabilis. Existens uero actu, est nobilius existente în potentia, namq; extat actu, postquam fuit potentia. Enso; potentia, non est ens verum, & si huiuscemodi possibile dicatur ens late, non uere appellatur ita. Quare probatum est, quod actus est melior potentia, & vniuersalior, differensq; a natura corporea, ut pote intransmutabilis, quodque intellectus,& anima, funt priores, quam natura, quoniam hæc est vtriusque opus

Quo ordine qualique ratione res producantur, & quo modo Deus agit. Cap. IIII.

P Ræterea sciendum, quod anima existens actu,causata est ab intellectu. Intellectus auté etiam existens actu productus est a principio primo, qui immittit animæ formam potentiamq; receptam ab ipso principio primo inserente illi rerum productibilium vnigerstatem. Anima porro solum operatur circa ma teriam primam, (media natura cœlesti,) quæ est honorabilis.Intellectus autem circa animă fine medio, idemq; circa naturam media anima. Namq; anima efficir formam in materia prima. Intellectus quoque efficit formă in anima.Omnes autem forme infunt intellectui, co gestæ a summo illo principio insitæ, concreatæque. Amplius intellectus seruat formas in anima, & anima seruar formas in materia prima, quoniam vterq; operatur illas. Supernus vero corum conditor, est ens bonum, absolutum, verumq; . Ideo facit res existere. Nouans iplarum formas,& operatus omnia lecundum essentiam (quia existit ens uerum actu) aliquid certe fine medio, aliquid cum medio, nouans autem res, rerumque formas, ut actus verus absolutus, speculatur essentiam suam, agitque momento. Intellectus autem existens actu, cu habeat ipsummet actum superiorem, sumit ab eo vim immissam, ideoque seruat opus sunm, vt astimiletur agenti, qui est actus absolutus, idest estentia vera. Intelligensque aliquid, refpicit illum actum superiorem, agitque opus

perfectum, quia ages per vim immissam ab ecdem, táquam illemet agit. Anima pariter quoniam sumit influxum virtutis ab intellectu ad agendum, imitata iplum intellectum, & respiciendo iplum', operatur, per eumque influit alteri. Ages namq; verum est aceus absolutus, essentia, ac sapientia persectissima, & tate ens agit contemplans essentiam suam solam, quia nihil existit aliud ab eo, quod non processit ab illo.Hoc vnű existit per se, & producit om≟ nia alia, ac dirigit producta, feruato; permanétia.Sed,& mouet a se eadem,ad seq;.Hactenus igitur probatú est, quod intellectus est priot quam anima fit. Anima auté prior natura. Natura quoq; est prior generabilibus, corruptibi libulq;. Et deniq; conditor omnibus, principium cuiuslibet agentis actionisq.. Qui prius creat, deinde perficit, unico tamen momento incohat, firmat, terminat. Creauirque univerfum absque causa altera excitante, præcipien te ve. Cumque omne aliud agens operetur ad aliquid, ex consequenti solus iste est agens verum.

Quo modo anima est in potentia, quodque non est harmonia. Cap. V.

R Euertentes ad propolitű.Dicimus,quod cum anima lit ens actu, imposlibile est eam dici ens potentia, nisi cogitemus ita dici, quoniam est producta, ut prius dictum. Quod que in qualiber producto sunt actus, ac poten tia,& quod ens actu,re diminutu est,ipse vero Deus, principium rei translatilis ex potentia ad actum . Intellectus porro atque anima non dicuntur in actu, & potentia, quia producantur cum mora temporaria, atque alternatim, vt corpora generabilia,& fubinde corruptibilia Siquidé permanent, perpetuoque existüt. Vnde etiam hac ratione anima, no est spiritus, nec corpus aliud quale liber omnino, sicut, & superius probatum, quod quamuis aliter a nónullis narratum sit, tamen quod nuper a nobis scriptum est, satisfaciat. Quod si adhue dixerit quispiam, animam esse aliquid vltra natu ram corporum. Exploremus, & nos istud, ac quid sit talis compositio corporis per quam anima describitur. Pythagoricæ etenim sectæ quidam dixerunt, quod compositio corporis, est similis compositioni cythara. Quandoquidem sicut (chordis cythatæ rectæ, secudumq; proportionem tensis) cythara admittit harmo niam, cytharedo pullante. Ita etia humoribus contemperatis refultat corporis totius coplexio vera, per quam anima describitur. Hic aut sermo videtur impossibilis, cuius rationibus (quanquă fortibus, ac euidentibus) respedebimus abunde improbâtes. Etenim aia elt prior 🦠 compositione

. compolitione corporis, quod & ipli facebantur. Siquidem ipla fecit huiulmodi compoli-.tionem sibi aptam . Anima item dominatur ¿corpori, prohibetque operari plura secundum naturam corpoream, compolitio neq; domina sur corpori, negs prohiber operari secundura naturam corpoream. Sed, & anima est substantia, compolitio autem non est substantia, accidit enim humoribus contemperatis. Item quando corporis compolitio est optima, corpus ex confequenti est sanum, atq; indolens. Non tamen semper ita se habet, quando anima est optima. Amplius si anima sit copositio quum variorum membrorum fint compositio nes variz, vni corpori inerunt plures animz. Quod est absurdum valde. Adhuc si anima foret compolitio corporis, fieret a leipla, nam compolitio partium corporis lit ab anima. No enim a leiplis, quom fiar ab aliquo priori.Sisut etiam compolitio cordarum quam sequitur concentus organi mufici, non fit a feipla, sed a musico. Corde siquidem componuntus, non autem le componunt, que est operatio ignobilis. Similiter si anima, sit compositio corporis,cú hæchat a corpore, lequitur quod anima fiat a non anima, quodque entie fint inter le priora comparatu lolo, non producitur autem forma ablque anima formatrice, alioquin ficret a cafu, quod est impossibile rebus particularibus vninetsalibusque. Anima itaque non est compositio corporis.

# Quid sit Anima. Cap. VI.

CI dicatur, quod ueteres Philosophi con-Deorditer asseruerunt animam, esse actum corporis Phylici organici, quodque actus no est substantia, quia inhæret substantiæ, anima igitur non erit substantia? Respondemus, quod oportet huiulmodi rationem examinare.Actum ergo hunc Attici quidam, aliter entellechiam uocauerunt, Philolophique idem dixerunt, quod anima est corpori quadam proportione, sicut forma materia, qua corpus fit, nili quod anima non est forma corporis, quatenus est cotpus tantum. Sed est actus corporis Phylici organici, potentia uiuentis. lamque probatum est, quod actus corporis est substantia, non accidens. Ea propter autem dictum est, corporis physici (distinguendi illud gratia ) ab artificiario quale pingitur.Item potentia viuentis, ad discernendum ab inanimatis, qualia sunt lapis, & ferrum, & similia, que quamuis sint corpora physica, tamen non funt potentia viuentia. Additum etiam organi ci, idest habentis instrumenta exercendi opera uitæ, qualia funt cerebrum, cor, iecur, mébra principalia. A tus quoque est duplex, qui-dam seperabilis, seut nauta nauis, atque eques equi, quidam inseparabilis, seut caliditas ignis, frigiditas niuis. Actus igitur separabilis non corrumpitur corrupto subiecto, inseparabilis autem corrumpitur. Anima itaque est actus separabilis, corporis physici, non enim corrumpitur corrupto corpore, ut iam often-Sum. Actus rursus quidam est, persectio materiæ luæ, ut caliditas ignis per quam existit, qui dam agit perfectionem, ut faber domus, ania ma est actus corporis physici, non quia sir per fectio eius, sed quoniam agir perfectionem in eo, vt puta sensum, intellectum, imaginationem, & alia opera. Siquidem corpus ante animationem est imperfectum,no est autem anima perfectio corporalis, alioquin forer diuisibilis corpore diviso sicut figura statuz secatur dissecta statua ipsa.

## Quod anima est actus separabilis. Cap. VII.

Nima non est perfectio vnius membri, vt vilus oculi, quia perfectionem fingulorum membrorum agit, & corruptis ijs lingu dorum membrorum perfectionibus, non est necessarium animam corrumpi. Sed est separa bilis actus a subiecto cui inest, nó aut est corru ptibilis, quonia habet operationes p le, sine or gants corporalibus, rectas morum bonorum; contrarias corpori, discernitque fine medio omnia membra eius. Exercet autem operatio nes inorganicas existens munda, contemplans que res incorporales. Quare essentia anima proculdubio restat superstes, corrupto corpore, alioquin operationes eius forent nobiliores essentia. Quod est absurdum ualde. Siquidem essentia est causa actionis. Falsum est autem, effectum esse meliorem agente. Anima etiam si sir inseparabilis actus, ut forma naturalis, quo modo in fomno eleuatur a corpore fine diuuliione, ad suscipiendam prophetiam, reuelationemque? Sic autem quoque in uigilia emergita corpore, reuersa ad essentiam suam, remotis a se dispositionibus materialibus, sed hoc pater maxime noctu, propter quietem sensuum, cessationemque illorum ab operibus. Rurlus si anima sit perfectio corporis per quam est corpus, non moueret illud contra suum impetum, neque cognolceret, quamuisque discernat sensibilia, non tamen est similis sensibus, siquidem cognoscit rem etiam dissimilem, secundum natute ordinem, sensus ipsi recipiunt simulacra rerum, anima vero discernit. Neque item anima specularetur incorporea, si ipsa forer corporalis forma. Sed, & si anima esset perfe Aio naturalis, non moueret illud appetitu

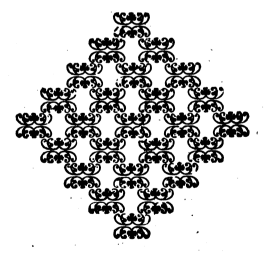
D

Digitized by Google

# LIBER TERTIVS.

ad contratia. Præterea si anima indigeat corpore, ut existat, ac uersa uice anima communi compositione, sicut virtus, & membrum vnum non aduersaretur alteri: olim autem inuentum est, quod anima scientia plena, ac eleuata a corporeis desiderijs: aduersata est corpori, quamuis anima quandoque, bonis moribus instructa communicat eos:perficiens hospitium corporale, liberansque a detrimento, vnde illud animæ parens non odit alterum, neque aliter afficitur praue. Qua ratione etiam anima est persectio huiusmodi, & potentia corporis, incipit diminui abanno quadragesimo, virtus autem anima augeri? Praterea anima hominis, non est persectio na turalis, vt anima bruti, quandoquidem bruta reguntur instinctu naturali citra scientiam, Homines autem nequaquam tali naturæ du-&u: alioquin non incumberent disciplinis. Diriguntur enim uero ab anima doctrina instituta, quæ prius suerat informis, tantumque apta formari. Sed, & si anima sit perfe-&io hominis: ut anima bruti, non esset possibi le hominem gubernari ab altera substantia, nec illi pareret, vique bruta ipla, non inquireret formas alienas a corpore: occultasque spe culaturus. Amplius sicut aer recipiens omnem colorem, caret quolibet illo. Etenim si vnum quempiam habeat, non admittat alterum: Pariter aqua. Oculus quoque si conti-

neat vnum colorem snon comprendet reliquos. Sicauditus, odoratus, sensusque alii. Ita etiam anima humana cum recipiat, discernatque omnes formas corporales: non est una quædam ex illis. Neque uero anima recipico gnoscitque formas corporales : vt brutalis cómuniter, ineuidenterque, sed specialiter discernit: aperteque comprendit per propriam rationem, vt colorem, odoremque definite. Quare satis probatum, quod anima hominis non est forma naturalis, vr bruti, ac præcipue, quoniam si esset talis, obsequeretur corpori inaduersata eius impetui, inclinationique, neque dominaretur illi. Præterea quoque facta corpori impressione, fieret etiam anima similis, atque homo foret tantum senfitiuus. Sigui dem actus corporalis conditio, non excedit sensum, neque vis cogitandi consulendique (quod est discere ignotum ex prænoto, collectione vnius ex altero) insistit corpori. Cumqu hoc præuiderint opinantes corporalitatem anime, coacti dixerunt, quod extat alia anima. aliusque intellectus immortalis, quodque hec est actus, non ve perfectio naturalis passi. Sed effectrix perfectionis, que est anima una, que recepta dicitur actus corporis phylici organici, potentia viuentis. Nos autem dicimus non esse alteram animam supra rationalem, que gu bernet hominem, & quod philosophi uo carút iltam, actum quia perficit corpus phylicum. 🤫





## LIBER QVARTVS. QVALIS DEVS SIT.



## CATVT PRIMVM.



Vi superato corpore, sedauit sensus, affectusque materiales, depurataque imaginatione, reuersus est ad substantiam intellectus; agnosceret dignitate sua, qua est roboratus ad spe-

culandum mundum intellectualem, secundum celsitudinem eius, ideamque eius supremam, quz est lux lucum. Bonum bonorum, Dignitas dignitatum, atque entitas entium, & ipsum mét ens, extra quod, non est aliquod ens, quodque existit desiderium sui ipsius, Est quoque principium, per quod omnia exiftúr, ac permanet elle appetibile, ad quod omnia naturalirer appetentia mouentur per uaturam propriam, quæ est forma imitata. Per motum igitur illum existunt, sicut per impressionem essentiæ receptam producuntur. lam enim alibi probatum, quod substantia naturalis existit per naturam propriam, cuius firmitas est forma, huius autem firmitas est imitatio sui exéplaris. Quare omnia appetut illud. Appetentia mouentur ad ipium. Mota efficiuntur ab eodem. Quodque est omnino immobile, sed moués omnia, motu per quem existunt, donec perueniant ad motorem unu, supra quem non est aliquis. Ideo hic primus conditor, est principium omnibus essentiz, ac permanentiæ, sine quo nihil existeret.

Etiam materia est producta a Deo: quodque moueatur ad illum , & quomodo probetur.

Dicet fortasse quispiam, quod substantize ad quam resoluitur omnis forma naturalis, nó inest motos talis proprius, quoniam motus sit per desiderium, illi autem nó inest

desiderium. Quare si non est mobilis, non etiam est secundum essentiam producta, sed compositum. Ipsa autem est causa omnis motus. Huic respondebimus, quod in fentiens errat. Primum enim simplex ad quod resoluuntur omnia alia, nunquam caret omni forma propria, per quam res existur, alioquin vacuum formis non subsisteret . Sed cum aufertur una forma, succedir altera,quare recipiendo subinde formam a primo motore, efficitur etiam iplum. Qua propter sapientes adhuc iam dixerunt, quod materia prima mouetur motu, qui est receptio forme, & quod appetit formam, ut imperfectum perfectionem: puta oculi vilum, fæmina marem. Ideoque mouetur, quodam motu, qui est appetitus formæ recipiendæ. Et receptiuitas formarum, est ratio per quam illa est ens. Ita, quod si auferatur talis natura recipiendi, non subsistet, neque intelligetur. Et si dicatur quod subiectum, adhuc resoluitur ad aliam dispositione simpliciorem, erit sermo qualis de resolutione ad mouens infinita. Quare materia etiam existit per motum, qui estactus perfectus. Est autem imaginabilis transmutatione successiva in infinitum: ab vna forma ad aliam, nec nisi cum receptione formæ est principium. Cuius inditii exemplum est, rerum solidarum uaria figuratio ad omne propositum. Quare iam probatum, quod omnis alia substantia habet efficiens in esentia, existentiaque, ac permanentia: Primum agens, quod est mouens primum. vniuersale, & quod omne mobile mouerur ad illud, quodque omne factum motu, permanet etiam motu, propterea quod motus est actus entis in potentia, idest persectio edu-Cioque euntis ad actum.

Rursus

Rursus qualis est Deus, quodque non est prior tempore alijs. Cap. III.

¬ Ondito r primus est author mundi , præcedens in infinită immobilis, nec enim est quandoque talis, postea, qui non suerit sienis, & principium cuiuslibet entis, prius prioritate agentis ad actum omnimoda, non nisi per quod res fitzac durat, non autem dicimus eum priorem tempore, alioquin poneremus ignobiliorem entibus quam plurimis. Siquidem vnum non est prius tempore altero, nist quia sub tempore complectuntur vtraq;, hoc autem est impossibile ipsi, cum sit causa omnium: imo etiam substantiis simplicibus:quato magis Deo sublimi. Tépus namque est inferius naturaliter anima, intellectuque atque aliis substantiis simplicibus, que sunt causa temporis. Etenim si asseratut, quod mundus aliquando non existit ( & quod tunc præsuit tempus infinitum) deinde egressus est ad existentiam, sequitur Deum habuisse authorem socialem, superioremque, excitantem ad productionem mundi. Absit autem adscribere. hoc illi. Item fi dixerimus, quod mundus habuit non existere tempore infinito, sequitur, vt fuerit aliqua causa altior, quæ prohibuerit productionem mundi. Quod fi foret, oporteret esse adhuc aliam causam illis superiorem.Hoc autem tanto magis ablurdum elt Deo, quanto is intellectu, animaque, est excelsior. Cuius sublimitatem magnitudinemque & si velimus, conantes, narrando considerandoque, minime attingere poterimus. Eius certe ellentia existentiaque, excedit omnia alia entia figillata, pendentiaque.Quorū produxit per luam ellentiam intellectu primum, sub ipsumanimam, & singula generabilia. ldeo potestas humana infima, nequit istum comprehendere, nihilque attributorum eius perscire valer.

Quanta fit dignitas mundi intellectiui, & qua ratione ad illum perueniatur. Cap. I I I I.

Arremus modo paulisper pro facultate nostra dignitatem intellectus, mundidique intellectualis nobilitatem, & quale sit ingenium ascendedi ad illum (secundum esfentiam) considerandum. Dicimus itaque, quod intellectus est, sicut inter puctum circulti, quod continet, quicquid angulorum, constantin, linearum, & superficierum, aliorumq; imaginabilium ipsi, cæterisque figuris inest. Ipsum est indivisibile ac indimensile, omnesque lineæ circuli sunt reuertiles in idem, orte

ab eo . Ideo vocatur centru. Notrinatur quoque circulus,quod omnes illas intra ortas cir cumplectitur, seruans vt insitas quassibet műdi figuras, subinde du tiles. Quado autem dicitur, quod intellectus est sicut inter punctum circuli continens alias formas, intelligitur, quod sciétia nostra de illo habetur ab codem, ac subintrat nos in ortu, cum vocatur indiuisibilis: sensus est, quod essentia eius non illi fufficit ad cognoscendum alia, cum sit animabus nostrisappositus. Neque ideo est alterabilis a substantus subterioribus, sed eius scientia prouenit ab agente primo ac uero. Atq; animæ particularis imago, est signum minimum ad enarrationem, cognitionemue illius, in ipsum reuersam, alioquin non esset vniuersalis, neque hic existitaliquid conueniens illi insitis rationibus, neque extat quicquam quod sit eius expressio. Ideoque non adest nobis iudicium, neque exemplum par ad illud perspiciendum. Ex consequenti qualis erit speculatio nostra illius autoris, qui est essentia ipsissima, plura, plena luce, honore, altitudine, cuius mundus est omnium nobilissimus: Quare intellectus titulos, mudiq; intellectualis, digniratem, solum pro uiribus ingenii nostri exponemus.Imprimis recitantes rationem, qua ele -uamur ad illum contemplandum. Hi mundi itaquesicse habent, quod intellectualis est fuperior sensibili, vrpote causa eius, virtutemque infundens, ad quod exemplum præseserunt duo lapides, quorum unus sit egregiæ sculptus, alter informis, tunc enim vaus est -perfectior altero, non quatenus lapis, siqui--dem ambo sunt lapides, sed quatenus figuratus, cuius artificium non infuit materiæ, sed menti artificis prius conceptum quam lapidi incilum, artificium, porto inelt sculptoria non quatenus est oculatus, manatus, & pedatus, sed quatenus est sculptor peritus artis,per quam iudicat agenda , formæque vniuerlales illi infunt,iple autem fingulares facit & pulchras, quæ quidem habent essentiam vnicam, sed fiunt materiebus plures, corrumpunturque, formis vniuersalibus incorruptis Quare artificium est nobilius in artefice: qua in opere, neque eadem secundum essentiam præest in artefice forma, quæ succedit in lapide, sed illa permanet firma in artefice, ab illaque procedit alia in materiam, opera sculptoris infima minusq; pulchra, neque absoluta pro conatuartificis, sed iuxta capacitatem ipsius materiæ, que plus, minusue, ad imitationem illius etiam uera existit. Forma quoq; in materia est singularis, inseparabilisque : & si transferretur ab vno subiecto ad aliud, adhuc táto magis diminueretur. Breui ergo colligimus, quod omne agens est nobilis subjecto, hoc

Ro, hoc enim superatur, illud superat. Quodlibet etiam exemplum, est melius exemplato, quoniam fingulæ formæ bonæ proueniumt ab vniuersalibus prioribus altioribusque: Artificiales quidem ab ea, quæ inest ansmo artificis, & quæ est melior illa, quæ fa&a est in mapmore. Enimuero ars ipía respicit intellectuar, siquidem constat perpetua, quoniam æmulatur naturam, quæ adhuc necessario perseuerat similis, quia imitatur alterum videlicer intollectum superiorem. Neque enim artifex operando, solum sequitur artificium factum, sed ascédens sumit a natura simulacrum, per quod opus reddit pulchrius. Et si forte naturalis forma, quam effingit, sit imperfecta, iple perficit, imitatione intellectualis, lecundu tamen aptitudinem materiæ suscipientis. Vt si artisex velit facere imaginé louis, non respicit aliquana formam sensibilem, sed cogitatione supergressus, pingit illum effigie omnium pulcherrima. Vade fi iplemet Inpiter le visibilem formaret, non alia, quam es ( qua artifex) fimilitudine exprimeret.

Propter quid, ars naturaque faciunt pulchras formas, & in quo fit: pulchritudo: .... Caput. V.

E que Natura efficient pulchras formas, ultra facultatem suam, potestatemo; materiæ. Imprimis igitur pulchritudo animalium non consistir in languine ipso, siquidem hic inucmirer in omnibus eiuldem speciei individuis (quæ funt proxima) fimilis : Atq; aliter nemo uistrestati potest. Et no sunt animalia illa zog pulchra-neque languis etiam servat proportionem in qualiber animalis specie. Quedan enim funt fanguineæ, quædam vero existuor duerle, quomodo igitur funtomnes paricer puichtæ? nec omnes æque sanguineæ? Pulchritudo item consistir in colore figuraq; ,oble Cantibus moderatisque, Sanguis auté, qui quom sit simplex : eft vt materia animalis, no figuratur, nec oblectat. Non est igitur ratio pulchritudinis vila Posto indutus luce boni recepti, qui nouit speciositatem mulieris suit se occasionem belli maximi diutinique, inter græcos, & hostes, quodque homines illi sunt formoli,quorum alpectu vilus nunquam laturatur, scit postremo, vnde etiam coltet intellectualium pulchritudo. Etenim fortaffe contingit aspici humanam formam inculpabilem ineparrabilemque atque hac processir ab agéte in subiectum, sicut artificialis ab attifice. Cumque insit, forma artificialis quidem est bona, sed naturalis est melior. Cuius subie-Aum existit materia prima, atq; illa quæ sub-

fistit in virtute agentis:extat etiam melior.Siquidem huic formæ primæ, non subest materia. Quod autem pulchritudo non proueniat ex lubiecto hinc patet, quonia alioquin tanto maior foret pulchritudo, quanto tubiectum est mains: Videmus autem, quod forma parur corporis, quandoque oblectar aspectu zque, & forlan etiá magis, quá magni. Qua propter pulchritudinis non est ratio corpus, sed fulcimentu, cuius argumentum, quod fine illo nequir videri. Cumq; eodem lubintrás cognoscitur, subintrat auté nos per visum. Qui cum etiá folum confideret formam, vr iam probatum, Pulchritudo consistit in anima tantum: quá magnitudo paruitafq; subiecti, non prohibent percipi, perceptamq; unà comitantes cognoscuntur. Rursus agés, aut est nobile, aut ignobile,aut medium, atq; existens medium quidem nó operatur alterum , neutrum enim magis efficit,& friterit pulchrum, opus illius fier pulchru. Quod si opus naturz exter pulchram, intellectumelle pulchriorem oportet. Later auté nos pulchritudo nature, quoniam interiora corporú non intuemur, sed tantum exteriora afpicimus, pulchritudinem fuperficiariam mirantes, quare fi nitamur speciositatem intrinseca fiet ignobilis ac despicabilis. Etenim interna mouent, ipium intellectu natura honorabilem, ficut effigies excitat inspe-Corem ad authoris absentis cognitionem. Eaproprer cum interiora corporum moueat intellectum sequitur prosecto, quod insit illis pulchritudo a natura, atq; intellectu, Plures etiam formæ incorporales funt pulchre, quales Mathematice figure, lineares, mulierumq; imagines (peoulates, ac notions animæ, quæ certe sunt enidenter pulchræ.Vtpote animæ, indices, & Similes. Amplius fi hominé rectum extrinlerus tantú circumípicias, non deprendes eius pulchritudinem,& fi putaueris eum: deformem, errabis citra ueritatem iudicans, quod si eundem medullitus introspicias, merito dices formolum. Nam speciositas uera fubest intus.Plures quidem propter ignorantiam prædominantem; intellectumque submerfum desiderant pulchritudinem extrinsecam; ideoque non affequuntur illam interiorem . Ex consequenti non etiam quærunt sapientiam archanam: propter Theorematum Iubtilitatem . Qualem nos scripsimus in hoc libro Tituli Philosophie Mysticæ: quod vulgus ista indignum existat, neque ingenio attingat. Quod si quispiam dicat, pulchritudinem inueniri in corpore : etiam dicimus quòd illa est naturæ; Sed enim pulchritudo Animæ existit melior, ut a qua formositas naturæ procedit.

Quo modo pulchritudo anima cognoscatur, & Quod Deus agat per essentiam. Cap. VI.

Vlchritudo Animæ suæ in uiro recto deprendetur; Si is auersus a qualitatibis, materialis, se se ipsum etiam actionibus probus gratisque decorauit. Tunc etenim lux prima infundit ei lumen suum: insignitque ciusdem animam ac illustrat.In quo statu ipla speciolitatem suam agnoscens, (a quo illa peruenerit) discit, neque alia indiget, quæ id exprimat scientia, siquidem noscit per intellectum. Lux autem prima non inexistit illi: ve rum subsistit in essentia sua: ob id influens ani mæ per intellectum medium, circunscriptis omnibus attributis aliter, Siquidem omnia agentia, reliqua operantur per attributa inexistentia) non per essentiam. Etenim agens primarium agit non per attributa quæ non insunt ad id neque in illo multiplicantur ullo modo, sed operatur per essentiam. Ideo extat agens principale efficiensque pulchritudinis primariæ, intellectus, arque animæ. Agens namque primum, quod est vnicum, est omnino impurificabile ac in alterabile, nec recipit, quicquam ab alio, & omne aliud impossibile est, quod non recipiat ab illo. Agentia quoque omnia coniuncta alteri, in specie ope rantur circa alterum. Sed agens primum agit fine lubiecto, atque per solam virtutem essentiæ luz.Ideoque dicitur intelleaus zternus, non temporarius, quoniam illi non inest inquisitio rationalis, neque intellectus possibilis. Et nos quidem apponeremus exeplú huius sensibile: sed id non foret coueniens propolito, quandoquidem est ex rebus alterabilibus. Ideoque dissimile rei æternæ. Supponé. dum igitur exemplum intellectuale. Ac ut vaum frustum auri indicaturum aliud, si fit immundum, præpurgatur simpliciter, vel ex conditione, vt fit aurum verum, non illud fuperficie tenus apparet, sed interius descriptu attributis omnibus. Ita modo, non minus faciendum nobis, conáribus indicare essentiam primam per intellectus simulacrum, vt non accipiamus ad id nisi intellectum optimæ depruatum. Quem si nitaris scire oportet quæras in spiritalibus: siquidem talia sunt pura, inenarrabilitet que decora. Propterea etiam

omnia existunt intellectiua, quibus quando contemplatus sueris eris persimilis, nec amplius concupilces intueri virum iustum, quatenus est corpore pulcher. Sed intellectu. Etenim spiritalium pulchritudo est maxima, siquidem intelligunt incessanter, inuariabiliterque, ac sincere. Ideo etiam notuerunt, non ut humanitus inuenta, sed vt diuinitus reuelata, atque eadem superstat tam excelsa, vt nulla uirtus speculari queat, nisi intellectualis.

#### De speciebus entium spiritalium. Cap. VII.

Essentiis spiritalibus etiam aliquot certe subsunt species, quarum quæda sunt cœlestes, in ipsis stellis præcipuæ locatæ, quod earum operationes in illis appareant. Alize funt celestes per universos orbes indistitualiter locatz, quia existunt incorporez, neque stellis tantum, sed spheris totis indifferenter præsident. Quod si quaratur, an sit aliquid in hoc mundo sensibili, quod non existat in illo intelligibili? Dicimus, quod sunt inibi cœli: Terra, Mare, Bruta, Plata, Homines, & denig; cuncta hic existentia. Sed nihil ibidem existés est terrestre. Ac etiam spiritus illic morantes concordant hominibus conexistentibus. Neque enim vous expellit alterum, neque alter expellitur ab altero : nec fibi inuicem aduersantur. Sed omnes una socialiter conquiescunt. Siguidem autor corum est vnicus sicut antea, atque essentia consimilis, ii quoque subsistentia contemplantur. Non generabilia : corruptibiliaque: & vnus quisque contuetur essentiam suam, in essentia alterius. Quoniam spiritus ibidem existentes sunt perlucidi, nullatenulque intus obscuri, neque item contigui : neque distiti , ac vniu(cuique eorum luz est perspicua alteri, neque quicquam vnius later alterum. Siquidem horum speculatio non fit per oculum corporeum: superficiatum alterabilemque, recipiendo colores, sed per in tellectualem, qui vi sexta communit in senfum vnum: vires sentiendi, quinque instrumentis discretas. Nec enim inter centrum circuli intellectualis, & lineas, ab eo progressas ad circumferentiam, est distantia mensilis.

#### SCHOLION IVSSV EIVSDEM APPOSITVM.

Cap. 6. cum ait ens primarium non agit per attribuía, sed operatur per essentiam, quoder repetit inserius, intelligatur sano modo.

LIBER



## LIBER QVINTVS. CVR DEVS CONSTITUERIT

VARIA ORGANA SENTIENDI.



## CAPVT PRIMVM.



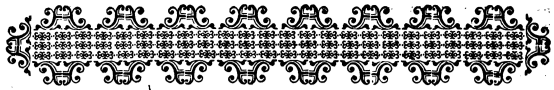
Onditor primus dimittens animas in mundum generabilium, appoluit eis organa varia fingulis potentijs ad fentiendum accommoda, at animal fese tueretur ab offendiculis exteres

rioribus, presentiens aliquid noxium, declinando ab illo antequam lædatur. Conucniens autem prosequendo, atque hacin-Arumonta sensibus apponens providentet, Inblimis conditor, convenientioes hominibusque, quam brutis dedini, neque in-Arumenta prius. rurlus deinde organis lenfus annexuit, sed virumque simpl conculit in ipía prima animalia conftitutione, perdictam ob causam . Si diceret autem quifpiam, quod Deus preinidens animalia fore peragratura, loca calefacientia, aut frigefacientia: aliterne alterantia, ne corpora illorum corrumperentur, statim appositiceis sensum, & enicuique sensui idoneum organum? Respondemus, quod sensus adfubrunt, animabus prins; posterius organa, animalia, vero sensoria, & sensus mibrit

Quod Deus non agit per deliberationem.

Cap. II.

S I Deus concreauit fensus anime, quando eam primo creauit, videtur sensus inesse illi, priusqum descendar ad constitutionem animalis. Quod si ita sit, descensus anime foret naturalis, & fundatio inschoatrix sensuum suisset in mundo intessestuali, absolutrix generatio in elementario. Quare si anima suisset producta non per seipsam, sed vt versaretur in habitaculo ignobili, despicabilique, atque afflictionibus teferto. Ex consequenti etiam a primo authore per consultationem, cogitationem, ita directa. Dicimus autem, quod Deus, non agit per consultationem, seu deliberationem cogitationemque: alioquin haberet aliquid prius. Cum sit autem ipse ens primum non est aliquid eo prius, sicut postremo non adest posterius. Cogitans enim ex aliquo priore semper cogitat. Præterea ex principiis cogitat conclusiones, principia sunt cognoscibilia per sensum, intellectus autem nil cognoscit sensibilium sensu, quia orsus ab intelligibilibus, in eildem fistit. Quate improbabile est eum descendere ad sensibilia per cogitationem, vel consultationem, Tanto minus igitur primus conditor proculdubio non indiget cogitatione, neque consultatione, ad gubernandum animalia, vel quicquam mundi inferioris, & superioris. Res autem per cosultationem cogitationem que ita fiunt. Quod quom omnia fuerint pro-ducta in sapientia entis primi, sub ratione propria, alterique incommunicabili speciei. Nec alius fapiens, qualiscumque cogitans, rem aque similem, & rectam faciet. cogitatio adminiculatur ad ea, que nondum existunt facienda, dum aliquis cogitat priusquam agat. Quia enim non potest coram intueri illud antea, quam fiat. Ideo oportet iplim: agentem prznolcere quale conucmat elle faciendum, quod deinde ita fadum simon erit distimile præcognito, ac cum aliquid efficit aliud. Agens per solam essentialn, non oporter, quod premoscat quale debet esse faciendum, quonia solum essicit



## LIBER SEXT V SA QVO MODO STELLAE

OPERANTVR IN INFERIORA.

QVODQVE NON AGVNT MALVM.



## CATVT PRIMVM.



Equaquam oportet scribere dispositiones rerum, etiam contingentes particularibus, quando propositum sit versari circa illas. Et nos quidem scribentes huiusmodi dispositiones reru

qua ratione videlicet, quædá fiant ab eis . tra-Stabimus per causas corporales, non animales, neque voluntarias. Stellæ igitur funt tanquam mediæ inter artem,& arteficem, neque fimiles agenti primo, neque materiæ vltimæ conjuganti ad perfectionem, sed nec agentibus mutuo. Veru funt fimiles banis terrarum ciuilibus, quæ ordinant status vrbium, singula digerentia, quorum quædam dirigut ad mores probos, oblatis præmiis, quædam auocant a malis pœnarum, minis. Stellæ etiam funt affimiles morbis ciuium directoriis oportune in actionibus politicis . Qui quauis fint varij, tamen omnes ducunt ad vnam consolationé, intenduntque bonum. Quod si dicant aliqui bána terrarum esse signa respondemus, quod fignum est uia ad opus, dictum est uerum . Siquidem probamus, quandoque primum ex posteriore, vr causatum ex causa, & simplex ex composito, quandoque autem discimus accidentia ex principio, & compositum ex simplice. Vnde etiam hinc fere iam probatum est, qd dicendum erat. Vtru videlicet Stellæ sint cau-La malorum prouenientiŭ hic deorsum? Asserimus etenim, quod non, quia non operantur per voluntatem, cum sint supra voluntatem, omne autem agens bonum & malum, agit per uoluntatem, & omne agens supra uoluntatem folum, agit bonum . Dispositiones auté mundi inferioris proueniunt necessario a superiori,non necessitate, qua infima & bruta, sed qua

spiritualia perpetua, quæ sicut uerbi gratia. Pars una animalis sentit. sentiente altera, utq; partes quidem animalis reducuntur ad dispositionem vnam: sic dispositiones quoque contingentes ex mundo superiore, in eo sunt vnum, variantur autem hic. Qua propter omne quod peruenit a corporibus cælestibus, est bonum tantum, sit autem malú, commixtum iis inferioribus. Siquidem proueniens a mundo superiori, procedit ex vita, non particulari sed vniuersali. Ac fortasse etiam aliqua impression naturæ terrestris sacta a superiori, agit aliud, quia non est tam essicax, quam signum illud a quo prouenit.

Quod opus fascinationis est duplex, & quomodo ; fiat fascinatio. Cap. II.

Pus fascinationis est bifarium, quoddam enim fit ex rerum conuenientia, ac proportione vnius ad alteram, quoddam autem. viceuersa ex differentia uirtutumque multitudine, quæ licet sint dinersæ, perficiunt tamen partem vnam, & fascinatio quidem artificiaria est fallax, frustratur enim sæpe: neque colequitur euentum. Vera autem, & que non. fallit, est fascinatio sapientis. Imaginando imitans cœlum, quique pro uiribus agit. Quzdam amore vnius rei ad aliam ducendo,. quædam autem dominio trahendo, cui adminiculantur, virtutes ingenitæ terum tetrestrium, quarum quædam auget amorem, ac sequelam vnius ad alteram, quædam passionem, & receptionem, vnius ab altera. Res enim le se subsequentes sunt fundamentum fascinationis, quæ cognitæ, vehementer seruantur ad uim amoris efficacis exercendam.Fascinatio porto quæ sit verbis suauibus, & locu-

& loquutione quadam ingeniosa, callidaque, non est opus loquentis ipsius. Sed loquutionis excogitatæ, quæ trahit vnum ad aliud vi amoris naturalis. Siquidem inuenitur aliquid, quod conciliat animas locis differentes, per quandam conuenientiam inter illas mutuam, Quædam præterea funt, quibus inest vis amo ris, ita quod sentiens etiam inuitus quandoq; sequitur, vt prudens musicus, aliquando auté geltu quidem corporis lequitur. Siquidem lecundum illam eum format, non tamen ratione amat, sed sensu. Atque hæc est species fasci nationis,quam non admiratur vulgus,nec detestatur ob consuetudinem, admiratur autem alias fascinationes physicas: quoniam non oblectatur illis. Atq; ideo errat. Ac sicut musicus lætificat allicitq; audientem citra passioné rationis cum affectione lenlus: sic autem falci nator trahit aliquem inuitum. Siquidem non cognoscentem intellectu, uel sensu, sed tantu percipientem per illam impressionem, quendam impetum alium quam naturalem, arque àd prouenit rerum mundanarum cooperatione alteratrice hominis, vltra dispositionem pristinam. Vnde siqua compréditur impressio: facta, comprenditur spiritui animali. Etenim ratio non suscipit illam impressionem. Siquidem non sequitur. Quod si ratio quoque adminiculetur audienti, & ipse declinet ad cam, non etiam permittet ratio, spiritum animalem, pati a mulico, neque a fascinatore, neque ab alia qualitate corporali inferiori. Et quidem vbi aliquis fascinando inuocat Solem, aliasue stellas, oras ut conagat operi opta to,non fol,aut aliæ stellæ audiunt orationem. Sed mouenturaliquo modo, sicut in corpore humano, membrum vnum mouetur percipiendo motum alterius, vtq; in cythara, (mota vna corda) mouetur altera. Sic enim adhuc quidam monet aliquas partes mundi, & propter eas aliæ mouentur, percipiendo motum illarum.Siquidem partes mundi funt fubordi natæ, secundum seriem mutuam, & qua ratione partes animalis habent consensum motuu accidentium propter magnam vnionem. Æædem partes mundi fimili de causa

Quod natura habent vim fascinandi a calis, quodque vir iustus non fascinatur. Cap. II.

Res inferius sortitæ vires fascinandi mirandas, acceperunt eas a cœlis, operanturque per illos. Ideo quoque homines fascinando vtuntur inuocatione astuta, vt ex se uideantur id facere. Cum tamen non ita sit. Sed per motus, insluxusque cœlorum fascinant. Siquidem prætermissa etiam huiusmodi inuo-

catione, iplæ naturæ adhuc suo tempore idoneo falcinarent. Partes autem mundi unitæ naturaliter se se inuicem trahunt. Quare, (vt prædictum) fascinator inuocans, per uires naturæ aptas operatur. Neg; mirum, quod is ho mo impræcando exaudiatur. Quoniam no est alienus a cœlo, præcipue iustus. Quod si dicatur quandoque iniquus hausit virtutem huius modi ab eodem fonte, a quo iustus. siquidem natura tribuit hominibus æque, non discernens vnum ab altero, virtus autem alia superior nobiliorque existit, quæ discernit. Quod si dicatur mundus vniuersus, secundum parté vnam patitur, & agit secundum alteram, quæ est cœlestis, impatibilisque: operatur in inferiora naturaliter, non accidenter. Siquidem omne agens impatibile, agit naturaliter inaccidenterque, & si aliter contingat est præter intentionem potentiæ. Dicimus, quod portio vniuersi superior, quæ est primaria nobilisq;. videlicet cœlestis, agit ex se, & adhuc secundum vná partem, patitur ab altera nobiliore, non quidem patitur, ut inferiora. Nec enim recipit impressionem corporibus, neque animabus suis factam, sed agit in inferiora corpo ra. animasque sine vlla impersectione. Siquidem permanent ipla firma, inuariataque. Si vero quærat rurlus: nunquid falcinatio agat in hominem rectum , ac purum . Etenim si ha+ habet efficaciam in res alias : tanto magis vide tur, quod & in illum. Dicimus, quod vir huiusmodi iustus, non recipit impressionem fascina tionis, secundum animam rationalem, & si qua parte sui patitur, seçundum animalem submundanamque patitut, absque tamen, quod fascinator efficiat opus intentum; nec enim id fit, præter quod anima rationalis admittat. Quonia fascinationis opera, queda spiritui animali imprimuntur. Quædam aut non imprimūtur;nili anima rationalis eum præparet, ita ut fascinator nitatur agere, in spiritum animalem.Rationalis autem anima repellit a-Ctionem mortis, uel morbi, uel alterius impressionis corporalis. Et quidem anima rationalis agit in sensualem, quoniam pars vna műdi agit in alteram, si nacta sit sidem in autore primo, & sic tunc homo euadit a fascinatio. ne. Etenim sianima sensualis distans, recipit impressionem sermonis fascinatorij, approximatque tracta, ac coniungitur per auditum fa scinanti: quodammodoque respondet,quanto magis eadem anima fenfualis, in hoc mundo inferiori, proxima rationali, præsto illi respondet, ac obtemperat.

Quod

### LIBER SEXTVS.

Quod vir pronus cito fascinatur. Cap. IIII.

Tr pronus ad aliquam dispositionem exteriorem, facile suscipit impressionem fascinationis, secundum illam nanque ipsam ad se trahit: nec quicquam repellit. Virum autem improcliuem ad exteriora, tantumq; ad essentiam suam recliuem, quam semper contemplatur, ac dirigit, fascinatio no permutat. Quilibet etiam operationibus extrarijs deditus, facile recipit impressionem accidentariam fascinationis. Siquidem obiter accedit ad eam, excitatque sui oblectamentum, vt mu lierem pulchram conspectamque vir intelle-Aualis amat, optatque fine fascinatione artist ciaria. Siquidem natura ipla falcinatoria, inclinat virum ad formam mulieris, conjungitque ambos non loco, sed affectu medio. Quidam namq; cecinerunt , quod homo pulcherlicet vnicus, tamen existit plures, quorum mensest, quod hunc conspiciens diligit, in diuulsus ob speciosiratem : quare hic amatus, & ille amans sunt plures. Viro autem secum contemplanti, alienoq; ab operationibus, non contingit fascinatio, quia non coniungitur rei fascinatoriæ per sensum. Enimuero, quod homo conspiciens, & conspectus sint idem, est fermo verus, & inobliquus.

Quod aliquid moueat hominem ad aliud, quodq; deditus nimium naturalibus, fascinatur a natura. Cap. V.

Vod rerum quædam mouet alteram ad aliquid.patet. Etenim Filij mouent Patres ad labores, seruandi: alendique illos gratia. Quibus lætantur ipsi (quanquam satigentur) nec abstinent, nisi assecuti uotum. Similiter quoque appetitus innatus dominandi, ex-

citat ad iram, eiusque actiones, aliasque etiam mæstificas, & irrationales, adipiscendi illud caula.Indigentia adhuc naturæ, & timor paupertatis, quam homines, vitant ne aliquid mali contingat, sunt vnum incitamentu ad optan dam diuitiarum copiam, concupiscentia auté oculorum est alterum. Etenim appetitus opu prouenit imprimis ex indigentia naturæ, quá impossibile est sine omni re externa seruare atque alere. Et si dicatur, quod vir bene agens non falcinatur? lic igitur etiam bene consulens? Dicimus, quodsi vir contemplatiuus, ac probe agens non transferatur ad alia, minime patitur quicquam fascinationis.Siquidem se talem seruat, vt bonum uerum adipiscatur, & ad folum id laborat, non decliuis ad terrestria, sed intentus,ad intellectibilem mundű:, Eiusque vitam perpetuam, desiderando, procurandoque illam, Postremo etiam asserimus, quod vir agens opus malum, ignoransque tale esse, si putet esse bonum, perseuerans, & pertra Aus ad illud a natura fascinatus est, ob pulchritudinis apparentia. Siquidem conspiciens terrestria esse pulchra, credidit etiam existere vere bona, exquisiuitque vehementer. Quapropter affectans non bonum, ut bonum secudum appetitum sensualem'est fascinatus, trac tus ad rem inuoluntariam. Amor siquidem fascinati est fixus. Qui vero non trahitur ad terrestria, neque illa prosequitur, vt pulchra, & bona, non incidit in fascinationem. Siquidem cotemplatur bonum perpetuum, exquiritque, atque observat, ac seipsum speculatur, ideoq;, ob hanc sublimitatem, elevationemo; ab inserioribus, fascinationem a se repellit. Probatum est igitur (quod narrabimus) quamlibet partem mundi huius, pati a cœlis, secundum naturam aptitudinemq; suam, velut pars una: corporis animalis, patitur ab altera.Quoniam unaquæque est apta moueri ab alia, & quæli. bet est propria.





## LIBER SEPTIMVS. CVR ANIMA DESCENDERIT

IN MVNDVM INFERIOREM.



## CAPVT TRIMV M.



Nima nobilis liquit mundú fuperiorem, ut posteriora formet, ac regat. Quo suncha munere: ac reuersa, hoc emolumenti secit. Quod hic naturam boni, ac mali didicit, uere per experimen

tum-quam alioquin non perfecte sciret. Non vt spiritalia (que cognoscunt vitia, quibus hic muoluuntur homines) volupratesque: non iuxta corum naturas proprias, sed rationes in se veras, ob suam dignitatem potentiorem ad id descensu. Namque si cognoscerent, ut animæ humanæ, vitiarentur etiam, ut iplæ corpo rum communione, tentarento; diuelli. Anime fiquidem rationales, hic materie iunctæ, ideoque l'ordinare j'acreolinquinate , discernant talia, proprer huiusmodi colligationem, quarumaliqua (cum diffoluta fuerit) fi fit munda, erit fælix intuendo statum entium nobilium, spiritualiumque, ac principalium. Et redditut perfecta ad discernendum viriusque mundi conditionem.Potro anima quamuis hic deor futu fit pelago materiæ lummerla,ex prædomi nio fentus, ac lub termino natura coastaillu-Aratio tamen ab intellectu non cellat. Imo iugiter illi influit. Quoniam est substantialis ei, ac nunquam vllatenus diuellitur ab illa. Sie igitur descensus animæ contulit ad discernen elum perfecte experimento bonum, ac malum. omniaque mundi huius, ac naturæ fuæ; dummode superfint hic virrutes integræ, open rationesque bonz quz inerant sibi in mundo intellectuali. Etenim fi has non absolueret, proderetque sensibiliter, essent nullæ, videteturque anima adhuc continere illas, prius in seipla absconditas. Quod si fieret, perinde foret: ac fi nunquam fuillet. Ex consequenti etiam inexplicatis anime virtutibus: mundus intellectualis, qui est altior, remanerer ignotus. Cum nanque productum aliquod specio-sum, iltustre, apperibileque sub obtutum cecciderir. homo circumspicir admirabundus in signia emdentia, inspectatque etiam interio-ra, & subinde ueneratur eius autorem, agno-scens, quod eius opus est supreme absolutum, & pulchrum: quodque ipsum est summum bonum, cuius virtus est interminata. Post austocem, autorisque opus primum. Reliqua quoque opera honorata, persectaque abunde apparent. Siquidem cum autor (qui vnicus extat) ea produxerit, illorum insignia, quo-niam sunt minime obscura, haud latent.

Si Deus non produxisset nihit aliud existeret, &, cur plura entia sunt producta.

Cap. II.

CI ens unum primum, lublitiflet in ellentia; Ina, continuissetque, potentiam, operationem, ac illustrationem, non existeret quicqua perperuum, neque alterabile, & corruptibile. Cum nutem horum, entirim neutrum existen rer: opus autoris vnius primi, non foret prindipium, lumenque, ac bonum verum. Quod nequaquami contingitui Siquidem cum ens vnum, primum, est causavera, etiam opus illius est principium verum. Et si sit lux vera influens, recipiens quoque illamen verum, si item illud est bonitas vera irrigans, it-> rigatum eniam est bonum verum. Quare nom conuenit, quod Deus existat solus, neq; producat alignd ens nobile receptaculum suz lucis, intellectum videlicet. Sic etiam nó decet, quod præter Deum: solus intellectus extet, &: mon subset opus recipiens eius luminis splendorem.

Horem. Ideo formauit animam. Adhuc non licet, quod sola anima insta intellectum sit in
mundo superiori, neque inueniatur alterum,
excipiens operationes eius. Hac de causa anima descendit, ad ostendendum potentias,
actionesque nobiles vitz. Vnde absoluta est.
Siquidem natura sub opus eius est. Rursusque
ipsa sigurat aliud inferius, patibile, receptius
imptessionum illius superioris attrahentis.
Quoniam omne superius agit in minus inferiusque ad se tractum.

Quod nulla substantia intellettiua, naturalisue extet, que non operetur. Qualisque ordo rerum. Cap. I I I.

N Vlla substantiarum intelle Liuarum, & naturalium existit quin operetur, præter substantiam infimam,& debilissimam, cuius actionem aliquam apparere est impossibile. Argumentum autem, quod impossibile sit fubstantias naturales existere inactiuas, est quod semina sata sub terra ( nisi a loco circunstanti comprimantur) quoniam sunt spiritalia,& secundum aliquid incorporalia, necessa rio operantur víque ad pullulationem similé specie adhuc propagatură, atque id, quoniam eis insunt rationes intellectuales coniunca, alioquin non forent visibiles, sunt autem cum operate fuerunt. Viresque admirandas oftendunt. Quapropter si rationes seminales non: possant non elle actiue, tanto magis subkantie intellectuales perperum, nequeunt vices, & actiones continere; nile habeant subjectam materiam, impotentem recipere earum open rationes, aut tantum debiliter. Unde neque valet subinde in alterum operari. Intellectus igitur immittit vim luam animæ, anima autč certe vniuerso huic mundo, per influxum virtutum superiorum: nobiliumque. Nec enim aliqua fubstantia corporea mobilis consistit neque uiuit ex le, led quelibet pro conditio. ne accipit virtutem, bonitatem que ab ipsa ani ma. Etenim autor primus produxit operationem propriam absolutam, proximam intellec tui, qua dein iplum intellectum creauit. Po-Rea autem (cum insellectu causa inter media). produxitamimam, cuius fubinde uirtus influit huic mundo.Et prima figura quam impressit, fuit materia prima, fiquidem est principium ex quo componuntur substantiz corporez, & sensibiles. Quarum ut sensibilium quavenus est principium, mutuatur bonum formæ ex anima prius. Etenim quælibet substantia sensibilis continet bonum formæ pro capa citate ad recipiendum aliud. Atque anima ipla quatenus materia suscipit formam ab eati producit naturam, que continet potentiam.

propagandi, virtute huius anime: causarumque potentium. Deinde series formarum intellectualium causantium, constitit ad natură, in qua seuit principia progenerationis. Que cum agant formentque substantias, non existunt absque tali actione nature. Quoniam causa prima secit eiusmodi essentias intellectuales, essectices formarum accidentialium, corruptibiliumque.

Quod mundus sensibilis est imago intellectualis. Cap. V.

'Vndus sensibilis est imago intellectua-M lis, substantiarum intellectualiu. Exprimuntur per eum potestates magnæ, nobilesque ac perfeax, supernx, que imittunt influentiam illi honorabitem. Substantiæ quoq; intelle Quales continent sensibiles, autorque primus continent intellectuales simul cum in tellectu ipso. Qui non solum est ex numets Lubstantiarum intelle&ualiŭ, sed roborat ipsa≥ & sensibiles. Substantiz autem intellectuales, funt res absconditæ, quoniam sunt productæ ab essentia prima, caula caularum, quæ produxit illarum primam sine intermedia, sub: stantiæ autem sensibiles existunt entia alterabilia, siquidem sunt figura, & simulacra substantiarum occultarum, prodeuntque ad existentiam per generationem, confirmantur que rem in confiftentia: perleuerantq; per lubitatias intellectuales firmas ac perperuas.

Quod anima est media inter duos mundos quodque agit interius. Cap. V.

🕶 Slentiæ species existunt duz, sensbilis vi-L' deliceracintellectualis, & anima quidem in mundo superiori intellectuali, extat pobilior, atque perfectior. In inferiori autem igno bilior, deteriorque, propter corpus, cui ineff. Cunque sit intellectualis, ex mundoq; superio ri, impossibile etiam est, quod careat essentis mundi sentibilis, inexistentiumque illi. Quoniam natura animæ couenit, ac propinqua est mundo vtriq; intellectibili scilicet, ac sensibili, ob id quoq; minime decet, quod conquæratur, deteltata se liquisse mundum intellectualem,& deuenisse ad istum. Sita nang; inter ambos, quamuis lit ex numero substantiarum divinarum, attamen cum fit finis illarum, est principium naturarum sensibilium. Porro ani ma contracta ad mundum naturalem sensibilemq; ; nihilominus continet suarum virtutu influxum in illum, sed adhuc infundit vires proprias, cumque infignit dotibus innumeris: aufertq; sæpius sordes, & vitia ne commisceatur sollicite repulsat. Propterea mundo sensibili

Digitized by Google

-bili anima influens, non tantum exterius illú insigniuit. Sed interius quoque, dum inseruit virtutes rationum introoperantium quæ explorando inuentæ, narrandoque stupefaciut. Quod anima autem infigniat magis interiora .corporum, quam exteriora, argumentum adest, quod natura illis inexistit, non circunstat: Cuius indicium, quod corpora naturalia vi in terna agunt, non externa, ac superficiaria. Sic enim videmus animalia, ac plantas (quanquã extrinsecus)minime pulchras, tamen intrinsecus non prohibitas, educere ex leiplis fructus illustres, ac bonos. Ratione, atque operatione admiranda. Si anima item non inexisteret corporibus naturalibus, neque infereret ratio nes suas miras, plurifariam introoperans, corpus corruptibile citius columptionem admitteret, neque tandiu (vt nunc) perdutaret. Ani ma namque conspicata synceritatem, dignita temque corporis alicuius: ipsi indidit natută quandam,influxu fuarum virium,impressitq; zationes mirandorum operum actiuas, atque in intimum corporis mouetur.

Quod anima superno in orbe melius se habet, quodque influuit deorsum. Cap. VI.

Nima inexistens corpori maturat recesfum, ac eius permutationem. Dein teuer ia ad mudum intellectualem supernum, cum sit versata in duplici mundo, ac gemino periciæ suæ gradu, didicerit per experimentum cogirationemque hunc. Sicut vir præditus tenui noticia allectus, eligit aliquid experiturque, roborans cognitionem, illius autem nouerit ordines supernos honorandos, scientia uera costituit mundum illum existere isto excellentiorem. Sicut autem intellectus desce dens sistit influxum in anima, quoniam hæç existit portio una mundi intellectualis, (quod Læpius dictum) & præfigurauit in ea rerum fimulacra quæ subter illam impressit, anima ita ascendens in reditu. Consistit in causa prima, cuius impressio est intellectus. Siquidem nouit etiam per experimentum explorationemque quod existentia dependens in ea est dignior, nobiliorque, quam in lumine virtuteque, & aliis potestatibus ab illamet progresfis. Præterea, vt iple intellectus non subsistit in essentia sua, sed indiget robore, lumineq, , quæ cum non moueatur furfum superioribus influxurus. (Siquidem illa entia funt autor pri mus, opulq; eius primum, cuius intellectus est At lumen coactum seu compressum, sub causaque impressa, mouetur inquá intellectus deor fum, influitque suo lumine subterioribus, vsq; ad animam. Sic etiam ipla anima ( quoniam plens est lumine, & dignitatibus, in continendis) profluit non furfum. (Siguidem intellectus influens iugiter, non indiget eius refluxu.) Sed retrorsum deflexa, velutq; pudore conteda, deorsum immittit subiectis rebus, suas do . tes.Impletq; orbem terrenum lumine, bono, atq; honore. Entiŭ aŭt productorŭ ab ea optimum, perfectissimumq; existit mundus Plane tarius. Siquidem est propinquior cause prime. Et quoniam anima suscepit formam ab intellectu. Dein prolata ab effentia sua motione, etiam fecit plures motus Planetarum, uoluntarios, ac naturales, & equales, qui sunt opera tiones sensibiles. Quales sunt multi ordines formæ intellectualis primariæ:producte a cau sa principalissima. Rursus quum mundus vter que spiritalis. Moueatur secundum substan. tiam:naturalis aut desiderio ad illum: anima quoq; mouetar, vt mundo intellectuali assimi letur, Cumq; ad primum imitandum, ascendere nequeat ob imbecillitatem, retrorsum detorta, (ut prædictum) ac vt verecundia copressa, nouauit composita ex elementis in orbe naturali, a cuius varijs uirtutibus expansis, sin gula receperunt corporaturæ portionem pro natura, idoneam rationibus minerarijs, similibusque alijs admittendisa sole superoriente, secundum capacitatem potentiarum.

Qualis differentia corporum, & terminus pniufcuiusque entis. Cap. VII.

Orporum igitur illud est differentius a / caula prima, quod est ineptius ad recipiendum animæ influxum, illud autem est similius, quod est aptius ad eundem. Corporú quoque in motu tarditas maior, minorue existit, propter differentiam corum maiorem, minoremue a primo uno. Et si causæ non sorent secundum gradus, subordinatæ, non etia foret corpus uisibile, desiturum secundum substantiam in corruptionem. Enimuero quu linez a centro circuli entium varientur, motus etiam celeritate addititia, tarditateg; dimi nutorie uariatur. Siquidem quanto inferior, tanto existit tarditate debilior diminutiong; : Ac viceuería, quanto superior, tanto velocior, donec peruentum est ad hunc mundum super num.Omnia quoq; composita naturalia varia tur, magis minulq; resolutione, consumptioneq:. Mundus porro naturalis terminatur ad e2 (que actu conspiciuntur) corpora celestia ac stellaria, que patiuntur a causa prima sine tépore. Intelle aulis autem finiture d forma primam. causamq; introfiguratam. Adhuc ani ma paritet definitur surlum ad intellectum: deorsum uero ad naturam materiamo; prima. Quæ omnia patiuntur line tempore. quæ uero apparet actu, & potentia funt ( exempli gra tia)inanimátia,plantæq;, ac animalia,cæreraq; vicissim

vicissim passibilia. Perpetuum vero, & immobile est, ve intellectus, Temporarium, & mobi le existit quale cœlum. Particularia item sunt motui naturæ contermina, vniuersalia autem fecundum substantiam quieti. Siquidem causa dispositionis vnius, inuariatæq; etiam permanet ipla. Tempus est iunctum motui, natuza perpetua immobilitati impropriæ dumtaxat. Mouerur autem, ad autorem primum in orbe spiritali intellectus, & anima: siquidem inibi nequaquam existunt termini subiecti, vt lineæ figuræue, neque aliqui alij motus ex voluntario nutu caulæ přimæ, quæ existit pro ductum primum, nec est imaginabile ante istud esse aliquid, nisi autorem primum. Cuius id est voluntas. Quoniam imitatio volunta tis extrinsceç, est alteratio, Talis auté mutationon attingit causam primam.

Quod anima existens in orbe superno adhuc operatur in insimo, coniungitque vtrunq;

Cap. VIII.

Nima quælibet cum operando imple-A Nima quændet cum operando imple-uit hunc orbem sensibilem suis dignitatibus, coacta reuertitur ad intellectualem:qué complectitur tenaciter, prædicta cognitione indubitabili. Siquidem mundus ille nobilior est isto, servansque eius intellectualis contem plationem, negligit omnino istum repetere, quale enidens est illi,qui a fascinatione naturæ emerius, propere rediit ad intellectum, spe culatus rerum principia. Anima autem regref sa, ideo despicit inferiora, quoniam hæc sunt consumptibilia, tanquam simulacra eius, quæ non perleuerant, nisi illa subinde causa singere. Anima adhuc in illo orbe proprio extans, conspicata dignitatem : sumit ab codem virtu tem, & attrahit, huicque infundit, coniungés eum tali illustratione superiori, atque ita essi citur mundus vnitus. Hanc vero opinionem ratione breui probamus, quoniam anima non omnino descendit in hunc mundum inferiotem. Nec enim vniuerfalis, neque humana, siquidem in intellectivo secundum aliquid supereit. Minime translata ab eo, quando non est loci indiga. Cólungiturque huic per curá, descenditque propter operum oftensionem: fiquidem impossibile est, quod mundos diuidat, nisi ipsa secundum substantiam corruptio ne permutetur. Atq; ità contingit, quod inde pendens ibi existat, non penitus istinc egresla, operans istic.

Quod anima submersa non speculatur superiora, viceuersa emersa spernit inseriora.

Cap. VIIII. Mundus sensibilis dominatur nobis . Siquidem animæ nostræ submerguntur in eo, malis concupilcentijs plenæ. Vnde harmoniam intellectualis orbis annunciatam ne gligimus, neque influxu eius oblequimur pro uentum animæ, illustrationemque ab eodem ignotantes, propter dominium naturæ:perinde ac fascinationem sub huiusmodi suo flatu in particulares animas, quæ ob id infirmantur ad reditum in essentiam suam. Roboratz auté tunc erunt ad eam, mundumque intellectualem, millumque animæ perque animam influ xum ab eo perspiciendum. Cum superauerimus istum alieni a desiderijs eiusdem sensitiuis, operationibulque naturalibus, quibus a pueritia assueuimus : non curantes nisi negocla particularium animarum: prinsquam iste pertient ad vniuersalium, cuius aliquid per ipicere non possumus, donec (sub potestate animæ cócupiscibilis, imaginatiuæq; formæ) illæ extiterint. Vice autem versa, quando anima vniuerlalem (peculati fuimus, spernimus particulares, quanquam diu nobis familiariter inexiltentes.

Qnod anima vniuerfalis regit fine labore, particularis autem cum labore, ante eleuationem. Cap. X.

→ Orpus præterea vniuerfale,est causa conjungens le le inferiori, iltud libi, arque anıma vniuersalis regit corpus vniuersale viribus propriis, citta laborem, siquidem re. git illud non ea cogitatione, qua animæ no-Aræ humana corpora, uerum gubetnat administratione intellectiua vniuersali. Siquidem corpus illud existit invariatum, ac similare totum, carens complexionibus partium diuersis, membrisque differentibus. Quæ oum funt, indigent administratione variabili. Partes vero similes sunt tanquam pars vnica. Anima vero particularis, quæ alicui corporum particularium inexistit, quanquam nobili, tamen administratione laboriosa regit illud. Siquidem non fine cogitatione, qua indiger. Quoniam pelago naturæ mergitur, commisceturque igni sensibilia incurrenti, unde subit dolor, ob aliquid præter naturale, superansque ingressum in huiusmodi statu. Nec quidem contingit animami euadere ab hac corporis dispositione: nist per magnam cogitationis exercitationem, ac speculationis, per quam statim succurrit in administratione, quod suerat oblinioni madatu. Deprenditurq; impedimetu,quod fascinabat, turbabatque

enthabatque illam. Et quale prohibebat contrueri essentiam suam, ac explorare iunantia, roborantiaque, atque essentia ad superandum appetitum prænalentem pranum, imaginatio inesque vitiolas. Ob causam istam anima (oum discernit statum æternorum, at asseque getur huiusmodi sensibilem mundum) ignorat se amotam a caritate persecta, induisse amorem permutabilem, imbécillemque, Porro anima quando roborata, conualment ad rei
ciendum habitus alterantes, neque amplins
detineatur in ipsis: administrat suum corpus
absque pœna afflictorioque dolore: sit similis
anima vniuersali, paricum dispositione, domi
nans, & gubernans, prater variabilem mutationem.

### SCHOLION IVSSV EIVSDEM R. P. APPOSITVM.

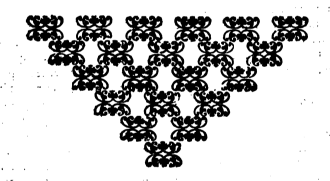
In primo cap. Sequens opinionem de præexistentia anima, ponit ipsam nobilem, liquisse mundum superiorem, ut posteriora gubernaret regeret que, & quod operationes bona inerant sibi in mundo intellettuali, quod salsum est. sicut id quod ait.

In 2. cap. Animam descendisse ad oftendendum potentias, actionesque nobiles vita.

In 5. cap. Vult animam in superiori mundo esse nobiliorem, atque potentiorem, in inferiori autem esse ignobiliorem. Que opinio potest habere bonum sensum, quo ad intellectionem, quo etiam ad selicitatem, non autem quo ad essentiam, cum retineat eandem persectionem.

In cap. 6. Vocat assentionem anime, reditum quod salfum est. Eum priks) bi non suerit. Quod & replicat in cap. 8. sicut, & salsum est animam, suscepisse formam ab intellectu scilicet creato.

Cap. 10. Pouit animam descruisse statum aternorum, ut assequeretur mundom sensibisem.





# LIBER OCTAVVS. QVAE SIT CAVSA EFFECTRIX IGNIS, CAETERORYMQVE ENTIVM

NATVRALIVM.



ad felicit stem, non auton.
In cap. 6. Vocat all M. V. M. I. R. T. T. R. C. A. P. V. T. T. R. I. R. V. M. I. R. T. T. R. C. A. P. V. T. T. R. I. R. V. M. I. R. T. T. R. C. A. P. V. T. T. R. I. R. V. M. I. R. T. T. R. T. R. C. A. P. V. T. T. R. I. R. V. M. I. R. T. T. R. 


terræ, cæterorumque similium, est ratio quædam in materia prima. Neq; ignis sit a confrictu, collisuque corporum, ut ab agente, quemadmodum nonnulli

opinati sunt . Sed latens in illis apparet, propter huiusmodi mutuam collisionem: quæ cum sint arrida, calesius t vestementer . Neque etiam materia prima, est ignis potentia, sed enim forma ignis, tantum fit in illa, quando ratio formatrix, est anima vniuersalis, eadem vita igni, reliquoque mundo existens. Per qua fingula reguntur pro conditione, ita vt quodlibet ex inanimantibus,& plantis,animalibusque, vitet aliud qualelibet noxiu. In hac, etia, anima nostra permanet, cognoscitque per ean dem, omnia quæ discit. Ista adhuc est prouide tia diuina in toto orbe diffusa, & lux, quæ vnumquodque existit, ac persistit. Ideo Plato dixit, quod anima in quolibet corpore simpli ci, agit hunc ignem sensibilem, cæteraque ele menta. Quod cum sit causa, igitur effetrix huiusce ignis, est uita quædam ignea: ignisque occultus, qui supernæ existit in also mundo, convenientior quam infimus, siquidem nobi lior.Qui cum sit etiam uerus, proculdubio, extat quoque viuidus, & uita quidem sublimiore. Quandoquidem iste ignis est simulacrum illius. Porro cum ignis supernus (ut pro batum est) viuar vita inferiori influente, pari ratione, aer, aqua, & terra . illic etiam viuunt, ac magis quam hic, quoniam ab illis vita immittitur hij inferioribus.

Quod singula elementa participent aliquantum pita. Cap. II.

 $oldsymbol{v}$ et li cas in cap. 8. posa U Rigumentum, quod elementahic existentia viuant, sunt animalia ab eis geni ta.Siquidem ex igne sit quoddam animal, ex aere item, atque ex aqua. Animalia enimuero genita in aere sunt maiora, euidentioraque, quam in igne. Quæ sunt insensibilia propter eius subtilitatem, & leuitatem. Paucaque, atq; mobilia víque in aerem .Item animalia aquati ca sunt manifesta, Et animalia quidem ignea non patiuntur ab elementis inferioribus, verum agunt in illa. Similiter etiam aerea, non patiuntur ab aqua, neque a Terra. Quod autem aqua viuat, videtur patere ex eo, quod ex hamore quoddam nobis inexistente sit caro: liquidem caro est sanguis quadam ratione coa gulatus. Quod amplius terra sit etiam viuida manifestum est, tum quoniam ipsa tota præse fert animalis speciem aliquam. Siquidem continet aquas subterfluentes, tanquam venas, saxeos montes, tanquam membra ossea, plantasque, velut capillos, tum quod hæ plantæ,terræ infixæ viuunt, amotæ autem pereunt. Quod aut plantæ animaliaq; , præter animas proprias, vita aix vniuersalis potiantur: hinc mani festu est, quod non alunt, nisi vitis particularibus spoliatæ, ut plantæ cæsæ, animaliaq; interfecta. Nec enim si aliquod animal viuum deglutiatur,nutrit priulquam moriatur, liqui dem non corrumpitur vertendum in carné, ni si anima particulari antea exuatur. Si talia igitur vertuntur in carnem, seruant vim animæ uniuersalis prædictam. Postremo quanquam elementa fint (vt iam deductum est) viuida, non tamen existunt etiam sensitiua, sed recep tiua sensus. sicut ipse sanguis quoque ex quo fit caro, non extat sensitiuus.

medicina (groot factor) In 2. crowel hadaren erron 105. cop. Faltanima arte tem estigadoliotem. L

Quod

Quod qua species sunt in mundo inferiori sunt etiam in superiori, & quales ibi sint. Cap.. I I I.

7 Vm ea fint vera quænarrauimus, reuertentes ad rem.Dicimus, quod hic mundus sensibilis, totus est imago alterius. Quare cum iste sit viuidus: tanto magis oportet illa alium viuere. Erenim si hic extat persectus, ille est persectior. Siquidem immittit isti witam; potentiam, perfectionem, & perperuitatem. Quod fi orbis supernus, est summæ absolutus; proculdubio etia entia illius, sunt absolutiora cæteris hic existentibus. Illic igitur super--stant alij Cœli, adepti virtutes stellares, quales cœli huiusmundi propter quod,illi funtal tioris speciei, lucidiorisque, ac maioris. Neg; inter le distant, sout isti, quandoquidem sunt incorporei. Illic quoq; existit terra, non inani mata substantia, sed uiuida. In ea sunt animalia cuncta naturalia terrestriaque, quot istic, sed alterius speciei ac perfectionis. Sunt plantæ latiuæ, hortenfelque, & aquæ profluen tes, vi animata: Sunt item animalia aquatica, sed nobiliora. Illic existit aer, in eoque animalia propria simpliciter uiuentia, omninoque immortalia. Et quanquam animalia quidem illa, sint iis connaturalia, tamen funt hönorabiliora cildem : vipote intellectibilia, perp etuaque, ac inalterabilia . Quad fi quis obiiciens dicat, in mundo superiori insunt plante, cœli, reliquaque prænarrata. Respondemus, mundo superiori perfecto inexistero omnia, quoniam in eo fuertiat ab autore primo absolutoque ac inexistente producta. Adfunt igitur ibidem, Intellectus animæque om i nes, nec subest desectus, qualis indigentia, & corruptio.Siquidé entia illic sunt plena ubertate, robore, & collæticia, vtpote sublimata, in vita, & ab vno fonte connata, ac infignita vna qualitate, complexa omnes alias, vt sapores, dulces, odores suaues, colores perspicuos, so nos harmonicos, res tactiles, cæterasque perfectiones. Neque ibi partes sese inuicem vexant, neque inter le milcentur, neque mutuo fe corrumpunt.Verum feruantur fingulæ pers fecte, secundum rationem optimam habitus essentialis discretæ. Cumque sint simplices; continent tamen multas rationes, absque intima pluralitate sui , & augmento, quali multiplicătur; augenturque corpora. Atque intellectus illic existens, est uacuus; Anima quoquo est simplex pariter, atque hæ ambæ, & relique ibidem res sunt simplices. Ea conditione 9 omnes secundum rationem conuenium proportionatam uitæ, principio uitali, non secundariis rebus sensibilibus ac compositis, secundum quam, propriis rationibus multiplicătur.

Qualis sit motus insellectus: Cap. 1111: M

Gens primum simpliciter mundi totius sensibilis, est vnum, simplex: continens potentiam vnicam, agens autem ex conditione primum: quid est vitimum, habet potenrias plures. Arque ens proximum causa primæ, existit causa huius, cuius quidem opera funt, plura illustrioraque alterius. Distantis au ao ab ea pauciora, & imperfectiora. Siquidem intellectus mouetur semper, motu æquali, ac fecundum omnes partes similari, neque aprarur, vnico motui, sed omnibus. Motus aut rem particularis, non est uniformis, sed variatus. Quantoque posterior, tanto obscurior, quo víque perueniatur ad vnum simplex, vnins tantum potentiæ. Et motus quidem hic existences, qui omnes sunt vitimi vi pote substantiæ corporeæ, a primo ad postremum, singuli proueniunt ab intellectu, atque in horum postremo est parua inæqualitas, quia non subest virtus alia mouens aliter, neque inter mouentem aliamque motam variatur proportio. Atque hic motas ab intelledu infimus, non est vita simpliciciter continens plura. sed vnicum aliquid. Ideoque existic particularis, ac sensibilis; non universalis, inque alio. Intellectui enim non inest, nisi vitalis ratio, vnde dicimus motusintellectus offe substantiales. Siquidem absque illis substantiæ non existunt, sed tamrum per eos. Intellectus, namque agit in particulares substantias, motibus intellectibilibus, qui proueniunt ab authore operis primi veri. Quod ob id est, uirtutis incomparabilis, atque hos ipsius intellectus motus. substantiæ sequuntur. Mouetur autem inrellectus, ad rem formatione intellectionis eius. Quæ cum non abducatur ab ea, est locus verus eius, non simpliciter, sed quia non alius. Intellectus porro lemper mouetur; motu intellectibili , ac spiritali , neque unquam cessat : alioquin non existeret. Neque autem contingit, quodintellectus celler intelligere . Siquidem intellectio eft substand tia eius, arque idem est sintelligens; & intellectus. Et motus quidem intellectus, est intellectio. Acque omnis motus talis perficit viuisicatque substantias quashbet (vt antea probatum) Siquidem substantia ipsius intellectus, seruat singulas substantias subexisten tes, & vita eius vitas inferiores, enm sit vniuerfalitas illarum.

Quod omnis motus in orbe superno est vitalis, & qualis, Cap. V.

Mne, quod monetur in orbe superno e sur sintellectus, siue anima, aut aliud, monetur

mouerur motu vitali: & perpetua illum fecudum connexistentia. Etenim sicut viator terre stris, progreditur itinere terrestri, ac ut omnia que e terra pullulant sunt terrestrias quamuis fint aliter variata, sic omne, quod defertur in illa regione vitali, defertur delatione vitali, Arque omnia, que ibidem cospiciuntur, sunt uitalia. Et quidem delatum, illic mouetur a principio viz ad finé (quo modo principium, & finis ibidem adfunt) mouetur inquam ad finem, non distans ab ipso principio, ratione contraria hic existenti, quod translatnmad finem itineris, differt a principio. Etenim si perlatum illic ad finem, distaret ab initio itineris, non esset intellectibile, aut virale actu. sed potentia, qua propter defineret corruptione: præfuissetque genitum. Nam intellectibile vitaleque actu, semper ac vniuersaliter eodem modo se se habet.

Quod intellectus est vninersalitas rerum, & quo modo. Cap. V I.

Mne vniuersale est intellectus: ac viceuersa, omnis intellectus est vniuersale. Non ita tamen, quod vniuerfale existat, præter particularia om nia existentia, siquidem (ijs omnibus ablatis) aufertur universale intelle-Qus. Ac particularia funt subinde alterabilia, variabiliaque additione, & diminutione, vni+ uersalia autem sunt omnino inalterabilia. Alioquin veritas penitus autenetur ( quod est fallum). Quare cum voiuerlale sit inalterabile,quod est forma intellectus, ex consequenti, etiam substantiam intellectus, impossibile est esse alterabilem, intellectus autem est vniuerfalitas specierum, quia continet in seipso vniversalitatem ipsam, formamque rerum. Negs autem resipla inest intellectui impressa, sed intellectus operatur aliquid rei simile, quo có nenit ipli. Et lic omne præterirum, ac futurum convenitalicui, quod inest intellectui. Sicut scientia in anima nostra convenit rebus significatis. Alioquin si forma in anima estent dillimiles a formis rerummon sciremus ipsas, neq; assequeremur veritatem carum. Siquidem veritas rei est ipsamet res, aliter enim forer aliena: ex consequenti etiam contraria. Animæ namque speculate: formant in seipsis veritatem ex particularibus, que secundum singularium speciem, est iplamet res. Qua propter cum homoconspicatus aliquid nudauecit for mam eius, imponit animæ luæ, fimulactum illius proportionatum, Quod si rursus videar idem inuariatum, agnoscit, siquidem simulacro prze xistenti proportionatoque conuenit. Si vero terrio aspiciat led alteratum no agnoscit, quoniam prima imagint in anima dissi

der . Sie antem artisex præflingit fibi in anima formam quidam, deinde facit limilem in materia una, vel plutibus. Etenim rerum pluralitas numeralis, prouenit per materiam. Similiter si alius ex us formis arte factis sumeret exemplar in anima vniuersale. ac postea similes in materia formaret, essent adhuc plures formæ singulares, & profecto si auserantur formæ illæ particulares, non ideo etiam aufertur vniuersalis. Quare concludimus, quod formæ vniuntur abstractione a materiis, & for ma vna multiplicatur, impressione in materias Vainersalia item suot permanentia, particularia autem alterabilia, perempribiliaque. Quareintellectui insunt simulacra semper aliis, quibuldam rebus proportionata. Et si quis dicat, quod rationes rerum, in intellectu infunt. illacum instrumenta viceria, non differentia ullatenus ab cisdem. Respondemus, quod fi ita foret, forma in intellectu effet ignobilior, quam fit, quod est impossibile, ideo non contingit, quod sit eadem cum te lensibili, indifferenique ab ca.

Quo modo intellectus est vnus, & plura: Cap. V I I.

Edeantes ad id unde digressi suimussier-Rmoni, quod voiuersale unum multiplicurur in particularibus, subdimus exemplum. Verbi gratia, plantam aut animal, quarum torum, viraque (quamuis be.vna,tamen dicitur de plurimis. Forme namque agentis in materiis plucibus existentes, differunt numero, & a fint in vna materia, differunt specie. Amplius res vna est plures, vt corpus, quod quamuis sit vnum, tamen ratio agens format in co membra plura. Puta os, oculos, nares, quorum quodlibet, quanquam sit voum, non tamé est vnum simpliciter. Sed enim est compositum ex pluribus aliis, ve meruis, nenis, cartilaginibus. Neruns, quoque ( siquidem sit unus) adhuc est compositus ex elementis, & ita de smilibus, ve sanguis, licet sie vnus, est etiam compositus ex rebus alijs, atque ita quousq; attinganrur materia prima, & forma. Quarum veraque cũ existat simplex, est substancia una. Et si interpretetur uninscuinsq; nomen. Materia ptima non est nisi substantu informis: Et forma vera, est per quam res est, id quod est lis prenactatis, intellectos igitur cum fit vnus, no oft vaus vaitate, qua forma corporalis. Siquidem est altior, nobiliorq; illa ve prædiximus, Neque item intellectus vnus est plura, ut corpus, led quatenus continent rationem potencem vnice plura. Etenim habet formam unam qua definitur, & ex qua oriuntur oranes forma intri nieca, acque extrineca, quonia vniuersale

uersale vnit particularla, néc ausertur saliquo illorum ablato) Allunde porto euenit, potentialitas cogitationis sub intellectualis; ac intellectus dividitur ab ea, vt vnum corpus abaltero, siquidem corpus dividitur, per lineam lateralem, extrinsecamque, intellectus autem dividitur per intrinseca a cogitatione.

Quo modo ounia sunt in intellectu, & quo modo agat intellectus, ac etiam Deus.

Cap. V Ì I I.

Dicimus omnia esse in intellectu, nó ideo tamen quod res in eo sint absolutæ, neque ita, quod cum eo componantur, sed quod intellectus producit eas, ac seruat. Nec enim quicquam cogitatur elle permanés nisi in co & intellectum auferamus:auferuntur quoque iplæ cum fua vniuerfalitate.Intellectus autem cum fit omnia, vtpote efficiens illa, agit vnum per aliud. Agens sed enim primum quæ producit per ficit absque medio, simulque in vnico momento. Ex confequéti existit creans vere, siquidem sine alia re, non autem, vt aliquid ex aliquo, neque causa alia adiuuat aut excitat illud.Ideo quoque sicut omnia sunt creata ab co, sic etiam ad illud reuertuntur, appellaturg; ob id agens primum, quæ nominatio nulli alteri conuenit. Siquidem ipla alia omnia fuerunt creata ab eo. Intellectus enim vero operatur vt agens secundum, ac per primum essicit. Siquidem indiget speculatione in agens primum præter fui contemplationem substatiæ, operatio quoque eius non est tota hmulneque subitanea.

Quò modo ominid animidia minerfalia sunt in animali minerfali; & quod aliter quam in intellettu: Cap. IX.

CIcut omnia subexistentia intellectui: sunt in ipso intellectu per rationem, sicetiam omnia animalia, vniuersalia sunt in animali vniu 📆 li per fationem : Si dicamus autem, quod funt veroque animali, sint plura. Vere quidem dicimus, sed animalia, infimi orbis sunt imperfectiora, ac pauciora animalibus superni.Et non defertur animal a uita absttahen té, quin perueniat ad animalia parua, imbecilliora, atq; illis inexistat. In quibus uita particulari uiuentibus, delinit virtus vniuerialis vitæ,quoniam non fubest aliud . Hoc autem , quod dictum est, fit cum speculatio nostra fue rit intellectiva, ablq; sensitiva. Siquidem sensus considerariprimo singularia, postea ucro species, & genera. Intellectus uero contemplatur primo vinuestalia. Postea uero particularia. Differétia autem hæc quam diximus inter supremum animal positium universale, & animal particulare, non quidem distinguit nisi seçudum formam. Dico autem quod animal vniuersale, & animalia particularia, non differunt simpliciter inter se, sed sunt qualis amor quem iam narrauimus in universo, atque amor in orbe sensibili, quem victoria elementorum, ex quibus res componuntur, dif-(soluit aliquoties, siquidem etiam is no coninngit entia, fissi per accidens, & citra intentionem ad primarium finem. Amor autem inreflectibilis connectit omnia uoluntat e, ac vnione vitali, appetituque primarii finis, qua propter nunquam dissoluitur. Siquidem non est excessus; qui possit, quoniam in mundo illo superno, nequaquam est controuersia: neque odium inter existentia, sed concordia fumma, vitæque communio, a qua omnia infetiora vegetantur.

## SCHOLION IVSSV EIVSDEM APPOSITVM.

Cap: 4. Bis repetit motum intellectus creati esse substantialem, intellectionem que substantiam intelle-Etus, quod falsum est, vi supra diximus.





## L I B E R N O N V SA QVONIAM IN CODICE

## GRAECO HVIVS LIBRI EXORDIVM

DEFICIEBAT, OB NIMIAM VETVSTATEM.

TINEÆ SIQVIDEM PRORSVS LABEFACTAVERANT,

ICCIRCO PRIMVM CAPVI NON

FVIT HIC APPOSITUM.

QVOD ANIMA IN ORBE INTELLECTVALI

NON INDIGET PROMOVENTE AD

OPERATIONEM, QVODQVE HIC

AVTEM INDIGET.



### CATVT PRIMVM.



Nima existit ex iure substantiz intellectualis, quatenus etiam extat ex nume ro eius, cuius operatio no est dignior potentia. Quare inter substatias quidem intellectiuas, huius existé-

tis potentiæ non indiget aliquo promouente ad operationem, quoniam est puta, ac perfe-Cta: respiciens spiritalia, ut visus sensibilia. In mundo auté fenfibili indiget tali promouente ad actioné, aliter enim sensibilia nequit considerare. Atq; huius causa est, substantiæ cortex: quo hic homo circumindutus fuit. Vnde fit, quod anima non attingit essentias rerum, viresque ipsarum, nisi præamotis etiam corticibus rerum, ad quod indiget ope intellectus agentis. Verum vbi, & quando essentiæ ipsæ sunt ex seipsis abstracta, ac vires detecta, tunc ibi sufficit animæ potentia ipsa, ad eas explorandas, neque alio pariter indiget intellectu agente. Rursus quoque dicimus, quod anima in regione intellectuali, substantiam suam respicit, & a reliquis ibidem conexistentibus roboratur. Siquidem ipla atque illæ sunt sim-

plices. Ad cognoscendum autem aliquid simplex, oportet substantiam cognoscentem, elie etiam simplicem, at cum in regione sensibili anima extiterit, nihil considerat absque labore maximo, atque id, propter nullam corticum copiam, quibus contecta est, nec vilatenus ei sufficit proprius actus. Istic namque est compositus (vt prædictum) nequit intelligere simplicia. Præterea hic anima nihil etiam mundi intellectualis explorare potest, nisi ille, adhuc post descensum affluat ipsi animæ ad actionem, neque ealdem substátias, quæ prius in illo spiritali orbe inspexerat, potest etiam num in hoc sensibili pariter attingere? quoniam elus intellectus lubmergitur, prohibeturq; a prima speculatione qua ia potiebatur.

Solutio obiettionum duarum.

Cap. I I I.

SI forte quispiam dicat, quod quæ substancia in potentia speculatur aliquid, tato magis eadé in actu speculabitur illud. Siquidem tunc est firmior validiorque, quoniam actus est persectio potentiæ. Respondemus uerum esse.

esse, quod actus est perfectio potentiæ, quando ipsa considerat, rem suscipiendo simulacrum eius, tunc enim potentiam suscipietem actus absoluit : seu perficit. Quando autem potentiam sufficeret ex seipsa intelligere, & fine receptione simulachri, contemplaretur rem, actus super afferens illi simulachrum impressim, profecto nocet, atque eande quodammodo corrumpit, præsertim quoniam est fere contrarius, & certe non est conterminus seu connaturalis. Rursus siquis diceret, quod potentia animæ corrumpetur, quando ita sit: quod ipsa recipiendo persectionem considerat. Sic enim recipit actum: actus autem corrumpit potentiam. Dicemus, quod potentia, recipiendo actum: non corrumpitur, sed actuatur, perficiturque. Cuius ratio est, quoniam posteaquam anima reliquit speculationes rerum intellectualium, adminiculatium illi, hic adiungitur potentia iugiter laboriosa. Etenim fiexistens in natura intelligit substantias, non intelligit moticia momentanea, nec ablq; cogitatione. Quasautem priusquam descenderit res perspiciebat, nequaquam cogitando. Siquidem clare intuebatur, cognoscebat.

Quod anima eadem potentia hic, & in orbe intellectuali utitur, sed non eodem modo. Cap. III.

PRæterea, quando quispiam quærat. Quo modo anima existens in hoc orbe, intellà git entia mudi intellectualis, seque dirigat ad illa:an videlicet sola cadé potentia, qua prius cognouerat, an etiam actu, quodam superaddi to potentiæ. Siquidem opinemur eam speculari res intellectibiles, simili potentia hic sicut illic.ld falsum est, quoniam anima ibide existit simplex, & foluta: hic autem inuoluta corpori, ac sub potentia sensibili contenta. Si vero anima hic cognoscit actu quodam absque potentia, hoc etiam erroneum est, quia omne cognoscens considerat rem per potentia propriam, naturalem que, ac inseparabilem. Dicemus itaque animam hic speculari entia intelle Aibilia:atque sublimia per eandem potétiam per quam ibi antea existens perspiciebat, præter quod inexistens corpori indiget alio, per quod consideret abstracta. Videlicet actu receptionis, quo formata potentia perspicit illa. Verum animæ in mundo altiore existenti, sola sufficiebat potentia. Neq; enim necessarius erat is actus. In substantiis namque intellectimis supernis, quæ actu speculantur, ipsa potenzia est persectio. In corporalibus vero actus, per quem ad finem peruenitur, perficit potentiam. Cum ita sit igitur, reuertentes dicimus, per quam potentiam anima inspexit essentias intellectibiles supernas ibi conexistentes: per

candem prospicit hic subsistes. Siguidem potentia speculans mundum illum, cuiusque operatio est promotioquædam, hic seruit animæ:aliter, quá ibi. Quoniam existens illic potitur speculatione facili, hic autem laboriosa. Atque huiulmodi potétia promouetur in fingulis uiris fælicibus, illaque entia nobilia fublimiaque prospicit. Eadem vtrobique existés videlicet illic videns principia prima, absque cogitatione, & impressione simulacri recepti, Hic vero detectione permotioneque sui, ita quod anima speculatura orbem intellectilem auferat potetiam suam ab hoc. Sicut enim homo supergressus motem . despectat inferiora, quæ aliter non poterat. Sic anima scandens, potentia eleuare, mundum supernum, contéplatur illius entia, quæ aliter nequit. Vtiturq; alcenfu hic, quo non utebatur illic. Huiufmodi vero ascensus, quidem anima est operatio, qua ipla existens hic speculatur essentias orbis superni, atque is ita fit, quod potentia animæ ascendens, primum appellit ad cœlum infimum. Dein ab illo ad superius sequens, donec peruenit ad supremum . Sicut in substantiis materialibus a compolita magis, progredi tur ad compositam minus. Donec omnino relinquat compositam, attingatque simplicem. Rurius quoque anima a cœlo, iupremo, procedit ad seipsam cognoscendam. Siquidem colestia, ac supercælestia, utraque sunt absoluta, & simplicia.

Quod anima calestis habet memoriam quandam. Cap. V.

Ntellectus ab agente, secundarius, hic reco lit ea, quæ nouerat antea in orbe luperno, Quare neque etiam mirum, quodidé animus existens supra cælos, sit memor eorum, quæ vi dit ac feciti regione subteriori.Quodque etiă in cœlis extet memor rerum cælestium, abstra Azrumq; quoniá existit sirmus, neque ab illis corporibus, ac formis primis alteratur sapientia ipsius. Si quispia autem quærat, cu spheræ celestes varientur. Siquidem in pristina dispo sitione haud permanét, num animus respiciat essentias iplarum? Scienterque agat aliquid in illis?Dicemus, quod animus cognoscit virtutes cælorum: & operationes. Nec falso, uidelicet operationes variari, & virtutes permanere. Etenim si cæli habent rationes, sicut etiam pri sci aiebant, conuenientius erit, quod animus noscat illos, quanquam habitudo eorum mouetur.Quando vero,quispiam adhuc ambigés quærat,quo nam pacto, animus qui demissus ab orbe intellectuali, adest corporibus cælicis, potest esse memor illius. Si ipse non habuit memoriam antequam descendit ab eodem. Dicimus, quod animus, tum in cælis, tum in

orbe intellectuali, habet memoriam. Sed nisi alicui ex corporibus pluribus, & diuersis inextiterit, nequaquam operationes eius manisestantur. Neque tamen iccirco remanserunt ei habitus iam diu præteriti, adeo ut penitus, oblivisceretur etiam mundi intellectualis, nisissafficeret admonitio parua ad eius memoriam. Verum si quisquam obijciat, quod cum breuitas temporis:paucitasque generationem faris sit ad memoriam plenam. E cottario igitur longitudo, quoque temporis, multitudoque generationum proculdubio faciet ad oblinionem. Ita quod cum generationes reuertantur circulariter. Animus obliuiscetur cuiuslibet longe præteriti, neque erit memor ali cuius iamdiu præcogniti, propter interuallum a ltatu primo, dissolutionemque, seu delationem ex motu continuo. Qua propter etiam animus tunc nó erit memor orbis intellectualis. Atque ob distantiam ab illo non aliquid prænotum eius seruabit. Itaque foret similis animæ brutali,id autem est absurdum. Respodebimus, quod cum animus descendit a mundo superno ad subteriorem, idest ad ostenden das operationes suas in materia, non oportet iplam peruenire vlque ad infimum, led enim ad definitum locum si transfert ibique subsi-Rit:neque aptatur cuilibet generationi, sed in quadam desistit, donec iussus retrocedat, digressulque inde ascendat regionem altiorem quam generationi cuiquam conueniat. Vbi primum extitit. Ideo licet dicere, quod animos huiusmodi non lateat ens mundi superni licut præfati fumus.

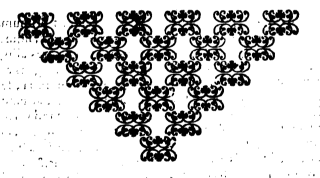
Quod anîmus calestis non babet memoriam qualem humanus. Cap. V I.

Explorandum an solaris animus lunarisq; ltellaris ve alius, scilicet, & orbis cælestis habeat memoriam. Dein etiam inquirendum an virtus animi uniuerfalis, ac postea ipsius stel laris animi principalis, quæ planetæ Iouialis est, utatur memoria, quod cum fecerimus inueniemus intellectus ab agente secundarii, antmiq; stellaris memorias esse differentes. Exordientes igitur dicimus, quod animi stellarum non indigent terrestrium cognitione.Sicut animi mundo inferiori inexistetes. Siquidem ab iis eam non acquirunt. Qnare non indigent memoria terrestrium cum discursu.Ta lis enim est adminiculo utenti, quali animi stellares non indigent ad gubernationem terrestrium, & directioné hominum. Siquidem illi funt memores terrenorum alia ratione, nõ entm discursu, sed solum virtute, quam ei indidit autor primus. Verű si quibusdam obiiciat, quod cum animi stellares speculentur

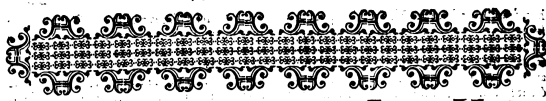
mudum intellectualem supernum, autoremque eius.Impossibile sit, quod non reminiscát illius, quod prius cognouerint, qua propter habebut memoriam aliquam. Dicemus, quod animi stellares perspiciunt mundum intellectualem, autoremque semper, atque corá. Nec enim ynquam obtutum fubterfugit. Ad mani festa autem euidentiaq; in promptu non est opus memoria syllogistica: cum hæc memoria non sit:nisi repræsentatio absentantis, immanifestiq;. Rursus si aliquis quærat, utrum animus stellaris, cum orbis inferior sit absens, occultusque utatur saltem memoria huius.Dicimus, quod cum aliquid continet habitum cogitationis alicuius rei. Dein amittit, ea subterfugiente aspectum: suscipit impressione quandam. Animi autem stellares non fuscipiūt impressionem. Neque unquam spoliantur contemplatione orbis infimi.Porro fiquis iterum quærat.Vtrú animi stellares agnoscant se conspexisse terram vniuersam, die: uel mense, anno ne præterito, aut cognofcant femixisse, eodem præ tempore. Etenim si ita nequaquam noscant, proculdubio carent memoria. Dicimus,quod animi stellares semper cognoscunt le circum ambire terram, ac uiuere, pesperuu autem inuariatumq; non transfertur. Dies autem præteritus, menlis ue, aut annus, & similia tempora, sunt termini recessionis, quare ens fir mum non est hesternum:aliterue præteritum, idem (emper . Animus vero humanus cũ motu constituit diem, mensem, annumque præteritum. Sicutque aliquis fingens uestigium, imponie pedem unum multis soli partibus, sic motus stellæ vnus, apud animam suam diuiditur a nobis in multas partes, tempus autem dinumeratur in dies, quoniam ipsi luci succedir nox, alioquin non different tempus præteri-. tum, prælens: ac futurum. Sicut etiam gutta, quamuis eadem fit, vnico ictu oculi in toto descensu, tamen apud conspicientem prius ex titit supernæ, dein medio, postea inferius : ita quoque præteritum, prælens, ac futurum inter se discernuntur anobis, quo ad nos, iuxta motus inferiores, successionem, & subsequelam, prioritate, posterioritateque partium quarundam. In mundo autem cælesti dies est vnicus, nec enim nox comitatur lucem, vt hic, attamen ibi dimensiones orbium sunt diverse, neque omnes partes sunt similares. Circulus namque Zodiacus differret ab aliis, quare non contingit, quod animus stellaris existens in uno signo, dissunctus tranlgrediatur ad aliud . Siquidem est lubstantia fixa in eo, non translatilis nisi ab ore subiecto circunducto transferente. Neque enim stellæ sunt in sphera unica omnes, vnde etiam motus illarum funt differétes. Porro fiquis ad huc

huc diest, quod anîma stellares de super prospechant homines, quo modo enim aliter uer terent curam ad mundum inferiorem? Et qua entione hie entia innicem transmutarentur, alterétur ue? Cum vero animi stellares prospe cent homines, impossibile est, quod non sint illorum memotes. Si autem fint memores habent memoritm. Dichnus, quod lieut nen oportet hominem vti memoria ad rem iplam coram conspectato, sine excitamento cogiçatiuz, sed vt cognoscit simpliciter, ac prompte accidentia ; proptet manifestum corum lensui occursum la minime conuenit, quod animi stellares cognoscant obuia simpliciter, ratione particulari (qualis memoria) telicia vniuersali, nisi cognoscant tanquam fingulare sub specie. Quod autem quidpiam memotia non cognoscatur. ex pluribus contingit: Aut enim, quia a cognoscente nihili fit, ut res nullius vsus. Ideoque spectrum eius impresfum lensui, anima non reponit thece corporis idest. Memoriæ corporali, aut quia cum sit presenter inspectum, ob ideae nullum sit obfaculum, ve limalscrum habeat, quo ue mimus obiectum comprehendatur, non indiget sogitations, fernandum recondi: ficut præte-

fitum, ut li sublimes a terra transiterius aeris spacium aliquod, no meminimus quotam par tem transerimus, aut quia ignoramus, quare nequimus seruare, aut quia non indigemus rescire, ideo quoque volumus seruare, Quando autem non seruamus cogitatione, nequaquam meminimus. Præterea ficut cum mouemur, non semper meminimus nos mouerisita cum scimus aliquid, in aliquo tempore, non coniungimus notitiam tempori, vi discentes aliquid contingens, quopiam menfe, vel anno, non oportet meminerimus, mélis, vel anni, uel alterius successus téporarij. Satis enim existit tantum noscere rem ipsam. Amplius caula operans aliquid perpetuo, nullatenus indiget servare notitiam eius. Quare neque memoria agnoscere. Sic autem animi stellares se habent. Postremo cum animi stellares moucantur, nihilosecius digressi a signo Zodiaci ubi existunt ad aliud, non oportet recognoscant per que signa moucantur, quatumque spacij distando percurrerint, siquidem accidenter distangantur, non autem lecundum intentionem, qua circumferuntur ab ho norabiliore ui prefixa, ideoque incessabili-



LIBER



# LIBER DECIMVS QVOD DEVS EST SVMME PERFECTVS

CREATO EST INFINITYS.



## CAPVT PRIMIV M: BOULESTA DE COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO D



Vtor primus est gloria supremus, quatenus est perfecțioe summus. Talis quo que existit: quoniam perficit quodlibet aliud perfe ctibile, perficit auté, quia omne illud essicit. Idque

siquidem creat omnia principia essentiæcuiuslibet entis, vt pote actor vniuersi, ac utriusque mundie. Deenter vero primitus infundit vitam, & potentiam ac dignitatem singulis influens per gradus capacitate. Vnde ens illi propinquius:est capacius. Tale enimuero omnium primum, suscipiens est illi propinquissimum dignitate substantiæ, perpetuitateque constantiæ: quid medium, inter autorem primum, productaque cetera existens: ante illa suscipit influxum vitæ, ac dignitatis, quem deinde infundit. reliquis subterioribus. Hoc namque continet lumen robusque veritatis maximum, in essentia spiritali, simplici ablolutaque. Et quod infra subsequitur, roboris, honorisque gradu, existit luminis paucioris propinquiorisque corporalitati persecta, copolitionique vere. Atque hoc primum lubexi stens soli formæ primæ est contiguum verbo eius, vt pote substantia præ omnibus subreliquis perfectissima. Influxusque perfectionis in eo receprus est infinitus. Transmissus autem, quod lumen possibile appetitus perpetuitatis, ad creatum subtersequentem, intellectum secundum, est finitus. Quoniam primum creatum paulatim influit intellectui secundo, ne turbetur, ipse. Lumen autem ne dif fluar, cuius infusio est excitabilium desiderij æternitatis in substantia qualibet spiritali, pro د ت

eius imitatu. Interruptio autem afficansa desitus sen corruptionis minersa Alinius modi ver ro lumen, quamuis sit interdum, magnumque ac sublime, haud tamen affinat imitamen, soi tatis atque uerbi creatoris sui, qui existit infinitus ideoque influxus eius optimus in vniuersum, & perpetuus indesectibilisque, & independens aliude, sed & causa omnibus appe tendi ipsummet ens primum.

Sand Design Cultat Commission Sand Commission

Quo modo Deus est prior alys entibus, quique est ordo entium. I I.

Eus est ens primum, sed enim priorita-Dre creationis, fiquidem cum substantiz quædam fint prieses aliis, ut fimplex, composita, ac intellectus agens anima, non sunt tales prioritate temporaria, sed vtinos accepimus prioritate essentiæ ac naturæ: qualis est generis ad species. Quod vero aliquid sit prius alte ro,nec tamen tempore. ratio est, quo modo enim quedam priora sunt, talia tempore, cum sint supra tempus, & causa temporis. Et iam quidem probatum, quod vnum non dicitur prius tempore altero, nisi ambo sint sub tempore contenta: atque unum extiterit in tempore priore, quam alteru. Primaria igitur simpliciter inter essentias existit mens, quæ iccirco dicitur princeps, quamquam est idé quod uerbum Dei, ac suppositum formæ primæ, cotinens, vt generis lummum, omnes lubstan tias illustres: absolutas, & puras. Illi succedit intellectus comparatu ad mentem illam secudarius, qui est velut species eius, constituita; subiedum suum. Cui etiam est forma appropsiata. Atque huic inest lumé ab intellectuali radice,

radice, ve cristallo, radius a sole reslexus. Adhucque ab isto procedit essentia animæ ratio-'nalis, cuius lumen etiam paucius est, simile matutino crespulo . Iccirco ei contingit oblinio,& ignorantia.Vnde fit vt indigeat doctrinaria eruditione, memoriaq; feruatrice, ac ragiocinio, ad suz fulcimentum, directionemas essentiæ. Rursus ex lumine rationalis anima, zoritur natura animæ fenfitiuæ, quæ etiam existit Minoris luminis quam illa. Quapropter caret exploratione syllogistica, Est tamen, tan zumque imaginatrix, & existimatrix. Amplius, ex huius lumine profluit natura animæ planta riz, quz quoniam multum distat a luce pura, absolutaque,remanet crassa,priuataque vi pro grediendi: ac respirandi. Solamq; retinet pul lulationem. Præterea, ex huius lumine sit naeura, quæ adhuc propter interuallum a luce principali, prinata tenuitate incorporea, lulcipit crassitudinem corporalem, ac quantitatem trimensilem, uidelicet, longitudinis, latitudi nis, ac profunditatis, moueturq; aliquo motus videlicet, circulari, simplici, & incessabili, qua lis cœlestis, talis ab autore institutus, propter generationem, corruptionemque subinde cotinuandam. Mouetur item moru yniformiaincontrarioque alteri, & cum cœlum sit conten torium, generabilium, naturalium, leruans fin gula pro conditione formarum in compositis. Siguidem a motu proprio peruerteretur deficerent illa omnia. Porro ab hac natura coli circumlatili, procedir natura multiformis 180 multimobilis inferior, cuius mormum inter se contrarictas, est causa generationis, corrup rionisque. Le jum en apresent un la estat

Quod mundus intellectualis influit cælefti, cæleftis autem sublunari, & quo modo Cap, III.

Atura mundi spiritalis, imponit ordine, corporeæ perpetuo circumlatær cuins orbes servant succedaneam alterationem inferiorum per influentiam latencem a nerbo Dei, & consequenter generationem :: corruptionemq;. Atque ita motibus iugiter succeden zibus, illinuntur genita coloribus spiritalibus, in fingulis speciebus, & individuis ad persisté. dum suo tempore, similariaque vaiendumo Natura enimuero celestis mouet corpora infezioris mundi compolita, elemétariaq; & gene: rabilia, ac fenfibilia, a conçauo ad centru, per essentias supernas, spiritales, ac pendentes ab intellectu primate, perpetualque, sed & virtute a Deo per uerbum, eis insita.ldeo autem he Substantiz sunt simplices, excelsa, constanter. que existentes, quoniam causa illarum est firma, ve pote immediata necho. Dei, unde etia

i. . . . . . . . . i

funt inalterabiles: Alioquin minime forent æquales, ac rectæ. Cum intellectus namque sit in essentia persectus, oportet etiam opus eius esse absolutum, quando ipse (ob id quod est proximus verbo Dei.) Ex consequenti assidua quoq; ac infinitam uirtutis summit immissionem, non indiget alio coagente. Influxus aut (vt prædictum) in alias subcausas ad amandsi Deum est sinitus, ne recipiendo turbentur. Interque istas, quamuis substantiæ corporales generabiles q; valde desiciant in illius susceptione, tamen ipse intellectus iuuat huiusmo di causas insimas, sicut patet in aquis ex quibus, oportuno tempore gignitur magis unum animal, quam aliud.

Quod folus Deus est autor uerus anima ra tionalis. Cap. IIII.

Atura qualis plantarum, brutorum, mineraliumque, est opus animæ rationalis, dissimiliter factum ab ea, quá ipsa sit opus intellectus agentis sactum ab eodem. Quoniá intellectus non agit vere huiusmodi animam. Siquidem omne agens uere producit elementum rei, substantiam, subiectam formæ, & formam seruatricem elementis Intellectus ausem non agit elementum, neque sormam animæ. Quare intellectus no est agens vere animam, quamuis sit medium inter agens ipsins primum, ac sit agens vlrimum quod est proximu. Primumautem est Deus, qui est agens uerum. Siquidem agit esseniam, cun ipse sit esseniam vera. Atque impossibile est, quod aliquid producaturab aliquo sine illo.

Quod tres sunt illuminationis anime gradus, & quales Cvp: V.

💙 Vm. omne lumen propaget alterum, pri Cmum quidem est persectius postremo. Medium est particeps viriusq; extremi.Porro conuenit ètiam lumini, quod propagatum est inficumque intellectui secundo, habere tres gradus, uidelicet supremum, proximum verbo, quod vere appellatur lumen absolutum,& mundus lumineus.Gradum quoq; alterum in fimum, ireniq; alium medium. Iccirco egam cum ex animabus quædam hauriar lumen gra dus supremi, spiritus eius accedit adillius per fectione, adsimilaturg; spiritibus dæmonicis. Attingity; confideratu veritates, speculans in dinintrate creatoris. Operatio etenim ab hoc intellectu, rationis ueræ, actionisq; probe, pro neuit ex coniunctione eius cum intellectupu ro, absolutoq; qui existit proximus uerbo per sectifimo autoris supremi omnium, persectio ne,ac puritate,opus proximum. Siquidé perfe ctionisph, est etiam persectum ... Huinimodi

autem

autem verbum continet iplum intellectum primatem nobilem, nequaquam fibi cognominem, fiue vniuocum. Animabus vero in gra du infimo constitutis, distantibusque ab intel lectu primate, contingit ignorantia, error, obliuio, incertitudo, exorbitatio, atque corrup io. Media autem anima participarunt utrunque extremum, illudque magis, ad quod magis declinarunt. Sic quoque se habent anima sensitua, vegetatrix: ao mineraria. Harum se cundum trisariam) vnaquaque species: graduum differentiam.

Quod intellectus est simularrum Dei, anima autem est simularrum intellectus, tanquam verbum expressium eius. Cap. VI.

¬ Vm simplicitas compositioque substan• tiarum existat maior, minor ve, profagio ne distantiz, propinquitatis ue, ad uerbum diuinum. Ex consequenti quodlibet creatum, prius est, verius in fimplicitate spiritali, absoluta, ut pote propinquius illi, quod autem est distantius, existit minoris simplicitatis, propinquiorifq.ad corporalitatem meritam. Sic luminis inflaxus quoque inexistit cunctis, pro capacitate lingulorum: iuxta gradus prælerip tos, unde quod est capacius, est propinquius, ve recipiens primum: sir proximum propeer dignitatem esfentiç, mediumque inter Deum; & cætera entia a se producta, quod recipit influxum vitæ ab iplo.Receptumque alteri lubexistenti. Dein infandit (quo est persectius) eum, quoniam existit prius illo persectius, tu quia extat imitamen primum Dei : per quod gradus eius oftéditur.Ita etiam intellectus decenter influit animæ, quoniam ipla est eius simulacrum factum, sicut verbum expressum. Operatio quoque vniuersa anima profluit in alia superadiuta ab intellectu vniuersali, qui se habet ad ipsam animam, sicut ignis ad caliditatem ab eo ortam. Alteramque in alio susceptam, quam intellectus producit attamen, ablq; cuiuldam potentiæ luæ ex traductione.

Quod anima rationalis producit sensualem; quodque indiget ea, & quo modo, ac quod illi vnitur. Cap. VII.

Nima intellectualis existens in hoc mi nori mundo, intelligit per cogitatione, quoniam intellectus eius deriuatus a primo, deficit: extatque materialis, idest potentialis. Atqueintellectus quidem, perficit animam rationalem, cum eam producat. Sicut pater si lium. Talis autem anima, perficit animam sens sualem, quoniam producit eam quasuice ver-

-sa) quoque indiget, quando anima rationalis excitatur a sensitiua, ad speculandum principia. Sine qua minime dirigeretur ad aliquod illorum, neque item formaretur specie quapiam rerum, neque ex consequio foret apra fuscipere vniuersalia ab intellectu agente, primo.Quod autem anima rationalis vniatur sen fitiuz, hinc patet, quoniam alioquin non alsentiretur affectibus, delitijsque naturalibus: neque appeteret victoriam, dominiumque, non indigeret discliplina eruditoria, & nequa quam affectaret gloriam, non oblectaretur, harmonia. corporalique pulchritudine. Haud etiam foret prona in naturam humanitatis, neque conciperet speciem eleuationis, gandinmque enationis. Minime prosequeretur commoda corporis, ut salutem, indolentiamque, et solam haberet rationalitatem. Hæ fiquidem operationes illi contingunt, ex communione cum anima sentitua, que tamen est purior, ac eleuatior supra qualitates natura. les scilicet visibiles, gustabiles tactilesq;, & reliquæ sensibiles. Quibus profecto si non vnire tur, nequanquam samescens appeteret saturitatem, nec laborans quietem, neque ægrotans fanitatem, nec concupiscens coitum, & paria cetera. Rurlus anima rationalis absque sensiti ua forer proculdubio, adsimilis substantiis spi ritalibus, qua certe non cognoscunt, prædica zum ullam qualitatum. Expertutm enimuero est, hominem sentite illas qualitaes, ac explo pare, ficut vice verla, anima rationalis non cognoleit uere statum lubstantiarum illarum, de litiasque intelloctuales spirituum, nisi ratione exemplari arque cogitatu imaginario, ad seipsam dirigendam.

De intellectu agente, qualis, & quo modo se habet ad possibilem. Cap. VIII.

Neellectus agens infinit animæ rationali. Siquidem existit lumen eius, quod uniuerto mudo expanlum, dirigit alia entia, feruatos omnia, quæ per finceritatem accedunt ad eius essentiam. Per immundiciam autem, recedur ab eadem.Quandoquidem intellectus primus post mentem principem, vna cum intellectu materiali, qui est substantia nostra, influit muss do. Siquidem illius agentis-essentia est supra naturam istius possibilis. Atque intellectus agens,amat possibilem seu naturalem, ut præceptor discipulum, aut pater vnigenitum : aut veluti mas fæminam. Quoniam nullum aliud ens est aptum suscipere actionem eins perfecham, niù intellectus materialis, qua propter intellectus materialis, qua propter intellectus primus iunando, uergir penirus ad cum, qué seruat tanquam opus proprium supra alias substantias,

fubftantiss, que figillatim admittunt influxú eius agentis, lecundum puritatem, lmpuritatemque essentiz propriz,nec persectum. Anima autem rationalis que est intellectus secundus ab agente, idest possibilis, non est ex harum numero. Iccirco quoq; intellectus prior vnitus illam, seruat, regit, illustratque.

De intellectu poss. quo modo vnitur anima sensitiua, ac intellectui agenti. Cap. X I.

Ntellectus secundus ab agente qui est possibilis, minime ualet. ex se depurare formas naturales : easque reducere in essentiam fuam rationemque vniuerfalem, absque excitatione animæ sensualis quæ est nobilior qualitatibus corporeis, quá siquidem intellectus secundus pradictus amanter complectitut, euast imaginatiuus: ac pronus in eam seruat. Quapropter etiä anima sensitiua hominis vice versa appetit subiŭgi intellectui materiali, illoque indui. Siquidem nihil posteritatis exi-Rentizque constantis adsequitur, nisi per influentiam illuminationemque ab eo recepta, sed habet per illum, ad miniculum fulciendi permanentiam suæ essentiæ. Intellectus igitur posibilis,& anima sensitiua hominis se se mu tuo (propter vtriulque indigentiam) diligunt, simulque vnione substantiali coniunguntur, qua perficitur existentia hominis, & gradus constituirur. Ita quoque se habent, intellectus agens, & anima rationalis se se inuicem optan tes pro ratione, qua vniuntut, ac fiunt lubitantia fere una.

Quod forma corporis duplex, quodque intelle-Etus agens regit possibilem, possibilis autem animam sensualem. Cap. X.

PRobatum est ante hac, quod forma corpo ris est bimoda quedam videlicet, existens per se, quædam corporis inherens, ut forma artificiaria, item uegetatiua, & quælibet alia ac cidentaria, verbi gratia albedo, nigredo, quæ non subsistit, sed materiæ inexistit, atq; huius generis quædam species permanet actu in for mis omnibus intellectiuis, quales radij luminis, qui inherentes corpori illuminato, persistunt in anima agétis, quod cum ita sit anima -igitut lenlualis(li bruti lit) pmanet in iplo cor pore viuido, & si hominis, prius quidé permaner in corpore viuido, postea vero ét in agenre, quapropter cum morte corpus desecerit. anima quoq; vegetatrix sensualisque cessabit, perseuerabit autem intellectus possibilis, qui illi adluit, seruatus ab agente,qui dein intelle Aus agens seruatus a Deo (cuius verbo est pro

zimus colifiet. quapropter intellectus agens amat,regity; possibile, possibilis aut animam sensitiuam, ut pater filium : & doctor discipulum, & ad id uterque indiger recepto influxa a luce, & vita eterna: ac superna. Porro intelle Aus agens perficit animam rationalem quoniam produxit illam, anima autem rationalis perficit sensualem, quatenus perducit eam ad absolutionem, vice versa excitatur ab ea ad scientiam, sensibilium, promouerurque ad fapientiam intelligibilium, pro modo recipiendi ab intellectu agente, ac primario . Idcirco cum anima reuería ad essentiam suam perspexerit intellectum agentem, eius operationes sunt illi conuenientes, neque tamen omnes, fiquidem humanæ actiones non nifi propriæ: probæque intellectui agenti adscribuntur reliquæ uero ignobiles ac improbæ in animam sensitiuam referuntur, ut pote ipsi accidentes, non intelle&rici.

Quod intellectus agens est proximus Deo intelletinique possunt, & quod Deus continet in se uerbum, item quo modo Deus intelligitur. Cap. XI.

Ntellectus agens nobilitat animam rationalé, siquidem cum producat cam, nunquam etiam separatur ab eadem, vt pote immediatus illi: sicut uerbo diuino inter, quod & iplum si forer medium, desicerer ob distantiam a uerbo illo, neque existeret satis perfe--Orum, ad continendas in essentia cúctas scientias, siquidem si contingeret intercidere medium unum eadem ratione, ex consequenti contingeret, quoque intercidere media plum, quod si foret, lumé dignitasque intellectus agentis diminueretur, augereturque crassitudo, quale est impossibile, cum sit nobilissimus omnium substantiarum createrum. Effentia porro diuina nunquam separatur ullatenus a verbo concepto, sed enim est ens ipsum, quoniam continet omnem scientiam. Anima rationalis autem, est aliquo modo intellectus 2gens, conuenitque illi cum fit ab eo producta. Neque item separatur ab eodem quoniam est illi proxima, comitaturque ipsum intellectum agentem, illiulque formam respicit, ut subgradus intellectualis, hic autem intellectus materialis est valde honorabilis: quoniam est simplex ac spiritalis, quo attamen intellectus agós fecundarius a mente primaria, ut prædictum, est fimplicior, continetque eum, atque exercet in codem mirandas operationes ope mentis fiue intellectus principis . Qui cito etiá intelligiturab intellectu possibili perspiciente műdum fenfibilem,ac præfertim eius gradum optimum, huiulque motum perpetuum, simplicem

plicem tum occultum: tú manifestum ab ipso intellectu primario prouenientem. Siquidem cum homo explorauerit entia mundi inferioris, speculatus aerem. plantas, animalia, & teliqua, ascenderitque ad mundum supernum verum, introspiciens spiritus inexistentes, intellectiuos, perpetuos, uita optima, puraque tales refertos, ac graduq; suo omnes contentos, atq; feruore etiam ardoreq; propter illuminationem a luce primaria: maxime autem in eo intellectum nobiliorem, superioremque alijs, atque administrantem sapientiæ suæ, vir tutis inditæ ab autore mundi veriusq;, inenar rabilis,intellectus in quam possibilis contemplatione attingit Principem horum omnium. mentem.

Quod vniuersus mundus est perfectus, & consequenti qualis sit eius autor primus.

Cap. X I I.

Vndus vniuerlus continet omnia, neq; M aliquid superius addet quicquam, siqui dem est summe perfectus. Tale ens autem no admittit additionem in primis. Etenim addita mentum (si quod fieret mundo vniuerso)esset ens naturale, aut non. Non autem ens naturale, natura siquidem existit vniuersitas mundi. Quo modo autem potest iam prius contentu addijci continenti? Item cum omne cades sub posibilitatem naturæ, cadat etiam sub activita té agentis alicuius, neq; aut in mundo vniuerfo quoddá aliud agit fine primo autore creante intellectum agétem. sequitur vt quodlibet possibile sit a Deo esse dibile. Quapropter huiusmodi additamentum, aut est necessarium mundo, aut non . Et siquidem sit necessarium, illo autem careat mundus, is erit defectus . At agens sapiens, no facit opus defectum. Quod si additamentum non sit necessarium: si apponatur, igitur erit superfluum. Autori primo au tem non est adscribenda superflua actio, neq; - deficiens potentia. Rursus huiusmodi addita- mentum, aut est pars mundi: aut non. Si nanq; existit pars mundi, nó est extra mundú, iam.n. firmata est demonstratio, quod nihil est extra műdű,quodq; ola sunt in eo cotenta. Quod si illud fit extra mundű,ant est creatű,aut increa tum,& siquidem existat creatum,iam quoque existit pars mundi. Ex consequio igitur non extrarium. Si vero lit increatu, cotinget, quod qua ratione illud est increatum. Quod vniuer sus mundus posser absque creatione existere. Quod si ad primam divisionem dicat, illud ad ditamétum esse non ens naturale, quo modo id contingit? cum non ens naturale non sit possibile, quando quidem omne aliud possibi le, est ens tale. Et videmus totum esse nó a nullo agente. Propterea, quod aliquid est prius illo. Et enim si contingeret aliquid produci a nullo agente, etiam tanto magis contingeret vniuerium múdum existere a nullo . Iam vero sublatum est, quod aliquid possit a nullo produci. Siquidem existéria cuiusliber producti, est ab alio. Quapropter colligimus impossibile fore. quod mundus vniuersus additamentum suscipiat. Neq; est imaginabile aliquam substantiam existere quá intellectus princeps non contineat.lam autem antea probauimus, quod autor primus est sapiens, ac potens, is autem non prohibetur producere aliquid. Siquidé cum sit sapiens, repellit inscitiam. Quú sit potens, lassitudinem no patitur, cum etiam sit liberalis.Inuidia,auaricia ve non retinetur. Vnde nihil omnino impedimenti obstat, quo minus producat, quic quid produci contingit boni, quod tamen libeat. Neque adhuc enim longitudo temporis turbat, neque dispositio quæpiam alia , ad id deest.

Quale sit verbum conceptum seu mens diuina.

Cap. XIII.

Vtor primarius vniuersi mundi creauit iplum, nequaquam ultra præscriptum sapientiæ mentis: bonitatemq; , ac potestate suam, vi qui continet in essentia substantias partiarias eius, perficitq; ac eildem influit. Siquidem existit infinitus simplicitate sua. Neg in le caret potentia , quamuis influxus eius in animam sit finitus. Nec enim quicquam suscipiens ab eo influentiam, est imitamen par eius substantiæ, comparatu ad verbum creás, quod est vaum cum, productum; absolutu, ac præceptum illius bonitalq;, & voluntas, quod ité produxit omnia, crassa, sesibilia,& omnia sub tilia intelligibilia. Quodlibet enim, quod sit imaginabile formari ab intellectu principe, est etiam productum ab eo. Neq; vero præceprum huiusmodi intellectus principis conceprum est terminatum, nec alterationi, variatio nig; idoneum. Sedenim omnes essentias subexistentes substantia sua seruat. Atque harum alias ab intellectu medio, a se tamen expressas secundum imitationem ad ipsum. Non etiam vritur imaginatione, nec cogitatione tale verbum. Hoc enim non competit autori ipsi primario. Quapropter etiam verbo eius minime conuenit, æqualia siquidem vni alteri, sunt æqualia inter le, vt lineæ egressæ a centro ad cir cuferentiam. alioquin æqualia forent inæqualia. Quapropter cum rerum etiam quæda fint compositæ, ut sensibiles nactæ qualitates, verbi gratia colores, sonos, odores, sapores, tactilesque, tum corpora superiora, vt cœlestia , tũ inferiora, vt terrestria verbi gratia plantæ, & bruta, ac homines.Quorum quodlibet totum est maius sua parte. Moneturque, & quorum aliquis

Moneturque, & quorum aliquis motus, vt celi,non habet contrarium, alius autem, vt elementorum, habet contrarium, siquidé vnus impedit alterum. Et anima rationalis quidem Est substantia mobilis motu spiritali.Illitaque coloribus spicitualibus, quos ei immittit intellectus supernus, ipsautem dein trasmit tit reliquis entibus subterioribus a se expressis, comprensique per cogitationem. Essentia autem veri producti, ab astracta ab omnibus plijs, quod intellectus ipse princeps testatur, Si nanque conueniret in aliquo speciei creatæ expresseque, illietiam conveniret autor iple mensque princeps, qui est consubitantia eius, pec enim est aliud quid ab eo, id autem non est. Quod si uelis manifestius, specta an ue quæpiam altera essentia, adiungatur sistere possit, an ue quæpiam altera essentia, adiungagut alcendatque similis in substantia ad eum, & quoniam id non contingit, ablataque funt ab eo circumpendentia, non poteris compazare, coniungere ve essentiam illius cum alia, quæ uere referat eam. Siquidem omnes ellensiæ formate creatæque, ab intellectu divino sunt posteriores illo, ab illisq; omnibus is est abstractus, Produxitque mentem sui primaziam : imposuita; illi quallibet entuitates sub Tatione qua iple considerantur. A qua oriuntur omnes formæ differentes, sieut entia ab elsentia:& formantur creaturæ; terminanturq; natura, vt species progenerantur. Quare cum omnis essentia comparata alteri sit aut superior priorque, aut inferior posteriorq;, itemque aut abstractior aut concrerior illa, non fit autem aliqua essentia prior, superior ue aut abstractior autore primo, lequitur, quod idem non habeat rem aliquam exteriorem, quæ pol fit eum pariter representare, siquidem inferio ses five hæ infimæ, five illæ superiores, non attingunt prædictam meatem eius, sub ea ratio ne, qua iple seuit perficitque illam.

Qualis sit orbis supremus. Cap.XIIII,

Vndus divinus est absolutissimus om nium, quoniam habet numem copiosum ptossuens que in inseriorem, continetque in seipso omnes substantias perpetuas nunquam desituras; nullatenusque perituras, vt.pote intelligentias, animasque omnes. Atque
existi immotus in summa pulchritudine, &
minans aliis rebus. Non indiget motu extetius, quicquam afferente, siquidem cuncta
amplectigur, neque potest aliunde pati. Nec
enim extar, jagens a quo persectionem additamentumq; suscipiat. Existit item purus, quo
niam non habet partem, qua non intelligat,
& ea quam habet intelligit ex se non per ex-

5. . . . · .

ploratione. Quandoquidem principatus eius, vt cæteræ dignitates, est eternus, ut essentialis, non temporarius, ut accidentarius. Temporarium, siquidem non existit æternum . Tu vero speculaturus mundum illum honorabilem. eiulque substantias nobiles, contemplationé dirige, sequutus ipsam, nec in primis gradibus subliste, sed perge adhuc relicto sensu, capics intellectum, siquidem sensus solu noscit singularia, ve hunc equum, intellectus autem scit etiam vniuerlalia, ut equum simpliciter, & siç aliam quamlibet speciem, neque tantum species sed etiam genera, Atque uninersalia talia aut primo, aut raciocinio per sensum excitante hic intellectum: qui in orbe dein superno contemplatur clare, quoniam eius essentia lunt æternæ, stabiles, semper præsentes, incrsantes, inalterabiles, immutabiles omnino, eadem intelligentes, & intellecta, nec dissentientes, amatæ item, & amantes. Non enim in tellectus intelligit quin adfit amor, quod fi tres adunt, intellectus, intelligens, essentiaque intellecta, & amor conlequens, oportet adde re motum, & quietem, motum autem quonis intellectus intelligit cum motu, qui est non transgressio, sed persectio apration; nec enim a statu pristino euertit. Vramor enim vero co mitatur intelligentem, quoniam si intellectus illo spolietur siet solitarius, silentiosusq; nihil comprendens. Siquidem oportet intellectam remaptari intellectui per amorem.

Quod vterq; muudus existit per Deum,parendoque illi seruatur, quique sit ordo inter intellectum, principem, agentem, ac pos sibilem, quod etiam uerbum est duplex, videlicet conceptum,

expressum. Cap. XV. T Ihil utriusque orbis existit absq; autore primario neg; vniuerh entia subijciuntur nisi ipsi, atque illi propter dominationem, , seruationemq;. Intellectus vero possibilis est infimus aliorum intellectuum apud Deum, perque illum nos intelligimus entia. Ille auté non intelligit line autore suo. Sed & non intelligit eum per spectrum representans, ueru per sui speculationem, intelligendo enim se ipsum, intelligit consequenter autorem suu, quatenns viuit, non tamen quatenus est. Idcir co etiam intellectus ob istum essentiæ gradu est perpetuus, feruens siue ardens, humilis, tra quillus, ac fortis, propterque affiduum influxum ab autore primo maiestatemq; divinitatis eius se se illi submittit iugiter, a cuius dominatione si mundi declinarent, corruperentur, liquidé funt ab iplo.Et quicquid eis inclt, confistit per ipsum.Præcipue si subiectionem illi præstiterit, intellectus agens videlicet, ac cœli substantias intellectinas continentes, is intellectus

intellectus siquidem post diuinum primus in est animæ rationali, animaq; illi coniungitur iuxta periodum, quibus coniunctus fit unum amore, ac gaudio incomparabili. Quod si anima separetur ab intellectu isto, sequitur eam corruptio. Conjungitur porro anima intelle-Etui agenti, quoniam existit ab ipso, sicut ipse intellectus agens a uerbo dinino, cui iunctus continue, perseuerat, quoque continue. Siqui dem tale verbum non format immediate nist intellectum, neque intellectus formatur nisi a uerbo. Intellectus vero agens est proximus verbo diuino, quoniam non potest cogitari quicquam prius, intellectu agéte propinquius ipsiverbo. Qui etiam propter imitationem qua dam autoris appellatur verbum abstrahens, quoniam anima per eum potest abstrahendo deputare qualitates sensibiles. Si vero inter au torem primum, intellectumq; agentem foret Substantia quæpiam media, illa esset superior, nobiliorque, ac illustrior proculdubio intelle Au iplo, cuius cotrarium fuit probatum. Ideo quoque intellectus agens dicitur verbum crea tum autoris primarij, quoniam speculando ipse autor semetipsum exformat tale verbum, contemplando autem creata minime nouat aliquid viterius. Essentiæ porto omnium crea turarum insunt substantiæ autoris primi, quoniam nő intelligitur aliquid præter essentiam ipfius. Et si foret verbum creatum prius intellectu primario, esset quoque perfectius code, at quo modo id fiet? quado iam probauimus, quod intellectus primarius existens verbum primum, creauit verbum extractum, solusque id egir. Dicitur,& enim verbum quoddá prius ordine, perfectius item, puriusque comparatu alterius inferioris. Et quo modo etiam contin get, vt quodpiam verbum creatu sit perfectius intellectu agente, cum enim tali intellectui inesset defectus, qua ratione posset sincere spe culari autorem suum? in quem si forte ignoret nihil aliud poterit discere.Quoniam omne intellectum per ipsum intellectum principem intelligitur.Præterea si verbum creatum foret perfectius intellectu agente, is non foret causa necessaria inter autorem primum,& creata, quod est falsum. Quare intellectus agens est perfectior, ac prior omnibus, sub creatis, impossibileque est imaginari quicquam aliud creatum persectius. Inter intellectum siquide secundu ab agéte, qui est anima rationalis, autoremq; primum, est medium imaginabile, in tellectus videlicet, ipse agens. Quoniam intel lectus ab eo secundus, est primum mobile admittendo, recipiendoque. Idcirco etiam conititutus est medius inter intellectum agentem primum,& naturam ignobilem corporalemq; ac trimensilem, sed & tres potentias complexus, scilicet vegetatiuam, sensitiuă, atq; intellectiuam, cum is intellectus secudus speculatur ens ipsum vnum, quod contingit ex gratia primi, est vnus, cum autem reuersus ad se, quatenus, est medius inter duos orbes, uidet seipsum, sequitur vnum, mundusque inferior naturalis, corporeusque ipsum subsequitur.

#### Epilogus prædictorum. Cap. XVI.

Am probatum est igitur, quod inter autore verum,& naturam funt media plura, quorum intellectus agens est primum, & anima ra tionalis secundum, anima autem sensualis ter tium. Atq; intellectus primus post diuinu iungitur verbo eius vnione inexcogitabili, proximus eidem, itaq; ambo funt vnum,neq; tamé vnio iplorum est qualis intellectus primi agétis,ac lecundi possibilis , quoniam intellectus is fecundus ab agente, quamuis fecudum fubstantiam fit ab intellectu illo primo, tamen est gradu longe inferior. Siquidem huius intelle-Aus secundi gradus, est primus entis mobilis, pendens ab intellectu primo, cuius gradus est quietis propter suam absolutionem, quæ non indiget perfectione exteriore, ad quam, ob id sit mobilis. Immobile autem continet omnino mobile, omnesque illius partes, & continens est prius contento, superiusque dignitate, ac sibi sufficiens simplicitate substantiæ, pro multiplicitate alterius. Namque semper aliquod mouens existit exterius, animaque propter indigentiam est mobilis ad multiplicitatem,& cum nobile quodda sit motum, quoddam quiescens, verbum quod est intellectus agens, neq; existit mobiliter neq; quiesces, sed ab veroque abstrahitur. Iam quoq; probatum, quod inter creata, primarium est intellectus primus liue agens, lecundarium autem intelle Aus secundus qui dicitur anima rationalis, collocata a Deo, vt præfatum, in confinio 🕶 triusque mundi. Quodsi quispiam quærat: qui nă autor extitit intellectus primi agentisque? Respondemus Deum autorem uerum fuisse, qui creauit eum ante omnia alia, cuiq; infeuit omnia, qui intellectus quoque agens cum fe ptoximus ipsi Deo, dicetur verbum ipsius expressum cuius gradus, vt dictum, non est rei mobilis neque quiescentis, siquidem motus & quies non insunt nisi substantiis inferioribus illo.

Quod verbum expressum est causa proprie creatorum, Deus autem non est proprie causa eorumdem. Cap. XVII.

V Erbű expressum appellatur causa causaté, atq; hæc suit opinio sapientű Babilo-

hia, queniam ab co producuntur entia, iple ria intellectus ab eo secundus, id aut propter gnionem verbi huius cum autore primo, a quo iplum, & omnia alia existentia vere procreantur. Causa vero dicitur que est effectrix cum expressione simili existentiz causati, qua te si nihil fuisset aliud creatum, verbum tale non appellaretur causa. Nullumq; ob id etiam aliud inferius dicitur tam decenter cau. Si saquidem nihil cum expressione simili, producitur line iplo uerbo prædico. Et quando etiam nihil recipit expressionem suz existentiz a se iplo.Cum & enim existit haud, procedit ad ex preffionem suz existentiz. Nequaquam coucnis, quod aliquid nuncupetur, uel sit causa sui, re fallum est, quod aliquid prius, qua prius, sit posterius le iplo, & superans quatenus tale, sit Superatum. Contingit porro intellectum agen tem qui est tale verbum dici causam, quoniam est plenus seminibus. Si careret non decentur nominaretur caula, imo existentia illius desineret, non enim contingit, quod quicquam pendeat ab altero extremo, & id non existat, alioquin contingetet causam fore absque cau sto, ac niceuersa causarum pariter sine causa, Quod si sit, entia forent inordinata. Quo dato, auferretur præminentia prædominiumq; virtutis absolutioris. Quare agens, & patiens administratumq; existerent equaliter se habentia, Quæ tamen esse inæqualia experimur, tum ratione actionis, passionisque in quibusdam, tũ ratione medii vaius, vel multifarij în aliis, vel nullius etiam in plerisque, qualia sunt entia abstracta potentia persecte. Quare, vt dictu caula nominatur compatatu ad caulatú.Quod li quilpiam dicat cum caula, & caulatum conveniunt correlatione, different autem substan tia, quo modo igitur caula coniungitur caula to? Respondemus, quod inter causam, & causatum est quædam conjunctio per radiationé quampiam, proportionemq; communem, fine qua impossibile est unu esse causam alterius, ve aliquem esse patrem alterius filii. Quorum quamuis vnus sit prior altero, tamen corum eit quædam coniunctio, & licet filiatio infit filio, paternitas autem patri, non ideo tamen aufertur omnis inter illos communio, sicut au tem de ijs patribus correlationis sic de reliquis. Sic enim inter elementa quæ sunt causa mixtorum, verbi gratia mineralium, plantarū, animalium, ipsaq; mixta, est hæc coniunctio. Adhuc quoq; inter individuum vnius speciel & indusiduum alterius extat talis communio, yt contingit yni illotum alteratio, tralmutatio que, ab alio, collocatio item in regione propria,& alcentio, tum dignitate, tum fitu vnius lupra alind, ve elementi, verbi gratia aque lu pra terram, aeris, lupra aqnam, ignis, lupra ae,

rem. Quorum fingulum in fuo loco constitutum quiescit, ac ut in animalibus, item velut capitis supra pedes, implantis quoq;, vt ramo rum supra radices, præterea animal est sublimius planta, plata minerali, atq; ita inter vnū, & alterum proportio. Si nang; inter prædicta minime foret communio nominata, impossibile esset vnu eorum existere causam alterius. Ita quoq; cœli circumlati sunt causa, quod ele menta inter se alterentur, transmutentur, patianturq;. Quorum est coniunctio quæda mul timoda.Gonueniuntq;, tum quod funt mobi lia localiter, tum quod sunt, quata, terminataque. Et enim si non ellet proportio inter illa, elementa no paterentur a cœlis, quod falsum, tamen est, cum ex illis non genereur aliquid, nisi per impressionem ab ipsis cælis, eorumga motibus. Sunt enim celi causa formarum natu ralium, hæ autem compositorum generabilis. quorum est talis communio. Præterea materia, & forma quatum vnius est motus cogitabilis, alterius uero quies, sunt ambæ causa con positionis cœli, interq; illas, & cœlum est com munio plurima, quia cœlum circunfertur, forma aut circunfert, quamuis ibi materia, & forma sunt insensibiles, sicut etiá hic. Adhuc auté anima vniuerfalis habet proportionem ad hu iulmodi materiam,& formam, quarum vtriul que est causa, & firmior, quá particularis, quoniam illa veitur descriptione luminis spiritalis, hæc autem corporalis, ve quæ materiæ immergitur. V niuerfalis anima item est causa mo tus orbium, quietis autem polorum, sic quoque anima particularis est causa motionis organorum, quietis autem potentiarum.Ruríus materia, & forma sub naturam cadunt, quatenus materia non potest existere, sine for ma supposita, neq; pariter forma sine materia fubiecta . Amplius intellectus agés, qui est vni uersalis, iam prædictus est, causa animæ vninersalis, & sic habet manifestam communionem cum anima. Siquidem qualia insunt indi ta semina intellectui agenti, talia quoq; inexi funt anima rationali, nec enim anima agit, quin eius essentia suscipiat a formis intellec-Aus agentis, iterum etiam alia est communio huius intellectus, & animæ prædicta, quod intellectus aliquid est particulare, & aliquid yni nersale,& similiter anima. Et sic etiam intelle-Aus est vnum idemque. Quod verbum expresfum a potentia autoris primi, cuius voluntas, & præceptum sapientia est idem, quod genitú in codem gradu essentiæ. Atq; intellectus ages est creatus ab autore primo, per huiusmodi præceptionem, uoluntatemque eius indiffeté tem omnino. Neq; ex materia producto, neq; exemplo exteriore, sicut reliqua creata. quare colligimus, quod semper inter causam causa.

tumq; suum est communio aliquomodo, alioquin, fine hac habitudine non contingeret fo te vnum causam alterius. Deus enimuero quo niam non habet huiusmodi proportionem ad creatură.impossibile est, quod sit proprie causa eius, sed ramen est autor, effectorq; rei emz nantis ab eo.Neq; necessaria est inter agens,& actum talis comunio, nec enim intercedit paf fibilitatis conditio in agente: sed fi qua cotingit, apparet in ipfa re emanante ab eo. Ité caufa imprimit causato qualitatem sui simile aliquam, semperq; causæ, & causato commune quiddam innenitur, ficur caliditas, qualitas na turalis essentialisq; ignis, est communis ipsi ae ri, & aquæ lapidig; calefactis ab eodem. At im possibile est, quod mundus existat ab auctore primo, ut caliditas ab igne. Siquidem hæc est, velut anima ignis. Ille aut nequaqua sic se ha→ bet ad autorem. Sufficit etiam cũ anima descri batur exprimaturq; ab intellectu pximo, uer bo diuino, quod est omnium creatoru autor, descriptio seu qualitas animæ causatæ procedît a simili in intellectu agente causa existente. Amplius si Deus foret causa ipsarum creatu rarum. eius scientia effet similis, scientiæ earudem.Quod est falsum. Ia enim notu est, quod Deus creauit entia absq; alio ente, exemploq; exteriore. Neg; extat in aliqua re celesti, uel elementaria eius similitudo quæpiam. Rntfus igitur Deus, vt dictum, sublimis, non est vere canfarei cuiusdam creatæ, sed autor causa ipfius, que est opus illius. Nam ve præfatis víum, carer communione huic oportuna, ad ipsas creaturas.

Quo modo intellectus est agens, est vmus, item Deus, & quod est vnitas, ac numerus multiplex. Cap. XVIII.

A Vtor primarius costituit verbum, quod est creatum prime affect of ab illo procedentium. Atque hoc non est vnu verum, siquidem non agit essentiam, & existétiam creaturarum, qualis actio est supra potestatem eius, neq; tamen subit dualitaté, parita temve numerariam, sed permanet vnum, & vo ze abstrahitur ab illis. Neq; enim est vnum vni tate principiaria numeri, quanquam numerus etiam sit essentiæ aliquantulu abstractilis, quo nia hæc vnitas inest quoq; particularibus corporeis omnibus, ac necessario, quibus eam qui dem verbum ipsum dedit bimodam, nonnullis vnicam, sicut terræ aeri , soli, ac lunæ,similibulq; reliquis. Quorum quodlibet est vnicu singulare indiuisibile in plura contermina spe cie, vnde dicitur, quod omnis terra est vnica terra, & sic de cæteris. Quibusdam auté tribuit plurificatam, & hanc quoq; bigtadam quapis, vt ignis,stellæ, individuorug; naturalium,exe pli gratia mineralium, animaliumq;. Alteram ve particularium tatum conumeratorum, quo gum dicitur vnitas prima, secunda, tertia, quat taq;,& hec funt abstractilia a naturalibus, licet numerata. Dein venitur ad spiritalia multiplicata per creationé nouatricem, & viuida, perueniendo víq; ad intellectum creatum, a uerdo diuino, qui existit vous vnitate cotentrice seminum insitorum. Multiplicatur aut per illa plura abstractiua, & productiua creaturarum: Creator aut verus inuentus supergredi nume ros, abitractus a dinifibilitate creaturaru, nec multiplicatus per formas infitas actiuas, vel exemplares. Quapropter est vnus vnitate diffe rente a naturali, numeraria, ac spiritali qualis cius vnitas no apprenditur nisi per abstractionem,& negationem ab vnitate expressa. Nam qui cogitat iplum Deum esse vnum, quia non existit duo, neq; tres, ignorat talem autorem primariu. Siquidem ita is conimaginatur numerum expreisum prænumerando eius vnita tem nominatam, a qua, vt dictum, abstrahitur, hæc igitur est differentia inter unitatem nume rariam, atq; vnitatem ueram creatori supremo proportionatam. Quod si quispiam querat cue intellectus est ita vnus,& dominus aliar**ű crea** turarum respondebimus quod autor eius ens vnum, vetum: fimplex, continens of tum copolita tum incompolita, pro ratione, ut nouator entitatis, fingulorum, & multitudinis cun ctorum, idem efficit hunc intellectum, agentem, & quicquid inest ei. Numera quoq; . No enim numerus est principiam rerum, ut putauerunt aliqui. Siquidem unum est prius duo bus, quæ funt numerus. Vnum aut non existie numerus, metiturq; numerum.Porro'cum ita sit, velut prædictum, anima rationalis quoque est numerus secundum imitationem, similitu dinemque vnitatis intellectus agentis, quoniam estentiæ primariæ, ac supernæ non sunt corporeæ, neque auctiles, sed existunt spiritales absque terminatione mensili, alioquia forent crasse solidæque, ac superficiatæ, quales existere sensu, licet falso cogitantur. Cuius argumentum extat, quod rationes feminariæ, vt plantarum,quæ infunt humori, non existüc apparentes, & visibiles, sed occultæ, ac inuilibiles, quare etiam táto magis verbum, quo d est intellectus agens, numerusq, eius ellentialis.Neq; autem in præsentia accipimus numerum recensilem, qui extat euidens, sed natura lem, qui est essentia contenta ab alia, qualisq; vnitas duaria mundi superni, inest intellectui: rationiq; agenti abfolutæ,neq; imitatur quidē vnitacem diuină , led relultat numerus quidă, qui existit forma singulorum creatorum abintellectu

intellectu, continente uere entia ac seruante, quique prius formatus est ab illouno, sub specie inferioris essentiæ. Atque hæc dualitas est essentia vnica.

Quo modo Deus, cum sit summe unus, creet multa alia entia, quali autem specialibus Intellestibilia. Cap. IX.

Vzrendum de intellectu agence, qua ratione iple intelligatur ab alique, & quo 🗧 modo fuerit creatus ab autore primo, qualifque item su status infuentis eum perpetuus. Præterea, quærendum utrum, quod animus procliuis, nullo prohibente, maxime optat sci re: atque id in quo turbati funt altercatiq; inter se sapientes, videlicet, quo natura modo: ens vnum absolutum implurificatumque omnino, creauerit alia plura entia, sine digressu ab vnitate essentie, citraque detrimérum vnitatis, immo cum roboramento eiusdem. Et enim quaquam omnia alia profluant ab uno, non tamen ob id inest illi uni pluralitas, quale cum dixerimus,ostendamus etiam probando. Ad quod pro uiribus faciendum imprimis imploramus opem, & assensum ab ipso, Autore primo, neq; ore tantum, sed cum gestu suplice, animo etiam abunde, incessanter, arque integre, conversique oramus, ut ille illustret mentem nostram, dimoueatque stultiriam animabus supercrescentem, propter corpus, sic enim speramus nos probaturos fore huiulmodi dilpolitionem, quamuis vnius vezi boni honorabilis, fiquidem iplummet, immittit lucem, pro vetitate ac fincore le exquirenti. Primum Igitur, quod anidius exploracur ens vou veram creanit entia plurima hoc modo, quod primo occurrir eius speculationi. Quoddam ens vnicum, constituirque illud ante omnia alia, quod constitutum deinde rewertitur ad eius essentiam subsistensq; in illa Aztim respicit intellectu illud ens vnum > vorum: supergredi omnia intellectibilia acsensibilia, agnoscitque talia entia ut exemplari fabricata esse turbida declinantiaque ab eodem. Quod ita st, quodlibet productile moue tur appetitu ad ipium ens . Alioquin nullatenus foret productile, dico autem mouetur, quoniam productio sit propter huius generis morum aliquomodum, siquidem non potest fine illo fieri, Dico item appetitu, quandoquidem optat assimilari ei in permanentia. Vnde occurrir eidem per speculationem, arq; hæc est cansa motus ab eo profluentis commodi...

Quando ità pesspexeris plene, cicatorem, primariu, disces uerbu creatu esse proximu illi, o i riq; ab hoc verbo, virtures postromo multifarias euidéter, quodq; cés mouétur appetitu ad illud, pendétq; ab eo ut creatæ a fitmo agéte, siçut antea probauimus. Ita ut cunche reuer tătur. & alcendăt viq; ad creatură illă princ pe proximă verbo dei cocepto ; qua est causa caularu, refundens alus fubitățiis effentias fingulis proprias, conudoientelo, & quaru fouenietior est ppetua, atq; vni, quodq; recipit huiumodi influxu a Deo per cammedia caulam pro captu ac imitatione, siquidem ois substătla corporea, atq; alia subtérior existit ex prudetia autoris primi per illuminationemq; vnitutis eiusdé. Qua propter asa etia monetur appetitu ad eŭ "pprio quali solent ipsa simulacra ad archetypū,atq; non nihil extrario,quonia omne animaru, est transmutabile secundu substantia passibileq; ac alterabile, quatenus secundú substantia vertitur in aliud. Creator .n.uero primus mouet creaturas, immittendo eius desideriu boni absoluti, ppetuoq; influetis, quale etiá vaicuia; tribuit iuxta capacitaté vnde colligantur simul extrema entia comunione caulæ,& caulati, sicut prædictum, quo rum lupremum ch caula prima, proxima velbo dinino, que exiltir cama caularu. Alind extremu, & infimu est fubitatia extedes spargelog caularum uires immissas jad qua hmói uirum descensus, subtension; amputatur, sublato recepraculo alio inferiore. Quare cũ iá probatů fit, quod omne mobile habet motorem exteriore, ad quem, & a quo est mobile, alioquin in foret immobile, olno, atq; omne tale anhelat itidemq; ad illu, ut imitetur, & nos hies et appetimus cotemplari eudem, ob idfingula oc currut pipechui illius, & hac est ratio morus 2b eodem profluentis omnimodi. Porro fi velis,qd prius quærebarur;(cire, quo modo autor primus crearit fubitărias infentibiles:ppetualquae infignes, oportet at circu adleribatur ab imaginacióe cua qualis libet.fluxus téporarius, quadoquide hæ creatæ fuerut ablq; tepo re,actione autori immediata, atq; successiua. Quaratione, et. n. huiu (modi productio foret temporariaiquu iple autor illius, literiam au-Tor temporis, omnesq; generationes tempora rias digeiserit costituens, ac discreuerit, Nec enim autor temporis existit a git ue sub tempo re. Verum altero modo altiore, dignioreque, creatura hunt ab eo, quali videlicer umbra · corporis alicuius manat ab ipso.

SCHOLION IVSSV EIVSDEM APPOSITYM.

LIBER

<sup>-9</sup> Cap. 1. ponit influxum Dei in 1 creato esse infinitu, falsu est, quatenus recipitur in intellectu creato. - Cap. 7 ponit intellectum producere animam, quod & replicat cap. 10. & 12: Si intelligit de intelle. - Etu creato, falsum dicit, proutsupra annotatum est.



## LIBER VNDECIMVS. QVOD AD INTELLIGENDVM

## ORBEM SVPERCAELESTEM.

OPORTET PRIVS INTELLIGERE cælestem, Magisque tamen illum, quam istum.



### CATVT PRIMVM.



Narrandum a modo, qua mirabili ratione sydera animæque mundi superioris gubernent ista inferiora, quandoque ille orbis continent omnia eade entia, a primo ad postremum

quæ,& hic, verum sub alia specie videlicet no biliore. Neque tamé ob id dicimus, quod formæ ignobiles in hoc mudo progenitæ, ex putredine fint etiam in illo altiore, sed quod folæ formæ naturaliter generabiles adfint ibi. sub alia, vt præfatum, altiore specie. Ad propolitum igitur conuersi dicamus, quod planeta Iouius princeps sellarum, inter omnes:que ibi existentes appetunt ipsum mundum intellectualem: præcipue contemplatus formas eiusdem puras, suscepit illarum bonitatem lumenq; pro capacitate, vt amantior, supra alias stellas. Vnde & dignior factus est. Qua ppter qui huiusmodi planetam speculatur, sit adsimilis pulchritudine: dignitate ac lumine. Vt qui scandens sublimem locum quandoq;, despectans humum rubeam aspectu rubescir. Sie enim, qui lumen superius intuetur illuminagur, verum quoniam planetæ lumen, quod inest a luce bonum, est tum interius tum extezius, immo cum sit eius forma, lumen verum, est interius, forma enim non subiicitur sensui. Ideirco ad perfecte universaliter conspiciendum lumen illud, opartet vti speculatu minime partiario. Videlicet tantum exterius non

autem interius circumtuente, immo tomm, vtrobique perlustrante. Vtque ocularis visus non penetrat universum corpus, sed enim solum aspiciens exteriora, no inspectat interiosa, lic etiam nulla alia uis corporea potest lumen illud interius attingere. Qua propter si velis huiusmodi formam planetariam integre contéplati, necessum est redeas ad ipsum mes animu, ac euadas qualis ille incorporeus. Sie enim sies inalterabilis, visuque ideo intelle-Auali comprendes. Vnde illius fulgore etiam impleberis. Atque identidem facies specialibus exploraturus Iouem stellarum principa Vniuerfali fiquidem ratione illum profequere, considerans superficieque ac profunditatis pulchritudinem. Quod si amplius optes eriam supercælestes formas illustres, sciencia assequi persecta, neque aliter carum dignitatem præclaram queas introspicere, quo modo & quem prædiximus archiplanetam intuere, profunditus, tunc enim lumen eius, quod est hypotypus a luperno orbe impressus,in te refundetur. Cnius illustratione indutus, fere illi par unusque,tanquam subleuamento adiutus, supremam illam claritatem, omnesque eius participes formas pro uoto intelliges. Si uero ab eo aueríus, diliunctufque ad te conneríus geminatusque sueris, huiusmodi speculationem amittes. Quam tamen, si minime corporeis fordibus interim coninquineris, dein reconversus ad Iouem stellam recipies, concerminus lumine sieut antea, & pene cosubstantialis illi redditus: pariterque nescius omnium nisi, quod fuerit disiunctione inter turbatus. Alioquin a planeta isto alienus, quoniam te iuppiter tune abhorrebit, nunquam attinges orbem supremum, quare oportet viros sic omnes reliquos cotemplaturos eius Supernas essentias, cum planetarum Domino ita, vt prædictum est, sese habere. Porro danda tamen maior est opera cuilibet, vt contempletur mundum supercælestem, quam exlestem, quoniam illius scientia est nobilior, quam huius, quæ tamen est insignis præluminatoriaque ad illam, & fine qua proculdubio media, nemo potest supremam consequi. Boni pulcherrimi, quo nullus aspectus satis palei potest, & cui speculatorem oportet esse plane vnum cognominemque, quique penetratu intellectus luce huiusmods optimam ingressus: fit tanquam candelabrum lucens illi ad simile.

Qua sit differentia inter sensum, & intelle-.
Etum. Cap. I I.

Vemadmodum visus non apprendit uisiblia, non sit illis idem, vtriusque apprendit noticia pro facultate perfecta, sic intellectus humanus nequit intellectibilia cognoscere, nisi illis vniatur, & visus, quidem superficiem rerum attingit. Intellectus autem profunditatem subit: Idcirco, quoque magis firmiulq; unitur intellectibilius, quam sensus sensibilibus. Siquide omnis sensió diuturna noxia est valde sensui ipsi, adeo vr aliquando eum priuet ui sentiendi. Intellectio autem aliter se habet intellectui, vt quod diuturna intellectum firmat, depuratque quarenus est intellectus.Præterea sensio mali est vehementior quam intellectio, illa nanque in 😁 fert dolorem ægritudinemq; non autem ista. Sensus item non bene precipit dispositionem naturalem conuenientemque, verbi gratia la. nitatem, nec enim talis subit potentiam sensitiuam,ægritudinem uero bene percipit, vtpote preternaturalem,inconuenientemque, tali naturaque ut dolorifica facile sentitur. Quod si sensus ignorat prænominatas qualitates, quanto magis substantias intellectuales, quæ funt distantes,& alienæ ab eo multum . Idcirco quoque sensus non confitetur intelligentias.Intellectus autem, si has negaret, se se ipsum negarer. Alioquin foret substantia corporea, quod si contingeret, subtraheret se rationi intellectiuz, confideransque essentias intelle-Arices tanquam corporeas, nunquam orbem supernum, eiusque mentes penetraret. Quas, viceversa , transcédit cum effentiam suam respiciens introspexerit perfede.

Quod mundus triplex supercelestis: celestis: ac terrestris, quodque posterior seruatur a priore. Cap. III.

MEns ipsa humana, cum orbem intellecti uum perspexerit, nobis renunciat ik lum esse opus primum creatum, summoque decore infignitum existere, ac illaboriosum: inafflictuofumque. Immo lætabundus fuo lumine, profluentesque ab aliis essentiis exultanter substantias in seiplo continere. Quarum Iouis planeta est primariú exemplar, omnium illius entium. Neque vero nullibi collocatus, sed enim in alio orbe secundario, bono tamen illustri perpetuoque ac eius primi fimulacro, referto. Vnde etiam decet, quod sit bonum absolutum, siquidem metatypus est, & fimilis archetypo. Rurfus autem hic mundus infimus adlimilis cælesti ut vitæ: essentiæ bonitatique causarix, successiva iugiter generatione, est quadamtenus perpetuus, sicut ille constanter. Signidem omnis uita nostra, cum sit similitudo superioris continuatur ab orbe Illo, continuato adhuc per supremum principium.Ideo errauit, qui opinatus est, mundum intellectualem fore corruptibilem, quoniam autor eius primarius firmus inablatilisque exi stit. Dum autem creator intelligentiarum fuerit talis,illæ nequaquam deficient: neque ullatenus peribuot, sed internum persistent, nist idem autor sponte redigat ipsas intelligétias in pristinum statum, ac retro transmutet in nihilum. Id autem est impossibile, quandoquidem creauit eas absque consultatione ac cogicatu. verum alia intellectionis specie. Quarelux primaria, quæ existit essentia vera, indesituraq;, omnino protectione seruabit eas, ob quam rationem stabiles ac perpetuæ mane bunt,huiulmodi intelligentiæ.

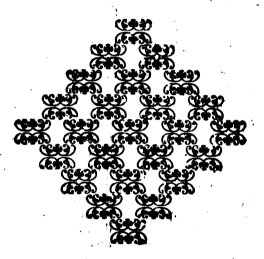
Cur Deus appellatur lux, & quod seruat orbem intellectiuum, hic autem calestem, isque dein terrenum. Cap. IIII.

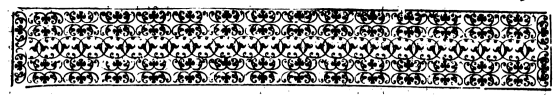
Vcis primariæ appellatione vtimur ad primum autorem nominandum, ex necessitate, quoniam nequimus ipsius essentiam qualis in seipsa existit, detegere, atque attingere, & quantulum eius mens humana intelligit abstractione, negationeque succedanea, assequitur scandendo subinde, eo vsque vbi lassata sistit, vt impersectissima, siquidem est insima omnium creaturarum intellectricium. Rursus igitur regressu ad propositum facto, dicendum, quod essentia princeps, quæ est lux infinita, cum nullatenus corrum-

## LIBER

patur, nunquam etiam definit illuminare orbem supercælestem, isque cælestem, ideo quo que hic secundarius Dominus infimi, utpote mus illius primarii semper exister. Et quaqua princeps mundi superioris parum referat ab inferiore, nihilominus constur seruare eum, servator porro mundi intellectualis est lux primæua, mundi autem cælestis, ille supercælestis, huius autem infimi sensibilis, ille medius cælestis. Atque omnes tamen seruantur consistuntque uirtute autoris primi, qui eos suz administrationis robore fulcit ac sustinet, vt qui primum orbem, a quo pendent reliqui, perornat. Quique existit infini. tus potentia: Bonitate, ac pulchritudine, Vnde illum subsequitur intellectus agens illumi natus ab co, parsque mundi intellectualis op-

tima ac nobilissima, Intellectul agenti honoratiori succedit animus simulacrum eiusdem quique etiam speculatus orbem illumintellectuarium, fit pulchrior adhuc. Tandiug: ita perseuerabit, quandiu illum intuebitur, ac uice uersa a speculatu diuertes, lumine extracto deformabitur. Atque in nos etiam donec nostrum animum respexerimus, incog constiterimus. Existemus speciosi probique, ab eo autem digressi ac transfugi, turpes atq; que improbi. Præterez ipsa cælestis mundi anima est decora, pulchritudinemque suam, maxime planetæ nenereo, immittit, quia dein illa huic mundo sensibili transmittit, non enim ab alia caula, quam a calesti speciositas terreni orbis propenit, ve prædixi-





# LIBER DVODECIMVS QVOD CORPVS HOMINIS EST MORTALE.

NON AVTEM ANIMVS,

quodque corpus animalis est organum anima:



## CATVT PRIMVM



N præsentia consideradum est nobis an utraque pars hominis sit consumptilis, an tantum una corrumpatur: altera autem persistat semper, & quænatura hæc sit, idque ut persecte siat,

ratione naturali est nestigandum. Homo igitur non est aliquid simplex, uerum constat ex anima ac corpore, quod existit organum animæ coniunctum:dinersumque specie. Quodque licet optime, animæ uniatur, non tamen inseparabiliter ab ea, neque in seipso constater est firmum. Siquidem corpus ipsum est compositum,& non simplex.Omne autem co politum resoluitur tandem in ea,ex quibus có ponitur. Atque ex consequenti no permanet, Quale etiam patet experimento, siquidem conspicimus corpora modis uariis corrumpi,tum ab aliis,tum inuicem:præfertim quando anima nobilis ea destituerit, Vice rursus versa corpus si permanet, adminiculo animæ sublimis perseuerat, ac sine illa nec persistit, nec existit unum . Quandoquidem resoluitur in materiam & formam, ex quibus constitit, abeunte huiufmodi anima, quæ continebat illud, Corpus item est quantum divisibile in partes minutas, atque hæc est quædam corru ptionis species, Quare cum sit corpus, pars alrera hominis, nonutraque eius portio est incorruptibilis, verum una corrumpetur, uidelicet quæ existit instrumentum animi, quo iple indiger, non tamen semper sed pro tempore, alioquin corrupto instrumento simul

iple animus corrumperetur, Quod profecto non contingits quando animus adhuc in statu fuo perlistit siemus, inconsumprusque. Siquidem natura eius non admittir ullatenus cotruptionem. Atque est forma per quam homo est ens & existit, vade homo uere est animus, iplo autem quoque corpre animus indiget, vt artifex organo. Qui corrupto, eo non ob id corrumpitur. Corpus autem est anima instrumentum, quoniam ficut artifex exigit organa apta operi, verbi gratia carpentarius lecurim furor acum: messos fatcem, nauta remum, sic anima expetit corpus, ad commodum cui inexistat, Potentiæ quoque animæ exigunt membra instrumentaria idonea, quibus anima ipfa influir, cuius argumentum, quod anima cum viribus sequitur complexionem corporis, siquidem euidenter uariantur eius operationes alterato corpore aliqua de causa, uerbi gratia ob operationes, propter animam illo, ut organo vientem, uelut tristitia: timor: concupiscentia: lætitia & mestities, Quapropter mutuum accidentium, commercium, uicillariaque anime arque corporis consideratio; indicat corpus oportere ut fit aptum affima dominanti seruitium, Quod & adhuc ex illo probatur, quoniam fi quodpiam animal, ut fit moriatur, numquam alterum gignitur, cui eadem anima possit aptari Ara quod semper cuilibet ammali sua inest' propriaque anima, nec viciffim cuillbet anima suum propriumque subest corpus animalis. Siquidem corpori parato, parata pariter respondet anima, ideireo necessum est

والأرازي والمواريق ويقتها والمتعارض فالمتعارض والمتعارض 
corpo-

corporaturam animoli esse alteram; quam pusillanimi sicut serramentum carpentarii aliud, quam sutoris, atque ita anima leonis, vt
animosa, prudeter sibi aptauit corpus organicum ad oportunitatem, vt ossi solidum ad robur, dentatumque ad morsuram. Canis leuiter pedatum ad velocitatem, & qui dure ungulatum, ad pugnam; reliquisque actionibus
promptum. Bouis quoque anima ita sibi constituit corpus cornigerum, magnumque ad labores. Et que sibet alia pro dignitate, indignitate, vt operationem, vt leporis anima cum
creat audacia, ac robore, corpus leue format
sibi ad euasionem, ouis autem sagax ad præcautionem a fortioribus brutis.

Qualis humani corporis compositio. & propter quod. Cap. I I.

Vm anima humana fit nobilior sapien-, tiorque reliquis, ac idcirco propinquior substantiæ diuinæ, disposuit sibi corpus nobilissimum aliorū, quæ sunt , animaliū ac melio ra, aptioraq; membra ad artes exercendas. Cuque ad multa opera, quæ facit multifariis indigeat organis, neque potuerit sibi ea omnia in corpore conjuncto fingere, in eo compofuit vnű idoneű ad fabricandam illa plura feparata instrumenta, manus videlicet, quandoquidé li habeat vnicu organu tantu, vnico ului aptum, non poterit cæteta oportuna conficere.Instituit quoque corpus rectu, cui eum manibus addidit etiá pedes, vt queat multas alias animalium species, opinione pene, innumeras, gestu variato imitati, eorumq; motus plures effingere. Quoru si vnicu retineat natu ralem, id nequear. Namq; homini oia brutozu operam, quadamtenus: coueniunt ut leonina dominatio, ad qua vtitur lorica: Clypeo: ere:atque adhuc instructius ad Balista, & arie re ad muros diruendos, propulsamq; noxioru telis, ad pugnam; item equo, sed & celeritatem qualis leporina, ac naturalem per cautionem, vt quilla, atq; hæ actiones per instrumenta fa-& funt brutalibus potentiores. Homo item ope-intellectus directoria facit opera quæda exquisita, supra naturalem cogitatum suum, quoniam naturalium operu inest, quoq; brutis potestas, vt artificia homo format, verbi gra tia, mulica organa chordis instructa, uenditq; illis artem iplam, Præter instrumenta sonora, que excogitat ad lætificas brutorú uoces immitandas, inuenit quoq; captentula, quibus volatilia aeris: & pilces maris, ac feras terræ do mat.Præterea vtitur ad mukiplex comodu aqua:aere:& sole ac luna, cæterisque stellis. Am plius mentis prouidétia codit leges rectas:mo relo, probos instituit. Scientiaru uolumina ex cudit, litterarum aguras nouat, spheralq; mul tiformes, vt p celesti, horologicasq;, sed & ar tes uarias. Prognostica item ante lógæua, præ sentibus ac suturis vtilia. Ideo, ut prædictum, homo naturæ recæ a brutali disserentis compositus est aptæ imitari brutales, atq; alias cófines, quas in uariis actionibus summit varias. Et cum ambulat dispositus est, aliter, quá cum equitat, disputans quoq; disserenter se habet, quá scribés, carpétarii situs etiá in actione pria dissitus esta sutoris, cóuiuátis accubitus, & arantis status discrepant. Vir canens dissormis etiá a stetente, lyrizás tympanizante.

Quod anima humana non habet peritia aliquam congenitam, neque formam cIrporalem connaturalem. Cap. III.

Nima brutalis, ut prænarratu, dedit suis animalibus tum instrumenta oportuna actionibus, tum instinctus naturales expedientes tutellæ a noxiis pro conditione fingu lis. Anima uero humana, neutrumhorumcon tulit homini. Tantumq; instituit, corpus versatile permultis organis, docilitatamq; citra peritiă, p instinctu naturali tribuit. Quod si aliter cottingeret, vt videlicet scientia a natu ra secu ferat, non appeteret hunc orbe infimu, nec enim indigeret discere per abstractioné a formis sensibilibus, Nisi:respondeatur, gani ma periria quidé naturalé habet, sed cu sit uelata, nó potest eá detegere nisi eruditione, neque valet ab obliuione resipiscere nisi excitata ab iis rebus inferioribus, quale profecto non est. Nec. n. continet huius modi aliqua for mam corporale, veluti prætectoriam, alioquin nullam aliam admitteret, ex consequenti etia non intelligeret, vt aer, & aqua, si que habeat coloré vnicu, peculiarem, non susciperent alteru neq; per illa media videretur aliquid,nisi fub vnius coloris apparentia, quæ tamen elementa omnibus coloribus sunt peruia. Atque ita etiam sensoria, vt oculus si quem possideat coloré genuinum propriumq; non apprende ret alium, sic auditorium, odoratorium, cæteraque sentiendi instrumenta. Quare sic anima cum fit prompta parataque ad omnes formas sensibiles abstrahédo recipere, nullam earum habet insitam, vade etiam dicitur locus formarum quod de rationali maxime intelligen dum. Et cum hocita sit, operationes suas proprialque exercet ex le, abique organo corporeo, proptereaque incorruptibilis existit.

Quod anima humana non indiget organo corporeo, quodque est simplex, & ob id incorruptibilis. Cap. IIII.

A Nima humana fungitur nonnullis actio nibus ignobilibus,qbus pculdubio couenit

venit corpus, vi oratoria cateraque artes, quas non line membris ad eas instrumémriis exercet.Plerisque autem fungitur virtute cogitatiuz, qualis discursus deliberatiuns, atq; contemplatiuus, ad latentia ex apparentibus procedens, aliis vero fungitur ex intellectus potentia nobilioribus, pro facultate, & citra discursum, ad quarum verasque postremas anima minime perfecto indiget corporali organo. Omnis autem forma, quæ non indiget instrumento corporeo adagédum, est incorruptibilis, siquidem est simplex. Tale autem non resoluitur in alia. Sed consister firmum atq; inconsuptibile. Animus autem est simplex,quoniam non est compositus, cum sit receptaculum formarum simplicium,& depuratarum, quas attingit æqualiter neque magis cuiusue considerando recipit vnam quam alteram, velut speculum imagines, aer colores: sonos: odores: aliasque sensiles formas, indifferenter, sine turbatione: quas defert ad senfum, seruatque pro ratione singulorum, atq; hæc operatio inest animo naturaliter, & semper. Porro omne, quod est receptaculum formarum simplicium, existit incorruptibile, 9945 est simplex absolutum, extat simile, animus au tem vtroque modo se habet, quapropter perfistit incorruptibilis.

Quod animus sit immortalis ex infinita discendi potentia, quodque non habet scientiam congenitam. Cap. V.

R Vesus animus siue anima rationalis na-turaliter perpetuoque discendo operatur, siquidem conspicimus hominem semper ignorantem aliquid lubinde discere, natura eius nunquam ad discendum deficiente, quinimo quantum superest discédum, tantum prosequitur discere. Omne vero quod ita se habet confistet perpetuo sibi simile ac etiam melius,quod magis.Siquidem, quod ita procedendo auget potentiam, neque attingit, finem, est uirtus non interruptæ indelinentilg;, quale continet uim interminatam, ex confequenti existit irresolubile, & incorruptibile, ficut, uice uerla, terminatum corpus reloluitur, corrumpiturque. Homo autem ex suppositione facta, assidue discit noua, quoniam, vt iam probatū, genus est informis imperitulo;. Siquidem a natura non inest illi nisi docilitas, nó autem do crina. Eiusque animus creatus est non eruditus, sed erudibilis gradatim scientiis ac moribus. Alioquin non disceret, aliquid ullatenus, sicut planta, cum non fuerit genita idonea disciplinæ, neque etiam ullam admittit. Quod si homo quoque haberetaliquam doctrinam a natura ingenitam, haoilli lufficeret,peculiarisque foret, atque ob id im possibile existeret, eum alitet discere velut cæ tera animalia, vt prædiximus, le habent, quare homo a natura non habet scientiami aliquam sed tantum aptitudinem capacitatemque ad eam. Sicut oculus non habet quempiam colo rem connaturaliter inditum, sed potentiam recipiendi omnes colores. Ita nanque se habet animus ad intelligibilia, sicut oculos ad visibilia. V tque uisio est perfectio oculi, sic inzellectio animi: Ac ut oculus se habet indifferenter ad uisibilia, sic animus ad intelligibilia.Vtque oculus non videret actu, nisi fuisset præparatus ad uidendum, ita quoque animus non intelligeret actu, nisi præfuisset paratus ad intelligendum.

Quod animus est simplex absolute, atque ob id immortalis, quodque simplex bifarium. Cap. XI.

Nimus, vt antea dictum, est æqualiter re ceptiuus omnium formarum abstrahendo asensibilibus. Qua propter non habet in substantia sua quampiam huiusmodi formam Sed tantum receptivitatem earum. Atq; hoc est illius forma prima ac propria. Siquidé ipfe animus, quatenus estanimus, est talis per hac receptiuitatem, ac vt fæpius dictum, si qua vna forma alia inesset animo, non ita indiscrete susciperet reliquas omnes. Etenim illa resisteret aliis, vt debilioribus, quia alienis recipiendis. Porto cum animus creat forma peculiari confitaque, igitur in seipso est simplex. Quandoquidem omne compositum habet formam quandam propriam, qualem, vt priefatum, non cotinet animus. Id circo etiam incompositus, & consequenter simplex & absolute non comparatu Quoniam simplex est bimodum, unum quale, subiectum primum; primordium omnium corporum, sesceptiuum formarum, mensionumque trium, & quatuor qualitatum,& quod non est compositum ex aliquibus, atq; ideo hoc est simplex absolute. Alterum est simplex comparatu rerum ex eo compolitaru, sicut elementa quatuor. Verbi gratia ignis: aer: aqua: & rerra funt simplicia ad mixta, composita autem ad materiam subjectam trimensioni, & qualitates quatuor incomplexas. Item corpus animalis est compositum ad qualitates primarias quatuor, simplex ad plantas.-Plante sunt compolitæ ad elementa: simplices ad humores. Humores sunt compositi ad plantas: hmplices ad membra similaria: ut ossa: neruos:venas, & cætera membra similaria sunt compota, ad humor es, simplicia ad organica, ut carnem : cerebrum : lecur : caput : ma-

nus. Et similia, quorum alique sunt inflrumbta spirationis, quædam nutritionis: quædam sensionis ac morionis, directionisque natura, quædá generationis, Alia uero cogitationis, & facti onis, atque hac membra funt compofita ad corpus, quod dein est compositum absolute Siquidem impossibile est, qued ex co componerur aliquid utterius. Ad quod dicatar fimplex, Trimenho auté seu foliditas: qua litares fingulæ ex quatuor, & materia prima, ac forma funt simplices absolute. Materia autem prima subi atelligitur esse illud subieau vicimum, quod ablacti per abstractionem a cor pore, quatitatibus primis, & secundis, ac trimentione, quibus subest, subsidet, superstat, atq; hæc est simplex absolute, immixtaq; omnino. Et quamuis animus componat confituatq; membra corporis ex elementis, trimen sione ac qualitatibus, licetque regat universum corpus, tamen estaduena illi, quoniam orbis eius proprius est superior isto; in quem quo modo descendat, iam probatum antea, & paulo post reptédum. Qua propter, ut deductum, tandem animus non est forma compolita, led limplex absolute. Cumque corpus omne compositum tandem resolutur in ea, ex quibus componitur, simplex autem absolute, nequaquá resoluitur in aliquid ulterius, quodq; est tale irresolubile cogitatur esse incorrupcibile, ex consequenti animus existit immortalis.

- Solutio duarum obieblionum. Cap. VII.

Si quispiam obijolat dicens, quod licet ani-mus lit essentia simplex, tamen non persicitur nisi per instrumentum corporale : quoniam perficitur per doctrinam scientiarum, ad quarum principia omnes sensus sunt infructorii, qui ucuntut organis corporalibus. Quapropter fit ut animus ad sui perfections instrumentis huiusmodi corporalibus indigear. Quod fi ita fic, corruptis illis, iple etiam comitater corrumpetur. Præterea omnes subfantiæ, præter autorom primum, constant ex materia, & forma, item animus collectat conterminum generi luo. neque considerat difinnaum a materia. Quare condenit rebus materialibus.Et id fit communi ulu instrumē torum corporalium ad operandum. Respondemus ad hæc, nramea. Qubd animi funt tres operationes, quarum una prouent communione corporis, due autem minime indigent instrumentario corporis adminiculo. Atque hæfant deducere conclusiones ex principiis conaptatis, & sele ab vno noto promouere, adnofeendum aliud, quod accedit ad dignitatem animi, ciulque operatio propria existità

At rationes, quod omne substantiæ citta primam, constent ex materia, & forma, quod que animus non intelligat nisi materialia, sunt salez. Siquidem plurimæ substantiæ, sunt abstracæ a materia, quarum numerum nos etiam prius in metaphysicis probauimus, V bi etiam collegimus, quod huiusmodi substantiæ existunt perpetuæ, & incorruptiles, cum sint immateriales. Appellanturque intellectus supni.

Quod animus proculdubio intelligit Deum: no feipfum, saterasque formas insensibiles, sine organo corporali, & quod etiam formas sensibiles, abstrabit per intellectum, sine organo eodem.

Cap. VIII.

Mmplius, quoque si folus autor primus 🕰 est separatus a materia, animusque scie tantum eum este tale, animus igitur intelligit Deum, & scientia huismodi saltem no est per organum corporale. Quare cum ita sit, non igi tur animus intelligit omnia per instrumentum corporeum. Adhuc speculatio, qua animus seipsum contemplatur, non est per organum corpotale, siquidem eius substantia non est corporea, neque sensibilis, quodlibet ues ro, quod per organum corporale consideratur est sensibile, ergo ob id etiam animus non eonsiderat omnia per adminiculum corporis organicum, atq; hac operatio inorganica est illi propria.Item animus denudat semper for mas a materia, ac ita denudatas in essentia attingit illas. Substantia igitur animi attingens huiusmodi formas, est depurata a materia, neque est sensibilis. Animus igitur speculatur primo iplas rerum esfentias puras sine organo materiali, deinde componit principia, Ex quix bus connexis, peruenit ad formas antea igno ras, urpore insensibiles; Atque has cotemplatur proculdubio ablque ufu instrumenti corporalis, idque est opus èi proprium nobilissimumque pro condicione, quodque non has bet repugnantiam ex obiecto. Quapropter animus considerat, tum materiales, tum immateriales formas fine organo corporali, licet po ftremas tialde magis ablque inftrumento, \*\*\* pote abstractiones: simpliciones; intelligat: Et profecto quamquam animus sit immateria lis, ramé attingit intellectu formam materialem, aliquin foret contraria sensui, a quo tamen ducieur primo ad confiderandum fingularia, deinde excitatut promoueturq; ad vniuerialia. Supra lenius ipium, ut comptehendens hunc hominem, procedit ad hominem simpliciter. Iudicatque quod omnis homo est animal, subintelligens indifferenter, vniverfaliterque præfentem, præteritum ac futurum, atque id non sensu. Siquidem is com prendit

prendit folum individua, & præfentia, fed vi superiore, videlicet intelle au, qui solus comprédit absolute vniuersalia, ad que procedit, a sensibus tamen excitatus ad id viitur quibus præconsiderans qualitates materiales. Et quáquam fingulare, ac vniuerfale fint quadantenus duo, tamen animus, vnus vtrung; conside rat, fingulare, videlicet sensu, vniuersale auté intellectu, capiendo huiulmodi formam non, quatenus est in materia, neque ex materia, ve sensus, sed mundatam ab omni conditione materiali conhærenteque vltra esfentiam, verbi gratia formatione mentis, concipit lineam abíque qualitate corporali,coloremque abíq; figura, abstrahendo vnum, non conintellecto altero.

Epilogus predictorum, quodque res quedam materiales, quedam immateriales, atque be adhuc bifaria. Cap. IX.

T Actenus igitur probatum, quod animus 🗖 ad intelligédum non indiget ullatenus organo corporali. Siquidem essentia, suapte in eo opere, sibi sufficit. Item dictu quomodo intellectus particularis, iudicio euadit similis vniuersali, qui vt pride expositu, habet insitas formas of a cotinentes, quapropter no indiget adminiculo quopiá exteriore. Neq; speculatur quicqua nisi essentiam propria séper, autoréq; suum influentem, atque ita etiam intellectus particularis cum attigit formas entium depuracas a materijs, non amplius indiget adminiculo exteriore, & tunc sibi satis est ad operandum ex se. Ad quod sciendum, quod rerum quedum funt materiales absoluta, quales sunt que ab intellectu definiuntur per materiam conacceptam. Verbi gratia limitas quæ inleparand nalo ellentia, & definitur, quod est depres lio len canitas extremitatis nali. Sic etiam pari & impar, que definiunter per numerum, & fil milia, quæ intellectus non speculatur, ablque proprio subiecto definitioni addito. Rerum autem quædem funt immateriales, atque hæ rursus duplices, quædam enim sunt separatæ a materia in essentia, & existentia, sicut autor primariulque, qui omnino funt alieni a mate ria, neque vllatenus participes eius. Quadam vero sunt quidem separatze a materia, in essentia tamen sunt, inseparatæ in existentia, quales non admittunt subiectum in definitione, sed enim intellectus eas vere considerat absq; illo, ideoque talia entia nominata funt voiuer falia, ve vetbi gratia foliditas, superficies, linea, punctum, numerusque simplicer. Quaqua enim horum fingularia fint coniuncta materie, vniverfaliter tamen intellecta carent illa.

Que cum ita se habeant, nifili impossibile, quod intellectus contemplando ea, materia, per abstractionem nudata, siue attingat organo corporis etiam materiali. Iamque probată est, quod due sunt operationes proprie, ad quas exercendas illo nequaquam viitur, quod autem est tale, dictum quoque est, quoniam existit incorruptibile. Pridem etiam respondi mus satis opinantibus, animum esse corporeu. Nunc autem dicimus rursus, quod si animus foret corporeus, indigeret organo corporali. Quare cum non indigeat tali, non esse corporeus hino etiam vere concluditur, ac rurfus fi non est corporeus, non indiget, organo corporali. Quoniam omne indigens organo corporali ad operandum, est corruptibile, & quod non est corruptibile, non indiget ad operandum organo corporali.

Quod animus non est corporeus. Ratione intelle-& tionis. Cap. X.

Vrsus vna ratio impresentiarum existit, Regnod anima rationalis non fit corporea. Quoniam plane, si forettalis, quando intelligeret, aut quidem intelligeret per pauciores fui partes, aut plures aut omnes. Et si profecto animus intelligat per pauciores partes, vel plu res, reliquæ insciæ cessabunt. Quod si dicarur animum intelligere per omnes partes, non au tem altero ex superioribus modo, adhuc nečessum est, quod vnaqueque pars intelligat; quod altera. Quare sequitur, quod anima vnica intelligat aliquid vnicum, pluries in infinitum víque, quod est falsum. Item quo modo animus indigeat omnibus partibus ad intelligendum? quoniam si corpus cognoscat, non nisiper contactum cognoscat, igitur pars extrema animæ contingens rem, intelligit sola, & si reliquæ omnes nó intelligunt aliquo modo, cum non contingant. Quod fi itetum dica tur, animam elle perfectionem, que cognolcit per plures sui partes. Respondemus, quod id est fallum, quoniam quando cognoscimus all quid unum, non cognoscimus illud per multas partes.Et enim variæ potentiæ confideran tes cognoscunt res diuersas essentijs, vt tactus, & uilus, quorum vnius obiectum,est aliud ab obiecto alterius. Ac tactus quidem cognoscit plura, sub suum ambitum cadentia, visus, item comprendit diuersa, sub vna ratione sentiendi propria. Amplius si animus intelligat contactu partium quarundam, si contingat parté corporis minorem, non intelliget eam, cum ipla fit maior, si contingat maiorem, non etia intelliget hanc, cum sit minor, sic namque deficiet a comprésu, hoc autem est falsum. Quoniam anima intelligit pariter maiorem, minoremq;

noremq; ex partibus. Quare concludendum, quod animus non est corpus, iamque huiuf-modi opinionis assertoribus, quod animus sit corpus, satis contradiximus per demonstratio nes plurimas in opere nostro de anima.

Quod anima rationalis non est corpus simpliciciter neque subtilissimum. Cap. X I.

CI quis adhuc pertinaciter asseueret animu, Diue animam rationalem esse casuram sub corruptionem, quoniam est corpus tenuissimum omnium, considerandum id oportuneque vestigandum imprimis, an ipse animus sit corpus simpliciter, & quanquam iam satis, antea hoc factum sit, tamen per alias rationes nunc etiam probandum. Animus igitur si est corpus, proculdubio est quoque compositus, & continuus, cum omne corpus vere sit huius modi. Quando autem animus sit compositus continuusque, non est ambiguum, quin sit dis solubilis, ac divisibilis. Et quanquam suerit fumme tenuis, conspiceres tamen eius resolutionem, quam oporteat fateri. Et quoniam sisut vita ex anima, quatenus est anima, necessa rium est, quod vita non separetur ab anima, ita etiam si anima foret corpus, secundu, quod corpus, oporteret profecto, quod omni corpo zi inesset vita inseparabiliter, quod est falsum, Aliquod corpus,& quidem inseparabiliter,& naturaliter, sit viuens, aliquod autem non. Præ terea omne corpus, aut est compositum infinities, ex corporibus alijs, subinde in infinitum succedentibus subalternisque, ac tale esset infinitum, indefinitumque, idcirco etiam incognitum, animam autem experimur elle cogni tam, definitamque, quare non est corpus.Huius modi, aut item corpus est finities compositum. vnde peruenitur ad unum primum limplexque tale, quo non est corpus prius, neque simplicius. Et hoc est verum, siquidem ponimus elementa, ut ignem, aerem, aquam, terra, Nec enim aliqua ratione cogimur, in corpo rum resolutione compositorum, procedere in infinită. Abfurdum autem est quod anima sit aliquod corporum huius generis simplicium. Siquidem tale foret viuidum perenniter, ac naturaliter,& inseparabiliter. Atque consequé ter apud sic opinantes, non esset simplex, neque posset ingrediad compositionem mixti. Et si quibusdam videtur, quod elementa habent animam, illa est aliena aduenticiaque eis. Cumque sint uiua, vita illis est accidentaria, non autem naturalis, alioquin forent inaltera bilia, sicut corpora cœlestia viuentia, quæ habent animam a nullo alio corpore, sed ipsa infundunt alijs. Quod fi aduersarij idem dicant

præter corpora simplicia a nobis posita, esse alia etiam. Dicimus id non esse verum, ut iam probauimus per demonstrationes suffecturas in libro de cœlo.

Quo modo corpora simplicia, & mixta omnia sunt animata. Cap. XII.

S I forte quisquam aduersus animationem elementorum hic premissam nuper, obiiciat, asserens, quod corpora prima simplicia non habent animas, neque vitam seorsum, sed cum sint viua, & animata sunt, talia, post quam temperate commixta fuerunt . Refellimus dicentes, quod si ita foret temperata mix tio causa vitæ mixti, corpora in se ipsis inanimata forent partes corporis animati, quod cor poribus compositis non conuenit. Quare omnia corpora simplicia sunt animata, & vina, & ex consequenti non existit mixtum, quod no sit hac ratione etiam animatum. Huius autem causa est, quod verbum creans animas, idem format ex materia corpora, sicut antea formauit materiam ex nihilo. Atque huiusmodi uer bum non agit in hoc mundo nifi cum intelle-&u agente,& anima,quæ quatenus inligniens materiam nouauit elementa, uerbum ipsum agit naturaliter per istam animam, unde sit ut non fit corpus simplex, neque compositum, quin habeat animam, & vitam hoc modo. Rur sus si dicat quis, quod elementa non sunt ita animata, sed propter vnionem compositioneque corporum indiuisibilium quorundam: dicimus id esse falsum, & impossibile. Quoniá omnia huiusmodi corpora indivisibilia, qualia illa opinio ponit, sunt dispositionis unius, ac rationis, videlicet, quod nullum corum est sensitiuum, neque patibile. Quare cum ita sit quo modo possibile est ? quod ipsa simul vniã tur componantque aliquid alind. Siquidem compositio totius, ac vaio partium fit per mu tuam alterationem corporum diuisibilium. Præterea subdimus, quod nullatenus fit corpus, ex vnione corporum indivisibilium, quoniam ex indiuisibilibus non constituitur diuisibile.

Quod anima non est corpus, quia omne tale, est compositum ex materia, & forma, sed quod est forma eius. Alusque de rationibus. Cap. X III.

Sserimus quoque, quod omne corpus, li cet etiam sit simplex tamé componitur ex materia, & forma. Nec potest dici habere vitam per materiam, quoniam materia nó est qualitas, ea propter reliquum est, vt habeat ui tam per formam, idque etiam optime conucuent.

menit. Signidem corpus fit tale aliquid, disponiturque secundum formam, atque idem illi côtingit per animam. Quod cum sit ita, quod est hac essentia anima, si namque dicatur for ma, sapienter dicitur esse secundum rationem pars compoliti non iplum totum. Quare tandem anima non est corpus, sicut nonnullis ex sermone videbatur. Quod si obiicerent aduer farii,quoniam experimur,quod non nili limile cognoscit aliud simile, anima autem considerat corpora, quæ sequitur, quod sit corpus saltem subtile : immintumque licet compositum.Respondemus,quod hzc ratio nihili est, Quoniam omnis cognitio fit a quodam agéte.Et qualibet sensio atque eruditio est, quapiam passios Porro simile non patitur a simili . Nec enim albedo vna patitur ab alia, sed a disffimilis, qualis est nigredo aut color alius. Ité sentiendo non sit similis sensibili, aliquin oculus videndo albedinem fieret albus, vnde sentiens atque ita etiam sciens non potiuntur a limili, led recipiút perfectionem a rebus ipa frs. Quare non necesse est, ob id, quod anima cognoscit corpora, quod etiamsit corpors. Am plius ad rationem, quæ prius est, quod cum a. nima fiat commixtione corporum indinifibilium, videtur esse corpus pariter, Responde mus id non lequi, quandoquidem anima non fit ex ipfis corporibus commixtis, ut sui partibus, neque a commixtione utagente, sed tantum fit in commixtione, idest hora commixtionis, proueniens ab extrinseco autore. Prçterea, erratur asserendo animam esse corpus, quatenus sequitur ipsam, quæ tam nobilis est, for e longe ignobiliorem. Siquidem qualitas essentialis est forma, corpus autem est materia quadamtenus, huiusmodi auté forma certe nobilior tali materia, quæ est auctilis: diminutilisque, resolubilis, & mutabilis, sed & alte rabilis, forma autem fubftantialis permanet in statu suo eadé inuariata immutataque a principio existentiæ apparentis in materia ad finem. Adhuc autem si infistatur rationi iam fa-Az, quod anima est corpus, quia cognoscit corpora; Respondemus hic etiam retorquendo, quod si hoc foret cum non cognosceret. corpora, quare nesciret multa alia, nó autem itaelt, siquidem intelligit plura incorporea, Lamque probatum ante, quod cognoscit corpora per aliam rationem, quam corporalitatis. Item si anima foret corpus compositum ex corporibus, a quo natura agente alio fuit ita coposita, Impossibile proculdubio namq;est aliquid esse causam suimet esse dricem, alioquin foret prius, & posterius le iplo, causaque item faciens corpus est aliena a corpore, qualis prima est nobilissima, omnium, nullaq; in hoc orbe est nobilior anima, quapropter ani-

ma estilla, quæ agit corpora, quod cum sit, igi tur ipsa non existit corpus.

Quod anima non est figura, neque complexio corporis. Cap. XIIII.

Mplius cum dictum est a nonullis cuod anima est figura corporis, sequitur, quod plures anima formentur in uno animali. Siquidem illi infunt plura membra. Quorum vnumquodque habet figuram propriam diffe rentem a figura alterius. Et si ab aliis asseruatur, quod anima lit complexio, pariter contin git quod in uno animali existant anima multz, hoc autem est fallum, quoniam fingulum membrum pariter sortitum est coplexionem peculiarem diueríam a complexione alterius. Si uero ad id enitandum aliter dicatur, quod anima quidem est complexio, non auté membrorum figillatim, fed totius corporis, ad hos succedit, quod quado corpus ipsum deficiat, rediens ad errorem ac ignorantia, & viceuersa, nos autem contrarium euentú experimur, videlicet, quod corpus labitur in defectum, animus constat superstes incolumis. Immo euirato, infirmatostue corpore, animus roboratur, ideoque conspicimus animos decrepitorum, & seniorum elle perspicaciores actiuioresque, quorum tamen euidenter corpora funt imbecilliora.

Quod anima non est simulacrum expressum a materia:, quodq; iterum non est corpus. Cap. XV.

POrte autem ponét aliqui , quod anima est I simulachrum a materia expressum. Quod si contingat, dicimus id esse fallum. Quoniam materia profecto nequit formare esfentiam a. nimæ, neque anima poteit vilatenus proflucre ab essentia materiæ . Ac proculdubio , qui ponit materiam emittere substantiam anime, quam prius in leipla continuerit, is constituit: quoque omnia corpora esse naturaliter, ani-, mata, quod est præter quamlibet natura corporalitatis, & materiz, quam impossibile est non esse potentiam receptivam alterius perfectionis, qualis non est nisi forma, hæc enim existit lumen seu actus potentia rei compositæ translatæ ab vno compositionis statu ad alterum. Iterum autem anima non est corpus. quoniam impossibile est corpus simplex, uel. mixtum esse firmum, Equidem omne tale, est natura dissolubile, ac reverfile in materiam, ex qua vna, composita constant omnia corpora, quatenus sunt corpora. Ac ut si omnia corpora forent inanimata perirent corrumperenturque, in nihilum redacha, ita etiam si anima

foret corpusaliquid, quale opinati funt, quidam, omnes animæ pariter deficerent. Præterea anima non semper obsequitur naturæ corporis ac materiæ, immo illis aduersatur renititurque, id autem apparet, quoniam anima, defecto uno corpore generataliud, reconnertendo formam vnam in materiam, alioquin cessaret generatio successina aliam fingendoque, Quare anima neq; est:cor pus:neque materiæ corporis fimulachru. Adhuc, cu vniversus mundus positus sit esse corpus vnum animarum, fi anima quoque ponatur esse corporea, nomine tantum ipse orbis erit animatus, re autem amouebitur ab co.; anima. Namque si foretita, cum omne corpus fit resolubile, ac ob id corruptibile, anima talis naturæ corpoteæ erit etiam resolubilis cor ruptibilique Quare universus mundus deficiet corruptione, incapitque generatione, quod est fallum, ut pluries probatum.

Quod anima non est corpus, subtile neq; crassum uniuersaliterque nullius generis. Cap. XVI.

Vo nam modo enimuero contigirani: mam esse corpus? Quandoquidem huius generis i quodliberifiue craffum, fiuo existat subtile, ut verbi gratia, ignis, quo nullum corpus estsubtilius, neque fluxibilius, dein aer disfolubile, & quamquam ignis, & zer, sit cotpus fluidum celeriter, ac tarum, nihilominus est compositum, Quare nequaquam conuenit animam esse alterum tale corpus, ac tato magis dedecer animamexistere corpus desectura & ignobile, quale est crassum. Siquidem anima cum sit dignitate prior omni corpore, ve. causa tanto magis supra natura corporis denfi erit. Rurlus vniuersaliter, quodcumq; corpus tum densum, tum etiam tenue sit, est vnum, neque tamen ex le, led per animam ipsam, qua nam ratione, corpus sit vnum ex se, cum natura sua sit dissolubile. V nde si anima non uniret, & contineret in vnitate il-Ind, diffepararetur, dispergereturque, Idcirco quali nam peracto continger? animam esse corpulculum igneum, vel acreum, quando, ve dictum, id est dispersile, Quodautem non est ex le unum neque potest le unitum continere, tanto minus uniet continebitque aliud; qualiter igitur possibile sit? Quod ignis sit anima nec habeat rationem proprietatemue anime. Præterea mnudus corporeus factus est, no contingente, neque a casu, sed a uerbo spirita. li intellectiuo, subtilissimæ incorporalitatis, & summi magisterii, Atque anima intelle Aua lis est, que ab illo uerbo uim accepcam huic.

mundo postea infundit, ac sicut corpora apud nos viua durant firma, donec anima illis inest, quando autem anima ab eildem recesserit moriuntur, corrampunturque, fic universum corporeum, quatenus perleuerat in eo lem+ per, quoque constans manet. Quod si autem anima ab eodem separaretur ; defineren neque perlisterer in statu suo ullatenus. Atque huius quod oporteat, ante corpus generaliter quod libet fimplex, vel mixtum, elle animam quandam, & testes sunt ipsi corporalitatis animæ, dein politores, veritate coacti, reque ipla impulli, led postea veritarem pernersentes afferuerunt animam esse spiritom igneum, hanc e+ nimuero posuerunt anima epitheticam ratio: nem, quia perspexerunt, quod non contingit potentiam nobilé, qualis est anima, esse igne inferiorem, ac conopinati funt, quod impolsi bile swanimam esse absq; conceptaculo quo: dam in quo constat . Quare ex ils suppositis collegerunt animam esse spiritum igneu sen Aatum aereum maxime, quoniam unum tale corpus oft omnium sublilitsimum alteru secudo, Porro iis opinatoribus colequens erat ad confessionem primam dicere, corpus quidem seruari conceptaculum, seu contentorium in que fit, sed animam esse tale illius contento. rium, non nice uerla, corpus animæ, perque animam consistere corpus, siquidem ea est cau favorporis, canta autem libi fuapte, effentia luf ficit, neque indiget ad existendum causato; sed enimid uere indiget causa ad existedum, perfiltendumque.

Quod anima non est spiritus ethereus, rursusque quod non est corpus generaliter. Cap. XVII.

Mplius veteres alii consulti de anima, A quidnam sit, cum respondissent, quod est corpus, neque postea tueri possent, quod si contermina cuipiam noto corpori, conati defcendere,quod prædixerant, procedentefque vlterius poluerunt animam quidem elle corpus, sed aliud a manifestis, quale sit activu valde, nominarunt que spiritum, errauerunt autem, fiquidem spiritus est alienus ab anima, cu dicamus, omnes spiritus alios, qui sut plures, non esse animas. Quod si illi respondeant " quod anima est spiritus potentia alterius animæ,Quærimus,quænam fi hec potentia,an vi delicer sit corpus, quodpiam, aut sit qualitas. in corpore, & siprimum detur, sequitur, quod anima non jit spiritus, qui est potentia talis, iuxta rationesprius excogitatas, Quod si ponatur secundum, cum qualitas sit predicatum, atque id non est materia, cum omne pre dicatum fit in subiecto corpore, anima igitut existet

existet naturæ alteris, quá corporalis, Ad cuius confirmationem rurlus asserimus impolfibile fore, vt anima sit corpus qualecunq;, siue crassum, siue tenue dicatur, aliunde modo probantes, Atque ita, quoniam omne corpus est, aut calidum, aut frigidum : nigrum aut album, mediumue. Et si corpus si calidum, tantum calefacit, si uero frigidum tantum frigefacit. At si fuerit, leue leuiat, si graue grauat, si nero existat nigrum, nigrat. Siquidem album, albat. Nec enim frigidi calefacere, nec calidi frigidare, Atque ita omne corpus se haber. quod quatenus est corpus, non agit nifi unu opus, Ex altera uero parte experimur, animam exercere uarias operationes: quapropter hincdiscimus, o essentia anima est alia a substatia corporca. Atq; ob hæc nemo illud pot ificiaria

Quod uirtutes insunt intellectui agenti, & Dea, & quo modo. Cap. XVIII.

Voniam anima in hoc orbe infimo infignitur quibusdam uirtutibus, mundus - quoque intellectualis non caret tali bus, verbi gratia rectitudine ac iustitia . Et enim quotiescunque libet inquiruntur huiusmodi virtutes, quare nihil ambiguum, quod nő insit alicui alteri substantiz, Alioquin , cos anima optaret rem impossibilem?& quæreret nunquam inuentilem, defideraretq; habitam, cum autem alii inexistant, intellectui agenti; certe sublimiori nobiliorique inexistunt, qui eas immittiranimæ feipfum conteplanti Suspendit autem influxum auersum ab ea ad sen aum conuería. V nde anima fuperstes relinqui≠ tur in statu uili ac humili, Ille intellectus porro semper seruat hæc insignia, quoniam nunquam discedit a speculatu autoris primi, Nec enim aliquid interrumpit, cum sit proximus, verbo eius. Neque vero tantum semper infunt eidem huius generis virtutes, quinimo fumma cum rectitudine infunt,nec enim defectum patiuntur, cum ab iplo autore principe immediate proueniant. Quado intellectus agens item illas susceptas, ipse dein exprimit iuxta modum quo infulæ funt. In primaria autem essentia sunt adhuc excelsioris speciei hæ virtutes , quoniam illa est earum essectrix. Neque uero illi insunt in instrumento, sed vt autori. Neque insunt ur alteri, immo, neque dicuntur inesse, nisi quia ab eo estuunt vt effectus,& id fit incessanterQualis Deus sit, quique sit ordo entium secundum nobilitatem, & conseruationem. Cap. XVIIII.

Vtor primus, neque quiescit, neq; transfertur. Siquidem est supra motum, & quieto, utpote effector motus, & quietis. Sed enim est essentia, ex qua emanant reliquæ esfentiæ,& dignitates in infinitum absque di latione, & incessanter, Ac ob id proprie est supessentia. Inest quoque sigulis entibus, iuxta capacitaté uniulcuiulq; speciei. Format enim eorum essentias secundum conditione oportunam. Siquidem intellectus agens accepit eflentiam nobiliorem, quam anima rationalis, Atq; học quam cælestis. Ista auté quam cor pora mutabilia. Quoniam quanto productum: fuerit distantius, perque plura intermedia tanto erit essentiæ acceptæ ignobilioris. Autor enimuero primarius existit immotus in essentia, nec est propriæ perpetuus, neque toporarius, neque locatus. Immo perpetuitas z tempus: & locus, existut, persistuntque ab eo. Et sicut centrum circuli existit in seipso,lineæ autem ductæ ab eo ad circumferentiam quæ ipla cum punctis existunt in eo. Itaquoque essentiz intellectibiles, & sensibiles cunctz firmantur, & consistunt in agente primo, a quo pendent, ad quod reuertuntur, ac quod appetunt. Atque nos redimus ad illud, ut lineç a circumferentia ad centrum. Et si quærat quisquam quali nam modo essentiæ permanér in autore primo? Siquidé forma permanet in ma teria, & materia in forma, atque accidés in sub Rantia.Respondemus, quod permanens in altero est bimodum, Quoddam enim sic permanet, vt forma in materia, & accidens in subiecto, subiectumque in forme naturali. Quod dam vero permanet in altero, vt in agente, ver bi gratia lux in lucente,& radius in radiante, Atq; ita reliquæ ellentiæ limplices , permanét in efficiente.Idcirco intellectus agens permanet in autore primo , & in hoc eodem anima rationalis, per ipínm medium intellectum. Anima uero-fensitiua kominis,permanet primo in corpore: secundo in intellectu agente etiam , per intellectum tamen poffibilem. Anima item rationalis habet ius in animam uegetatricem, sicut in alias naturas.

Questio proposita, & rnde prouenit humana ignorantia, ac rursus, quod animus, intellectus, & Deus, non sunt corpora, & quo modo sit sensio. Cap. XX.

SI quærat aliquis, qui sit suturus status noster postremus? Quando, ut nuper di-K ctum Qum est, nos homines simus secundum animum, ab autore omnium essentia prima, Neq; insint dignitates ipsius animi, nobis auersis ab eodem Autore primo: ac intellectu agente; possibilique. Siquidemplures hominum sunt, qui carentes semper iis uirtutibus ignorant eas, negantque auditas, putantes esse uanitases commentitias, fictitiasque. Respondemus quod nobis ignorantia nostri, rerumque aliarum, prouenit ex eo quod non ducimur nist sensu ad discédum. Vnde explorantes sciendi gratia, dicimus hoc experimur, illud uero no, Neque seponimus cogitatione, sed ex ea colligimus disciplinam. Et putantes nos expertos omnia, asserimus nihil esse quod non cadat sub sensum. Quapropter hinc coacti non ponimus intellectum tum possibilem tum agentem, neque autorem primum, neque alias Amiles essentias. Et si de huiusmodi rebus cóquilitus lit homini aliquis habitus persuasorius, putatur quod sit scientia, licet falso, coniungit enim iplas lenlui,asseueratq; animum, intelle&um agentem: Autoremque primum , esse corporeos. Virtutes quidem igitur seruan tur ab animo, hic ab intellectu agente, is vero ab essentia primaria essectrice. Arque animus profecto non est corpus, sed causa corporis, intellectus agens quoque, essentiaque princeps non funt corpora, quoniam non cadunt sub sensum. Quonam modo enim sint corpo rat& nos declinantes ad fenfum, per cum non percipimus animum, neque illius nirtutes, Siquidem nos quandoque auerli a lenfu connersique ad animum, prosecto cognoscimus aliquid quod nunquam sensimus, verbi gra+ tia, amicitiam, inimicitiamue aliquorundam aliudue. Ac pariter etiam quoties licet sensui omnino incumbimus, non tamen per eum comprendimus animum eiusque dignitates, sed tunc solum quando sensus retulerit iudi+ cium ad animum, atque iple animus pertulerit ad intellectum agentem. Nec enim alitet postumus sensu aliquatenus percipere animu, quamuis aciem fenfus in eum primo uerterimus. Sic namq; potentia anime non sentit, nisi iudicium a sensu primo translatum, per medium animum ad intellectum agentem, ab hoc primo & tranquillo, uice uersa sit relatum ad animum, abanimoque ad sensum, quale recipit pro capacitate, Refert namque intellectus agens indicium animo, nili lit rei altioris, atque clarius quam ipsi animo conueniat, ac ita etiam animus sensui, si hoc non excedat uim sensus. Siquidem sensus denique non cognoscit uere aliquid per animum, nisi illud præiudicer intellectus agens, fupra animum iplum.

Quomodo Deus : intellectus : animusque intelliguntur a nobis. Cap. XXI.

Vilquis velit (peculari animum, & intel lectum agentem: essentiamq; primam, effectricem animi, ac intellectus, omaiumq; reliquorum entium, sedet sensus ad essentia. que luam reuerlus, interius in iplo enixe con listat, atque ita percipiet id quod sensus attin-, gere nequeunt, vt qui perceptiuus uocem letificam, intentus illi auertit auditum ab omni alio sono, sic enim robustior uere sentit, eam, & reliqui sensus pariter singuli intenti, unico sensibili sincere comprendunt illud. Sic. igitur cupientem sentire animum: intellectumque,& ellentiam primam,oportet, lepolito auditu exteriore, uti intellectiuo, interiorique,& tunc audiet harmoniam (ublimem:finçeram:illustremque, & mitandam, & hilaritatem citra satietatem, Immo subinde magis, agnoscetque, quod harmonia sensibilis corporalisque est similitudo illius supernæ, Quapropter contemplatus homo illas essentias nobiles supernas, huiusmodi harmoniæ, prø facultate didicit autorem excellum creasse oia alia, per imitationes absolutas in seipso existé tes, formatas quales etiam dein inferuit intel lectui post se primo, mediog; inter se ipsum , & creaturas cum uniuersalitate intellectuali inligni ac pfecta,Etpura quidem,led tamen fi= gurata compressaq; quales adhuc alias imitationes in animo speculatur, ut formas intelle-Quales, æmulas illarum universalium intelle-Aui agenti concreataru. Atq; ita ubi homo co gnoutt animi essentiam, abstractione successiv ua procedens, peruenit ad autoris primi fore mã ab of qualitate sélibili acterminato ilitoq; uniuerfali immune, unam ex illis quibus animus infignitus est, quæ est radix omnis formæ spiritalis, ac corporalis abstraca, Idcirco. 98 diximus, animus seper optat ut intellectus agés sibi infundat universalia cóstia, aquæ accepta, dein animus immittit naturæ, ac fit forma materialis mundi cælestis, Atque hæc rursus æst causa formarum particularium: marerialiumque, mudi generabilis, corruptibilique, quales funt minus illustres ac pulchræ, Alterantur chim mutaturque propter dominium materiæ, in eas. Cælestes vero effectrices sunt clario reginfignio resque ac sublimio res, neq; enim resoluuntur, suntque penitus intransmutabiles, ob fuum in materiam dominium, fixionemq; eiusdem, sub illis. Supra istas sunt essentiæ illæ, quæ suscipiunt formas supremæ puritatis: claritatisq; & pulchritudinis, & quæ omnium, contentrices: admiranda ac sublimes. Neque narratione exprimi, neque lab animo nostro, ob imaginationem, concipi . Siquidem sunt causæ harum formarű euidentium: cogitabilium que apud nos existentium. Kes autem in causa proculdubio est nobilior:& infignior, quam in feipla causata. Sic etiam formæ in animo funt clariores excelsio resque, quam in cælis, propter depurationem iplarum a materiis naturalibus,& quonii fuerunt caulæ earum. Et rurlus formæ iplæ in intellectu agente vniuersaliores, insitæque sunt honorabiliores, quam in animo, & duplici de causa, quam in mundo inferiori a nobis neq; intellectu, neque cogitatu perceptibiles. Ea propter, vt prædictum, animus noster iugiter desiderat immissionem huiusmodi formarum ab intellectu agente ob eius celsitudinem essentiæ, quatenus is creatus est, vt primum simulachrum expressum, insignitumque autori tate influxus in animum, ac ita quoq; animus supra naturam, propter primum assiduumque receptum influentiæ ab intellectu agente, ac in mundum cælestem transmissæ, quam deserunt ad nos in hunc orbem generationis, & corruptionis planetæ, per suorum motuum varietatem, diuersamque inter se distantiam, contactumque radiis nostrum. Illorum, enim lineæ variantur in terra habitabili una cũ formis propris infignibus: simulacrisque mirabilibus imprimendis, quibus tanquam fundami ne communis fulgentiæ conueniunt inter se, & stellæ erraticæ differunt ab aliis,ac in eo statu in quo pariter non aliæ terrestres formæ, seperiuntur.

Quod forma terrestres sunt sub ratione nobiliore in orbe supremo, quam calesti, ac solutio quastionis proposite.

Cap. XXII.

Sicut formæ terrestres sunt in orbe cælesti, sic in superno: sed adhuc sub specie nobiliore:pulchriore, illustrioreque, non alterabiles, neque enim crassæ.neque turbidæ, uerum in summa puritate:ac dignitate, & lumine vnde nemo potest has intelligere neque cogitare, iuxta eum statum in quo ibi, quamquam vere & proprie, existant, niss secundum, quod

reuelatæ fuerint, ad essentiam ueram, nam. quod earum nos non promouemur hic ob do minum materiæ in nos, quod sit propter unio nem animæ rationalis cum sensuali, & huius cum vegetatrice, istiusque etiam cum corpore alterabili, ac pleno qualitatibus minimis, impuris, & turbulentis. At cum animus noster dissolutus ab iis impedimentis mundatus sit, apte ascendet ad verum statum formarum illustrium, coniungeturq; animæ, & intellectui vniuerfali, cum prius susceperit particularia in orbe generationis, magis minusque, neque tamen abscissa vniuersalitate, Quonia hæc est essentialis aix rationalis hominis, vnde puer discernit honestum ab inhonesto, ui rationatrice de illis colloquens, noxiumque ab inno xio, discernit enim benefactorem a malefacto re per sensum. Quare iam patuit quod diximus, quoniam autor supremus, creauit hunc orbem, ut exemplar idoneum suç excellentis sapientiæ, administrationisque, & artis, eique impoluit formas nobiliores, mirabilioresque quam sensibiles, quæ sunt illarum simulacra, nobisque indicia, quædam. Et insigniuit nos exaltatos intellectu possibili, ad huiusmodifor mas supremas penetrandum, atque ubi agnouit talem intellectum elle formam animæ sen fualis, vt visum oculi, huiusmodi corpus mixtum delectum nobis tribuit, animumque nostrum directú in eo collocauit, ad constituen-. dum unam substantiam discernentem sensibi lia,& intellectibilia , bonumque ac malū perfecto: secundum liberum arbitrium: & experimentum: explorationemque vtriusq:.Alioquin enim homo, si non ei adesset huiusmodi corpus, neque anima rationalis vniretur sensitiuz. non vere discerneret essentiam boni ac mali, sed tamen, ut auditus talia prolata non explorata. Idcirco noster animus, quatenus affixus est huic corpori, appositisque sensibus, quibus coadus seruit, cognoscit entia vtriusq; orbis, perfectusq; ob id dominatur rebus cun Ais huius mudi. A quo digressus speculabitur veritatem illius superni, existetque immortalis:felix:Dominusque orbis, qualis status est beatitudo magna, & abíoluta animis huma-

K a LIBER



# LIBER TERTIVSDECIMVS QVALE ENS SIT

INTELLECTVS AGENS:

ET QVOMODO CREET

plura entia, cum sit Ens vnum inuariatum.



#### CATVT PRIMVM.



Ns vnum absolutum, est cau sa omnium aliorum creatorum, neque existic in aliquo eorum, nec estaliquid simile illis, Est auté causa omnium aliorum entium creatorum, quatenus sunt.

-Siquidem omnia talia procedunt ab illo. Vnde potius effentiæ huiulmodi rerum existant -firmiter in eo, ad illudque revertuntur. Iplum quoque existit essentia absoluta, utpore causa ·uera causarum, creaturaque princeps. Quod fi quærat quispiam; quonam modo contingit creaturas alias plures &uarias fieri, ab hocvno -fimpliei inuarificato implurificatoq;?Respondemus id esse, quoniam tale ens unum absodumm continet uere omnes alias creaturas, squando ipíum creatum estab Autore, haud post aliud præexistens creatum, ideireo etiam est illi proximum: quare intuetur ipsum Austorem primarium, Atque ex consequenti ha--bet actionem etiam illi proximam, atque ita emanarunt ab hoc Ente uno absoluto, omnes aliæ creaturæ, quatenus iplæ non existunt esfentiæ pariter absolutę. Dico autem rursus bre uiter quòd non fiunt talia plura ab eo nisi secundum quod cognoscit omnia illa speculationi obuia. Quapropter emanarut ab iplo, ut prius in eodem sata, Autor igitur ens primarium. Idem quod uerbum, creauit menté, seu intellectum agentem, proximum, Ab hac men te postea fluxerunt omnes aliæ creaturæ mun di, tum superioris, tum inferioris.

Cur intellectus agens est perfectus & impar Deo,item cur Deus est suprema perfectus? as quo modo sit rerum ordinata productio. Cap. 2.

🦳 Ns vnum abfolutum, existit perfectum & Lourum:mundus autem lensibilis imperfectus: impurulque. Vtpote productus ab co., Fuit autem intellectus agens, quod est ipsum ens unum absolutu, perfectus ac purus. Quoniam creatum est ens vnicum, ab ipso ente vnico nero, quale est supremum perfectione, Siquidem hoc non indiget aliquo alio, nec enun consequirur quicquam ab eo. Immo propter summam perfectionem eius ac sufficientiam, potentiamque & maiestarem unitatis, creatum fuit nouiter ab codem liud. Quamuis autem huiusmodi ens suspreme persectum, quia primarium, creat -hoc aliud perfectum, uidelicer intellectum -agentem, tamen impossibile est, quod eas fecundarium creatum, sit par illi primario, Siquidem creatum semper deficit, neque vllatenus existit in pari gradu, quali eius Autor, est nihilominus perfectum in gradu suo, perficiensque aliud succedaneum, quoniam ens unum uerum, Quod est supreme perfedum creando illud respexit sese ipsummet, habens obuiam speculationi propriæ essentiam suam ueram, luce sapientiæ plenissimam. Intellectus agens autem creando intuetur verbum Autoris proximum, Intellectum agentem speculatur faciendo, anima uniuersalis formatrix, materque omnium formarum,

Animam

Animam uniuersale despicit natura, effectrix formarum particularium in materia. Ens nãque unum uerum creauit primo, intellectum agentem, utpote essentiam proximam uerbo :proprio, arque is intellectus est ens primum receptinum immediatum agenti primario, .Qui dein non producit aliquid, quin prius intueatur Autorem luum unum, a quo etiam determinatur unus unitate, licet partili, Siquidem abstractili, non tamen numeraria, sed neque vnitate firma, quoniam intellectus agos .speculatur plura, ac etiam sensibilia, qualia animus, cui unitas absoluta adhuc deest, quoniam confiderat plura abstrahédo. Ens unum autem, uere est causa tantum unius. At unum unitate numeri ut trinarij imparis, & binarij paris, est compositum, Ideirco posuimus ens vnum absolutum existere supra animum, atque esse opus Dei proximum. Atque ita huius intellectus speculatio, est ipsamet uoluntas & essentia eiusdem, ac propter proximitatem .cum Deo suam, potest formare aliquid perse-Aius, aliudque imperfectius ob istamque ingqualitatem status, pluralitatem consequentem, quam producit non nisi essentia entis unius absoluti, ut dictum, Autori primo pro-.ximi.

Cur intellectus agens producit intellectibilia ac fenfibilia, & quo modo fit perpetuitas eiusque appetitus prouenit.

Caput III.

Ns unum absotutum, efficit omnia intelle Laibilia mundi superni, & sensibilia subtegioris, propter affiduum influentiæ receptum, qualis perfectio immissa illi est infinita, nec enim habet repugnantiam. Sed transmissa Inbinde ab intellectu agente in causatum sugredens, nequaquam imitatur lucem illam lacram & bonitatem diuinam interminatam, proptereaque huiulmodi caulatum recipiens non est proximum uerbo Autoris influentia. Quare intellectus agens trasmittityim finita, per quam tamen adhuc potest consequi causato proprio uotum perpetuitatis. Siquidem opus proximum huic intellectui, est incorrupribile omnino, essentiæq; ob id potenter perdurabilis, unde prouenit constanția & firmitas mundi viriulque. Sic enim anima univer-Inlis perpetuitatem optatam fernat, per huinf modi potentiam immillam ab intellectu agen se, & propterea quod ille est Deo proximus ualidam. Anime autem tali, no deest appetitus prouehens ad Deum, quoniam ad hunc producitur ab intellectu agete, per influxum illuminationis, instructionisque finitum, tamé ne Rupeflat ac turbetur, extendaturue recipiendo illum, qui intellectus fuir promotus ad

proprium quoque desiderium ab Autore primo, in quo sixi perstuendo obliuiscuntur ambo mundi utriusque. Instruum enimuero ab intellectu isto ad desiderium spiritale excitandum, «consequendum impossibile est, infundi creatura, per motum cogitabilem essentialiter, Siquidem in huiusmodi matu ad nebulas tenebrasque crassas procliuante materia, prædominata est essentia anima. Vis instautum automotus autem promouet ad uotum, quando trassett, ex vno statu ad alium, adeo quod pet oum motus cogitabilis in materia, sit insensibile, ve spermatis in radice mentula.

Cur cælum monetur a suis formis, & cur , perpetuo, & ob quem sincm generationes stant.

Caput IIII.

Pecies rerum inter se constitute, subie Lis 3 ordinatæ secundum gradus, differut per tormas. Siquidem formæ continent substantiam, lecundum quietem cogitabilem, per qua cessant motus seruanturque figuræ positus, Sine illa enim fier motus cogitabilis commilcens formas inter le, unde lequetur corruptio rerű & ignoratio. Quia igitur huinsmodi mo tus cogitabilis cellauit in cælis, formæ cogita-. biles illis aptatæ funt euidenter, & productæ firmiter manserunt. Motus quoque circularis cœlorum perpetuatus est, quandoquidem & substantiæ iplæ cœlestes, semper seruates motum inuariabilem, incessabilemo, texerur, ut impressiones peracte serventur adhuc per virtes earum ita transfulas: vtque formæ permaneant, quia iplæ funt universalia compositorum. Talium autem fi uariantur motus, uniun tur impressiones. Quare etiam pereunt copo-· sita generata per illas, & sic desinet generatio, Quando autem subinde perseuerant alteratio nes, & frequenter frunt succedaneæ generationes & corruptiones, & operatione unthersali ac desiderio pari, genita insigniuntur co: .loribus spiritalibus.Corruptibilia & enim cotinent partes: quibus dominantur alterationes naturales varia, qua lunt caula generationum ac corruptionum, per quas etiam natura imitatur, ordinem mūdi spiritalis, atque anima redit circulariter ad illum, ur attingens autorem luum, lulcipiat influxum verbi eius creantis.

Quod omne corpus, est particeps boni diuini, quomodo Dens est unus.
Caput V.

Ylli corporis generi immo speciei, sed nec individuo, deest omnino bonu, diui num. Neque enim inest permanentia absque illo. illo . Siquidem intellectus princeps seruat vniuscuiusque essentiam convenientem, neq; obliuiscitur eiusdem vnico momento. Atque hoc fine auxilio alieno, quoniam est autor om nium causarum. Neque vero vnitas numeralis est causa eius, neq; ipse numeratur ullatenus. Essentia namque illius, non admittit aliquam diuisionem, qualis conuenit omnibus particu laribus,quæ funt duplicis modi,Quoddam est vnicum sub una specie ut, verbi gratia, sol: luma: terra: aqua: aer: ignis, quorum fingulum est vnicum essentia, specie, & loco, nt queat dici omnis terra est vnica, & sic de reliquis, Quoddam aliud particulare est sub una specie plurificatum, ut pluuiæ, coruscationes, & similia, utque aliæ stellæ ab erraticis, & deniq; omnia particularia compositorum generatorum, ficut mineralium: platarum: animalium, Et numerus cuius specie copositæ sunt, exempli gratia duo: tria: quatnor: lex:Entia liquidem duplicantur, dividunturque, donec pertransis naturalia, & priusquam attingas inem spiritalium. Inuenis nanque duplicari semper habita, quousque peruenias ad intellectu crea torem formarum unum absolutum, quem deprendes, esse talem, vnitate diuisibili in plura contenta,& infita.Nam dum duplicatur contractione ab autore suo successiua, & negatione ab excelsa eius unitate, quando etenim ascenderis ad ipsum autòrem, inuenies illu esse unum absolutissimum, transgressum omnino numerum. Nec enim dividitur per imaginationem, ficut ens creatum, neque multiplicatur habitu formarum exemplarium, atq; existit unum separatum ab omni numero naturali,& spiritali. Cuius unitas non apprenditur nisiabstractione a signo simulacroq; proprio, quod est opus eius expressum, ut ab age. te perfecto. Qui autem opinatur, quod autor primus est unus, quoniam non est duo, neq; tria, nec aliter numeratum aliquid, incidit etrotem maximum. Siquis enim confideret huius opinionis lignificationem, autor ita unus numeraret, etiamcæteros numeros succedentes. Falsum est. quod autor supremus numeret seipsum, aut quicquam aliud. Siquidem fi numeraret se ipsum met, foret unus unitate numerali,& fi numeraret aliud, fieret par nuri dupli aut tripli. Quare esset pars eius media aut tertia. Autor igitur supremus est unus vnitate abstractissima, intelligiturque else vnus non ex eo tantum, quia non numeretur aliqua specie numeri, sed quoniam non adiungitur ei aliquid ultraneum ipsi essentie, existit. Quod abstractus ab omni pluralitate, mul tiplicationemque numerali qualitercunque contingente creatura,

Qualis existat series creaturarum.

Cap. X I.

Vtor primarius vnus, creauit ens unum: A stor primarius viius, creauit ens unuine statuitque illud seruare substantias carentes formis apud nos: Quare nequimus apprendere earum essentias. Dein per ipsum ad creauit formas primas habétes effentias, ablq; materiis, quamuis cogitatiua non precognoscat eas exemplo, citra materiam. Postea ucro adhuc procreauit substantias naturaliter ornatas vique ad postremam generabilem. Intellectus igitur, post autorem, primus est prin cipiu cuiuslibet entis alterius creati existensq; vbique seruat illa omnia. Atque uniuersalis anima est principium omnis formæ spiritalis, & corporalis, exiltens ipla quoque forma nudata a materia, sufficiensq; in se ob influxum acceptum omnia speculari. Opus eius, quod est natura, apparet formatum in materia naturali. Postremo existunt artificia similia formatis naturalibus, quatenus constant ex eis. Siquidem artifex facturus aliquid, indiger materia formata, ex qua faciar illud, quomodo enim posset suspendere figuram artis in materia line forma? Aut forma line materia. Hoc enim est impossibile. Vt, uerbi gratia figulus figuraturus ollam aut fictile aliud uasculum, preconsiderans commiscet terram,& optando operi, dein fingit ollam iplam pro fa cultate. Postea etiam coquit ad durandam ea, neque ambigitur, quod lutum lit materia ollæ, sic auté aer, & ignis. Ats igitur sic se habet. Anima vero uniuerfalis nacta est potestatem faciédi formam in materia (implici, ac informi naturaliter. Non enim contingit eam face re formas, aliter, quam in huiulmodi materia fimplici precreata. Intellectus agens pariter cum lit opus proximum autori primario, lpeculando eum, habet potestatem perfectam, no uandi animam uniuetsalem. Siquidem per es Centiam nobilem imitatricem divinæ producit animam rationalem a Deo tamen exortă. Quoniam impossibile est, quod intellectus speculando nouet aliquid, quin similetur for mæ optimæ autoris confpecti, cui est proximus, Et per huiulmodi speculationem essentia unius creati denudatur a specie insita alterius.Siquidem autor primus, constituit intel+ lectum agentem fore principium omnium aliorum entium creatorum, illorumque esse feruatorem, abstraxit a communione formarum uariatum, Formauit quoque anima vniuersalem, statuitq; illam fore causam omnium tormarum spiritalium: ac corporalium, Et abstraxit ab vnione materiæ, ut assimilaretur creaturæ principali, Indidit tamen illi desi-

derium

derium assiduum formandi materiamantiquam, informem, ut perpetuo reciperet eius insluxum. Deinde vero creauit czlum, ac terram, & quzcumque ex generibus speciebus, & individuis; vt sunt materize formatz, & for mz materiz, quz sunt inter formam, & materiam, vtque iam probatum, sunt principia copositorum, non compositz ipsz.

Quomodo intellectus agens fit a Deo, Ab intelle tu agente, anima, Ab anima natura. Cap. VII.

Vtor princepsest ens vnum, verum, vni-Ytor princepseit ens vii....,
tate, qua diximus. Dein autem propter maximam immediatamque propinquitatem intellectus agentis cum uerbo autoris sui,ipla exism intellectus est essentia absoluta, una vnitate absoluta, ab essentia una vnitate ab-Columnifima, Siguidem hac effentia contemplando vnitatem fuam abfölutiffimam,& veram, formauit intellectum agentem, & formando huiulmodi creaturam primam, contemplatusest unitatem ipsam propriam, Quapropter intellectus factus est absolutus, & creatura princeps. Cui adhuc ipsum ens vnum, vere infundit vires plurimas, & maximas, ob quas habet potentiam seruandi alias fubstantias creatas. Quoniam etiam creatus est ab codem ente uno uero, ut essentia immote, absolute, ac dein ipse procteauit animam immotam, Quæ cum fuerit caulata ab intellectu creato, non fecit opus immotum æqualitet, sed totum mobile, guod simulacrum dicitur, Ideoq; alterabile & infirmum, Nec enim motus cadit in rem æternam, alioquin opus, forer melius operatione, quod est absurdum valde. Anima enimuero factura ali quod opus, speculatut suum principium, a quo roboratur illustraturque, & recipiendo illud mouetur sursum: saciendo autem simulachrum mouetur deorfum, qualia funt Censibilia, & naturalia, verbi gratia elementa! & plantæ atque animalia. Ac inter huiusmo 🕒 di substantias ita pernumeratas, nulla posterior existit sine priore. Pendet enimab ca, fic namque generabilia pendent ad anima hu mana. Siquidem hæc expanditur in omnes Substantias inferiores, vt plantas quarum natura existit opus eius, ve ad quas descendit figuras,impressura secundum desiderii impetum, progrediens vsque ad particularia, & ignobilia Anima igitur, quatenus est simulacrum intellectus agentis, non auertitur ab intuitu in eum, aliter tamen auerfa descendit ab illo bono principali creato donec attingit infimum, & ob id relinquitur etiam ab eo. Et

quaquam adhue faciens talia, agat aliquatenus bona: funt tamen hæc ignobilia comparata ad entia superna mundi intellectualis. Anima autem operatur hæc, obsequendo appetitus sensitiui uoluptatibus, Apud quem particularia sunt bona, ut pote illi contermina. Simile enim letatur ex suo simili. Penes vero intellectibilia maiora excelsaque talia insima, & minuta sunt ignobilia.

Quod anima constituit gradus rerum, quodque omnia revertuntur ad Deum.

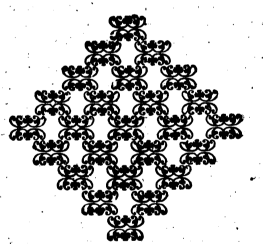
Cap. VIII.

Nima quaquam fecit naturalia, sensibilia que simul contermina, costituat illorum fingulis gradus proprios, fecundum rationem rectam, quare tamen non potest transferre rem unam a gradu stato ad alterius, Ac licer omnia naturalia facta fint bona,& in ordinent digesta, tamen eorum series est infra ordinem intellectibilium supernorum, & nobilium, qualia impossibile est cadere sub desectum, eum sint recta semper. Siquidem profluunt ab Autore principe, Inferioris auté ordinis entia patiuntur defectum, quoniam producta funt ab opere intellectus agentis, uidelicet anima, Cuius pars uegetatrix, ut plantaria, est ignobi lior,Siquidem ignoraminor, quare descendit donec insit corpori cuidam minimo, & vili, Pars uero, quæ inest bruto, est nobilior uegetatiua, quoniam est sensualis, Pars autem quæ inest homini, est adhuc honorabillor sensitiua immo bonoratissima, cum sit cogitatiua, & intellectiua, visque eius sensualis est affinis intellectuali, sic etiam uis progressiua. Vtraque enim directione intellectus vietur. Porro animæ plantariæ virtus maxima, subsidet ni radicibus. Cuius argumentum, quod incilo ramusculo uerticali vel ramo brachiali, nequaquam arbor arescit, excisis autem radicibus moritur. Quod si quispiam hic quærat an ipla anima plantæ, excilis radicibus, lepara ta corrempatur?dicitur, quod redit ad regionem propriam, que est in orbe intellectuali, a qua nunquam amplius recedet, sic etiam quando corrumpitur in bruto quapiam animasensualis, peruenitad mundum intelle-Aualem. Siquidé intellectus est receptorium animæ, a quo nunquam deinde abibit, alioquin anima non foret alicubi. Quod si detur igitur erit furfum ac deorfum , & vbilibet citra divisionem, Neque vero diffunditur ut ens vniuersum, alioquin occuparet omnia loca. Neque item anima ascendens peruenit ad supremum orbis intellectualis, sed enim sublistit inconfinio atrisque mundi, ut substantia sere media inter sensuales, & intellecuales. Ac rursus si libeat, cito facilius descedet ab illo orbe superiore, in huc inferiorem, quam ascendar ab hoc ad illum. Intellectus agens autem, & anima, cæteræque substantiæ intellectibiles, perpetuæ, idcirco no corrumpuntur, quoniam suerunt creatæ ab autore primario, absque pluribus medius. Naturalia autem & sensibilia alterantur, corrumpunturque, quia sunt sacta a pluribus intercausis cau satis, videlicet intellectu, & anima. Quorum tamen naturalium quædam sunt longeuiora, quam alia, atque hoc secundum distantiam maiorem minoremue ab autore primario: & fecundum numerum plurem paucioremque intercausarum. Cuius enim media sunt pauciora, est longzuius, cuius plura, est breuius. Atque unum etiam scitu est oportunum, quod naturalia omnia sunt inter se quadam pendentia, unius ab altero, ordinata: quotum quando corrumpitur posterius, reuertitur ad proximum prius, donec perueniat ad calos a deinde ad animam uniuersalem, Postea ad intellectu agentem, inquo omnes alia creatura existunt, quique existit in autore principe, qui est verbum creans, ad quod omnia tandem reuertuntur, sicut pluries repetiuimus, Ab illo enim creata sunt, in illoq, persistunt.

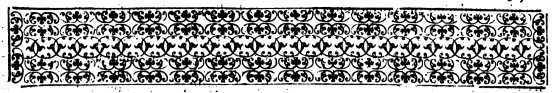
#### SCHOLION IVSSV EIVSDEM APPOSITVM.

Cap.6.Vult intellectum agentem creatum, fore principium, aliorumque creatorem fernatoremque quod est falsum.

Cap.7. expresse uult animam caufatam fuisse ab intellettu ereato, & quod generabilia producantur ab anima humana.



LIBER



### QVARTVSDECIM D INTELLECTV

AGENS: ET ANIMA

VNIVERSALIS, CREANTVR in momento, quodque non funt potentiales.



### CATVT PRIMVM



anter a story of a contract of the second

Mnia alia entia creata, ut prædiximus, confistunt in intellectu primo . Quem Autor princeps fecir, constituitque principium iklorum, & pro Autorem substantiarū multiformiū.

Infeuitque idem Autor primus rationes formarum animæ uniuerfali, quas & intellectus\* in suo gradu persectas non successu temporal rio, sed unico momento produzir in actu; Numquam autem intellectus agens & anima uniuersalis, fuerunt prius in potentia quam in ucto, quoniam Deus perfecit illas essentias absolutas, ut pote suturas causas reliquatura creaturarum.Falsum adhuc & impossibile est, quod intellectus agens præfuerit in potentia, ob hanc rationem, Quod non minus cótinet non ens quam ens, cum sit substantia essectrix utriusque, quod est essentia potentialis. Quoniam si ens, dicatur forma materialis, & compolitum ex materia, & forma; non ens autem materia informis, quodque horum trium non supersit medium. Intellectus non est aliquid ex his, si namque foret ensita dictum, sequeretur quod aliud tale ens foret prius intelle-Au, sine quo non existeret, quare non esset vnum absolutum. Quod si detur ut intellectus sit non ens sic appellatum, non tamen separatetur ab'aliquo illorum duorum. Quod si con tingar, intellectus is non effer intellectiuus. sed intelligibilis. Neque autem res intelligibilis est intellectus. Sed quatenus est abstra-🕰a,comprenditur ab iplo.Quare cum probatum faerir quod intellectus est principium

omnium entium, ficut prædiximus, impoffibile eft, quod huiulinodi non ens, aut ens, eua quale est forma, contineat ipsum, aut sir res pò tentialis: Sed.n.abstrahitur a cunctis ralibus, Intellectui igitur agenti in Terie creaturarum súccedit anima universalis, cum hæc apperitu fuo alcendat ad eum ad suscipiendam propria perfectionem, Videlicer influxum luminis ab Intellectu, Attamen feias quod neque an ima adeo proximat intellectui, per receptione influxus ab eo, ut queat imitari & intueri eude, neque item anima extenditur in specularu intellectus agentis, fed vnitur ac sublimatur valde, Non etiam anime, ob id, deest lumen ab intellectu oportunum, Siquidem anima sic attingens eum, adipilcetur perfectione, quietemque ac consistențiam. Cuius exemplum dedit Plato dicens Intellectum esse tanquam punctum indiuisibile circuli continentis angulos & costas, adeo quod omnes lineæ oriű tur ab co, & existant in co. Circulus quoque est aliquid circumtenens interfitas formas.

Quod homo intellectibilis fit fimul cum omnibus perfectionibus ab Autore primo. Cap. 11.

Vtor primus: creauit hominem intelle-Actuale cu omnibus proprietatibus oportunis simul uno mometo, non earu vna prius, & altera posterius, neq; successu temporario, quali hominé sensibilé. Quare et homini intellectuali omnes perfectiones conuenientes primo affuerunt, neq, posterius additur illi ali qua ut aduentitia, sed.n.est in orbe superno purus & absolutus.quæq; adhuc illi conditio primitus

primitus attribuitur, nunquam poftea aufertur. Alioquin si homo intellectualis additicias perfectiones ligillarim pluribus momentis (u-Iciperet, foret generabilis & corruptibilis. Præterea que prius diminuta admittunt adiectionem, fiunt ab agente diminuto, & morario, quale est patura, lintia vero orbis inperni proueniunt ab Autore absoluto, puro etia Supreme. Et momentario ex conlequenti agente Adcirco formæ illa funt perfectæi& pura, atque obid quoque pariter proba, Siquidem non enumeratur quæpiam inter illas nisi firmitatem existendi-habeat. quodlibet autem cadens sub generationem corruptioneque, est ab efficiente temporario, a quali naturalia cum fint, principium licet corum fuerit perfectum, sunt generabilia & corruptibilia. Quod cum sir, de illis quærendum est quid sit seorsum prius, deinde propter quid sit. Queniam ez duz rationes quzlitz non extiterunt simul. Substantiæ uero perpetuæ fuerunt productæ fine consultatione, Siquidem ab Autore perpetuo minime cogitante. Quòniamás est supreme perfectus, qualis neque auctione; neque minutionem patitur. Quod liquilpiam objiciat quoniam agens primarium, potuit fa cere aliquid, ac deinde addere aliud melius perficiendo. Respondemus, quod si illud ens creatum fuiflet prius depolitum uno modo; deinde addereiur aliud bonum, sequereiur, quod primo non extiterit bonum perfectum, Id sutem non convenit agenti primo quod efficiat quodpiam opus bonum non persectu. quandoquidem iplum est bonum primarium ac lupiemum, cuius operi, cum lit proximum ei non debet quicquamboni convenientis semel deefie, Argo . nen

Quod anima in othe superno habet vim sentiendi quandam. Cap. 111.

and the second of the second

Mplius substantiz orbis superni uirtus quoque lenstina ineest. Siquidem in eo existunt, que cumque hic sunt in materia, sed ibidem depurata supra materiam, ut uerbi gra tia, substantia aut scientia: similiaque existunt illic sub specie primaria. Non enim certe aliquid perfectionis eis deest, neque existunt for mæ priores contemina quam sint impersediores. Non eriam illic, aliqua est forma resiqua membri alicuius animulis cuius simulacrum non imprimatur materia, ad quod nulsum agens alterat materiam, nist talis species superna supersormet eandem. Quare quando quispiam quarat per quod essiciens factum est hoc membrum? puta manus, aux oculus. Respondemus quod per sormam illam intel-

lectualis mundi in quo funt omnia: Si turfus dicat aliquis quod tanta imitatio, infit animati, quanta, satir facit nt le tueatur a noxiis, Dicimus quod licet hoc nerum st, attamen substantia terrestres servantur a forma primaria orbis excelli, quatenus omnia inferiora exi-Aunt in canta/lue, anima uniuenfali, que esteptima, & fere, & par ipli efferie proxime Dep. Qua cum talia finr uidelicet, quod om nia exi stant infra formæjinvillectualijanimæjícilicet uniuersali, uis igitur sensitiui non abest ab a-, nima hujulmodi, quamuis,exiltat in orbe luperno intellectiva absolute persecta talis ab intellectu agente puro ac perfecto undique, urpote opere proximo Autori primo. Anima autem intellectualis superest in orbe principalistupremo, parium perfectionum quot nacta extitit in infimo. Quia causa eadem omnitenens ibi indiminutam seruat. Quare homo illic non existit tantum intellectiuus, sed etiä Lensitiuus, Neque ideo habet uim senticdi, vltra intelligendi potentiam, ut sit aptus generationi, led quoniam in eo statu ambæ istæ perfectiones funt aportune. Et si huic aliquis subdat quod anima in orbe superno fuit sensitiua in potantia, in regione antem generationis farta est fenficius in actu, quoniam lem-Jus est vis reception septibilis, dicimus id offe fallum. Siquidem in orbeillo luperno non est aliquid septitinum in potentia, ut connend runt in hoc architogi Babilonii: Contrarium namque ablurdum foret. Et quod animæ potentia actuerur hic inferius, cum descendendo potius ignobilescat, ut que siat aliquo modo gorruptibilis. Cut accedit quod ii animain regione intellectuals non fentiret, qua nam ratione discerngrer sensibilia, abaliis insensibilibus.

Quod sit homo quidam simplex, quidam autem compositus, & quid sit uterque.

ac quod homo simplex quidam
supernus, quidam
insimus.

Caput IIII.

Exposituri statum hominis intellectibilis Luarremus qualis sit homo sensibilis, quem cum impossibile sit persecte cognoscere, quo modo contingit intelligere illum orbis superni, & forse cogitatio bic pronehens distat hunc hominem esse illum, Statuentes igitur exordium probationis quarimus, an homo sensibilis sit idolum anima particularis ultra illud idolum anima universalis, per quod homo est animal, an vero anima universalis sit homo, Anima vero particularis qua operatur in corpore non sit homo,

. Et sic homo sit Animal tationale, non aliquid compositum ex Anima & corpore, neq; ipsa anima coniunda cuidam corpori. Quarecum definiatur homo inferior quod est compositus ex anima rationali & corpore, impossibile est hunc hominem else similem illi superno, quem uocamus intellectualem: formalemq; . Ideo quoque talis definitio non eritomnino nere, sed camen uerisimilis, quia non caret principio essentiali hominis, uidelicet forma perquameit Ens. Quod cum sir, ea definitio nondum est hominis ueri:simplicis, formalisque, sed compositi. Oportet autem compositú definiri non tolum per formam, ted etiam & per materia. Simplex uero definiri per solam formam latis est, & sic homo uerus definiendus est per formam tantum, per quam est homo, quæ est inseparabilis & necellaria, ut dicatur homo est animal rationale, ubi animal ponitur pro uita, que non inest ablque anima infundente. Totus homo autem dividitur in corpus & animam quæ est forma. Vnde non euitatur quin homo proprius, aut sit anima Untellectiua, aut sit opus eius. Et si detur primum, sequeretur quod homo foret anima intellectiua, ingressa etiam corpus præter huma num.Hoc autem est fallum. Siquidem non có tingit animam elle sub hoc nomine, nisi cum fuerit in corpore humano, quali nunc inest. Quod cum sit ita, quid uetat hominem dici se mel, compolitum quoddam ex anima & corpore , iterum autem animal rationale , feu rarionem, idest opus animæ rationalis, impossibile enim est tale, opus fieri ab alio agente. Namque ut rationes agentes in granis seminariis, arguunt ea singula non esse sine animabus singulis propriis, ac uice uersa animæ in eiuldem granis arguunt rationes agentes uitam coineile. Neque mirum cum hæ sint opera animarum uegetatricium, sic autem etiam animæ sensnales illustriores: manisestioresque & adhuc rationales se habet, quod illis tanto potius infunt huiusmodi rationes agentes uitam. Quare anima rationalis antequam insit corpori, secundum illam deffinitionem formalem, fuit homo proprius. Gum auté inextiterit corpori, formauit simulaciu alterius hominis, uidelicet sensibilis, quale pro uiribus aptauit ad similitudiné hominis ueri, ut qui fingit figuram corporis humani, pro facultate imitatur illum,& ficut huiufmodi effigies est similitudo quidem hominis, sed ignobilior, quoniam non habet conditiones hominis, scilicet uitam. Non enim eius uim progrediédi, neque aliam potentiam. Sic iste homo sensibilis, cuius forma est anima rationalis imperfecta, est exemplar, illius hominis primi, diuini, & ueri, & anima quidem conata

est adsimilare lumine. Hominem homini vero quoniam indidit illi rationes hominis primarij, sed impersectas, utpote paucas, particularesque, Homini, & enim primario insunt Potentes sensus illustresque & perspicui, longe magis quam huic qui existit sigura illius.

Qualem oportet esse hominem insimum ad speculandum supernum.

Cap. V.

te. Portet guod uir speculaturus hominem Uiplum primarium, ac ueru, Sir probitate magna ac dignitate insignitus, quodque habeat sensus potentes, ne offuscentur, quando ab homine tuperno exoriuntur radij illustres in eos, Siquide homo primarius, ac ucrus, est lumen clarum, in illoque existunt cuncte rationes humanæ inlignes. Atque is est bomo ille, quem Plato definiuit, nisi quod adiecit de finutioni præscriptæ, dicens, homo est animal rationale, ideit uita seu anima rationalis, cui feruit corpus, opus proprium, huic namque animæ, corpus quidem seruit primo, Anime autem dininæ nobili secundo. videliget per mediam animam fenfualem, quam comitatue rationalis, quæ dat uitam potiorem, Neg; ob id descendendo ex orbe supremo, ad infimű, sed infundendo. Quoniam anima rationalis non delabitur ex illo intellectuali in hunc; sed cogiungitur isti animæ,que pender ab ea. Ideireo eriam ratio huius hominis quaquam: Sit impersecta, tamen sublimata per ortum ab illa excella, unionemque cum cadem fiet ualidior.Hac de causa,dixerunt nonfiulli quod animus particularis est pars animi uniuer-Calis.

> Quod in orbe superno sunt etiam sensus, sed meliores. Cap. VI.

CI quærat quidam, quonam modo contigit animam len litiuam exiltentem cum len libus nobilioribus in regione superiore, dein existere in infima & ignobili. Dicemus quod sensus in excello orbe inexistens, substantiæ intellectuali nobili, est dispar sensui huius ignobili, propterea quod illic est aluor. Siquidem unus sensus excedit alterum, sicut unum sensibile aliud: unde quoque sensus hominis-infimi pendet a sensu hominis superni coniungiturque illi, & ob idetiam hic homo, acquirit sensum ab illo, ut hic ignis iungitur ipli alto, profluitque ab illo. Porro sensus etiam inest animæ ibidem existenti, L<sub>3</sub>

existenti, quoniam sunt illic corpora uniuersalia, ut hic particularia. Atque anima sentit illa superiora, sicut homo ista inferiora, qui est secondarius, uspote simulacrum primarii. Homo item hic corporalis magis sentit, ille uero spiritalis, magis intelligit. Gui primario cum infintrationes agentes, adhuc immittit lumen suu hominum secundario: atque etiam tertio mundi infimi. Quod cum sit, homini corporeo inest operatio utriusque prioris cuius est figura. Idem enimagit aliquod opus hominis rationalis, atque aliquid intellectualis, licet utrunque imperfectum ac minus, quandoquidem est simulachrum, & altèrius etiam simulachri. Iam igitur probatum, quod homo primarius sentit altiore fensu, quam infimus, & quod superiora non suscipiunt influxum ab inferioribus, sed uice verla inferiore a superioribus, siquidem pendent ab eis; cum sequantur eadem in qualitatibus subsimilia. Quare hic homo, sumit robur a su perno: & quamquam etiam sentiat non tamen pariter ut ille, qui sentit pure, ut pote altiora. Illic namque uisus prospicit universa lia, hic uero particularia, propter imbecillitatem.ille amplius extat ualidior, quoniam incidit in obicca illustriora, & insigniora. Quicorporeus existens impersectus, ut qui intuea tur ignobilia, & minima, quæ funt idola illorum superiorum, quare huiusmodi homo intellectualis est robustus, & habet sensum qualem diximus.

Quod in orbe superno sunt etiam formæ brutorum. Cap. VII.

CI quispiam quærat, cum iam dictum sit, J quod sensus in nobis infimus, procedit ab excelso, quid dicendum in cæteris animalibus, quoniam modo uidelicet Deus illa pduxerit?an cogitauerit primo formam equi,aliorumque brutorum, & deinde produxerit in hoc orbe sensibili, non autem in intellectuali? Respondemus, quod antea probauimus rationibus suffecturis, demonstrando, Deum creasse omnia absque consultatione Siquidem prius mundum sublimem, impofuirq; illi, fine cogitatione omnes formas perfectas, & puras, ut pote productas cum ellentiis propriis citra accidentia, postea uero creauit adhuc hunc sensibilem, vt simulachrum tantum illius incorruptibilis. Quod cum ita lit, quando creauit equum, aliud ue brutum in orbe superno, in quo puro ac perfecto collocauit omnes species animalium altiori modo; non creauit bruta illic tantum, sed etiam hic infima. Alioquin eius uis creădi, defectum pa teretur:hoc autem nó est, quoniam nulla uir-

tus potest extendiad omnia, nisi prima potentissima omnium, creatrix que aliarum, qua nec deferturad locum, nec clauditur loco, cum sit infinita. Quando autem obiiciat aliquis, quod animalia rationalia existunt in orbe intellectuali, cum sint nobiliassed quis pos sit opinari, quod multitudo brutorum irrationalium etiam ibidem sit & maxime ignobi lium. Respondebimus rationem huius esses quod autor primus est unus omnino, essentiaque illius, quæ est eadem eum existentia, ut pluries diximus creauit mundum intellectualem, unum, sed quoniam dedecet, quod unix tas creati; sit equalis unitati creatoris, neces nim lunt eadem. Cũ ita lit, creatum primum, deinde creat plura. Siquidé est posterius create, quod est unu omnino. Nec enim est prius, neque etiam æquale, quare non est quoque æqualiter vnum, igitur plura. Vnitas enim immediate repugnat pluralitati, quoniam vnum est perfectum , & plura funt imperfecta, Quod si lubditur pluralitati, existit adminus duplum, omne autem unum, ex duobus impossibile est, quod sit unum absolutum.Quáto autem minus contingit, quod duo sint vnum, vt eorum singulum. Inuenies nanque in dualitate, primo motum, ac quieté, & quáuis insit ei intellectus, non tamen is est illa vnus abstractissimus, a quo procedunt omnes aliis& per quem omnia intelliguntur. Sed est plurificatus, vt multi alii intellectus, quorum anima est magis plurificata, quæ inter eos existit, non ut una separata, sed ut animæ omnes. Vtpote in quo costat potentia intelligendi animabus fingulis, quoniam fola hæc est persecta. Et cum ex animabus una, uidelicet rationalis lit in orbe superno, neque etia ambigitur, quin relique existant ibidem,& cum tales fint illic immateriales, quod eorum animalia, quoque sint immaterialia. Quare probatum, quod mundus excellus, habet formas plurimas animalium omnium.

Solutio obiettionum quarundam, & quaftionis vnius. Cap. V I I I.

SI quidam obiiciat dicens, quod possibile quidem est collocari animalia nobilia in mundo nobili, sed animalia ignobilia impossibile est: qualia sunt rationabilia, quoniam si animal rationale est nobile, igitur animal irrationabile existiti ignobile. Quod si situatem nobile in loco nobili, ignobile non est ibidem, sed in ignobili. Quonam modo enim continget, quod in intellectu existat, quod no sit intellectuale. Dico autom intellectum mudum supernum, quia is totus est intellectiuus, Siquidem in eo, & ab eo sunt intellectus. Responde-

pondemus premittentes exemplum . Quod ficut homo infimus non est persimilis superno, quoniam ille non cogitat, sed est prior cogitante, sic etiam bruta hic existentia non sunt persimilia illis sublimibus, quæ sunt valde nobiliora. Et si subderet aliquis, animal rationale nobile hic cogitat, alia autem non cogitant, quare igitur hæc omnia funt ibi in intelleau. Dicimus, quod intelleaus illic est varius. Siquidem humanus, est supra brutalé, Quare etiam nihil ambiguú, quod cogitatio hominis differat a cogitatione bruti, inueniút nanque cogitationes etiam brutorum plures tationales, quando cogitativa est intellectus suus, pro brutis singulis, perquam discernunt, sensu comprensa. Sed enim cogitatiua hominis, rem sensu perceptam porrigit intellectui, qui confirmans admittit eam. Inconfirmans autem abiiciet. Et quandoque flexus ad sensum confitmabit, regressusque iterum ad se, ruminat fecum pluries, donec rem ueri manifestam crediderit.Quod si adhuc aliquis quærat, cur cum fint brutorum utrorumque opetationes cogitatiuz, non sunt zquales? Item cur si rationalitas est causa cogitationis humanz, non utique homines sunt æqualiter co gitatiui. Dicemus sciendum esse, quod differentia cogitatiuarum inter se, item etiam intellectuum, prouenit ob motus uitæ utriusq; differentes. Idcirco animalia superna, & infima fuerunt diuerla, cogitatiuæque ac intelle-Aus eorum diuersi. Siquidem illa sunt perspicaciora istis. Humanus intellectus nanq;, est propinquior intellectibus. Naque quidam est primus, út diuinus supernusque, quidam secundus ut rationalis humanulq; infimus, quidam tertius, ut irrationalis, & brutalis etiam infimus, qualis est cogitatiua per distantiam ab illo intellectu dignissimo. Animal, & enim rationale hic dictum, est etiam illic rationale. Arque animal hic brutum nominatum illic quoque habet intellectum. Siquidem cogitatiua equi (ecundarii, ibidem est intellectus. Impossibile existit enim quod quis intelligat equum nisi cogitativa equi primarii sir intellectus, Intellectus namq; & res intellecta funt idem, quare intellectus solum intelligit intellectuale. Ac uita particularis non est sine vita absoluta, sic etiam intellectus particularis no existit sine intellectu absoluto, sed est ab illo. Igitur etiam afferimus, quod nullorum brutorum intellectus, existit absque intellectu absoluto. Intellectus autem absolutus, quando inextiterit homini, factus est particularis alterque a seipso. Quando ité inextiterit equo, factus est tum particularis, tum diuersus ab hu mano: atque in reliquis animalibus. Quoties nanque intellectus descendit totics fit ignobi

lis, sicque poten tia ustalis quanto magis infirmatur, tanto magis infirmatur. Ex qua sit opus obscurum, & ignobile animal. Gui quando ingenium extet imbecille, intellectus compensat. Sicut facit membra valida ad æquipotentiam ut, uerbi gratia canibus, quos pro defectu uite sic aliquatenus persicit. Siquidem oportet unumquodque animal consequi aliquam persectionem ab intellectu uirisico, Quod si quispiam huic obiiciat adducens, quod inueniuntur aliqua bruta impersecta: impotentiaque repellere noxia. Respondemus, quod talia sunt pauca.

Quod omnis forma naturalis huins mundi, habet fimilem, sed nobiliorem in orbe super no. Cap. VIIII.

PRæterea animalia sunt ordinata, & subinde perfecta pro capacitate. Siquidem habent intellectus, & uitas ab intellectu primario, secundum conditionem. Non enim, vt diximus, conuenit, quod creatum sit unnm absolutum, & par autori. Quare etiam proculdubio oportet vt sit unum compositum ex plu ribus.Impossibile autem est, quod fit ex pluribus similibus, alioquin alterum illorum foret ociolum, quando sufficeret unum. Vnde fequitur, vt creatum constet ex dissimilibus. feorfum existentibus singulis, secundum formas. Dignitas enim formarum existic secundum nobilitatem similium animalium sub alternorum.Quare necesse est quod gradus ani malium fint duo inæquales . Quorum fingulis, ex consequenti inest uis sensitiua, qualis competit. Sic autem quoq; iste orbis infimus constat ex differentibus. Quarum una est dignioraltera, & vnaquæque est fere mundus unus, cui in est dignitas conueniens. Quare iis existentibus, reuersi colligimus tandem, quod omnis forma naturalis huius mundi, habet similem in illo superno, sed nobiliorem. Siqui. dem hic pendet a materia. Ibi autem minime, ac ista rursus est simulacrum illius. Ea propter inibi extat cælum : ignis : aer : aqua: & terra, & quæ infunt,ut plantæ.Et fi quærat quifpiam si plantæsint in orbe superno,ac etiam terra: aer : aqua : & ignis. Quonam modo talia funt inibi? Non enim euitatur, quin aut fint uiuida: aut non. Si nanque non fint uiuida, cut hæc indigent illis. Et si sint uiuida quonam modo sint talia? Dicemus, quod plantæ etiam inibi funt uiuidæsquoniam hic uiuunt. Siquidem plante inestratio agens uitam nobilior supra animam propriam, quæ est materialis, cum planta hic fit materialis, & conuenientius est, quod alia ratio insit plantæ supernæ: primariæ: & nobiliori, quoniam hæc ratio inferior

ferior est ab aliqua alia. Rationes nanque istate existentes, sunt plures particulares que, particulare autem est ab vniuersali. Quare huiusmodi planta composita omnino est, ramus illius generalis. Vnde etiam si hac planta sit uituida, quanto magis illa superna, qua est primaria, & vera.

Quod terra infima est particeps uita, ac tanto magis superna. Cap. X.

Trum terra superno orbi sit uinida, discere possimus, cum hác infimam speculati fuerimus. Quoniam hæc est idolum,& figura illius. Huic enim terræ quædam vita inest, & ratio agens uitam, cuius argumentum est forma eiusdem uariabilis. Siquidem ipla crelcit,& adlimilat,augetque montes,qui sunt natura terrestres, in medio quoque mótium huiusmodi meatus plurimi existunt, & cauernæ, riuique, & alia yuædam per anima, quæ tales efficit formas, Arque huinsmodi ratio formatrix terræ: operansque intus, assimi. lat focundum naturam fubteragentem, fibi arborem, atque arbori ramum excisum, quare iis colligemus, quod ratio animæ inest terræ, licet si naturæ, seruilis . quando quidem impossibile est eam non uiuere, & agere opera uite. Habet quoq; uitam proculdubio. Quod si hæc terra sensibilis uiuit, quanto magis illa primaria. Hæc enim est secundaria exortaque ab illa.

Qualis sit status entium orbis super-

Sserimus pariter, quod omnia entia mú-🗅 di luperni lunt illustria , utpote in luce excella: idcirco quoque, unumquodque eorú conspicit omnia alia per essentiam suam, ac in essentia alterius. Quapropter etiam sunt ibi dem cuncta in singulis, & in omnibus, & lux quæ exorta est in illis, existit infinita, Ideo etiam illorum quodlibet est maximum, Maiestate cuius potentia est infinita, & purum, ac uice uersa, vt verbi gratia, Sol illic est omnis stella,& omnis stella est sol etiam, sed quæ excellit fupra alias, uocatur fol, quæ uero non ex cellit, nominatur stella, atque ita quodlibet corum conspicitur in altero conexistenti, & vniuerlum uidetur in unico, unicumque in vniuerso.lbi quidem est motus, sed ocultus: quia non principiatus, neque terminatus, nec estaliud a mobili, sed est ipsum met mobile. Atque ibi est quies perfecta, neque illa describitur per motum. Nec enim continet motum. Ibidem quoque sensus existit absolutus. Siquidem non superest aliquid sensu impercep-

tibile. Atq; etiam unum quod ibi existens est firmum, etiam terra. Nec enim existir, qualia huiusmodi sunt infima, ac est quidem su. perna substantia similis infimæ congeneri, sed excellit gradu.Neque uero adhuc est quisquă locus superior in quo existat, quoniam subiicit sibi eum, & exaltatur supra eundem, Similiter autem intellectus, & cæli uisibiles, ibi se ha bent, & lumen syderum ac lux eius superior. In speris nanque unum quodque corum locatur extra alterum: existitque in parte sola no toto, Non sic partes cælorum spiritalium quarum unaquæque est pars & totumiQuando & enim uideris partem perspiciestotum, & cum videris totum perspicies partem, Visus nanq; latus in vnam partem proptet subtilitatem ac celeritatem penetrat omnia, ut uerbi gratia Siquis circulpiciens terram, introspiciat omnia intima. Speculatio, item mudi superni no fatigat intellectum saturitate fastidioue afficit. Siquidem nullum patitur defectu. Ac speculatur, inibinon tantum intuetur partem ue nicam, led ownes, que lant optime, quibulque lætatur. Si nanque aliter conspiceret tantum parté unicam, illa neq; foret optimá,neque lætifica. Elsentiæpreterea illic existentes funt incorruptibiles, & indeficientes: neque ut solet alia conspiciens, istas amittit desiderium conspiciondi, sed quanto magis speculatur & tanto magis desiderat & admiratur, neque intuendo lassatur, verum subinde plus roboratur. Substantias quoque inibi existentibus no inest uita laboriosa, afflictuosaue sed enim suauis. Siqui dem sunt puræ ac immateriate.

A quo creata sunt entia orbis superni , & quule sit verbum diuinum. Cap. XX.

👅 Viulmodi item entia orbis luperni fue« 👤 tút creata ab illo uerbo primatio, quod est substantia princeps. Neque uero ita, quod ipla essentia prius: posterius autem eius intellectio producta sit, uelut in substantiis secundariis:Sed enim ambæ simul concreatæ sunt, namq; intellectio suimet,est iple intellectus. Addo tamen, quod intellectus intelligit seiplum primo, secundo autem intellectionem sui propriam: ut planeta Iouialis reflectitur ad substătiam suam inter cœlestia, quæ & terrestria sunt simulacra, & figuræ impressæ a supernis. Iccirco illa sunt disposita qualitatibus admirandis.Quas non penetrant nist uiri solicissimi: conati multum contemplari talia. Præcipue autem verbum sapientiæ dining exi stit, potentissimum omnium, vnde maiestatem eius utpote principis,& uirtutem: quilnam comprendere ualet? Ac intueri ueram essentiam eiusdem. In quo uerbo omnia sunt conspicaconficebilises a quopereiras creandi ducitur. Hoc enim verbum, est virtus actusque primo,
quod dein est causa una omnium aliatu creaeurarum intellectibilium: videlicet immediaturarum intellectibilium: videlicet immediate: perque itas medias sensibilium qualium,
wuatumque omnes continentur in intellectu
agente creato illo primo: funtque opera illi
proportionara: ipla autem intellectus agens,
quem intellectum adbuc universaliorem in
eulando conversus iplamatur: & sit causa
universalis procreane omnia alia subsequenter digesta entia.

Quemodo orbis superpus intelligatur a nobis:
qualisq; sit scienția intellectus agentis. CAR. XIII.

Themo quidem unlet introspicere orbem ledauit lenlus. Quique affidua mentis speculatione aft scius non persettiones exemplares, signaque indicativa more dialecticoru... Nos autem ita minime enitimur (peculari pulchei tuchpamillam luculentamiquia lenfus, funer dominaturnobis: Neque credendo admirimus qili sqrporalia enga supde qriam opina i muration diffemus nili deducendo con einfodes ex briucipijs bintiphs suppositis. Quod tamen nones yerum in omni disciplina etiam hic babita: guoniam principia ettidentia discuntar aplant thiod ex alie denti-Chione probentural untenim ipla prima: Quátomagis igitur hupesiora entelliguatur nomer principiis conclufe. Y aruinibi abfolice perinisieur hericas onvaino antone achore : & fal-<u>mainoup: muibamag appropiaga . etad</u> dinto interpretation between the same definition of the contraction of <del>તમાં</del>લ્યામામ સાંસ્થા છે.તેલ્લાં વેશ્વરાં મામવા છે. વાસ્ત્રીય CORPURED SERVICE SHEET SERVICE POR LOS ciuntur. Quintaphanian augamundus lupernus sit talis, qualem descripsimus, auersus est ab illo: Quado autem aliqui nostru, adepti simus victoriam animæ:manifestamus eum ita se habere. Ac iccirco rursus dicimus, quod Rex Babyloniæ gójpicitup mente jorhem illő: dein memor retulit : inibi non esse aliquid in aliquo, Neq; explicuit id sed:dimmittens nar tenousin cobtem: ad dann apjoinsude seordium fir. Quod omnia fiunt peraliquem scientiam acquisitam, aut cogenitam: & quod scientia acquista imitatur naturam:quatenus scius dirigitur ad assimilandu naturæ aliquid. Scientia autem congenita connaturalisq; est multiplex:sed unica: quod si talis insit intellectui agenti : primatique, per le inelt:nec pót eam'ex alia priore discendo acquisitam fuille.

\$ 1 1 3 m

Siquis autem quærat utrum huiusmodi digni tas inest huic intellectui prænominato. Dicimus quod a natura eius propria: illicque sistétes non progrediemur ad aliam rationem, Etenim siquis neget scientiam intellectus agentis esse illi connatura lem.Redarguentes dicimus, quod alioquin si intellectus acquisset scientiam suam : aut per aliam altiorem did cillet, aut per essentiam propriam, quod ent im polibile: neque enim intellectus agens eft fa-Ans talis ellentiz a verbo divino, ve fie frientia lua: vt nerbum iplum. Scientia enim intellectus agentis, est qualitas in eo: non substantia. Sciencia namque uera est substantia scientistac substantia pera est scientia: atque hac scientiavera inest ipsi substantie prime a seipla : igcirco quoque pulla substantia carens scientiatali, est substantia nera & possint est hphanria pagricularis. Julia of the contract

Anodentium Inpernatus anum non all, no hiling alle nighter alternish proper quid Acques the sufficient Hierogly phinis 1648 XIII Libit quant

IN secontiamundi superviinallumatans 71. 3.X3 L. Apilius Tuhsparateratics in the Compies supplied to illic secundum formam opeimamtheut forme inexistences animo architecti effectices supp paries, que differunt ab effessiverbi gratia figuris pariety inferiptie: legitco etiam brinfmodi formas lupernas uprarunt prifci exempla, quales Plato natranit offe fobliatias effentialie inferiarum. Sapientelque Babylonijak Agyptii acumine mentis, introspexetunt intellestualis mundi species, complexi scientia alingde gradisa: vol ex seipsisinuenta: quam griam professione ipla libi uendicarunt. Siqui dem oparraturi aliquid utebageur doctrina in sellectuariamon autom humanagia:vt. nonnul li alii, qui consulentes cos, adhuc non sibi nisi fatis firmiter difecte ex fentantiis locutiona redditis: Concepturanimorum acceptos (cribebat, uti oculata fide legimus, in lapides per figuras:idem in omnibus scientiis artibusque facientes: quos locabant in templis, tanquam paginas perlegendas; salefque aderant pro libris eis utensiles:Quod fecerüt, ut indicarent, quod intellectus agens immaterialis creauit omnia (ecundum propriam ellentiz cuiplibecrationem similitudinemque: quale optimum fuir pulcherrimumque documentam per quod utinam etiam indicaretur qua ratio ne attingerunt formas illas mirandas, & ablco ditas: Sic enim illorumfactum esset laude dignius, qualis conditio paucis viris contingit .

Quod

Quod eur entia superna sint facta talia, non est quarendum: & quod Deus creando non utitur cogitatione. Cap. X V.

Vom scientia Aegyptiorum de supernis rebus fit admitando: quanto magis igitur sapientia principis creatis huiusmodi substantias in supremo orbe. Neg; explo randum propter quid entia ista fuerur produda talia, quonia ipla existut summæ rationes dignitate: essentizque merz quas plures Deus creauit absq; cogitatione. Neque pulchritudo inferiorum est absoluta: quoniam hæc facta funt ab agente respiciente rationes illas perpetuas prænarratas, que recesserunt ab autore primo, præter cogitaram alterius rationis pulchritudine. Et enim quis non admiretur virtutem essentiæ in illo ente nobilissimo, & supremo: quod creauft omnia alia, abfq; confultatione, ac lecundum effentiam luam : cuinly; principalitas estratio rationum: Neque ob id essentia ipsa indiget respectu exploratorio, talium, namque externæ pulchritudinis . Siquidem sua sibi satis est principalitas. Quod imitatu etiam maiorum dicimus : qui cocordirer afferuerunt hune mundum fuisse factum, non a seipso neque secundum accidens, sed ab atchitecto sapientissimo nobilissimoque: & ab-Atracto ab omni ratione creata. Rurlus rainen nobis quærendum in fabrica hutus mundi,an agens præcogirauerit in leiplo cunda agéda, An item cogitauerit fingula:creando primo terră orbis mediă: lectido aqua luperiore: tertio aerem altiorem aqua; quarto ignem fubli? miorem aere:quinto dein uero cœlos continentes omnia. sexto postea plantas, & anima Ha diuerla specie: tamen in animante conuenientia:constituendo membra exteriora, & in teriora pro modo conuenienti operationibus.Imprimis igitur si formæ rerum mūdi cogitatæ fuissent fingulæja diuina mente ad ope

Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Control of the Contro

en de de de de la composition de la composition de la composition de la composition de la composition de la co La composition de la composition de la composition de la composition de la composition de la composition de la

ra rece facienda: Deus creasset unam earum post alteram ut exemplarem. Non id auté con uenit autori sapientissimo & substantie nobibiliffimæ supra alias: neque secundo cótingit dicere, quod Deus præcogitarit in scipso res creandas, postea uero creauerit: Sic enim res cogitatæ, aut sunt extra ipsum, aut in ipso: & fi fuerint extra iplum, igitur extiterunt priulqua creata fint:quod fi fuerint in iplo igitut no indiget illarum præcogitatione: siquidem ipsæ se habentes ita sunt principia. Creanit item Deus rationem cogitatiuæ: neque præcogitauit, alioquin foret processis in infinitu: quod est falsum. Amplius artifex præcogitans opus intentum ad imitationem præcogitati:facit illud per instrumenta: At supremus conditor facturus aliquid, non imitatur creaturam ulla exemplarem, sed creat formam ipsam nouam imitabilem ablq; alia:neque vtitur ad id creatura inflantia. Nó enim quicquam externuminuat enm:led ex uittute propria facit iplum. Quare probatum, quod Deus cuius nome exatteturicreavit universimablque confultatio ne, seu cogitatione. Atque improbata est soliditas fermonis aduetfatiorum. Creanit autem Deus primo substantiam unicam:videlicet intellectum agentem : curînfudit lumen fulgens, omnium creaturarum precellentil simu Qui intellectus ages proximum est illi huius modi lumini potentia, & simplicitate : Perque istum medium, creatus est orbis supernus con stans ex intelligentiis & animabus. Per quem postea nouata suntinferiora sensibilia, conten ta subsimiliaque, nisi quod entia orbis superni funt pura: perfecta & incommixta a alioquin non forent perpetua si essent resolubilia, & coniuncta formæ primordiali afq; ad poltromam.Hylz enim formatur primo forma com munic postea recipit elementarem: deinde alias succedentes:vnde nemo potest fabterspicere illam, uspote formis pluribus occultifque ac infentibilibus circum indutam. Enterprise Constitution of the Market State of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of the Constitution of

#### SCHOLION-IVSSV EIVSDEM APPOSITVM.

Cap. 12. Aperte uult intellettum creatum, a nerbo dinino, esse causam omnium aliarum creatuarrã.

Et in cap. At. simile, scilicet. Quod orbis supernus creatus suerit per medium intellettum creatum, qua sunt salsa iuxta annotata in principio.

PLATO



### PLATO E X O T E R I C V S





Latonem mysticum uocauimus, sicuti & Aristotelem libros eos, de quibus hactenus est actum, Aegyptiam, & Chaldaicam, Mysticam, philosophiam continentes. Quoniam eos, ille

in archanis docuit, iste ex illius ore & descripsit, & in archanis diu detinuit. E contra Exotericum Platonem dicimus, dialogos ab eo scriptos & promulgatos. Qui pro suis & sunt olim habiti, & pro suis etiam nunc circunfesuntur. Quos tamen ipsemet, videtur, suos esse megare. Quando nimirum epist. 2. hac scribit. Διαταῦ αου η πωποτίου και γούρον γέγραφα, ουδ και σύγγραμμα Πλαίωνος ου δίν, ουδίς και ιαή νω λεγόιδμα, Σωκράτους & ,καλοῦ ὰ νέου γεγονό ος.

psi neque est scriptum Platonis vilum, neque est. Quæ uero nunc dicuntur Socratis sunt, dum probus iuuenis esset.

- Et hoc idem, epistola septima confirmat.

Οὐκοὖν ἐμόν γε જેદા' αὐτην ἔτι' σύγγραμμα, οὐτμηποτε γένητα.

j, Igitur meum de his scriptum non est, ne-,, que fiat vnquam.

Sed & epistola postrema, Socratis esse videtur confirmare.

Επικιώς ή γιγνώτκες Γούνομα Κέβητος γεγραμένος γαρ' ές ην τοίς Σωκρατειοις, μετά Σιμμίου, Σωκράτει διαλεγόμους, έν τω σει' ψυχῆς λόγω.

Satis nosti nomen Cebetis. Scriptus est. n. in Socraticis cum Simmia cumque Socrate disserens. in sermone de anima.

In Phædone nimirum. Sed duplicem hanc dubitationem, haud magno negocio nos soluimus. Nimirum priorem, quando negat, se quicquam scripsisse; addit. De his. hoc est, rebus diuinis. Quas in archanis, & ipse servabat; & ab alijs eodem servari capiebat. Itaque priore loco, Cum Dionysius, apud quem suerat ante, ab eo per Archedemum quemdam mercatorem quæsisset, maiorem vt videtur declarationem de primi natura, in hæc verba respondet.

Καὶ δη κὶ τοῦ δε, ὁ τοῦ του τιμιώτερον τ' ἐξε'
κὶ θειό ερον, κὶ μάλα σφοδρ αὐτο δηλο είσον, ὑπερ οῦ
κοὺ πεπομφας ἐπρού κθυος. Φῆς ταρ ἀπὶ, κτὶ τὰ ἐκείνου
λόγον, οὐχ ἰκανῶς ἐποθεδείχ ται σοὶ τῶς ' τῆς τοῦ
πρώτου φύσεως. ὑπο τοῦ δὶ ἀἰνιγμῶν, ἔνα αιῆι
κὶ δελτος, ἡ πόντου, ἡ γῆς ἐν πὶυχας κὰθη ὁ ἀνωγούς μὴ γνῶ. ἄδε γμὶ εχει. Περὶ τ πάν μον δασιλέα
παν τοῦ ΄κὶ ἐκοίνου ἔνεκα πάν α, κὶ ἐκεῖνο αίριον ἀπάν ου τῆν καλῶν. δεύ ερον ἡ τὰ τὰ δευτερα, κὸ
πείτον τῶι 'τὰ πείρα.

Et sane etiam de eo, quod hoc est honorabilis, & diuinius, est ipsi valde declarandum. id de quo tu missiti dubitans. Ais enim, vtiple inquit, non sufficienter tibi demonstratum esse, de primi natura. Di-22 cendum tibi est, per ænigmata. Vt si quid tabella, vel mari, vel terra patiatur, qui le-33 get non intelligat. Sic enim habet. Circa 33 omnium regem, omnia sunt. Et illius causa omnia. Et ille causa omnium pulchro-;, rum. Secundum vero, circa secunda. Et tertium, circa tertia.

Mox admonet Dionysium ne hæc ei excidant in vulgus.

Eulacou ju Toi, un mole en mem raula eis av Spomous amade u Tous,

" Caue tamen, ne quandoque excidant hec " in homines ignaros.

Ob eas quas ibi lubnectit caulas. Quod nimirum hæc vulgo ridicula videatur. Et addit. Μεγίση 3 φυλακή, το μη γράφων, αλλ εκμανθάνων. ,, Maxima cuito dia est, ea non scribere, sed

, edifcere.

Atq; ideo ait, se nihil horú scripsisse vnquá. Quod, & secudo loco reperit. Sed quidná hoc est, uel ueri, uel falsi? Nonne totus Parmenides est diuinus? Nonè ferè oes dialogi aliquid de diuinitate docet? Suine ergo sunt, vel Socratis, ve ipse assirmat? Ac sorte prior locus,

M Parme-

Parmenidem innuit, in quo Socrates iuducitur, iuuenis, & generolus, de Ideis disputare. Sed hæc ita soluerim. Platonem quo ad Dionysium, & Dionis amicos scriberer, se nihil scripsisse de rebus diuinis, vel nondum scriplerat, uel nolebat, id Dionysium scire. Ne cogeretur ad eum libros transmittere, uel aliquid apertius ad eum scribere. Stomachatur enim priore loco, tamquam a se invenisset, quæ a Platone ei erant tradita. Sed cut ait, Se neque în posterum scripturum? Vt scilicet liberaret se ab illius importunitate, atque inscitia. At quo modo ait Socratis esset, & Socraticos sermones. Prius illud, eadem de causa, ne sibi Dionysius molestus esse. Alterum uero, quia Socrates, tum in Phædone, tum in aliis omnibus, præter leges, uel disputat, uel audit. Atque hac de causa, So-'craticos appellat; tum ut cos a libris de legibus, in quibus, sub Atheniensis hospitis persona, se ipsum inducit legislatorem, ea appellatione distinguat. Neque uero. etiamsi Plato se nihil de Diuinis rebus uel scripsisse; uel scribere uelle neget, dubitandum est, quin sui sint dialogi. Namque eos, a Platone scriptos fuisse, auditores eius sunt contestati, uel in primis Aristoteles qui nominatim aliquot sub Platonis nomine citat, ut Phædonem, Rempub. Timzum. Et hos duos, sicuti & eos qui de legibus sunt in Epitomen, perstrinxit. Quod & Theophrastus, & ipse aliquando Platonis discipulus secit. Et Crantor, qui Xenocratis auditor fuit, primus omnium, ut Proclus testatur commentaria in hoscemet aliquot dialogos edidit. Sed & uiri celebres, qui suo tempore uixernnt, illos, uti Platonis agnouerunt. Scribit enim Athenæus. Protagoram leco dialogo sibi cognomine, familiaribus dixisse, Platonem optime scire, iam bonum usum. Et Gorgiam, cum Platonis dialogum legisset, adstantibus dixisse. Nihil eiulmodi, le audiuisse a Platone, uel apud Platonem, se locutum esse. Eadem Phædonem dixisse memorat, cum dialogum, de animo perlegisser. Phædo ergo dialogus a condiscipulo Platoni attribuitur, quem-Plato Socraticum in epistola uocauerat. Sicuti ergo non est amplius de dialogis, an Platonem habuerint authorem dubitandum: Ita illud palam, ac certum fit, eos a uiuo Platone suisse emissos, atque ideo ecdedomenos, & exotericos, & Encyclios fuisse. Nam quo modo, suum quisque Protagoras, Gorgias, & Phædo legissent, si cos apud se continuisset? Et iple ad Dionysium scri-

bens de Cebete, ait eum satis notum in se, quia esset in eo dialogo scriptus quo esde animo sermo est habitus. Ergo Dialogus hic, usque in Siciliam uiuente Platone fuerat perlatus. Et Phedrum iple adhuc fatis iuuenis primum, ut creditur, omnium conscripsit. Neque usque ad obitum apud se retinuit. Exoterici ergo hac ratione dialogi Platonis sunt. Sed ratione alia, sunt etiam mystici. Si mystica uti iam uidimus, ea dogmata sunt, qua archana, & a uulgo abicondita funt. Nam ut Proclus optime distinxit, Plato in eis de Diis sermonem habet, uel Si er Aigens per indicium . vel ἀπαρακαλύπως, sine uelamine, & aperte. Sed sicuti hoc dupliciter; nel modo quo scientiæ tracantur, vel zar'sninvoiar per inspirationem. ut in Phædro. Sic & indicio duplici, est usus modo. vel symbolice & fabulose. Decem enim, & forte amplius fabulas, easque mysticas & allegoricas eis intermiscuit. Vel per imagines est locutus, figuras nimirum, mathematicas, & numeros. Idque occultandæ sapientiæ causa. Videtur enim id studii ueteribus omnibus, fuisse commune , ut sapientiam quidem docerent, sed ita docerent, ut non intelligeretur, fine uiua docentis uoce. Declarant id Aegyptia Hieroglyphica. Zoroastri imagines Dei, cum Accipitrino capite. Oui, ex quo Dij prodirent, Animi alati, & similia plurima. Hebræorum prophetarum mystici, Dei, & .Christi typi. Seruatoris quoque parabolæ tam multæ, Ioannis Apocalypsis. Et apud Græcos, Orphei, Pronapidis, Homeri, Hesiodi, arque aliorum poetarum mystica fabulæ. Pythagoras, eiusque vniuersa schola, præter forte unum Ocellum, omnia,ut Aristoteles dixit, abscondebant, partim quidem sub diuturno silentio partim per mathematica ænigmata. partim etiam per Plato nero qui tot annos in Symbola. Aegypto commoratns, uix tandem multis obsequiis, forte pecuniis obtinuit, vt quæ de veteri Hermetis sapientia occultabant, sibi aperirent, non puta uit, quæ iplæ multo labore conquississet, ea uulgo ignaro atque ignauo palam facere. Quod & iple locis exepistolis adductis, est testatus, & Aristoteles hic noster mysticus est contestatus, eum nihil de anima scriphsle affirmat, ne eius mentem comprehenderent lectores. Et quando tamen animum, ad scibendum appulit, ita de rebus diuinis scripsit, ut nisi ab iis qui eum audissent, intelligentur; atque ita & edita erant, & non edita. Quid enim Parmenide, in quem totam Juam Theologiam contulit est intellectu difficilius? Quid illa in Timeo, mundi creatio? animarum productio, elementorum constitutio? Quid illa in Sophista, de generibus eneis disputatio? Quod item in Philebo duorum primorum finis, & infiniti principiorum obuolutio? Hæc sane omnia, & his alia similia, quamqu'am scientifice uno e quatuor, madis, scripta sint, attamen ita sunt obscura, et fine mysticæ huius philosophiæ, quá edimus ope, nequaquàm intelligi recte videntur posse.Idque in causa fuit, vt vetustiores Platonis expositores, quos ad minus 65. adiquenimus vix mentem eius per omnia comprehéderet. Donec Ammonius Saccus, in holce, & in Her metis libros, cum Alexandria viueret circa christi annum CC.incidit. A quo inges postea ingentium Platonicorum cœtus fluxit. Qui Platonicam cum Aegyptia philosophia coniunxerunt, & Platonis dialogos præcipuos, eos scilicet, quos mox indicabimus commentariis admirabilibus expoluerunt . Inter quos iple Ammonius iplorum caput.Plotinis,Origenes, eius auditores. Amelius, Porphyrius, Iamblichus, Theodorus Afinæus, Syrianus, Proclus Laodiceus,Proclus Lycius.Hermias , Damascius,Olympiodorus . Hoc ergo modo Platonis Dialogi, eriamli ecdedomeni & exozerici essent, quia in publicum ab eo sucrant emissi. erant tamen eorum precipni adhuc mystici, quia non omnibus sensa eorum erant manifesta. Hanc autem occultationem Plato, aliis etiam adauxit modis.Quod dogmata lua non exodice,& continuanter (cripht, led dialogice, & disputándo, & quamuis toti suz philosophix finem in eis fixisset, non tamen a weteribus, víque, vt videtur, ad lamblichű vít deprensus. Non tamen ipse ad eum finem, neque materierum consecutione, neque personarum, aut temporum continuatione, ordine disposuit. Neque singulis materiam vnam. comendauit, sed pluribus singulos repleuit. In hisce omnibus, Hermetem imitatus, & tum dialogo scribendi, tum dialogorum sparsionexum materierum in eos respersione. Neq; enim Alexamenis Teii dialogo scribendi fuit inuentum, vt quidam Græci, & inter eos Aristoteles vidétur voluisse. Sed ante eum, Aeso-& Sophonis Mimi, & omnis scenica poesis dialogo scripta fucrant. Neque Alexamenus, scientiarum dogmata, primus omnium, dialo go comprehendit. Nam vt ex Aristotele Athe neus refert, Socratici, eius quoque dialogi fuere, & Platonis fuit, & coætaneus, & condiscipulus Sed ante eum Zeno Eleates, Parmenidis discipulus, dialectices inventor, & dialogorum scribendorum primus author fuisse a veteribus est dictus. Sedid gloriæ Hermeti

Termaximo debetur. Cuius qui superfuerunt libelli, omnes dialogo funt scripti non continuati, pluribus materiis referti. Forte apud Græcos, uel Zeno vel Alexamenus, primus dialogorum, & quidem Socraticarum disputationum scriptor fuit. A paucis annis Platonicos præcedere potuerunt. Sed esto, primus ille. Quales eius dialogi fuerint nescimus For te puras Socratis morales, & ciuiles disputatio nes continuerunt. Quales sint Platonici sciut modo omnes. Multi quoque Socratis discipuli, Platone seniores, dialogo itidem Socra+ tis disputationes, & colloquia comprehenderunt. Cebes, Simmias, Crito, Simon, Aeschines, Antisthenes, Xenophon alii. Inter quos, & Aristoteles, & Thophrastus. Iste quidem Grillum, Nerinthum, Menexenum, Alexandrum, Sophistem; Amatorium, Symposium, In quo, ait Plutarchus eum de animæ immortalitate disputasse. Theophrasti, uero dialogi ab eodem Laertio tres nominantur, Acichanos, Megacles Callisthenes. Diuus quoq; Balilius ad Diodorum scribens hoc ipsum est contestatus verbis hisce.

,, Illud omnino nonit prudentia tua, quòd ", externi philosophi, qui dialogos coscripserunt, Aristoteles, & Theophrastus.stad 👉 tim iplas res attingerunt,propterea,quòd conscii sibi essent inopiæ, Platonicæ gratiæ. Plato uero ob eloquétiæ facultatem fimul aduerfus dogmata pugnat fimulque 🙀 🗆 plonas obiter obiurgat, Tralywachi quidé temeritatem, ac impudentiam criminas. 4, :: Hippię uero leuitatem mentis, & laxitaspit tem. Protagorz autem, arrogantiam, &q 5, timiditatem. Porro vbi indefinitas perso-;, nas in dialogis introducit, distinctionis 44 rerum gratia, utitur disputationibus. Ni-55: hil uero aliud ex personis in uelut ipsis 🙀 :: argumentis: Id quod in legibus fecit.

Hanc D. Basilii de gratia Platonicorum dialogorum sententiam, Prockis primi libri com mentariorum suorum in Parmenidem fine, & confirmat, & adauget.

Δεῖ μη δολ Η Πλάτωνος διαλόγων, εἰς τὰ φάγματα βλέπειν, διαφερόν]ως τὰ ὑωσιείωνα πο διαφερόν]ως τὰ ὑωσιείωνα πο διαφερόν]ως τὰ ὑωσιείωνα πο διαφεκονίζεται καὶ ἐν ὑποσαίνειν ζῶσν ἐκ πάντων Ἡ μερῶν. Εαυπό συμφωνοῦν. ἔκας ον ἀπεργασμένον καὶ δσα τοῦ τύπου τούτου Ἡ καθπκέντων ὅςί. Τὸ ἡ παντελῶς ἀλλότρια τὰ Φροιμία Ἡ ἐπομένων Ἡ), καθάπερ τὰ Ηρακλειδου, τοῦ Ποντικοῦ, καὶ Θεοφρας ου διαλόγων, πάσαν ἀνιὰ κρίσεως μετέρουσαν, ἀκοιωὶ.

,, Oportet enim in Platonis dialogis in res ,, aplas respicere diligenter, quæ dialogo: ,, funt subiecæ, & considerate, quo moder M 2 proæmia procemia quoque illarum sunt imagines. & vnum animal constituere ex omnibus partibus, sibi consonum, singulumq; ita essormatum, prout ipse in Phædro docet, & eis correspondere. & quæcunque ad hunc typum couenium. Sed procemia prorsus aliena esso ab ips quæ sequuntur, sicuti dialogi Heraclidis Pontici & Theoprasti, omni auditui, qui iudicij est particeps sunt molesta.

Sed non satis videtut esse, Platoné ad Hermetis tantummodo exemplum, res philosophicas dialogis disputatie. Sicuti non satis est, Aristotelem Theophrastum, Heraclidem, Platonis exemplum esse secutos. Non ne satius, ac clarius erat, philosophiam diexodice, & libere tradere ex rerum iplarum natura, abfque ullo personarum interloquio, que conti nuitatem, & rerum & rationum uidentur interrumpere. Ad id obiectum respondemus, fapientissimos duos viros, quales forte tota mundi æternitas, alios duos non tulit, Herme tem,& Platonem, non fortuito illum non illius tátum exemplo, hunc, ad scribendos dia-i logos, sed pluribus, issque nobilissimis ratio nibus le se mouisse. Quas breuibus pro iudicio nostro, perpendamus. Quarum prima hæc esto.

Tres sut anima nostra facultates pracipua. Quas Hermes, ni fallor, omnium primus recensuit, Pythagoras deinde, Pythagorei, Socta tes, Plato, aristoteles, Theophrastus arripuerut nempe λόγος δυμός δλιθύμια. Ratio, irascentia, concupiscentia. Que actionum humanarum omnium sunt fontes. Sicuti tatiq per se sola, ignorationis oranis, & scientiz itidem omnis est fos, & origo. Hermes quidem, dum e sua persona in suis dialogis loquituc aut ad Tatum, aut ad Asclepiu, aut ad Ammo nem. Vel ludem cum Hero filio colloquentem inducit, totus sermo illuc dirigitur, ut e mente, ac ratione, adolescentiú illoruignorano collecur. Que fons & causa & hominibus maloricomniu. Et euulfa ignotatione, fcientiă imbibăt reru, quæ tum ab Hermere, tu ab Hide eis & proponuntur,& explicătur. Tales videntur ex Basilii loco allato, Aristotelis, & Theophrasti dialogi suisse. Verum Socrates, caritate patriæ ardens,& vt Proclus ait , ad ho minum falutem natus, animaduettit fuorum civium antmos,tum corum,qui rempub-tege rent, tum corum filios, qui mox ciuitatis habenas suscepturi erant, a tribus hominum goneribus, & pernerri, & corrumpi. Arq; inde eiuitatis perniciem venire, quantum priuato ac pauperi homini licuit, omnibus suis ingenii viribus, ei ruinæ le le oppoluit. Quod & iple de se in Thezrero est restatus, sub his verbis.

s 15

Καὶ μάλλον όπουμα είδενα τίνες ήμῶν 🚯 νέων ἐπίδοξοι Ανέως όπωκείς. Ταῦτα δη αὐτός το ακαπῶ καθόσον διωαμα, καὶ τους ἄλλους ἐρατῶ οἷς ἄν δρῷ τους νέους ἐθέλοντας συγγίσεως.

s, Et magis cupio scire, qui nam nostrorum iuuenum, ut glorioli fiant, sufficiane. Have ego & ipse considero, quantum pussum, & alios interrogo, cum quibus video iuuens uelle conuersari.

Tria auté illa perniciosoru hominu genera Turpes amatores erat, Viri, & Politici. Sophistæ. Priores illi, adolescentium Andu ular, concupilcentiam, natura ad voluprates pronam,& ob atatem, maxime vehementem, blanditiis adulationibus, laudibus, pecuniis, donis, cereraque voluptate, ita vinciebant, & euincebant, ve nature bonos igniculos obruerent, & eruerent, & mores honestos euerterent, & in vitia omnia verrerent. Qui tales effecti mox cum ad Reipub.gubernacula accederent,omnium publicarum calamitatum caufa,& crant & esse poterant. Socrates huic tanto malo magno studio obstitit. Non quidem legibus, qua rum vel condendarum, vel exequendarum; nullam habuit auctoritatam. Non publica au-Aoritate vlla, vel propria, sed admirabili qua. dam dexteritate. Dum enim fingit se pulchrorum adolescentum omnium amatorem, intet eos uerlabatur, & sermonum incunditate, & blanda conversatione, ad se omnes aliciebar, & a turpibus amacoribus abducebat, Nefarias illorum appetitiones, retundebat, & si quam iuuenes falfam ab his, vel a sophistis opinioné imbibillent, arquebat, veritatemque docebat. Atque ita efficiebat, vti & patres, & affines alii adolelcencium, eum præcarentur, ve eorum fusciperet cură. Talis in Theage est, Demodocus. In Lachete, Lylimachus, & Melelias In Charmide Critias, Erant autem hi primarii ciues, & primatum ciuium filii: Alcibiades, Chinias, Crefippus, Charmides, Lylis, Menexe nus, Theages, Phodrus, Theætetus. Quorum mentes, & mores, si ab eo in tectam viam de. duceret confidebat se maximo beneficio patriam afficere, quia ellent hi eius futuri rocto. resi Cum talis Socrati effet vice sue scopus, eumque eius discipuli vellent exprimere, necesse habuerunt, Socratis cum illis, collocutio nes, admonitiones,& rodargutiones exprime re, & ita ut liabitæ suerant, aut iplit, quam proximo poterant, scriptis mandare. In quibus, quamuis Socrates, nihil se scire aliud, quam amatoriam affirmet, nihil tamen vmquam, aut inhoresti, aut quod libidinem præ se ferar, aut loquidut proloqui reperitur, luquillima lemper quadam ironia,interrogan do, qualem uel natura haberent animum, & ad quid pronum, ex responsionibus illorum eliciechiciebat. Et is quid falium, nel minus recti in cori animis cognosceret, eo re deducebat vi nel fateri cogerentur, rem fe aliter habere, nel cos ad erubefcentiam compellebat, qua magna est in adolescentibus niztus. Qua quidem opera, nulla diexodica methodo, ad amusima exprimi potuerunt, quam dialogo.

Quæ etiam caula, fuit cur Plato, Socratis solloquia cum uiris Politicis, & in Reipublisæ administratione versatis, dialogo exararet. Hi nulli Reip.beneficio intenti, sed magistra... tibus, potentiæque ciuili comparandis inhian zes, quali desiderio Alcibiadem, Theagem, Lysidem, Charmidem, Cliniam teneri est videre, & eius sapientiz, qua in ciuitate imperare possent, cupiditate ferri. Hanc autem ad 3 w µòr pertinere, Pythagorei, Plato,& Theophra ftos docuere. Itaque prauis cupiditatibus, & falsis opinionibus imbutos ciues, tum adolescentes, tum ætate prouectos, Niciam, Lachetem, Critiam, Calliclem, Critonem, Euthyphronem & alios, eadem interrogandi metho do, de eorum mentibus, salsas eximere opiniones,& prauas,& ambitiosas excutere cupiditates omni studio est annixus. Id autem facere, non poterat nisi cum eis colloqueretur. Neque Plato potuit ea colloquia alia ulla via repræsentare, quam dialogo, sicuti suerant

Genus tertium hominu, Sophistæ erant. insipientes, vani, pecuniæ auidi, & iactabundi. De quibus Plutarchus initio Platonicarum quæstionum ita scripsit.

Καὶ γαρ ο απερ εκτύχης τότε φορον γρόδη σωέβη συριστεί το τη Ελλαδι. χαὶ τούτοις αι εξοι πολύ τεν λοῦντες αργύριον υπιματος επλαρούντο, χι δοξοσον φίας, χαὶ λογον ζάλου, σχολωί χαὶ διατηθος αλφράπτους εν έτισι χοὶ φιλοτιμέσες, απλον ή κ) χράσονενού δ' ότισες.

Evenim, quali casu contigit ea tempestate
Sophistarum prouentus in Gracia. Quibus iuuenes multum conferebant argentum. Implebanturque persuasione, & gloria uana sapionia, & fermonum zelo.
Otium, & conversationes inutiles, temeraria ambitione sectantes. Honestum aut

utile, nequicquam.

Hi sapientiam simul & eloquentiam magnis puztiis, impudentissime, uendebant. Seque omnia scire, ad umnia improuiso respondere: & omnes scientias, virtutesque omnes, se
docere posse paruo tempore, prositebantur.
Nihil tamen, assi salla dogmata, & sophisticas
quasdam argutiolas callebant. Quibus totam
Grzciam circumeundo, grandes diuitias corradebant. magnam gloriam suerant consecuti.
Hos Socrates, uti per niciosos inuenturi, reiq;
publica homines, magno studio oppugnauit.

ut qui tertie, principique anime facultati Adper rationi, maximo pere officielant. Eò quòd
per utioni, maximo pere officielant. Tales Sophista, quales eos Plate in
Sophista describit, suere Protagoras, Prodicus, Hippias, Gorgias, Polus, Thrasymachus,
Enthydemus, Dionysodorus. Ciues ution, qui
eorum dogmata imbiberant, nominat in Gorgia Calliclem. In Charmide, Critiam, Calliam
in Protagora. Eudicum in Hippia, Enthyphro
nom, ce Menonem. Hos onnes oppugnanit.
Et magnis ingenij uiribus conatus est consutare. De qua re, idem Pintarchus ita subndctit.

Τὸν εὧν έλεγτικόν λόγον, ὅσιτερ καθαρτικόν έχον φάρμακον ὁ Σωκράτης,ἀξιόπες ος ἰω ἐτέρους ἐλέγτ χων τοἱ μηθὲν ὑποφαίνεις. Καὶ μάλλον ἤπθετο δοκαϊν ζητεῖν ποινή τἰω ἀληθηκα,οὐα αὐτὸς ἰδία δός ξα βοηθεῖν. Ε΄ πειτα τοῦ κρίνειν ὅντος ωφελίμου, τὸ βριαϊον ὁμπόδιον ᾶξὶ. Τυφλοῦται γαρὶ τὸ φικοῦν αἰκὶ τὸ φιλούμου. Φιλεῖται ἡ τὸ ἰδίων οῦ δὲν αἴτων, ὡς δόξα καὶ λόγος ὑποὶ τοῦ τεπόντος.

Confuztium fermonem, tamquam purgatiuum pharmacum, habens Socrates. 2lios coarguens, fide dignus erat, quoniam
nihil affirmabat. Et magis eos perstringobat, quia uidebatur unà cum ipsis ueritatem quærere, & non suam ipsius sententiam tueri. Cumque iudicare ost utile,
hoc illis suit generosum impedimentum,
Obcæcatur enim amans, circa amatum;
Amatur autem de rebus propriis nihil, ut
prinio. & sermo, ab eo qui ea parturijt.
Hasce igitur Socratis cum Sophistis dispu-

Hasce igitur Socratis cum Sophistis disputationes, quia magno usui posteritati sutura erant, Socratis discipuli, Gebes, Simmias, Simon, Crito, Phædo, Aeschynes, Antishenea, Xenophon, & Plato præcipue, qui ad uiuum magis eas expressit coasti sunt, uti habita sue re, in dialogos transferre.

Sed & quando cum sapientibus, Eleate hospite. Timzo, Zenone, Parmonide, rem habuit
interrogando, audiendo, quia Socratis his
mos perpetuus suit, colloquendi, dum de Sophista, de Philosopho, de Politico, de vniuersitate, deque diuinitate uniuersa, cam dialogis exarauit. Hæc, scribendi dialogo una Platoni causa suit.

Secunda uero, ac potissima hec alia. Quis cumque scientisse, vel loquitur, vel scribit, necessario utitur ratiocinatione. Scientia. ne causa cum essecu , per rationem coniunctio est quedam. Græci hunc actum sieres au nominarunt. De quo Plato in Theæreto ita loquitur.

To 5 Starosiazia base by a ransis f OtaciTi nat naut Emp. novor, by auti apos autiu i Luxi

Τιεξέρχεται του δε αν σκοσή. ως γε μη είδως Σποφαίνομαι. Τουτο χαρ μοὶ ἐνδάλλεται. διανοουμένη, ουκ αλλοτι ή διαλέγεως, αυτη ἐαυτιμὶ ἐρωστώσα, καὶ Σποκρινομένη, κὸ φασκούσα, καὶ οῦ φασκουσα.

At ratiocinari, vtrum, quod ego vocas?
Theæ. Quid uocans? Socr. sermonem,
quem ipsa ad seipsam anima, tractat, de
iis rebus, quas considerat. Id ut nescius tibi prosero. Hoc enim mihi uidetur, non
aliud, quam colloqui, ipsa se ipsam interrogans, & respondens, & assirmans, &
non assirmans.

Quam sententiam in Sophista repetit his Οῦκ οὖν διάνοια με, καὶ λόγος ταυτον. Πλων ὁ με ἐνδὸς τῆς ψυχῆς αφος αὐτων διάλογος ἀν ψ φωνής γιγνομένος. Τοῦτ αυτό ἡμῖν ἐπονομά Ͽη διάνοια. Τὸ δέ γε ἀπ'ἐκείνης ρεῦμα διὰ τοῦ ς όματος ἐδν μετὰ φθόγγου κέκληται λόγος.

An non dianœa, & logos, sermo, idem ?

nisi quod alter intra animam, ad seipsam

dialogus, sine uoce sit. Et ob id, hoc ipsum

a nobis nomen est adepta dianœa. Alter

ab ipso sluxus per os exiens cum sono vo
catus est logos.

Ergo ipsissimam Plato, intrinsecam animæ actioné in dialogis expressir. Nil aliud, quam interrogationi illi internæ, & responsioni nomina huius, aut illius, persone imponendo. Neque uero Aristoteles, & Theophrastus, atque alij, qui diexodice dogmata philosophiæ tractarunt, aliter fecerunt, quam dialogo animæ interno, ac mentali scripserunt, nominibus uitatis, Nam quid aliud sunt illa? Dicet aliquis. Diceret quilpiam. Forte dubitabitur. Dubitaret aliquis. Videbitur alicui. Sed obiiciet quispiam. Et similia. Quam tacitus quidam animæ dialogus intra se, seipsaminterrogantis, secum dubitantis. fibi obiicientis, Sibique respondentis, & obie&a sibi soluentis? Quo nam lucis, si nomina aliqua reponas, dialogum formaueris integrum.

Tertia caula . Quicumque loquitur, scribit ve,ad alium, unum, plures ne, & loquitur, & scribit. Hunc enim ad finem, natura homini sermonem tribuit. Necesse autem est. vt is qui audit, de quinque modis, vno, aut pluribus sele habeat. Vel enim rem de qua est sermo, penitus ignorat . vel de ea dubitat, uel eam credit, uel etiam scit, uel eam nescit quidem putat tamen se,eam scire. Idque uel ambo ipsi, vel eorum alter. Sed esto, qui principalem personam gerit, rem ipsam sciat : auditor uero penitus eam ignorat. Tales uidentur Hermetis omnes dialogi, & Aristotelici, & Theophra flici uidentur, uti diximus fuisse. Is certe uno tantum, diexodico illo uti poterit. Poterit etiam, ei qui de re dubitat, dubia solnere. Sed erga tres alios, frustraneus erit pentus is docendi modus. Nam qui rem credit, nihil eo indiget. Multo minus is qui rem scit. Et multo quoque minus, qui praua illa ignorantia, nesciendo, scire se putat. At dialogus, omnibus hisce, & illis est accummodatus. Quorum exempla sunt supra alia, primi in Menone, dum puerum, Geometrie inagrum, docet, que in se quidem habebat, ea tamen nesciebat: Dubitantium multa sunt ittdem exempla, illa inquam omnia ubi ipse quarit. Quod in Gorgia his uerbis expressit.

,, Neque enim ego, sciens dico, ea quæ dico, ,, sed quæro vna vobiscum.

Quærit autem interrogando, alius respondet. Si rem comperiunt, quæstio sistitur. Si nó comperiatur, interrogandi, & respondendi nó sit sinis, donec reuera, vel compertú est, quod quæritur, aut eius inuentio desperetur. Qualis in Memnone, inquisitio virtutis, in Charmidæ temperantiæ. In Lachete sortitudinis, in Lyside amicitiæ, indefinita remanet, quæ alibi suppletur. Critonem quoque de dubiis exemit, Cebetem, Simmiam, Hipparchum, alios non paucos, methodo eadem interrogandi.

Gredentes quoque aliter quam res se se ha bebat, in eius ueritatem traxit, Demodocum, Lachetem, Niciam, Eudicum, Euthypronem; Hippocratem, Hippolochum, multos alios.

Cum scientibus, quoque est interrogationi, & responsioni locus. Cum Eleati, cum Timzo. Cum Parmenide quoque, & cum Zenone,

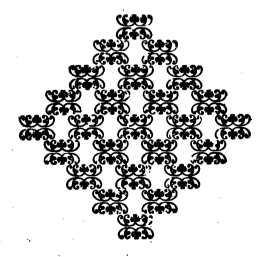
Postremo cum sophistis aut so o o o o o o o aute estado so disco diexodicus do ctor, frustra laboret. At si ad disputationem interrogationum, & responsionum trahentur acerrima quadam, confessionum ui ita turbantur vt vel conuin cantur, vel ne conuincantur, alio sermonem sectant. Quod in Protagora in Polo, in Gorgia, in Callicle, in Thrasimacho, & aliis appar uit manifesto. Quinque ergo, hæc munia dialogus magna cum laude, & admiratione sed Platonicus, & sotte (abstruction) odium, noster) obit. Ergo potion, & præstantior, & potentior diexodico, qui duo tantum efficit.

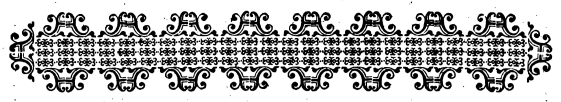
Tribus iam dictis causis, quartam addamus eam quoq; validissimă. Arist. uti a suis creditur diexodice melius quă quisquam alius scrissit, ita ut nihil (ait Auen Rois) sine forti dixerit ratione. Attamen eorundem suorum confessione, nulla in eo reperitur demonstratio: nulla est ratio, nisi probabilis. Apud Platonem multæ sunt, primariæ demonstrationes. Nulla probatio ibi est quæ ex per se notis, & confessis non procedat. Ita ut nemo negate queat: nemo dubitare, quando ad persectam conclusionem sunt deductæ. Quoniam ab axiomatiz

penaut le notis, aut confessis deducuntur. In Parmenide uero, & omnes, quæ de vnius natura nectuntur, tales sunt, & quidem multæ, venullæ tales, apud mathematicum vllum, reperiantur. Ja Aristotele autem, nulla est tam valida probatio, nulla vllius dogmatis, quantumuis multis confirmati rationibus, compro batio, que animum impleat, & dubium fi perpendatur, non relinquat. Neque obiiciatur, Aristotelem Syllogismis, primaria uti credut probandi Methodo, plerumque vti, Platonem inductione. Nam in Syllogilmo raro reperlas ambas propolitiones, vel per le notas, vel cofessas. Cuius contrarium est in Platonica indu Stione. Nam si singulæ interrogariones. axiomata non funt, certe funt confessa. Vnde necessario consessa sequitur conclusio. Quod in Aristotele est rarissimum. Atq; ideo in eius philosophia nihil est certum, nihil quod non in dubium uertatur, & omnibus contradicatur. Et hic Oceanus ille, abyssus que questionum, & contentionum, habuit ostum. In Platonica ucro', rarissima ea sunt, quæ non fint certissima. Quis enim contra res per le notas, contra confessas, argumentis sophisticis sit locus?Quamobrem magnæ inscitic est Arcesilaus arguendus, qui perperuo dubitantem tantum arripuerit, constantiam eius non agnouerit. Cum tamen iisdem axiomatis semper infiltat; numquam a pulchro, a bono, ab vtili, a iucundo discedat: nunquam a scientia, numquam a sapientia, & a recta opinione digrediatur, Nunquam uirtutem deserat, igno rationem, vitiaque, duplicem animi morbum insectetur. Et quamuis rem quærat, aut personas exagitet, huc semper reuoluitur, huc sem-

per, & initia, & disputationem & fines recidunt. A divinis incipiunt plerumque in divinitatem desinunt.

Addamus causam hanc quintam, cur Plato dialogo scripserit, quæ ad orationis ornaméta pertinet, Qui diexodice docent, uno, eog; intenso, pravitatis tenore, ab initio ad calcem, sua scripta, si philosophica sint, texere sunt coacti. propriis semper uerbis, propriis scientiæ de qua agitur, terminis vti.a metaphoris, afigu ratis locutionibus abstinere. Unde etiam lex ei data est. Non licere metaphoris vti. Quam tamen legem, qui eam tulit, læpilsime est transgressus. Multo minus aiunt, iis figuris vti in quibus orationis varietas omnis, confistit ornatus:in ornatu delectatio: in delectatione iterata, & sape repetita lectio: In repetitione fpes nominis eius, qui scribir, immortalis. Omnem enim tulit punctum, qui miscuit vtile dulci. Quid autem Platonis dialogis dulcius? Quid suauius ? Quid salebrosius ? Si sua lingua legantur, lectio numquam fastidiat; nunquam satietatem pariat, quæ auidissime repetatur? Iste suis scriptis, suauitates cunctas superfudit. Et Aristoteles non immerito dixit, phrasim Platonicam semipoeticam este. Sed longe uerius, fama vetus diuulgauit, fa Iuppiter humana lingua, loqui uoluisset,non alia quam Platonica fuisse locuturum. V t autem hocipsum, uir prudens consequeretur, dielogo scribendum sibi elegit. In quo ingés a personis, ab corum moribus, ac circumstantiis, aliis ornatus, ac lepor fluxurus erat. Atque inde factumest, ut si quis sua lingua Platonem audiat loquentem, non solum decies, sed millies placebit repetitus.





## DE DIALOGORVM



Ed cur dialogos suos Plato no aliquo ordine digessi et et facilius, quæ eius esset vnittersa Philosophia, intelligeretur? Morem nimirum antiquiorum hac in re est secutus. Vt

scribendo, intelligerentur, vt sparsim, & obscure scribendo non intelligerentur prophanis, ignaris, atque ignauis. Sed, vt est apud Laertium. Thrasyllus quidam retulit Platonem iplum, secundum Tragicam tetralogiam suos dialogos emisisse. Tetralogiam autem tragicam vocat, dramata tragica, quæ Athenis, festis Dionysijs, Lenæis, Panathenæis, & Chytris agebantur. Quorum, quartum esset Satyricum. Sed tragica hæc dramata cum Platonicis dialogis, nihil habent, aut simile, aut commune . Neque enim materiæ conueniebant, neque forma, neque locis, neque occasionibus, neq; temporibus. Scimus Platone, cum iuuenis else inter alia poemata, tragedias scripsisse. Postquam uero ad Socratem, & ad philosophiam accessit, & ipsas tragædias, & reliqua poemata combussit. Videmus quoque eum, poetas tragicos ubique exagitare, & è ciuitate expellere Hos ergo, & iplorum poemata, cum nihili péderet, quæ nam ratio persuadere poterit, eum imitari illos voluisse?In re præsertim,quæsimi litudinem nullam cum illis haberet; atque ideo nullam reciperet imitationem? Et imitaretur eos, tam ridicula ratione quos contemptui habebat, uir tam magni animi, qui reges etiam, & ciues suos ditissimos ac potentissimos aspernaretur. Sed eadem prosectò diligentia qua Thrasyllus, librorum numerum collegit, eadem, & Tetralogie rationem finxit, & primam esse voluit, Euthyphronem, Apologiam Critonem,& Phædonem . Non enim, quod iple putat, in ea oftenditur, qualis fit phi losophi vita. Sed qualis vitæ finis Socrati contigerit. Librorum uero numerum, affirmat legitimos esse 56. si Respub.in 10. dialogos diuidatur, leges vero in 12.Hæc numerandi supinitas, non est ferenda . Neque enim, quam-

uis ita diuidantur, in nouem tetralogias cadén sed in 14.Si vero non dividantur ilæ, libri 36. euadent quidem, fed non omnes erunt dialogi. Epistolæ siquidem, inter libros connumerari possunt, inter dialogos no possunt. Quod fi rurfus vt iple vult illædiuidantur, Epinomis extra numerum 56. relinquitur. Qua epittolis iunca, non 56. efficientur libri, sed 57. Er 6 Epinomis legum pars est, cur eas in 12.80 non in 13. dividit? Thrasyllus ergo hic, cum in ts facili numero, tot errores comiserit, quo modo ei credamus, tetralogias Platonis fuisse in-Ritutum? Sed quid non audent Grammatici? Nam & Aristophanes quidam Grammaticus alius, aufus est eos dialogos in trilogias quafdam suas dispertiri. & eos quidem non omnes, & monstruosiore partitione. Quia quinque tantum trilogias fecit, reliquos ommisse. Fuisse autem Platonis dialogos, quo ad ordinem, in cuinsque arbitrio positos, apparet ex eo, quod idem Laertius refert. Quoldam a Repub.incepisse, alios a Theage.alios ab Alcibiade maiore. a Clitophote, a Timæo. a Phædro, a Theæteto, ab Apologia quoque alios initium fecisse. Ficinus ab Hipparcho fecit. Serranus autem postremo, in sex Syzygias cópegit omnes, ut est apud eos uidere. Sed nos putamus, uarijs eos & occasionibus, & téporibus a Platone conscriptos, sicuti Porphyrius a Plotino libros suos scriptos suisse tradir. Qua res cuiq; plura scribenti contingint. Hec quaquam ita fint, existimamus tamen nos, posse & Platonis, & Plotini libros in scientificum ordinem redigi. Proclus sanè commentario suo, in maiorem Alcibiadem refert, Iamblichum censuisse, vniuersam Platonis philosophiam decem tantum dialogis esse comprehensam. Qui quo ordine locarentur, ait se alibi dixisse. verba eius adscribam.

Καὶ μοὶ δοκᾶ, κὰ διὰ ταὐτω τω ἀιτίαν ὁ θεῖος Ἰάμβλιχος τω πρώτω αὐτώ διδόναι τάξιν ἐν τοῖς δέκα διαλόγοις, ἐν οἶς οἴεται τω ὅλω τοῦ Πλάτωνος πειέχεδς φιλοσοφίαν. Ճασερ ἐν ασέρματι, τού] φ τῆς ξυμπάσης ἐκείνων διεξόδου προεμλημένης.

Anuivns. Oi tives d'estive ei sèxa, n' ônes aitous mornnes tates, neu innes ev tois duo rois met autous ounne luisa monyaumines, ev abans nempayna reuneda.

p. Et mihi videtur, etiá ob hanc causá Diuus. Iamblichus, primum ipfi dedisse ordinem in decem dialogis in quibus putat, vniuer sam Platonis cotineri philosophiam. In hoc tamquam in semine, illorum vniuersum tractationem præhabitam. Qui vero sunt hi decem, & quo modo eos conneniat ordinare, & quo in duobus qui eos sequuntur, comprehensi sunt principaliter, in aliis est nobis pertractatum.

Qui autem hi X.sint,& qui illi duo , quia & Iamblichi,& Procli scriptis hac in parte caremus, nihil inde lucis habere poslumus. Nos vero, qui decem illi fint, videmut nobis adinuenisse, vt scilicet ex corum quoque senten. tia primus omnium sit Alcibiades maior, secundus sit Philebus; deinde ordine Sophistes, Politicus, Phædrus, Sympolum, Respublica, Timæus, Parmenides, Phædo. Cum autem ait Proclus, in duobus, qui eos sequuntur, sint illi contracti, nescio, an velit cuique illo rum, decem, duos confequi. Vel omnibus fimul ipfis decem, duos esse sequentes. Itaque cum quid Iamblicus, & Proclus, Platonicorũ Coriphæi, hac de re scripserint, nesciamus, reliquos his interferemus, eo ordine, qué nobis ingenii nostri exiguitas, dicauerit. Igitur Platonis amatores, quando melioribus, nequeant, nostris, vt putamus, non longea. scope uberrantibus utantor.

Itaque iuxta Iamblichi, & Prodi traditionem primus omnium esto, primus Alcibiades qui de natura hominis inscribitur. Rectiffime enim uiri illi magni, hac in te senserunt. Nam cu totius Platonicæ philosophiæ scopus proprius, & vnicus sit ostendere, quo modo, Homo quantum sieii possit, Deo similis esticiatur: Id autem consequi nequeat nisi prius, quid homo sit cognoscat. Et id in hoc dialogo & precipue, & maxime agatur, iute merito, totius Platonicæ philosophiæ principium po ni debet. Id ita esse consirmat late Proclus, in commentariis. Eins verborum partem libet

hic apponere.

Ase is pisocopias andons, is the tou Andovos maykalidas, tavillu ar apxlus nuprotallu vonisouch. Enep in adu tlus nuce auth nadapar is anisonov, is now er opois distinuorinois yepranneriu, is tois the ailias soyionois behains natadebisoar.

traque & philosophiæ vniuersæ, & Platoni
ce tractationis, hoc principium præcipuum est existimandum, quod diximus.
Scilicet puram nostri ipsorum, & since-

,, ram cognitionem, in terminis scientialibus scriptam, & causa ratiociniis sirmiter alligatam.

Talem autem nostri cognitionem, in Alcibiade hoc tractari affirmat, his uerbis aliis. Εντεύθεν τοίνω, κ ήμιν άρκτέον έπομένοις δεώ. Και ζηθηθον εν τίνι μάλις α 👭 διαλύγων δ Πλάτων , του ον έχει σκοπον , τίω Βεωρίαν της ουσίας ที่นูฒิง. เงล เหติโยง สอเทธต์นูยมิส ปน ซึ่ง IIXa-]ωνικών συγγραμμα]ων πρωθίς ων άρχω. Αβ ουν άλλον τινα έχοι ών κιπείν προ του Αλκι-Biddou, sai The er Tooto mapa le Soutevne Tou Σωκρά ους σινουσίας. Και που οπ σουμ ουτως anayou Seinvuit rlui suriar nuar n tis estr. "Hinc ergo & nobis incipiendum, sequentibus, Deum. Et querendum in quo maxime dialogorum, Plato hunc habet scopu, contemplandæ effentiæ nostræ. Vt illine " faciamus Platonicorum scriptorum pri-" missimum principiu. An igitur, aliquem alium habemus dicere ante Alcibiade, & eá quæ in eo tradita é Socratis conversationem? Et vbi nam alibi dicemus, oftendi essentiam nostram, quæ nam su?

Concludens tandem inquit.

O'llo poi fore, the in processor terroropyia...

moral aiser nel morapasada (er, es the sau?

yras, if allapari tis odsias ipar secopiar,

tous stad of serrous. Assertores poulos of los of the saux

Tous stad of you, if our and os.

,, eft dialogi,& non alius.

Hisce de caufis nos quoq; primum omnium Platonicorú dialogorum, Alcibiadem primum, in ordine collocamus. Nam cu scopus totius Platonicæ philosophiæ fit, vt homo quantă ei liceat, Deo assimiletur; hoc aut fieri nequeat, nis prius hois natura cognoscatur, vt quæ pars eius Deo afsimilari queat, noscaturmecesse habuit Plato, quæ nam hæc pars: in homine esset, ostendere. Hoc autem agit in hoc Alcibiade demonstrando, eam parté, nostram corpus non esse. Er go erit in anima. Ani mæ autem partes plures funt . Vna,cũ plantis est communis, alia cum brutis Neutra Deo affimilari potest. Ergo in parte animæ, homini proprijssima, necesse est eam cadere similitudi nem.Hæc aut ratio est . qua uere, homo & est, ' dici debet. Huius autem cum essentia pleraque sit divisibilis, Deus autem sit indivisibilis, necesse est si similitudinem cum Deo ani. ma optat, vt indiuisibili sui parte id consequatur. Hæc autem ea est, in qua sapientia habitat, & mens dicitur, & intellectus.

Qua

qua ostensa, scopus dialoggi est adimpletus. Et deincepsh ortatur Alcibiadem, vt hanc colat, & excolat, tum virtutibus, tum scientiis, tum erga Deum pietate. Vt eis excultus, possit Deo similis sieri, & eum attingere, & cum eo coniungi.

Hanceum Deo coniunctionem. siquis alius dialogus ostendat, is proxime, hune Alcibiadem sequetur. Id autem facit Plato in Alcibiade altero, qui est se vi xiis de Prece. Qué titulum, cum Ficinus verterit, de uoto, non videtur nominis su xiis, vim, plene expressisse. Precem namque eam orationem esse putamus, qua aliquid a Deo petimus. Votum eam, qua vel promittimus Deo, vel aliquid consecramus. Hic ergo secundus Alcibiades secundum in ordine locum teneat, non nominis identitate, sed cohærentia cu sine prioris. Namque ibi suerat.

" Seis ne quo modo vetabishoc quod circa " te est nunc? Alc. Si volueris tu. o Socrate.

soc.Non rece dicis.Alc. Sed quo modo?
Socr.Si Deus voluerit.Deinde.

Kal aphomae ye évteü der this dingeormins Anges.

" Et incipiam hinc iusticiæ curam habe-

Id autem cum praui mores inter turbare, possint, addit.

Ορρωθώ θε ου τη ση φυσα απιςών , αλλα τίω της πόλεως όρων ρωμίω, μη έμου ]ε και σου κρά... Ιποπ.

,, Timeo vero, non tuz naturz dissidens, sed ,, videns ciuitatis vires, ne & me, & te vin-,, cat.

Deo ergo est precandum, ne prauorum ho minum consuetudine, a recto iustitiæ proposito retrahamur. Hoc autem, vt sepe ait alibi non nisi besa posest contingere. Quando scilicet ita Deum precamur, vt nobis ea dona largiatur, quæ ipse nobis bona esse cognoscit. Sciemus autem eum rite præcari, quando inscitiam deposuerimus. Et mentem habebimus ab ea depuratam. In quo summu nostrum consistit bonum, idque a summo bono Deo, nobis venit.

Igitur Philebus in quo de summo bono simpliciter, agitur, & de summo itidem nostto, deque mente, & voluptate, quam in Dei coniunctione percipimus dispuratur, tertium obstinebit locum. Et hicest secundus ex illoru X, dialogorum numero, quos præcipuos lablichus, & Proclus existimarunt. Est autem varius, & abditissimarum contemplationu plenus, quas commentariis suis, Olympiodorus, & Ficinus exposuerunt.

Hunc sequitur Hipparchus . cuius scopus est ostedere, omnes homines lucri, hoc est no-

boni, esse cupidos, & præcipue summi, de quo actum in Philebo, & illinc, a generali que stione ad particularem hanc lucri, est deuentum. Omne autem bonum quod nobis postquam in corpus cecidimus, recens accedit, lucrum esse ibi dessinitur.

Hipparchum consequetur. Euthydemus. Nam cum summum bonum illud, & nostrum etiam summum lucrum, sit cognoscendum, cognitio autem omnis a mente sit, de qua in Philebo. Mens autem per philosophiam maxime in rebus cognoscedis exerceatur, necesse est, vt philosophemur. In Euthydemo autem est scopus, ad philosophiam nos adhortari. Nam in eo post varia eius, & fratris sophismata, & nugas, Socrates iis reiectis, cum Critone ita concludit.

" Mitte curam hanc, vtrum boni sint, homi " nes philosophiæ studiosi, vel mali. Rem " uero ip sam diligenter examina. Si inqui-" renti res praua videbitur, non solum silios sed omnes homines, absterreto. Sin " autem tibi, talis, qualis & mihi apparet, " sequere eam viriliter, & exerce. Atque ad " ide m studium filios cohortare. Quonia autem, an bona, a mala sit philosophia, cogno scere non possumus, nisi prius quid ipsa sit co gnoscamus, ipsa est ante cognoscenda. Ergo.

Sextum obtinebit locum is dialogus, qui disputat, quid sit philosophia, nimitum is, cui titulus est amatores Quem Proclus nomi nat rectius, Anteraltas. In quo dum quæritur quod sit philosophia, primo ostenditur, quid. non sit; deinde quid sit, concluditurque philosophiam ueram esse, se ipsum, & alios homines recte cognoscere, & rece tegere. Quæ conclusio certe, scopis omnium præcedentium dialogorum rite responder. Cum autem philosophia maximum omnium bonoru sit, quod in Timæo dixit, quæ Dij hominibus fint largiti, & lucrum itidem maximum est. Philosophiæ autem lucra tria sunt; vnum mentis, duplex rationis. Horum alverum est acquisitio sapičtiæ, quæ animam nostram purgat ab inscitia, alterum vero, imperium, quod acqui rit ratio contra animi passiones, & vitia eius purgat. Atqueideo alii erunt dialogi, quorum scopus sit, purgatio ab ignorantia: alii uero, qui scopum habeant, vitioru purgationem. Illi quidem natura præcedent. Hi veto sequétur. Et quamuis Plato, modis admirandis, per oés dialogos, purgationes spargat tú ignoranrantiæ, tum malitiæ, & lucra sapientiæ, &virtutum. Sunt tamen ex eis, qui principem (co pum habeant, potius ad horum alteru, quàin ad vtrumque.Priores orgo ii erunt qui ad lapientiam ac scientiam diriguntur . Sequétur hi,qui ad virtuté, q sine cognisõe., & prudetia

Digitized by Google

præcedente, minime fiunt. Atque ideo dici-

Septimo loco, ponendum esse Clitophontem, cuius scopus uidetur, ut quæratur, an phi losophia poterat addisci. Dubitat enim, an Socrates sciat, vel nesciat, ea quæ tam sæpe disputat. Et uidetur concludere uoluisse. (est autem dialogus mutilus) id potius donum Dei suisse, & Socrati sesa posius qui ma sorte, potius qu'am per disciplinam aduenisse. Qu'a rem in Theage aperte assert.

Ideo Theages octauum tenebit locum. In quo Socrates oftendit, philosophiam, seu sapientiam non posse doceri, vel a Sophistis, vel a Politicis uiris, vel ab ipsomet Socrate nisi Deus, id ei concesseri, Atque ideo debere nos, precibus ac sacrificiis, ut in secundo Al-

cibiade,a Deo eam petere,ait enim.

5, Εαν τω Βεώ φίλον ñ.

, Si Deo charum fuerit . E

5, Καὶ το δείον το σοι γιγνόμουν παρασώμεθα 2, παραμυθείδο, ευχέσι τε και δυσίαις.

, Et diuinum quod tibi fit, tentabimus pla-

, care, præcibus, ac facrificijs .

Nec solum id à Deo est potendum, sed nos quoque ipfi, lummis uiribus adnitamur, ut rerum (cientiam, indeque, & nos, & alios regen di sapientiam, acquiramus. Sed cum uariz sint in philosophando methodi, prior est ea, qua ab aliis docemur. Id auté per nomina fit, &uerba.Qua methodoHeraclitus in primis,& eius fectæ eum fecuti funt ufi:inter quos Graaylus, Ideo dialogus ab eo cognominatus nono est reponendus ordine. In quo, quantum fieri potuit, ex nominum fignificatious, & formationibus, rerum scientia est quasita. Qua quia ambigua,& fallax , & manca etiam apparuit, & ex hominum arbitrio pondere: ideo certiore uia, fuir quærenda, ex cognitionis no Ara, scilicet uițibus. Que quoniam multe funt, & res ipfas variæ apprehendunt, necesse fizit examinare, quibus nam certius scientiam consequamur. Id autem in Thezteto præcipue disquiritur.

Ob hanc causam Theetetus x. erit collocadus ordine. In quo, postquam ostensum est in quibus nam anime nostra uiribus, scientia locum nequeat habere, & deinde in quibus habeat, ratione scilicet ac mente, ostenditur. etiam philosophiæ totius origo. Per quam, cum sit nobis hinc sugiendum, & ad Deum redeundum, qui primarius scopus, totius est philosophiæ, & primi Alcibiadis, scientia nihil uidetur esse aliud, quamper philosophiam cum Deo coiunctio. Qui Thæteti est scopus.

In quo cum ostensum suerit, tria esse persomarum genera quæ sibi, semper sapientiam vendicant, Sophista, Philosophus, Politicus, Hac de causa Theætetum sequetur Sophista. In quo de Sophista primum, deinde agitur de Philosopho. Qui dialogus tertius scientisicorum est. In quem breuia habemus Ficini commentaria, extracta, ut uidetur, e Procliprolixioribus. Ratione autem continuatæ collocutionis, cum hospite Eleate, tum Politici propositi, tum quia in Anterastis ostensum suit Philosophum, Politicum, & Regem candem rem esse.

Sophisten Politicus sequetur, loco 12. siue de Regno. Cuius scopus est, Regem & regnus formare, quod ad mundi similitudinem, à perfecto regatur Rege, ad Dei imitationem. Idq; munus proprium est philosophi.

Post hunc Minos est collocandus, qui docere voluit, quo modo secundo eoque minus præstanti lege scripra, sit ciuitas regenda. Sed hic dialogus ad sinem suum non per-

Sequi Minoem debet Gorgias. Nam eum tunc temporis, multum in ciuitatibus pollerent orat ores tum in Senatu, aut populo, tum apud Iudices: idque magno ciuitatum detrimento, eaque ars, multos magnique nominis doctores reperisset, tribus eos dialogis Plato exagitauit, Gorgia, Hippia maiore, Phadro or Tres hi hac de causa, sese consequentur. Ac primo loco post Minoem Gorgias sequetur. In quo de Rhetorica abunde disputatur. In quem extat Olympiodori commentarium.

Hippias maior Gorgiam lequetur, vbi & de pulchro lermone, & de pulchro in vniuerlo

habetur disputatio.

Quem sequetur Phædrus, tum ob Rhetoricam, de qua in eo agitur, tum etiam ob pulchrum, quod primarius est in eo scopus. Pulchrum, inquam omnis generis. In quo multæ sunt, magnæque contemplationes. a Platone, ve videtur, primus omnium scriptus. In quem Hermiæ habemus commentaria. Et est unus de illis.x.

Et quoniam a pulchritudine prouenit amor. De Amore omnis generis tractatio habetur in Symposio, & Rhetorica ars, in multis orationibus exercetur, sublimesque contemplationes ibi habentur, vnus erit e.x. hic quoque. In quem Ficinus magna scripsit commen

In cuius calce, quia de poetica disseritur, que una erat tunc, sapientie species, sequetur ipsum Ion. Cuius Scopus, tum poesis est, tum poeticus suror, de quo in Phædro mentio sacta suerat.

Et quia Ion, inter poetas alios Homeru sele maxime callere profitebatur, sequetur eum is dialogus, qui maxime de Homero disputat. Is autem est Hippias minor. Qui tamen

N 2

Digitized by Google

#### DE DIALOGORVM

scopum habet, ostendere, eum qui sponte insciendo peccat, meliorem esse eo, qui peccat nescius. E contra in actionibus, eum esse meliorem qui peccat nescius, & peiorem qui voluntate. In quibus peccatis utrisque falsum internit. A quo ei est titulus. Et est hic postremus eorum quos diximus ad scientiam dirigi Corresponder que eorum primo, dubia sciétiæ Clitophonti. Cui succedunt ij qui ad virtu tem pertinent. Quorum primus.

Est Protagoras, cuius scopus est discutere, an virtus disciplina, an vero vsu acquiratur. Qui sane plenus variaru est materierum in quas excurrit disputatio. quæ repetitur in

Menone.

Menon merito Protagorum sequetur. In quo hac eadem de uirtute quastio, in genere agitatur. E qua vniuersali quastione quia.

In Lachete ad particularem de fortitudine descenditur, Laches Menonem debet se-

qui.

Hunc autem sequetur Menexenus. In quo ii ciues laudantur, qui pro patria pugnando sortiter.occubuerunt.

Irascentiz coniuncta est in nobis concupiscentia voluptatibus dedita, de qua in Charmide tractatur.ideo dialogus hic Menexenú proxime sequetur.

Quando vero duæ hæ animæ facultates,propria reguntur virtute, prudentiæque obediűt,

amicæ lunt, et vnitæ.

Sequetur Charmidem Lysis, in quo de ami citia disseriur. Quam, quoniam Pythagorei, asserbant, si vel in se ipso, vel in domibus, vel in ciuitate reperiri contingeret, iustitia nihil opus esse. Quæ tamen ita est cum amicitia cóiunsta, vt altera alterius, & causa sit & esse cusa.

Lysidem sequerur,

Dialogus de Iusto. qui etiam de Repub. dicitur. Qui sanè a Platone vnus suerat scriptus. Sed ab eius auditore quodam, cui proprium nomen suit Philosophus, in X est dispertitus. Qui quoniam sublimes ac varias in se continet quæstiones, de virtutibus, ethicis, politicis, purgatiuis, & contemplatiuis, seprimus erit eorum x. quos commemorauimus. Quiq; ad imaginem vniuersi cosotimatus, sub sabulosis symbolis eius descriptionem in x continet & proxime ad Deum nos euchit, Qui al ter erat terminus eorum, cui in Alcibiade. i. Mens humana iungi debuit. In quem supersunt nobilissimæ Procli quæstiones.

Huic, continuata disputatione, iun@us est Timæus, vniuersæ naturæ explanationem cótinens. In quem, Procli, Calcidij, & Ficini ha-

bemus commentaria.

. In quo, cum Atlanticæ Insulæ facta fuerit mentio, cam rem in Critia exacte persequitur est que veluti simulacrum eius loci, quem nos christiani Paradisum appellamus.

Hunc sequi debet Parmenides. In quem preter ea, quæ sparsim per singulos sere dialogos attigit, vniuersam diuinitatis coniecit tractactionem, multis eam, plus qum Geometricis explicans demostrationibus. Quas tum Proclus tum Ficinus commentariis illustrarunt, sed multo magis, Damascius libro suo de pria cipiis.

Post hosce ante dictos omnes, quatuor sunt dialogi inter se hærentes ita, vt dissungi nequeant: quique a multis, nulla ratione omni-

bus aliis fuere antepoliti.

Quorum primus est Euthyphron, qui opti me cum Parmenide connectitur. Nam cum hic de vniuersa diuinitate disserat, oportuit etiam ostendere, qua pietate, ac religione erga eam homines deberent in hac vita esse asse cli, ut cum Deo vniri possent. Qui vniuersa Platonice philosophiæ suerat scopus. Atque Platonicorum scriptorum sinis, quasi circulo, in suum principium quod est in Alcibiade recurrit. Du scilicet in Euthyphrone salsas quas dam suas opiniones prius consutat, deinde ostendit quæ vera sit erga Deum pietas. Dogma autem hoc Hermetis est, quando docet, meminem erga Deum pium esse posse, nisi philosophetur.

Crito.eum sequitur, vt ostendatur, eum qui Deum pie colet, erga patriam quoque, neces-

sario este pium.

scendat.

Apologiæ vero scopus est demonstrate, quam curam de se quisque habere debet dum & patriæ legibus, & diuinis monitis obsequitur, se se ab ignorantia atque malitia, purgando.

Phædo, qui postremus omnium legi deber scopum habet demonstrate animam humanam esse immortalem. Atque ob id, quam & sidem & spem gerere debemus, eorum que post obitum, bona vel mala, pro bonis, aut malis in hac vita actionibus, nobis sint obuentura. Qua in te christian seree loquitut. Nihil aut tot libris antecedentibus egistet, nisi immortalitatem animæ demonstrasset, quæ cum Deo etiam per obitum coniungi posset. Est in eum Olympiodori eommentarium.

Est legum dialogus, ab eodem Platonis auditore Philosopho in 13. distinctus. In quo no amplius Socrates, aut ac cedit, aut disputat, sed ipse met Plato, sub persona tamen Atheniensis hospitis. Qui quidem dialogus tamets grauissimas quibuspa locis, quæstiones contineat, non tamen videtur inter scientiscos reponendus, quia non vniuersalia tractat, sed ad particulares, & materias, & leges de-

Vltimo



Vltimo loco sunt epistolæ 13. quarum aliquæ quibusdamin partibus, ad contempla-

tiotionem spectant.

Sunt quidam dialogi alij, qui uulgo Platoni adscribuntur, sed nos ex Laertio, Atheneo,
& Suida, dicimus Axiochum, & Eryxiam esse Socratici Aeschinis. Silyphum uero, & eum
qui est, An uirtus doceri queat, Simonis Socra
tici itidem esse asserimus. Demodocus uero, &
is quis est de Iusto, authorem habuere alium e
Socratis discipulum, cuius nomen non est nobis compertum, Dessinitiones vero, non Platonis, sed nepotis eius Speusippi sunt. Scripsit
Plato dialogos alios duos, sub Gimonis titulo
alterum, alterum autem sub Alcyonis, ut est
apud Atheneu. Aristoteles quoque Diuisiones eius dem quas dam citat, que, cum duobus
illis periere.

Cum ergo Platonis exoterica philosophia, ficuti & mystica divinitatem vbiq; spiret, & Scopum habeauhominem Deo similem efficere, tota quoque est, ex Ægyptia vri vidimus desumpta. Atque vt Numenius Pythagoricus

scripsit.

y, Quidenim est Plato nisi Moses Attice loquens. Hic Moses, ait, erat Theologus, & propheta, vt autem nonnulli sacratum legum interpres.

Hac Numenij uerba retulit, Clemens Alexandrinus. Idem Aristoboli Iudzi, ad Philomatrem scribentis verba hæc affert.

secutus est nostras quoq; leges Plato, &satis aperte ostendit, se eorum quæ in eis di
cuntur fuisse admodum studiosum. Ante
Demetrium autem, priusquam rerum potirentur Alexander & Perse, uersa suerant,
in exitu ex Aegypto, Et que cunque eis insignia, & saca erant, & apparuerant, & regionis per uim quæsta possessio.
Adeo ut clarum sit, antedictum philosophum, multa ex eis sumpsisse. Fuit enim
multa doctrina præditus. Sicut etiam Pythagoras, multa ex nostris transtulit in
suorum dogmatum traditionem.

Ergo Platonis philosophia non solum Aegyptia, in hisce exotericis eius dialogis est, ve rum etiam Hebraica. Neque id tantum Pytha goræus ille, & Iudæus hic, sunt contestati, sed etiam Christianæ Theo logiæ Coryphæi, Clemens Alexandrinus Stroma tum lib. 6. prioribus. Eusebius, Præparato nis Euangelicæ libris 20.11112. 13. parte. Cyrillus quoque libris contra Iulianum Et Theodore tus, libris Græcarum passionú præter nonum omnibus, ide comprobare sunt annixi. Quid ergo mirum est, si Dionysius Areopagita, Platonica & Aegy pria, dum Heliopoli moratur, imbutus philo-

sophia tam cito, diui Pauli prædicatione ad Christianismum suerit conuersus? Et in suos libros Platonica dogmata præcipua transferre non est dedignatus. Legerat enim in Timæo Platonis.

", De rebus diuinis, credendum esse filiis Dei ", etiamsi nullas afferant rationes. & iterum Theologiæ inuenta, debere oraculis confirmari.

De quo Ficinus, libro de mystica eius Theo logia ita profert.

" Dionysius Areopagita, Platonicæ discipli-" næ culmen, & christianæ Theologiæ co-" lumen.

Et albi eum Platonicæ philosophiæ facile Principem appellat. Quia Dionysius idem, ad Polycarpum de Apollophane scribit.

" Ad causam, tum entium ipsorum, & eorum " cogitationes oportebat reduci veros phi-

,, losophos.

Talis autem reuera est Plato, qui tam sæpe in dialogos , & nostram earum omnem cogni tionem in authorem Deum refert, & scopum totius philosophiæ suæ habet, vt veri philosophi,ad deum reducantur, & ei tum assimilentur, tum iungantur. Atque ob id Græcotű philosophorum maxime omnium, & uerus, & pius philosophus est habendus. Atque ideo ei soli, Diuini cognomen, tum a philosophis, tu a christians Thologis, est tributum. Sed ne amplius de hac re dubitetur, & obmutescant ignari quidam, qui eius philosophiam, ne in hæreles studiosi eius decidant, blatterant, ope ræ precium fuerit, nostrotů Theologorů, testi monia plura huc conferre: quibus cognosca tur, quanta in admiratione, & veneratione, fuerit ab eis habitus. Iustinus ergo post Dionysium in hæc verbascripsit.

,, Etenim Plato, perinde de cœlitus descenderit, atque ea quæ sursum sunt, accuratè didicerit, ac peruiderit omnia, sum-

mum Deum in ignea essentia esse dicit Alibi. Quin & Plato, ipse philosophorum princeps.

Clemens quoque Alexandrinus ita.

Sic itaque ueri amator Plato, veluti aDeo incitatus dicit.

Arnobius quoque vir Catholicus, qui circa CCC. Christi annum scripsit, lib. 1 1.ait.

" Plato ille diuinus, multa de Deo digna, nec communia sentiens, multitudini: sa, eo sermone ac libro, cui nomen Timzi in scribitur. Deos dicit, & mundum, corru-

ptibili esse natura, neque esse omnino dis folutionis expertes, sed uoluntate Dei re-

,, gis ac principis, vinctione in perpetua

, contineri . Idem Arnobius lib.8. hæc alia habet.

Pla-

#### DEDIALOGORVM

22

Platoni apertior de Deo, & rebusipsis & nominibus oratio est. Et quæ tota esset ٠. cœlestis, nisi persuasionis ciuilis, nonnunquam admistione sordesceret. Platoni itaque in Timæo Deus est,ipso suo nomi-23 ne mundi parens, artifex animæ, cœlež stium, terrenorumque fabricator. Quem & inuenire difficile, aræ nimia & incredibili potestate: & cum inueneris in publicum dicere, impossibile præsatur . Eadem ferè & ista, quæ nostra sunt. Nam & Deum nouimus: & parentem omnium dicimus, & numquam publice, nisi interrogati predicamus. Lactantius quoque Atnobij discipulus lib.

1.cap. 5. ita habet.

Plato qui omnium sapientissimus iudicatur, monarchiam plane, aperteque dessen dit:nec æthera, aut rationem, aut natura, sed vt est, Deum nominat. Ab eo mundu

hunc perfectum, atque mirabilem esse fa-

bricatum.

Sed & Constantinus Imperator, qui anno cccxj. Domini imperium affumpfit, in fermone Imperiali, dum de Mose loquitur, ita fatur.

Pythagoras namque sapientiam uiri imitatus, in tantum castitatis laude celebratur, ut castissimo Platoni continentiæ exemplum fuerit. Et rurlus. >> Iple philosophorum aliorum omnium, 33 mitissimus Plato, qui hominum mentes primus, a rebus sensibilibus, ad intelligi-" biles,& eas quæ eodem se semper habent modo contemplandas assuefecit, pro eo atque iplemet sublimia suspexit, & docuit, recte primum Deum arbitratus est esse,

qui supra naturam, siue effentiam sit. Theodorerus quoque libro Græcarum pal fionum, ita scribir.

Platonem denique ipsum, filium quidem Aristonis, Socratis uero auditorem: Illum inquam Platonem, qui cæteros omnes philosophos; obruit eloquentiæ copia. ...

Vel supra Platonem ip sum, qui composiς, tæ orationis ornatu, omnes Græcos facile

superauit. Iterum quoque. Audistis ne, viri Græci, maximum philo-33 sophorum, Musices conscios, ac Geome-5) triæ, cæterarumque huiusmodi facultatum appellantem philosophastros. At cos 5,

qui tradendæ ueritatis sunt professores; philolophos nuncupantem. Et mox. 3>

Qui potuit igitur quisquam uerius, pla-23 niusque refellere inscitiam illam, falsam-77 que opinionem, quæ nunc omnia occupauit, quam ille nunc fecerit, qui summus

philosophorum censetur. Alio item loco. Neque autem Plato, non eodem modo se gessit, sunt enim laude prorsus, & admi ratione dignissima, quæ de ente Deo, is in دڌ . Timzo conscripfit. Quis enim non magnopere amet ? quis non admiretur cum , dicentem audiat.

Tì Tổ ổ raci; yéve σιν δουκ έχον; "

Quid est quod est semper, & generatione Iterum quoque. non habe. Alibi quoque de Deo sic idem Plato sa-

pientissime

Alio iterum loco, scribit.

Digna quoque laudatu in Rep. Plato. Rurius alibi. "

Sunt eiuldem Platonis, hæc quoque admi 5> ratione dignissima. Alio loco. ś>

Ego uero ad Platonem oratione mea 33 transibo, vehementer enim homine lau-,, do qui in iis, quæ ad mundi finem perti-,, nent, proxima nobis sic loquitur. Libro Ð vero s. iterum probat Platonem rectius de anima fensisse quàm philosophicæteri.

Et de Aristotele ait.

Cum tamen nequaquam meliorum dogmatum, sedmulto peiorum, quam Plato, iple author extiterit. Nam cum hic animă 33 immortalem esse dixit. Cumque Plato di xerit Deum, res omnes prouidentiæ curæ " complexum este, hic quantum possunt Ì۶ eius rationes, terrarum orbem diuinæ pro uidentiæ exortem facit. Inquit enim uf-• que ad lunam, Dei gubernationem deferri. Quæ uero sunt infra lunam, fato esse subiccta. Plurima uero & alia quæ noua atque infolita funt, adducit.

Libro quoque 9.ita scribit.

Aristoteles autem, tametsi Platonis audi-3, tor fuerit, ex illius tamen doctrina parum 35 profecit.

Libro uero 11. sic inquit.

Age vero nunc videamus, quid de his quoque rebus senserint Græei philosoće' phi.Inueniemus enim Platonem, nonnul loique alios, qui Platonis philoiophiam sectati sunt, sermoni nostro admodum consentaneos.

Libro autem 12. hoc modo refett.

Ipsi Peripatetici, verbis quidem uirtutem laudabant. re autem ipfa, voluptati studebant. At Plato contraria prorsus docet. In 3. enim Reip. libro, rationem habere corporis iubet, sed propter animæ harmoniam.Per corpus.n. uiuere est hominibus, ac recte eriam uiuere, ijs videlicet, qui sese in prædicanda neritate exerceant. Hoc autem, & Apostolus adhortatur cum ait.Nox præcessit, dies appropinquauir,&c.Hæc omnia Theodoretus. Verum,ho-

rum

rant, quibus D. Augustinus Theologorum fummus, philolophorum fummum ac maximum, ornauit Platonem. Quas non ab re fuerit simul cum aliis huc afferre. Libro ergo de Civitate Dei viij. cap. 1. scribit in hæc verba.

Varro Theologiam naturalem usque ad · mundum istum, uel eius animam extendere potuit. Platonici, supra omnem animæ naturam confitentur Deum. Qui mun 23 dum uisibilem, sed omnem etiam anima fecit. Qui & rationalem, & intellectualé, ut humana, participatione fui luminis incommutabilis, & incorporei beatum fecit.

Et cap. 4. Fortaffis enim, qui Platonem cateris philosophis gentium, longe, recteque prælatum, acutius atque ueracius intellexisse, atque secuti, esse fama celebriore laudantur, aliquid tale de Deo sentiunt, ut in illo inueniatur, & caula lubliltendi, & ratio intelligendi, & ordo uiuendi. Quorum trium unum ad naturalem;alterum ad ra-23 tionalem, tertium ad moralem partem in-

> telligitur pertinere. Cap.vero v.iterum ita.

Si ergo Plato, Dei huius imitatorem, co-23 gnitorem, amatorem dixit elle sapiétem, 99 cuius participatione sit beatus, quid opus >> est discutere cæteros, quorum nulli no-" bis, quam iste propius accesserunt? 2)

Rurlus eodem capite.

Non solum ergo ista, quæ duæ Theologie continent, fabulosa scilicet & ciuilis Platonicis philosophis cedant : qui uerum Deum, ac rerum authorem, & ueritatis illustratorem . Sed & alij quoque philoso-22 phi cedant, his tantis, & tanti Dei cognitoribus ueris.

VI. deinde capite scribit.

,,

>>

22

33

37

Viderunt ergo isti Philosophi, quos cæteris non immerito, fama atque gloria prælatos videmus, nullum corpus esse Deum. Et ideo cuncta corpora transcenderunt, quæretes summu Deum. & quæ sequutur.

Capite quoque VII. inquit hoc modo. Hi vero quos merito cæteris anteponimus, discreuerunt ea quæ mête conspiciuntur. ab iis qux sensibus attinguntur. Nec sensi bus adimentes quod possunt: nec eis dantes ultra quá possunt. Lumen autem mentium esse dixeruntad discenda omnia. Eun deq; iplum Deu, a quo fasta funt omnia.

VIII. postea capite habet hæc verba. Cedant igitur hi omnes, illis philosophis qui non dixerunt beatum esse hominem,

fruentem corpore, vel fruenté animo, sed fruentem Deo.Iterum capite ix. scribit.

Platonem determinasse finem boni esse

secundum uirtutem viuere:& ei soli euenire posse, qui notitiam Dei habeat, & imitationem. nec esse aliam ob causam beatum.Ideog; non dubitat, hoc esse philosophari. Amare Deum. Vnde vtique col ligitur, tum fore beatum studiosum sapientiæ, cum Deo frui cæperii.

Post autem non multa ita subdit. Quicumque igitur philosophi, de Deo fummo, & uero ita fenferunt, quòd & rerum creatarum lit effector, & lumen co-" gnolcendarum, & bonum agendarum. Et 'n quod ab illo nobis sit principium natu-33 ræ,& ueritas do@rinæ,& fælicitas vitę.Sine Platonici nuncupentur, eos omnes 33 cæteris anteponimus, eofque nobis pro-77

pinquiores fatemur. Libro quoque 9. capite 10.

Plotinus certe nostræ memoriæ vicinus temporibus. Platonem cæteris excellentius intellexisse laudatur.

Libro iterum x. cap. 1. in codem propolito laudandi Platonicos perfiftens air.

Elegimus enim Platonicos, omnium philosophorum merito nobilishmos: proprerea quia sapere potverant, licet ime mortalem ac rationalem, uel intellectua->> lem hominis animam, nili participato lu-,, mine illius Dei, a quo & ipia, & mundus >> factus est, beatam esse non posse.

Capite vero ij. inquit. Sed non est nobis vilus cum his excellen-• • tioribus philosophis in hac quastione conflictus. Et postea cap. 13. 25

Quæautem dicat effe principia, tamquam. 3) Platonicus nouimus. Dicit enim Deum patrem, & Deum flium, quem Græce appellar paternum intellectum, vel paternammentem. De Spicien autem lancto, aut nihil, aut non aperte aliquid dicit.

Loquitur autem hoc loco de Porphyrio. Ex his locis omnibus, pater e manifestissime arbitramur, quanta admiratione. Dionysius Areopagita, Iustinus Martyr, Clemens, Eusebius, Constantinus Imperator, Arnobius, Lactantius, Theodoretus, Augustinus uiri diuini, Platonem, eiusque philosophiam sint profecuti, quando eum philosophorum maximam, lummum, optimum, mitislimum, castissimum, diuinum, cœlitus demissum, sapientissimum, nobilissimum predicarunt, testatusque sit Augustinus, Paucis immutatis Platonicos fiert posse Christianos: iusserit que omnes alsos Philosophos, his tantis, & tanti Dei cognitoribus ueris, cedere: Sed & eos magnis sæpe landibus effert. Sicuti in his uerbis.

Atq; hoc, inquit, Platonici, præcipui philosophoru, ac nobilissimi dixerut. & iteru. **Fortalsis** 

#### DEDIALOGORVM

s, Fortassis enim, qui Platonem cæteris philosophis gentium longe, recteque prælatum, acutius atque ueracius intellexisse, atque secuti esse, fama celebriore laudantur.

"Non folum ergo ista, quæ duæ Theologiæ "continent, fabulosa scilicet & ciuilis, Platonicis philosophis cedant. Et cum caufam subiunxisset addit.

Sed & alii quoque philosophi cedant, his tantis, & tanti Dei cognitioribus ueris.

", Viderunt ergo isti philosophi, quos ceteris non immerito sama, atque gloria prælatos videmus.

Cadant igitur hi omnes illis philosophis, qui non dixerunt, beatum esse hominem fruentem corpore, vel fruentem animo,

2)

37

•

2)

33

33

3)

93

32

33

33

37

33

sed fruentem Deo. Ideo quippe hos potissimum elegi, quoniam de vero Deo, qui fecit, cœlum, & ter ram, quanto melius senserunt tanto cæteris gloriosiores; illustrioresque habentur, in tantum aliis prælati iudicio poste rorum. Vt cum Aristoteles Platonis discipulus, vir excellentis ingenii, & eloquio Platoni quidem impar, sed multos facile superas, cum sectam Peripateticam condidisset, quod deambulans disputare consueuerar, plurimosque discipulos, præ clara fama excellens, viuo adhuc præceceptore in suam hæresin congregasse. Post mortem uero Platonis, Speulippus sororis eius filius,& Xenocrates, dilectus eius discipulus, in Scholam eius, quæ Academia vocabatur eidem successissent. Atque ob hoc, & ipfi, & corum fuccessores Aca-. demici appellarentur: recentiores tamen philosophi nobilissimi, quibus Plato se-Ctandus placuit, noluerunt se dici, Peripa, teticos, aut Academicos, sed Platonicos. , Elegimus enim Platonicos, omnium philos phorum merito nobilissimos, propte rea quod sapere potuerunt.

,, Sed non est nobis ullus, cum his excellentioribus philosophis in hac quæstione conslictus.

Nó folum ergo Plato catholicæ sidei dogmatibus dogmata consona scripsit, sed & Platonici recentiores, intelligit autem, eos qui Ammonio Sacco, ab anno circiter post Christum CC. successerunt.

Si igitur, quæcumque supra demonstrauimus, recte colligantur, reperiemus. Platoné mysticum, Aegyptia, & Chaldaica dogmata, & callnisse, & etiam quamuis secreto chariores, docuisse. Exotericus vero Plato preterqua quod Orphicus vti Syrianus, & Proclus often derut, & Pythagoricus, & Eleaticus fuit vti ide ostendit Proclus, sed Orpheus testatur ipse in Argonautica se in Aegypto vsq; ad Memphim fuille.In poemate vero de lapidibus a Theoda mante, docetur, quædam Assyriaca. Et Pythagoram notum est in Aegypto fuisse philosophatum, & Malchus in eius vita scribit, in Assyria eum a Zabraco multa arcana didicisse. Itaque Plato quamuis Orphicus, & Pytha. goreus fuerit, ab vtrilque & Aegyptia, & Chal daicam philosophiam hausit. Nam si & Eleaticus in Parmenide fuit, Eleatica etia scho la fluxit a Pythagora. Sed præter hæc omnia in suis dialogis consonus est tum Hebraicis, tum etiam christianis traditionibus. Quas, & eius sectatores recentiores sunt secuti. Ob idque tum magister tum discipuli, multis & integris libris, & magnis Encomiis fuerunt cele brati,& quidem a precipuis, ac sanctis, fidei Catholicæ assertoribus, & ferè constitutori-





# ARISTOTELES EXOTERICUS

統談



Vid vero de Aristotele exoterico dicendum? Hoc est de ils Aristotelis libris, qui passimi sub eius nomine seruntur. Et in omnibus, publicis, Europæ literarum gymnasis, a quingen-

tis circiter ab hincannis institutis, publice aliquot leguntur? An Sciple in eis cum Chaledaicis; cum Aegypeiis, cum Hebraicis, cum .christianis dogmatibus est concars? An & ipse, multos, ac præcipuos è Patribus habuit celebratores? In Mystica quidem philosophia ab eo collecta, & conscripta, cum illis omnibus concordat, sicuti & Plato, Sed in E--xoterica eius philosophia, omnibus illis, & sibi etiam est contrarius, & ob eam tem multos è patribus habuit oppugnatores, celebratorem neminem . Res è quidem admiranda. Iplum libi ipli no constate. immo sepil sime, immo semper secum pugnare facile cognoscat, quicumque cum aliqua animi aduersione, veramque Mysticam, & Exotericam eius philosophiam legerit, & conferet Quæres tam est per se clara, vt probatione nulla indigeat. Cur autem sibimet, tot congraria scripsit? Diximus sane huius rei causam suisse, iram arque odium in præceceptorem, quia ab eo reilceretur. Et quia quos ipse odio habebat, Speufippus, & Xenocrates, sibi ab illo præserebantur. Dum ergo charus Platoni fuit, ad XX. suæ audition nis, ætatis uero XL. annum admissus est ad archanas, & mysticas disciplinas. Quo tempore, ficuti, & Pythagorica, & Platonica dogmata. Mysticam quoq; Aegyptiorum philosophiam, de qua egimus, in aduersaria saltem retulit. Mox reprehensus in moribus, & ob id, a Platone spretus, ipsum vexare & aduersus eius,iam palam facta, & ecdedomena dogmata, scribendo totis ingenii viribus incubuit. Ita vt in præceptore de se maximopere bene meritum, plusquam vetustiorum quemquam sit & sepius acerrimo odio inuectus. Sed rectissime ipse scriptum in Rhetoricis reliquit.

.Οῦ ταῦτα, φαίκε] ω φιλοῦσε, χωὶ μισοῦσεν .
δ' οῦ ἀρχιζομὰκοιτ, χαὶ πραως ἔχουσις. Α'λλ'
π τὸ παραπαν ἔτερα, π κα] ὰ ] ὁ μίγεθος ἔ-

,, Non eadem videntur amantibus, & odio ,, habentibus. Neque iratis, & non ira-,, tis. Sed vel omni no alia, vel magnitudine alia.

Idque uerissimum in eo esse apparuit.Nam dum amicus erat Platonis, omnia sibi ab co tradita verissima sunt visa. Nam si salsa videbantur, cur continuis XX. annis eius scholam frequentauie. Quia nimirum, veram le ab eo philosophiam addiscere existimanit. At amore in odium converso comnia fecus vila. Et vt nos quidem existimamus quo colaratius contra Platonem scriberet contra omnes vetultiores scribere, negocium suscepit ac laborem, & tam futilibus contra veteres redargutionibus, ac magis suos refersit libros, vii si ea, sicuti Epicurus dicere solebat ex eis demerentur, ne tertia quidem pars, que propria sua esset, relinque. retur. Hec ergo manifesta satis uidetur caula, cur in Mystica, & Exoterica eius philosophia, sibi ipsi Aristoteles non constet. & cur in omnibus, altera, ab altera fit discors . Atque hæc eadem causa est, cur è Patribus neminem habuerit laudatorem : multos ve ro exotericæ contradictores. Namque Iustinus Martyr, opere ad hoc ipsum dicato, titulo, Aristotelicorum dogmatum euersio: multa contra eius dogmata, in exotericis tradita, validissime disputanit eaque penitus euertir, principia eius nimirum, Mariam, formam, prinationem, naturam, fornam, casum. temporis infinitatem. Cœli genituram & ingenituram. Contra motorem

torem naturalem, contra locum, & plesaque alia eius dogmata. Lactantius quoque euin arguit in multis, & precipue, quod eius de Deo doctrina, secum ipsa ma-

nifelto pugnet.

•

Epiphanius etiam, quod duo paria rerum posuerit principia Deum, & materiam, cum ille, vel summum entium omnium; vel subra entia sit omnia , hac uero, infra omnia, & prope nihil. Athenagoras item vir Catholicus eum obiurgat, quod supremum Deum, corpus æthereum este dixerit. Diuus quoque Basilius eum vituperat. & sordes appellat, quòd externas facultates docuerit, ad humanam fœlicitatem esse necessarias. Laudatque Stoicorum grauitatem, & animi magnitudinem', qui ea bona ad fœlicitatem impedimenti afferre nihil asseuerarint. Origenes quoque Aristotelem Epicuro inferiorem dicit esse, quia fuerit in diuinam prouidentiam impius. Et Peripateticos eius sectatores, falsorum dog. matum sapissime redarguit. Clemens quoque Alexandrinus Origenis præceptor, Ari-Rotelem.; & Peripateticos inculat, quod Deum patrem non intellexerit, quod Deum, animam mundi esse dixerit. Mundum quoque esse Deum. Prouidentiamque vsque ad lunam tantum porrigi. Plurima quoque quis ex his & aliis sanctis patribus colligat, in quibus Plato vel landatur, vel Aristo. teli præfertur, vel Aristoteles tamquam fælsorú dogmatum, & impiorum author accuratur. Quibus ex rebus merito, quis magnopere miretur, quid ijs Theologis nostris, qui è Parisiana schola, quingentis ab hinc annis prodierunt, in mentem venerit, vt contra Patrum tot testimonia, tot authoritates, Arittotelem Platoni pretulerunt. Nec solum, in eius philosophiam, magnis laboribus incubuerunt, sed vel partem, vel etiam vniuersam Auen Rois imitati, commentariis, quamuis satis infeliciter, explanarunt. Sed etiamiplum, inuitum, & maxime omnium repugnantem, & contradicentem, Christianum effecerunt. Ex eius nimirum impiis fundamentis, fidei Catholicæ fidem acquirere, vel augere annixi, & philolophiæ eius vt plurimum fahillimæ, dogmatis desumptis, in Theologiam invexerunt; & quæstionibus implicitis, & penè insanis, & nunquam finituris, eam coinquinarunt, & pro sincerissima, & candidissima, sordidiffimam rediderunt, Et in tantum, vt videtur, furoris funt delati, vt anathema penè facerent eum, qui Aristotelis dessinitionem animæ, respuere auderet. Eam scilicet esse actum corporis physici organici, potentia vitam habentis; Non aduertentes, hac deffinitione, animam corpoream dici formam, atque ideo esse mortalem. Quæ tamen dessinitio ab ipso met Aristotele in Mystica sua philosophia, est opti me correcta dum lib. 3. capit. 6. ita loqui-, tur. Anima itaque est actus separabilis cor

poris phyfici. Sed tantos istos Aristotelis fantores, syt pie aliquid de eis sentiamus ) ob id remur extitisse, quod pletisque illorum Patrum, & Platonis etiam libris caruissent. Neque enim arbitramur eos, contra Patrum testimonia, propria ambitione ductos Aristotelem Platoni pretulisse. Neque tanta inscitia, tam magna ingenia suisse, vt si Plato eis in manus peruenisset, excellentiam eius philosophiæ, & cum Theologia conformitatem magnam eos non fuille cogni--turos. Sed quoniam corum sectatores, quia in tanta apud eos Aristotelem vident esse existimatione, Platonem autem, ne nominatum, quidem elle, in Aristotelem folum omnibus, studies secureur. Neque tamen animaduertunt le se magnam im bibere impietatem, opere precium est, -huic malo, vt succurramus, & ita dicimus. Aristotelis philosopiam mysticam, quam iple e Platonis ore haust, quoniam haud multum a fide catholica discrepat, & vui philosophiam, nos maxime probare. Exotericam autem quia Catholicz fidei sit maxime aduersa, & quia philosophiarum omnium sit inconstantissima, & sibi ipsi repugnans maxime, & omnium fallisima tantum in eo potuit odium contra Platonem vt quid dicetet, nihil considera nos auuersari. Quod partim T. 3.& T. 4. Discussionű Peripateticarum ostendimus clarissime; partim ueso, quantus sit Catholicis traditionibus admersarius, & hostis, & quantus eisdem sit amicus Plato. Sunt corum loca aliquot conferenda. Conferamus ergo præcipua fidei nostræ sacrosanctæ capita, vt posthac scholasticorum istorum, Theologorum sedatores, cognoscant, quantum amicum alio protequantur, & quantum hostem, adament, admirentur, & in eius uerba iu-

1 Plato multis locis, sed præcipue in Sophista, in sexto de Repub. & in Parmenide astruit.

Deum esse vnum.

Aristoteles vnum primum motorem. Sed & LVI. alios Deos orbium cœlestium, motores statuit. Deinde primo de cœlo, capit, nono ait supra exstimum cœlum multa esse ordinata, a quibus pendeat aliorum esse,

esse, & viuere, & quæ beatissimam degant vitam. Igitur ex Aristotelis philosophia Exoterica, nulla est mundi monarchia, sed vel Polyarchia, vel Anarchia. Quas Diuus Gregorius Nazianzenus magnopere impugnauit.

2 Plato in secunda Epistola, tres nominat reges. tria scilicet rerum principia. nimirum

Deum trinum,& vnum.

Aristoteles in sua vel anarchia, vel polyarchia, persistit.

3 Plato, summum Deum, patrem appellat in Timzo, & epist. 6.

Aristoteles nullum agnoscit Patrem

Deum.

4 Plato Deum esse simplicissimum affirmat. z.De Rep.

Aristoteles, ζῶν animal eum facit 12 .Metaphy.

5 Plato Deus est summum bonum, inquit. 6.de Rep.

Arist.vt bonum orbe primo expeti.12.metaphy.

6 Plato, Deus est sapientia summa.5. de de Rep.

Aristoteles Deus est intellectus, sed ignotat particularia ibi.

7 Plato, Deus est omnipotens. Timeo.

Aristoteles nihil potest, preterquam cœum mouere.

8 Plato, Deus incorporea entia om nia fecit, Philebo, Sophista, Parmenide.

Arist. Deus nihil secit, neque facit. se det so kum in cœli culmine. 2. de cœlo.

9 Plato, Deus mundum corporeum fabreein Timzo.

. Arist. Deus non secit mundum, qui æternus est 1.cceli.

quia ex nulla materia precedente, quam & ipfam creauit. Timzo.

Aristoreles. Ex nihilo, nihil sit primo

11 Plato Deus Mundum fecitante tempus.

Arist. Mundus & tépus semper fuere. phy. & p.de cœlo.

12 Plato, Mundus quia corpus finitam habet potentiam. Timeo.

Arist. Mundus & cœlum, infinitam habent potentiam se se monendi. 1.de cœlo. 12.me-

13 Plato, Mundus, & corlum, quia corpora finita, finitam habet motus actionem.

Aristoteles cœlum est quidem corpus. Sed actio eins motus infinitus est, octavo de cœlo 12.metaphy.

14 Plato, quia Cœlum, & mundus, corpora finita sunt, & potentiam, & actionem finitas habent sui natura, & est, corruptibile. Timzo.

Arist. neque cœlum neque mundus sunt cor ruptiles.

15 Plato, Quia mundus sui natura est corruptibilis, corrumperetur aliquando, nisi Deus sum servaret. Timzo.

Arist. Mudus non corrumpetur, neq; Deus eum seruat, sed cæli motns. 8. phy.

16 Plato, Deus supra omne ens, & supra omnem et essentiam. Soph. Parme.

Aristoteles. Deus est substantia. metaphy.

17 Plato, Deus est supra omnem intelle dum 6.de Rep.

Aristoteles, Deus est intellectus. 12. metaphy.

18 Plato, Deus, nec mouetur, neque mouet.1, de Rep.

Arist. Deus non quidem mouetur, sed primum cœlum mouet. 8. physic. 12. metaphysic.

19 Plato Deus omne corpus supereminet.
Soph. Timeo Parnien.

Arist. Deus in cœli culmine sedet. 2. de

20 Plato, Deus est ab omni corpore liber.
Soph.Tim.Parm.

Arist. Deus primo orbiest alligatus 3. phy. de cœlo.

21 Plato, Deus vniuersi, prouidentiam habet. de Regno, & alibi.

Arist. Deus a cœlo tantum appetitur 12. metaphy.

22 Plato Deus omnia nouit. 1. & 2. Alcib. & alibi sæpe.

Aristoteles Deus non cognoscit particularia. 12. metaphy.

23 Plato, Deus mundum regit uniuersum, & partes eins.de reg. et Tim.

Aristoteles non Deus, sed natura, casus, & fortuna, segunt mundum 2, phys.

24 Plato Deus in mundi regimine utitur, uti ministris, minoribus Diis. Tim.

Aristoteles : Deus neque regit, neque ministros habet, octavo physic. primo de generationes m

24 Plato in mudo sunt dæmones symp. Tim.

Aristoreles nullibi hos agnoscit Dæmones: 26 Plato Deus animam vniuersi produxit.

Aristoteles Deus non produxit animam vllam vniuessi, sed cœlum santum est animatum, & astra.

O 2 27 Pla-

27 Plato. Deus produxit animam humanam. Timzo.

Aristoteles est actus corporis. hoc est è mate ria educta. 2. de anima.

28 Plato. Anima humana, diuina est quædam forma. Phædo, alibi.

Arist. Anima est forma corporis physici. 2. de anima.

29 Plato. Anima humana est immortalis. Phædro, Phædone. alibi.

Arist.vt forma cor poris, anima est morta-

30 Plato animæ cónatus est intellectus. Phædo.6.de Rep. Tim.

Arist. Intellectus de foris venit. 2. de ani-

31 Plato. Anima a corpore separatur. Phædone, alibi.

Arist. Anima a corpore non separatur, quia eius est forma.

32 Plato. Anima diuino afflatur spiritu, & fu

tura prenunciat. Apol.Phædro.

Aristoteles. Anima humore melancholico prædicit. de diuinit. per som. & Problem.

33 Plato Hominis felicitas est, quando Deo sit similis. 1. Alcib. Theæt.

Aristote. Homo, bonis fortunæ sit beatus. Moral.

34 Plato, hominis schicitas, a Deo venit 1. & 2. Alc. Men. Theage.

Arist. Homo ex suis bonis actionibus, & suo arbitrio, sit felix.

3 5 Plato, Deus est præcandus, vt nos bonos esticiat. 2. Alcib. sepe alibi.

Arist. Deus particularia non intelligit. non ergo præcandus.

36 Plato veniet Homo, qui nos Deum præca ri doceat hic Christum innuit. 2.

Arist. Præces omnes frustraneæ. quia Deus non intelligit particularia.

37 Plato . Bonus vir, Deo est charus. Euthy-

Arist.cum particularia Deus non intelligat, nec præces audit, nec hominum vilum amat.

38 Plato. Bonus vir, post mortem Deo fruetur. Phædo. 10. de Rep.

Aristoteles. Post mortem nulla volu-

Phædro. Timæo.

Aristoteles. Animæ cum corpore per-

40 Plato. Animæ malorum, post mortem pænas dabunt. Phædro. Tim. Phad.

Aristoteles. Animæcum corpore corruptæ, nihil patientur.

2 (1)

41 Plato. Homines mortui resurgent. 10. de Rep.

Aristoteles. A privatione ad habitum, non fit regressus.

42 Plato, Bonorum animæ, beatum locum possidebunt. Phædone.

Arist.nullus est talis locus.

43 Plato. Et corpus, & animæ malorum, in inferno cruciabuntur. Phædo 10.de Rep. Phædone.

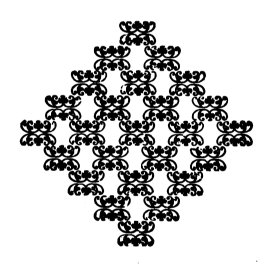
Arist.nihil tale nouit.

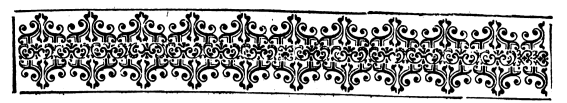
Quæ quidem omnia capita, & plura etiam alia no pauca, que colligere potest quisque paulo diligentior, cum Plaronica sint & philosophice uerissima, & cum fide Catolica consona: Aristotelica vero, & fidei aduersa, & philosophice falsissima, quis iam vel tam impius erit Christianus, vel tam barde philosophus, qui Platonem, & pieta. tis, & philosophiæ ergo Aristoteli non preferat? Quæ res cum ad Christianam si, dem maxime conferat: Et ad philosophicam ueritatem faciat maxime: cur non posthac, in omnibus Europæ gymnasijs publicis? cur non in monachorum Comobiis Platonis leaio, studiumque introducetur? Cur non Aristotelis Exoterica philosophia ex hisce locis in exilium ammandetur? Quid enim opus amplius habebunt, ex ea impietatis tam mortiferum venenum bibere. Quo veluti Lethargo, anima in Dei cognitione obdormiat; anima numquam lætali, hoc somno expergiscatur, Et in æternos damnetur cruciatus. Neque vero ad corporis vel salutem, vel consernationem hæc eius philosophia quicquam facit. Quod huc vsque plerisque eius studiosis suit persuasum. Credunt enim, eius cognitionem ad medicinam multum admodum conferre. Plerisque autem, qui in publicis gymnasiis, philosophiæ huic operam nauant, id ea causa faciunt, vt ea ad medicinæ studium ac cedant , eo dicterio, vbi philosophus: desinit, ibi medicus incipit. Sed medici quid opus ad suam artem optime calen. dam habent, libris totis physicis? Quid materia, quid prinatione, quid forma? Quid ea natura, quæ principium sit mo-tus, & quietis? Quid casu aut sortuna, aut necessitate. Quid tot motus, temporis, vacui, loci, infiniti, temporis disputationibus? Quid continuorum, quid primi motus, primi motoris, primi mobilis? Quid scire, eos est necesse, an cœlum sit æternum, seu corruptibile? an sit animatum? an edat harmoniam, & reliqua, quæ tum primo tum secundo de colo, ab Aristotele traduntur? Nihil profeAò. Nouisse opus habent, elementa, qualitatesque corum, & missionem, temperanturaque corporu humanorum, morborum, causa, pharmacorum remedia cognoscant. Esto id ipsis necessarium. Sed horum nihil Aristoteles eos docer, nihil ex aristotele elicient. Si mille annis, his apud Aristotelem studeant, medici sanè vel fassi, vel ridiculi euadent. At hæc omnia Galenus libris de elementis. de temperamentis. Depotentiis naturalibus, reliquisque tum suis, tum aliorum mediocrum libris, clarius, verius, copiosius, & ad vsum medici commodius, docentur. Vt facile ex Galeno medicus, qui euadat sine Aristotele. Sine uero Galeno, ex Aristotele numquam quisquam medicus est sacus. Quæ ergo hæc mentium est supinitas, quæ dementia? vt Aristotelem, medicine gratia quærant, apud quem nulla est medicina. Animorum vero, plurimi tum salsitatis, tum ignorantiæ, tum impietatis morbi, plurima venena.

#### ANNOTATIO. D. M. IACOBI DE LVGO.

Cum dixerit Theologos sape Aristotelica doctrina vii ad probanda Theologica dogmata, illos non laudaui, tamen si sumant doctrinam Aristotelicam tamquam seruam & ancillam sacra Theologia, possunt laudari, non autem si vellent prebare, & demonstrat sacra dogmata, ex illius philosophia.

F I N I S.





### VERITATIS STVDIOSIS.



Ideri forte poterit non paucis, qui hasce Franc. Patr.contemplationes legerit, eum, aliquando Aristotelem acerbiuscule nominasse, aliquando etiam irrisses, sepissime sua dogmata reprehendisse. Atque hac ab odio potius erga Aristotelem, quàm à veritatis amore suisse profecta. Id autem philosophum decere non satis videtur, presentim erga virum tantum, cui philosophia sludiosi debeant plurimum, vipote à quo sapientia plurimos hauserint latices

& qui fama reliquis philosophis omnibus sit celebratior. Qua res Patricio, ab amicissimo bomine obiecta, ipse, ita iura sua desfendit. Sibi quidem, cum Aristotele, qui bis mille iam annis vita sit functus, nihil esse rei, ob quam eum odio prosequatur, nisi vnius veritatis amor atque studium . Cuius causa fatetur Patricius se se iamante aliquot annos , Aristoteli fuisse subiratum, & adhuc esse . Idque pluribus de causis . Quarum prima atque potissima ea est, quòd erga Deum sit impius , dum vel Anarchiam , vel Polyarchiam mundo præfecit , & Deo tum omnitentiam, tum prouidentiam adimit.Et tot dogmatibus, quot proxime oftendimus fidei Catholica hostis sit acerrimus. In quibus latissimam spargit impietatem, & incautis etiam persuadet. Impium autem hominem, & Dei hostem, quis non odio prosequatur ingenti? Platonem e contra, Platonicosque,philosophorum,testimonio D. Augustini nobilissimos,quis non intimo ex corde plurimum adamet, qui tot dogmatibus, & Deo sunt amici, & fidei nostra concordes, ve qui paucis mutatis, quod attestatur idem, Christiani essent, & cum quibus ait, nullum ferechristianis esse conflictum. Secunda ergo hac causa, Patricius Platonem, suosque omnes, maxime adamauit, eifq; totum se dedidit. Inde factum, vt eas semper Aristoteli pratulerit. Et tertia de causa. Quod Alexandrum Magnum, a quo maximopere fuerat cultus, Hermolai, Philota, & aliorum, coniuratione non semel impetiuit, & tandem veneno extinxit, virum quotquot orbis tulit, optimum & de toto hominum genere meritissimum. Cuius actiones plusquam Heroicas, fupra omnes, aliorum hominum omnium, alias Patricius ingenti prosecutus est semper admiratione. Quarta de causa eum etiam odio habuit, quia vir ingratissimus, & vt Aelianus ait, omnium irrifor, Platonem, a quo per viginti annos omnium scientiarum dulcissimum lac suxisset, eoque esset impinguatus, sicuti mulus matrem calcibus impetiuit, & viuentem de schola eiecit, & mortuum scriptis suis, plusquam alium quemquam in omnem dilaceranit posteritatem. Sed & quinta accedit causa, quòd sit traditum, eum, veterum pler orumque libros igni combussisse, vt dogmata qua ab illis surripuerat , sua inuenta uiderentur . Quas res Telesus vir veritati amicus hoc disticho perstrinxit.

Doctorem calamo ingratus, Dominumque veneno,

Perdidit, igne patrum dogmata, nos tenebris.

Sed tota res, copiosius est a Patricio in Peripateticis suis Discussionibus demonstrata. Qui liber quoniam iam rarus est, ut lectores labore eum quaritandi, liberemus huc ea transcribere, qua ad hanc rem pertinent, opera duximus esse precium. Ita ergo se habent verba, qua Tomo III. libro I. earum discussionum a Patricio sunt scripta. integrum autem adscribemus locum.

Digitized by Google

Concordiam Aristotelis cum veteribus philosophis in omni philosophia parte antecedentis Tomi libris octo prosecuti sumus, vii nobis persuademus non negligentissime". Prasenti vero libris septem alys, discordiam eiusdem cum ysdem, codem certe labore, vtinam codem etiam cffectu, prosequi in animo est. Quam.n. discordiam ostensurum me sperem inter virum hunc, ac perceptorem Platonem? Quos Perphyrius VII libris, quos Simplicius, Boethius, Picus, Vicomercatus, viri magni concordes esse omnino, & asseuerarunt, et etiam perscripserunt, aut in mente perscribere habuerunt. Quorum nullius tamen scripta ad posteros peruenerunt. Quibus si fortuna pepercisset, vitag; ea donasset, aut eos concordes esse constaret aperte, aut labore hoc, aut errore me liberassent. Sum.n.in hac sententia, hosceviros, vel no potuise promissis stare, vel Arist. aliud cogitasse, aliud scripsisse aut me nunquă quiquă vlla in re intellexisse. Potuisse quide illos, & summa ingeny vi,& summa doctri.quibus excelluerunt,eandem hanc,qua nos hac ingeny exilitate ac ruditate, longe melius, oberius, clarius, ornatius concordiam prastare; sed nulla discordia, inter eos duos philosophos maximos, fuisse, nulla in re. Arist. a Pla. dissentire uoluisse, id vero eos pre stare, no potuisse arbitror. Quibus .n. argumetis, aut collationibus, id effici posse creda, si videam Arist non tam dogmata sua explicare, quam philosophoru veteru omniu dogmata prosligare, in proposito habuisse? Qui cos, a quibus dogmatii suoru omnium latices hausisset, acerrimo quodam odio prosecutus esse videatur. Quos plusquă CCL locis nominatim carpsit? sine noie vero plusquă mille? Antiquiores, suique temporis philosophos, atque alios authores nobiles, reprehendit plusquam XLVI. prater eos quos Rhetoricis, ac Poeticis libris refellit. Thaleta, Anaximandrum Anaximenem, Anaxagoram, Hermotimum, Diogenem, Xenophanem, Parmenidem , Zenonem , Melissum , Empedoclem , Heraclitum, Leucippum , Democritum , Protagoram, Gorgiam, Leophanem, Antiphontem, Xutum, Paronem, Lycophronem, Alemaonem, Hippafum , Hipponem , Critiem , Syenefin , Polybum , Hippocratem Chium , Eudoxum , Ariflippum, Epicharmum, Cratylum, Eurytum, Speusippum, Homerum, Hesiodum, Euripidem, Sophoclem, Isocratem, Herodorum, Herodotum, Ctesiam, Pythagoram, integrasque fectas, Pythagoreos, Antisthenios, Mezaricos, Socratem, & plufquam alium quemquam. Platonem praceptorem, quem LX. & forte amplius locis nominatim est insectatus. Sie enim placuit homini isti, omniu vti Aelianus tradidit, irrifori, immerito vexare venerabilem illum senem: cuius doctrina oberrimus lactibus impinguatus fuerat, e schola cycere, et procacibus scriptis, in omne aternitate danare. Primi apud Gracos, Xenophanes ac Parmenides, aliorum opiniones refutare funt aggressi. Plato Sophistas omnes, philosophu neminë, preter duos Anaxagoră atq; Heraclitu arguit. Arist in hoc quoq; aduersarius Platoni, philosophos omnes, sophistă nemine, prater duos Protagoră & Gorgia, non folu arguit, sed iurgys etia acerrimis inces sit Balbutientë.n.Empedoclis atq; omniŭ antiquorŭ philosophia appellat.Xenophanë ac Melissu αγροικοτέρους agrestiores vocat. Parmenide oculatiore, taqua aly caci fuerint, nominat. παιδικάς. pueriles, illoru opiniones nuncupat. Anaxagorā, λιαν &πλως, κὶ ἀσκέπως nimis fimpliciter & incosiderate pronuciasse pronunciat. Sapissime evidens, apxaious, apxaiotepous, stolides, simplices, deliros dicit. Ignorantia, ayvotav, crassam illis obijcit. deniq; & furiosos fuisse assert. Taūta Siviots Sia uarlar où Sir Sonfi Siapépeir.Hac quibusdã ob furore nihil videntur differre.In tantu licetia, zllu in tantos viros,certè vel odiu,vel nimia fui perfuafio euexit. Archelao Atheniëfi,nefcio qua de causa pepercit.Hippocratis Coi (cuius doctrina comentaria tantum, sui libri sunt ut author est Galenus)nomen coticuit.Xenocratis codifcipuli quide, fed hostis fui,a quo de fubfellys Platonica schola fuerat deturbatus, nusqua meminit. Na topicos, ubi eius est facta metio, de numero Arist. libroru ia pride ciecimus) fortè quod timeret, seuerissimi illius viri authoritatem) qui illi aliquot etiam annos supernixit, verereturq; ne sibi aqua lance rependeretur. Quod ia Cephisodotus Isocratis auditor,quatuor libris fecerat. At Ocelli, a quo multa etia ipsis verbis dogmata, trascripserat,Theagis,Metopi,Hippodami,Perictiones,Euryphami,Callicratida,nulla ab ea metio facta, nulla grati a reddita,nulla nominatione dignos censuit. Si quid illi antiquiores, in homoemerijs atomis, alys, in philosophia deliquerat, arguedi forte fuerat, nulla mordacitate, sed philosophica & modestia & ingenuitate. Semel forte ac paucis verbis, non auté XXXV. locis Anaxagora. XV. Parmenide.L.Empedocle,XL.Democritu XXX. Pythagora.Pythagoreofg; LX.Platone.Indicam ci[[e

da potius eoru errata, qua plusqua dimidia suoru libroru parte, integris no semel voluminibus in sectadi, ita vt si quis ex eius philosophia antiquoru reprehensiones demat, quod illi Epicuru obietisse scribit Laertius, longe minima eoru uolumiuu pars, sit remasura. At esto maximis in rebus illi errauerant, insectandi acerbissime suerat, infantia, balbuties, stoliditas, ignorantia, insania illis obycienda. At cur Ocello, Theagi, Metopo, Archyta, Hippocrati aliquid gratiaru agedu nou fuit? Cur sassum est philosophico animo, ueritatis amore, ea qua ab illis mutuabatur. Sed nolime du veteru alys gratias habendas pradico, alios excuso in Arist. videri inuehi. Ne quod in eo, non

magnopere laudo; in me aly accusent. Nisi ea opinione ducerer, Aristotelicos libros, ferè omnes, tumultuario quodam opere ab eo conscriptos, nec satis a se ante obitu reuisos, aut castigatos, castigandosque relictos Theophrasto, acri veherer in eum odio. Sed quia ita credam, inconstantiaus tot illarum redargutionu excuso. Satis .n .mihi persuadeo, viru ingeny acutissimi iudicyq; acris, si suos libros reuisisset,& reprihensiones tot & tătas,modestiores fecisset,& inconstantiă earu emedasset. Si antiquoru ab eo repreheforu, fcripta,vel omnia,vel plura falte,qua habemus extaret,apertissima forte res hac esset. Sed ex ijs pauculis fragmentis, qua illoru & nostra, no minus fortuna iniqua, nobis reliqua fecit.atq; ex ys,qua posterioru scriptoru relatu habemus,ac ex ipsius met Arist te-Stimony's aliquot ostendemus quib. in rebus veteres iniq; ,atq; extra re ab eo sunt uexati. Sed id planissimu faciemus in Platoni obiectis. Eius .n. scripta ferè omnia extant. Hec omnia quo dixòmus loco Patricius scripsit eag; verissima ese ostendit. Si ita est. Viru irrisore omniu reprehensorë, omniŭ in uerbis carptorë, quis aquo animo ferat? Quis furë, no horreat? Quis occultu surre ptorem odio non habeat, si erga talë hominë, quis excădescat, certe no homo, sed ligneus homo est existimandus. Natura.n.humana, tantă animi non fert stupiditate. Et si Aristotelis tăta arrogantia fustinetur,cur Patricio,duo aut tria dicteria,in aquiore prefertim caufa, non condonentur? Sed illu, maiorë etiam in modu anxit, Arist. illa in Platonë, & ingratitudo, & uere dixerim impietas qua illu iniquus hic discipulus, toties diuexauit. A quo Platone, Patricius omnes, si quas tamen habet, animi uirtutes, & ingeny ornatus, recognoscit, atq; ab eius dogmatibus, in se esse profectas libere confitetur. Sed satius fuerit alium ex eodem Discussionu tomo III. libro auté IIII. locum huc transferre ut alia causa cognoscatur clarius, ob quam, Patricius Aristoteli sit iratus. In hunc ergo modum fcribit. Sumpfisse Aristotelem uniuersa sua philosophia , summa omnia capita,a prifcis philofophis,octo antecedentis tomi libris late,luculenterq;ut nobis perfu**a** demus demonstratu est. Inter qua, multa a Platone preceptore exscripsise ostendimus precedentib duob huiusce tomi libris, qua falso in eos, a quibus dogmata non pauca sumpserat inuectus sit, pală factu est. Nunc maius nobis opus, maior moles pro Platone superest, ac maior nobis pro eo labor exanthlandus est. Que uenerabile uiru, discipulus iste, sapius, acrius, acerbius, qua antiquioru quequam uexauit, exagitauit, sycophantag; in eu egit. Tantu potuit in eo Xenocratis, ab illo sibi in schola pralati indignatio, ut no uereretur ea in doctore suu scriptis mandare, qua statim le-Eta,& cum illius (criptis collata,manifesta falsitatis,eŭ coarquere posent. Quod ne, se uiuo sieret uitans, libros, fere omnes suppressos tenuit. Quia uiuerent multi, sancti illuis senis & auditores , et amatores, qui posent sycophantias illas ei detegere, & etiam conuincere. Post obitum eius, libri centu & amplius annos latuere, quo spacio temporis, & discipuli illi obierant, & successores eoru alia dogmata induxerant. Sed postqua libri, a Tyrannione Grammatico, ab Andronico Rhodio in lucem funt redditi, inter tot celeberrimos, tot admirabiles, Platonicos, qui natalitia Platonis tam sancta celebrarent, dogmata illius explanarent, docerent, eucherent, in admiratione haberent, non parua est admiratione prosequendum, neminem quod sciamus, extitisse, qui eius tutelam contra Aristotelis calumnias susciperet. Non defuerunt quidem Plotinus, Porphyrius, Iamblichus, Syrianus, Proclus, obiter inter commenandum, aliquid pro Platone interponere, at eam prouinciam aperte qui susciperet, calumnias in auctorem eorum philosophia, ab Aristotele consictas, detegeret, ac eum desensaret, nemo est inuentus. Nos quamquam nulla in re eminentissimis illisuiris comparandi, audenti satis animo, id munus nobis desumpsimus, non aliam ob causam, quam ueritatis studio, atque amore. Cuius ueritatis precipuam curam, philosophos, si modo eo nomine simus digni, decet habere.

Atque etiam vi verum fateamur, quoniam iustam quandam indignationem in nobis commenet, tam malignum, tam acre, tam acerbum persecutionis, ac lacerationis studium, in gratissimi discipuli, contra sanctissimum senem, deque illo optime meritum. Idq; non solum arrogans, delusorium, sed etiam falsum apertissime. Ea falsitas non hac nostra quarimonia, sed re ipsa, verborum, sententiarum, calumniarum Aristotelicarum, cum Platonicis, & uerbis, & sententis collatione apparebit.

Hac igitur sexta est causa, cur Patricius, sibi temperare non potuerit quin indignationis aliquid aduersus Aristotelem ostenderit. Sed cur eius dogmata pleraque non probarit, sed eorum falsitatem detexerit, non solum excusationem nullam quarit, sed magnopere, se ab aquis philosophis, ab ipsomet Aristotele quoque laudandum esse arbitratur. Idque non alia ratione, quam Aristotelico monitu, illo vulgato, quo dixerit, Amicum esse Socratem amicum Platonem, magis tamen amicam esse veritatem. Et sententia hac sua alia, qua est primo Nicomachio.

Videatur autem forte melius este, & oportere, ob salutem veritatis, etiam propria destruere:presertim ys qui sint philosophi. V trumque enim cum sit amicum, pium est praserre, &
maiore prosequi amore veritatem. Itaque cum hac sint Aristotelis monita, philosophis philosophice pronunciata, quis Patricium iure accuset, si Aristoteli veritatem tot locis pratulerit,
sitque etiam vbique in posterum pralaturus? Nemo igitur post hac eum accuset, si libere, atque
Aristotelice philosophabitur.



# INDEX IN PANAVGIAM,

& Panarchiam.

# AF AF

bratione ortum habet. In ca medio quodam. modo conspiciuntur omnia.Panan.li. 5. p. 13. col. 1.

Acr est corpus Diaphanum. Panaug. li. 2. pag. 3.

c. 4. An sit visilis, & quomodo est ex Stratonis sententia albus, sed re vera non est albus,
& cur. Panaug. li. 2. p. 4. col. 2. Non ceruitur.
li. eo. pag. 4. col. 3. & longo intermallo colores
obtegit. Ibid. An coloratus cernatur. lib. eod.
p. 5. col. 1. coloribus non tingitur, & cur. Panaug. li. 4. p. 10. col. 1. Ad lunam of que extenditur. Panaug. li. 6. pag. 14. col. 2. Num lumimosus. Ibid. & inde.

Aether non est per se conspicuus, & cur. Panau.
dib.2.pag.4.col. 1.& inde supra purum aerem
est situs Appellatur quoque cælum, est corpus
diaphanum. Panau.lib.7.p. 1 S.col. 3. Aetheris substantia nihil aliud est, quàm purum lumen.li.eod.p. 17.col. 1. Extra Aetherem existere substantias incorporeas. Panaug. li.7.pa.
17.& inde.

Alba, qua re vera sunt, quamuis non in tenebris, in obscuro tamen visuntur, colores aly non vifuntur. Panaug.li.2.p.4.col. I. Albedo neque conspicitur in diaphanis, neque cur vel ipsadiaphana, vel alia per ipsa conspiciantur; est causa ibid.

Alteratio omnis, motus est. Panaugia. lib. 4. pag. 10.col. 1.

Anaxagoras primus omnium, mentem quandam primam uidit, muterijs cunctis prafidentem.

Panarchia.li.1.p.1.col.1.

Anima vniuersi est nobilissima, & per lumë omni,& sentit,& agit,& vita donat.Panaugia lib 4.in fine. Anima se ipsam mouens corpora mouet ipsa.a nullo mota, est que primus corporum motor. Panarchia.li. 1.pag. 1.col. 3. & 4. An anima calestes ratione sint prodita, & intellectu, & quomodo Ibid. & inde

Apollinis de Deo oraculum.Panaug.lib.10.pag.

Aqua est corpus diaphanum, & ex Stratonis sententia, est alba. Panaug. li. 2. p. 4. col. 2. Num Visilis. Ibidem. col. 3.

Aristoteles perperam docuit, lumen esse Energiã & Entelechiam Diaphani,Panaugia.li.2.pa. .3. col. 4. Perperam quoque colorem esse primum visile, & Diaphani terminum. Idem in. philosophia errorum omnium est pater.li. eod. pag.4.col.1.Incusandus quoque quòd non distinxerit lumen a radys.Panaug.li. 3.p.5.col. 4.Rurfus incufandus, quod falso docuerit lumë & calorom generari attrito aere ab astrorum lationibus.Panaug.li.4.p.10. An columna . 2.Idem esse mentem quandam inter entia primam statuit, eamque in summo celi vertice o-: diofam sedere iussi: Panarchie. li. 1.p. 1.co. 1. Idem incusandus quòd scripserit, Omnia, que mouentur ab alia mouentur, quo falso fundamento conclusit perperam mundum esse aternam.Ibidem, & inde.

Aristoteles falsò sinito corpori cælesti actionem insinitam, insinitum nimirum motum tribuit.
Panarchiæ.li.2.p.3.col.4.Idem non sibi constans modo unum dicit esse primum principiu modo plura.Panarchiæ lib.3.pag.5.col.2.Aristotelis principia, sorma, prinatio, & casus, seu fortuna euertuntur. Ibid.col.3.& col.4.

Aristoteles stulte irrisit Platonem appelläte Dei silium, Ideam boni. Panarchia. lib. 10. pag. 23. columna. quarta. Perperam quoque in Platonem inuehitur de Ideis. Panarchia. li. 12.p.25.col.2. Pessime substantiam triplicem ese dixit materiam, compositum, & formă. Panarchie. lib. 13.p.28.col.4. Inique Parme.

+ 1

nidem est insectatus. Panarchie. ll. 15. pag. 33. col. 1. ineptem vniuersam de intellectu quastio nem confundit. Panarch. li. 15. p. 34. col. 1. sal so summum Deum orbi alligauit, & eius proui dentiam negauit. lib. eod. p. 35. col. 3. Aristoteles perperam sinito corpori cælesti infinitam tribuit actionem. Panarchiæ. lib. 21. p. 43. col. 2. Idem in desinitione temporis sex commiste errores. Ibid. col. 4.

Assiriorum theologia a Deo tradita.Panaug.lib.

10.p.22.col.3.

C

Alor blandus, & vitalis, in quo est vis motrix, & formatrix omnium, cumlumines calesti aduenit. Panaugia. lib. 4.p. 11. col. 1.

Candor quid sit, & quotuplex. Candoris, fulgorifque differentia. Candorem solarem lusem appellamus. Estq. candor in sole maximus, & simplicissimus. Panaugie. lib. 1.p. 3.col. 1.

Casu nihil sit, & cur. Panarchia. lib. 8. pag. 15.

Causa omnis ad effectum suum refertur, quare a non causa nibil sit. Panar. lib. 8.col. 2.

Calum totum ignis est ueterum sapientum sententia. Anaxagora. Thaletis, Anaximenis, Empedoclis, Heracliti, Platonis, Zoroastri, & par menidis, cuius carmina referuntur. Panaug.li. 7.p. 16.col. 3.

Centrum est infinitum,& cur.Panaug.lib.1.pag.

2.col:3.

Ceruleum, fornicis instar, quòd oculis clara die in calum sublatis, cernitur, quid sit. Ceruleus co-lor inter nigricantes est numerandus. Panaug. li.2.p.4.col.3.

Cognitio quid sit, & in quo primum. Panarchie.

lib.15.p.31.col.2.& inde.

Colores non sunt per se visiles. Non videntur in tenebris. Non sunt primum visile, ut perpera scripsit Aristoteles. Panaug.li. 2.p. 4.col. 1.co lores vehuntur a lumine, quòd ipsius inficitur. Panaug.li. 4.p. 11.co. 2. Color omnio est lux opacata, & lucis, luminisq. proles. Panaug.lib. 5.in sine.

Contrariorum si vnum reperiatur in rerum natutura, reperitur & necessario alterum. Contravia ea esse dicuntur, qua sunt eiusdem generis extrema. Cotraria sunt duplicia. Alia, ut appel lant, positiua, alia priuatiua. Priora illa res ue ra sunt vtreque, & in natura posita. Contraria vero priuatiua, ea conditione sunt, ut alterum eorum existat, alterum uero autnihil, aut fere nihil sit. Et vtrorunque generum vires exponuntur. Panaug. li. 5. p. 12. col. 3.

Corporum qua lucida, qua Opaca, qua Diaphana. Et quid unum quodq. horum corporum sis. Panaug.li.1.p.1.col.3.Et lib.2.p.3.col. 2. Et inde. Nullum corpus actionem sui natura habet vllam, sed si agit, agit per incorporeum. Panaug.li.9.pag. 20.col.1. Corpus an sit substantia. Panarchiæ. lib. 13.pag. 28.col. 1.

Creatarum rerum quot sunt genera Panarchia.

lib.12.p.47.col.2.

Creatarum rerum genera quot.Panarchie.li.22. p.47.col.2.

Creatio quid. Panarchia. lib. 22.p. 47. col. 1.

D

Eus, Bonum, Vnum, Principium, Primum, idem sunt. Panaug.li. 1.p. 1.col. 1.voluntatem Dei necessitas sequitur. Panarch.li. 10. p. 20.col. 4. Plura de Deo lege in decisione vnum, & in dictione Principium, quomodo Deus Pater, filium genuerit. Ibid. & inde. Quomo do ab vtroque sit productus spiritus sanctus.li.

.eodem.p.21.col.2.

Dei filius eft unitas primaria, quam Plato Ideam boni appellauit, qui stulte irridetur ab Arist. Panar.li. 11. pag. 23.c.4. quomodo a patre di stinguatur, & quomodo connersa ad patrem, ex utroq; tertia dinina persona procedat. Ibid. Quod sit primus Intellectus Panarch.li. 25. p. Dei opera ad extra qua infinitate sint donata. Panarc.lib. 18. p. 41. col. 3. Deus est voique. Panarchia.lib. 20. p. 43. Deus an vninersum condiderit in tempore. Panar.lib. 21. p. 43. Et an omnia simul produxerit. Ibid. Et inde Deus cur mundum condiderit. Panarchia.lib. 12. p. 48. col. 2.

Diaphana corpora sunt tria, Aether, Aer, Aqua & que hanc participant Aquea. Lumen, tenebrassa; aque in suscipiunt. Non sunt per suisilia. Num per aliud uideantur. Panaug.li. 2.p.3. col. 3. Multiplicata opacitatem acquirunt, quod pulcherrimo declaratur exempto

li.co.p.4.col.3.

Empyreum calum, lumen est extra vniuersum a fole, stellisque dissum, in quo Deum, Beatus, Mentes, Animasque felices habitare est traditum. Panaug. li. 8. p. 19. c. 1. Est corpus et propter ea incorporeo, & quidem vno, necesses suit originem duxisse. Et quid sit hoc unum incorporeum. Panau. lib. 9. p. 20. col. 2.

Entiu omniu gradus, et ordo cathena vere aurea.

Entia oia sut in spacio, in lumine, et in calore.

Panau.li. 1.p. 1.col. 1. Entiu oium diuisio scame
motu, et immobilitate. Panar.li. 1.p. 1.col. 2. In
entibus esse vnitate; & multitudine quo probetur.li.eo. p. 2.c. 2. Omne ens vires aliquas habet
Pan.li. 2.p. 3.c. 1. Entia vnaqueq; series princi
pia ppria habet. Panar.li. 4.p. 8.c. 1. Entia omnia in patre sunt uniter una, in Deo autem silio sunt distincta proprietatibus suis. Panarchia.lib. 15.pag. 31.col. 1.

En-



Entium alia sunt per se subsistentia, vt sunt incorporea, Idee, vnitates, essentia vita, Intelle-Etus, & anima; alia sunt his opposita, in alio, uel per allud subsistentia, qualia sunt corpora omnia, & corporea. Panarchie lib. 18. pag. 29.col. 1.

Esse quid. Panarchiæ. lib. 4. pag. 7. col. 4. & lib. 13.p.28.col. 1. & inde.an differat ab essentia.

· \* ibidem.

lib. 13.pag. 28. col. 1. & 2. An essentia idem. sit quod ens, Ibid. & substantia ibidem.

F Initum quod est, habet essentiam, vires, & al Ctiones finitas: Vnde falsò Aristoteles corpo ri calesti sinito actionem infinitam, infinitum. nimirum motum tribuit. Panarchie. lib. 2. pag. 3.col.4.

Forma an sit substantia.Panarchia. lib.13. pag. 28.col.4.

Fulgor quid sit, & quotuplex Panaugia. lib. 1. pag. 3.col. 1.

🛪 Enerabilium , 👉 corruptibiliũ rerum prin-📘 cipia que Panar.li.4 pag.7.col.4. et inde.

**V**mores tres oculorum, & cornea, sunt cor pora diaphana. Panaugia.lib. 2. pag.5. col. 1.

Dea nomina quot, & qua. Panarchia.lib.12. pag. 2 5.col. 1. Ideas effe quo modo probetur. lib.eod.pag.26.col.1,& inde. Ideş in mente sunt conceptus intellectuales, in anima rationes,in natura semina,in materia forme. Ibide col.4. Quid sint Idea ibidem. De Idearum participatione leg.lib.cod.p.17.col.2.

Ignis est corpus lucidum. Panaugię. lib.2.pag. 3col. z.Radios emittit, stella instar, Panaugia.

lib.z.pag.s.col.z.

Imagines quomodo, & cum reflectantur & specu lis.Panaug.lib.2.p.5.col.1.

Incorporeum quid sit.Et quæ.Panaug.lib.9.pag. 20.col.2.

Infinitum quod est, habet essentia, vires, & actiones insinitas.Panar.lib.2.pag.3.col.4.

"Intellestus, seu mens duplex,& omni motu superior.Et quid supra Intellectum sit.Intellectus, primus filius Dei Intellectus secundus spiritus sanctus.Panar.lib.15.pag.31.& inde.

V cida corpora quot, & qua. Panaug. lib.2, pag.3.B. A eprporibus lucidis rady primo emicant. A radys lumen, a lumine splendor. A Colore. nitor. Panau. lib. 5. pag. 13. col. 1.

Lumen est per se visile, & radiorum proles . Es contraria rationes diluentur. Visitur in Aethe

re,in aqua,in crystallis,vitrisq;, co in aere etia. Verum in opacis discernitur magis, quia in eis multiplicatur repercussu. Est que in causa vt alia conspiciantur.Panaug.lib. 2.pag.4. col.2. Quomodo distinguatur a radys. Panang. lib.3.pag.5.B.lumen oft maximum, atque opti mum Dei instrumentum ad res proxime coden das. Panaug. lib. 4. pag. 9. A. Quid, & quotuplea fit lumen. Quas habet vires. Quas actiones. Quas patitur passiones. Quorum operu est opifex. Quomodo a Radys distinguatur. Ibide, & inde.Pulcherrima sane questiones. Lumen folis, quod aerem implet omni tempore cur no-. Etu non cernatur in terræ vmbra, cum tamen. videamus stellas,qua desuper sunt , & accensos ignes extra ombram Panaug.lib.6, p. 14. col. 3. Noua quidem questio, & maxima. Solis stellarumque lumen infinito spacio extra calu diffundi.Panaug.li.8.p. 18.col 1.quo pendeal lumen, quod extra finitum mundum in infinitio protenditur.Panaug.lib.9.pag.20.col. 2.

Luna est corpus opacum.Panaug.li.2.p.3.co.3.lu nã folis rady no penetrāt.Panaug.li.3.p.7.col. 3. Luna est minor terra, et quomodo probetur. Lung corpus opacum super stante sole ad perpēdiculum, vmbram suam versus terram proÿcit,pyramidalem, seu conicam, que vero totã terra superficiem ambit, quia miner est luna, quam sit terra. Partem tamen eius operit qu'a solis aspectum ÿs, qui in ea sunt, solet auferre . Panaug.li.6.pag.14 co.1. Lune corpus opach esse quomodo probetur. V mbram suam diffundit in etherem superiorem, & quo vsque. Non diffundit in eclypsi, & quado est plena. Panau. lib.7.pag.15 & inde. Luna forte non est ignis.

lib.eod.pag.15.col.2.

Lux sensibilium omniū prestantissima. Dei eiusą; bonitatis imago, in quibusdam corporibus cernitur,in quibusdam minime. An vna,an multiplex, an una, in multis. An corporea, an incor porea.Panaug.lib.1.p.1.col.3.Non est color. quid sit. Non est accidens. Non suscipit magis, & minus us in corporibus, quibus per se inest. Non nulli veterum eam dixere etheris totius, ac cali primam formam. Lux, qua in celo substantia eorum est, non ut materia, non ut compositum, sed vt forma. Soli dat esse, & sine luce fol non eßet.Dat quoq; eße astris, & ignibus nostratibus, qui sine luce non essent. Lux lucidum corpus solem videlicet, astra, & ignes tota intime penetrat.Simplicissima rerum est, & sui prestantia dininas attingit essentias, eoruq; est imago similima. Lux cum trina sit dimensionis, & resistentiam non habeat, media est quedam natura inter corporea, & in corporea. Et præter vires lucendi, & procededi, duplici alia prodito est ifinitate, figure nimiru

orbi-

2 t

orbicularis, & centri. Panaug.lib. 1. p. 2. col. 2. lux corporea varia infinita, infinita illius, simpliciter in corporea, & verè infinita, verissima est imago. Alia re forte nulla ab ea degenerans quam quòd per dimensionem trinam corporea euadit, & sinita simul, & infinita. Lux duplex, corporea, & incorporea. Et quid vtraque sit.lib.eod.p.3. col. 1. Est per se primum visile. Panaug.lib.2.p.4.col. 1. Lux nigrorem admittit nullum. Panaug.lib.5.pag. 13.col. 1. Lux hylaa pendet a luce atherea, atherea ab empyrea, & ha omnes corporea sunt. Lux empyrea pendet aluce incorporea, & hac est imago Paterni Profundi. Panaug.lib.9.pag.20.

#### M

Materia sine forma stare nequit. Prastantior,& purior solis,& astrorum est materia, quàm sit materia cæli reliqui. Est que solis,astrorumq; materia lux ipsa,eadem quoque est forma.Panaug.lib.1.p.2.col.2.

Materia inter substantias sensibiles principem locum sibi vendicat, vel sola dici meretur substantia. Panarchiæ lib. 22. tol. 4. Materiam a Deo creatam suisse probat Panarchiæ lib. 22. p. 48. col. 1-

Mentium creatarum gradus. Panarchia lib. 17.

p.38.

Mercury Trismegistide sanctissima trinitate carmina. Panarchia lib. 9. p. 18. & inde.

Moses calum appellat, A sci amain, hoc est igneu, & aqueum. Panaug. lib. 7.p. 16.col. 3.

Motor primus eorum, qua ab alio mouentur, qui fit. Pulcherrima contemplatio. Panarchia lib.1.p.1.col.3.

Motus omnis sit in tempore. Panaug.lib.4.p.10.

col. I.

Mundus sensibilis participatione luminis, & vifilis est, & pulcher. Panaug.lib.4.p.11. col.1. Totus in lumine iacet, & quomodo. Panaug. lib.v.p.12.col.3.

#### N

Mtura quid. Panarchia, lib. 18. pag. 39.

Nigror omnis est abOpaco.Panaug.li.2.p.4.c.3. Nihil producit nihil, & cur. Panarchia lib. 8. p. 15. col.2.

Nitor lumen est sed iam adumbrationi mistus. c.

Panaug.lib.5.p.13.col.1.

Nox: fex mensium continua est, vbi terra vertea alterutro cœli polo subiacet. Sed tenebris ita languentibus, vt nulli homini, nulli bruto, visum adimant, omnia crepero lumine cernuntur. & cur. Alicubi noctes sunt per dies, autmenses aliquot. Alicubi per horas variantur. Noctu multa animalia, & homines quoque vel melius, vel aque ac interdiu vident. Panaug.lib.5.p.12.col.3.

0

Bscuritas est visilis per se. Panaug. lib. 2.
p.4.col.1. Per obscuritatem & lux, & albedo, & quadamtenus colores perspiciuntur.Obscuratio a tenebris emicat.Panaug.lib. 5.p.13.col.1.

Ociosum nibil in rerum vniuersitate . Panarche

lib.6.p.11.col.vlt.in fine, & inde.

Opaca corpora quot, & qua. Panaug. lib. 2.p. 3.

col. 2. & lib. 5.p. 12.col. 1. Opaca omnia & in

fe funt tenebricofa, & alys ombras, obscuritates, ac tenebras offundunt. Ibid. col. 2.corpore opaco primo emicanttenebra. A tenebris
obscuratio. Ab obscuratione ombra. Ab ombra ombratio. Qua opponuntur lucis filiis,
& quomodo. Panaug. lib. 5.p. 13.col. 1.

Opacitas lucem nullam nullumque admittit candorem. Ibid. Omnia opaca corpora colore ali-

quo sunt infecta.lib.eod.in fine.

Ordo constat priore, & posteriore. Panaug. lib. 2.
p. 1. col. 2. Ordo duplex. Panarch. lib. 3. pag. 5.
aol. 4. Ordinem reperiri in rerum vniuer sitate
probatur. Panarch. lib. 6. p. 10. col. 3. & inde.
Orphei carmina de Abramo, & de Mose. Panap.

lib.10.p.22.23.

#### P

PArmonidis de Empyreo calo sententia . Panaug.lib.8.p. 19.

Peripatetici iuniores perperam credunt lumen fui natura non cerni, & si cernatur per accidens cernatur, & cur. Panaug. lib.4.p.9. col. 3. Incufandi quoque quòd doceant lumen esse, prasentiam lucidi in Diaphano. Et lumen esse actum colorum. Et lumen, & calorem generari attrito aere ab astrorum lationibus. lib. eod.p.10.col.1.

Peripateticos valde decipi putantes motum fieri a bono, quia dum efficientem motus causam quarunt, incidunt in causam finalem. Pulchervima contemplatio. Panarch. lib. 1.p. 1. col. 1.

Philosophia quid sit. Philosophandum a primis, & nobis cognitis. Panaug. lib. 1.p. 1.col. 2.

Plato scribit lumen esse vehiculum cælestium virtutum, vinculum vniuersi. Panaug. lib. 4.p.11.col.1. Idem Plato supra mentem, in quoddam vnum, quod Bonum appellat, rerum omnium originem, & conseruationem, & reditum contulit, tribus methodis vsus. Prima

per negationes. Secunda per analogiam solis. Tertia per motum. Panarch. lib. 1.p. 1.col. 1.

Principum an aliquod primum sit in rerum uniuersitate, an res per se sint, a nulloque principio pendeant. Polcherrima inquisitio. Panarchiæ. lib. 2.p. 3.col. 3. & inde. Quid sit principium ab solute. An principium & primum ide
sint. ibid. An primum principium sit unum, an
plura. Panarchiæ. lib. 3.pag. 6.col. 3. & inde.
Principy natura quæ Panarch. lib. 4.p. 7.col.
3. Primi, summiq; principy proprietates quot,
& quæ. lib.eod. p. 8.col. 2. & inde. Principium, & unum quomodo mutuo se consequantur Panarch. lib. 5.p. 9.col. 1.

Producens omne prastantius est producto. Productum tamen semper simile est producenti. Panaug.lib. 3. p. s.col. 3. Productum producenti quanto propinquius, tanto similius, & potentius. Panaug.lib.4.p.9.col.3.

Productio quid sit. Panarch.lib. 8.p. 15. col. 2. Pulchritudo in Diuinitatis limine sedet. Panaug. lib. 1.p. 1. col. 3.

Punctus spacio indiget, in quo sit. Panaug.lib.9. p.20.col.1.

Q

Valitas omnis fensim, & inducitur in corpns, & educitur per alterationem. Panaugiæ lib.4.p. 10.col. 1. Vnde quod mo mento inditur,& exuitur, vt lumen,qualitas non esse potest. ibid.

R

Ady quid. Per se visiles.lucis protes. Panaug.lib.2.p.4. col. 1. Non vniuersum nare., sed ad quandam vsque profunditatem penetrant, quod experimento comprobat lib. eod.p.ead.col. 3.Radius vnde profluat, quid fit secundum opticos, quid secundum propriam authoris sententiam. Quomodo a luce, & a lumine distinguatur.Penaug.lib.3.p.5.col.3.A quibus rebus refulgeant. An fint accidentia, Quibus accidant. An patiantur. An subiecto egeant. Sunt substantia, & qua. sunt trina dimensionis. sunt corpora, sed que momento diffunduntur, & ideo motu carent. Radiorum attiones, & proprietates. Cur inaquales. Cur qui in ambitu folem corona cingunt couspiciuntur, qui autem rectà visum nostrum feriunt, non visuntur? Quomodo feruntur. An frangantur, & resiliant. lib.cod.p.6.7.8.

S

Semen omnia, que ex ipso gignuntur, actu con

tinet,&non potentia (vt Peripatetici loquuntur)antè quàm gignantur.Panarch.lib.4.p.7. col.4.4 inde.

Sol sereno cælo sub Iustiniano Casare sex continuis mensibus languidius illuxit. Panaug.lib. 1.p.2.col.1. Est fulgidus, & candidus. Non est slauus. Sol, candor, fulgor, & lux solaris pna,eademque res sunt. lib. eod.p.3.col.1.

Soliditas omnis est a terra.Panaug.lib.2.pag.4. col. z.

Spacium extra mundum hyleum, athereum effe infinitum, in eoq; existere, substantias in corporeum. Spacium a terra superficie osque ad extimam atheris superficiem, quantum sit, & oniuersum a solis lumine illuminari. Pulcherrima sanè consideratio. Panaug. lib.8.p.17. & inde.

Spiritus per quem anima videt, athereus est, & ideo diaphanus. Panaug. lib. 1.p.5.col. 1.
Splendor lumen est, diaphani crassitudine immi-

nutum.Panaug.lib.5.p.13.col.1.

Stellarum (vt ab Afronomis cft observatum)
quinque sunt nebulosa. Obscura nouem. Habent ha in se nigroris non parum. Relique vero, qua clare lucent, eiusdem sunt cum sole rationis. Quedam stella ad polum antarcticum sulgentissime omninm crucis siguram sormat. Stella suos emittunt radios, & quomodo Panaug. lib. 3. p. 5. col. 3. Interdiu non cernuntur, & cernuntur, & quomodo, & cur. Cernuntur intenebris, & cur. Panaug.lib. 6. p. 14 col. 3. Stellas sui natura esse lucidas quomodo probetur. Panaug. lib. 7. p. 16. col. 1. Easdem ignes esse, & cur. Ibid. col. 3.

Stoici partim dubitarunt, an tenebrç essent visiles, partim etiam negarunt, sed cece virunque.

Panaug.lib.5.p.12.col.3.

Stratonis sententia terra, aqua, & aer sunt alba, & cur. & impugnațur Strato. Panaug. lib. 2. p. 4. sol. 2.

Substantiam triplicem veteres fecere, materiam, G formam, G ex his compositum. Panaug. lib. 1. p. 2. col. 2. G de hisce tribus substantia vniuoce predicari nequit. Panarchie lib. 13. p. 28.col. 3. Substantia quomodo suscipiat maggis, G minus. que sint vere substantie, G vbi sint. ibidem.

T

TEmpus quid secundum propriam auttoris
fententiam. Panarch. lib. 21.p. 46.col. 1.
G quomodo ab suo disserat. ibid.
Tenebre per se sunt visiles. Panaug. lib. 2.pag. 4.
col. 1. Vel lumen sunt, vel non sine lumine...
Panaug. lib. 5.12.col. 3. Non sunt priuatio lucis, G quomodo probetur. Panaug. lib. 5.p.

t3.col.1.Per tenebram non nifi lux, & albedo fulgida percipitur, colores nulli ibidem .

Terra est corpus opacum nottis, ac tenebrarum mater. Num, & quomodo in lumine iaceat.
Panaug.lib.5.pag. 12.col. 1. Terra maior luna est, atque ideo ad basim homisperij nostri, latam essiciet vmbram, qua continuo decrescens latitudine, longitudine, manifesto corpus lune superat, quando totam in sua eclypsiocculai, & ad Mercurij, aut etiam veneris api ce summo pertingit celos. Panaug.lib.6.p. 14.col. 1.Et li.7.pag. 15.col. 3.

V

VEneris stella sub Ogyge & colorem mutauit, & magnitudinem, & signram et cur sum. Panaug.li.1.p.2.col.2.

Vis, seu facultas a quo proueniat, et quid sit. Pa.

narchię.li.4.p.7.col.4.

Visile primum est lux. Secundum Radij. Tertium lumen. Quartum colores. Quintum Vmbra. Se xtum obscuritas. Septimum Tenebra. Hec postrema tria per se visuntur, longe prius quàm colores. Panaug. lib. 2. pag. 4. col. 1. In genere visilium duo erunt extrema, eaque interse contraria. Maximum & minimum, qua in cutis rerum generibus existunt; maximum uisile est solis lux, minimum visile luci contrariu, est terra nigror, seu opacitas. Panaug. lib. 5. pag. 12. col. 3. visilium actiones. lib. eodem.p. 13. col. 3.

Visus sensus omnes antecellit. Panaug.li. 1.pa.1. col.1. Non cernit nisi que reeta posita sunt. Pa

naug.lib.6.p. 14.col.q.

Vita omnis a spiritu, & igne est. Panaug. lib. 7.p. 16.col. 2. vita quid Panarchia lib. 14. pag. 28. col. 2. vita quotuplex, & vnde ibidem, & inde.

Vmbre sunt visiles per se. Panaug.lib.2.p.4.col. 1.Promicant ab oscuratione.opponuntur spledori.In vmbra prasentia, & distantia cernuntur, ea, que sunt colorata.Panaug.lib.9.p. 13.col.1.

Vmbratio nitori contra posita ab vmbra ortum habet.Omnia clarius representat, qua umbra.

Panaug.lib.5.p.13.col,1.

Fnitas ante numerum, & multitudinem omnem, ab caque omnes fluint multitudines atq; numeri.Panaug.binym.lib.1.p.1.col. 3.Et Panarchie lib.1.2.col.1.

Vniuersitas rerum ordine constat.Panaug. lib.i.

p. 1.col. 2.

Vnum Primum est supra,naturam,animam, qua est primus motor, supra metem, uitam, essentia, vnum essentiale, & supra vnitatem. Quod via motus innotescit. Panarchie. lib. 1. p.2. col. 1. pag.2.col.1. Idem quoque demonstratur methodo diuisiua corum, que sunt, secundum multitudinem, & vnitatem, qua methodo clare innotescit esse in rebus vnum quoddam primū. Ibidem.col. 1. & inde . V num Primum, quod Deus est, an agat, & quid agat. Panarchie.li. 2.pag. 3.columna. 1.et inde. De uno primo, & quomodo idem sit quòd bonum, & quòd principium. Pulcherrima disquisitio. Panarchie. li. J.p.9. & inde. V num in rerum vniuersitate ese demonstratur. Panarchie. lib. 6.p. 10. col. 3. & inde vnum, scu vnitas quot, quibusuc mo dis numerorum sit principiu ingeniosa disquisitio,& noua.Panarchie.li.6.p.11.col.4.Vnu primum, quod est Deus tot modis dicitar principium entium, quot modis dicitur principium vnitas numerorum.li.eod.p. 12.col. 1. Vnum, Primum, Principium, Bonum, Deus idem signi ficant, sunt que vnum simplicissimum. Panat, lib.7.p.12.col.3.Quomodo in vno sint omnia, & vnum omnia, omniaque vnum. Ibidem col. 4. G. inde. Quomodo infinitum.li.eod. pag. 1 4. col. 1. & inde. Ab uno omnia sunt producta, & quomodo demonstretur.Panar.lib.8.p.15. col.2. & inde. Vnius & vnitatis differentia. lib.eod.pag.16.col.1.quomodo vnum produxe rit omnia per propriam voluntatem, quam neceffitas sequitur; et sine motu produxerit Ibid. De vno, Trinoque principio lege Panar.li. 9. p.14.& inde.

Oroastri de Empyreo calo sentetia. Panangie.li.8.p.19.col.2. & inde eiusdem defantissima Trinitate sententia.lib.9.p. 20. & inde.Et lib.6.9. Panarchia.pag.18. & inde.. Zoroastri de Ideis oracula. Panarchie.lib. 12. pag.25.col.3. & inde. Cur non sit ausus Deum Patrem Intellettum appellare. Panarchie. li. 16.p.33.col.3. pulcherrima contemplatio.

3

Digitized by Google

#### INDEXIN PAMPSYCHIAM

prior numerus paginam, alter columnulam designat.

A



Nima,& animus vnde di&a.
49 1.2.

Animus vnde veniat. 3. medius inter nouem rerum gradus. 3. a mente. 50. 1. ab vnitate in. mente fuit. 2. in uita, in essen-

tia,in Deo.quo modo a mente prouenit. 3. quo modo a Deo.4.est vniuersitas animaria.52.2. rationum a mente venientium. 4. quotuplex. 53.1.animorum multitudo ab vno.1.& in v-no.2. supramundanus.mudanus triplex.4.An gelicus.4. mundanus.54.1. de calesti Aristo. sententia.2.34.Theophrasti.55.1.Timai Locri.Platonis,Zoroastri? Hermetis, Orphei.2. Leucippi, Epinuri, Theologorum. Eius ab Arist. data dessinità examinatur.4. mundi animus an sit vnus.56.2. sontanus, animatum esse mundam suit necessarium.2.3.4. irrationalis nullus,& quomodo 57.toto.

Bonitatis est in alia se se propagare. 57.2. & Bruta omnia sua lingua loquuntur. 88. ratiocinantur. 2. operatur intra. 3. ad extra.

Aufatum sua causa impotentius 50. 1. can fa fert proprietates. 1.

. มะเขาที่สดสายสหาหรือ ยารัฐ โดย โดย เการาสา

Corpus solum putarunt quidem esse ens. 51. 1. no per se stat. est alimobile, mouetur in tépore. 2. essentiam habet temporariam eius proprieta-

Celum & astra sunt animata.54.& 55.

Intla omnia bonum participant.49.4. nullum sterile,omnia secunda, genera quatuer

Elementa sunt animata 35.1.

Neorporeorum proprietates 51.3. cu corpori bus non miscentur. O longa de eo disputatati 0.52.2010.

N

Aturę axiomata. 59.1.

CErmo quid sit.57.4.

Index Pancolmia

Er rarefit & densatur.63.1.cum cælo cotinuus 95.4.96.1.2.totius consideratio 121.1.an idem cum æthere.2.frequen-

ter mutatur.4. athere densior. 122.1.2. esentiales qualitates eius. 12. ibi terram sustines 123.1. eius accidentales, qualitates. 2. magnitudo. 3. non est leuis. 149.2.

Aether unde dictus. 84.2. an idem cum Empyreo
3. in tres diftinctus ibi. an simplex 4. non est
simplex & cur. 4. Ardet partibus 85.3. quid
sit et quantus 4. An sit empyrei pars. 93. 1. an
aere excellentior. 3.

Angulus quid 71.2. rettilinei proprietates et spe

Antitypia corporum. 78.1.

Antipolica terra. 145.1.

Aqua media & loco & esentia inter aerem & terram. 124.1.3. fluor est. Cocrescit. 2. constrin titur. densa & rara. 3. an frigida, an calida. 3.

4. din e eins species. 4. tota vnum elementum.
13511. triplex. an tres; vnum sint elementum.
2. in tres divisa regiones. omnis calida. 128.1.
2. an sit rotunda 129. 1. quomodo intumescit.
143. 4. an idem centrum cum terra babeat.
149. 1. non est gravis. 3.

Donitas in bonis, sua munia non coarstat. 742 2. sterilis esse nequit. 3. bonitas Dei est in c finita. 83: 2.

Alor primarius 75:3. Caloris gradus 76.4.
est a lumine. 77. 1.2. est insinitus. est lumini congenitus.

Causa omnis divinior causato. 81.2.

Cœlum elementales habet qualitates secundu A-i ristotelem.85.1.non est quinta essentia ex Aristotele 85.3.

Cælum an sit rotundu. 86.3. an circulo moneatur. 88.1. an liquidum, an solidum. 3. eins numerus. 89.3. in nullos est diuisum orbes. 92.3. an ab empyreo diuulsum. 93.1. motu nihil aquirit. 3. non monetur. Cum empyreo est continuatu. 4. non est in osto orbes diuisus. 94.2.

C. C.

| 1 1/1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| Centrum vniuersi & terra & aquenon sunt ide.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Flacio.propria aque, 78.5.                                                |
| 149.1 .vniuersi & terra vnum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Fluxus & refluxus. 137.3. varietas. 138.1. opi-                           |
| Continuum quo modo numeris respondeat 66.3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | niones de eo. 4. causa eius 139. 3. veriores.                             |
| posse in infinitum dividi, nullis Arist. probat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 141.1.2,non a luna sola.2.maioris & mino-                                 |
| rationibus. 4. non dessiniunt. 67. 1. quid sit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ris cause. 143.3. verioris. 141.1. 2.non a sole                           |
| 68.1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2.maioris & minoris cause. 143.3. quo modo                                |
| Corporis deffinitiones aliquot. 61.4.0mnia vacui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | fiat v.omnes maris motus sunt fluxus. 4. cur                              |
| poros habent.63.2.ex quibus conflata 79.2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | sex horis.144.2.cur in plenilunio. on nouilu-                             |
| naturalia quę. 2. primum compositum 92. 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | nio.                                                                      |
| nihil agit, patitur tantum. 93. z.integralia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Fornix cali apparentia est, non res uera.                                 |
| mundi septem. 121.4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 94.4.                                                                     |
| Curentes maris. 153.3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Forma mundi aniuersalis. 1214.                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Frigidum corpus nullum. 128.1.                                            |
| <b>n</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Frigus vnde fit in aqua. 127.23.4.                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                           |
| Enarius numerus vnde 66.3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | T J                                                                       |
| Densitatis corporum gradus. 122.12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | runaus maris quatuor generum. 145.1.                                      |
| Deus ignis dicitur.76.1.3.Ignotus est quia se se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                           |
| a nobis rapuit. Non est ignis coburens. 4. Qui-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                           |
| bus medijs operetur. 78.3. Infinitus est, hypar-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Tuesda tangalising name                                                   |
| xi,potentia,bonitate. 83.1.<br>Diuersit as asp ectus plenetarum. 106.2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Enera terrestrium rerum. 9.152.3.                                         |
| Diuersit as aspectus plenetarum. 106.2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Geometria, anterior, aritmetica. 68.2.                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | communia ambabus. 3. eius propria.                                        |
| E 10000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 68.3.                                                                     |
| -i clie Co C - man C. C ima ad a Candandam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Grauitas terra & aque si tollatur, centri questio                         |
| Clipses. 106.2. non sufficient ad ostendendum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | peribit. 149.1.eam Gleuitate sustulit Plato.                              |
| plenetarum situm.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2.& Arist.etiam.vide quomodo. 2. terra cut                                |
| Elementa corporum quatuor.79.2.3.4.tride se-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | granis videatur.                                                          |
| -tem mundis.8x.2. tota sunt corruptibilia, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                           |
| ideo non sunt natura eterna. 151.4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | and the second of the second of the second of                             |
| Empyreus mundus 80.1. fluor est 78.4 chaldas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | H                                                                         |
| cus, Aegyptius. 3.non mouetur, 4. 5 92.4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3                                                                         |
| ad extra infinitus, ad intera finitus \$4.1. fim-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Torarum fluxus, & refluxus varietas.                                      |
| plicissimus corporum. 3. toto & partibus sibisi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 139.1.2. (1) (1) (1) (1)                                                  |
| milis.93.1.nullam habet versus calum super-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                           |
| . ficiem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ្រីស្រាស់ 🔾 😽 🚉 សេខ 🦮 💥 🦓                                                 |
| The way to many it                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | and the second of the second                                              |
| F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | i <u>Paring yang talah panggang aga</u> ing terbahasan <mark>k</mark> ala |
| - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | T Gni ab uno omnia sunt genita. 75.3.                                     |
| Initum pars feces empyrei in athera disper-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ignis Deus pater, igaem in omnia effudit pfq;                             |
| Sa.150.1 etheris in lunam ibi est infiniti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ad centrum.per gradus . 76. 1. Deus cur ignis                             |
| , <sup>8</sup> 2.4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | dicatur.ab Hermete.& in biblÿs.76.1.ignea                                 |
| Flamma omnis fluida 78.4.flamma siderę vnde                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Sunt idea, & Seraphini, & Cherubini, & sy-                                |
| accenfę.98.4.est lumen densum 99. no est su-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | nechei, & metes, & animi, & mudus, & cana,                                |
| mus ardens. 108. anes leuis est nec gravis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | les,& cauitates mundi.76.2.6 sol & astri.                                 |
| 149,2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | & anima nostra.                                                           |
| Fluida est omnis aqua 78.3. & omnis humor.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Ignis, calor lux lumen, eadem sunt res. 39.3.et 4.                        |
| <b>3.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Ignis 12. qualitates 97.4. honera tria. 98. 1.                            |
| Fluor quid st 78,1.rerum est principium 2.anti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | triplex, 108.et 118.1.                                                    |
| typiam dat corporibus.2. a Deo est. 3. lumen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ignis elementum an sit, longa disputatio 117.3.                           |
| est fluor. 78.3. fluor sunt ether, cælum, astra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | non est anthrax .118.2. non est flamma                                    |
| 4. solus fluor, flammam concipit. eius gradus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3. non lux. 34. tria eius genera Aristoteli                               |
| 4.est rerum uniuersitas. Sub terra. 79. 1. gra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 140.2.                                                                    |
| dus eius ascendedo.primeçuus ab idea.1.Quar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Infinitum prius est finito. 82.4.                                         |
| tum corporum elementum. 2. sine calore non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | In infinito, omnes linea a centro ducta sunt equa                         |
| egeret. nec pateretur. 4. solus ardet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | les. 86.4                                                                 |
| 99.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Inter similia, nulla oritur dissensio. 93,3.                              |
| and the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second o | Tan !                                                                     |

Instrumenta astronomorum fallacia. 106.2. Insula tres pninersi orbis. 145.1, alia.2.

L

Altea uia quid. 100.3.4.mouetur in circulum. 101.1.candor eius vnde.

Leuitas nulla in vniuerso. 149.3.

Linea inter duo puncta.66.3. finita & infinita. 4.non dividitur in infinitum. atoma. 67. 3. linea proprietates. 69.4. recta proprietates. 70. 2. 3. minima, media, maxima non diui-, duntur in infinitum. nulla diuisibilis in infinitum. 70. 1. semper longior steri potest. 2. recta quid. 70. 2. quid curua, consequentes que. 3. pararelle que. 4. Inclinate que. 4. disseparata que. 4. consequentium proprietates. 4. parallelarum proprietates. 4. Inclinatarum proprietates 71. 1. Disseparatarum proprietates. 71. 1. se se contingentium proprietates. 2. cadentis proprietates. 4. intersecatarum proprietates. 72.1.2.3.

Littorum quattuor genera, tres species. 145.

Locus quid. 62. 1. trine dimensus definitus. ab Aristotele non verus. 2. de loco multa 62. 1. 64.4.

Longitudo primum spacium est.70.1.

Lumen primaum, primum spacium impleuit. 73.34. a luce prima est, & a patre luminum est infinitum. 74. 1 .eius proprietates. 3 .primæ. num est supramundanum. 80. 4. 81. 1. imago est paterni profundi.2.

Luna non est astrum. 105.3.cum planetis non con uenit. I 1 2.1. quid sit. alia torra est. 2, in omnes humores habet imperium. 142. 2. continet animalia.112.2. varia est. 3. toto corpore opaca. sed varie. Colores quomodo variat. 4. nullum proprium habet colorem. 4. terræ est similis. 4. altera est terra. 4. in athere pendet, vt terra in aere. 4. terra est potius quam ignis. 113.1.an a sole, an a se lumen habeat, 2. fex est atheris. 2. maria mo-. wet. 114.1.

M

Are an aque locum occupet. 115. I. an fit simplex. 3. salsedo eius vnde. 4. cur non dulce factum sit. 126. 4. causa plures, 127. 1. an sit frigidum, 2. gelu sit alieno frigore. 3. non est rotundum. 130. I. 2. multis motibus mouetur. 134. 3. duplici.4. eius motus violenti. 134. 4. 135. 1. 2. nasurales 4. omnia aliena eijcit. 136. 1. semper feruet. 2. alij motus quinque. 3. hebdomadarius. 4. semestris. 137. 1. annuus. 2. octo. 2. marium genera quatuor. 4. fluxus. eius causa, non est sola luna. 141. 2. que maria non fluunt. 141. 2. sub mari, montes. 145.2.

Mathematica prior physica. 68. 2. eius species,

Mediterranea maria Oceani sunt partes.

Mens altissimus omnium stolpus. 138. 2. alius e magnete sub polo.2.

Mundus an sit finitus. 82.3.an infinitus? Et insitus.et finitus.83.1.& cause.2.quot modis infinitus.3.4.

Mundi septem.81.1.

N

Atura nullibi est clauda.82.3. Noua stella, cur nata, & cur euanuit. 106.2.

Numerus, quo modo ortus. 66. 3. non vitra quatuor tendit. humana mentis est opus. 68.2.

Ceanus inter aquas princeps est. 125.1, eius. partes sunt maria mediterranea. 2.principalis aqua elementi pars. 3. An sit rotundus. 131.132.3.eius diuisio. 145.1. eius proprius motus quotuplex. 145.3. Eius currentes. 3. flu xis ab occasu in ortum ad madagascarem. 3.4. an eius currentes a Tidore sint in occa-Sum.145.4.

Orbes calestes multi.92. 3. & inde superficies non habet contiguas. 94. I. 2. omnes vnum cor.

pus sunt.2.

Ordo planetarum. 106.2. vnde sit. 2.

P

DEnetratio corporum.95.1.2. Petrosa littora, trium generum. 145.2. Planetarum tractatio. 185.3. cur ita dicti. 4. non . errant. Sunt animati, animalia, vniuersi harmoniam contemperant. 106.1.magnitudo, lucis differetia vnde.non habent orbes proprios, inter catera fulgent aftra.3. quinque motibus mouentur.4.

Portus quid.145.3.& sinus. Promontoria quid. 3. Puncti proprietates. 69.1. Punctus quid.66.2.

> Quatt

Q

Valitates primæ. 119.4.
Quanti quatuor genera. 69.3.
Quaternarius numerus vnde. 66.3.
Quatuor entium sunt genera. 65.1.
Quatuor maria maximæ estuant 143.2. per ses calent. 143.2.

R

Raptus cæli qualis. 44.2. non naturalis. neque violentus.

Rarefactio. 58. 4. ea mare attollitur. 144.1.
Respectus rectarum linearum. 70.3. quatuor situs
habet.

Rubrum mare, quomodo fluit & refluit.241.3.

S

S Alfedo primaria causa est sluxus & refluxus. 142.3.

Scientia triplex.69.1.

Siccitas quid. 15.3.2.

Siderum luces vnde sunt variæ.99.3.

Simplex quid. 151.3.4. circa antarcti cum. 99.4.
magnitudo. 110. 1. motus. 102.1. fingulamundus quidam sunt. 2. quomodo in atherependent. 1.2.3. motus quantus. 103.1.

Sol non est planeta. 105.3. est slamma in sluore athereo. 108.2. E anthrax. mirabiles habet vires, E est lux densata. 3. E cur. omnium simplicium densissimus, eius magnitudo incerta. 109.1. situs quoq: Non tribuit lucem stellis. Per radios E lumen virtutes in hac transfundit. 110.3. eius instrument a quatuor sunt. 4. a sideribus lumen recipit. 117.1.

Spacium, quid. quale, quantum. 61. 1. & inde. in eo sunt omnia & corpora. & incorpora. 2.3. an sit aliquid. 3. tria sunt spacia. est immobile. Ingredientia corpora recipit & egredientia admittit. 62.3. spacium trinum verus est locus. 4. an sinitum, an infinitum. 64. 1. 2. mundanum. 2. eius proprietates. 3. plenitudo ei est accidens. 3. vacuum esse, est ei essentiale. 3. eius uires. 3. 4. ante locum est. Locus ante corpora. bac ante qualitates. 64. 4. primum omni-

um est. 65. 1. ante mundum, quid est. 1. categoris non comprehenditur. ante eas est. 65. 1. substantia est, medium inter corporea & incorporea. 1. partes habet, & non est totum. 3. non patitur, non agit. 3. maximum est. 66.1.vel minimum, vel medium; vel maximum. 69.4.

Spiritus Deus.77.1. ferebatur super aquas reple

uit orbem terra.intus alit.

Stella noua cur apparuit, & enanuit.

107.2.

Stelle an sint calo infixa. 88. 2. sunt animalia, per calum incedunt. 90. 2. ordo earum a mente. 91. 2. mouentur ipsa, nonscalum. 93. 1. & 94. 1. sunt ignes. 97. 1. 2. 3. 4. sunt composita & cur. 98. 2. non sunt anthraces. 3. sunt slamma & luces compasta. 98. 4. obscura & nebulosa. 113. 2. 3. an agant aliquid. 114. 3. significant, non agunt. 115. 1. 3. non sunt frustra 115. 4. quo modo agunt. 3. semina rerum per empyreum sparsa suscipiunt. 115. 4.116.1.2.

3

Alantosis maris in euripis 135.3. eins can.

Tempus non recte magnitudini confertur. Terram possibilius est moneri, quam cælum. 103.

per totum. Terra non est simplex. 104. 1. eius venbra. triplex. 109. 1. & cur errent astronomi. an cum aqua anum globum faciat. 132. 1. non est rotunda. 2. aliena encit. 136. 1. Intres insulas divisa. 145. 1. in mari, sub mare, & circa mare est eius locus. 148. 3. an sit in centro, & quomodo. 4. an sit gravis. 149. 1. non est cum aqua globus onus. in sua regione non est grauis. est fex - hylei mundi. 150. 1. cur in centrum ablegata. 1. eius centrum non est. centrum. 2. cur descendit. 2. non est spherica. 3. nullius figura. 3. circuitus quantus. Mole**s** eius nescitur. 151. non est simplex. 3. & 252. I. composita omnium maxime. Cinis "O puluis. 2. albre quatuor genera socum da, quid est tertia, 4. est stuor compastus, 4 est fex fluxilis. 153. 1.vti fex est, qua eam sequincur: non ficca secunda... ralida est. 153.2.

Neuum quid.62. 4. an in mundo sit 63.1.

non magnum paruum esse potest, eius portiuncule in particulis aeris & aqua. est quasi plenum. 2. maius arte sieri potest. 2. 3. extramundum.

Velocitas motus 106.2. non est valida.3.

Veneris stella, cur pulcherrima 106.2. varie
passa.4.

Ventus quid.122.4. Vnitas est idea.79.1.

Volumas Dei comes bonitatis.83.2.

Voragines maris. 144.1.

Vulcanus ignis inventor. 98.4.

#### INDEX IN HER METEM.

Er per omnia corpora meat, & ea implet.

Menum vnde, eius propria. 20.3.

Agon prtiatis est Deum cognoscere. 11.3.

Amor & necessitas imperat animabus. 30.2.

Anima ab vna, omnes animę. 10.2. Ab ea omne ens mouctur. 43.

Anima humana, si mala permaneat, boni non sit particeps. 10.2. eius malum est ignoratio, sicuti virtus eius, est cognitio. 10.2. Impia quomodo puniatur. 11.2. Pia quibus fruatur.

Anima omnis mentem habet bonam. 12.2. vbi anima ibi & mens. 23.3. In corpore statim do lore, & voluptate vitiatur. 3. Eius morbus ma ximus est, Deum negare. a Deo quomodo est constata. 28.3. supera vult. 3. in corpus damna tur. 30.2.33.2.

Ab angelis, & damonibus deducuntur. 33.2. Ab eis & officia suscipiunt. Sexu carent. 3. Dei süt opus. 34.3 sunt încorporea. 40.3 immobiles essentia, & immortales. priores corpore. Non ex materia genita. 41.2. se ipsam & alia mouet. 3. Triplex est. Ab obitu, quo vadunt. 34. 2.3 Anima regie quomodo sunt. 32.2 pruden.

Anima vna, simplex, & continet mundum. 21.2.

ab ea pendet pueri anima. 112. Non transit

in bruta. 11.4.

Animalia, a cæli reuolutione fiunt 62.

Z

Boni proprium cognosci.93. Eius radius , auget visum & meutem. 10.2. pulchritudo eius indesficiens. 2. Essentia eius tanta est, quan ta entium omnium essentia. 19.3. Bonum nullum in terra. 4. 3. est factiuum. 9. 3. Non nisi in Deo. 14. 2. Est id quod semper largitur. 3.

Bonum in homine est, quod non est valde malum 14. 3. inter homines bonum est, minimum malum. 2.

Bona humana, neque amare neque odisse possu-

C

Oelestia sunt amoma. 4. 3.

Cælum rationale est. 5. 2. elementum primū
3. Incirculis septem. 6. 2. 8. 1. natura est igneū
35. 3.

Cognitum in terra nibil. 4.3.

Cognitio Dei est diuinum silentium. 10,2 sinis est scientia. 3.

Corpora ex hu mida natura conflata.7.2. Corporis amor, causa est mortis.6.3.

Corpus est anime carcer. 16.2. procul est ab essen tiali generatione. 17. 2. Constitui sine animo non potest. 44. 3. ob energiam semper est. 44. 1.

L

D'Ei cognitio homini sola salus. 11.2.eius essentia est omnium esse grauidum. 13.3. & omnia sacere.eius essentia pulchrum. 14.3. Eius silius genitus. 15.3. homo vnus. 16.2. eius sussericordia. 16.1. eius proprietates quatuer.

Deum qui cognoscit in Deum transit.9.3.

Deus primum ens.4, 3. quid sit.5.2 producit perbum, & per hoc mentem aliam.6.2.

Deum, bonum, pater idem sunt. 9.3. est omnia. a-Etio eius voluntas. z.essentia eius, velle esse om nia.Cognoscit hominem.11.2 occultus est<sub>a</sub>mafestissimus. 12. 3. cælo vt instrumento vtitur. 14.2.elementa terminat, & continet.2. & eorum est factor & dominus.2. per opera sua sit manifestus, & cognoscitur. 2. semper omnia fa cit. 13.3.14.3. bonum ipsum est 14. 2. nullius est indigus. 2, in eo nihil malum. 2 est animorum genitor, 16.3. intelligibilis non fibi, sed no bis. 18.3.non est intellectus, sed eius causa. 19. 3.non est ociosus. 21.3. quia non ociosus, & perfectus, omnia facit. 22. 2. & ea semper facit.& vnum habet ideam propriam.2.quo wo do possit intelligi. 22.3.malorum non est causa.26.3.

E

E Lementa quomodo separata. 5.3.6.2 sunt ma teria antum.

Energiæ deorsum tendunt. 3. 2. Quid sint. 44. 2. immortales. 3. earum species. 3.

Entium capita. 4. 3. omnia entia mouentur nulla manent. 5. 2. omnia sensum habent. 10. 3.ex contrarijs constant. 3. duplicia sunt omnia. 5.2.

P

Atalia que sint. 24.2.

Fatum omnibus dominatur. 5.2. est regimen
planetarum. 5.2. ei corpus nostrum subucicitur. 3. anima eo est superior. 24.3. pronidentie ministrat 38.2. ei ministrant astra...
2.

Filius Dei. 6. 2. verbum non distat a partre.

Finis bonorum est Deus.L. 3. Forma archetypa. 6. 2. post obitum sit inuisilis.

7.2. Fortitudo, quomodo fiat.41.2. Fortuna quid. 5.2.

G

Gradus animarum sexaginta. 28.3.

H

5. 2. opifici similis, solus duplex. 6.
3. conditus ad Dei cognitionem. 8.4. Vnde factus. 6.3. mas, & famina. 3. Dominus rerum sub calo. 8. 4. cognoscens, Deum, diuinus iam. 10. 2. secundum animal. 10. 3. malus vt est mortalis. 2. qui mentem non babet, non est dicendus homo. 12. 2. internus. 16. 2. spectator operum. Dei. 26.2.

Homini Deus omnia tribuit. 3. duo dona dedit mē tem & sermonem. 24. 3. Homines quidam divini 23.3. mali a damone

puniuntur.7.2.

Humida natura.5.3.

I

I Dea omniformis. 16.3.
Ignis vt organum est conditori. 11.2.
Immortalia omnia sunt ob mentem. 25.2.
Impietas, anima, pana maxima. 11.3.
In homine est Deus. 23.3.
Indumenta anima. 11.2.
Infera a superis implentur. 27.3.
Influxus superi, ornant infera.

Iouis proles, fortuna, spes, pax. 29.3.
Incorporea omnium capacissima. 223.
Incorporeum triplex. 38.2.
Irrationale omne mouetur quadam ratione.

Intellectus spherice mouetur. 10.3. Non habitat corpus. 3. habitat igneum indumentum. 11.
2. se ipsum continet 19. s. ex Dei esentia. est. 23. 3. est ei vnitus. 3. eius opera que sunt. 23. 3. 24. 2. propositus. animabus, & brauium. 16. 2.

Intellectio est credere.43.3.
Intelligens se ipsum, in Deum abit.7.2.
Inuentio, natura, & laboris silia.
285.

Iustitia quomodo fiat.41.2.

L

Locus maior locato. 18. 3. incorporeus est.

Luna, organum natura. 21. 3. media intermortalia, & immortalia. 3. eius proles.

29. 3. Timor, silentium, bominis memoria, ei sol est proximus. 33.2.

Lux Deus. 5.3.

M

Malum in cœlo nibil.43. est involuntarium est mundi alimentum.

Martis proles agonia,ira,contentio.29.3.
Materia in contraria soluitur. 52. duplex. materia vna.21.3.

Mens omnis in Deo.4.3.impossibilis.3.

Mercurii proles, sapientia, temperantia, suadela, veritas. 29.3.

Morbi vnde fiant. 37.2.

Mors quid.22.2.

Moritur nibil.25.2.

Mouens potentius est moto. 13. 3. omne incorporeum. 24.3.

Motum omne in aliquo mouetur. 18:3. & ab ali-

Motus omnis in statu & a statu mouetur. 19. 2. omnis ab incorporeo.

Mundus secundum ens. 4.3. genitus faltus ab opifice. 6.2. constituitur. 4.1.8.1. pulcher sed non bonus. 10.3. quia passibilis & indigus, sphæra est, primum animal. 3. vnde sit, & eius propria 20.3. semper sit 3. & ideo incorruptibilis. plenus anima. 21.2. vnus. 3. omniformis 21.2. faltus a Deo verbo. 26.2. voluntate: sensum & intellectionem propriam habet. 43.2.

Natura

N.

Atura, homini miscetur. 6.3. Dei est imago. 8.1. In divinitate consistit. 9.2. eius organum luna. 21.3. est mens in brutis. 23.3. organum est Dei. 25.2. iubetur. esse 28.2. vniuer si motus ei prabet. 40.2. ossicium eius. 3. assimilat corpora, ad stellarum temperaturam. 41.2.

Necessitas prouidetiaministra. 6. 2.38.2.organum est, mundi. 25.2. quid sit. 38.2.

Nihil sit sine opisice. 13.3.

Numero sine, nequit sieri constitutio, vel compositio. 25.2.

0

Cium nullibi est 21.1.

Omnia Deo sunt plena. 21.2. fiunt secundum loci naturam. 2. sunt luce plena. 2. sunt plena anima & ab ea mouentur. 21.3. sunt, passibilia.24.3. viuunt. 25.2.

Opifex, Deus ignis & spiritus. 6.2.

Ordo omnis numero & loco terminatur. 123. v-nus a multis non seruatur. 21.3.

T

Paradisi descriptio.7.3.
Pietas quid sit.4.1.est Dei cognitio. 43.2.
eius sinis.4.2.
Pijs mens accedit.7.2.
Pius summe philosophatur.4.2.nemo sine philosophia pius. 2.
Planeta, homini, suas tribuunt proprietates.
5.2.
Pænæ, a dæmonibus malis.7.2.animæ humanæ.
II.3.
Prouidentia, diuinus ordo.5.2.Eius modus.11.3.
ab pno pendet.12.2. organum est Dei. 25.2.

Q

Purgari oportet, qui Deum vult agnoscere.16.2.

Vi se intelligit, in Deum abit.72.

Qualitates quatuor pr ime.40.3.

Quatuor sunt in vniuerso loca.

332. Quies vniuersi a Deo interrupta.28.2.

quid sit.38.2.

R

Atio omnis in mente. 4.5.

Reditus ad Deum per arima victoriam. 4.

3. Quomodo fiat. 7. 2. fit per septem gradus.

7.3.

Renouabuntur omnia.9.2. Regeneratio.quid.17.2.30.3. Rex Deo similis.73.1.

S

Apientia vera in silentio. 15.3. Scientia donum est Dei. 10.3. Saturni proles iudicium, & necessitas. 29.3. Sensus post obitum in suos fontes redit. 7. 2. eius ab intellectione differentia.42.3. Simile simili gaudet , & contra. 5 . 2 . & intelli~ gitur.22.3. Sol Rex calestis.3.2. maior terra & mari. 2.est lunæ proximus.33.2. Solis radius igneus est.9.3. Solutio animæ a corpore, quo modo fiat. Sphæræ planetarum contra aplanem mouentur. 19.2 status motum continet. Stellarum species. 39.2. Supera implent infera.27.3.

Tempus, res divina. 4. 3. hominis corruptio:

vnde, e eius propria. 20.2.21.

Tempora tria, qualia. 38.3.

Temperantia quomodo fiat. 41.2.

Tenebre aby si. 5.3.8.12.

Terra omnis comburitur. 11.2. est irrationalis.
5.2.

V
Acuum non nisi ipsum non ens.19.2.
Vehiculum anima igneum.11.2.
Veneris proles,desiderium, uoluptas, risus.
24.3.

Verbo Deus mundum fecit. Verbum filius Dei.6.2.ei consubstantiale.2. Veritas quomodo sciatur.4.2. Verum quid sit. 16.2. Via ad veritatem.p.2.difficilis.3. Vicia,12.16.2. Vicia vnde.42.3 Vicium maximum Deum ignorare. 23.2. Vicia maxima.24.2. Vita vna.21.3.est vna mentes,& anima, 22.2. vbi vita,ibi & anima.23.3. Vitæ duæ in nobis.41.2. Viuunt omni4.27.2. Vna est ad Deum, una pretas. cu cognitione. 14.3. Vnitas est omnium principium.27.2. Vno a principio omnia pendent. 10.3. Vnum omnium principium. 14.2. hymno celebra tur.17.2.0mnia est.24.2. Vnus & non duo conditores.21.3. Voluntate Deus fecit mundum.26.2.

1N~

## INDEX IN MYSTICAM philosophiam.

A

A Ctus duplex.p.10.col.1.&2.

Actiones humana non probe intellectui
agenti adscribuntur,improba in animam sensitiuam referuntur.p.24.col.2.

Aegyptij ust sunt literis hieroglyphicis.cur.pag.

40.col.2.

Aer, aqua, oculus, cum omnes calores recipiant omni colore carent, & cur.p. 10.col. 3.

Ages aliquod primum, ingenitum, in rerum natura existere demonstratur.p.9.col. 1.omne ages est nobilius subiecto, & cur.p. 11.col.4. Agentia secunda coniuncta alteri, in specie operantur circa alterum.p. 12.col. 3 Agens perfectuagit per propriam essentiam, agens imperfectuagit per qualitatem, & quo modo.p. 14. col. 2. Omne agens instraprimum, indiget agente primo. ibid.

Anima vniuersalis habet proportionem ad materiam, of formam, quarum vtriusque est causa, of sirmior, quàm particularis, quoniam illa vtitur descriptione luminis spiritalis, hæc autem corporalis, vt quæ materiæ immergitur. Vniuersalis anima est causa motus orbium, quietis autem polorum, sic quoque anima particularis est causa motionis organorum, quietis autem potentiarum, 26.col. 2.

Anima incorruptibilis perseuerat corrupto corpore.p.29.col. i. Est forma per quam homo est ens, & existit, unde homo vere est animus, ipfoque corpore animus indiget, ut artifex organo. Ibid.col 2. Anima sequitur temperaturam corporis. una anima, no potest aptari alteri corpori, quam proprio quod ab initio sortita suit. Ibid. Anima humana est nobilior cateris ani-

mabus.ibid.col.z.

Anima humana nullam in se habet ingenitam formam rerum, ad quam excitetur ex sensibilibus per reminiscentiam, sed omnis forma expers de nouo scientiam acquirit, contra ac Plato dixit in Menone. Ibid. col. 4. Anima hominis multas proprias habet operationes, in quibus non indiget instrumento corporeo, & ideo est incorruptibilis. Est quoque simplex, & cur. Ibid. p. 30.col. 1. Probat animum humanis esse immortalem ex insinita discendi potentia Item nullam habere scientiam ingenitam, sed tantum aptitudinem ad illam de nouo acquirendam. Ibidem Anima, & simplex Ibid. c. 2. Animum humanum esse immortalem nor obstantibus, duabus effectionibus, quas refalit.

Ibid.col.3.Quod animus humanus sit immaterialis, habet operationes minime indigas organo,corporeo,abstrahit a materia.Ibid.co.4. Animus cognoscit singulare sensu, vniuerfale autem intellect u capiendo huiusmodi formam non quatenus est in materia, neque ex materia vt sensus, sed mundatam ab omni conditione materiali,& quo modo id fiat,exemplo declarat.p.31.col.1. Non est corporeus ibid. col 2. 3.4. Non est figura, neq; complexio corporis. Non est simulachrum expressum a materia. Non est corpus subtile, neq; crassum. Non est spiritus ethereus.p. 32.col. 2.3.4. senum animi sunt perspicatiores. Ibid.col. 2. Qui sit animarum futurus status.p. 33.col. 2.3. Animaru inscita unde. Ibid. Anima plantarum virtus inest in radicibus. Neque anima planta, neque sensitiua corrumpuntur. Quo redeant corrupto corpore.p.36.col. 2.

Anima quomodo vnitur corpori. pagina. 4.

col. 3.

Anima quid. Anima vniuersalis non separatur substantia, particularis non est in corpore, vt videtur, sed extra. Triplex anima motus ibidem.

Anima brutorum peccando recesserunt a mundo superiori, non tamen corrumpuntur, secundum substantiam. Neque corrumpuntur anima

plantarum.

Anima hominis habet tres partes ve getatiuam, fensualem, intellectiuam, que separatur a corpore soluto. Non revertitur ad mundum superiorem nisi purg eta a sordibus corporeisi. Ibidem.col. 3. Omnis anima humana est immu tabilis, ob peccata Dei ira incurrit, per panitità miseretur Deus. Beatas animas multorum votis saisse. Cur anima in hunc inferiorem mundum descenderit. p. 5. col. & 2.

Anima sapientia qualis,& quorum sit, in mundo

intelligibili.p.6.col. 1.& 2.

Anima an sit mobilis.ibid.col. 3. & inde.

Anima quomodo divisionem admittit. pag. 7.2 col.3

Anima quomodo sit in corpore. Ibidem. col.4.

Anima natura non est corpus. pag. 8. col. 3. 3 inde.

Anima regit humores, quibus corpus inflaurat. ibid.col. 4.

Anime actiones que p. 9. col. 1.

Anima non est spiritus naturalis refrigeratorius p.9.col. 1

Anima est prior, & nobilior natura. Ibidem. col. 2.

Anima fuit causa natura.ibid.

Anima solum operatur circa materiam media natura celesti. Ibidem col. 3. Quomodo sit in po-

Digitized by Google

tentia. Quod non sit harmonia. ibid.col. 4. & inde.

Anima non est corruptibilis, quia habet operationes proprias sine organis corporalibus. Ibid.

Anima vis ab anno quadragesimo incipit augeri.

Anima hominis non est perfettio naturalis vt nima bruti.ibid.col.3.

Anima cum recipiat omnes formas corporales, non est vna ex illis, Ibidem. columna., quarta.

Anima libera a fordibus corporeis, & renerficad fuperiorem mundum, contemplatur omnia, atqu; videt secundum Ideam supremam, quæ est Deus.p.11.col.1.

Anima vniuersalis est posterior intellectu primo, estque forma absoluta, pagina, 13,col.4.

Anirea descensus causa, & peruentus pagina, 16. col. 1.

Anima suscipit formas ab intellectu, pagina. 17.

Avima existens in mundo intelligibili; influit in bunc sensibilem, qui illi coniungitur, pagina. 17.col.3.

Anima vniuersalis regit corpus uniuersale sine labore, anima particularis regit corpus particulare, culare, cum labore.p. 17.col. 4.

Cw Anima in mundo seusibili non possit cognognoscere substantias simplices. pagina. 20.col.3.4.

Anima eadem potentia bic, & in orbe intellectuali vittnr, sed non eodem modo pag. 21.

Animus cælestis non babet memoriam, qualem humanus. Ibidem. col. 3. 4. Omnis anima sine rationalis, sine sensitina, sine uegetatina, & mineraria, & in specie, & in numero magis, & minus participat silluminationis, & dignitatis. Ea quo clarecolligitur singulis humanis animis plus, & minus luminis esse tributum, pagina. 23. vol.2.3.4.

Avima rationalis producit animam sensitiuam, cui vnitur, quo modo probetur.

Anima sensitiva vnitur qualitatibus vaturalibus, pulcherrima sane speculatio. Ex qua colligitur animam sensitivam non esse potentiam anima rationalis, sed substantiam ab illa productam, cui vnitur tanquam forma materia. Ibid. col. 3.4.

Anima sensitiua mortuo corpore cessabit , ratio nalis seruabitur.p. 24.col. 1.

Anima rationalis est mobilis, motu spiritali. pag. 25.col. 1.

Aristotelis locus de laudibus Platonis. pa. 1.c.4.

Eiusdem odinm in Platonem unde. p. 2. col. 1, Mystica philosophia quando ab eo conscripta. Ibid.

C

Aro quid sit.p. 18.col.4.

Causarum numerus.p.4.col.1.Quid sit cau
sa. pagina. 26. col. 1. Inter causam, &
causarum semper est communis.pag. 26.col.
-1.2.3.

Calestis superiorque mundi pars, agit ex se in hec infera, & impartibilis existit, pagina. 15,

col.2.

Coli circumlati sunt causa quod elementa inter se alterentur, transmutentur, patianturque.

Coli sunt causa formarum naturalium, be autem compositorum generabilium pag. 26.

col. 2.

Calorum causa sunt materia, & forma, quarum vnius est motus cogitabilis, alterius vero quies: amba enim sunt causa compositionis cali, interque illas, & celum est communio plurima, quia calum circumfertur forma autem circumfert: quamuis ibi materia, & forma sunt insensibiles sicut etiam bic. p.26.col.2.

Corpus est anima organum.p. 29.co. 1. Non agit. agit per se.p.9.col. 1. Corporum differentia.

nobilitas.p.17.col.2,

Creatura est impermanens, quia corruptibilis, reuertilis ad potentiam.p.9.col.3.

D

D Eus solus per se bonus, catera bonas per ipsum. secit tria rerum principia, Intellectum, animam naturam. sine tempore creat.p. 5. col. 3. & 4.

Deus verbo creauit Intellectum primum, &; constituit procreatorem rerum aliarum.

Deus est autor omnibus causis, & quod existant, ; & quod causent.

Deuro ese. & qualem. pagina. 9. col. 2. & inde. scit omnia sub vna ratione immotus, ibidem. col. 3. Creauit vniuersa absque causa altera excitante, pracipienteue. Est que solus agens verum. Ibidem. col. 4. Est lux lucum, Bonum bonorum. Dignitas dignitatum, Entitas entium, & ipsummet Ens., extra quod non est aliquod ens, quodque existit sui ipsius. Est principium, per quod, omnia existunt, ac permanet esse appetibile, ad quod omnia naturaliter appetentia mouentur per naturam propriam, qua est sorma imitata. Est omnino immobile, sed mouens, omnia,

omnia, motu per quem existant. Primus motor. Principium omnibus essentia, ac permanentia, sine quo nihil existeret. pa-11. col. 1.

Deus qualis, quidq, non est prior tempore alijs,

& cur. Dei magnitudo, & sublimitas non potest cognosci, quia omnia excedit. Ibidem...

col. 3.

Agit per propriam essentiam, & non per attributa. Agit sine subiesto. Dicitur Intelle-Etus aternus. pagina. 12. col. 3. Cur nons agat per deliberationem, sed per solam essentiam. pagina. 13. col. 2. Omnia agit momento. Quicquid immediate ab ipso profluit est aternum. pagina. 13. col. 3. Non agit propter aliud. Quomodo se ipsum cognoscat. Ibid. col. 4.

Si Deus non produxisset, nihil præter ipsum existeret, & cur, produxerit. pagina. 16.

col. I.

Deus singulis entibus pro natura dignitate mune ra tribuit.p.22.col. 3. Quomodo cateris enti-

bus sit prior. Ibid.col. 2.

Deus nullo modo potest esse causa creatura, & cur. pulcherrima speculatio. pagina. 26. col. 3. Est tamen effector creatura, & cur. Ibidem.

Deus creauit entia absque alio ente. Ibidem.
Omnia sunt in Deo tanquam in agente.
p.33.col.2.

E

Elementa uiuunt, & cur.p.18.c. 4. sunt animata.p. 31.col.4.

Entia omnia mouentur desiderio essentiali, & na turali a Deo, in Deo, & ad Deum.p.4.col.2. Quo ordine, qualique ratione producantur.p. 9.col.3.

Entium quædam mouent, quædam, mouentur p. 15.col. 3.4.

Entium omnium gradus, & dignitas.pag.12.

Essentia est causa actionis. pagina. 10. col.2.

7

Fascinationis opus duplex. Quomodo fiat sascinatio.p. 14.col.4.p.15.col.1.

ascinandi uim natura sublunares a celis habet. Vir autem iustus non fascinatur. pagina. 15. col. 1. 2. Qui vir facile fascinetur. Ibidem.

Finis cateris causis est nobilior.p.4.col.1.

Forma vera est per quam res est id quod est. pagina. 19.col. 5. forma corporis est duplex. p. 24.col. 1.

G

Enita omnia operantur propter quid.p.4. col. 1. Gradus entium ibid.c.2.

H

TT Omo quid.p. 29.col. 1.

1

Dea non sunt reru corruptibilium. pagina...

Ignis animalia sunt insensibilia . & cur.p.18. col. 3.

Inferius est ignobilius superiore. pagina... 9

Intellectus ad id monetur, quod desiderio concipit, desideransque statum inferiorem sit anima.p.4.col.3.

Intellectus agens nunquam separatur ab anima.
ibid.col.4. Modus, quo intellectus intelligit.p.
6.col.1.2. © 3.

An Intellectus sit mobilis ibidem. col. 3. &

Intellectus quomodo ignorat superiorem authorem, & inferiores creaturas. pag. 7.col. 1. & inde 2.

Intellectus fuit causa anima. Intellectum constisuit, Deus procreatorem rerum omnium.p. 9. col. 2.

Intellectus assimilatur circuli puncto, & cur. pa. 11.col. 3.4.

In intellectu primo existunt omnia, ipso posteriora.p. 13.col. 3.4.

Intellectus quomopo a Deo creatus. pagina. 14.col. 1.

Intellectus, & priverfale convertuntur.p.19.col In intellectu quomodo sint omnia.pagina, 20. col.1.

Intellectus conteplatur primo vniuerfalia,postea vero particularia. Intellectus primus qui , &

secundus.p.22.col.4.

Intellectus agens influit anima rationali, vniuer sique substantijs positis post principem mentem. Hic producit Intellectum materialem, qui dicitur quoque intellectus potentia, Intellectus positis, & anima rationalis.pag. 23.col.3.4.& p. 24.col.1. Quomodo intellectus possitis indigeat anima sensitiua. pag. 24.col.1.

In-

Intellectus agens nobilitat animam rationalem,

& nunquam separatur ab ea, qua anima rationalis, sine Intellectualis, materialis est, simplex, ac spiritalis. Ibid. col. 4.

Intellectus agens dicitur quoque verbum creatu,

& cur.Ibid.

Intellectus agens siue verbum creatum, seu expressum (idem enim sunt) est causa causarum, secundum Chaldaos.p.25.col.4.00 p.20.col.1.

Intellectus secundus ab agente, est anima rationa

lis.p. 25.col. 3.

Intellectus agens, qui est vniuersalis, est causaanima uniuersalis. Non est ex materia productus, neque exemplo exteriore. pagina. 26. col. 1.2.

Intellectus cognoscit vniuersalia a sensibus tamen excitatus.p.31.col.1.

L

Ibrorum genus quotuplex apud antiquos.p.
1.col.1.
Liber de anima citatur.p.4.col·1.& p.31.col.4.
Liber metaphfiscorum citatur.p.30.col.4.
Liber de cælo citatur.p.31 col.4.

M

Ateria prima nunquam caret omni forma
Mouetur motu, qui est receptio forma,
Appetit formam, ut imperfectum perfectionem.
Existit per receptionem formarum: itaque receptio formarum, est ratio per quam materia.
existit, sine qua nec existeret, nec intelligeretur.p. 11.col. 1.2. Est substantia informis. pag.
19.col. 4. Est simplex. Quid sit p. 30.col. 2. 3.
Non potest subsistere sine forma, & contra...
p. 16.col. 2.

Membra singula propriam sortita sunt complexi

mem.p. 3 2.col. 2.

Mixta omnia sunt animata.p.31.col.4.

Motus est actus entis in potentia, id est perfectio, eductioq.entis ad actum.p.2.col.2.

Motus non generat ignem, sed latentem excitat.

p.10.col.3.

Mundus non est fastus ante tempus.pa. 11.col. 3. Mundi duo, intellectualis vnus, alter sensibilis.

Mundus intellectualis est superior sensibili, utpote causa eius, quod pulcherrima similitudinedeclarat. Ibi. col. 4. Quicquid existit in mundo sensili, existit in mundo intellectili. In quo disferat cognitio in mundo intelligibili a cognitio ne, quam habemus in mundo sensibili. Theologica sane sententia.p.12.col.4.

Mundi inferiores dispositiones proueniunt neces-

fario a superiori.p. 14.col. 3.4.

Mundus sensibilis est imago intellectualis. p. 16,
col.4.

Mundus intelligibilis influit cælefti, celeftis vero fublunari, & quomodo.p.22.col.1.2.

Mando nibil addi potest, & cur.p.24.col.3.

Mundus intelligibilis, & supremus qualis sit.
p.25.col.1.

#### N

Natura est principium individuorum generabilium, e inferior anima.p.9.col.2. Natura.propria est forma imitata.p.11.col. 1. Natura quid p.13.col.4. Naturalium entium essentia est ratio quadam in materi a prima.p.18.col.3.

0

Perationes apparentes in corpore unde pro ueniant.p.8.col.3.

Opera sequuntur persectionem, & compersectionem immediati agentis. p.13.col.3.

Organa animalibus cur tributa, & an prius qua sensus.p.13.col.1.

Organis corporeis tantum sensibilia considerantur.p.30.col.4.

P

P Luralitas rerum numeralis prouenit per materiam.p.19.col.4.In quo confiftat an ma lium pulchritudo.p.12.col.1.Pulchritudo non prouenit ex subiecto. ibid. col.2.Pulchritudo natura latet, cur. ibid. ibid. Pulchritudo anima quo modo cognoscatur. Ibid.col.3.

#### R

R Ecipiens omne debet ese denudatum formis recipiendis, vt oculus, aer, aqua, colorum expertes.p.39.col.4.

2

Sensus communis complettitur omnia sentiendi organa.p.7.col.4. An sensus insit anime ante corpus.p.13.col.1.2.3. sensus considerat primo singu laria, postea uero species, & genera.p.20.col 2. sensus solum cognoscit singularia.p.25.col.2.

Simile a símili cognosci est falsum, & cur.pag.

32.col.1.

Simplex a simplici substantia tantum cognosci po test.p.20.col.4.simplex quid, quotuplex, & ††† qua

qua sint simplicia.p. 30.col.2. Species entium spiritualium.p.12.col.4. Substantia sine fine esse nequeunt.p.4.c.1. Spiritus cognoscunt quomodo mala, qua hic fiunt

p.16.col.1.

Stella non sunt similes agenti primo, neque mate ria vitima. Ex boc loco potest terminari quastio quod non constent secundu Aristotelem ex materia elementorum. Stella vtrum sint causa malorum in mundo sublunari.pagina. 14.

Substantia omnis mere intellectualis. omnis motus est expers, & a mundo intellegibili non di-

uellitur.p.4.col.3.

Substantia intellectualis secundaria in se habet quoddam desiderium alterius. Ibid. Substantia quanis prater materiam est agendi viribus prędita.p.16.col.3.

Empus est inferius naturaliter omnia, intel lectuque atque alijs sinbstantijs simplici-

bus, qua sunt causa temporis. Non est antes mundum conditum, & cur.p. 1 1.col. 1. Terra viult, est animata.p.39.col.4.

7 Erbum Dei quid sit.p. 22.col. 4. Est infinitus. Ibid.col. 3. Non viitur imaginatio. ne, aut cognitione, & cur.p. 24. col. 4.

Inter Verbum Dininum , & intellectum agentem nulla est sita substantia.p.25.col.3.

Verbum Dei creat intellectum agentem, contem-

plando semetipsum.Ibid. Verbum Dei quale sit. Verbum Dei produxit

creatum primum, idest intellectum agentem. Quare verbum Dei est increatum.p.39.col.4.

Verum, & ens connertuntur, pagina. 19.

col. 3.

Vniuersale non existit non existentibus particularibus.pagina.19.col. 3. est inuariabile. & cur.Ibid.

#### Initio Paharchia ad Card Montifregalis.

f.18. ad Card. Saluiatum.

31 ad Card.Paleottum.

49 ad Card. Gonzagams.

61 ad Card. Valerium.

84 ad Card. Aldobrandinum.

121 ad Card.Lancillotum.

Zoroaster ad Card.Caietanum.

Hermes ad Card.Ruuereum.

Mystica ad Card.Borromeum.

# REGISTRVM.

ABCFG Sunt quaterniones. H. Simplex. KLMNOPQRSTVXYZ. Aa Bb Cc Dd Ee Ff Gg Hh Ii Kk Ll Mm Nn Oo Pp Qq Rr Sf Tt Vu duerni Xx Simplex. Rursus. D. quaternio E duernio.

In Hermete vero. BCDEFGHIKLMNO. † † † duerni. † † † Simplex.

In Asclepio. \* ternio.

In Mystica. BCDEFGHIKLMNO. duerni.

In Indice. †. † †. duerni. † † †. simplex.





