

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



77-7-1 59 10

ngilses by Google

0en 9330

Digitized by Google

# COLLEGII

## COMPLUTENSIS SANCTI CYRILLI,

DISCALCEATORYM FF.

Ordinis B. Mariæ de Monte Carmeli,

C 62.

# DISPVTATIONES IN ARIST DIALECTICAM

& Phylosophiam Naturalem.

IVXTA MIRAM ANGELICI DOCTORIS D. Thoma doctrinam & eius Scholam.

EIDEM COMMVNI MAGISTRO; ET Florentissimæ Scholæ dicatæ.

u Dar



Es de la Biblioteca del muy ilustre Colegio de Santa Catalina Mártyr de los Verdes de la Universidad de Alcalá.

Cajon Num.

## LVGDVNI.

Sumptibus Ioannis-Antonii Huguetan, & Guillelmi Barbier.

M. DC. LXVIII.

Est libro et dælleleje de tarllemense Bez Fin se Mede \_\_\_\_

hallaraire en su carron 9000 en et avoi de 1)91 le sense again-

Albender

Digitized by Google



## SERENISSIMO AC ILLVSTRISSIMO

PRINCIPI

El de Tanches

## HENRICO BORBONIO,

ANTISTITI METENSI.

Abbati Sancti Germani, &c.

RIA sunt potissimum, si humana spectemus, (SERENISSIME PRINCEPS ANTISTES) quæ vetusta literarum monumenta in Gallia, eiusque incolis suscipiunt, ac miris in cœlum vsque laudibus extollunt. Primum quidem est, illa soli agrique vbertas fœlicissima, qua stupenda omnium rerum, quæ indigentiæ subleuande vitæ hu-

manæ vsui forent, congerie, cumulata summo Dei Optimi Maximi beneficio, ita pollet, vt & suis ad voluptatem, exteris verò ad satietatem vsque cuncta necessaria liberalissimè subministret, cuius rei assertores duos sanctissimos Episcopos testes locupletissimos in medium proferre licebit quorum alter est a Saluia- Lib. 7. de nus nominatissimus ille Antistes Massiliensis. Illic, inquit, omnis Regio, aut intertexta vineis, aut florulenta pratis, aut distincta culturis, aut consita pomis, aut amœnata lucis, aut irrigata fontibus, aut interfusa fluminibus, aut crinita messibusivt verè possessac domini terræ illius, non tam soli istius portionem, qu'am paradisi imaginem possedisse videantur. Alter verò Sollius sidonius, Aruernorum præsul, veteris reparator eloquentiæ, non minus florentistilo ita scribit. Taceo illud æquor agrorum, in quo sine periculo quæstuosæ sluctuant in segetibus vndæ, quod industriùs quisque, quo plus frequentat, hoc minus naufragat. Viatoribus molle, fructuo sum aratoribus, venatoribus voluptuo sum, quod montium cingunt dorsa pascuis, latera vinetis, terrena villis, saxosa castellis, opaca lustris, aperta culturis, concaua fontibus, abrupta fluminibus, quod denique huiusmodi est, vt semel visum aduenis multis patriz obliuionem szpè persuadeat. Et in Panegyrico quem dixit Auito Augusto,

Facundus ab vrbe

Pollet ager primò qui vix proscissus aratro Semina tarda sitit, vel luxuriante inuenco Arcana exponit piceam pinguedine glebam, Assurrexit huic, coxit quod torridus auster, Niliacum Libycumque solum collataque semper

Arida

& ij

### Arida Mygdonias damnarunt Gargara falces, Apulus & Calaber cessit,

Huic laudi proxime accedit, quòd Gallis à natura genius quidam inditus est in arma tractanda, remque militarem gerendam impensissimus, si vel B. Hieronymo fides adhibeatur. Sola Gallia monstra non habet, sed viris semper fortissimis, & eloquentissimis abundauit, quod & oraculo Summi Pontificis Vrbani secundi in Concilio Claromontano prolato affirmatum, Vobis præ cæteris gentibus contulit Dominus insigne decus armorum, magnitudinem animorum, agilitatem corporum, virtutem humiliandi, verticem capilli vobis resistantem, quod noster rediuiuus Virgilius Baptista a Mantuanus cecinit.

Gallia fort acres animos & idonea bello

Gorpora, non illis aufit componere sese

Thracia, qua Martem genuit, non Parthia versis

Qua bellatur equis, sugiens licet inclyta Classo

Facta sit extincto signisque superba Latinis.

Sed id quod Palmarium censemus, est; in Gallis semper viguisse Philosophiam, & rerum tum diuinarum, tum humanarum exquilitissimum studium hinc apud Maiores nostros nomina pene innumera priscarum sectarum Philosophiæ, vt Samothei, Sarronides, Enbages, Bardi, Vicij, Druidæ aliaque id genus, quos Philosophiæ inuentores fuisse, & ab illis cæteras Gentes, etiam Græcos ipsos illam didicisse, authores gravissimos scripsisse est Græcus Diogenes Laërtius. Philosophiam, inquit, à Barbaris initia sumpsisse complures Authores asserunt; costat enim apud Persas claruisse Magos; apud Babylonios, & Assyrios floruisse Chaldæos, apud Celtas, & Gallos Druidas, qui & Samothei dicuntur, qui teste Aristotele in Magico, & Sothione in decimo tertio successionum libro, Diuini atque humani iuris fuerunt peritissimi, & ob id Religioni deditissimi, ac propterea Samothei sint appellati, cui autem rei incumberent illi veteres sapientes diseité enarrat Ammianus Marcellinus his verbis; Per hæc loci hominibus paulatim excultis viguere studia laudabilium doctrinarum inchoata per Bardos, Eubages, & Druidas; & Bardi quidem fortia virorum illustrium facta Heroicis composita versibus cum dulcibus lyræ modulis cantitarunt;Eubages vero scrutantes summa & sublimia naturæpandere conanabantur; inter hos Druidæ ingeniis celsiores, sodalitiis astricti consortus, quæstionibus occultarum rerum altarumque erecti sunt, & despectantes humanarum humana pronuntiarunt animas immortales. Quæ quidem Philosophiæ laus perpetua serie ad posteros transmissa est, donec hæc Academia Parisiensis, omnium aliarum totius orbis Academiarum Princeps & Origo, pluribus incrementis auctam illam laudem ad hanc víque ætatem deduxit, de qua id tantum dixero, quod vetustus Poëta Architrenius scribit.

Exoritur tandem locus altera regia Phæbi Parrhifius Cyrrhaa viris, Chryfea metallis. Gracalibris, Inda ftudiis, Romana Poëtis, Attica terra Sophis, mundi rofa, balfamus orbis.

Hæcomnia etsi adeò illustria sint, vt solis radio scripta esse videantur in te

Digitized by Google

dEibn.bist

In vitis Philosopbor**u**m.

Lib. 15.

(ILLVSTRISSIME PRINCEPS) illustriora nostro (eculo refulgent. Quid enim vultus tui ad omnem humanitatem efformati species illa digna Imperio oculis omnium ingerit, nisi candorem animi incredibilem, & perenne ver omnium virtutum floribus arridens, & efflorescens? Verum quidem est arma, quæ tractas, spiritalia esse. & non terrena, iuxta magnum Apostolum, castris cum Ecclesia ab Henrico magno parente autoratus, & iam pridem insertus totum te ad militiam spiritus contulisti, in qua omnes virtutes suis telis, & flammulis instructæ aduersus vitia decertant iustitia nempè contra iniquitatem, temperantia contra luxuriam, fortitudo contra ignauiam, prudentia contra temeritatem, constantia contra leuitatem, humilitas contra superbiam, charitas contra inuidiam, liberalitas contra auaritiam, aliæque omnes Regiæ & Principe dignæ virtutes aduersus ea monstra, quæ tibi tanquam Herculi ad virtutis culmen properanti sese opponunt. Quod bellum longè illustrius cæteris, in quibus de summa Imperij contenditur; cum obstinatissimum, & veluti perpetuum sit, hostes habeat infensissimos & immanissimos, res verò de qua pugnatur omnibus caducis rebus longe antoponenda sit, salus nempe nostra æterna. In quo bello, (PRINCEPS ILLVSTRISSIME,) adolescens, illos triumphos, & spolia optima adeptus es, Dei summo beneficio, quæ nec ipfi veterani. Duces tentare auderent. Denique ita diuinæ & humanæ sapientiæ omnes penitiores adytus penetrasti in eo slore iuuentutis, vt demum Gallia nostra fortunata iuxta Platonis mentem dici iure possit; cum Principem Philosophum doctissimum; & quod maius est, Theologum versatissimum in te habeat. Quod vel celeberrimæ illæ Disputationes in Academia Parisiensi à te summo omnium stupore propugnatæ testantur, idque tot testes habet, quot viros doctos illa Academia possidet: quæ omnia efficient, vii omnes boni sperant, vi per virtutem & tui insignes animi dotes, ad prima Principum Ecclesia subsellia pertraharis. Hæc funt, quæ nos impulerunt, (PRINCEPS ILLVSTRISSIME, ) vt hoc corpus Philosophiæ rationalis dicandum censeremus tibi iampridem multis nominibus mancipatum. Inter omnia verò est illa humanitas singularis, qua Monasterium hoc sancti Ioseph in tuo fundo Sancti Germani situm, totamque minimam Congregationem nostram prosequeris, & quam plurimis beneficiis in dies tibi deuincere pergis; id iure sibi vindicat, ni notam ingrati animi incurrere velimus Accipe igitur, (PRINCEPS ILLVSTRISSIME, ) Opus hoc Philo-Iophicum, illudque, ea qua soles humanitate intuere, ea qua polles authoritate tuere;ita enim fiet,vt à tanto Principe & Philosopho probatum æternum.

Florescat, vigeat, placeat, laudetur, ametur.

Tibi addittissimum CollegiumSantti Ioseph Parifiense, Excalceatorum Ordinis B. Mariè de Monte Carmelo.

Lutetiz Parifiorum 3. Decembris, anno affertz salutis 1627.

INDEX

### 

disputationum, & que stronum que in hoc tomo continentur.

| REAMBULA de modis sciendi. 2                           | dirigitur prima operatio intellectus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Tile I be well at the Constant of the Constant         | DISP.II. De ente rationis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Lib.1.de vecibus simplicibus scilicet ter-             | 11 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| minus eorum proprietatibus, pagina. 7                  | Quæst. 1. An detur ens rationis. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| C. 2. de lignificatione, seuratione signi.7            | -Quæst.2.An in sola denominatione extrinseca, vel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Cap. 2. de natura seu essentia termini. 7              | in aliquo esse sicto, consistat essentia entis rationis. 67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Cap. 3. de variis diuisionibus termini.                | Quelt.3. Per quam potentiam, & quo eius actu fiat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Cap. 4 de aliis divisionibus termini vocalis. 9        | ens rationis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Cap. 3. de suppositione.                               | 5. 1. Starnhur vera sententia, & legitimæeiusta-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Cap. 6. De ampliatione, restrictione, alienatione, &   | tiones indegautur. 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| diminutione. 12                                        | 5. 2. Soluuntur argumenta supra posita simulque                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                        | Commendiant and do whomastic the appropriations forming                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                        | expenditur quid de phantasia, & cogitativa hominis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Lib.11. De propositione, ut passionibus eins. 13       | dicendum, is in hae questione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Cap. 1. De nomine, & verbo. ibid.                      | Quelt 4. Quotuplex sit ens rationis. 73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Cap. 2. De oratione.                                   | Quest. 5. Quid sit secunda intentio logicalis &, que                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| C.3.de propositione in comuni, & eius diuison 15       | Bridge and the state of the sta |
| Cap. 4. De propositionibus hypotheticis.               | DISP. III. De essentia vniuersalis. 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| C.5.de oppositione propositionum simplicium.18         | Quæst. 1. An à parte rei dentur naturz, quæ deno-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Cap. 6. De legibus istarum oppositionum. 19            | minari possint vinuerfales 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Cap.7. De aquipollentia, & conversatione propo-        | Qu. 25 Vtru 2 parte si detut vnithorm in natura. 82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| tionum simplicium.                                     | Quæst 3. Verum à parce rei detur in natura vna vnis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| C.8.De esséria. & speciebus propositionis modelis. 44  | tas comunis, vel potius multiplicetur in inferiorib.84                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| C.9. De quantitate, qualitate, oppositione æquipol-    | Quæst.4. Quomodò in vnoquoque individuo di-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| létia, & couersione propositionis modalis coposite. 23 | stinguantur vnitas formalis, & numerica 83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                        | Quæst., An à parce rei detur vniuersale pro for-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Cap.vlt.De propositionibus exponibilibus. 25           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Lib.111 de Argument. & eins proprietations.pag. 26     | malisten vniuerfalitas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Cap. 1. De speciebus argumentationis. 26               | 5. vnicus. Quæ sit aptitudo, quam pro formali di-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| C. 2. De legibus communibus argumentationum:           | cit vniuer ale, & in ipla detur à parte rei. 87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                        | Quaft. 6. Per quem actum intelle aus resultet in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Cap,3.De syllogismo, & triplici eius figura. 28        | the contract of the contract o |
| Cap. 4. De regulis, tam communibus trium figura-       | §. 1. Variæ sententiæ cum suis Autoribus, & fun-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| zum, quam speciebus vniuscuiusque. 29                  | damentis referuntur. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| C. 5. De modis syllogismoru in vnaquaque figura. 30    | §. 2. Conciliatis variis D. Thom.testimoniis, legi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                        | time eius mens, & vera sententia ftabilitur. 89                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Cap.6.De probatione syllogismorum perfectorum,         | timeens mensor very tententia tradition.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| & reductione imperfectorum.                            | 5.3 Fundamentis aliatum sententiarum satisfit.9 t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Cap. 7. de aliis syllogismorum divisionibus. 38        | 5. 4. Quid de vniuersali Metaphysico sentiendum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Cap. vltimum. De arte inuehiendi medium. ibid.         | sit, ex dictis explicatur. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                        | DISP. IV. De passionibus universalis. 92                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                        | Ound + Ounmed) universalis singuagnetus & 213                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Quast 1, De nomine, existentia, inventione, &          | Quæft. 1. Quomodò vniuerfalia fint perpetua:&an                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| dignitate Dialecticz. ibid.                            | perempris singularibus pereant etiam vniuersalia. ib.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Quzst2.Vtrùm obiectum Logicz sit quid reale, vel       | . Quæst. 2. Quomodò propositiones vniuetsales sint                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| rationis. 43                                           | zterne veritatis. 94                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                        | Quæft. 3. Quid, & quotuplex sit prædicatio. 95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 5. 1. Refertur cum suis fundamentis sententia asse-    | On the Owner 1) mandisoning funt in nomin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| rens, hoc obiectum esse aliquid reale. 44              | Quæst.4. Quomodò prædicationes fiant in nomi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 5.2. Præmittuntur aliqua ad resolutionem quæstio-      | nibus prime intentionis. 97                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| nis necessaria. 45                                     | 5. 1. An concreta prædicantur de concretis. 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 5.3. Statuitur vera sententia Diui Thoma,& quæ-        | 6.2. An abstracta tam substantialia quam acciden-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                        | talia verè prædicentur de abstractis. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| stio resoluitur.                                       | faire Act C brocking on masses                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 6.4. Argumentis pro contratia sententia factis res-    | 5. 3. An concreta prædicentur de abstractis, & ab-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| pondetur. 47                                           | stracta de concretis. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Qu.3. Quodnam ens rationis sit obiectú Logicz. 48      | Quæst. 5. Quomodò prædicationes fiant in nomi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                        | nibus secundæ intentionis, tam inter se quam respe-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Quæst.4.Quid sit Logica docens, & vtens: & vtrum       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| sit idem habitus.                                      | ocu primarum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| S. 1. Explicatur amplius, qua proprietate Logica       | Quæst.6 An vniuersalia sunt tantum quinque. 102                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| dicatur vtens respectu partistopicz & sophisticz. 52   | Quæst: vlt. An vniuersale sit genus ad quinque                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| §. 2. Tractatur secunda pars quæstionis. 54            | prædicabilia. 105                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                        | CAP. I. De genere.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Quæst. 5. Verum Logica sit scientia. ibid.             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Quæst. 6. Verum Logica sit scientia practica, vel      | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| speculativa.                                           | DISP. V. De genere primo gradicabili. 109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| §.1. Quid significet praxis, & an reperiatur in intel- | Quælt.1. An definitio genetis à Porphyrio tradita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| le&u. ibid.                                            | sit bona: & verum sit effentialis, vel descriptina. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                        | Quæst. 2. Quomodò definiantur tam concreta,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| \$.2. Tractatur præcipua difficultatas, & quæstio re-  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| folui tur.                                             | quam abstracta accidentium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Quæst. 7. Quomodò Logica sit necessatia ad alias       | Dubium appendix: An accidens in concreto, read                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| scientias.                                             | , etiă definiatur per concretă fuperius loco generis. 1 1 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Quæst. 8. Quid sit finis Logica, & in quas partes sit  | Quæst. 3. quodsit definitum in definitione generis:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                        | & generalizer in definitionihus aligrum nrædigshis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| diuidenda.                                             | & generaliter in definitionibus aliorum prædicabi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Appendix de methodo, seu modo procedendi. 63           | lium quando definiuntur in concreto.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Prima pars Logica de secundis intentionibus, quibus    | Qu.4.Quid ponitur pro genere in definitione huius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                        | 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

## INDEX

| & aliorum prædicabilium: vbi etiam statuuntur essen-                                          | CAP.II.De complexis, & incomplexis. 779                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| riales corum definitiones.                                                                    | AP.II.De complexis, of incomplexis. 173 Notationes of dubia circa hoc caput. ibid.                |
| Qu. 5. An natura generica prædicetur de speciebus                                             | CAP. III. De regulis.                                                                             |
| vi totu, vel vi parsoc quomodo cotineat differétias.102                                       | Notationes, dubia circa boc caput. ibid                                                           |
| 6. 1. Quid sit compositio, quam appellant Meta-                                               | C.IV. De divisione entis in decem pradicamenta.176                                                |
| physicaim& quomodo sumantur partes. ibid.                                                     | Notationes circa boc caput. 177                                                                   |
| 5.1. Tractatur præcipus difficultus: & quæstio re-                                            | DISP.XI. De Dinissone entis in sua inferiora. ibid.                                               |
| foluitar.                                                                                     | Quæst. 1. Verum ens sit pure æquiuocum respectu                                                   |
| Quæst.6.vnde sumatur genus, & differentia, tam in                                             | fuorum inferiorum. ibid.                                                                          |
| Substantiis, quam in accidentibus.  CAP. II. De specie.  124                                  | Quæst. 2. Vtrum ens sit vniuocum respectu suorum inferiorum.                                      |
| Notationes of dubia circa boc caput.                                                          | Quaft.3.qua analogia ens sit analogum respectu                                                    |
| DISP. VI. De specie socundo pradicabili. 128                                                  | faorum inferiorum.                                                                                |
| Quæst. I. An diffinitiones speciei à porphyrio tradite                                        | Quæst. 4. Vtrum ens sit transcendens respectu suo-                                                |
| fint bonz. ibid.                                                                              | rum inferiorum.                                                                                   |
| Quast. 1. An genus possit conservari in vnica spe-                                            | Quart. 5. Vtrum ens dicat conceptum commu-                                                        |
| cie, & species in vnico individuo. 130                                                        | nem, & præcisum à suis inferioribus. 185,                                                         |
| Quæst. 3. Vtrum species quatenus subiicibilis sit                                             | 5.1.Quid de conceptu obiectivo dicendum fit. 186                                                  |
| vniuersalis:vel quomodo se habeant hi respectus.131                                           | 5.1. Argumentis pro contratia sententia sacis res-                                                |
| Quæst.4.V trum omnis species subiicibilis sit etiam                                           | pondetur. 188                                                                                     |
| prædicabilis.                                                                                 | Quæst.vlt.quomodo aliqua dubia anteprædicamen-                                                    |
| Quest. 5. Quomodo ordinanda sit arbor prædica-                                                | talia expedienda fint. 189                                                                        |
| menti lub(tantiæ. 136                                                                         | Dubit i quæ entia,& quomodo in prædicamentis                                                      |
| Quæst. 6. De natura individui: 138<br>CAP. III. De Differentia. 140                           | collocentur. ibid.                                                                                |
| Notationes, & dubia circa literam capitus. ibid.                                              | Dubit. 2. quot sint prædicamenta. 190 Dubit. 3. An inhærentia aptitudinalis sit de essentia       |
| DISP. VII. De differentia tertio pradicabili. 141                                             | accidentium.                                                                                      |
| Quæst. 1. Qualis sit prima diuisio differentiæ : vbi                                          | Pradicamenta Aristotelis. 192                                                                     |
| etiam de definitionibus eius. ibid.                                                           | C.A.P. V. De subsistencia. ibid.                                                                  |
| Quæst. 2. An disserentia sit vniuersalis per ordinem                                          | Notationes, & dubia sinca bec caput. ibid.                                                        |
| ad speciem, quam constituit, vel per ordinem ad indi-                                         | DISP. XII. de pradicamento substantia. 194                                                        |
| uidua 143.                                                                                    | Quæst. 1 quænam sit propria,& fòrmalis ratio con-                                                 |
| Quæst. 3. An dentur differentiæ vitimæ, quæ cum                                               | stitutius huius prædicamenti. ibid.                                                               |
| ipeciebus conuertantur.                                                                       | Quæst. 2. Iuxta quam rationem substantia diuida-                                                  |
| 5. vnicus An secunda definitio Porphyrij conue-                                               | tur in primam,& secundam:qualis sit hæc divisio.196                                               |
| niat etiam differentiis infimis. 146<br>Qu-4.Vtrū differétia infima includat fubalternas. 146 | Quæst. 3. An definitiones primæ & secundæ sub-<br>stantiæ sint reæè assignatæ.                    |
| Qu.5. An quælibet differetia sit persectio genere. 146                                        | Rantiz fint rede allignatz.  Queft.4.Quznam substantiz in hoc predicamento                        |
| C A P. IV. De proprio, 1 5 1. Nosationes, & dubia                                             | collocentur.                                                                                      |
| cirea bec caput. ibid.                                                                        | Quæst Quomodo intelligendæ sunt proprietates                                                      |
| DISP. VIII. De proprio quarto pradicabili. 152                                                | substantiz ab Atistotele traditz.                                                                 |
| Quæst.1.An proprium solum quarto modo accep-                                                  | 5. vnicus explicantur amplius quomodo foli sub-                                                   |
| tum constituat prædicabile; vbi etiam definitio eius                                          | stantiz conucuiat esse subicctú qued accidentium. 201                                             |
| exponitur. ibid.                                                                              | CAP. VI. De quantitate. 203                                                                       |
| Quzst. 2. Respectu cuius proprium constituatur in                                             | Notationes, & dubia circa boc caput. ibid.                                                        |
| esse vniuersalis: vbi etiam an subalternum, insimum                                           | DISP. XIII. De pradicamento quantitatis. 204                                                      |
| pertineant ad hoc prædicabile.                                                                | Quæst. 1. An quantitas realiter distinguatur à sub-                                               |
| CAPV. De accidenti.                                                                           | ttantia. 205<br>Quæk.2.In quo confistat ratioformalis,& essentia                                  |
| Notationes circa boc caput. ibid. DISP.IX. De accidenti quinto pradicabili. 156               | quantitatis. ibid.                                                                                |
| Quæst. 1. An rece de definiatur accidens à Porphyr.                                           | Quest. 3. An substantia corporea fine quantitate                                                  |
| vbi etiam respectu quorum constituatur in esse quinti                                         | habeat partes.                                                                                    |
| prædicabili. ibid.                                                                            | 5. 1. Referrur sententia affirmams, variaque cius                                                 |
| Quast.2.In quo differant propria passio, & accidés                                            | argumenta adducuntur. ibid.                                                                       |
| commune.                                                                                      | 5.2. Nonnullis pranotatis, sententia negans, & vera                                               |
| CAP.VI. De comunitatibus quinque pradicabiliñ. 160                                            | proponitur,& statuitur. 210                                                                       |
| Antepradicamenta Aristotelis. 162                                                             | 9.3. Argumentis pro contratia lententia factis rel-                                               |
| C.I.De aquinocis, & uninecis; & denominatinis.ibid.                                           | pondetur. 211                                                                                     |
| Notationes, & dubia circa bee caput. ibid.                                                    | Quæst.4. An linea superficies, & corpus sint veræ                                                 |
| DISP. X. De nominum analogia. 164                                                             | Supplies quantitatis continue.                                                                    |
| Quæft. 1. quid sit analogia. ibid                                                             | Quæst. 3. An locus, tempus, & motus fint veræ spe-<br>cies quanticatis continuæ.                  |
| Quæst. 2. quotuplex sit analogia. Qu. 3. quæ sunt códitiones vtriusque analogiæ. 266          | cies quantitatis continuz.  2 1 5 Qu. 6. Quid fit ynitas prædicamentalis. Et ytrum                |
| Quest.4. An conditiones verialque analogie fint                                               | addat aliquid supra quantitatem continuam. 217                                                    |
| telte affignatz.                                                                              | Quest.7. An numerus prædicamentalis sit ens per                                                   |
| 5. 1. Nonnulla ex Mathematicis ad præsentem                                                   | sc, & vera species quantitatis.                                                                   |
| materiam necessaria præmittuntur. ibid.                                                       | Quast. 8. An & quomodo vitima vnitas sit forma                                                    |
| §.2. Applicatur doctrina tradita præsenti instituto:                                          | numeri. 222                                                                                       |
| & quæstio resoluitur, 169                                                                     | Quæst.vlr. An oratio sit vera species quantitatis. 224                                            |
| 5. 3. Argumentis in principio quæstionis adductis                                             | CAP. VII. De ad aliquid.                                                                          |
| respondetur.                                                                                  | Notationes, & dubia virca boscaput. 226                                                           |
| \$.4. Catera analogorum conditiones,& proprie-                                                | DISP. XIV. De pradicamento relationis. ibid.<br>Qu.1. An dentut relationes reales, & quidnam illæ |
| tates ex dicis inferunrur, & explicantur.                                                     | C                                                                                                 |

## INDEX.

| fint.                                                         | ibid.    | DISP.XVII. De prarequisitis ad demonstrationem.ib.                                                    |
|---------------------------------------------------------------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Quæst. 2. Quænam relationes pertineant                        |          | Quæst. 1. Vetum omnis cognitio intellectiua siat                                                      |
| prædicamentum.                                                | 2018     | ex præexistenti cognitione. ibid.                                                                     |
| Quæst.3. Quæ conditiones requirantur ad                       |          | Quæst.2. An rece assignentur ab Arist duæ præco-                                                      |
| nem realem prædicamentalem.                                   | 230      | gnitiones, & tria præcognita. 281                                                                     |
| Quæst.4. Quot sint fundamenta relationis.                     | 231      | Quæst.3. An assensus præmissarum sit causa assen-                                                     |
| 5.1.Deprimo fundamento relationum.                            | 2.3 2    | fus conclusionis, & in quo genere. 283                                                                |
| §.2.De secundo fundamento relationum                          | 233      | Quelt. 4. An per assensus præmissarum necessitetur                                                    |
| . § 3.De tertio fundamento relationum.                        | 234      | intellectus ad assentiendum conclusioni. 289                                                          |
| Quæst.5. Vtrùm relatio distinguatur realit                    |          | DISP.XVIII. De esseria & dinissionibus demonstr.291                                                   |
| fundamento.                                                   | ibid.    | Quzît. 1. An definitiones demonstrationis ab Ari-                                                     |
| §.1 Expenduntur aliqua ad quæstionis solu                     | itionem  | stor.traditæ sint redt. ibid.                                                                         |
| necessaria.                                                   | 136      | Dubium appendix: quomodo sit intelligendum                                                            |
| §. 2. Statuitur vera sététia,& quæstio resolui                | tur. 137 | axioma, quod hic habet Arist. scilicet: propter quod                                                  |
| §.3. Argumentis suprà factis respondetur.                     | 138      | v numquodque tale & illud magis. 293                                                                  |
| Quæst. 6. Verum relatio terminetur ad t                       | elpecti- | Quæit.2:Dealiis condirionibus præmissarum.294                                                         |
| uum, vel ad absolutum.                                        | 139      | §.1. An præmissæ demonstrationis debeant esse de                                                      |
| §.1. Variæ Doctorum sententiæ referuntui                      | . 140    | omni & per se. ibid.                                                                                  |
| § 2. Statuitur vera sententia: ipsaque auctor                 | ritate,& | 6.2. An præmissæ demonstrationis debeant esse de                                                      |
| ratione probatur.                                             | 141      | prædicato vniuersali. 295                                                                             |
| §. 3. Arg. pro prima sententia factis responde                | tur. 144 | §.3. An demonstratio debeat procedere ex propriis,                                                    |
| \$.4. Fundamentis tertiæ lententiæ latislit, li               |          | non verd ex extraneis aut communibus. 296                                                             |
| explicator, quate non dentur due genera fup                   | -        | Quæst. 3. Vtrùm diuisio demonstrationis in qua,                                                       |
| lationum.                                                     | 146      | & propter quid bt adæquata. 297                                                                       |
| Qu.7.Vnde sumatur vnitas, vel distin. telati                  |          | Qu.4. Quanam sit hac divisio, & vtrum propter                                                         |
| 5.1. Media sententia aliis præfettur, & probe                 |          | solam demonstrationem propter quid producatur ha-                                                     |
| 9. 2. Propolita & expedita quadam emerge                      |          | bitus scientia, 300                                                                                   |
| iectione satisfit argumentis initio factis.                   | 149      | DISP.XIX. De scientia, que est effectus demonstra-                                                    |
| §. 3. Quomodo disponenda sit arbot huius p                    | • • •    | tionis.                                                                                               |
| 5.4. Quid de vnitate numer relat dicendum                     |          | Quæst. 1 Quid sit scientia: & in quo ratio propria                                                    |
| Quæit.vlt.Quomodo intelligendæ funt proj                      |          | subalternationis confistat. ibidi                                                                     |
| relativorum ab Aristotele assignatz.                          | 252      | Quæst.2.An & quomodo cum subalternatione ex-                                                          |
| CAP.VII. De qualitate, & quali.                               | 253      | plicata, ster subalternatam verè esse scientiam. 306                                                  |
| Notationes circa hoc caput,                                   |          | Quæst. 3. An scientia subalternata sit verè scientia,                                                 |
| DISP. XV. De pradicamento qualitatis.                         | 254      | in eo qui non habet subalternantem. 309                                                               |
| Quest. 1. An definitio qualitatis ab Aristo                   |          | Quæst.4.Qu am vnitatem habeat vnaquæque scien-                                                        |
| dira sit bona.                                                | ibid.    |                                                                                                       |
| Qu.2.Quænam sit congruétior qualit.defini                     |          | \$11. S.1. Referentur, & impugnantur variæ sententie, 312                                             |
|                                                               |          | 5.2. Nonnulla ad quæstionis solutionem necessaria                                                     |
| Quæst 3. De prima specie qualitatis, scilices & dispositione. |          |                                                                                                       |
| Quæst. 4. De secunda specie qualitatis, scilic                | 2,8      | præmittuntur. 314<br>\$.3. Statuitur vera sententia, & quest resoluitur. 316                          |
|                                                               | _        |                                                                                                       |
| rali potentia, & impotentia.                                  | 261      | 5.4. Occurritur quibusdam obiectionibus, quæ fieri possunt contra propositas conclusiones, & argumen- |
| Quæst. 5. De tertia specie qualitatis, scilices               |          | 1. C 11 6: C.:C.                                                                                      |
| ne,& paffibili qualitate.                                     | ibid.    | tis supra adductis satisfit.                                                                          |
| Quæst. 6. De vitima specie qualitatis, scili                  |          | Quæst.5. Quomodo applicanda sit doctrina tradita                                                      |
| ma, & figura.                                                 | 161      | fingulis scientiis in speciali.                                                                       |
| CAP. IX. De sex ultimis pradicamentis.                        | 263      | 5.1.De facta Theologia. ibid.                                                                         |
| Notationes circa boc caput.                                   | ibid.    | 5.2.De prima Philosophia, seu Metaphysica. ibid.                                                      |
| DISP.XVI. De sex vltimis pradicamentia                        | 264      | 6.3, De Marhematicis extremis, scilicet Arithmeti-                                                    |
| Quæst. 1. An ista sex prædicamenta consi                      |          | ca,& Geometria.                                                                                       |
| denominatione extrinseca. Vbi etiam:an sinte                  |          | 5.4.De Philosophia naturali. ibid.                                                                    |
| folutum, vel relationes.                                      | ibid.    | §. 5. De Musica, Perspectiua, Astrologia, & aliisscien-                                               |
| Qu. 1. De prædicamentis actionis, & passio                    | -        | tiis mediis.                                                                                          |
| Quæst.3. De prædicamento vbi.                                 | 267      | 6. vleimus.De Logica.                                                                                 |
| Quæst.4.De prædicamento quando.                               | 268      | DISP. XX. De aliis habitibu intellettus. 323                                                          |
| Quæst 5. De prædicamento situs.                               | 278      | Qu. 1. Verum habitus principiorum sit distincus                                                       |
| Quæstivit. De prædicamento habitus.                           | ibid.    | ab intellectu, & in quo consistat. ibid.                                                              |
| Postpradicamenta Aristotelis.                                 | 271      | Qu.2. An habitus principiorum sit natura inditus,                                                     |
| CAP. X. De oppositis.                                         | ibid     | vel quomodo fiat in nobis.                                                                            |
| CAP.XI. De modis prioris.                                     | 273      | Qu. 3. Quid sit opinio, & solertia, & in quo distin-                                                  |
| CAP.XII. De modis simul.                                      | ibid.    | guantur à scientia.                                                                                   |
| CAP.XIII. De speciebus motus.                                 | ibid.    | Qu.4. An de eodem obiecto possint esse simul scien-                                                   |
| CAP.vlt. De modis habere.                                     | 274      | tia, & opinio.                                                                                        |
| Secunda pars Logica de secundis intentioni                    | bus,qui- | §. 1. An actus scientiæ, & opinionis possint esse si-                                                 |
| bus dirigitur secunda operatio intetlectus.                   | 272      | mul. · ibid.                                                                                          |
| Liber primus Perihermenias.                                   | ibid.    | 5. 2. An habitus ipsi scientiæ, & opinionis possint                                                   |
| Liber secundus Perihermenias.                                 | ibid.    | esse simul.                                                                                           |
| Notationes in duos lib. Periher.                              | ibid.    | \$:3.Fundam. oppolitæ sententiæ respondetur. 332                                                      |
| Tertia pars logica de see indis intentionibus,                | quibus   | 5. 4. Expenditut vltimum argumentum de raptu                                                          |
| dirigitur tertia operatio intellectus.                        | 176      | D. Paulissimulque explicatur quid de fide,& scientia                                                  |
| Notationes in duos lib. de priori Analosi.                    | ibid.    | dicendum fir. 333                                                                                     |
| Lib.I. Posteriorum, seu demonst.                              | 277      | Notationes in libros Tipicorum Aristotelis. 234                                                       |
| Liber secundus posteriorum.                                   | 278      | Notationes in libras Elenchorum. 236                                                                  |
|                                                               | ,        | BREVES                                                                                                |



# BREVES AD LOGICAM ARISTOTELIS INSTITUTIONES

QVAS SVMMVLAS APPELLANT.

EXEIVSDEM PHILOSOPHI LIBRIS

deprompta, & ad formam Hagoges redactu.

### PROOEMIVM.



IVINVS ille Philofophus Plato: cuius
in dicendo tanta facundia fuit; tanta in intelligendo vis, ve eum
Cicero, & intelligendi, & dicendi grauiffimum Austorem fuiffe dixerit: illud adiiciens: fi Iupiter humana lingua loqui vo-

Juisset, non alia, qu'am Platonis lingua fuisse loquarurum: Inter alia documenta ad recte, & fructuosè instituendos homines in Dei, & verifatis cognitione, que rescripsit Dionysio Siciliæ Tyranno, & expendit Marsilius Ficinus in argumento secundæ cius epistolæ, illud præcipuum esse duxic, vt ad fecretiora, & recondita mylteria penetranda, ed Divinorum scilicet indaginem, non statim introducatur inuenis, nisi prius quibusdam disciplinarum gradibus anstruatur! Innestigatio enim dininorum, (inquit) non rette fattaid est non debieu pramifsis disciplinis , malorum omnium est causa. Que quidem summi Philosophi sententia non solum in ipsa, que de sursum est sapientia, scilicet Theologia sa-cra comprobatur, in qua si aliarum disciplinatum expers quis ad Dei profunda rimanda accessisset, ed deueniret, (inquit Ficinus, ) vt vel Deum negaret, vel de Deo indignum quid, & que non sunt Dei sentiret : sed etiam, proportione seruata, in vnaquaque disciplina, & præcipuè in nostra Dialectica commendatur. Æquum enim est, vt, antequam ad profundiores cuiuslibet scientiæ veritates Tyrones întroducantur, leuiora aliqua, & faciliòra addif-cant, quibus ad alia occultiora, & à sensibus remotiora, via facilis, & expedita præparetur.

Hac de causa, cum ex vna parte Dialectica sit difsicillima, librique, quos de ea conscripsit Aristoteles,
non nissi periris pateant: ex alia verò parte opotteat
ipsam ante omnes alias scientias comparare, ve tradit
D. Thom. op. 70. quæst.; artic. 1. ad; Ideò optimo
consilio, communique Dialecticorum consierudine
institutum est, ve anteipsam Dialecticam Isagoge aliqua, seu introductio præmitratur, in qua faciliota quædam præcepta, sed summè necessaria propo-

Colleg. Compl. Logica.

hantur, simulque tradatur rudis aliqua noticia vocumi seu terminorum, quibus in scientifs pertractandis frequenter vtimur, qua licet in ipsa Logica; vtpote ad illam spectantia doceri possent; sicut in aliis scientiis traduntur ea, qua ad ipsas pertinent; speciali tamen ratione ex Dialestica oportuit breuem quandam summam abstrahere; quia sicut ad alias disciplinas, sic etiam ad seipsam perfecte acquirendam Logica est quodammodo necessaria, vt explicamus instra disp. . procemiali, ac proinde valde rationi consentaneum suit, ex his, qua ad Dialesticam pertinent aliqua seligere, qua ipsi per modum introdustionis pratermitterentur.

### DE NOMINE ET AVTORB

Via omnia, quæ in his institutionibus continentur, depromuntur exipsa Dialectica; ideò frequentius summæ, seu summulæ, id est, breues summæ nuncupantur, aut etiam, yt Vistalpandus inseripsit, summæ summulætum: propteres quod summulæs ipsas, suo tempore longiores, ad breuiorem summæm redegit. Ab aliis etsam træctarus iste appellatur slagoge, seu introductio ad Logicam: quia viam præpatat ad ipsam addiscendam.

Quamuis autem neuter riculus sit vadequaque proprius, quia si rigorem spectemus, non diciene summa, nisi quæ breuseri modo omnia contineu neque proprie dicitur introductio, mili que est extra rem, cuius est introductio, quorum neutrum cernitur in hoc traclatu, cum neque contineat omnia, que traduntur in Logica, neque verè sit extra eam, vt diximus: vtroque tamen modo conuenienter inscribitur: quia quamuis non omnia, que ad Logicam spectant, plura tamen continct : licer que in eo tractantur; noti fint extra illam; traduntur samen per modum incroductionis, & viz ad ipfam perfecte comparandom. Et ided vtraque inscriptione non infrequenter vruntur Doctores. Nos verò ve verinsque desectum, quancim, fieri posser vitatemus institutronum titulo, qui proprior est, & ad iem, de qua disputator, accommodatior, cum Magistro Vincentio Iulliniano, & aliis grambus Dialecticis tractatum istum prano. tauimus.

Primus

Primus ipsius auctor, qui scilicet ante omnes alios Logicam Aristin epitomen, e per modum introductionis redegit, suit Frater Petrus Hispanus ex inclyta Prædicatorum familia circa annum Domini t 250. yt ex monimentis Ordinis refert Antonius Sennensis in sua Bibliotheca, quem postea Dialectici omnes imitati sunt plurésque corum prædicti Petri opusculum commentariis lucidissimis exornarunt, yt Frater Dominicus Soto, Fr. Petrus Bruxellensis, & alij Magistri ex cadem familia.

#### De Obiecto & fine.

Biecum dicimi illud, circa quod ars, vel scientia versatur: quare cum presens tractatus licèt tradatur per modum introductionis; verè tamen non sit extra Logicam, ve dictum est; neque etiam obiecum eius, potest elle extra obiecum adaquatum Logicæ. Pertinent autem ad hoc obicum adzquarum non solum res, sed eriam voces, quibus illæ significantur, ve ostendemus infrå disp. 1. & ideò tractatus iste precipue insistit in tradenda notitia vocum, que omnino pretequititut ad veram rerum cognitionem comparandam. Quo fit ve voces iple non pertineant ad præsens institutum secundum quod in eis attenditur congruitas vel ornatus; fic enim ad grammaticam & Rhetoricam spe-Stant : sed prove deserviunt ad discernendum verum à falso, seu ad ordinandas, & dirigendas operationes intellectus, ac proinde sub hac ratione voces suns obiectum, seu materia huins tractatus.

Per quod etiam patet quis sit sinis eius: si enim de proximo loquamur est aditum patesacere ad difficilia, quæ in Logica continentur, penetranda; si verò sermo sit de sine remoto, hic non dissinguitur à sine totius Logicæ, qui est dirigere operationes intellectus, ne errent in cognitione veritatis. Ex quo etiam satis apparet villeas, & necessias harum insti-

tutionum.

#### De Partitione.

Ommunior Dialecticorum sententia partitut hune tractatum iuxta diuisionem operationum intellectus quibus iple, & tota Logica deseruit. Et ided sciendum est triplicem esse operationem nostri intellectus. Prima dicitur apprehensio, & eft actus, quo res simpliciter cognoscimus, absque eo quòd aliquid affirmemus, vel negemus. Secunda dicitur iudicium, seu compositio, & divisso: & est actus, quo aliquid de aliquo affirmamus, vel negamus. Tertia appellatur ratiocinatio, seu discursus: & est actus, quo vnum ex alio colligimus. Quia ergò voces, quæ sunt materia huius tractatus, prædiæis operationibus inseruiont, apprehensioni quidem voces simplices, iudicio propositiones, que eisdem vocibus simplicibus siunt, & randem discursui argumentationes ex talibus propositionibus confecta : ideò tractatum iftum tribus libris absoluemus. In prime erit sermo de vocibus simplicibus, seu terminis, & eorum proprietatibus. In secundo agemus de propositione, & palsionibus cius. Et tandem in terrio, de argumentatione, eiusque speciebus, & proprietatibus disputatio instituctur.

Czterùm: quia ad facile, & firmiter acquirendam cognitionem cuiuscunque obicci, omninò oportet przscite modum quo illa sit comparanda & propterea Logica, quz docet generales modos sciendi in aliis scientiis, addiscitur ante illas, iuxta illud Aristot. 2. Metaph. capite vltimo, Absurdum est simul scientiam, & medam sciendi quarere, ) ideò priusquam ad singulos huius tractatus libros accedamus, aliqua de modis sciendi necessariò tradenda sunt, quæ vt præambula toti operi præmittemus: ne proprium procedendi modum, seu methodum inversamus.

Per quod facile soluitur questio, qua nonnulli recentiores in presenti, non fine temporis dispendio valdè implicantur : an scilicet incipiendum sit à terminis, vel à medo sciendi. Responderar enim, quòd licet iuxta methodum tradendis disciplinis aptiorem, que appellatur methodus compositionis, incipiendum esset à terminis : quia sunt partes modi sciendi, & consequenter priores, & simpliciores illa. Hoc tamen verum est secundum se, & quando aliud non obstat : quia vt in præmialibus dicemus, quandoque veimue methodo arbitraria : propter aliquas speciales causas occurtentes. Vnde quia nos ignorato modo sciendi vix possumus aliorum notitiam comparate: quia iple est generale instrumentum ad acquirendam scientiam : ideò oportet aliqua de illo prælibare, methodum arbitrariam sequentes. Quos duos procedendi modos, ve quantum fieri possit complectamur, que de modo sciendi dicenda sunt ve præambula præmittamus, postea in primo libro de terminis disputamri.

Dices: ad prima instrumenta alicuius artis esticienda non præcesserunt alia, sed ad id descruierunt res aliquæ naturales: ergò pari ratione in Logica, & his institutionibus, ad quas pertinet tradere prima, & generalia instrumenta, seu modos sciendi, non debet præsupponi notitia ipsus modificiendi, sed ad hoc sufficiet ipse intellectus, qui est Logica natura-

lis, aliàs dabitur processus in infinitum.

Respondetur, quòd argumentum solum probat, ad cognoscendos modos sciendi non esse præsupponendam aliam cognitionem modi sciendi, sed ad id sufficere lumen naturale intellectus: non tamen probat ad acquirendam notitiam aliosum, que non sunt modus sciendi, nempè terminorum, propositionum, & similium non esse necessariam cognitionem modi sciendi. Imò ex hoc sumitus essi cax argumentum pro nostra sententia, ve consideranti patebit.

## PRIÆ AMBVLA de modis sciendi.

O D v s sciendi est Orațio ignoti manifestatina. În qua definitione, Orațio, ponitur loco generis: quia in illa conuenit modus sciendi, cum aliis oraționi-

bus, quæ non sunt modus sciendi, ve cum propositione, & similibus. Quid autem sit oratio, describi potest pro nunc rudi Minerua sic: Oratio est plures voces congrue se babentes, & dinersa significantes, ve animal rationale: per quas particulas excluditur à ratione orationis terminus æquiuocus: verbi gratia, canis, qui licet diuersa significet, non tamen plures voces. Excluduntur etiam termini synonimi, ve Marcus Tullius Cicero: nam licet sint plures voces, non tamen significant diuersa.

Vt autem intelligatur quid sit ignotum manifestare, sciendum est ignotum esse duplex, aliud incomplexum, vt homo; aliud complexum, vt hzc propositio, Homo est risibilis. Manifestare etiam tunc propriè dicimur, quando rem in consuso, & in tenebris renebris latentem in palam adducimus, & explicamus. Quare modus (ciendi erit oratio illa, in qua aliquid ex his ignotis de confuso in palam adducitur, & explicatur. Et hic est sensus illorum verborum, Oratio alicuius ignotimansfestatina.

Huiulmodi autem modus sciendi est triplex,scilicet definitio, divisio, & argumentatio. Cuius partitionis sufficientia ostenditur ex præfata divisione ignori. Si enim illud fuerit complexum, manifestatur per argumentationem: si vero incomplexum, vel ignoramus essentiam & hanc explicat definitio: vel parces eius, & has manifestat diutsio. Ergo sieut nullum aliud datur ignotum, quod manifestetut, ita nullus datur alius modus sciendi, qui manifestet. Sit exemplum in homine, cuius si ignores essentiam, manisestatur per definitionem dicendo : Est animal rationale. Si verò ignores partes eius, manifestantur hac divisione: Ho minis alia pars est anima, alia corpus. Et tandem si ignores propriam passionem, quæ de illo prædicatur in hac propositione, Homo est risibilis, manifestatur per hanc argumentationem : Omne rationale est risibile. Omnis humo est rationalis: ergo omnis bomo est risi-

Sed contra definitionem modi sciendi obiicies: quia si modus sciendi est oratio ignori manisestatiua: ergo quando iam suerit clare cognita natura hominis, hæc definitio, Animal rationale, non erit modus sciendi, si quidem tune non manisestat ignorum

Respondetur, quòd licet desinitio actu non manifester ignotum ei, qui iam clarè cognouit naturam desiniti: tamen ex natura sua est manisestatiua: & hoc sufficit ad rationem modisciendi: quia verba in desinitione non dicunt actum, sed aptitudinem, iuxta vulgate Dialecticorum axioma infrà explicandum.

Obificies secundò contra divisionem modi sciendi; et i quia propositio revera est modus sciendi; et tamen non est definitio, divisio, aut argumentatio: ergo modus sciendi est quadruplex. Probatus maior: quia si ignoranti naturam hominis dicatur: Homo est animal, verè manifestatur illi aliquod ignorum: ergò propositio est ignori manifestativa, ex ex consequenti modus sciendi.

Hoc argumento aliqui conuicti concedunt propositionem esse modum sciendi, ac proinde ipsum esse quadruplicem: hæc tamen solutio falsa est:nam de ea xatione propositionis solum est enuntiare vnum de alio ad hoe autem vt verè manifestaret ignotum, deberer aliqua via ostendere, sie esse, sieur per talem propositionem assertiur : quod tamen non sit per ip-sam, sed per argumentationem, vt patet. Et ideò responderur, propolitionem verè non manifestare ignotum, sed tantum enuntiare: quia secundum quod est propolitio, non necessatio effett res notiores, in quo consistit manifestatio modi sciendi. Qu dd si aliquando in illa contineatur definitio, aut divisio, ve cum dicitur:homo est animal rationale, aut, Hominis alia pars est anima, & alia corpus tunc; quidem propositio manifestat ignotum, non tamen catione sui, sed ratione definitionis, aut divisionis, que in ea includuntur.

#### De Definitione.

Definitio solet communiter dividi in definitionem, quidrei, & quid nominis. Definitio quidrei est, quæ explicat rei naturam. Definitio verò nominis est, quæ, quid nomen significet, aperit, vt quando fari explicatur per loqui, aut cosmos per Colleg. Compl. Logica.

mundum, ad quam reducitur etymologia: vt si dicas lapidem dici à lædendo pede. Verè enim per hoc non explicatur natura ipsius nominis, vt res quædam est.

Non latet nos, alios aliter explicare definitionem' quid nominisssed non placet eorum expositio: nam definitio quid nominis, vt distinguitur à definitione quid rei solum potest esse explicatio significationis nominis, vel per aliud nomen clarius, vel etymologiam eius, aut alio consimili modo si enim nomen verè definiatur iuxta regulas benè definiendi per genus, & diffierentiam, vt fi dicatur nomen, bemo, est vox significatina ad placisum natura rationalis, &c. talis definitio verè erit quid rei, siquidem nomen, provi sic definitum, verè est res quædam, & ens habens essentiam, quæ possit per definitionem explicari. Ex quo tandem fit solam definitionem tei este proprie, & simpliciter definitionem, & ex consequenti prædicam diuisionem ad summum esse analogam, veest ea, qua homo diuiditur in viuum, & piaum. Reliaa ergd definitione quid nominis.

Definitio quid rei est oratio explicans naturam rei. In qua definitione, oratio, ponitur loco generis, alia verò loco differentiæ; quia in ratione orationis conuenie definitio cum aliis modis sciendi, & per explicare essentiam differe ab illis, ve proportionabiliter diximus in definitione modi sciendi.

Potest autem dupliciter explicati essentia, nempè per partes essentiales, vel per proprias passiones. Et ideò definitio quid rei est duplex, alia essentialis, quæ scilicet explicat naturam rei, per partes essentiales, quæ si suerint Metaphysicæ, nempè genus, & disserentia, desinitio dicitur Metaphysica, & huiusmodi est animal rationale. Si verò partes suerint physicæ, scilicet materia, & sorma, definitio dicitur physicæ, ve Homo est constans corpore, & anima rationali. Quæ desinitio dicitur etiam causalis intrinseca: quia datur per causas intrinsecas, scilicet materialem, & formalem.

Alia est definitio descriptiua: quæ scilicer explicat essentiam per proprias passiones, veanimal rissibile, ad quam pertinet definitio causalis, quæ datur per causas extrinsecas scilicet essicientem, & sinalem, ve quando dicimus: homo est creatus à Deo ad hearitudinem consequendam. Ve autem hæ definitiones causales sint honæ, debent assignari propriæ causa definiti: si enim causa sint communes, non poterit definitio conuerti cum suo definito, ve per se patet. Et ideò præcisè per causam materialem, scilicet materiam primam, non potest aliquid henè definiti: nec similiter per causam essicientem vniuersalem propter candem rationem.

Vrtum autem præter definitionem essentialem, & descriptiuam detur definitio accidentalis, quæscilicet tradatur, non per propriam passionem; sed pet accidentia communia, dissicultas est inter Doctotes; quæ tamen non potest in præsenti commodè explicati, donec examinemus, quæ accidentia sint propriæ passiones; quæ verò communia: de quo agendum est in sine prædicabilium. Pro nunc tamen certum debet esse desinitionem accidentalem, in cuius genere, & differentia desinitum conuenit cum aliis rebus, non posse esse exactam; qua ratione, animal album, est bona definitio hominis: quia non solum in animali, sed etiam in albedine conuenit homo cum aliis, quod est contra rationem disse-

l 1 tentia

rentie, & bone definitionis: & in hoc sensu reitciunt aliqui definitionem accidentalem, que quidem merito reitceretur, si hoc modo explicanda esset talis definitio.

Ceterum, probatiores Dialectici per definitionem accidentalem intelligunt cam, in qua differentia sumitur ex aliquibus accidentibus commanibus, que licet separation sumpta conveniant atiis tamen simul iundea soli definito conveniunt, vt fi dicas, Homo oft amimal pulcbrum, bipes , implume , babens caput eretium. Hec enim omnia sunt accidentia communia, & separatim sumpta conveniunt ahis; ionda vero soli homini conceniunt. Et in hoc sensu definitio accidentalis verè est admittenda, cum seruet leges benè definiendi: ac proinde definitio in communi erit triplex, scilicet essentialis, descriptina, & accidentalis: nisi hanc velis ad descriptium reducere, eò quòd omnia illa accidentia communia, simul iun da quodammodo sunt propria definiti.

Hic solent affignari alique regule bone definitionis. Prima est, quòd definitio sit clarior suo desinito. Vocatur autem definitum, id quod explicatur per definitionem, et in hac definitione animal rationale, definitum est homo. Debet ergo definitio esse clarior desinito: quia aliàs non posset ipsum

manifestare.

Ex qua conditione infertur secunda, scilicet quòd definitum non debet ingredi definitionem. Si enim ingrederetur, idem esset notius, & ignotius: cum esset definitum, & pars definitionis.

Tertia est, qu'èd sec sit superflua, nec diminuta. Superflua enim potius parit confusionem, qu'am claritatem, et si dicas, Homo est animal rasjone album:

diminuta vérò non explicat totam essentiam definiti, vecum dicitut, Homo est vinens sensibile.

Quarta, & principalis est, quod definitio constet genere, & differentia, vel saltem aliquo supplente vicem generis, & differentiæ. Cum enim
essentia cuiuslibet rei, quæ per definitionem explicatur, habeat aliquid cum aliis commune, quod appellatur genus, & aliquid sibi proprium, & peculiare, quod dicitur differentia, planum sit virumque
exprimendum esse in definitione, vi explicari possit
tora natura definiti.

Ex qua conditione infertur vitima, quèd scilicet definitio conuertatur cum definito, & è contra. Cum enim definitio contineat totam essentiam definiti, con-

fequens est nulli alteri posse conuenire.

Iuxta quas regulas, duo sunt modi arguendi in definitione. Primus est, à definitione ad definitum affirmatiue, & negatiue, & è contra, est bona consequentia, vt est animal rationale, ergo homo non est animal rationale, ergo non est homo; & è contra.

Secundus ferè in idem recidit, quèd scilicet quidquid predicatur de definitione, prædicetur de desinito, & è contia. Hoc autem intelligendum est, de prædicatis realibus, non verò de intentionalibus, seu prædicatis rationis: non enim valet, desinitio est modus sciendi; ergo desinitum est modus sciendi; nec similiter, animal rationale est oratio: ergo homo est oratio; nec aliæ consequentiæ similes.

Circa modum autem loquendi observandum est, quod inquirenti quæ sit ista definitio, responderi deber, est essentialis, vel descriptima, Phisica, vel Metaphysica, &c si verò inquitatur qualis sit ista definitio, responderi deber, est bona, vel mala: erit quidem bona, si seruet leges assignatas; mala autem, si illas transgrediatur. Nunquam verò definitio dicenda est vera, vel falsa, cum non sit propositio, cuius

est verum, vel fallumfignificare.

Contra definitionem definitionis oblicies. Primò, quia idem non potest definiri per seipsum, aliàs essette notiùs, & ignotiùs, contra secundam regulam : ergò definitio non potest definiri. Probatur contequentia : quia si definiretur, definiretur per definitionem, & sic idem definiretur, per seipsum. Respondetur rationem definitionis in communi definiri per quandam definitionem in particulari : sue ( ve alij dicunt, ) definitionem in actu signato definiri per quandam definitionem in actu signato definiri per quandam definitionem in actu sercito: at proinde non definitur idem per seipsum formaliter loquendo; nam ipsa ratio definitionis in communi, quæ est definitio in actu signato, non est definitio in actu exercito, sed potius definitum, quod explicatur per quandam definitionem in actu exercito.

Obiicies secundo: quia definitio definitionis, scilicet, Oratio explicans naturam rei, conuenit divifioni: ergò est mala. Probatur antecedens: quia diuisio explicat partes rei, sed partes sunt idem quod natura eius sergò divisio explicat naturam

rci.

Respondetur, negando antecedens: ad cuius probationem distinguenda est minor: si enim sensus sit pattes esse realiter idem, quod natura rei, concedenda est : neganda verò, si sensus sit formaliter esse idem. Vnde quamuis divisio explicando partes explicer id, quod realiter est ipsa essentia : & natura : non tamen explicat illud formaliter, provt est essentia, sicut facit definitio, sed solum explicat multiplicitatem in tali essentia existentem : quod aliis verbis solet dici,scilicet, definitionem explicare essentiam, quasi coniungendo partes, & componendo totum: diuissonem verd quasi dissungendo, & dividendo. Primum iudicatur dum dicitur, definitionem explicare essentiam rei: nam essentia significat per n odum totius coniunai, & vniti. Secundum verò declaratut dicendo: divisionem explicare multiplicitatem. quia multiplicitas importat disunctionem, & separaticnem.

#### De Dinisione.

Diussio est eratio explicans multiplicitatem, seu perseum in suas parses distribuens: ve inominis alia parsecorpus, alia anima rationalis. Quæ definitio eodem modo explicatur, ac præcedentes. Solum est addendum, rem quæ diuiditur, appellari diuissum: partes in quas diuiditur, membra diuidentia; & orationem, quæ tales partes explicat, diuissionem. Cum ergò proprium sit diuissionis, diuidere totum in suas partes: iuxta diuersos modos totius, diuersæ etiam erunt diuissones: quare sicut totum est triplex, scilicet potentiale, acquale, & accidentale; ita etiam triplex est diussio, alia potentialis, alia acqualis, & alia accidentalis.

Divisio potentialis, quæ etiam dicitur vniuerfalis, est illa, qua totum dividitur in partes, quas subse, & in potentia continer. Hæc autem est duplex: alia genetis in species, quando scilicet divisum æqualitet, & essentialiter repetitur in membris dividentibus, vt cum animal dividitur in hominem, & equum. Et partes, seu membra huius divisionis dicuntur partes subiectivæ: ad quam reducitur divisio generis in disserntias, vt quando animal dividiversa divisio à præcedente, neque propriè genus dicitur divisio in disserntias, sed per disserentias diunditur in species.

Alia est divisio analogi in analogata, quando scilicet divisum principaliter est in vno membro, membro diuidenti, & minus principaliter in aliis: vet sanum respectu animalis, vrina, & medicinæ: ens respectu Dei,& creaturarum,& sic de aliis. In qua diuisione diuisum appellatur analogum,& membra diuidentia, analogata: quorum primum dicitur principale analogatum: quia ratio analogi reperitur in illo simpliciter, & absolute, in aliis verò secundum quid, & per participationem à primo vnde etiam emanauit illud commune proloquium: Analogum per se sumptum stat pro samosiori significato: quæ larè explicanda sunt in ante prædicamentis.

Diussio actualisest, qua totum diuiditur in partes, ex quibus componitur: sue illæ sint physicæ, ve hominis alia pars anima, alia corpus; siue metaphysicæ, ve hominis alia pars animal, alia rationale: siue integrates, ve hominis alia pars caput, alia manus, &c. Et ideo diuissio actualis solet subdiuidi in Physicam Metaphysicam, & integralem.

Dinisio accidentalis est qua, totum accidentale diui-

dieur in suas partes, fieque multipliciter.

Primò quando dividitur subiectum in accidentia, ve corpus aliud album, aliud nigrum. Secun dò, quando è contra dividitut accidens in subiecta, vt album, aliud nix, aliud papyrus. Quibus solet addialia terria diussio nempè accidentis in accidentia, ve cum dicimus: album aliud frigidum, aliud calidum. Hæc tamen divisio non omnino distinguitur ab enumeratis : nam si diuisum sit de essentia membrerum dividentium, vt contingit in hac, coloratum aliud album, aliud nigrum; talis divisio reducitur ad divisionem generis in species : quia perinde est, ac si dicacatur color alius albedo, & alius nigredo, quæ propriè est diuisio generis in species. Si verò diuisum non sit de essentia membrorum dividentium, sed accidentaliter conjungatur illis, vt cum dicimus: album aliud frigidum, aliud calidum, reducitur ad divisionem subjecti in accidentia : quia tunc album, quod est dinisum haber rationem subiecti respectu caloris & frigoris, quatenus, non solum supponit pro corpore, quod est subiectum dictorum accidentium, sed etiam exercet talem suppositionem, vt expli-Camus infrà disput. 4. agentes de variis generibus prædicationum.

Regulæ pro bona divisione sunt.

Prima quod membra diuidentia sint opposita, id est, inter se distincta re, vel ratione: quia alias non essent partes de quarum ratione est, se inuicem excludere. Ex quo etiam sequitur in qualibet diuisione ad minus debere esse duo membra diuidentia, ve de se constat.

Secunda regula est, quòd membra dividentia seorsum sumpta sint inferiora diviso, illudque coniunla ita adaquent, ve non excedant. Et veriusque ratioest: quia divisum est totum, & membra dividentia partes, totum autem, licet excedat vnam partem, non ramen excedit omnes, neque exceditur ab eis.

Tertia solet assignari, quòd divisio tradatur per pauca membra dividentia, ne corum multitudo obscuritatem, & consusionem pariat propter quod divisiones communiter assignantur per membra contradictoria: exprimendo scilicet membrum principale, & loco aliorum negationem eiusdem principalis, vt cum diximus: Animal aliud rationale, aliud irrationale. Vinens aliud sensibile, & aliud insensibile, & sic de aliis.

Ve autem hæc condirio sit vndequaque recta, intelligenda est, cum grano salis: nam in primis, si omnia membra diuidentia alicuius diuisi, ve omnes

Colleg. Compl. Logica.

species alicuius generis notze suerint & in diussione enumetentur quattuis plutes sint proculdubio diussio erit bona quia licet per accidens ex desectu nostri intellectus sortè generet consusionem, secundum se tamen est manisestiva multiplicitatis diussi.

Cæterum, quia non semper nota sunt omnia membra dividentia, vel dato quòd sint nota; non tamen sunt necessaria ad propositum de quo agitur: ideò frequentius solet divisio tradi per pauca membra, comprehendendo sub aliquo eorum alia quæ sub diuiso continentur. In quo sensu intelligenda est prædicta regula.

Pro qua etiam secundò notandum est quod quando diuisio datur per vnum membrum politium, & aliud negatiuum . vt in hac : Animal, aliud rationale, & alind irrationale: tunc membrum negatiuum, nempe irrationale, non est intelligendum pure negatiuetic enim non solum conuenit brutis, sed etiam plantis elementis; & aliis quæ non continentur sub animali: siquidem omnia hæc non sunt rationalia; ac proinde sunt negatiue irrationalia; quod tamen est contra secundam regulam iuxta quam vnum membrū diuidens, non porest extendi vlera diuisum. Debet, ergo membrum negatiuum alicuius diuisionis sumi prinatine, vt scilicet significat carentiam alterius membri positiui intra proprium divisum, & isto modo irrationale est membrum diuidens in prædicta divisione quia prove sic non significat carentiam rationalitatis in quocumque subiecto, sed solum intra genus animalis.

Tres sunt modi arguendi circa diuisionem.

Primus est, à diviso ad omnia membra dividentia, & è contra valet consequentia, tam assirmatiuè, quam negatiuè: vt, est animal, ergo rationale, vel irrationale: est rationale, vel irrationale, ergo animal,&c.

Secundus, à membro dividenti ad divisum vale affirmative: non tamen negative. A diviso verò ad quodlibet membrum dividens, valet negative non tamen affirmative; ve non est animal, ergo neque homo. In reliquis exempla parent.

Tertius à diuiso, cum negatione vnius vel plurium membrotum secundum qualitatem diuisionis, ad affirmationem alterius membri restantis, bene valet: vt, est animal, & non rationale, ergo irrationale: est elementum, & non ignis, aër, vel aquajergo

Modus autem loquendi in diuisione idem est ac indefinitione: nam interroganti, que sit hec diuisio? Resp. potentialis, vel actualis &cc. si verò inquiratur qualis sit Resp. bona vel mala; non tamen vera, vel falsa.

Obiicies contra dicta, & primo contra divisionem divisionis quia divisio nominis, qua scilicer nomen dividitur in sua significata, vt nomen canis, quod significat canem marinum, coelestem, & latribilem, est vera divisio & tamen non continente sub enumeratis rergo divisio divisionis est insufficiens.

Respondetur significationem in vocibus esse quodedam accidens rationis, ad placitum positum in ipsa entitate reali vocis vt insta dicemus, & ideo quando voz diuiditurin sua significata, diuisto est subiecti in accidentia, nempe cuiusdam subiecti realis, in quadam accidentia, rationis.

Obicies secundo contra secundam régulam : quia hæc est bona diuisio : bominis alsa pars animal ; alia rationale : & tamen vnum membrum dividens , nempe animal est superius diviso, & excedit illud ; ergò falsa est dicta regula. Resp. animal posse sumi dupliciter, scilicet vt eit totum potentiale, & vt est pars actualis: primo modo est superius ad hominem, & prædicatur de illo : sic autem non est membrum dividens in illa divisione : secundo modo est pars actualis hoc modo, vi est membium dividens in prædicta divisione.

#### De Argumentatione.

Rgumentatio est: Oratio explicans illationem A unius ex also, five vt alij dicunt : Est oratio, in qua unum ex alio inferri denotatur. Hac enim in idem recidunt : vt Petrus ambulat, ergò mouetur. Ex quo lequitur primò ad argumentationem non sufficere, quod vnum possit inferri ex alio, sed necesse est, ve explicetue illatio : proptet quod ista non est argumentatio : Petrus ambulat, & mouetur : quia ibi non explicatur motum infetri ex ambulatione.

Secundo sequitur tria reperiri in aigumentatione. Primum est, id ex quo aliquid inferrur : quod si fuerit vnice propositio dicitur antecedens : si verò fuerint duz, prima dicitur maior, & seconda minor. Secundum eft, id quod infertur ex antecedenti, & dicitur consequens. Tertium est nota illationis, qua elicieur consequentia: quia indicat consequens inferri ex antecedenti, v. g. in hac argumentatione: Omne rationale est risibile: omnis bomo est rationalis; erge emnu home est risibilis: Duz prima propositiones se tenent ex parre antecedentis, & appellantur maior, & minor; tertia verò dicitur consequens: & tandem illa particula Ergò dicitur consequentia illationis: quia designat consequens inferri ex antece-

Hæc autem nota illationis triplex est : alia conditionalis, in qua illatio fit media particula, 6, vt, si homo curtit, mouetur e alia rationalie, in qua ponitut particula, erge, vel igitur, vt Petrus est rationalis, ergò risibilis: & alia causalu, in qua ponitur patticula, quia, vel similis, vt, quia homo est rationalis, est admiratiuus. Aliis etiam modis potest fieri illatio, vt benè notat Soto, tract. z. Summula. rum, cap. 15. vt fi dicas : quando Petrus disputat, benè agit : vbi ignis est, calor est, &c. Quia tamen omnes ista illationes resoluuntur in aliquam ex tribus assignatis, vt consideranti patebit : ideò has tantum enumerant communiter Dialectici : imò quia ferè omnes illationes possunt resolui, & exerceri per illationem rationalem, ided ipse frequentius in argumentis veimur. Cum ergo triplex sit nota illationis, ve vidimus, triplex criam erit argumentatio, scilicet conditionalis, causalis, & rationalis. Recta autem conditionalis, & causalis, quarum non ita fiequens vlus est in disputationibus.

Argumentatio rationalis est quadruplex, scilicet syllogismus enthymema, inductio, & exemplum. Syllogismus est argumentatio constans tribus propolitionibus maiori scilicet, minori, & consequentia. Enthymema est argumentatio constans duabus, nempe antecedenti, & consequenti. Inductio est argumentatio, in qua ex pluribus singularibus infertur aliquod vninersale, vr , hic ignis calefacit, & hic ignis calefacit,& sic de singulis : ergo omnis ignis calefacit. Tandem exemplum est argumentatio, in qua ex aliquo singulari aliud singulare simile colligimus: vt Deus pepercit Niniuitis pænitentiam agentibus: ergo tibi etiam parcet si pænitentiam egeris. Solet etiam diuidi argumentatio in materialem, & formalem. Quid autem vtraque sit, commodius explicabimus libro tertio ficut etiam an omnes quatuor argumentationes enumerate unt verz species argumentationis, & in quo propria vniuseuiulque ratio confistat.

De modo servando inter disputantes multa dicenda sunt in voce : quia tamen corum oblinione plures in disputando emergunt abusus, aliqua oportet feripto prenotare cum Magistro Soto, Toleto, Villalpando, & aliis, veà proprio modo arguendi, & refpondendi,nec minimum deflecatur. Sit ergo prima regula, tàm pro arguente, quam pro respondente, ne finem disputationis, qui est veritatis inquisitio, peruerrant; & ideò cauenda est proteruia, quod clarè fallum est de kendendo, vel quod manifeste est venum pertinaciter negando. Poterit tamen exercitij gratia verum aliquando impugnari, & fallum aliquando de-

Secunda regula pro arguente est, ve breuiter, & perspicue proponat argumentum, neque extra formam aliquid loquatur, sed sinat respondentem suas

Ita tamen, in probationibus se debet gerere, vt propositio à respondente negata sit consequens argumenti succedentis: alias nihil se secisse putet : ad quod debet oprime nosse artem inueniendi medium, de qua in fine tractarus disseremus.

Tertia tandem regula pro respondente, sit, quòd argumentum à constatio propositum ipse integrum refumat, et respondens cum arguente conueniat, posteaque iterum repetatur maior, & si fuerit falla, negetur, fi vera concedatur; fi ambigua distinguatur: fi verò fuerit argumento indifferens, ita ve ad illud non intersit, an sit vera , vel falsa , dicatur , transeat maior. Post hæc verò repetetur minor, & ibi fiat ( si faciendum est ) sicut dictum est de maiori : quacunque tamen negata, ibi cessabit responsio. Si autem minor concedatur, repetetur consequent, quod nec concedi, nec negari potest, sed tantum distingui : & secundum vnum, aut alterum sensum eius concedetur, vel negabitur consequentia. Itaque antecedens, scu maior,& minor possunt concedi, negari, dutingui, vel transire : consequens neque concedi , neque negari, sed solum distingui : consequentia verò nunquam potest distingui : sed tantum concedi, aut negari. Qui tamen concessa maiori, & minori negat consequentiam, tenetur ostendere defeaum argumenti, alias conuictus censendus est. Non autem licet relpondenti cum concedit aut negat aliquam propolitionem amplius loqui, fi verò diftinxerit, licebit membra distinctionis breuire explicare.

### ፙፙ**ፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙ** LIBER PRIM V S.

De Vocibus simplicibus, scilicet terminis, & corum proprietatibus.



X PLICATIS generalibus, & necessariis instrumentis sciendi, iam facile poterit aliorum noritia comparari: & ideò in hoc primo lib. iuxta methodum supra przscriptam.

agendum est de vocibus simplicibus, seu terminispro quo lit.

CAPVT

#### C A P V T I.

#### De fignificatione, seu ratione signi.

Via significatio est id ratione euius voces, aut scripturæ dicuntur termini, sub qua proinde consideratione pertinent ad institutum Dialecticum: operæ pretium est antequam de ipsis terminis agamus, breuiter exponere quid sit significare, seu esse signum,

& quot modis contingat.

Significare ergò est: Potentia eognoscitina alind à se reprosentare, atque ita signum erit illud: Quod prater sui cognitionem alterius eognitionem inducts: siue vt desmit D. Augustinus 2. de Doott. Christiana cap. 1. Signum est, quod puater speciem, quam ingerit sensibus, alind aliquid facis in cognitionem venire: sicut vestigio viso transisse animal cuius vestigium est, cogitamus, & sumus est signum ignis, quia sumo viso statim ducimur in cognitionem ignis etiam occulti. Quo sit vt cuilbet signo respondeat duplex cognitio, qua solet appellari notitia. Prima est ipsius signi, qua scilicet signum cognoscitur, vt cognitio sumi. Secunda est, qua cognoscitur res illa cuius est signum, vt cognitio ignis.

Solet autem dividi signum in formale, & infrumentale. Appellatur signum formale, quod se ipso, & absque prævia sui cognitione aliquid repræsentat, cuiusmodi sunt actus intellectus, quos non priùs cognoscimus, sed ipsi per se sunt expresse quædam simi-

litudines recum.

Signum verò instrumentale est illud, quod præsupposita cognitione sui , aliquid aliud repræsentat, vt
imago depicta Christi Domini est signum instrumentale: quia priùs i psa cognoscitur, posteáque res repræsentata per illam: & huiusmodi signum est, quod
supra definiumus cum Augustino, quodque propriè,
& simpliciter dicitur signum, & de quo agimus in
præsenti: nam hoc modo voces dicuntur signa, vt de
se patet.

Hoc ergo fignum instrumentale est duplex; aliud naturale, & aliud voluntarium, seu ad placitum. Signum naturale est, quod ex sua intrinseca ratione, seclusa hominum voluntate aliquid aliud repræsentat, quomodo sumus est signu ignis, & omnis este Aus, sue cause. Signua placitum est, quod ex hominu institutione aliud repræsentat, quomodo sonitus cymbali est signum lectionis, & omnes voces, rerum quas significant. Nam quòd hoc vox bomo, significet naturam humanam, ex hominum voluntaria impositione processir.

Talis autem impositio sieri debet auctoritate publica, vr patet: & est duplex, alia propria, cùm scilicet vox vsurpatur iuxta propriam significationem, quomodo vox, homo, significat hominem, & vox, leo, leonem: Alia impropria cùm scilicet vox significat per metaphoram, & translationem, vt quando, agnus, significat Christum, & Nero, hominem crudelem.

Ad hæc autem signa reducitur signum, quod appellatur ex consuctudine. Si enim consuctudo sundetur in natura, est signum naturale si verò sundetur in voluntate humana, est signum ad placitum.

Dices, imago Cæsaris non significat illum naturaliter, neque ad placitum, ergo insusficiens est prædica diusso. Probatur antecedens quoad primam partem: quia imago non à natura, sed ab arte habet ve significet: quoad secundam verò, quia si imago Cæsaris sit vera eius essigies, non pendet ex hominum voluntate, quòd Cæsarem repræsentet, ergo, &c.

Resp. imaginem Calaris esse fignum naturale il-

lius, quia quamuis præcesserit ars, qua fuit depista; facta tamen imagine, iam fignificat ex naturali similitudine, & non ex hominum impositione,

Sed contra, quia idem dicendum erit de vocibus, nimirum quod licer significent ex impositione : ea tamen facta, naturaliter significabunt. Respondetur negando sequelam : cùm enim imago sit naturalis si militudo; manente ipsa non potest aliam rem repræsentare, aut proprium prototypum non exprimere : at verò vox eadem manens potest significationem amittere, vel mutare, & ideò non est simile.

Ex dictis infertur voces non pertinere ad institutum Dialecticum secundum suam realem enviratema in quantum seilicet sunt quidam soni in acre caufati, sed secundum quod impositæ sunt ad significandas res, & vt intediis ipsis proprios conceptus explicamus. Vnde entitas realis vocum se habet vt materia, significatio verò vt forma, ratione cuius ipsæ pertinent ad obiectum Logicæ. Ex quo tandem sit voces non significatiuas, vt blistiri, seindapsu, & similes non pertinere ad præsens institutum.

#### CAPVT II.

#### De natura, seu essentia termini.

Ristoteles primo Priorum desinit terminum discens: Terminum autein eum appello, in quem refoluitur propositio, vi pradicatum, or id de quo pradicatur. Ex quibus verbis desumpta est communis desinitio, scilicer: Terminus est extremum propositionis: sicut enim extrema puncta alicuius linez dicuntur eius
termini; quia talis linea non habet vllam sui pattem
extra illa: sic etiam extrema propositionis, nempe
subiectum, se prædicatum vocantur termini, quia
intrà illa tota propositio clauditur. Et ideò in desinttione adducta extremum ponitur loco generis; quia in
illo conuenit terminus Logicus cum extremis linez,
se aliatum retum: loco verò differentiz ponitur ly
propositionis: quia per hoc differentiz ponitur ly
propositionis: quia per hoc differentiz ponitur ly
propositionis quia per hoc differentiz verò Logicus est extremum propositionis.

Ex hac Aristot, definitione, orta est dissicultas, que solet in præsenti controuerti: an scilicet voces extra propositionem sint termini. In qua partem assirmativam desendunt aliqui, contendentes voces este verè terminos ex eo quod habeant aptitudinem ad componendam propositionem: etiamsi a u non component illam. Qu orum sundamentum est; quia iuxta commune Dialecticorum axioma, verba in definitione non dicunt actum, sed aptitudinem: ergò ad hoc, quòd voces sint termini, non est necesse ve actu siniant propositionem, sed sussicio posse illam terminates Cùm autem talem aptitudinem habeant extra propositionem, ve patet, planè videtur sequi verè esse ter-

minos extra illam.

Confirmatur ex communi modo loquendi:nam voces simplices indifferenter appellamus terminos, sine sint intra, sine extra propositionem: ergò vtroque modo verè conuent illis ratio termini.

Nihilominus communior, & vera sententia negat voces extia propositionem propriè loquendo esse terminos: quæ est proculdubio mens Aristot, in prædië sis verbis, & ex eis facilè suadeiur. Tum quia voces extra propositionem non possunt verè appellari extrema, ve à simili cernitur in puncto respectu lineæs in lapide limitari, respectu sundi, & similibus. Tum etiam: quia sola illa potentia, seu apritudo vocum ad componendam propositionem non sussicie, ve ipsa di-

dicatur tesolui in illas; siquidem totum non potest re-Solui, nisi in partes, ex quibus actu componitur, vt de se notum est. Tum præteres : quia suppositio, ampliario, & alix proprietates terminorum non conueniunt vocibus extra propositionem, vt est per se mamifestum, & constabit infrà: ergo neque etiam ipsa essentialistatio termini, à qua ille dimanant. Tum denique quia si voces extrà propositionem essent termini, iam vna, & cadem vox, v. g. home, fimul, & simpliciter ellet subiectum, & prædicatum: siquideto extra propolitionem indifferens eft, & habet aptitudinem ad vtrumque. Qu'od tamen esse falsum satis convincitur, ex co quod subicatum, & prædicatum funt verz species termini, & postea dicemus, ac proinde idem simul, & simpliciter esset sub diuersis speciebus eiusdem generis; qued omninò repugnat, vt aliquando oftendemus. Restat ergò voces extra propolitionem, propriè loquendo, non esse ter-

Vt autem hæc plenè percipiantur, apparearque in quo deficiat contraria sententia, perpendendum eft, quid proprie lignificent, & in quo differant hæc tita, Vox, Nomen, & Terminus. Etenim Vox, fignificat illam entitatem realem soni, qui in ore animalis causatur ex collisione quatundam partium eius: & proprerea sonus ponitur in definitione vocis. Women autem supra illam entitatem realem soni addit significationem, que tali entitati advenit ex impolitione humana : & ided nomen definitur ab Aristot. quod sit vox significatius ad placitum, &c. vt infrà videbimus. Quare sola entitas realis illius soni, si ab ea præscindamus fignificationem, dicitur quidem, & est verè vox; non tamen potest appellari nomen : quia nomen importat vtrumque.

Terminus verò vitra entitatem realem vocis, & sigmificationem nominis addit esse extremum, finiréque propositionem: & ideò hac est optima eius definitio: Terminus est nomen extremum propositionus. Quate catitas realis vocis simul cum significatione, si ab ca præscindatur este extremum propositionis, seu componere illam; dicitur quidem, & est verè nomen, non tamen potest propriè appellari terminus : quia virum est de ratione eius. Ex quo tandem sit, quod sicut in entitate reali vocis sola aptitudo quam habet, ve imponatur ad significandum, non sufficit ad veram rationem nominis, sed debet actu habere fignificationem : ita etiam sola apritudo nominum, ve collocentur in propositione, non sufficit ad versio rationem termini; sed necesse est, ve adu sint extre-

Quamuis autem hæc ita sint, sæpè tamen à nobis confunduntur ista verba; & ideò voces interdum appellamus nomina; & nomina terminos. Que confusio decepit auctores contrariæ fententiæ:dum ex en quod voces extra propositionem verè sint nomina, colligunt debere etiamesse terminos. Per quod paret ad confirmationem sui argumenti; quamuis enim in communi viu loquendi sepè has voces confundamus, non tamen ideò confundenda sunt earum significata : quia vt dicitur secundo Topicotum, Cum pluribus loquendum est, sentiendum verò cum paucioribus.

Ad argumentum autem respondetur axioma illud procedere, quando ipse actus non est de essentia definiti; tunc enim verba in eius definicione dicunt aptitudinem, & non actum : vr patet in homine, de cuius essentia, quia non est actu ratiocinari; ideò quando definitut per animal rationale, solum est sensus esse animal aptum ratiocinari. Si verò de essentia definiti sit aliquis actus, tune verba in eius definitione, non tantum dicunt aptitudinem, sed etiam actum. Et hoc

contingit, vel ob infinitam perfectionem, vt in Deo, de cuius essentia est esse actum purissimum, ac proinde si posser definiri, veiba talis definitionis reucra significarent actum: vel ob summam imperfectionem, sicut ia entibus tationis, vr magis explicamus infrà disp. 2. Et huiusmodi sunt, Terminus, Nomen, & similia; vt ex dicis patet.

#### CAPVT III.

De variis dinisionibus Termini.

I vera sunt, quæ capite præcedenti diximus, pla-Inum fit terminum, prima, & immediata diullione dividi in subiectum, & prædicatum: sicut enim in cadem linea tantum sunt duo puncta extrema, ita in vna propositione tantum sunt duo termini, scilicet prædicatum, & subiectum. Quo fit, vt per talem divisionem propriè dividatur terminus, quatenus terminus est : quia sient ratio termini, sie etiam rationes prædicati,& subie&i propriè loquendo non inueniuntur extra propolitionem : ac proinde prædicatum, & subicetum possunt essentialiter definiti sic: Pradicaenm est terminus, qui dicitur de alio, & subieltum est serminus de que dicitur aliud. Ex quo tandem fit, prædictam divisionem esse essentialem, & generis in species: cum enim terminus essentialiter sir pars propolitionis: & quatenus pars essentialiter dividaur in materialem; & formalem, satis apparet terminum essentialirer dividi in subiectum, & prædicarum: quorum alterum, scilicet subiectum, est pats materialis propositionis, alterum verd, scilicer prædicatum, est pars formalis illius.

Rurlus terminus diuiditur in mentalem, vocalem, & scriptum; sicut triplex est propositio, scilicet mentalis, vocalis, & scripta. Terminus mentalis est extremum propolitionis mentalis:vocalis est extremum propositionis vocalis: scriptus propositionis scriptus. Que divisio est accidentis in subjecta: nam facit hunc sensum : ratio termini , vel potest repetiti in actibus intellectus, vel in vocibus, vel in scripturis: quæ omnia habent rationem subiecti respectu formalitatis termini, que est quoddam accidens rationis-Quamuis autem termini, & propositiones scripte suo etiam modo pertineant ad considerationem Dialecticam, sicut vocales : quia scripturæ etiam, sicut & voces suo modo invant ad dirigendum intellectum; & propterea communiter enumerentur à Doctoribus in hac divisione : tamen quia parum conducunt, non est cur immoremur circa illa. Relicto ergò termino lcripto,

Terminus mentalis appellatur conceptus mentia dividiturque in vitimum, & non vitimum, five vitimatum, & non vleimatum. Prior est qui habetur de re significata per vocem, & dicitur vltimus: quia ibi fistir intellectus. Posterior verdest, qui habetur de ipsa voce: & dicitur non vltimus: quia ibi non sistit intellectus, sed transit ad ipsam rem significatam. Quont, vt concepius vocum non fignificatiusrum possint appellari vltimi : quia non ordinantur ad

Dividitur etiam terminus mentalis in directum, & reflexum. Conceptus directus est, qui habetur de re, vel de voce. Reflexus verdest cognitio præcedentis cognitionis; vi cum quis cognolcit le cognouisse. Dicitur autem restexus : quia runc intellectus supra leiplum reflectiur, ad quod requiritur veramque cognitionem elle in eadem potentia; si enim Paulus cognoscat Petrum cognouisse, cognitio Pauli non est

reflexa, led directa, vt de se patet. Hec sutem diuisio est subiecti in accidentia.

Terminos vocalis, de quo præcipue agimus in præsenti, dividirur prima divisione in categorematicum, & syncare gorematicum. Carogorematicus idem valet, ac lignificariums, & oft ille, qui aliquid per le fignificat, leu qui in propositione est integrum subiectum, aut prædicatum : vt Homo , Leo , &c. Syncategorematicus, idest confignifications, est ille, qui per se separarus non fignificat sliquid; innaus minen categorematico facit illum aliter significate: vt omnis, nullm, alsquis, voerque, & similes : propret quod dicitur confignifications. Appellatur etiam modes subiecti, vel prædicati: quia per le non potest esse subiectum, aut prædicatum sed tantum illa modificare. Qua de causa solet frequenter dici, terminum categorematicum fignificare aliquid, syncategoremuticum verd, aliqualiter : propter quod etiam iste, comparatur optime literis consonantibus, que licet per se non sonent; iunctæ tamen vocalibus faciunt illas aliter, & aliter sonare. Ex quo tandem sie terminum syncategorematicum non esse simplicater terminum, sed tantum secundum quid; & ex consequenti prædictam diuisionem este analogam.

His solet etiam addi terminus mixtus, qui scilicet virtualiter includit duas voces, quarum altera est terminus categorematicus, altera verò syncategorematicus, vt nemo, id est nullus homo. De termino autem syncategorematico qui solet appellari signum,

infià cap. 4. agemus.

Deinde, terminus categorematicus dividicur in incomplexum, & complexum. Incomplexus est cuius nulla pars separata significat, ve Homo, Leo, & omnes voces simplices. Complexus verò est, cuius partes separata significant iuxta significationem totius, ve Homo albus. Per quod excluditur à ratione termini complexi ille cuius partes separata aliter significant, quam in toto, ve Dominus, Sacerdos, & alij similes. Ex quibus complexus simpliciter est terminus; complexus namque cum includat plures voces, & consequenter se oratio, secundum quid tantum potest esse terminus. Ac proinde sec etiam diniso est analoga.

Rursus, terminus incomplexus est triplex. Alius vniuocus, qui scilicet significat plura in aliqua vna ratione omninò conuenientia, vr homo, & animal. Alius æquiuocus, qui scilicet significat plura, nullo modo couenientia, secundum quod per nomen significantur, vr canis respectu larrabilis, marini, & cœlestis, quibus provi sic nihil est commune præter nomen. Alius analogus qui scilicet significat plura, neque omninò conuenientia, neque omninò disconuenientia, sed medio modo, nempè quodammodo inter se similia, vr sanom respectu animalis, vrinæ, & Medicinæ: quia sicut animal dicitur sanum: quia habet in se sanitatem, ita vrina quodammodo dicitur sana, quia indicat sanitatem animalis: & medicina etiam, quia illam causat.

Vbi observanda est regula pro analogis, & zquiuocis, quòd scilicet terminus analogus, si per aliquam particulam determinetur, & restringam ad voum suorom significatorum, potest sieri voluocus, vest cani, qui est terminus zquiuocus, addatur latrabilis, sit voluocus ad omnes canes latrabiles. Similiter si homini, qui est terminus analogus ad vinum, & pidum, addatur viuus, sit terminus voluocus, & idem

est de aliis.

#### CAPVT I'V.

De aliis dinisionibus Termini vocalis.

Se singularem. Terminus vocalis in communem, se singularem. Terminus communis est, qui significat plura divism : vnde terminus collectiuus, qua ratione est terminus collectiuus, vt populus, civitas, gens : non potest esse terminus communis : quia non significat quemlibet hominem seorsim, & divisim, sed omnes simul. Diximus: Qua ratione est Terminus collestiuus: quia si populus consideretur, vt. abstrabit ab hoc, vel illo populo, verè est terminus communis (& idem est de aliis,) quia divisim significat hunc, vel illum populum, sicur homo in communi divisim significat hunc, vel illum hominem. Hac tamen ratione populus, & abj similes termini non sunt collectiui, vt de se patet.

Subdividirur a neem terminus communis in transcendentem, & non transcendentem, iste est qui de aliquibus prædicatur, ve homo animal; ille verò qui in omnibus tebus inuenitur, & ideò dicitur transcendens, id est supra omnia ascendens, & eorum verimas disserentias penetrans. Sub quo sex communiter enumerantur, scilicer ens, res, verum, bonum, aliquida

voum.

Terminus singularis est, qui tant um significat vnum, vt Petrus, aut plura consuncta, vt Granata. Et est quadruplex scilicet determinatus, nempè qui vnum determinate significat, vt Petrus. Demonstratiuus, qui scilicet signo demonstratiuu afficitur, vt hic homo. Ex suppositione, qui scilicet quamuis posser plura significare, tamen suppositione facta, vnum tantum significat. Quomodo, Pilius Maria Virginis, significat Christum Et vagus, qui scilicet significat vnum, sed non determinando, an sit hoc, vel illud, vt quidam homo.

Terrid, dividitur terminus vocalis in concretum, & abstractum. Concretus est, qui significat formam concernendo subiectum, ve album, quod significat albedinem in subiecto, & homo, qui significat humanitatem in supposto. Abstractus est, qui tantum significat formam, ve albedo, & humanitas

Quarra divisio est in absolutum, & connotatiuum. Absolutus idem est quod apud Grammaticos nomen substantiuum, & est ille, qui significat per modum per se stantis. Connotatiuus idem valet ac nomen adie-Aiuum, & est ille, qui significat per modum alteri adiacentis.

Quintò, dividirut in terminum finitum, & infinitum. Termii us infinitus est, qui afficitur negatione infinitante, vt non homo. Finitus verò est, qui simili negatione caret. Pro quo sciendum est dipplicem esse negationem: aliam, quæ tantum afficit terminum; & dictor infinitans: quia reddit terminum infinitum, vt non homo: & aliam quæ afficit copulam, vt lapis non est homo: & dicitur negatio negans, sempérque esficit/propositionem negationem. quia iuxta commune proloquium, negatio hæc est malignantis naturæ, & quidquid post se inuenit, destruit, ac eius oppositum reddit.

Dices Atistor. 1. Periher. cap. 1. exclusisse voces infiniras à ratione nominissergò multò magis debent excludi à ratione termini, siquidem omnis terminus vocalis est nomen, vt suprà vidimus. Respondetur, ibi Aristor. tantum appellare nomina, cas voces, que possunt descruire ad propositionem scientificam, quales non sunt termini infiniti, vt pater: nos autem

in præsenti loquimni vniuersaliter de quibuscunque terminis, vt cognoscemus, qui corum apti sint ad propositionem scientificam, qui verò ab illa reiiciantur. Etin hac lata acceptione voces infinitas vocamus terminos.

Sed contra: quia pari ratione posset affirmari vo ces non significativas esse terminos: siquidem vicumque potest sieri ex illis propositio, etiamsi non possint deseiure scientiis. Respon, negando sequelam: Dialecticus enim tractat de vocibus in ordine ad rectam retum cognitionem: & ideò tantum voces significativa eatumdem retum possunt pertinere ad considerationem dialecticam, à qua proinde meritò reisciuntur voces nihil significantes. Vnde etiam sit iplas verè non esse terminos, nisi sortè velis eas sic appellate, propter quandam remotam, & impersectissimam similitudinem: hoc enim parum interest, dum asseratur materialiter tantum illas esse terminos vi pater, quando dicitur, Blitiri non ess scindapsm, & sic de aliis.

Sexta divisio est in terminum prime, & secunde intentionis. Terminus prime intentionis est, qui significat rem secundum id quod habet à parte rei, ve homo, & equus. Terminus verò secunde intentionis est, qui significat rem secundum id, quod habet ex consideratione intellectus, ve genus species, & similes.

His explicatis restat comparare terminos inter se, & ita loquendo de illis in plurali, sunt in duplici disferentia, alij dicuntur impertinentes: alij verò pertinentes. Impertinentes sunt, quorum vnus, neque infert alterum, neque repugnat illi, vt album, & dulce. Pertinentes verò sunt, quorum vnus, vel infert alterum, vt homo, & animal; vel repugnat illi, vt homo, & equus. Primo modo appellantur pertinentes sequela, secundo verò dicunsur pertinentes repugnantia.

Rursus pertinentes sequela alij sunt convertibiles, quorum scilicet vnus infertalium, & infertur ab illo, vt homo, & rationale. Alij sunt convertibiles, quorum scilicet vnus infertalium, non tamen infertur ab illo, vt homo, & animal.

Pertinentes repugnantia, alij sunt, qui quamuis sint omnino diversi; tamen non sunt propriè oppositi, ve homo, & equus: & hi vulgo appellantur disparati. Alij verò sunt propriè oppositi, nempè qui habent inter se aliquam veram oppositionem. Cum autem oppositio sit quadruplex, ve dicemus in postprædicamentis, inde est hususmodi terminos esse in quadruplici disferentia. Alij opponuntur contratiè, ve calor, & frigus Alij contradictoriè, ve homo, & non homo. Alij privatiuè, ve visus, & cæcitas. Et alij privatiuè, ve Pater, & filius.

#### CAPVT V.

#### De Suppositione.

A Deum modum, quo terminus sortitur essentiam, habet etiam suas proprietates, quæ talem essentiam, consequentus. Sicut enim ex essentia hominis oriuntur admiratio, risibilitas & aliæ passiones, sic ex eo quod termini sint voces significatiuæ componentes propositionem, in quo consistit corum essentia, oritur, quòd hoc, vel illo modo supponant, amplientur, restringantur, &c. quæ consequenter sunt proprietates, seu passiones terminorum. Quare cognita iam essentia, & multiplicitate terminorum, restat corum proprietates inuestigare, quæ sunt suppositio, ampliatio, restrictio, alienatio, diminutio, & appellatio: sic enim terminorum tractatus manebit absolutus.

Suppositio ergò, quæ primum locum obtinet inter has proprietates: Est positio, sen usus termini alicuius, vel ve alis dicunt, Est acceptio termini pro se, vel pro suo significato. Congruentior tamen est prima definitio: nam hæc secunda potius accedit ad divisionem, cum ibi pro differentia ponantur membra dividentia suppositionis, quod quantum sieri possit vitandum est in definitionibus.

Diuiditur autem suppositio in materialem, & formalem. Materialis est positio termini loco sui ipsius, vt in hac propositione, homo est nomen, ly, homo, supponit pro ipsa voce; non verò pro re significata: & dicitur materialis: quia tunc voces non exercent ossicium signi, sed materialiter se habent in propositione. Suppositio formalis est positio termini loco rei significata: nam vt dixit Atist. 1. Elenchor. cap. 1. Cum non liceat res ipsas in disperendo afferre, nominibus vice rerum vismur: Hunc ergò vsum, quo nominibus vimur loco tetum significatarum, appellamus suppositionem formalem: & dicitur talis: quia voces tunc sumuntur formaliter, vt signa.

Porrò suppositio formalis, alia est propria, alia impropria, seu Metaphorica, sicut de significatione diximus sup. cap. 1. Deinde, propria est duplex, alia simplex, & alia realis, seu personalis. Suppositio simplex est positio tetmini, pro suo immediato, & primo significato tantum: quod contingit quando subiectum est terminus primæ intentionis, prædicatum verò secundæ, vt homo est species; ly enim bomo, non supponit pro Petro, vel Paulo, aliàs suppositio esfet falla. sed tantum pro natura humana in communi, que est primum, & immediatum significarum illius vocis. Hoc autem non solum contingit in terminis communibus; sed etiam in terminis singularibus, vt cum dicitur Petrus est individuum; ly enim, Petrus, tantum supponit pro immediato significato, nempè pro hoc individuo; non verò pro natura humana in communi, quæ est significatum remotum. Arque ita sicut propter suppositionem simplicem, hæc non est bona consequentia, homo est species; ergò Petrus est species : sic propter eandem suppositionem non valet è contra, Petrus est individuum: ergo homo est individuum.

Suppositio realis, seu personalis est positio termini, non solum pro primo, & immediato, sed etiam pro secundo, & remoto significato, ve in his propositionibus, homo est animal, vel homo disputat: vbi ly homo, non tantum supponit pro natura humana, sed etiam pro individuis eius. Qui etiam modus suppositionis, non solum invenitur in terminis communibus, ve pater in exemplis positis ( & tunc dicitur suppositio realis communis) sed etiam in terminis singularibus, ve cum dicitur Petrus studet: tunc enim Petrus suppositio realis communis) sed etiam in terminis singularibus, ve cum dicitur Petrus studet: tunc enim Petrus suppositio non solum pro immediato; sed etiam pro remoto significato, scilicet natura humana, & ita valet, Petrus studet: ergò homo studet. Quæ suppositio appellatur realis discreta.

Prætered suppositio realisest duplex, alia accidencalis, alia naturalis. Accidentalis est positio termini pro re existente, secundum tempus importatum per copulam, vel secundum exigentiam prædicati, vt cum dicitur homo est disputans, ly home ratione copulæ supponit pro hominibus præsentibus, & ratione prædicati supponit pro viris : nam disputare non conuenit fæminis. Quæ suppositio accidit, quando propositio est in materia contingenti. Suppositio naturalis est positio termini pro omnibus suis significatis, tam existentibus, quam non existentibus : quod contingit, quando propositio est in materia naturali; tunc enim illa copula est, non importat tempus præsens, sed vnionem quandam perpetuam inter prædicatum, & subiectum, & ided tales propositiones dicuntur absolui

Digitized by Google

absolni à tempore: quia non vnjunt extrema pro aliquo determinato tempore, sed semper propositio est vera, quamuis extrema in rerum natura non existant.

Rursus suppositio communis est quadruplex. Prima dicitur distributiua, & contingit, quandò terminus accipitur pro omnibus suis significatis seorsim, & copulatiuè sumptis, ita scilicet, vt prædicatum de omnibus illis in propositione copulatiua verificatur verbi gratia in propositione homo est animal, ly, bomo supponit distributiuè; quia supponit pro hoc, & in illo homine seorsim, & copulatiuè, atque ita verum est dicere hic homo est animal, & hic homo est animal, &c.

Secunda appellatur copulatiua, & est acceptio termini pro omnibus suis significatis non seorsim; sed simul, & collectiue sumptis, vt in hac propositione omnes Apostoli Dei sunt duodecim, ly, Apostoli, non supponit pro his, vel illis Apostolis seorsim sumptis, sed pro omnibus collectiue, non enim valet; omnes Apostoli sunt duodecim: ergo Petrus & Paulus sunt duodecim: benè tamen valet: ergo isti, & isti, simul sumpti sunt duodecim.

Terria est suppositio determinata quando scilicet terminus accipitur pro omnibus suis significatis sumptis seorsim, & dissunctine, ve aliquis komo est albustnon enim licet inferre in propositione copulatiua: ergo hic homo est albus & hic homo est albus, sed solum in propositione dissunctiua: ergo hic ho-

mo, vel hic homo est albus.

Quarta tandem appellatur suppositio confusa, & contingit quando terminus accipitur pro omnibus fignificatis simul, & dissunctim : id est, quando ita terminus sub dissunctione sumitur pro hoc, vel illo fignificato (in quo differt hæc suppositio à distributiua, ) vr non determinate supponat pro aliquo ( in quo etiam distinguirur à determinata,) sed confusè pro omnibus simul, sub dissunctione tamen sumpris, vt dicum eft : v. g. in hac proprositione, oculus requiritur ad videndum, ly, eculus, non supponit determinate pro vno oculo, sicut si diceremus aliquis oculus requiritur ad videndum:nec similiter supponit di-Aributiue pro omnibus seorsim, & copulatiue: no enim valet, ergo iste oculus requiritur: sed supponit cum quadam confusione, pro omnibus simul , lub diliunctione tamen, & sie bene valet: ergo iste vel ille oculus requiritur ad videndum.

Denique suppositio distributiua est duplex. Alia pro singulis generum, quæ etiam solet appellari completa, & est acceptio termini, non solum pro omnibus speciebus, sed etiam pro omnibus indiuiduis earum, vt in hac propositione, omne animal est viuens, quæ facit hunc sensum, hoc animal, & hoc animal, & hoc animal, & hoc animal, & hic homo, & hic homo est viuens. Alia est pro generibus singulorum, solétque appellari incompleta, & est acceptio termini pro omnibus speciebus, non tamen pro omnibus indiuiduis earum, vt in hac propositione, omne animal suit in arca Noë: reddit enim hunc sensum, ex omnibus speciebus animalis aliquod animal suit

in arca Noë.

His explicatis quia terminorum suppositio maxime variatur ex admissione signorum, quæ supra diximus esse terminos syncategorematicos, oportet illa explicare: priusquam regulas statuamus ad suppositiones cognoscendes. Signa ergò sunt in triplici differentia. Quædam purè vniuersalia, vt omnis, nullus. Quædam purè particulatia, vt aliquis, quidam. Et alia mixta ex particulari, & vniuersali, vt vierque, id est aliquorum duorum omnis; neuter, id est aliquorum duorum omnis; neuter, id est omnium

duorum aliquis : atque etlam termini numerales, ve bis, tria, &c. Quæ omnia sunt signa mixta ex vniuetsali, & particulari, sicut semper aliquando, & similia, miscentur ex categorematico, & syncategorematico.

Hoc igitur supposito: quando terminus nullo afficitur signo, & propositio est in materia contingenti, supponit determinate, si autem propositio suerit in materia naturali aut remota, supponit distributiue, quia ve insta constabit, propositio indefinita in materia contingenti aquiualet particulari, in materia verò naturali, & remota aquiualet vniuessali. Quando verò terminus afficitur aliquo signo, ad cognoscendum quo modo supponar sequentes re-

gulæ lunt observandæ.

Prima pro lignis vniuersalibus. Signum vniuersale affirmatiuum distribuit terminos proximos, & confundit remotos, hoc est, subiectum facit supponere distributiue, prædicatum verd confuse, vt in hac propositione, Omnis homo est animal, vbi homo supponit distributiue, animal verd confuse, (Excipitur appositio copulata, quæ non variatur ratione signi vniuersalis, vt omnes Apostoli sunt duodecim, vbi ly, Apostoli; non supponit distributiue, sed copulate, ) si verd signum fuerit vniuersale negatium, distibuit terminos, tam proximos, quàm remotos, scilicet prædicatum, & subiectum, vt in hac nullus homo est equus, vbi homo, & equus supponunt distributiue.

Secunda regula pro signis particularibus. Signum particulare affirmatinum facir terminum proximum supponere determinate; remotum verò intactum relinquit: vt aliquis bomo est animal, vbi homo supponit determinate, animal verò ac si nullum esset signum su verò signum fueric particulare negatinum, terminum quidem proximum determinat, remotum verò distribuit ratione negationis. vt aliquis homo non est albus.

Tertia regula pro fignis mixtis ex vniuersali, & particulari. Hac signa partim distribuunt, & partim determinant terminos immediatos: verbi gratia, alter, binarium distribuit, & disungit, quando enim dicitur, alter oculus est dexter, sensus est: omnium duorum iste, vel ille est dexter. Similiter vierque binarium quast determinat, & copulatiuè distribuit pro hoc, & illo: nam cum dicitur, vterque pes est claudus, sensus est: aliquorum duorum pedem iste, & iste est claudus. Vbi, observandum est, quòd quia aliqua ex his signis magis accedunt ad purè vniuersalia, vt vierque & neuter, alia verò propinquiora sunt purè particularibus i ideo cum proportione dicendum est, quòd in prioribus magis cernitur suppositio distributiua; in posterioribus verò determinata.

Quarta regula pro mixtis ex termino categorematico, & syncategorematico, est; idem de illis iudicandum esse, ac si categorema, & syncategorema forent disunce. Et ideò quando signum, quod includit terminus mixtus, est vniuersale assirmatiuum, vt semper, id est, omni tempore, distribuit terminum categorematicum, cui coniungitur scilicer tempus; alios verò confundit, vt si dicas, semper homo disputat, ibi tempus distribuitur, homo verò, & alij termini confunduntur: quando autem signum est vniuersale negatiuum, vt numquam, distribuit tam categorema, cum quo iungitur, quam alios terminos, vt si dicas: numquam homo disputat. Et idem seruata proportione dicendum est de aliis.

Quinta, & vleima regula est, quod quilibet terminus, cui applicatur actio verbi, confunditur, ve cum quis dicit, bis cantanis Missam, ibi Missa confunditur: quia confussa temanes sensos an cantarit duas Missa.

Missa, vel bis cantarit candem. Et hæc signa appel-

lantut specialis confusionis.

Tandem duo alia observanda sunt. Primum est has regulas intelligendas esse, tam respectu terminorum, qui ponuntur în recto, quam eorum qui ponuntur în obsiquo. Vnde in hac propositione: Aliquis equus hominis curris, ly, hominis, supponit determinate, sicur equus. Similiter in hac. Omnis equus hominis

currit, ly, hominis, supponit distributiue.

Sceundum est, quod si plura signa afficiant eun-dem terminum attendatur signum æquipollens, & quo modo istud socerit terminum supponere codem modo efficient alia duo : verbi gratia, in hac propositione, Non omnis homo est animal: quia non omnis, valet idem ac Aliquis non, ided talis propositio zquiualet haic, Aliquis homo non oft animal, ac proinde in illa homo supponit determinate, animal verò distributiue iuxta secundam regulam. Si verò quodlibet signum afficit suum terminum, in co exercet proprium officiem, & consequenter impedit alium, vt in hac propositione : Nullus equus eft aliquis lapus, ly, equa, supponit distributiue, & lapie determinative : quia licet illud signum negatiuum, nullus, habeat vim diftri buendi terminum remotum, iusta primam regulam, impeditur ramen à signo secundo, quod afficie ipsum prædicatum, & sic non exercet suum officium respectu illius. Hæc autem omnia sunt valde notanda pro dicendis: nam ex varietate suppositionis oriuntur omnes ferè desecus argumentationum, ve infrà videbimus.

#### CAPVT VI

De ampliatione, restrictione, alienatione, & diminutione.

Mpliatio est Extensio termini à minori ad ma-Aiorem suppositionem, vt in hac propositione, Petrus currit, ly Petrus, non solum supposit pro tempore futuro, sed ampliatur ad præsens: quia reddit hunc sensum, qui est, vel erit, curret. Duplex autem est ampliatio; alia temporum; quando scilicet suppositio termini extenditur ad varias disferentias temporis, que apud Logicos sunt quinque, 'nempè præteritum, prælens, futurum, possibile, & imaginarium, ve in hac propfitione, avarm expetit pecunias, pecuniæ ampliantut ad omnes differentias temporis : quia reddit hunc sensum : auarus experit pecunias , que sunt vel fuerunt, vel erunt, vel funt possibiles, vel imaginariæ. Alia est ampliatio temporum, & suppositorum, quando scilicer suppositio termini extenditur, non solum ad differentias temporis, sed etiam ad plura subiecta; vt in hac propositione, lusti in perperuum vinent, ly, sufti, non solum ampliantur ad tempus præsens,& futurum ratione illius verbi de futuro, sed eriam ad homines præsentes, & suturos. Et hæc ampliatio conuenit terminis communibus, prima verò lingularibus.

Restrictio (quæ ampliationi opponitut) est coar-Etatio termini à maiori ad minorem suppositionem. Fit autem quatuot modis. Primò, per copulam implicationis, vt, homo qui est iustus, diligit Deum; vbi ly homo restringitur ad solos iustos. Secundò per applicationem substantiui inferioris, vt animal homo disputat. Tertiò per positionem adiectiui ex parte ciusem extremi, vt homo albus disgregat visum. Et Quartò per additionem casus obliqui; vt doctrina D. Th. præ-

tantior oft aliis.

Alienatio Est translatio termini à propria, ad impre-

priam significationem: vt in hac propositione, Piele les de tribu Iuda, vbi les transfettur à propria significatione, ad significandum Christum Dominum.

Tandem diminutio est Detrattio parsis suppositionis: vt quando dicitur, Lebyops oft albus secundum dentes, ly albus non supponit pro toro homine, sed pro quadam eius parte, scilicer dentibus; & hoc solet appellari, dictum secundum quid. Si autem contingat terminum detrahi à tota significatione, tunc dicitur remotio: vt si diceremus, homo irrationalis est brutum. Plura circa hæc possent annotari, quæ tractam aliqui, sed vt saciliora, & solo naturalis rationis ductu nota prætermittenda sunt.

#### CAPVT VLTIMVM.

#### De Appellatione.

Ppellatio est Applicatio significati formalis, vanus termini ad significatum alterius. Pro cuius intelligentia notandum est, in termino concreto duplex significatum reperiri: alterum formale, & est ipsa forma, quam concretum significat; vt humanitas, & albedo sunt significata formalia hominis, & albi i alterum verò materiale, & est subiectum, seu suppositum, quod concernit nomen concretum, vt cospus est significatum materiale albi; & persona est significatum significatum seriale hominis. Appellate ergò erit applicare significatum formale vnius termini ad significatum: siue materiale, siue formale alterius, & propterea terminus qui applicatur, dicitur appellans; ille verò cui applicatur dicitur appellatus.

Hinc sequitur primò; terminum appellantem debere esse connotatiuum, ve possit applicari alteri anam ve diximus suprà cap. 4. de ratione huius termini est significare per modum alterius adiacentis. Terminus verò appellatus non necessariò est connotatiuus, sed suf-

ficit elle categorematicum.

Secundò, etiam sequitur appellationem esse duplicem, aliam materialem, nempè quando applicatur significatum formale vnius termini supra significatum materiale alterius: vt in hac propositione: Petrus Logicus esse magnus, vbi magnitudo non applicatur Petro ratione Logicus, sed ratione corporis: & aliam formalem, quando seilicet applicatur significatum formale vnius supra significatum formale alterius: vt si dicas, Petrus est Logicus magnus: ibi enim magnitudo non appellar supra Petrum ratione corporis, sed ratione Logicus.

Hoc supposito: pro appellationibus cognoscendis aliquæ regulæ observandæ sunt. Prima quando subiectum est terminus concretus; prædicatum verò connotatiuus; connotatiuus applicat suum formale significatum supra materiale absoluti. Hac de causa, ista propositio est salsa. Christmest fastm: quia illud patticipium apppellat supra propositum Christi Domini, quod est Verbum Diuinum, cui repugnat sieti. Et eadem tatione, hæc est vera, Christmest aternus; inxta illud Pauli ad Hebr. vst. Christmesteri, & bodie, ipse, & insacula.

Dices: in hac propositione, album est disgregatinum visu, prædicatum appellat supra formale albi, nempè albedinem. & non tantum supra corpus: ergò falsa est regula adduca. Respondetur negando antecedens: nam sensus propositionis est, quòd habens albedinem disgregat visum: & ex vi sermonis non curat propositio, an id proueniat ratione albedinis, vel aliunde.

Secunda regula: quando ex parte subiecti sunt nomen absolutum, & connotatiuum; & ex parte prædi-

cati est aliud connotatiuum : istud appellat supra absolutum, seu sustantiuum, quod est à parte subiecti: ve in hac propositione, Petrus Logicue est magnus, ibi magnitudo tantum appellat suprà Petrum, & non suprà Logicum. Si verò à parte subiecti sit tantum substantium, & à parte prædicati duo adiectiua, seu connotatiua, tunc vnum adiectiuum appellat supra aliud, vt in hac propolitione, Petrus est Logicus ma-

Tertia regula : verba fignificantia aliquem actum, fue internum, siae externum, aplicat suam actionem supra significatum formale termini, cui iunguntur, & non supra materiale, vt cum dicis, vidi Papam, vel facio calceum, sensus est te vidisse Papam, dum erat Papa; & efficere formam calcei, non verd eius ma-

Quarta regula: nomina numeralia primitiua, vt due, tres, quainer, &c. quando applicantur terminis sustantinis, non solum appellant supra significatum materiale, sed etiam supra formale: & ideò verum que multiplicant, vt si dicas, video tres homines: sentus est, video tria supposita habentia tres humanitates. Si verò talia nomina applicentur terminis adiectiuis, solum appellant supra significatum materiale eorum, & illum tantum multiplicant : non verò fignificatum formale, ve cum dicis, vidi duo alba, & sensus est vidisse duo subjecta habentia albedinem : esserque pro. posicio vera etiamsi per impossibile vna albedo esser in

Propter hancegulam ista propositio est hæretica: In diuenis sunt tres Dy : quia reddit hunc sensum, in diuinis sunt tria supposita habentia tres Deitates, quod est contra fidem. Ista verd sunt vera & Catholick: In dininis sant tres dinini, tres emnipotentes, tres Sapienies, ejes aterni, &c. si hac omnia sumantur adic-Aiuè: quia sensus est, in divinis sunt tria supposita habentia Deitatem, omnipotentiam, eternitatem, &c. Non verd si sumantur substantiue, quo sensu loquitur Athanasius in Symbolo. Videatur D. Thom. prima parce, questione 39. articulo 3. Ca-

ie tanus ibidem.

Propter eandem etiam regulam, si vna persona diuins assumetet plures humanitates, non dicerentur plures homines, sieut neque è contra, si plures persone assumerent candem humanitatem : possent tamen tunc dici plures humani, si verò plures Persona assumerent plures naturas, verè dicerent plures homines: quia tunc multiplicaretur tam lignificatum materiale, quam formale, quod requiritur ad multiplicationem termini substantiui, vt explicatum est. Videatur D. Thom. 3. part. q. 3. art. 6. & 7.

In fine huius capitis notandum est, quod consequentia redditut mala, si varietur appellatio, hoc est, fi transit de formali ad materialem, & ideo non sequitur : calceus est corius, fit calceus, ergo fit corium. Quod etiam in aliis proprietatibus terminorum contingit, ve consideranti patebit, & constabit amplius

ex dicendis.

### 

В E

PROPOSITIONE, & Passionibus eins.

OGNITIS vocibus simplicibus, que ad primam operationem intellectus dirigendam pertinent: transcundum est ad propositiones, quæ ex illis componuntur, & secundæ operationi de-Colleg. Compl. Logica.

seruiunt. Cum aucem oratio si quid superius ad propositionem, ve postea constabit, & hæc coalescat ex nomine, & verbo, ideò de his tribus, antequam ad ipsam accedamus, aliqua prælibanda sunte

#### CAPVT PRIMVM.

De Nomine, & Verbo.

Pures parces orationis considerant Grammaticis & Rhetores, quia ad congruitatem, & ornatum illius sunt omnes necessariæ. Dialecticus verd, cum solum intendat verum à falso secernere, duas tantum considerat, quæ propositioni deserviunt, scilicet nomen, & verbum: de quibus Arist. lib. 2. Periherm. antequam de propositione agetet, disputauit. Qu'amuis autem explicatum sit à nobis, in quo differant terminus, & nomen; huius tamen ampliorem notitiam oponet tradere, vt ita, in quo à verbo differat, cognoscamos.

Nomen ergo ex Arist. ibidem cap. 1. est vox significatina ad placitum, sine tempore cuius nulla pars separata significat finita, o rella. Dicitur, vox significatiua, vt excludantur non fignification: ad placium: vt excludantur figna naturalia : sine tempore; ve excludatur verbum, cuius proprium est significare cum tempore, ve postea explicabimus: cuius nulla pars, &c. ve excludatur oratio:finita, vt excludatur nomen infinitum, & tandem additur, rella, vt excludantur calus obliqui. Ex quo constat Aristot. in præsenti definiuisse nomen, in strictissima significatione, in quantum scilicet potest deleruire propositioni scientifica, ve supra notabamus. Propter quod excludit à tatione nominis propriè di-& terminos complexos, infiniros, syncategorematicos, & obliquos, qui omnes, sicut secundum quid tantum appellantur termini, ita etiam secundum quid

tantum possunt dici nomina.

Verbum etiam ex codem Arist.c. 2.est vox significatina ad placitum, cum tempore, cuins nulla pars separata significat, finita, & rella: & est semper eorum, qua de altero dicuntur, nota. Priores particulæ scrlicet, vox significatina ad placitum, cuins nulla pars separata significat ex dictis noræ sunt, vr autem intelligatur, quæ sequitur, scilicet cum tempore : observandum est non esse idem significare tempus, connotare tempus, & significare cum tempore. Illud ergo dicitur significate tempus, quod impositum est ad significandum tempus, vel aliquam partem eius : vt annus, dies, tempus, &c. Illud verò dicitur connotare tempus, quod fignificat aliquid inferens, & concernens aliquod tempus, ex eo quod determinato tempore fieri soleat, vt (ana, prandium, & similia. Illud autem dicitur significare cum tempore quod significat quasi in actu exercito, aliquam actionem vel passionem, que fiunt in tempore, provt in illo fiunt : vt currit, vincit, &c. Primum, & secundum convenient nomini, terrium verò soli verbo, & participio: & ita per illam particulam, cumtempore, differt verbum à nomine : per vltimam verd, seilicet, est earum, qua de altero dicuntur, nota, differt à participio, quod licet significet cum tempore: nunquam tamen potest esse copula propolitionis, seu vnio, & note extremotum, quæ in illa coniunguntur.

Additur etiam in definitione, finita, vt excludantur verba infinita, non currit, & fimilia: nam ve recte, ait Aristot, ibidem,tam non ina, quam verba infinita non habent determinatam significationem, vepotè quæ tam enti, quam non enti possunt conuenire Tandem additur, resta vt excludantur alia tempora, modi, præter prælens indicatiui,cum enim ibi Atist. loquatur de verbo, quod per se potent enuntiare veritatem independenter ab alio : ideo solum præsens indicatini modi appellat verbum; quia alia tempora dependenter ab illo enuntiant veritatem inde enim hæc propositio de præserito bomo cucurris, est vera; quia aliquando de præsenti suit vera: & idem est de suturo, ve de le paret.

#### CAPVTIL

#### De Oratione.

Ratio ex Aristot. vbi supra cap. 4.est wox signi-Oficativa ad placitum cuius, aliqua pars separata significat, vt homo albus. Dicitur, vox significatina adplacitum, abstrahendo ab hoc, quod sir vna vel plures & in hac particula conuenit oratio cum nomine, & verbo: differt verò ab illis per aliam subsequentem : scilicet, cuius aliqua pars separata significat. Vbi notandum est cum D. Th. super hunc locum lectione sexta, quod significare, sumitur hic ab Aristole in rigore, vt scilicet conuenit in termino categorematico,& diftinguitur à consignificare, quod est proprium syncategorematici : idque declarauit translatio antiqua dum vertit, Oratio eft vox significatina, cuins partium aliquid significationm est. Quo fit vt ad rationem orationis sufficiat vnam eius partem esse terminum categorematicum: ac proinde hæ sunt veræ orationes, emnis bome, nullus e quus, &c. iuxta quod intelligendum est, quod suprà in præambulis diximus, scilicet orationem esse plutes voces diversa significantes: non enim est lensus quamlibet debere propriè significare; sed sufficit, si vna significet, & alia confignificer, ve explicatum est.

Dividitur oratio ab Aristotele ibid. in enuntiativam, & non enuntiatinam. Enuntiatina est illa, quæ aliquid affirmat, vel negat, & hæc, nomine incomplexo appellatut propositio, que semper sit per verbum indicatiui modi: vt cum dicitur, Homo est animal. Non enuntiativa est illa, quæ nihil assitmat, vel negat : sub qua comprehenduntur omnes orationes, in quibus non reperitur veritas, vel falsitas: siue illæ sint imperse & ve communiter appellant Doctores eas, que non generant perfectum sensum, nec reliquont animum audientis quietum vt homo albus, & orationes subiunctivi, & infinitiui modi t sine sint orationes perse ce intra limites non enuntiatiuarum, quales sunt ex, que generant persectum sensum, & relinquunt animum audientis quietum; cum tamen nihil enuntient, vt funt orationes impe-

ratiui, & optatiui modi.

Sub oratione etiam non enuntiatiua comprehenduntut tres modi sciendi, suprà explicati: nam quamuis duo priores possunt appellari orationes imperfeaz, eo quòd secundum se, & præcisis aliis non relinquant animum audientis quietum, tettius verò sit orario perfecta, cum generer perfectum sensum: omnes tamen conveniunt in hoc, quod est esse orationes non enuntiativas; cum in eis nulla reperiatur veritas, vel falsitas. Quod quidem de definitione testatur expreste Arift. vbi fup. cap. 5. dicens. Etenim hominis definitio, nisi est, aut erat, erit, aut einsmodiquidquam addatur, nondum est oratio enuntiatiun. De divisione etiam idem constat : nam omne divisum intraret divisionem, essétque simul ignorum, & pars modi sciendi, quod est absurdum. Et tandem de argumentatione (de qua tamen poterat esse difficultas, co quod componatur ex propositionibus ) idem dicendum est, nimitum ipsam formaliter, vt est ratiocinatio, & discursus, non esse orationem enuntiatiuam, ca

in discursu non sit veritas, vel fassitas: cuius signum est consequentiam proprie loquendo non dici veram, vel fassam; sed bonam, aut malam.

Dices: plures orationes imperfe&z sunt termini complexi; quomodo ergo fieri potest ve idem sie sub genere termini, & orationis; si terminus, & orationon non sunt inter se subordinata: ex eo enim quòd planta, & animal sunt genera non subordinara, repugnat aliquid simul contineri sub veroque. Quod autem terminus, & oratio sint genera non subordinata, manifestum est: nam vel terminus continetur sub oratione, vel oratio sub termino: non primum: quia iam omnis terminus esset oratio, quod constat esse salsum: neque secundum: quia iam terminus contineret sub se orationem, & consequenter propositionem; ac proinde puzdicaretur de illis, quod est absurdum, ergo idem

non potest esse simul terminus, & oratio.

Valdè torquentur aliqui hoc argumento: sed cettè non habet vim si intentiones istæ rece perpendantur. Respondetur ergo concedendo terminum non esse genus respectu orationis neque è contra ve per se patet,& convincit atgumentum:inde tamen solum sequitur eandem rem non posse essentialiter contineri sub veroque, neque amplius probat exemplum ibi adductum. Hoc autem non contingit in præsenti nam secundæ intentiones constitutivæ termini, orationis sunt quedam accidentia rationis, que accidétaliter conveniunt vocibus ab operatione intellectus atque ita cadem entitas realis istarum vocum, bomo albu, denominatur oratio à secunda intentione significationis. deinde totum hoc coniun & um ex vocibus, & fignificatione, quod dicitur oratio, denominatur terminus complexus ab alia secunda intentione, ratione oums consideratur intra propositionem: & îm id, quod essentialiter sunt voces, accidentaliter est orario; & id. quod effétializer est oratio, accidentaliter est terminus complexus, quod non solum non repugnat, sed per sæpè contingit, vt patet in entibus tealibus nam homo accidentaliter denominatur extensus à quantitate :80 toru coniun dum ex homine, & quantitate, rurlus denominatur accidentaliter albu ab albedine; ac próinde eadem entitas hominis accidentaliter continetur sub quantitate, & qualitate, quæ sunt siuersa genera inter se non subordinata: sic ergo in præsenti cadem entitas illarum vocum accidentaliter tantum continetur sub termino, & oratione, vt explicatum est.

Secundo obiicies, oratio que est maniscstatius ignoti, necessario debet generare persecum sensum, & relinquere quietum animum audientis: ergo vel de finitio, & diuisio non sunt orationes maniscstatius

ignoti, vel sunt orationes persectz.

Respondetur aliud esse, manisestate ignotum: aliud verò id, quod communiter Doctores appellant, generare persectum sensum: ad hoc enim opus est verbo copulante ea, que habent rationem agentis. Et patientis in oratione: quod licer interdum siet absque enuntiatione, ve quando precando dicimus:

Miserero mei Deus, tamennunquam sit absque vero

bo, ve per se patet.

At verò explicare ignotum est asserre distincte ca, quæ confuse in illo continebantur; & ideò quando ignotum non continer verbum, vt contingir in incomplexo; ad ipsum explicandum non requiritur aliquod verbum: sed sufficit adducere genus, & disserentiam desiniti: vel membra dividentia divissi. Quo sit; vt quamuis de desinitione, & divisione proprie dicatur esse manisestiva ignoti; non tamen generare persecum sensum aut relinquere quietum animum audientis: quia in se nullum includunt verbum. Et hoc sensu appellantur à Doctoribus orationes impersectæ.

Igitur

Igitur de modis sciendi, qui, ve vidimus, sunt orationes enuntiariuz, & pertinent ad institutum Dialecticum, supra egimus. De aliis verò orationibus non enuntiatiuis, ve sunt, quæ siunt in optatiuo, imperatiuo, aut aliis similibus modis; nihil est in præsenti disputandum: quia ve inquie Arist.cap. 4. citato: Cacera igitur orationes infla siant, queniam artis Rhetorica, vel Poëtica magis propria est earum consideratio: enuntiatiua autem prasentis est inspettionis. Et ideo in sequentibus de Propositione disserems.

#### C A P V T III.

De Propositione in communi, & eius divisionibus.

Propositio solet desiniri sic: Est oratio verum, vel falsum significans. Quæ desinitio solum est descriptiua: nam veritas, & falsitas sunt passiones propositionis, ve insta dicemus. Et ideo essentialis, & quidditatiua desinitio est, quam tradit Arist. loco citato, scilicet: propositio est oratio enuntiatiua. Cuius desinitionis intelligentia satis constat ex dictis cap.præcedenti, neque indiget noua explicatione.

Dividit autem statim Aristor. propositionem dicens: Est itaque una prima enuntiatina oratio, assirmatio, deinde negatio: catera verò omnes coniun tione sunt una. Quibus verbis, notat optime D. Thomas lectione octava, duas divisiones propositionis, sub breviloquio positise Aristotelem Prima est, qua dividitur propositio in simplicem, & compositam; seu categoricam, & hypotheticam. Secunda est sub divisio præcedentis, qua scilicet propositio categorica dividitur in assirmativam, & megativam.

Ad primam ergo divisionem deveniendo:propositio simplex seu caregorica est, que constat subiecto & predicato, tanquam partibus principalibus, & copula tanquam vnione, ve homo est animal.

Pro ouius intelligentia sciendum est aliquando contingere, quod subiectum sit vnica tantum dictio, ve in exemplo adducto; aliquando vna oratio, ve homo albus disgregat visum, aliquando etiam est vnica propositio, ve homo qui est sustus diligie Deum.

Hæc autem non obstat, quominus dicæ propositiones sint categoricæ:nam illa integra propositio habet vicem subiecti, quia implicatur in illo. & proptered vocatur copula implicationis:dicitur etiam copula minus principalis, quia ex illa non attenditur veritas, vel fassitas propositionis, sed ex secunda:quæ proptered appellatur principalis. Et idem dicendum est de hac propositione: Homo est animal, est propositio, & similibus:quia ibi illa prima propositio gerit vicem subiecti, atque ideo tota est propositio categorica.

Vbi tandem nota, quod quandocunque in propofitione categorica non explicatur prædicatum id non est: quia reuera talis propositio careat prædicato: sed quia est clausum in verbo, vt cum dicitur, homo dispusar, sensus est, homo est disputans. Maneat ergo illam esse propositionem categoricam, quæ componitur ex subiecto, & tanquam partibus; quod sufficienter explicuit Aristot. eam appellando absolute vnam seu simplicem.

Propositio verò hypothetica, seu composita est illa, quæ constat ex propositionibus tanquam partibus principalibus aliqua vnione vnitis, vt Magister docet, & discipulus audit: de qua agemus, cap. sequenti. Nunc autem videndum est, quæ sit ista divisio, aliqui enim contendunt esse generis in species; sed immeritò: tum quia id repugnat Aristot. in verbis adductis, vbi propositionem categoricam simpliciter appellat vnam, hypotheticam verò vnam tantum Colleg. Compl. Logica.

coniunctione, seu secundum quidituin etiam quia est contra D. Thom. ibid. & Opusc. 48. tract. de Enuntiatione, c. 6. vbi probat esse analogi in analogata Idque facile suadetur: quia enuniare, in quo sita est essentia propositionis, secundum quid tantum convenit hypotheticæ: non enim vnam propositionem de alia prædicat, sicut categorica prædicat prædicat tum de subiecto, in quo consistit propria ratio enuntiationis; sed tantum vnit inter se propositiones categoricas, quod est vmbra quædam, & similitudo propriæ enuntiationis: ergo dicta divisio solum est analogi in analogata. Videatur Mass. Periher.c. 1. quæst. 3.

Veniamus ad secundam divisionem, qua propositio categorica dividitur in assimativam, & negatiuam. Quid autem vnaquæque sir, saus exprimunt ipsi
termini: nam assimativa est, quæ iungit prædicatum
cu subiecto, & respondet iudicio intellectus, provt appellatur compositionegativa verò est, quæ prædicatum
à subiecto removet, & correspondet iudicio, provt appellatur divisio. Quæ divisio propositionis verè est
genetis in species, quidquid dicant Sot. & alij: sic enim
docet expresse D. Thomas cum Aristot. locis citatis,
& desendunt communiter Doctores, videatur Massius
vbi suprà quæstione quarta.

Fundamentum est, quia affirmatiuum, & negatiuum dividunt enutiationem, formaliter quatenus est enuntiatio, ergo sunt differentia per se, & essentiales, & ex consequenti constituunt veras species.

Probatur antecedens; tum quia vnum de alio dicete, in quo consistit enunciatio formaliter sit, vel applicando vnum alteri, in quo consistit assimulato, vel remouendo vnum abaltero in quo consistit negatio, tum etiam quia ista disferentia ita inter se pugnant, vt nunquam in eadem propositione inueniantur; tamen non contingit in veritate, & falsitate, potest enim vna propositio transire de vera in falsam; non tamen de assimulativa in negatiuam; quod signum manifestum est affirmatiuum, & negatiuum este disferentias essentiales propositionis, veritatera verò, & falsitatem; quadam accidentia illius. Ex quo tandem sit divisio propositionis in veram, & falsam, tantum esse sub-iecti in accidentia.

Vr autem alias divisiones propositionis cognoscamus, notandum est, quòd sicut in substantia corpores; v.g. homine, quatuor reperiuntur, scilicet forma, materia, quantitas, & qualitas, sic suo modo intellectus cadem quamor in propolitione distinguit. Forma ergo est vnio illa prædicati, & subiecti secundum affirmationem, vel negationem, de qua satis constat ex di-&is. Materia vero est habitudo prædicati, antecedens iplam vnionem, quæ fit per enuntiationem. Quantitas est illa magnitudo, secundum quam propositio dicitur voiuerfalis, seu particularis. Et appellatur quantitas: quia sicut ratione quantitatis realis res sunt magnæ, aut paruæ; ita proposicio ratione talis magnitudinis est vniuersalis, vel particularis. Tandem qualises propositionis est illa secundum quam dicitur vera vel falsa: quia veriras, & falsitas, sunt quasi passiones propolitionis, vt diximus.

Porrò materia propositionis est triplex, sieut triplex est habitudo, quam potest habere prædicatum respectu subiecti. Alia naturalis, quando scilicer prædicatum est de essentia, vel propria passio subiecti: alia contingens, quando scilicet prædicatum est accidens commune respectu subiecti: tunc enim contingenter se habet ad alsud, vepotè quod non nascirur ex intrinseca natura eius; alia temota, quando scilicet prædicatum repugnat subiecto. Vbi aduertendum est, manente eodem prædicaso, & subiecto, semper manere eandem materiam propositionis;

tionis; quantumuis ipla varietur penes affirmationem, vel negationem; vniuerfalitatem vel particularitatem; aut veritatem; vel falfitatem. Cuius ratio est, quia semper maner illa habitudo extremorum, que consideratur ante iplam actualem predicationem. Et ideo iste propositiones sunt in materia naturali, homo est animal, homo non est animal: & he in materia contingenti, Omnis homo est albas, aliquis homo non est albas: & he in materia remota, homo est lapis.

His explicatis: primò dividitur propositio ratione materiæ in necessatiam, contingentem,& impossibilem. Necessaria est, que enunciar rem, que aliter se habere non potest:contingens, quæ aliter se habere potest: impossibilis verò est, quæ enuntiat rem, quæ sic se habere non potest. Quod fit, vt non sint idem propositionem esse in materia naturalis& esse necessariam: i. quidem hac, Homo non est animal, est in materia naturali; & tamen est impossibilis. Similiter non sunt idem propolitionem elle in materia remota, & elle impossibilem:nam hæc, Homo non est equus, est in matetia remota; & tamen eft necessaria. Quod vt plenè percipiatur, observanda est sequens regula, quod scilicet in materia naturali omnis propositio affirmatiua est necellaria; negatiua verò, impossibilis: in materia autem remota omnis propolitio negariua est necessaria; affirmatina verò, impossibilis: at in materia contingenti, tam affirmatius, quam negatius semper manent con-

Secundò dividitur propositio ratione quantitatis in vniuersalem, indesinitam, particulatem, & singularem. Vniuersalis est, cuius subiedum est terminus communis signo vniuersali affectus, vt omnis bomo est animal, nullus bomo est animal. Indesinita est, cuius subiedum est terminus communis nullo signo affectus; que si suerit in materia naturali, & remota, equivalet vniuersali; si verò suerit in materia contingenti, equivalet particulari. Particularis est, cuius subiectum est rerminus communis signo particulari affectus, vt, aliquis bomo est animal. Et tandem singularis est, cuius subiectum est terminus singularis, siue sit determinatus, vt Petrus, siue demonstratiuus, vt bic bomo: siue ex suppositione, vt Filius Maria

Hinc fit ad quantitatem cognoscendam respicien dum esse subiectum, & non prædicatum: si enim subiectum, est terminus singularis, prædicatum verò communis, vt Petrus est animal propositio est singularis, si verò è contra subiectum sit terminus communis signo vniuersali assectus, prædicatum verò terminus particularis, vt omnis bomo est aliquod animal, propositio est vniuersalis.

Virginis.

Ratio autem huius est e quia quantitas, quæ est accidens reale, oritur ex composito reali ratione materiæ: vnde cum subiccum in propositione habeat rationem materiæ respectu prædicati, ex illo pensanda est quantitas propositionis, quæ est accidens rationis.

Tertiò dividitut propositio ratione qualitatis ia veram, & fassam. Propositio vera est, quæ dicit rem sicuti est in se, fassa verò, quæ rem, aliterac est in se, enuntiat. Ad qualitatem etiam propositionis pertinet esse modalem, exceptivam, exclusivam, &c. vt insià videbimus.

#### CAPVT IV.

#### De propositionibus hypotheticis.

Vid sit propositio hyporhetica, diximus cap. præcedenti: nunc autem explicanda sunt membra diuidentia, quæ sub illa continentur. Dividitur ergo à
D. Thoma Opusc. citato, capite decimo quarto in copulativam, disunctivam, & conditionalem: ad quam, vt
expresse ibidem inquit, reducuntur rationalis, & causalis, & si quæ sunt aliæ huiusmodi.

Copulatiua est illa cuius partes principales vniuntur coniunctione copulatiua, quales sunt, & ac nec, & similes: vt si dicas: Homo est rationalis, & equus est hinnibilis:neque bomo est lapis, neque equus est risibilis, & c. Ad veritatem autem copulatiuæ requiritur, quod vtraque pars sit vera: ad falsitatem verò, quòd vtraque, vel altera sit salla. Vt autem sit possibilis, non sufficia vtramque partem esse possibilem: sed requiritur ettam vt sint compossibiles, hæc enim propositio, Perrus loquitur & non loquitur, constat partibus, quarum quælibet seorsim est possibilis: quia tamen sunt inter se incompossibiles, ideo tota propositio dicenda est impossibilis.

Dissunctiva est illa, cuius partes principales vniuntur coniunctione dissunctiva, quales sunt, vel aut, sine, & similes vt si dieas, vel Petrus loquitur, vel sedet. Tunc autem propositio dissunctiva est vera, quando altera pars est vera, & tunc falsa, quando vtraque pars est sols.

Est tamen difficultas, an etiam sit salsa, quando veraque pars est vera : quòd enim sit salsa, eradet expresse D. Thom.logo citato, ve docent communiter Dialectrici. Aliunde autem videtur asserendum, esse veram: si enim ad ed sufficit veritas venius parcis: ergo melius sufficit veritas verius que, quando quidem du avecitates se impedite non possunt.

Respondetur coniunctionem disunctivam sumi posse dupliciteriprimò propriè, & in rigore disunctionis, quomodo virtualiter continer propositionem exclusiuam, & reddit hunc sensumialterum rantum istorum est verum, sicque setis apparer propositionem disunctivam esse falsam, cuius veraque pars est vera in qua proprietate, & rigore loquuntur D. Thom. & Dialectici. Secundo verò modo toles interdum sumi coniunctio disunctiua, non in rigore disunctivo, sed ve volet idem, ae saltem, vel ad minus. & tunc reddit hunc sensumi sumi saltem istorum est verum: quomodo sartis pater ad veritatem disunctium non obesse, quòd veraque pars sit vera.

Propositio conditionalis est illa, cuius partes principales vniuntur media particula, fi, aut alia confimili : v. g. S. Petrus disputat, loquitur, si equus est rationalis, est risibilis, & alia huiulmodi. In quibus: quia simul etiam sunt argumentationes, ve supra in præambulis vidimus, ideò vna oratio, seu propositio caregorica vnitur alteri per modum cuiusdam con. secutionis, atque jta prima appellatur antecedens, secunda verò, consequens. Quod etiam proportionabiliter invenitur in propositione hypothetica rationali, & causali: & propterea sub conditionali comprehenduntur à D. Thom. vt sopra vidimus. Est autem propositio rationalis, cuius partes principales vuiuntur media particula, ergo, vel igitur, vt si dicas, Petrus ambulat, ergo mouetur. Causalis vero est, cuius partes principales vniuntur media particula, quia, aut alia coniunctione causali, vt cum dicitur, quia ignis est, ca-

Dices

Dices: quomodo eadem oratio potest esse simul argumentatio, & propositio, cum hac essentialiter sit oratio enutriativa; cui proinde convenir esse veram, vel salsam: illa verò contineatur sub oratione non enunciativa, cui consequenter solum potest convenire esse

bonam, vel malam, vt supra diximus.

Respondetur, quod sicut propositio hypothetica secundum quid tant um participat rationem propositionis, ita secundum quid tantum est enunciatio; & secundum quid tantum dicitur affirmatiua, vel negatiua vera vel falla, &c. cui enim secundum quid convenit aliqua essentia, secundum quid etiam con ueniunt, que talem essentiam comitantur. Non est autem inconveniens, vt id, quod simpliciter est in vno genere, secundum quid pertineat ad aliud, cuius aliqualem rationem participat. Et sit contingit in præsenti : quia enim particulæ conditionales, causales, & rationales simplicites sunt notæ illationis, simpliciter constituunt argumentationes, que sunt orationes non enuntiative; & prout sic dicuntur bonæ, vel malæ, quia verò ibi etiam interuenit quidam modus enuntiationis, saltem virtualiter: ideo tales orationes secundum quid participant rationem propositionis; & prout sic dicuntur, verz, vel falla. Vide Huerros hic capite quinto, quastione decimanona, ait. 1. ad 4.

Igitur ad hanc veritatem istarum propositionum, generaliter requiritur vt categorica, que dicitur consequens, sequatur ex alia quæ, est antecedens, seu quòd consecutio sit bona: hoc tamen non sufficit in omnibus nam, ad veritatem rationalis etiam est necessarium, ve ipsum anrecedens sit in se verum; defedu cuius hac est falia, equus est bomo, ergo est animal. Ad veritatem autem propolitionis causalis vitta requiritur, qu'od antecedens fit etiam causa consequentis ; defectio cuius hac est falla ; qui hemo est risibilis, est rationaiss. At verd, ve propositio conditionalis sie vera, sufficit illationem elle bonam, quamuis antecedens, & consequens sint sala: & ideò, ve bene inquit D. Thom: opusc. citato c. 8. hæc est vera, si immobile curris, immobile mouetur; hac autem falfa,si homo est albus, homo est musicus. Vnde etiam emanauit commune dictum, quòd conditionalis ni-

hil ponit in esse.

Non est autem hoc loco prætereundum id, quod ex communi Dialecticorum doctrina notant recte Didacus Albar libro secundo, de auxiliis disputatione septima, & alij Theologi Thomistæ; scilicer, propositionem conditionalem posse du pliciter sumi : primo in rigore consequentiz, ita vt dictio, Si, accipiatur propriè illatiue; & tunc ad veritatem illius sufficit, & requiritur, vt consequentia secundum se sit bona : seu quod ex ipsa natura antecedentis, circumscriptis aliis, sequatur consequens, sue ipsum antecedens, & consequens fint in se vera, vel falla; siue possibilia, aut impossibilia, siue necessaria, aut contingentia. Qua ratione D. Thomas prima parte, quæstione vigesima-quinta, articulo tertio, ad secundum, & alibi sepè affirmat hanc propositionem esse veram, Si Deus vule peccare, peccabit.ficut est ista, si homo est asinus, babet quatuor pedes. Quia autem consequentia, que secundum se est bona, sempe: est bona, & consequenter necessaria; & quæ secundum se est mala semper est mala, & conse quenter impossibilis; ideo omnis conditionalis illatiua vera, est necessaria: omnis autem falsa impossibilis. ac proinde nulla datur conditionalis illativa contingens. Que eit expressa doctina Angelici Doctoris opusculo citato, & libro septimo, Metaphysicæ lectione decima tertia, Petri Hispan, tractatu pri-Colleg. Compl. Logica. mo, Summularum, capite decimo-septimo, Soti, & aliorum Dialecticorum ibidem.

Secundo modo potest sumi illa dictio si, concomitanter, ita scilicet, vt importer concomitantiam antecedentis, & consequentis propositionis conditionalis fundaram, non quidem in bonitate illationis secundùm se, sed supposita aliqua promissione, aut proposito, vel alia causa, ratione cuius, posito in esse antecedenti, poneretur etiam consequens; vt patet in his conditionatis: Si pro me apud Regem intercessorie, dabo tibi equam: si beri venisses in domum amici, canasses cum illo; & similibus. In quibus quamuis vere intercedat aliqua illatio, & consecutio ( hæc enim est inseparabilis à propositione conditionali, vt diximus; tamen talis consequentia non est secundum se bona, & necessatie, ita vt ex vi antecedentis præcise sumpri sequatur consequens; sed sundatur in aliqua promissione, aut proposito, ratione cuius ad positionem antecedentis sequitur consequens, vt di-, dum eft.

Ad veritatem autem propolitionis conditionalis hoc modo sumptæ sufficit, & requiritur, vt verè existat à parte rei sundamentum illius concomitantiæ antecedentis, & consequentis: vt patet in exemplis adductis. Ad hoc enim vt verè quis dicat, si pro me ad Regem intercesseris, dabo tibi equum, necessarium est tunc adesse propositum dandi equum estiam si postea, mutato consilio, not impleatur promissum. Quod si promittens non harbuit tale propositum, propositio suit sals, etiam se sacta apud Regem intercessione, donetur equus: quod etiam patet in alio exemplo, & connincione maniseste in iuramentis promissoriis sub conditione. De quo videri potest D. Thom. 2, 2, quæst. 88, att. 7, ad 1.

Tandem circa proposiciones hypotheticas obseruandum est tunc esse assirmatius, quando principalis earum copula assirmatur, sine partes ipsæ sine assirmatæ, sine negatæ: istæ enim sunt assirmatiuæ: Si bomo est animal, est sensibilis: si bomo non est animal, non est sensibilis. Tunc autem sunt negatiuæ, quomodo principalis copula negatur, sine partes sint assirmatæ, sine negatæ: vt non si Petrus monetur, curris: non si Petrus non monetur non curris.

Loquendo autem de vniuersalitate, aut particularitate, Dialectici communiter fatentur propositiones
hypotheticas ratione sui non habere quantitatem. Cum
enim hæc in propositionibus sumatur ex subiecto, vt
supra vidimus: hypoteticæ autem non componantur
ex subiecto, & prædicato, vt patet, inde sit ipsas
propriè non esse vniuersales, aut particulares. Propter
quod etiam inter eas solum attenditur oppositio
contradictoria; quæ sit proponendo negationem toti
propositioni, ita vt cadat supra copulam principalem,

vt magis constabit ex dicendis.

Multa alia solent aliqui tractare de propositionibus hypotheticis, sed quia iste secundum quid participant rationem propositionis, ex quadam similitudine ad categoricas, vt supra dicebamus: ideò quidquid de his dictum sucrit secilè poterit seruata proportione illis applicari, atque ita so'um restat agendum de propositionibus categoricis. Quia autem inter has propositiones longè faciliores sunt ex, que nullo afficiuntur modo; & propterea appellantur simplices, ad distinctionem aliarum modificataram difficiliorum, nempè modalium, exclusiuarum, reduplicatiuarum, & similium: ideò illarum proprietates priùs explicande sunt: per quod aditus patesiet ad istas cognoscendas.

CAPYT

#### CAPVT V.

#### De Oppositione Propositionum simplicium.

Steut ex habitudine, quam vnus terminus in propositione dicit ad alterum, resultant variz corum proprietates, scilicet suppositio, appellatio, &c. ita ex comparatione vnius propositionis ad aliam tesultant quædam earum passiones, nempè oppositio, æquipollentia, &c conversio; de quibus in hoc; & sequenti capite agendum est. Ex quo patet non esse sermonem de oppositione reali rerum, qualis est ea, quæ versatur inter calorem, & strigus: nam de hoc agitur in postprædicamentis: neque similiter de oppositione terminorum, de qua actum est iam suprà lib. t.c.4. sed tantum de oppositione, quæ inter propositiones inventur.

Hec ergo oppositio, ve colligitur ex Arist. I. Periher. cap. 4. Est affirmatio, & negatio cius dem de codem: sue repugnantia inter propositionem affirmatinam. & negatinam cius dem pradicati, & subiciti. Ex qua definitione, si formaliter intelligatur, ve debet intelligi, inferuntur pluta requista ad oppositionem.

Primum est, vt copula principalis in vna sit affirmata; in alia verò negata : nam ex ista attenditur affirmatio, vel negatio propositionis: propterea ista non opposiunturi Petrus qui disputat loquitur: Petrus,

qui non disputat, lequitar.

Secundo requiritur, vein veraque maneant idem prædicatum, & subicceum, in nomine, in re signisicata, in integritate, in tempore, & in loco : nam hæs omnia signisicantur per ly sius dem de codem : ideò non

oportet illa exprimere.

Defectu eiusdem nominis hæ non opponuntur! Angelus est Dei, Angelus non est Deushomo est albus; homo non est albedo. Desectu eiusdem rei significaræ istæ non opponuntur! Canis luirat, canis non latrat, si in prima siat suppositio pro latrabili, in secunda verò pro cælesti! quod semper contingit in terminis æquiuocis, quando supponunt pro diuersis signisicatis.

Defectu integritatis illæ propositiones non opponuntur, in quarum altera desicit aliqua pars, vel modus prædicati, aut subiecti, quæ tamen erant in alia: itaque quidquid ponitur à parte subiecti, vel prædicati in vna propositione, sine sit casus obliquus, aduerbium, copula implicationis, aut quid simile, debet etiam poni in alia, vt sit oppositio. Excipiuntur tamen signa, que afficiunt totam propositionem, se illam reddunt vniuersalem, vel patticularem: in quibus aliquando est variatio, vt postea dicomus. Et desecu huius integritatis he non opponuntur: Petrus currit: Petrus non currit veleciter: omnis equas Regis possidetur à Rege; aliquis equas non possidetur à Rege; omnis bomo est omne animal, aliquis bomo non est animal, etc.

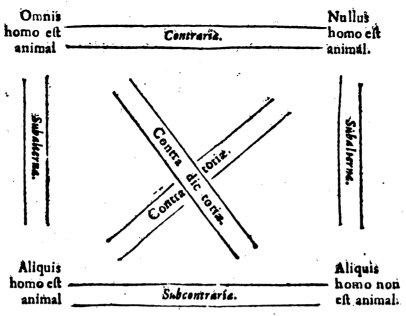
Similiter defectu eiuldem temporis hæ non opponuntur: Petrus disputat: Petrus non disputat, si produversis temporibus supponant. Et tandem desectu eiusdem loci hæ non opponuntur: Magister est im aula: Magister non est in unla, si prima profetatur, dum ille est in aula; secunda verò dum est in Eoclesia.

Quæ omnia hoc vno præcepto comprehenduntur; vt scilicet in oppositione setuentur eædem proprietates terminorum, scilicet eadem suppositio, ampliatio, &c. Excepta suppositione, quæ prouenit à signis afficientibus subsectum: hæc enim aliquando mutatur: semper tamen debet setuari eadem suppositio simplex vel realis, completa, vel incompleta, &c.

Oppositio autem hoc modo explicata est multiplex : alia dicirar contradictoria; alia contraria; & alm subcontraria : quibns etiam solet adiungi subala terna. Oppositio contradictoria inuenitur, quando vna propositio est vniuersalis, & alia particularis t contraria autem, quando ambæ sunt vniuersales : subcontraria verb, quando ambæ sunt particulares : in quibus omnibus oppositionibus, altera propositio debet elle affirmatiua, & altera negatiua : hoc enim est de ratione propriæ oppositionis, vt patet ex desinitione explicata. Et ideò oppositio subalterna, que scilicet versatur inter propositiones, quarum vna est vnivel negatiuz, non est proprie opposino; cum non sie affirmació & negatio. Potest ramen secundum quid appellari talis : quia est inter propositiones habentes diuersam quantitatem. Dicitur verò subalterna : quia parcicularis continerur sub vniuersali: propter quod etiam hæc appellatur subalternans; illa verò subalternata. Que omnia patent in sequenti figura.

**Om**nis





💙 t autem materia hæc omnino comprehendatur 💃 aliqua observanda sunt. Primum est, quod quando lubiectum oft terminus communis & supponit personaliter, seu realiter, requiritur ad oppositionem condictoriam, ve vna propositio sie vniuersalis, & alia particularis, sicut patet in exemplo posto : si verò subiectum sit terminus singularis, vel communis supponens copulate, simpliciter, aut confuse : tunc deber manere in veraque inuariatum; nulla murata quantitate. Bt ideò ista sunt contradi-Conx: Petrus currie; Petrus non curretjomnes Apostoli sunt duodecim : omnes Apostoli non sunt duodecimiad equitandum requiritur equus; ad equitandum non requiritur equus; homo est species ; homo non est spevies, &c. Si autem mutaretut quantitas, non essent contradictoria , vi si dicas: Omnes Apostols Des sunt duodecim, aliqui Apostoli Dei non sunt duodecim. Huius autem rationem tangit optime D. Thom opusc. 48. trad. de enuntiacione capis.cum enim contradicio fit maxima oppositionum, teste Aristot. 10. Metaphyfice cap.7 ac proinde nullum possit habere medium ! consequens est, vi sir totalis remotio affirmationis per negationem. Quare quia vniuerialis assirmatiua totaliter remouetur per negatiuam particularem; sicut negatiua vniuersalis, per particularem affirmatiuam, quando subiectum est rerminus communis, & supponit personaliter, ideo in tali casu contradictio fit mutata quantitate. Quia verò, quando subjectum & terminus singularis, vel communis supponens copulate, simpliciter, aut confuse; si tunc mutaretur quantitas propositionis, assirmatio non taliter temoueretur per negationem, ve patebit consideranti exempla adducta ided, ve inter similes propositiones maneat contradictio, debet manere eadem quantitas, vt explicatum est.

Secundo observandum est in signis mixtis ex vniuersali, & particulari esse etiam suo modo oppositionem: quia enim alia sunt magis vniuersalia, vt
vierque, & neuter; alia magis particularia, vt alter,
& alter non; ided vierque, & neuter opponuntur contrarie; neuter verò, & alter, & similiter, vierque, &
alter non, opponuntur contradictorie; alter verò, &
alter non, subcontrarie. Eadem proportione ista
coniunctio, &, est signum vniuersale; & coniunctio, vel, est signum particulare; & ideo, quando
subicctum in propositione est copulatum (vt aiunt)
media particula &, debet manere cadem coniunctio
in propositione contraria; in contradictoria verò mutanda est in vel. verbi gratia, ista sunt contratia: Petrus,
& equus est rationalis: Petrus, & equus non est ra-

rionalizifia verd contradictoria : Petrus, & touts eff rationalis, Petrus, vel equus non est rationalu. Quad A in vtraque propositione extremum sit copulatum per vel, tunc lunt lubcontratiæ:vt Perrus, vel equus eft rationalus, Petrus, vel equus non est rationalis. Hec and tem intellige, quando partes subiecti non copulantur in ordine ad verbum de plurali ; tunc enim subiecum ex vi talis verbi supponit copulation & sic censetur singulare: ve Petrus & Paulus currunt : propter quod tales propositiones tantum opponuntur contradictorie, sieut alie singulares : ac proinde non debet mutari quantitas; sed retinenda est eadem coniunctio, &, & in sua contradictoria sicipatrus & Punlus non currunt. Vbi tandem nota in propositionibus, quæ constant terminis numeralibus, scilicet bis: tria, &c. optimum modum contradicendi elle, præponendo negationem secundæ propositioni:vt si dicas, bis cantaui Missamznon bis cantani Missam-

#### CAPVT VI.

#### De Legibus Istarum oppositionum.

Is explicatis; alique leges pro vnaquaque oppositione statuende sunt, quas assignant communiter Dialectici. Prima pro contradictorius est;
in nulla materia posse esse simul veras, au simul falsas, Ratio est: quia contradictio est: summa
oppositio; cuius proinde nullum potest esse medium; vt dictum est: ergo sicut impossibile est idem
simul esse, non esse; ita impossibile est, vt idem simul
affirmetur, et omnino negetur de codem: quod sit per
contradictionem, vt pater.

Secunda lex pro contrariis est, in nulla materia posse esse simul veras, bene tamen siniul faisas in materia contingenti. Hoc secundum patet in his propotionibus: Omnis homo est aibus; mullas homo est albus; mullas homo est albus; quas constat esse faisis. Et ad istud genus materia reducuntur propositiones indirecta, in quibus de superiori pradicatur soum inferius: quia hoc habet rationem accidentis respectu illius; propter quod ibi possunt esse dua contratia simul falza: vt cum dicitur: Omne animal est homo; nullum animal est homo Quod autem in nulla materia possint dari simul vera: etiam constat quia ali s datentur dua contradictoria simul vera: etiam constat quia ali s datentur dua contradictoria simul vera; etiam patriculatis sub illa contenta, scilicet aliquis homo est albus, etit vera; sed hac contradictoria alterius negatiua. scilicet nul-

Isu est home albu ! ergò si hæç esser vera, iam darentur duæ contradictoriæ simul veræ.

Tertia lex pro subcontrariis est, nunquam posse esse simul fass, benè tamen simul veras in materia
contingenti. Hoc secundom patet in his: aliquis homo est albas, aliquis homo non est albus, quas constat
esse veras. Primum autem probatur ex distis; quia
alias etiam sequeretur dari duas contradistorias simul
veras: nam si subcontrariæ sunt simul fasse, earum
contradictoriæ erunt necessarió veræ: cum autem contradictoriæ propositionum particularium sint due vniuersales inter se contrariæ, & ex duabus contrariis simul veris sequantur duæ contradictoriæ simul veræ,
vt vidimus; planum sit ex duabus subcontrariis fassis
colligi duas contradictorias simul veras.

Quarta lex pro subalternis est, vt in materia naturali, si vna est vera, alia etiam sit vera; & idem est de salsitate: in materia verò contingenti vniuetsalia potest esse falsa, particularia autem vera; sed non è

contra: quæ omnia satis ex se patent.

Contra primam legem plures solent adduci instantiz, quarum aliquas subiiciemus, vt ex earum solutione aliz facile dissoluantur. Sit ergò prima: quia hz sunt contradictoria: Omne album aliqua albedine est album; aliquod album aliqua albedine non est album: & tamen funt simul veræ, vt patet. ¶ Secunda: quia istæ ctiam funt contradictoria: Omnis hominis alter oculus est dexter, alicuius bominis alter oculus non est dexter: & tamen constat esse simul veras. Tertia: quia hæ etiam funt fimul veræ: Omnis homo feruans omne mandatum Dei saluabitur ; aliquis homo sernans aliquid mandatum Dei non saluabitur : quibus tamem nihil deficit ad veram contradictionem Et idem etiam videtur dicendum de illis: Omne animal fuir in arca Noë: aliquod animal non fuit in arca Noë, & aliis huiusmodi : ergò falsaest prædicta regula.

Respondetur ad primam instantiam casum illum obliquum, aliqua albedine, elle partem prædicati, quod in prima propolitione affirmatur de subiecto: & ideò in secunda debet negari talis casus. Quod vt siat, postponendus est ipsi negationi sic: aliqued album non aliqua albedine est album: quomodo constat hanc secunda propositionem esse falsam: quia ratione negationis distribuitor ille casus obliquus, & reddit hunc sensum: Aliquod album unlla albedine est album. Ex quo infertur generalis regula pro contradictoriis, scilicet quòd, quando vna est vniuerfalis, & alia particularis; terminus, qui in vna distribuitat, non debet distribui in alia, & è contràite tamen quèd nullus maneat in veraque indistributus, aliàs non dabitur vera contradictio, ve patet in exemplo argumenti : si enim ille casus obliquus, aliqua albedine, non postponeretur negationi, maneret in veraque indistributus : ac proinde non eslet vera contradictio.

Per quod patet ad secundam instantiam: ly enim alter oculus, manet indistributus in vtraque illa propositione: essent autem contradictoria, si in secunda dicetetur, non alter, oculus, aut neuter oculus, quod idem est. ¶ Vel secundò respondetur quantitatem propositionis debete attendi ex casu recto, non verò ex obliquo: Se ideò tales propositiones non opponi contradictoria: quia in vtraque, alter oculus, est terminus particularis: opponerentur autem si inuariato casu obliquo, mutaretur tectus secundum quantitatem, dicendo: Omnis hominis alter oculus requiritur: omnis hominis neuter oculus requiritur.

Ad tertiam negandum est illas esse contradictorias: quia ly, omnia mandata, supponit copulatim in prima propositione; ac proinde, ve verè opponeretur, retinenda esar eadem suppositio in secunda dicendo: Aliquis bomo sernans omne mandatum, &c. Per quod Patet ad

alias propositiones ibidem adductas: si enim in vtraque seruetur suppositio completa, prima est falsa, & secunda vera: si verò in vtraque seruetur suppositio incompleta, prima est vera, & secunda falsa: si autem vtraque sumatur in sensu vero, quem potest habere variatur suppositio de incompleta ad completam, & ita non manet contradictio.

Tandem contra secundam legem obiicies: quia ideò in contradictoriis non possunt ambæ esse simul veræ, vel simul falsæ in quacunque materia: quia in illis propositio affirmatiua totaliter remouetur per negatiuam, sed hoc idem contingit in contratiis: ergò ipsæ non potuerunt esse simul falsæ in quacunque materia. Probatur minor: quia hæc propositio omnis homo est animal, totaliter remouetur per hanc, nullus homo est animal: siquidem inter eas nullum relinquitur medium.

Respondetur propositionem affirmatiuam vniuersalem præcise in quantum talem, abstrahendo ab hoc, quod sit in hac, vel in illa materia, non remoueri totaliter per negatiuam vniuerlalem : nam inter , omne, & nullum, mediat aliquis, vt pater, atque ita duz vniversales secundum se verè habent medium, & ex consequenti inter illas non est totalis remotio. Quando verò vniuersalis affirmatiua, & nagatiua sunt in materia naturali, tunc ratione materiz nullum habent medium: quia non est possibile vuamque vniuersalem esse falsam, si aliqua particularis est vera, quandoquidem eadem ratione qua verum est, aliquem hominem esse animal, verum etiam est ratione materiz omnem hominem este animal. Et propterea digimus duas con tratias non posse esse simul falsas in materia naturali, benè tamen in materia contingenti.

#### CAPVT VII.

De aquipollentia, & connersione positio-

Quipollentia propositionum, idem est, ac æquiLualentia earum. & contingit, quando duarum
propositionum verbis disserentium eadem est vis, &
sensus, ac proinde potest multipliciter sieri, siquidem
iste omnes sunt æquipollentes: Cicero est orator, Tullius est orator: bomo disputat, animal rationale disputat,
& aliæ similes. Quamuis autem hæc sit in tei veritate
æquipollentia; in præsenti tamen solum agimus de
illa quæ conuenit propositionibus ratione signorum,
& ideò communiter definitur sie: Æquipollentia est
eadem vis duarum propositionum à diuersis signis proueniens: inuentaque est ad obscuras propositiones in
clatiores resoluendas. Ve ergò propositiones oppositæ
reddantur æquipollentes, tria præcepta sunt obseruanda, quæ hoc carmine continentur.

Pra, contradie, post, contra, pra, postque, subalter. Primum est. Ad hoc, vt duæ propositiones contradictoriæ siant æquipollentes, præponenda est negatio subiecto cuiuslibet illatum. Verbi gratia, istæ sunt contradictoriæ: omnis homo est animal, aliquis, homo non est animal: si ergò primæ præponas negationem dicendo: non omnis homo est animal, candem omninò vim habet, ac secunda, & est illius æquipollens. Similiter si negationem præponas secundæ dicendo: non aliquia homo non est animal, iam reddituræquipollens illi primæ, scilicet, omnis homo est animal. Et hoc significat illa particula carminis, pra, contradic.

Secundum est, Ad hoc, vt duz propositiones come trariz reddantur zquipollentes, postponenda est ne gatio subiecto cuiuslibet carum, vt patet in his: Om

nis homo est albu: nullus bomo est elbus: que funt equipollentes, si in prima ponatur negatio post subiectum dicendo: Omnis homo non est albus : sic enim æquiualet alteri, scilicet, nullus homo est albus. Et hoc significat illa particula; post, contra.

Terrium est. Ad hoc, vt duz subalternz fiant zquipollentes, appohende sint due negationes cuilibet illarum, vna ante subiectum, & alia post subiectum : quod significant illæ vltimæ particulæ, pra, postque, subalier. Exempla facile quisque adducet iuxta dicta: & ideò omittuntur. Pro subcontrariis verò nullum est præceptum : quia hæ non possunt fieri æquipollentes, etiam si præponatur, vel postponatur negatio, ve consideranti patebit.

Hinc sequitur illa signa, que afficiunt propositiones equipollentes esse inter se equipollentia; imo posteriori iure, ac-ipse propositiones: siquidem ab illis prouenit zquipollentia earum. Huiulmodi autem signa comprehenduntur à Dialecticis versibus se-

Non omnis, quidam non: omnis non, quasi nullus.

I Non nullus, quidam, sed nullus non, valet omnis,

I Non aliquis nullus:non quidam non vales omnis. y Veerque non, neuter : neuter non , vales vierque.

I Non alter, neuter: non alter: non, est vierque.

y Vltima proprietas propositionum est conuersio cuius notitia ad artem syllogisticam est summe necessaria: quia media illa syllogismi impersecti ad persecos reducuntur. Conversio ergo est transmutatio unius extremi totalis in alterum extremum totale,scilicet subiedi in prædicatum, & è contra:vt si dicas, nullus homo est lapis, nullus lapis est homo. Ex quo paret conversionem, que à Dialecticis appellatur, per contrapositionem,& fit mutando terminos finitos in infinitos, non esse propriè conuersionem : siquidem ibi non transmutantur extrema : sed potius auferuntur : qua etiam de causa, & quia non est necessaria ad Dialecticum institutum, frequenter in prælenti prætermittitur,& ided illa relicta,

Conversio est duplex : alia simplex , & alia per accidens. Conuersio simplex ( quam Aristotel. 1. Priorum cap. 2. appellat conversionem in totum ) est transmutatio extremorum propositionis, manente eadem quantitate, & qualitate: ( per qualitatem intellige, tum verimtem, vel falsitatem, tum etiam affirmationem, vel negationem) quomodo conuertuntur vniuerfalis negatiua, & particularis affirmatiua, verbi gratia, Nullus homo est equus: nullus equus est bomo : aliquis bomo est animal : aliqued animal est bomo. Conuersio per accidens (quam Aristoteles ibidem vocat conuctsonem in partem,) est transmutatio extremotum propositionis mutara quantitate: non verò qualitate : quo modo convertuntur vniuerlalis negativa, & vniuerlalis affirmativa, ut omnis homo est animal; aliquod animal est bomo: nullus bomo est lapis, aliquis lapis non est bomo. Qui modi conversionum significantur à Dialecticis in primo ex duobus illis carminibus.

g Simpliciter, FECI: convertisur EVA per acci: ASTO per contra: sic fit conner sio tota

Relicto enim secundo propter dicta, sensus primi est, conversione simplici converti vniversalem negatiuam, & particularem afficmatiuam quæ significantur per duas literas vocales E. & I. contentas in illa dictione, FECI; convertione verò per accidens converti vniversalem negativam, & vniversalem affirmatiuam fignificatas per vocales, E. & A. illius di-&ionis, EVA. Quas literarum significationes declarant illi versus.

Afferit A, negat E: sunt universaliter ambe. Afferit I,neg at O: sunt particulariter ambo.

Vt autem istæ conversiones teche fiant, primò aduertendum eft, vt integrum subiechum efficiatur integrum prædicatum, & è contrà; aliàs non erit bona consequentia : non enim sequitur, Petrus videt Paulum : ergo Paulux vides Pesrum, Pesrus est so domotergo domus est in Petro : quia ly , Paulum , & ly, in domo non sunt integra extrema : debet ergo fieri hoc modo: Petrus videt Paulum: ergo videns, Paulum est Petrus: Petrus est in dome : ergo existens in dome est Petrus.

Secundo, etiam aduerrere oportet, vt serventur omnes proprietates terminorum, excepta suppositione, que prouenit à lignis : nam defectu ampliationis non valet : senex fuit puer:ergo puer fuit senex, sed inferendum est:ergo qued fuit puer, est, vel fuis senex t Similiter defectu suppositionis non valet: home est nomen: ergo nomen e it bomo.

#### CAPVT VIII.

#### DE ESSENTIA, ET SPECIEBUS propositionis modalis.

Xplicatis propositionibus categoricis, que nul-Llo afficiuntut modo, & propterez simplices appellantur: agendum est de aliis categoricis modificatis: tùm quia in se habent specialem disficultatem: tùm etiam quia quantitas, qualitas, oppositio, & zquipollentia aliter inueniuntur in eis, ac in simplicibus, quæ oportet explicate. Cum autem ex modo deriuetur denominatio propolitionis modalis, necessariò præmittendum eft, quid fit modus; vt quid fit proposi-

tio modalis, cognoscatur.

Modus ergo, ve definit D. Th. opus. 40. est adiacens rei deserminatio: hoc enim significat modificare; id est, determinare, seu restringere. Et ideò multiplex est modus: nam alius modificat extrema propositionis: & tunc illa fiunt termini restricti, de quibus actum est libro præcedenti : aliùs verò modificat significationem verbi, vt in hac propositione: Perrue disputat dotte, vbi actio disputandi modificatur per illud aduerbium: sed de huiusmod: modis non agimus in præsenti:quia non habent specialem difficultatem, neque ab eis sumitur denominatio propositionis modalis. Alius ergo est modus, qui determinat, & modificat iplam compositionem, seu vnionem prædicati,& subiecti; ve cum dicimus, petrum currere eft possibile: & ab hususmodi modo propositio vocatur modalis; quem si auferas, propositio, quæ remanet, appellatur de inesse, seu officians.

Huiusmodi autem modi sex possunt enumerari, vt enumerant Diu. Thom, vbi sup. Petrus Hisp. Soto, & alijeius interpretes : scilicet verum, falsum , possibile , contingens , impossibile , & necessarium. Ex quibus duo priores nihil addunt supra propolitiones de inesse, vt Auctores citati notant : nam idem est dicere, Perrum currere est verum, ac dicere, Petrus currit: & ideò non sunt propriè modi; neque proposiciones ex his constantes, propriè modales: sed idem de illis ferendum est iudicium, ac de aliis simplicibus, de quibus bucusque actum est : propter

quod in præsenti meritò omittuntur.

Ex aliis quatuor, possibile, & contingens; quantùm ad prælensinstitutum, idem omnino significant, scilicet id quod non repugnat esse: atque ita in re tantum manent tres modi correspondentes tribus materiis propositionum supra explicatis : nam materiz naturali, correspondet necessarium, temota, impossibile, contingenti verà, pessibile, vel contingens. Eritergo propolitio modalis, que aliquo ex his modis afficitur, seu que non solum exprimit prædicatum convenire subiccto, sed etiam modum, quo illi convenir, ve si dicas, hominem esse animal est necesse: Perrum currere est contingens, &c.

Vbi observandum est hos modos posse dupliciter sumi: pro nominaliter, vt possibile, consingens, &c. secundo adverbialiter, vt possibiliter contingenter. Priori modo sunt prædicata in propositionibus modalibus, vt patet si dicas, Petrum currere est contingens: ibi enim de illo infinitivo Petrum currere, prædicatur esse contingens. Vnde quamuis secundum voces interdum modus enteponatur propositioni dicendo: consingens est Petrum currere; iuxta sensum tamen semper modus est prædicatum, vt ex Aristotele 2. Periher. cap. 3. notavit recte Soto lib. 3. Summularum. In huiusmodi ergò propositionibus modus ipse est prædicatum, & oratio illa infinitivi est subsectum: & appellativi distum. Quando autem modus sun irur posteriori modo, scilicet adverbialiter, non est prædicatum: sed modificat vnionem præ-

Petru necessariò est animal.

Hoc supposito; propositio modalis est duplex: alia composita, que scilicet facit sensum compositum; & alia divisa, que scilicet facit sensum divisum. Qu' d autem sint sensus compositus, & divisus: & quando propositio modalis reddat vnum sensum: quando verò alterum, aut quod possit esse signum ad illos colligendos oportet investigare: quia inde pendent pluces, & gravissime questiones Theologie, in quibus non pauci, nec ignobiles Theologi ex inconsideratio-

dicati & subiecti; vt patet in hac propositione :

ne harum institutionum proculdubio.

Igitur sensus compositus propositionis modalis, tunc sit, quando ipsa vnit tetminos, seu extrema dicti secundum significata formalia pro eodem tempore; vt si dicas, cacum videre est impossibile, & sensus sit possibile esse, vt cæcus manens cæcus videat, seu quòd simul sint in eodem subiecto cæcitas, & visio. Tunc autem sit sensus diuisus, quando propositio modalis vnit terminos, non secundum significata sormalia: sed significatum formale prædicati vnit materiali subiecti, & consequenter pro diuerso tempore: vt si dicas, album possibiliter est nigrum, & sensus sit rem illam quæ est alba, amittendo albedinem posse essensis

Quando verò propositio modalis reddat sensum compositum, quando divisum; aut quod sit huius differentiæ signum, non explicant Autores extra scholam D. Thom. existimantes quantibet propositionem modalem, quocunque modo dispositam, admittere verumque tensum: & hac de causa asserunt Theologos communiter distinguere penes sensum compositum, & divisum candem propositionem: sine dicatur, pradestinatus non potest condemnari; sine pradestinatum condemnari est impossibile, aut alias similes. Sed revera iuxta hunc dic ndi modum non penetratur propietas istarum propositionum, & valdè confunditur hæc materia, ve constabit ex dicendis: & ideò illo relicto,

Verissima est sententia, quam tradit D. Thom. opusc. 40. citato, & sequuntur eius discipuli, Sotus vbi supra, Ferr. 1. contra gentes c. 67. Aluarez lib. 12. de auxiliis disput. 15 num. 12. & communiter Thomistæ: quando scilicet tunc modalis reddit sensum compositum, quando distum subiscitur., & modus prædicatur; vt si dicas, pradestinatum condemnari est impossibile, tunc verò reddit sensum diussum, quando modus interponitur partibus dicti; vt cum dicitur, pradestinatus potestinatus potestinatus potestinatus possibiliter condemnatur: sc enim modus rectè interponi-

tur prædicato, & subiecto: & consequenter non fit integrum prædicatum, sicut sit in modali composita.

Quod autem hæc Thomistarum doctrina in rigore Logico sit necessario admittenda, patet: nam quando modus est prædicatum in propositione modali, tunc totum dictum verè est subiectum; & ex consequenti de partibus eius simul sumptis, & per modum vnius prædicatur ipse modus: ac proinde sensus eiu, illa duo simul esse compossibilia in subiecto, in quo consistit sensum esse compositium. At verò quando modus interponitur partibus dicti, iam illa pars, quæ est prædicatum, quasi dissungitur ab alia, quæ est subiectum, & iuxta regulas appellationis applicat suum significatum formale suprà materiale issus, in quo consistit sensum esse divisum: ergò iuxta proprietatem Dialecticam necessario admittenda est, adducta D. Th. & Thomistarum doctrina.

Si quando verò graues Theologi propolitionem modalem veroque modo dispositam distingunt in sensu composito, vel diusso: idste ne tunc his Dialecticis præcisionibus implicentur, atque ve imperitioribus se conforment: quia cum plutibus soquendum est: Cum quo tamen stat iuxta proprietatem sermonis absque vela distinctione concedendam esse hanc propositionem: Pradicatum condemnari estimpossibile: hanc verò negandam: pradessinatus non potest condemnari: quia prima est composita, secunda verò diussa.

Vr autem materia hæc, ex qua tot Theologicæ controuersiz pendent, plenius percipiatur, simulque deregatur radix, ex euius inconsideratione aliqui recentiores Theologi reilciunt celebrem illam distin-Aionem de sensu composito, & diviso sæpè à D. Th. traditam. & ab eius discipulis communiter receptam, ad explicandam concordiam libertatis noftrzcum diuina prduidentia, prædestinatione, aut gratia efficaci, notandum maximè est, quod cum modalis composita vniat inter se formas importatas per extrema dicti: inde fit, vt quando extrema ipsa significant actum secundum, seu actionem : tunc modalis composita vniat illas duas actiones simul :ve si dicas ridencem flere, est impossibile, sensus est istas duas actiones flendi, & tidendi simul esse non posse in codem subiecto. Quando verò extrema dicti fignificant actum primum, seu potentiam: tunc modalis compopolita vnit illas duas potentias simul : vt si dicas rifibile effe flebile est impossibile, sensus est has duas potentias ad ridendum, & flendum non posse esse simul in eodem subiecto. Si verd alterum extremum dicti fignificet actum, alterum verd potentiam: tunc eadem proportione modalis composita vnit simul actum illum cum potentia : vt si dicas ridentem effe flebilem est impossibile, sensus est actum ridendi, & potentiam ad flendum smul esse non posse in eodem subiecto.

Hinc iam facile intelligitur, ex tribus istis proposicionibus adductis, primam scilicet, ridentem flere est impossibile, esse verissimam : quia solum enuntiat actus ipsos flendi, & ridendi esse incompossibiles, quòd verum est. Secunda autem, & tertia : scilicet risibile esse flebile est impossibile, & ridentem esse flebilem est impossibile, sunt omnind falle : quia affirmant vermque potentiam inter se, ant alteram cum acu alterius esse incompossibiles, quod patet esse falsum. Ad hunc ergò modum, quando Thomistæ in materia de auxiliis asserunt voluntatem præmotam à Deo auxilio efficaci non posse in sensu composito dissentire, solum intendunt hanc modalem compositam esse veram : scilicet voluntatem à Deo pramotam auxilio efficaci dissentire est impossibile. Que quidemest verissima : nam reddit hunc sensum, præmotio actua-

lisauxilij efficicis, & actualis dissensus non possunt simul esse in voluntate quod admittere tenentur. quicumque restè senserint de efficacia diuinz voluntatis, & gratiz. Si verò in altero extremo dicti poneretur verbum significans potentiam, dicendo, Voluntatem pramotam auxilio esse posse dissensire esse impossibile, iam propositio esse omninò falsa: nam sensus esset actualem pramotionem Dei, & potentiam ad dissentiendum non posse simul esse in voluntate, quod sassum est, & planè destruit libertatem. Hoc autem Thomissa non asserume, vt falsò illis nonnulli imponunt; quod tamen non imputarent, si vim propositionum modalium cognouissent. Videatur D. Tho. de vertate quest. 24. art. 5. ad 3. Aluarez vbi sup. & disp. 18. & 92. Sedad nostra redeundo,

Cognita iam essentia, & multiplicimte propositionis modalis videndum restat, vnde attendantur in ca affirmatio, vel negatio: vniuersalitas, vel particularitas: veritas, vel falfiras, &c. Non autem habent ista specialem disficultatem circa propositionem divisam: quia, cum in hac modus non prædicetur, vt dictum est, sed tantim modificet copulam, & consequenter illud ipsum, quod erat subiccum, & prædicarum in propositione simpliet, seu de inesse, sit estam subieaum, & ptædicatum in modali diujsa: inde fit eandem ferè esse virobique dispositionem, & idem iudicium de viraque ferendum esse. Propter quod etiam Dialectici communitet docent circa oppositionem, æquipollentiam, & conuersionem modalium divisarum, servandas esse generales regulas suprà traditas, paucis exceptis, quæ infra annotabimus. At verd, cum in modali composita modus prædicetur, & totum di-Aum subneierur, longe diuersam haber dispositionem, ac aliz simplices: ac proinde diverso eriam modo attenduntur in illa quantitas, vel qualitas, oppositio, aquipollentia, &c. Et proptered Doctores in præsenti, relicta propositione modali divisa, solum intituunt sermonem de composita. Qu od nos etiam obseruabimus.

#### CAPVT IX.

## DE QVANTITATE, QVALITATE oppositione, aquipollentia & conversione propositionis modalis composita.

Sicut in propositione simplici affirmatio, vel negario attenditut ex copula principali, ita etiam in modali composita ( in qua modus prædicatur de dicto vt vidimus ) affirmatio; vel negatio attendim penes copulam, qua modos ipse enuntiatur de dicto: &. ideò quando modus est negatus, propositio modalis est absolute, & in rigore negativa, quamuis dicum sitaffirmatum : sicut è contra , si modus fuerit affir-matus ? propositio erit proprie, & simpliciter affirmatiua, quamuis dictum sit negatum. Quia tanien dictum iplum verè est pars propositionis modalis:ideò ex eius etiam affirmatione, vel negatione dicitur illa secondum quid affirmatiua, vel negatiua; & proptereà quando dicum est affirmatum, & modus negatus solet propositio modalis appellati affirmatiua de di-&o,& negatius de modo & è contra, quando dicum est negatum, & modus affirmatus; dicitur negatiua de dicto, & affirmativa de modo. Hac tamen intelligenda sunt, ve diximus; quod scilicet simpliciter, & absolute loquendo modalem esse affirmatinam vel negatiuam sumendum est à modo, & non à dicto.

Teadem proportione philosophandum est cir-

ca quantitatem istarum propositionum, que absolutè attenditur ex quantitate modi: & ideò illa propositio modalis appellatur simpliciter vniuersalis, cuius
modus est vniuersalis, licet dictum sit particulare;
& è contra: quamuis etiam ex quantitate dicti talis
propositio secundum quid denominatur visiuersalis;
vel particularis. Propter quod illa, cuius dictum
est particularis. Propter quod illa, cuius dictum
est particularis. & modus vniuersalis; appellatur para
ticularis de dicto, & vniuersalis de modo id est secundum quid particularis, & simpliciter vniuersalis i &
idem est è contra. Qui autem sint modi vniuersales,
& qui particulares explicant Dialectici ex similitudine, & correspondentia quam habent isti modi cum
signis ostendentibus quantitatem propositionum
simplicium, iuxta duo illa carmina.

Omnis, necesse valet:impossibile, nullus.

Pessibile, quidam: quidam non, possibile non, Quibus significatur, quod necesse, est modus vniuersalis assirmatious, & assimilatur signo, omns: impossibile verò est modus vniuersalis negatious, & assimilatur signo, nullus: contingens autem, seu possibile, est modus particularis assirmatious, & assimilatur signo, aliquis: & tandem possibile non, seu, contingens non est modus particularis negatious, & assimilatur signo, aliquis non.

Prætereà ad veriratem, & falsitatem propositionum modalium cognoscendam, observanda est sequens regula: quod scilicet tunc propositio de possibili est vera, quando sua de inesse est possibilis; tunc autem falsa, quando sua de inesse non est possibilis. (Et idem est de modali, quæ sit per contingens, mam du o isti modi in præsenti idem omnind sunt ve diximus) propositio verd de impossibili tunc est vera, quando eius de inesse est impossibilis: falsa verd, quando eius de inesse non est impossibilis. Et tandem propositio de necesse tunc est vera, quando eius de inesse est necessaria. Quotum omnium exempla facile consideranti patebunt.

Vbi etiam nota omnem propositionem modalem veram esse necessariam, & omnem modalem falsam esse impossibilem: v. g. hæc propositio Petrum currere est contingent, est vera, & necessaria: quia necessarium est, vt hoc quod est currere, conueniat Petro contingenter. Cuius ratio sumitur ex ipsa natura propositionis modalis: etenim hæc, non solum exprimit prædicatum conuenite subiecto, sed etiam modum proprinm, quo illi conuenit: ac proinde si est veta, est necessaria; si verò salsa, impossibilis.

Rites, ve harum propositionum oppositio, & zquipollentia faciliùs percipiatur; notandum est, quod, cum isti modi per omnia assimilentur signis suprà explicatis; confimili etiam modo contingie vtrobique oppositio : & ideò sicut omnis, & nullus, opponuntur contrarie;ita etiam, neceste, & impossibile. Deinde sicut aliquis, &, aliquis non, opponuntur subcontrarie ita ctiam possibile, vel, , contingens ; & ; posibile non, vel , contingens non. Præteted licut , omnis , & ; aliquis non, & similiter, nullus, &, aliquis opponuntur contradictorie, ita necesse, & possibile non, scu. contingens non , & similiter impossibile , & , possibile, seu , contingens. Ac tandem licut omnis, &, aliquis, nullus, &, aliquis non, subalternantur; ira etiam nece fe, & poffibile, Teu contingens, ac impossibile, &, possibile non, seu contingens non.

J Similiter quoad æquipollentiam istorum modorum valet ille vetsus: Pra,contra dic:post,contra:pra, postque sub alter. Nam eo modo, quo propositiones simplices oppositæ siunt æquipollentes iuxta tria præcepta supra tradita: sie eriam contingit in præsenti: ac proinde,necesse, \$c.,possibile, quia sunt modi contradicorie

Digitized by Google

tradictorie oppositi sunt æquipollentes, si cuilibet apponatur negatio: vt si dicas, noi necesse, iam æquivalet, possibile non, & ex consequenti istæ modales erunt æquipollentes: non necesse est Petrum currere, possibile est Petrum non currere. Qua etiam proportione, ex modis contrariis siunt æquipollentes postposita negatione cuilibet illorum: ex subalternis verò, præposita, & postposita. Ne autem aliquis turbetur in anteponendo, vel postponendo negationes, sciendum est in his propositionibus modalibus tunc anteponi negationem, quando negatur modus: tunc verò postponi, quando negatur dictum: tunc autem anteponi, & postponi, quando verumque negatur: quod sit constituendo negationem, tam à parte dicti, quam à parte modi, ve in figura postea statuenda clarius elucescet.

Vt autem inxta has regulas facile quisque possitionenire quæ propositiones modales sint æquipollentes: quæ verò oppositæ: & quo genere oppositionis: excogitarunt Dialectici quatuor dictiones, seu rotulos, scilicet, PVRPVREA. ILLIACE. AMAVIMVS. EDENTULI. In quibus inueniuntum quatuor vocales. A E. I. V. Harum A. denotat propositionem modalem affirmatiuam de dicto, & de

modo: V. negatiuam de dicto, & de modo: E. negatiuam de dicto, & affirmatiuam de modo: I affirmatiuam de dicto, & negatiuam de modo: qui est sensus illius carminis.

J E. dictum negat, I. que modum : nibil A. sed V. tocum.

Quælibet ergò ex dictis dictionibus, seu rorulis continet quatuor literas vocales, iuxta numerom modorum, quos supra assignauimus. Atque ita prima vocalis in vnoquoque rotulo indicat propolitionem de possibili: seconda, propositionem de contingenti: tertia, de impossibili, & querta de necesse. Quibus rotulis in quatuor angulis dispositis, ita vt purpurea, & illiace, fint in duobus superioribus, amanimm, & edentuli, in inferioribus; constituitur figura oppolitionis: nam omnes propolitiones, que fiunt in purpurea, & illiace, opponuntur contrarie: quæ in amauimus, & edentalis sub contrarie que in purpurea, & edentuli ; & similiter , que in illiace,& amanimusicontradictorie : & tandem que fiunt in purpurea, & amanimu : & similiter qua-in illiace, & caontuli, opponumeur subalterne. Omnes autem propositiones cuiusliberrotuli sunt inter se zquipollentes. Quz omnia subiecta figura demonstrac.

|           | Æquipollentes.                           | Æquipollentes.                        |
|-----------|------------------------------------------|---------------------------------------|
| Pur       | T Non ost possibile Perrum non           | I Non est possibile Petrum I currere. |
| Pu        | Mon est contingens Petrum Contraria      | CHYTETE.                              |
| te        | J Impossibile est Petrum non currere.    | I Impossibile est Petrum cur-         |
| <b>a.</b> | T Necosse est Petrum cur-                | J Necesse est Petrum non cur-         |
|           | Subalterna.                              | 191                                   |
| A         | T Possibile of Petrum cur                | T Possibile est Perrum non E          |
| ma        | T Contingens est Petrum cur-             | T Consideens est Petrum non den       |
| ui        | T Non est impossibile Petrum Subcontrari | J. Non est impossibile Petrum tu      |
| mus.      | I Non necesse est Peirum non currers.    | I Non necesse est Petrum cur- li.     |
|           |                                          |                                       |

Consultd possimus exempla in modalibus, quæ siunt de dicto singulari: quia quando dictum est commune, ve oppositio, & equipollentia sine errore siant; aduertendum est, ve dictum propositionis de necesse in quocunque rotulo non habeat candem quantitatem, ac aliæ tres propositiones, quæ in illo continentur; sed si dictum aliarum sit particulare, dictum propositionis de necesse sit vniuersale, vel è contra; aliàs in totulis contradictoriis dabuntur duæ contradictoriæ simul veræ: ve si in purpurea, & edentuli dicatur necesse est aliquod animal esse hominnem: possibile est aliquod animal non esse hominem. Si tamen in altera mutetur quantitas dicti, iam vna erit vera, & alia falsa. Plures alias regulas alij multi plicant; adductæ ramen sufficiunt, si generales suprà traditæ rectè perpendantur.

Hoc solum superest annotandum pro modalibus diuisis, quod, ve siat oppositio, debet mutari quan-

titas modorum, ita vt in vna sit vniuersalis, & in alia particularis: v. g. Petrus necessariò est homo, cius contradictoria est, Petrus possibiliter non est homo. Quando verò modalis diuisa est subiecto communi, debet etiam mutari quantitas dicti: vt si dicas, omnis homo necessario est animal, cius contradictoria est, aliquis homo possibiliter non est animal.

Tandem circa conversionem propositionum modalium observandum est ipsas generaliter loquendo converti ratione dicti, non verò ratione modi; ac proinde regulariter sieri conversionem invariato modo, iuxta regulas generales conversionis: hoc tam in modali composita, quàm divisa: vt si dicas: Omnis bomo necessario est animal: ergò aliquod animal necessario est homo. Aliquem hominem est album est possibile: ergò aliquod album est hominem est possibile, &c.

Quando verò in propositione de necesse subicctum dicti est aliquod concretum accidentale, tunc necesse debes debet mutari impossibile; alias dabitur antecedens verum, & consequens fassum: vt Grammaticus necessario est homo; non valet, ergo homo necessario est Grammaticus; sed debet pro necessario poni possibile, dicendo ergo homo possibiliser est Grammaticus. Cuius rationem tangit S. Thom. opusc. 48. tract. de Syllogismo: quia sepè vna res ex natura sua possulat vniri alteri; cuin ramen hæc non necessario petat cum priori coniungi.

Vbi denique aduerte, quòd, quando modifunt negatiui, & dictum est vniuersale assirmatium, non potest propositio modalis converti, si subiedum dicti sit superius prædicato: non enim valet. Omne animal esse hominem est impossibile: ergo aliquem hominem esse animal est impossibile. Alia non ita necessaria circa propositiones modales, non consulto omittunitur; que tamen; si placet, in Aucto-

tibus videri pollune.

## CAPVT VLTIMVM

De Propositionibus exponibilibus.

Ppellatur propositio exponibilis, que ratione aticuius in ea inclusi obscurum habet sensum: a ira indiget expositione. Quod sit per aliam propositionem clariorem: & ideò hæc vocatur exponens,

ficut illa dicitur exponibilis.

Inter has propositiones primò enumerantur exelusiua, qua schicet modificantur aliqua dictione
exclusiua; quales sunt tantum, duntaxat, & similes.
si ergo talis particula apponatur subiecto, modificat
totam propositionem, camque esticit absolute esclusipatione prædicati: ve si dicas: Tantum bomo est
esipatione prædicato, tunc propositio, or nibil aliud ab bomine est risibile. Si verò particula exclusiua
iungatur prædicato, tunc propositio vocatur de excluso extremo; & excludit à subiecto alia omnia prædicata; ve cum dicitur, bomo est animal; or homo non est aliquid aliud.

Inter hos autem modos conclusionis maxima est differentia. Si epim dicas, pradicabilia sunt tantum quinque: propositio est vera quia significat non esse plura neque pauciora; si verò dicas, tantum pradicabilia sunt quinque, est falsa quia sensus est, numerum quinatium solis prædicabilibus conuenire.

Quamuis autem iuxta proprietatem sermonis hæc ita sint, sæpè tamen à nobis consunduntur in communi modo loquendi; & particulam exclusiuam, quæ iungenda erat subjecto, considerate applicamus prædicato; aut è contra, & ideo sensus intensus colligendus erit ex subjecta materia, de qua tracus colligendus erit ex subjecta materia, de qua tracus culcunque iungantur, nunquam excludere ea quæ necessario illud comitantur: cum enim dicis, tantum diliga salutem; non excludis à tali amote media necessaria ad illius consecutionem; & cum dicitur tantum Petrus curris: non excluditur shoc risibile à cursu su se sic de aliis.

Secundum genus propositionum exponibilium est illatum, quæ afficiuntur particula exceptiua: prapar, aut similibus: vt omne animal prater bominem est irrationale. Appellantur autem exceptiua: quia aliquid ex aliquo communi distributo excipiunt: &c
ideo non datur propria exceptio; nisi detur talis
distributio subiecti; vt patet in hac, bomo est albus prater Petrum: quæ impropriæ dicitus exceptiqua, vt bene notat Toletus in præsenti.

Colleg. Compl. Logica.

Igitur propusitiones exceptiuz exponuntur rede, si loco particulz, prater, ponantur, excepto, si dicas, omne animal prater hominem est strationale; exponitur dicendo, Omne animal, excepto homine est strationale, vel per copula implicationis negatiuam dicendz, Omne animal, quod non est homo, est irrationale;

Terrium genus est earum, que duplicatum habent subiectum, vel prædicatum ratione alicuius particulæ illud duplicantis; & propterea appellantur reduplicatina. De quibus non nihil agemus : quia earum cognitio est summe necessaria ad scientias & valde frequens illarum vsus; Igitur particulæ reduplication funt ; vt , inquantum , quatenus , qua ratione, secundum qued, & similes. Que possunt dupliciter sumi, scilicet teduplicatiue, & specificatiue. Tunc sumuntut reduplicatiue, quando duplicant caulam ; cur prædicatum insit subiecto; vt si dicas bomo in quantum rationalis est risibilis: Petrus quatenus albus est disgregations visus, &c. Et huiusmodi propositiones exponuntur optime per causalem dicendo: quia homo est rationalis, est rifibilis : quia Petrus est albu, est disgregatinus, &c.

Tunc verò particulæ istæ samuntur specificatiues quando reduplicant rationem formalem cui adequatè conuenit prædicatum, quæ tamen non est causte cius ve cum dicitur, color inquantum color est obietum visus: ens inquantum ens est obietum Metaphysica, &c. in his enim propositionibus non signiscatur causa, sed natura, & species cui conuenit adæquatè prædicatum. Quam doctrinam concorditer tradunt Dialectici, Sotus, Toletus Villap. &c alij Huiusmodi autem propositiones non exponuntur per causalem; possunt tamen aliqualiter exponi per conditionalem, dicendo, si est ens, est obietum.

Metaphifice, &c.

Hinc colliges, quantum à proprietate, & veritate ertent, qui propositionem reduplicatiuaminter difputandum distinguentes in sensu specificatiuo; vel reduplicatiuo; per specificatiuum intelligunt propositionem reduplicate rationem materialem; per reduplicariuum verd, rationem formalem: verbi gratia hanc propositionem : Petrus in quantum be-mo est albus; distinguunt, & asseunt specificatiue elle veram reduplicative autem falsam: quia putant priori modo reddere hunc sensum : Petrus qui est homo est albus; Hic tamen modus loquendi & intelligendi istos terminos est planus abulus, ve patet ex dictis non enim propolitio potest esse reduplicativa; nisi reduplicet sliquam formalem : alias nihil adderet supra præiacentem, seu simplicem; neque distingueretur ab ea, vi consideranti patebit. Et ideo illa propolitio; Petrus inquantum bomo est albus: & fimiles, sue reduplicariue, sue specificatiue sumantur, sunt omnino falle, ve ex ipsis terminis patet.

Hic etiam nota cum Soto lib. 4. Summularum c. 3. dictiones istas reduplicativas: præsertim ly, secundum; aliquando non sumi propriè reduplicative, nequespecificative; sed quasi diminutive: vt cum dicimus. Ethiops est albus secundum dentes vel quantum ad dentes: ihi enim non reduplicatur causa, velratio formalis, sed prædicatum, quod ex se poterat convenire toti homini diminuitur, vt supponat pro aliqua eius patte: proprer quod Æthiopem non appellamus simpliciter

album, sed tantum secundum quid,

Est autem circa hoc valde notanda pulchta tegula Angelici doctoris 3.p.q. 16.art. 8.quòd scilicet ea: quæ indifferenter, possunt convenire toti, vel parti, aut saltem in dubitationem venire, an toti vel parti conveniant; si in sola parte inveniantur, inde totum non dominatur simpliciter tale non enim absolute dicimus; Estiops est albas.

۸ţ

At vero ea de quibus indubitatum est non posse conuenire toti; nis ratione partis, simpliciter attribuuntur toti: dicimus enim absolute, Perrus est Crispus; quamuis crispitudo non six in toto corpore: quit non porest es conuenire nis secundum capillos.

Hæcetiam est ratio, vt ibidem notat D. Thomas, quare ea, de quibus non potest suspicari, conuenire diuinæ personæ, secundum seipsam: absolute, & simpliciter assirmamus de Christo Domino propter humanam naturam, dicimus enim absolute Christum esse passum mortuum, & sepultum, sient absolute di-

cimus Petrum elle crispum.

At verd ea, de quibus suspicari posset : an conneniant Christo, ratione solius humanitatis; vel etiam ratione personæ, non tribumus Christo absolute, & simpliciter, sed cum addito dimiquente; ne hateticorum erroribus sauere videamur : & ided has propositiones absolute prolatas, Christus est creatura, Christus est minor Patre, Christus incipit esse, non concedit Catholicus: quia Arriani dixerunt Christum esse creaturam minorem Patre, & incepisse, non solum ratione humanæ naturæ, sed esiam ratione personæ.

Similiter has non concedimus absolute prolatas, Christus est incorporeus, vel impassibilis, quia Manichai negauerunt Christum habuisse verum corpus;

aur verè passum fuisse.

Benè tamen conceduntur tales propositiones cum determinatione, seu particula diminuente, nempè Christum esse creaturam, aut incepisse secundum humanam naturam, & Christum esse incorporcum, aut impassibilem tatione deitatis: sicut cum addito diminuente concedimus Æshyopem esse album secundum dentes.

Alie sunt propositiones exponibiles, quarum obseuritas non prouenit ex aliqua dictione ibi inclusa,
sed ex ipsa materia, qua constant: vt sunt, qua siunt
per verbum, incipia, vel desinit; de quibus in lib. Phy
secorum; vel qua siunt per verbum, differt, de quibus
cap. de disserentia constabit.

Tandem aliæ sunt quæ dicuntur insolubiles, siue the falsissicantes, quas vt pure sophisticas communiter

Doctores omittunt.

## 

DE ARGUMENTATIONE.

R & V M E N T A T 1 O est precipuum Dialecticæ instrumentum, quæque proximè parit scientiam: ad quam proinde alia omnia, quæ in Dialectica traduntur, quasi in proprium scopum meritò ordinantur, & ideò postquam in primo, & secundo lib. de terminis & propositionibus disputatum est sipsa ratio, & sponsionis ius exigunt yt in hoc tertio de argumentatione disseramus,

### CAPVT I.

DE SPECIEBVS.

Argumentationis.

Vid, & quotuplex sit argumentatio, & quis modus sit inter disputantes observandus, supra in præambulis diximus. In hunc tamen locum

duo alia explicanda remisimus, himirum quomodos sit intelligenda divisso argumentationis in materialem, & formalem: & an quatuor illæ argumentationes, quæ communiter enumerantur, scilicet syllogismus, enthymema, inductio, & exemplum sint propriæ spea

cies argumentationis.

Circa primum duplex est positio illius divisionis, & veraque probabilis, Prior est illorum, qui per argumentationem formalem intelligunt eam, in qua consequens recte sequitur ex anteces denti, seu cuius consequentia est bona, per materialem verd, illam, in qua licet antecedent, & consequens sint in se vera, consequentia tamen est mala: quis vnum non infertur ex alio: vt Petrus eft animal: ergò est rationalis! quamuis enim verum sit Perrum este animal, & este rationalem, hoc tamen non sequitur ex illo, ve pater iuxea quam expolitionem lola argumentatio formalis est proprie, & simplicitet argumentatio: nam materialis, vel non Est argumentatio, vel tantum extrinsecè, & per quandam attributionem dicitur talis, ad eum modum, quo homo picus denominatut homo.

Posterior, & forte melior expositio est corum, qui asserunt argumentationem formalem esse illami in qua sequitur consequens ex vicartificij, seu dispositionis in antecedenti inuentz. Quod contingit, quando nullus terminus est in consequenti, qui non fuerit in antecedenti, quamuis aliquis fuerit in antecedenti, qui non sit in consequenti : in tali enim artificio, seu dispositione maximè elucet forma argumentationis, ideò meritò appellatur argumematis formalis. Materialis verd secundum hanc sententiam dicitur ea, in qua licet consequentia sit bona, quia consequens in rei veritate sequitur ex antecedenti, non tamen sequitur ex vi dispositionis terminotum, qui sunt in illo, co quod in consequenti est aliquis terminus, qui non fuit in antecedenti. Iuxta quam expolitionem solus syllogismus est argumentatio formalis, cæteræ verd materiales, vt ex dicendis constabit. Videantur Conimbr. lib. 1. Priorum, c. 1. 4

Veniamus ad secundam, an scilicet omnes illa argumentationes sint propriè species, & essentialitet inter se distinca. In quo pattem assirmativam defendit Lemos. lib. 1. Paradox. Dialect. errore 23. quem resert, & sequitur Mas. 1. Prior. quast. 31 sauét que communis modus loquendi Dialecticotum, qui serè omnes has quatuor argumentationes enum merant, & de illis vt de speciebus argumentationis

loquintur.

Ratione eriam potest suaderi: quia quæ disserunt definitione essentiali, disserunt specie, sed huiusmodi sunt omnes istæ argumentationes, si quidem eas definiuit Aristot. lib. 1. Prior. diversis, & essentialibus desinitionibus tergò omnes illæ veræ disserunt

specie.

T Confirmatur: quia în vnaquaque earum repentur diuerla dispositio, & forma argumentationis, ve videtur ex ipsis norum: ergò differunt inter se specie. Parer consequentia: quia qua differunt forma, differunt specie, teste Arist. 9. Metaph.c. 1 4.

Nihilominus dicendum est propriè & in rigote loquendo duas tantum esse species argumentationis, scia licet syllogismum, & inductionem, ab his verò enthyamema, & exemplum solum distingui tanquam per secum, & impersectum intra eandem speciem.

Sic docens Numnessius lib. de Constitutione artis Dialectica, & alij, vt refert Masius loco citato: éstque procul dubio sententia Arist. Prior.c. 23. vbi enumerans omnes modos acquirendi cognition

nem per discursum, inquit : faciamns fidem, aut [3llogifme, aut induttione. Et clarius i. Posteriorum, cap postquam dixit, orationes Dialecticas vii syllogil. ma, & inductione subdit : Eodem modo etiam oratoria vationes persuadent:aut enun persuadent exemplis, que funt /pllogifmi. Vbi D. Thom. lect. 1. fatis expressit mastram conclusionem, dicens : Vade pater qued sient enthymema est quidam syllogismus detruncatus, ita exemplum est quadam inautio imperfetta. Ergo ex sententia Aristot. & D. Thom. Enthymema, & exemplum non distinguntur essentialiter à syllogismo, & inductione, sed ve perfectum, & imperfectum intra

Fundamentum est: quia eadem dispositio præmissagum, quæ inuenitur in syllogismo, re vera inuenitur in enthymemate, & idem proportionabiliter est de indu-Quone respectu exempli : ergò non possunt essentia-

Probatur antecedens quoad primam partem: quia vt infrà videbimus ars (yllogiftica innititur illi principio Quacumque sunt eadem uni tertio, sunt eadem inter fe, ac proinde repugnat extremitates uniri inter le in conclusione.nisi prius in premissi vniantur cum medio, ad quod necessariæ sunt duæ propositiones ex parte antecedentis, vi de se constat : ergò quando altera breuitatis causa non exprimitur, vt fit in enthymemate, re vera subintelligitur, & consequenter in re eaem est dispositio syllogismi, & enthymematis.

Ex quo etiam fit ipsa inter se distingui tanquam perfectum, & imperfectum; cum enim telte Aristor. 3. Metaphilicæ cap. 16. perfectum sit id, extra quod non est accipere aliquam sui partem, seu cui nihil deest ; impersedum verò , cuius aliqua pars de-sideratur : consequens est syllogismum intra propriam speciem elle quid perfectum : quandoquidem ei nulla præmissarum deest; enthymema verd, quid imperfectum : ve pote cui aliqua pars fuit amputata. Propter quod etiam appellatur syllogismus truncatus, & à Boërio definitur esse orationem, in qua non omnibus prainissis positiu, festinanter infertur conelusio.

Per quod eriam patet secunda pars illius antecedentis nam inductio: ex pluribus particularibus procedit ad vniversale, à qua perfectione deficit exemplum siquidem ex debilitate antecedentis singularis solum colligit aliud singulare, cum tamen si adderentur alia, iam colligeret universale, sierétque persecta inductio, ergò ipsa,& exemplum re vera sortiuntur eandem formam, seu dispositionem argumentationis, secundum speciem, licet cum differentia explicata penes perfe-

kum, & imperfectum.

Quòd autem syllogismus, & inductio inter se specie distinguantur seu quod habeant formas argumen tstionis essentialiter distinctas, docuir eleganter Atistot. cit. lib Prior. dicens: Quodammodo opponitur suductio syllogismo, bic enim per medium probat ex-tremum de tertio, illa verò per tertium probat extremum de medio. Natura igitur prior, & notier est syllagismus qui fit per medium; nobis verò enidentior est, gus fit per inductionem. Quibus verbis duo discrimina harum argumentationum tangit Atistot, ve rece notat Mal, vbi suprà.

Primum est, in syllogismo procedi à toto ad parțes, seu ab vniuersaliori ad magis particulares; in inductione verò è contra. (Quod, quomodo intelligendum sit, cap. sequenti explicabimus. Et hinc sequitur secundum, quod scilicet in inductione procedimus ab his, que notiora sunt nobis nempe singularibus, quæ sensibus subiacent, ad vniuersalia, quæ sunt minus nota nobis, licet secundum se fint magis nota; in syllogismo verò contingit è contra. Maneat

Colleg. Compl. Logica.

ergò duas istas argumentationes sortici dispositiones essentialiter diversas, & ex consequenti specifice inter le differre, vt magis constabit loco citato.

Inquires si hæc ita sunt, quare Dialectici communiter enumerant quatuor species argumentationis?

Huius solutio sumi potest ex doctrina Aristot; loco citato Poster. Vbi docer syllogismum, & indu-&ionem proprie esse argumentationes Dialedicas, eo quod iplis acquiratur vera cognitio scientifica. enthymema verò & exemplum propter sui imperses ctionem magis ad Rethoricam pertinere. De quo videri potest D. Tho. ibidem lectione 1. Vt ergò Dialectici distinguant argumentationes, sibi familiares ab his, que magis Rethorice accommodantur: simulque explicent, tum illarum perfectionem, & vim inferendi; tum eriam iltarum defectum, & imperfectionem : ideò illas seorsim enumerant : etiam si non oma nind distinguantur, vt explicatum est. Per quod patet ad id quod er communi modo loquendi Dialectico. rum adducitur pro contratla sententia.

Ad rationem autem neganda est minor: neque chim enthymema, & syllogismus habent definitiones essentialitet diversas, sed tantum accidentaliter, seu materialiter, ad modum quo puer, & vir habent definitiones diversas intrà speciem hominis. Quod satis indicauit Arist. locis citatis; definiens enthymema, &

exemplum per syllogismum, & inductionem.

Ad confirmationem etiam negandum est antecedens: quia in re, est dispositio syllogismi, & enthymematis, & similiter inductionis, & exempli, vt patet ex probatione conclusionis, & constabit amplius cap. sequenti.

#### P I I.

De legibus communibus argumentationum, vbi etiam specialiter de inductione.

Res leges, omnibus argumentationibus commu-I nes, enumerant Doctores. Prima est: Ex antecedenti verò in bona argumentarione semper sequitut consequens verum, & similiter ex antecedenti possibili, contingenti, vel necessario semper sequitur consequens, possibile, contingens, vel necessarium. Ratio est: quia antecedens habet rationem causes respectu consequentis; causa autem non impedita producit effectum sibi similem : ergò in bona argumentatione, que assimilatur cause non impedite: ex vero semper sequitur, verum; ex possibili, possibile, ex contingenti contingens: & ex necessario. necessarium.

Secunda lex: Ex antecedenti fallo in bona confequentia aliquando sequitur verum, vt Petrus eff oquus : ergo est animalialiquando fallum, Petrus volat. erge babet alas. Quod ex fallo possit sequi falsum s nullum debet esse dubium; quod autem ex fallo se quetur aliquando verum, non sic est intelligendum, quas præmillæ fallæ influant veritatem in conclusionem, sintque cause talis veritatis : cum impossibile sit causam producere virtute propria effecum perfectiotem se: sed sensus est, præmissas alias falsas polse disponi, ve ex ipsis sequatur consequent, quod aliunde est verum, & non propter ipsas præmissas. Quod aliter, licet non ita proprie, explicant alij allerentes, quando ex fallo lequitur verum, ex vi quident dispositionis, seu forme non sequi veritatem consequentis, sed consequentiz.

Ex his duabus regulis colligantur duo modi arguendi: benè enim vales in argumentations legitle ma : antecedens est verum : ergò consequens est verum : & similitet consequens est fassum : ergò antecedens est fassum : cùm enim ex vero semper sequatur verum, vt dictum est; nunquam fassum sequetur ex vero; arque ira semper sequetur ex fasso.

Non autem valer, consequens est verum e ergò antecedens est verum, neque similiter, antecedens est falsum ergò consequens est falsum quia ex falso ve diximus, aliquando sequitur verum, atiquando falsum

Terrià lex: in bona argumentatione semper contlusio sequitur debiliorem partem: hoc est, si aliqua præmissarum est particularis, & si aliqua præmissarum est negatiua; conclusio debet esse negatiua; vt cernitur in hac argumentatione; Nullum animal est lapis: uliquis bimo est animal: ergò aliquis homo non est lapis.

Ratio est: quia duz przmissz sunt quasi duz causz subordinarz, respectu conclusionis, in causis autem subordinaris essectus sequitur debiliorem t vt patet in sole, & aliis causis vniuersalibus, quz cum zausis particularibus debilibus operantur debiliter: cum foreibus verò sortiter.

His explicatis: cum enthymema, & exemplum ad lylogismum, & inductionem reducantur; & ex consequenti in rei veritate dua tantum sint species argumentationis; ve explicatum est, de ipsis deincept agimus, & prius de inductione in hoc capite: quia pauca sunteirca illam annotanda: deinde verò in sequenribus de syllogismo, qui longiorem postulat disputationem.

Vrautem propria inductionis ratio melius perci-Biatur, aduertendum est ipsam non distingui essentialiter à syllogismo penes hoc, quod iste descendat ab vniuersali ad particulare: illa verò è contra ascendat à particulari ad universale, ut videntur sonare verba Aristorelis capite præcedenti adducta ! quoniam ve posteà dicemus, tâm ascensus, quam descensus pertinent ad inductionem. Sed adæquata, & essentialis corum differentia sumitur ex propria, & peculiari formas seu dispositione vtriusques Etenim in syllogismo extremitates vinuntur cum medio in præmiss; ex vi cuius vniuntur inter se in conclusione't se profude ibi proptie datut medium vuiens extrema-Quod fignificant Aristot. loco citato, dicens: syllogismum per medium probate extremum de tertios id eft,de alio extremo.

At verò forma, seu dispositio industionis valde diuersa est. Neque enum ibi propriè dantur extrema sinter se vuita, que priès consungerentur cum aliquo medio: sed loco plurium terminorum singulatium, qui sunt in antecedenti, ponitur in consequenti terminus communis equitalens, quot est ascendere i vel è contra loco termini communis, qui est in antecedenti; ponuntur in consequenti termini inseriores equitablentes, quod est descendere.

Vnde propria inductionis dispositio pracise conficie in co, quòd substituatur in consequenti propositio aquivalens antecedenti, absque speciali illo, & proprio attiscio, qui cernitut in syllogismo, & hac est propria, & essentialis corum differentia, vt satis ex dictis pacet.

Cæterum, quia illa est in syllogismo frequentius veimor medio superiori, vel saltem æqualis, & rard inferiori? è contra verò industione sæpius ascendimos à singulati ad vniuersale, quam descendamus, ido à Anstor, voi supr. Se alij Dialectici ab co, quod frequentius accidir in his argumentationibus, solent denominare illas, asserntes in syllogismo procedi à toro ad partes, seu ab vniuersalibus ad minus vniuersalia; in industione verò è contra. Propria tamen, & essentialis disserentia est quam assignatione.

Hine iam fit propriam rationem inductione æque inueniri, sue cum ascendimus à singularibus ad vniuersale; sue cum è contrà descendimus, at proinde vtrumque modum ratiocinationis verè contineri sub hac specie argumentationis. Quæ cum ascendimus, appellatur ascensus, seu inductio, cum verò descendimus; vocatur descensus seu reductio, siete iam in communi vsu loquendi vtraque appelletur inductio.

Hoc supposito, plures regulas multiplicant Aurora pro modis arguendi in ascensu. & descensu: quas ta: men facile comprehender, qui nouerit supra addustă de suppositione terminorum. Si ergò terminus subponat distributiue, descendendum est à propositione vniueriali ad plures fingulares copulatine, vel ad vnam de copularu extremo, & verbo singulari sic : Omnis home of unimal, trgo bic home of unimal, & bic boms oft animal, Oc. vel lic, ergo bic bome, & bis home, Oc. eft animal. A censu verò debet fieri è contra. Si autem terminus supponat collectiue, tunc ascendendum, vel descendendum est copulation sic: Omites Apostoli sunt unodecim : ergò bic Apostolus : & bic Apostolm, or sunt duodecim ; vel è contrà. Si vetà terminus supponat determinate; descendendum est & propolitione particulari ad plures singulares dissun-Cinè:vel ad vnam de dissuncto extremo hoe modo : Aliquis home est albus : ergo hic home est albus, vel bit homo aft albus, &c. vel fic, ergo bic bomo, vel bic bomo, Ge. ef albus. Afrenius verd fit è contra Tandem ; fi terminus supponat confuse, codem modo descenditur à termino confuso ad singulares dissunctiue; & ascenditur è contra. Que omma satis constant ex dissis leco citato.

## CAPVTIII

De Syllogismo, & sriplici eius figuru.

Rift. t. Prior. c. t. definit syllogismum dicens! A Syllogismus oft oracio in qua quibusdam posicies alind quidam dinersum ab bis, qua posita sunt, neces-Sarid accidie : ed qued bac funt. Quorum verborum sensus est, quem iam explicuimus, scilicet iyllogismum esse argumentacionem, in qua concluditur vniò extremitatum inter se, ex vi vnionis factæ cum mèdio in præmistis. Per quod saris ostenditur persectio syllogismi: cum enim intra se contineat medium; cum quo vniuntur extremitates : ex propria d'spolicione habet vim inferendi, neque indiget aliquo alio termino extra se posito, ratione cuius concludat, sicut indiget inductio. Quod explicuit optime Arist. ibidein labdens : Dico antem, eò quod bac funt propier bac eutnire t ac propter hac evenire intelligo nullo externo termino opus esfe, vt fit necessaria consequutio.

Cum autem syllogismus sit quoddam composituit rationis: habet suam quasi materiam, & formams Materia est duplex ! alia proxima, scilicet propositiones, ex quibus immediate componitur; & alia remora, nempe termini ipfi immediate componentes propolitionem, mediate verò syllogismum. Hi autem termini in quolibet syllogismo funt tres, ex quorum combinatione formantur tres propositio= nes, que necessario reperiuntur in vnoquoque syl= logismo, & consequenter quilibet terminus bis tepetitur, haberque suum peculiare nomen; nam illes qui bis repetitut in præmissis, appellatur medium? ex aliis verò duobus is, qui iungitur cum medio in maiori, vocatur maier extremitas; qui verò in minori, dicitut minor extremitat. Que omnia patent if hoc syllogismo; Omnis homo eft animal; Petriu eft home: ergo Petem est animal : vbi iple propolitiones

funt materia proxima; & tres illi termini; homo animal, Petrus, materia remota, ex quibus, homo, est medium: quia bis repetitut in præmisse: animal, est maior extremitas: quia iungitur in maiori cum homine: & tandem, Petrus est minor extremitas: quia in minori iungitur cum eodem homine.

Forma veid iyllogismi est illud artisicium, seu dispositio propositionum. Quæ etiam est duplex, secundum quòd correspondet duplici materiæ explicatæ. Prima correspondet terminis, & appellatur sigura syllogismi, quæ potest de siniri sic: Figura syllogismi est apta dispositio terminorum secundum subiestionem, vel pradicationem. Secunda correspondet propositionibus, & appellatur modus: & ided solet desiniri sic: Modus syllogismi est apta dispositio propositionam secundum affirmationem, vel negationem, universalizatem, vel particularitatem.

Quia ergò recta combinatio medij cum extremitatibus, in qua consistituatio siguræ, potest esse triplex, triplex etiam datur sigura, nam vel medium in maiori subsicitur, & in minori piædicatur: & sie est prima vel in viraque prædicatur: & sie est secunda: vel in viraque subsicitur, & sie est tertia. Quod osten-

g Sub pra, prima: secunda, bis pra: tertia, bis sub. Ex his autem figuris prima est nobilior: quia ibi medium habet propriam sedem, situm, seu positionem medij & verè mediat, quando in vna subilicitur, & in alia prædicatur. Secunda verò dignior est tertia: quia in illa medium habet digniorem locum propositionis, cum sit prædicatum. Tertia verò est omnium insima, quia ibi medium sottitur insimum locum propositionis, cum sit subsectum. Quod explicuit Arist. vbi sup. dicens: Medium in prima sigura esse possitione medium: in secunda, possitione primum: in tertia verò possitione voltimum.

Verum autem detur alia quarta figura, possitive sieri recta combinatio, si medium prædicetur in maiori, & in minori subiciatur, res est controuersa inter Doctores propter Galenum, de quo quamuis in scriptis eius, quæ nunc extant, talis sententia non inueniatur, Auerroes prima Priorum, capite octauo, testatur posuisse quartam figuram. Quam quidem esse admittendam potest suaderi: quia in hac argumentatione: Omnis bomo est animal: omne animal est sensibile: ergò aliqued sensibile est homo, & similibus, datur recta combinatio terminorum, vt patet: & tamen ibi medium prædicatur in maiori, & in minori subicitur: ergò figura, quæ inde resultat est recta, & consequenti datur quarta figura.

Hanc quæstionem contra Medicos trastant Dialeaici libro 1. Priorum : pro qua videri possunt Masius ibidem quæstione 6. Commbr. c. 7. quæst. 1. & alii. g Breuiter tamen cum Anstotele, & communi consensu Dialecticorum dicendum est non dari quartam figuram. Fundamentum est : quia in quacumque figura, quando syllogismi concludunt directè, maior extremitas debet in conclusione prædicari de minori, nulla alia ratione: nisi quia illa extremum superius, quod continendo medium, continet consequenter aliud extremum inferius, scilicer minorem extremitatem, ac proinde necesse est maiotem extremitatem in præmissis talem habere positionem, seu situm, vt possit continere minorem : hunc autem nequaquam haberet, si maior extremitas esset subiectum,& minor prædicatum, ve patet cum subiccum non contineat, sed potius contineatut à prædicato : ergò talis dispositio, seu combinatio, ex qua resultat quarta figura, ex se non est apra, neque congrua forma lyllogistica.

Dices: saltem admittenda erit hæc figura, si semper Colleg. Compl. Logica.

minor extremitas prædicetur in conclusione de maiori, vt cum dicitur: emnis homo est animal: emne animal est sensibile: ergò emnis homo est sensibilis: Guius etiam sunt mille alia exempla: est que forma arguendi valde virata inter disputandum:

Respondetur in primis omnino repugnase, dari figuram congruam in qua conclusio non possit esse directa. Et ratio est euidens : nam ideò syllogismi indirecte concludentes sunt boni : quia per conuersionem conclusio indirecta potest fieri directa, ve infrà videbimus : ergo impossibilis est figura ; cui repugnet habere conclusionem directam. Deinde addendum est ideò in exemplo argumenti. & aliis eiusdem formæ, quibus passim vtimur, conclusionem recte sequi ex præmiss : quia in rei veritate est dieccta,& syllogismus re vera est prima figura, quamuis în voce habeat transpositas præmissas : nam que ibi ponitur pro minori, in rei veritate est maior; ve patet, si transponendo illas absque aliqua alia mutatione dicas : Omne animal est sensibile: amnis bomo est animal : ergò omnis bomo est sensibilis. Vnde tandem fit quarram figuram, vel non dari, vel non distingui à prima.

Per quod pater ad argumentum in contrarium adductum; ille enim syllogismus re vera est in prima sie gura, & concludit indirecte in baralipton; habet tamen transpositas præmissas, ve dictum est.

### CAPVT IV.

De regulis tam communibus trium figurarum; quam specialibus uninscuinsque.

Ntequam ad fingulos vniuscuiusque figuræ modos explicandos descendamus, oportet tradere, tum generales regulas ad cognoscendam bonitatem consequentiæ in quacunque figura, tum etiam speciales vniuscuiusque, quæ ex illis communibus derivantur. Pro quo sciendum est totam artem syllogisticam inniti duobus principiis. Primum est : Quacunque sunt eadem uni tertio, sunt eadem inter se id est, quando aliqua duo persecté completé, & adæquaté vniuntur cum aliquo tertio, seu medio; necesse est, vt vniantur inter se. Et hoc principium des seruit syllogismis concludentibus affirmatiué.

Secundum principium est: Quacunque sunt eadem inter se, destingumneur uni tertie, seu ab une tertie, id est, quando aliqua duo persecce, & complete uniuntur inter se, si unum illorum distinguitur ab aliquo tertio, necesse est distingui, & aliud. Quod principium deseruit syllogismis concludentibus negatiue. Sunt autem hac principia per se nota: quia innituntur uniuersalissimo illi principio: Quodibet est, vel non est, quod ex terminis ipsis est manisestum.

His autem duodus principiis innituntur alia duo in Dialectica valde vitata, que à precedentibus solum distinguuntur penes hoc, quod illa sumuntur in ordine ad esse; hec verò in ordine ad predicari, appellanturque ah Arist, & à Dialecticus; disi de omni, & dici de nallo. Dici de omni reddit hunc sensum: quidquid vniuersaliter affirmatur de subiecto, affirmatur eriam de quocunque contento sub subiecto. Dici verò de nullo reddit hunc sensum: quidquid vniuersaliter negatur de subiecto, negatur etiam de quocunque contento sub subiecto. Et per hec principia probant Dialectici omnes syllogismos, ve poste videbimus. Indéque deducuntur sequentes leges, seu regulæ ad iudicandum de bonitate consequentiæ in quacunque sigusa.

3 Prima

Prima regula generalis. Medium in aliqua saltem præmissarum debet distribui, vt sic persectè possit coniungi, vel distungi ab extremitatibus, aliàs non darentur tunc dici de omni, vel dici de nullo. ) Non loquimur modò de syllogismo singulari, seu expositorio, de quo infrà.) Propter quod ex puris particularibus, nihil sequitur in quacunque figura ex vi illationis; non enim valet; aliquis homo est animal: aliquis equus est animal: està aliquis equus est animal: està aliquis equus est animal està saliquis equus est animal; vergò aliquis bomo est animal; vergò aliquis bomo est animal; ergò aliquis bomo est animal; ergò aliquis bomo est substantia.

Secunda regula. In conclusione non debet distribai aliquis terminus, qui non fuerir distributus in præmiss. Quæ doctrina fundatur in illa generali supra, capite secundo, tradita, quod scilicet conclusio semper debet sequi debiliotem pattem i inde enim sit nihil debere esse in conclusione, quod excedat virtutem præmissarum, ac proinde quemcumque terminum non distributum in præmissis, non debete distribui in conclusione alias talis terminus provt est in conclusione, excederer se ipsum, ve est in

præmiss.

Tertia regulu. Ex puris negativis nihil sequitur in quacunque figura. Ratio est manisesta: quia ex hoc præcisè, quod aliqua duo distinguantur à quodam tertio, non sequitur distingui, aut identificati inter ses sint inter se maximè eædem, vel diversæ, possunt nihilominus esse omninò disparatæ respectu alicuius tertij, ve patet: ergò ex eò quod aliqua duo dissungantur ab aliquo tertio, non sequitur ipsa distingi, aut identificati inter se. Et proptote non valet mæc consequentia: nullus bomo est irrationalis: nullus equus est bomo: ergò nullus equus est irrationalis.

Quarta regula. Medium sub ratione medij non deber intrare conclusionem. Ratio est : quia quilibet terminus bis tantum ponitur in syllogismo; sed medium iam est positum bis in præmissis: ergò non potest iterum poni in conclusione. Poterit tamen aliquando intrate; si siat etiam extremitas: vt cum dicitur: emnis homo est animal, sed homo est homo: ergo homo est animal.

Quinta tandem regula generalisest, quòd tàm in medio, quàm in extremitatibus, non varientur proprietates terminorum, excepta suppositione, qua prouenit à signis. Vnde tàm medium, quàm extremitas non debent esse termini æquiuoci; vel in vna propositione ampliari, & in alia restringi; &c. Ratio est: quia iam inrei veritate non essent tres termini in syllogismo, sed quatuor, si vnus diuerso modo sup-

poneret, ampliaretur, &c.

Ex his generalibus legibus, seu regulis deducuntur aliz particulares pro vnaquaque ex tribus figuris. Sit ergò pro prima figura prima lex, quæ est sexta in ordine:quod in quocunque syllogilino prima figura, direce concludente; ve consequentia sie bona, maior non debet esse particularis, neque minor negativa: quia vel medium non distribueretur in præmiss, vel in Conclusione distribuererur aliquis terminus, qui non esset distributus in præmissis, contra primam, & secundam regulam generalem suprà traditam; ve patet ex his syllogismis; aliqued animal est bomo : omnis equie est animal : ergò aliquis eque est homo. Vbi animal, quod est medium, in neutra præmissa distribuitur: item in hoc, omnis home est animal: nullus eques est bome: ergo nullus equus est animal, voi animal, quod est maior extremitas, distribuitur in conclusione; cum tamen non fuerit distributum in præmissis.

Diximus hanc regulam intelligendam esse, quando syllogismus concludit directe iuxta insta dicenda:

quia si conclusio sit indirecta, potest aliquando maior esse particularis, & etiam minor negatiua, quia
nunc cessant desectus assignati e ve pater in fape/mo,&
frisse semerum, qui sunt modi veiles primæ siguræ, indirecte concludentes, ve magis insta constabit.

Septima in ordine regula pro secunda sigura esta quòd si ambæ præmissæ sint assimatiuæ, nihil sequitur. Cuius ratio est; quia cùm ibi medium sit prædicatum in vtraque præmissa, si vtraque est assimatiua, in neutra distribueretur medium; vt patet in hoc syllogismo, omnis equiu est animal; omnis bomo est animal: ergò omnis homo est equiu; Similiter si in eadem secunda sigura maior sit particularis, nihil sequitur: quia iam in conclusione distribueretut aliquis terminus, qui non esset distributus in præmissis; vt patet si dicas, aliqued animal est homo t nullus equiu est homo: ergò nullus equiu est animal. Vbi animal distribuitur in conclusione, & non in præmissis.

Octava tandem regula pro tertia figura est: quòd si minor sit negativa, nihil sequitur: quia iam aliquis terminus distribueretur in conclusione: qui non esse distributus in præmissis; verbi gratia, omnis bomo est animal; nallus bomo est equus; ergò nullus equus est animal, vbi animal distributur in conclusione, & non in præmissis. Et propter eandem rationem, conclusio in hac sigura debet esse particularis; aliàs idem desecus acciderer; si dicas, omnis bomo est animal; omnis bomo est substantia: ergò omnis substantia est animal, vbi substantia distribuitur in conclusione, & non in præmissis.

### CAPVT V.

## DE MODIS SYLLOGISMORY M in Unaquaque figura.

Vemadmodum inter tres terminos syllogismi, Inempe inter medium, & extremitates, quantum ad prædicationem, vel subiccionem quatuot combinationes, seu figuræ possunt sormari t ex quibus tres sunt vtiles; quarta verd inutilis, vt supra probatum est: sit ex varia combinatione præmissarum, quantum ad affirmationem, vel negationem; vniuersalitatem, aut particularitatem (in quo consistit modus syllogismi ) quadraginta & octo modi formari possunt. Nam in qualiber figura, vniuetsalitas, aut particularitas possunt quadrupliciter combinati in præmissis : primo si veraque sie vniuersalis : secundò si veraque sit parricularis : tertiò . si maior sit vniuersalis, & minor particularis, & quarto, si maior sit particularis: & minor vniuersalis. Vnaquæque autem harum quatuor combinationum potest adhuc quadrupliciter variari, per affirmationem, & negationem, vt consideranti patebit: quatuor verò per quatuor multiplicata reddunt sexdecim : ergò in qualibet figura possibiles erunt decem, & sex combinationes præmissarum, seu modi-Si autem sexdecim per tria, qui est numerus figurarum vtilium multiplicemus: inueniemus quadraginta & octo. Ex quo fit in tribus figuris quadraginta, & octo combinationes, seu modos formari posse.

Qui autem corum sint vtiles, seu consistentes, aut bonæ consequentiæ; qui verò inutiles, seu inconsistentes, aut malæ consequentiæ, iudicandum est ex regulis capite præcedenti adductis. Illi enim modi erunt inutiles, quibus aliqua ex dictis regulis desuerit; illi verò erunt vtiles, qui omnes regulas seruauerint. Et hi sunt quatuordecim in tribus

25....

figuris quatuor, in prima scilicet, barbara, celarent, Davij serio: alij quatuor in secunda, scilicet, cesare, camestres, sestino, Baroco: & sex in tentia, scilicet, darapti, felapton, disamis, datis, bocardo, serison. Vt autem hac plenè percipiantur, antequam singulos hos modos veiles explicemas, libet sequentem tabulam subsicere: vbi adductis exemplis omnium combinationum, seu modorum possibilium in vnaquaque si-

gura, apparet maniseste, qui corum, & quate sint vtiles, qui verò, & quate sint inutiles. Claritatis autem gratia vnamquamque combinationem præmissrum designamus per duas vocales ex illis quatuor: A.E.I.O.; que ostendunt quantitatem, & qualitatem propositionum iuxta dica libro præcedenti, capite 7. sie enim melius apparet dicas combinationes esse diuersas, & non esse possibiles alias.



TABVLA

# TABULA COMBINATIONUM, SEU modorum qui fieri possunt in tribus figuris ostendens, qui eorum sint viiles, qui verò inutiles.

| Combinas<br>po[]ibiles | W 44 . 44 . 4                                                                                             | Iudicium.                                                                                                           | Mod<br>vtile |
|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| A                      | Omne animal est sensibile; Omnis homo est animal: Ergo omnis homo est sensibilis.                         | Modus veilis, quia seruat omnes regulas, & omnium optimus: quia in digniori figura concludit optimam propositionem. | B A B        |
| A                      | Omne animal est substantia;<br>Nullus lapis est animal :<br>Ergò nullus lapis est substantia.             | Modus inutilis defecu secunda, & sexta regula.                                                                      | RA           |
| A                      | Omne animal est sensibile;<br>Aliquis bemo est animal;<br>Ergò aliquis bomo est sensibilis.               | Modus vtilis:quia feruat oinnes regulas.                                                                            | DA<br>RII    |
| A<br>O                 | Omne animal est substantia:<br>Aliquis lapis non est animal;<br>Ergo aliquis lapis non est substantia.    | Modus inutilis defectu secundz,                                                                                     |              |
| E<br>A                 | Nullum animal est lapis;<br>Omnis bomo est animal.<br>Ergò nullus homo est lapis.                         | Modus vtilis: quia seruat omnes regulas.                                                                            | CELA         |
| E<br>E                 | Nullus lapis est animal;<br>Nulus bomo oft lapis;<br>Ergò nulus homo eft animal.                          | ¶ Modus inutilis defectu tertiz<br>regulz.                                                                          | Rent         |
| E<br>I<br>E            | Nullum animal est lapis,<br>Aliquis homo est animal;<br>Ergò aliquis homo non est lapis.                  | Modus vtilis: quia seruat omnes regulas.                                                                            | FE<br>RIC    |
| E<br>O                 | Nullus lapis est animal;<br>Aliquis bomo non est lapis;<br>Ergò aliquis bomo non est animal.              | T Modus inutilis defectu tertiz                                                                                     |              |
| A                      | Aliquod animal est rasionale :<br>Omnis equus est animal :<br>Ergò aliquis equus est rasionalis.          | g Modus inutilis defectu primz,<br>& sextz regulz.                                                                  |              |
| E                      | Aliquod animal est substancia :<br>Nullus lapis est animal :<br>Ergò aliquis lapis non est substancia.    | # Modus inutilis defe & secunda, & sexta regula.                                                                    |              |
| <u>i</u>               | Aliquod animal est rationale:<br>Aliquis equus est animal:<br>Ergò aliquis equus est rationalis.          | Modus inutilis de fe & u primz, & fextæ regulæ.                                                                     |              |
| $\frac{\dot{0}}{0}$    | Aliquod animal est substantia.<br>Aliquis lapis non est animal:<br>Ergò aliquis lapis non est substantia. | Modus inutilis defectu secundz<br>& sextæ regulæ.                                                                   |              |
| O<br>A<br>O            | Aliquod animal non est lapis;<br>Omne animal est substancia;<br>Ergò aliqua substancia non est lapis.     | Modus inutilis defectu prima,                                                                                       |              |
| E                      | Aliquis lapis nonest animal:<br>Nullus homo est lapis:<br>Ergò aliquis bomo nan est animal.               | Modus inutilis defectu tertiz, &                                                                                    |              |
| 0 1                    | Aliquod animal non est rasionale:<br>Aliquis bomo est animal:<br>Ergò aliquis bomo non est rasionalis.    | Modus inutilis defectu primz, & fextæ regulæ.                                                                       |              |
| 0                      | Aliquis lapis non est animal:<br>Aliquis bomo non est lapis:                                              | Modus inutilis defectu tertiz,                                                                                      |              |

| mes poffib | inatio-<br>biles. Exempla                                                                               | s. Iudicium.                                      | Modi<br>Viles   |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-----------------|
| A          | Omnis bomo est animal: Omne sensibile est animal; Ergo omne sensibile est bomo.                         | Modus înutilis defectu prime; & septime regulz.   |                 |
| A<br>E     | Omnis homo est racionalis :<br>Nullus equus est racionalise<br>Ergo nullus oquue est homo.              | Modus vidis:quia feruat omnes regulas.            | MES             |
| A          | Omne animal est substancing<br>Aliquis lapis est substancia t<br>Ergo aliquis lapis est animal.         | 9 Modus inutilis de sectu prime, &                |                 |
| A          | Omnis bomo est animal:<br>Aliquis lapis non est animal:<br>Ergò aliquis lapis non est homo.             | Modus veilis:quia servas omnes                    | BARC            |
| E<br>A     | Nullus equus est rationalis :<br>Omnis bomo est rationalis :<br>Ergò nullus bomo est equus.             | Modus vtilis: quia seruat omnes regulas.          | CESA<br>RE      |
| E          | Nullum animal of lapis: Nallus bomo est tapis: Ergò nullus bomo off animal                              | Modus inutilis desecu tertiz                      | [<br>           |
| E          | Nullus lapis est animal:<br>Aliquis home oft animal:<br>Ergo aliquis home non est lapis.                | ¶ Modus vtilis: quia seruat omnes regulas.        | FES<br>TI<br>NO |
| E          | Nullum animal est lapu: Aliquis hemo non est lapio : Ergo aliquis homo non est animal.                  | Modus inutilis desectu tertiz                     |                 |
| l<br>A     | Aliquis equus est animal:  Omnia bomo est animal:  Ergò aliquis bomo est equus.                         | # Modus inutilis defectu prima, & feptima regula, | -               |
| I<br>E     | Alsqua substantia est bomo :<br>Nation lapin est bomo :<br>Ergò alsquis lapis non est sabstans          | Modus inutilis defectu secundæ regulæ.            |                 |
| I          | Aliquis equus est animal: Aliquis bomo est animal: Ergò aliquis bomo est equus.                         | Modus inutilis defectu primæ, se ieptimæ regulæ.  | •               |
| 0          | Aliqua fubstansia est bomo :<br>Aliquis lapis non of bomo :<br>Ergò aliquis lapis non est substans      | Modus inutilis defectu fecunder regulæ.           |                 |
| O<br>E     | Alsqua substantia non est animal<br>Omnis lapis non est animal:<br>Ergò aliquis lapis non est substanti | regulæ.                                           |                 |
| 0          | Aliqua substantia non est animal<br>Nullus supis est animal:<br>Ergò aliquis lapis non est substant     | Modus inutilis desectu secun-                     | ·               |
| O          | Aliqua substantia non est animal:<br>Aliquis bomo est animal:<br>Ergò aliquis bomo non est substant     | Modus inutilis defectu secundz                    |                 |
| O          | Aliqued animal non est lapes: Miquis bome non est lapis;                                                | Modus inutilis defectu tertue                     |                 |

#### FIGVRA **守在京宁!** A IN MA Combinatio-nes politibiles. Indicium Exempla. weith: Si inferstur conclusio vniuerfalis, Onne unimal of sensibile; redditur inutilis hic modus, defecu s RAP Omne animal est substantia; regulesqui defectus ceffat, fi conclusio Ergo omnie substancia oft sensibila. Ťī 33 sit particularis, & tune est modus vii-Ergè aliqua substancia est sensibilis. lis:quia seruat alias regulas. Modus inutilis defectu fecunda, Omne animal eft substantiat 34 & octaur regula. Nullum animal est lapis : Ergo nulas lupis est substantia. Modus veilistquia serbat omnes DATI Omne animal eft substantia : Aliqued animal est racionale ? 33 Ergò aliqued racionale est subfrancia. Omne animal est subfantia ! Modus inutilis defectu fecunda, Aliqued animal non oft equus & octaum regulm. 36 Ergo aliquie equus non est substantia. J Si inferatur conclusio vniversalis, Nulum animal est lapus 37 redditur inutilishic modus defectu 2.1 Omne animal est substancia: LAP Ergò nella sabstantia est lapis. regulz, qui defectus ceffat, fi conclusio TON. fit particularis, & tunc eft modus vii-Ergò aliqua substancia non est lapis lisiquia servat alias regulas. E Modus inutilis defectu tertie Nullus lapis to animal? 38 Nalu lapie est bomo: regulæ-E Ergo nullus bome est animal. FERI Nullus lapis est animal, Modus veilis : quie fernet emnes E 37 Miquie lapis est substantia. Ergo aliqua substantia non est animal: 11 SON. regulas. Nulus lapis oft animal. # Modus inutilis defecto tenis E regulæ. Aliquis lapis non est bomo ; 40 O Ergo aliquis bomo non est animal. Modus vtilis:quie server omnes DIŚA Aliqued animal of rationale: regulas. Omne animal est substantia: MIS. A Ergò aliqua substantia est rationalis. Modus inutilis defectu lecunda Aliqued est animal substantia ? & octaue regule. Nullum animal est lapie : E Ergò aliquis lapis non est substansia. I Modus inutilis defectu prima Aliqued animal est varionale? 43 Aliqued animal est binnibile: regulæ. Ergò aliquod binnibile est vationale. Modus inutilis de fectu prime,& Aliqued animal est substantia t octane regule. Aliqued animal non est lapis: Ergo aliquis lapis non est substantia. 9 Modus vtilis: quia seruat omnes BO Aliqued animal non est lapis : 45 regulas. CAR Omne animal est substancia : DO Ergò aliqua substantia non est lapis. Modus inutilis defectu tertie Alsquis lapis non est animals 46 0 regulæ. Nullus lapis est bome; E Erge aliquis beme non est animal. Modus inutilis defectu prime, Aliqued animal non est rasionales regules O 47 Aliquod animal est bomo : Ergo aliquis bome non est rationalis. Modus inutilis defectu tertis, & Aliquis lapis non est animal : 0 fextæ regulæ. Aliquis lapie non est bomo: Ergo aliquis bomo non est animal t

Pro quorum maiori intelligentia primò aduertendum est in harum combinationum exemplis seruatam este doctrinam generalem cap. 2. traditam, quòd scilicet conclusio debet sequi debiliorem partem; & propterea, semper quod aliqua præmissa erat particularis, aut negatiua, intulimus conclusionem particularem, aut negatiuam; ne ex hac parte esse defectuosa consequentia. Si quis autem pro libito suo in prædictis exempsis existente aliqua præmissa particulari, aut negatiua, colligeret conclusionem vinuersalem, aut affirmatiuam; maniseste destructer artiscium syllogismi, ac proinde non uporteret quærere alium desectum, ve per se paret.

Secundo notandum est ex doctrina Aristot. 2. lib. Prior. cap. 1. quòd quia in propositione vnittersali, tam affirmariua, quam negatiua continetur lua parcicularis quippe cum repugnet vniuersalem esse veram, quando aliqua particularis est falia; ideò in quocumque modo viili, vbi recte concluditur propolitio vniuersalis, potest etiam rece concludi sua parricularis, heque opus fuit huius exempla adducere. Quia tamen potest è contra contingere, aliquam propositionem particularem esse veram; cum tamen vniuerlalis sit falsa; ideo etiam potest acccidere, aliquam consequentiam esse malam si inferatur propositio vniuersalis, esse autem bonam quando infertur conclusio particularis, sicque contingit in duobus modis tertiæ figuræ, scilicet darapti & felapton. vt notauimus in tabula proptet quod vitamque propositionem ibidem intulimus.

Tertiò notandum est s'illogismum posse dupliciter concludere, scilicet directé, et indirecté: tunc concludit directé, quando in conclusione maior extremitas prædicatur de minori: sic enim vtraque habet situm sibi devitum, et naturalem. Tune verò concludit indirecté, quando è contra minor extrensitas in conclusione prædicatur de maiori, quia in tali casu quasi extrahuntur à proprio loco, et invertitur ordo, quem inter se debent servare extremitates.

Igitur in omnibus exemplis suprapositæ tabulæ, intulimus conclusionem directam t quia hæc est, quæ per se primò sequitur ex præmissis, & per cuius conversionem formatur conclusio indirecta, vt per se patet; ideò repugnat, si modus concludens directè est inutilis, eundem indirectè concludentem esse vtilem, vt proportionabiliter de quatta sigura suprà cap. 3 dicebamus. Quo sit, vt in omnibus modis inutilibus suprà assignatis consequentia sit mala, siue directè, siue indirectè concludant, quamuis aliquando ratione materiæ contingat conclusionem esse veram.

At verò : quia modi vriles benè inferunt conclufionem directam, possunt etiam rectè concludere inindirecte, quando tales conclusio est convertibilis iuxta regulas conversionis suprà traditas. vnde : quia
particularis negativa non convertitur, nec simpliciter, nec per accidens iuxta ibi dictatideò modi vriles,
in quibus conclusio est particularis negativa, scilicet
ferio, sessione, baroco, felapton, bocardo, ferison, non
possunt concludere indirecte : quia iam minor extremitas distribuererur conclusione : cum tamen
non esset distributa in præmiss, ve consideranti
patebit.

His suppositis, ve ad modos veiles explicandos descendamus, ex dictis plane sequieur, præter modos veiles directe concludentes, ( qui in tribus figuris tantum sunt quatuordecim, veconstat ex tabula adducta) posse etiam formari alios veiles indirecte concludentes: qui quamuis ab illis non omninò, aut essentialiter distinguantur; siquidem habent candemi combinationem præmissamm: distinguantur tamem

tanquam perfectum, & imperfectum intra tandem

Qu'od ve declaratent Dialectici constituerunt in prima figura, vitra quature primos modos, qui dia recte concludunt alios quinque indirecte conclus dences, scilicet baralipton; celantes, dabitis, fapel mosfrifelomorum: quia tot sunt, qui ex illis quature pribiribus formari possunt per conuersionem conclusionis; ve consideranti parebit. Non autem assignarunt modos indirecte concludentes in aliis duobus figuris: quia facile potest vinusquisque illos colligere conuertendo conclusionem, ve explicatum est, de ita satis suit apponere exempla in prima figura. Ex quo tandem sit omnes modos veiles à Dialecticis assignatos in esta bus figuris esse decem de nouem, qui his versibus costituentur.

Barbara, Celarent, Dary, ferio, Baralipton.
Celantes, Dabitis, Fapefino, Erifesomorum,
Cesare, Camestres, Festino, Baroco, Darapti,

Primi houem qui duobus prioribus carminibus continentur pertinent ad primam figuram. Ex quibus quatuor priores concludunt directe alij vero quinque indirecte ver explicatum est. Quatuor sequentes, qui continentur in terrio versu, scilicet telare, camestres, festino, baroco, pertinent ad secundami figuram Reliqui verosex, scilicet darapsi, & sequentes pertinent ad terriam.

In vnoquoque autem modo indeniuntur saltem tres vocales, quæ correspondent tribus propositionibus syllogismi: ptima maiori: secunda minori: se tertia conclusioni. Et denotant tales propositiones debere esse quantitatis designatæ per ipsas vocales secundim quod supra lib. 2. cap. 7. explicuimus in illo versu Asseris A. negat E, &c. Quod si aliquando in his modis plures syllabæ inueniantur trium tantum priorum habenda est ratio nam aliæ propiet carminis metrum additæsunts

Tändem nota ex his 19. modis quatuor priores primæ figuræ appellari perfectos: quia sunt in digniori figura, & concludunt directe: alios verò quindecim dici imperfectos: vel quia licet sunt in digniori figura, non tamen concludunt directe, ve sunt baralipton, celantes, dabitis, fapesmo, frisemorum, vel quia; quamuis concludunt directe, non tamen sunt in figura digniori, ve sunt alij restantes:

## CAPVT VI.

## De Probatione Syllogismorum perfectorum, & reductione impersectorum.

Secut ex varia terminotum habitudine resultant variæ proprietates eorum, & ex diuersa comparatione propositionum, diuersæ etiam illarum passiones: de quibus primo, & secundo disputabimus sita etiam ex varia dispositione tam terminorum quam propositionum quæ reperitur in syllogismis, oritur ist eis, vt petant diuerso modo probati seu reduci. Et ita probatio & reductio habent rationem passionis tespectu syllogismi: de quibus consequenter, post examinatam essentiam, & species illius, erit nobis in fræssenti disputandum.

Quamuis ergo omnes modienumerati sint vtiles, & consequentia in illis, sacta necessaria; ac promdé non possir negati: tamen quia in modis impersectis non ita clarè cernitur vis illationis: ideò Dialectici inuenerunt arrem, vt modos impersectos ad persectos reducerent; & hanc vocant reductionem. Quoniam autem posser aliquis eo proteruiz deuenire, vt etiam negatet consequenziam in quattor modis persectis:

## Lib. III. de Argumentatione

Tactam i ideo eriam tradiderunt artem ad probandam vim illationis corum, non per reductionem ad alios modos euidentiores, qui nulli sunt : sed per duo illa principia lumine naturali nota, quibus innititur ars (yllogistica, ve vidimus cap. 4. & hanc appellant

probationem.

Igitur ad quatuor capita reducuntur omnes propositiones: nam vel sunt vniuersales affirmatiuz, vel vniuersales negatiuz; vel particulares affirmatiuz, vel particulares negatiuz (sub particulares affirmatiuz, vel particulares negatiuz (sub particularis enim comprehendimus singulares.) Et hzc quatuor genera propositionum concluduntur persect in quatuor primis modis: nam vniuersalis affirmatiua concluditur in barbara, vniuersalis negatiua in celarent: particularis, seu singularis affirmatiua. In dary, & particularis, seu singularis negatiua, in serio. Quz omnes consequentiz, quamuis sint per se ipsas manifestz, & euidenter bonz: si tamen ab aliquo negentur probantur per duo principia supra posita. Nam duo modi affirmatiui, nempe barbara, & darij probantur per dici de omni: duo vero negatiui, scilicet relarent, & ferio per dici de nullo.

Si quis ergò negauerit consequentiam huius argumenti in barbara: omne animal est sensibile: omnis bomo est animal ergò omnis bomo est sensibilis, probatur per alici de omni sic : quidquid vniuersaliter affirmatur de subiecto, affirmatur eriam de omni contento sub illo, sed esse sensibile affirmatur vniuersaliter de animali in maiori : cum ipsa sit vniuersalite affirmatiua: ergò eriam debet affirmati de omni contento sub animali : at homo continetur sub illo in minori; cum homo sit subiectum, a animal pradicatum : ergò sensibile debet affirmati de homine in conclusione. Ex quo patet quomodo per idem principium probetur consequentia facta in dary : siquidem minor, a conclusio istiusmodi sunt particulares contenta sub

Vniversalibus iam in barbara probatis.

Eodem modo probantur per dici de nullo, consequentiæ factæ in duobus aliis modis negatiuis. Nam si quis neget hanc consequentiam in celarent: nullum animal est lapis! omnis homo est animal! ergò nullus homo est lapis, probatur per dici de nullo, sic! quidquid vniuersaliter negatur de subiceto, negatur etiam de omni contento sub illo! sed lapis vniuersaliter negatur de animali in maiori, cum sit vniuersaliter negatur de animali in maiori, cum sit vniuersalite sego debet negati de omni contento sub animali, at homo continetur in minori sub animali tergò de illo debet in conclusione negati lapis. Per quem modum probatur etiam ex codem principio consequentia sacta in serio, cum minor, & conclusio sint particulares contentæ sub vniuersalibus probatis in celarent.

Segnito, iam quomodo probentur immediate per prima princípia quatuor modi perfecti; explicandum superest, quomodo cæreri imperfecti ad illos reducantur, seu qua arte possir ex syllogismo impersecto seri impersectus: vi ita qui negauerir consequentiam alicuius modi impersecti, cogatur etiam illam negate

in modo perfecto.

Dupliciter ergò porest sieri talis reductio. Primò, conuertendo ipsas propositiones syllogismi imperfecti, eásque si opus sit transmutando. Et hæc dicitur reductio ostensua: quia in eisdem propositionibus syllogismi imperfecti clariori, & perfectiori forma dispositis, ostenditur vis, & necessiças consequentiæ, sine co quòd aliqua propositio de foris adducatur. Secundo modo potest sieri reductio deducento aduersarium ad aliquod inconveniens, seu impossibile concedendum i nempe quod admittens majorem & minorem syllogismi imperfecti, & negans consequentiam, teneatur concedere duas contra-

dictorias simul veras, quod tamen en binning politibile, vt suprà vidimus. Et proptered hie modus convincendi adversatium appellatur reductio per impossibile.

Igitur ve syllogismi impersecti ostensiue tedutantur ad persectos, in primis inspicienda est litera tonsonans, qua incipit modus impersectus: illa enim denotat reducendum esse ad modum persectum tadem litera incipientem. Et ita baralipton, baroco, ce similes reducuntur ad barbara: celantes, cesare, ce c. ad celarent, ce sic de aliis. Omnes enim incipiunt vna ex his quatuor consonantibus, B.C.D.F. que sunt litera

principiantes quatuor modos perfectos, ve pater:

Præter has autem consonantes initiales; reperiunatur aliæ quatuor intrà ipsas dictiones modorum impersectorum nempè S.P. M.C. Litera S. denotat propositionem significatam per vocalem anteredentem convertendam esse simpliciter: P. convertendam esse per accidens: M. verò denotat commutandas esse præmissas, ita ve maior siat minor, & è contra; servicia tonuersone, quam aliæ literæ per unt. Et randem & in medio dictionis denotat modum illum, in quo invenitur, non posse teduci ostensue, sed tantum per impossibile: qui tantum sunt duo, nempè barres, & becarda.

Reducamus ergò ostensine ad ferio, syllogismum factum in fapesmo, qui est modus impersectus prima figura, intrà quem omnes tres consonantes P. S. M. inueniuntur: P. quia sequitur post primam vocalem: As denotat maiorem qua est vniuersalis assirmativa convertendam esse per accidens. Deinde S. quia sequitur post secundam vocalem E, denotat minorem; qua est vniuersalis negativa convertendam esse simplicites. Et tandem M. qua est post duas vocales, denotat minorem iam conversam ponendam esse pro maiori, se minorem etiam conversam, pro minori. Qua omnia clarè patet in hoc syllogismos

FA
F PES
Nullus lapis oft animal:
F MO.
Ergò aliqued sensibile nonrest lapis.

În quo, si maior convertatur per accident, & minor simpliciter, posteáque transmutentur; infertus eadem conclusio in ferio: sie.

F F E Nullum ansmal est lapis:
F R I Aliqued seusibile est animal:
F O. Ergo aliqued sensibile non ost lapis:

Eadem proportione sit reductio ostensius aliorus modorum impersectorum ad persectos, ve parebit consideranti literas suprà explicatas; & ideò sion adducimus eorum exempla. Solam est aduertendum in dictione significante virinium modum prima sigura scilicet frissomerum illam consonantem Maproper carminis metrum constitutam suisse post tres priores syllabas, cum tamen collocanda esset ante tertiam, sicut sit in fapes me, disamis, & aliis: & ideò talis litera non est computanda inter syllabas inutiles, sed re vera significat transponendas esse pramissa, cum hoc sit necessarium ad reductionem illius modi, ve consideranti patebit.

y Reductio per impossibile sit hoc modo. Il contrarius, concessa maiori, & minori syllogismi impersecti, neget consequentiam: inferenda est propositio contradictoria consequentia negata: ex quas & ex altera pramissarum iam concessarum, sit syllogismus persectus concludens propositionem tostatradictoriam, vel contrariam alterius pramissa contradictoriam contradictoriam propositionem concessarum pramissa contradictoriam propositionem contradictoriam contradictoriam contradictoriam propositionem contradictoriam contradi

rias

simul veras. Quamuis autem hac reductione possint reduci omnes modi impersecti ad aliquem persectorum; tamen specialites hoc conuent Baroco, bocardo, qui, vt vidimus, non possunt aliter reduci. Et ideò priùs vtriusque reductionem specialites explicabimus, addentes postea generalem doctrinam pro reductione aliorum.

Baroco ergò, & bocardo reducuntur per impossibile ad barbara; cum hac tamen disferentia, quòd baroco reducitur scruata maiori, & contradictoria conclusionis possta pro minori; ex quibus instrur contradictoria minoris iam concessa: bocardo verò reducitur è contra seruata minori, & contradictoria conclusionis possta pro maiori; ex quibus infertur contradictoria maioris concessa, ve pater in his exemplis.

J B A Omnis homo est animal.
J R O Aliquis Lapis non est animal;
J C O Ergo aliquis lapis non est homo.

Si concessa maiori, & minori huius syllogismi, negetur consequentia; reducitur per impossibile ad batbara sic. Tale consequens est fal sum; ergo sua contradictoria erat vera, scilicet omnis lapis est homo. Ponatur ergò hæc propositio pro minori, & retineatur maior præcedentis syllogisms: inde inferretur hæc consequentia: Ergò omnis lapis est animal, ve pater si dicas.

¶ BAR | Omnis homo est animal. ¶ BA | Omnis lapis est homo. ¶ RA. | Ergo omnis lapis est animal.

Cuius syllogismi maior iam concessa est in priori syllogismo; minor verò est contradictoria consequentiz negatz, & consequenter vera. Ex his autem przmissi iam concessis infertur in Barbara huc propositio: Omnis lapis est animal: ergo tenetur aduersarius illam concedere: sed huc contradictoria minoris in priori syllogismo concessa scilicet asiquis lapis non est animal: ergo cogitur concedere duas contradictorias simul veras.

Syllogismus etiam factus in Bocardo reducitur per impossibile ad barbara (vr diximus) setuata minori se contradictoria conclusionis posita pro maiori verbi gratia.

J BO
Aliquis homo non est lapis;
J C A R
Omnis homo est rationalis;
Ergo aliquod rationale non est lapis.

Si neges hanc consequentiam: ergo eius contradictoria est vera scilicet omne rationale est lapis. Ponatur ergo hac ptoposicio pro maiori: & minor pracedentis syllogismi retineatur pro minori: ex quibus inferretur hac consequentia: Ergò omnis homo est lapis, ve patet si dicas.

J BAR Omne rationale est lapis.
J BA Omnis bomo est rationalis.
FRA. Ergo omnis bomo est lapis.

Cuius syllogismi maiorest concessa; cum sir contradictoria consequentiæ suprà negatæ: minor etiam est concessa in priori syllogismo: consequentia etiam necessariò concedenda est: cum sir in Barbara; & tamen est contradictoria maioris in primo syllogismo concessæ t ergo conceduntur duæ contradictoria simul veræ.

g Explicata specialiter reductione per impossibile istorum modorum, breuirer explicandum est, quo-Colleg. Compl. de Logica. modo generalis huius reductionis doctina suprà tradita cateris modis impersectis applicanda sit; seu qui eorum ad quos persectos reducantur; & in quibus debeat servari maior & in quibus, minor.

Quod ve facile comprehendatur, inuenerunt Dialectici, tres dictiones pro modis impersectis trium figurarum, videlicet: NESCIEBATIS. ODIE-BAM. LÆTARE ROMANIS.

Prima habet quinque syllabas, & correspondet quinque modis impersectis prime figure, ita ve prima scilicet Nes, correspondeat primo modo impersecto, scilicet Baralipson, secunda scilicet Ci, correspondeat secundo modo impersecto, scilicet Celanies; & sic de aliis.

Secunda dictio, nempe Odiebam, habet quatuor Syllabas, & correspondet ordine explicato quatuor modis secunda figura,

fex syllabas, correspondet eodem ordine sex modis terriæ siguræ.

In his autem distinctionibus, quatuor illæ vocales A. E. I. O. fignificant quatuor modos persectos. Nam A. significat barbara; quia ibi concluditur vniuersalis affirmatiua; E. significat celarent: quia ibi concluditur vniuersalis negatiua; I. significat darij quia ibi concluditur particularis affirmatiua: & O. significat serio: quia ibi concluditur particularis negatiua.

Vnaquæque ergò harum vocalium in qualibet syllaba trium dictionum denotat modum impersectum correspondentem illi syllabæ reducendum esse ad modum persectum significatum per candem vocalem. Per quod patet, qui modi impersectiad quos persectos sint reducendi.

Quando autem in reductione servanda sit maior syllogismi impersecti; quando minor: & consequenter quando contradictoria consequentiæ negatæ debeat poni pro minori; quando verò pro maiori; explicant sequentes regulæ.

Prima est. Vt modi impersecti prima sigura reducantur per impossibile; contradictoria conclusionis negata ponenda est pro maiori, & maior syllogismi impersecti, pro minori. Excipitur tamen celantes, in quo minor syllogismi impersecti ponitur pro maiori, & contradictoria conclusionis negata pro minori. Hac autem regula seruata semper colligitur oppositumalterius pramissa concessa, quamuis non immediate, sed sacta conversione simplici conclusionis, qua infertur in syllogismo persecto.

Vbi aduerrendum est, quòd licet in reductione baralipson, & fapelmo solum colligantur due contrariæ simul veræ; tamen ex cis possunt sieri due contradictoriæ simul veræ, iuxta dicta supra lib.; cap;
6. Et idem dicendum est de darapsi & felapson in
tertia sigura, qui tantum concludunt duas contrarias
simul veras.

Secunda regula pro secunda figura est, quòd in reductione retineatur maior syllogismi impersecti, & contradictoria consequentiæ negatæ ponatur pro maiori vt patet syllogismo supra facto in baroco t codem enim modo reducuntur omnes alsi modi eitsedem figuræ.

Tertia tandem regula pro tertia figura est, quod in reductione retineatur minor, & contradictoria confequentiæ negatæ ponatur pro maiori vt ostendit syllogismus supra factus in becardo. Qua etiam reducuntur omnes alij modi ciusdem figuræ, quorum exempla facile quisque potest ex dictis formare: & ideo omitantur

Addendum est tamen has duas postremas regulas' significari à Dialecticis illis carminibus.

D ¶ Serněk

Sernat maibrem variatque secunda minorem. C Partia maiorem variat, servatque minorem.

#### CAPVT VII:

## De alies syllogismerum divisionibus.

Ve-vique egimus de iis, que syllogismo con-Hueniunt ratione forme, nam esse in tali, vel tali figurasin hoc vel illo modo, esseque sic, vel sic reducendum, pertinent ad formam syllogismi, de qua egit Aristoteles in libris de Priori resolutione. Quiz verò in libris sequentibus disputauit etiam de syllogismo ratione materia:ideo in his institutionibus aliqua etjam breuiter attingenda sunt cotum s quæ syllogismo conveniunt ratione materia, nempe ratione propositionum, vel terminorum.

Primò ergo diuiditur syllogismus ratione ma proximè, in affirmatiuum, & negatiuum. Ille cst, conti conclusio est assirmativa; iste verò cuius conclusio est

Prætered secundo dividitur in categoricum, & hypotheticum. Categoricus est, cuius omnes propositiones sunt categorica : hypotheticus verò, cuius plures, vel saltem aliqua propositio est hypothetica. Pro hummodi autem syllogismo plures solent adducit regulæ, sed melior, quæ tradi potest, est, ve attendatur ad vim illationis, quod satis ex dictis constabit vni-

Tertiò diuiditur syllogismus tatione eiusdem materiæ proximæ in demonstratiuum, probabilem, & sophisticum, seu apparentem. Primus nomine incomplexo appellatur demonstratio, & constar propositionibus necessariis. secundus verò est, qui constat propositionibus probabilibus t terrius autem cuius propositiones apparent quidem verz ; cum tamen fint falle, & isti tres syllogismi solent aliis nominibus appellari, posterior isticus, topicus, & elenchus: quia de illis disputat Ariston in libris Posteriorum, Topicorum, & Elenchorum.

Quarto dividitur syllogismus ratione materiæ remote in redum, & obliquum. Redus est, cuius omnes termini ponuntur in recto, obliquus verò, qui constat aliquo termino obliquo. Pro quo solent tradi aliquæ regulæ, hæc tamen sola sufficit, vt si quando in huiusmodi syllogismis aliqua fuerie difficultas, proposiriones fiant in recto: & sic apparebit bonitas, vel malitia consequentiæ.

Quinto, & vitimo dividitor syllogismus ratione éinsdem materiæ remotæ in communem, & singularem, leu expolitorium. Ille est, cuius medium est terminus communis: iste verò cuius medium est terminus lingularistet fi dicas, Petrus est animali Petrus est ra-

Bionalis: 2rgo aliquod rationale est animal.

Dicitur autem expolitorius, sen sensibilis demonstratio : quia ad sensum explicat vnionem extremitatum inter fe propter vnionem , que fentitur cum medio. Et huiulmodi Cyllogismus, licet possit fieri in tribus figuris, seruata semper affirmatione, vel negatione, quam designant modi, frequentiùs tamen & proprius fit in terria, in qua medium subiicituriquia maximè proprium est terminorum singularium esse subiectum propolitionis.

Est autem hic ad uertendum, quod sicut in syllogismo communi, ve recte concludat, debet medium perfecte distribui iuxta dicta sup. c. 2, ita etiam ad bonitatem consequentiæ in syllogismo expositorio è contra requiritur medium elle perfecte singulare, & incommunicabile : si enim contingat aliquod singulare esse realiter communicabile multis, ve de

facto est natura dinina iam habebit vim termini coma munis: & ex consequents syllogismus expositorius inde confectus aquivalebit communi ex puris particularibus, ex quibas tamen nihil sequitur in quacunque figura ex vi illationis, ve ibidem diximus.

Qua ratione ista non est bona consequentia ! Het essentia dinina est Pater : hac essentia dinina est Filius ? ergo Filius est Pater: quia propter realem communicabilitarem naturæ diuinæ, quantumuis ipla fingulariref designetur, habet vim termini communis : ac proinde talis syllogismus propriè non est expositorius, sed æquiualet communi ex puris particularibus. De que late disputant Theologi prima parte, questione vigelima octaua act.ji

#### CAPVT VLTIM V M.

### De arte inveniendi medium.

Issicilis l'emper visa fuit antiquis Dialecticis ats inueniendi medium ad syllogismos conficiendos in quacunque materia: propter quod illam fopinkæ asinorum pontem nuncuparunt. Er quidem a secundum quod ipsi dotent tradenda esset, plures fortè periclitarentur.

E contra verò aliqui moderni per aliud extremum ab illa se facillimè expediunt, afferentes ad quamlibet propositionem probandam quærendam esse causam, cur prædicatum conueniat, vel repugnet subieto: & ea inuenta, inventum esse medium. In quo to-

tam artem se comprehendisse purant.

Pulchra sant solutio. Id ipsum est, quod inquirimus : qua scilicet arte quæremus, & inueniemus in qualibet propositione causam, cur prædicatum conueniat, vel repugnet subiecto. Vi ergo breuiter rem

hanc expendamus.

Imprimis statuendum est artem istam esse summe necessariam. Nam parum interest scire, quo modo extremitates debeant disponi cum medio, vt syllogismus sit in modo, & figura: si ignoratur quodnam medium eligendum sit in vno quoque syllogismo. Et hoc est, quod in præsenti inuestigamus: proposita scilicet qualibet propositione, qua arte inveniemus medium ad illam recte concludendam in aliquo syllogismo. De quo tractat optime. D. Thomas in peculiari Opusc. de inventione medij, quod est so, in ordine Opusculorum.

Secundo, ve hæc materia comprehendatut: omnino oportet considerare, quis terminus dicatur antecedens; quis consequens; & quis extranem, seu dispa-

Terminus ergo consequens dicitur ille, qui ex altero infereur: cuiulmodi sunt omnia prædicata superiora respectu inferiorumibenè enim valet, est homo ! ergo est animal : ac proinde animal est terminus consequens respectu bominis:

Terminus antecedens est ille, qui alterum infert. & huiusmodi sunt omnia prædicata inferiora , respectu superiorum, ve patet in eodem exemplo : sicut enim animal est terminus consequens respectu hominis, quia infertur ex illo, ita homo est terminus antecedens re-

spectu animalistquia infert illud.

Termini verò connertibiles ve bomo rationale, risibile, & similes simul sunt antecedentes, & consequentes: quia se inuicem inferunt, & inferuntur: ac proinde in syllogismis interdum sumuntur, qua ratione funt antecedentes; interdum vero, qua ratione funt consequentes. Tandem terminus extrancus, seu repugnans, est ille, qui non potest alteri inesse.

Hoc



Hoc, supposito, cum quatuor sint genera propositionum, scilicer vaiuersalis affirmatiua, vaiuersalis negatiua, particularis affirmatiua. & particularis negatiua: quatuor regulis totam hanc materiam absoluemus.

Prima est. Ad concludendam propositionem vniuerlalem affirmatiuam, sumendus est pro medio terminus, qui sit consequens, respecturalis propositio-

nis, & antecedens, respectu prædicati.

Verbi gratia, si velis syllogizare hanc propositionem, omnis bomo est substantia: congruum medium erit animali quod est consequens ad subiectum, scilicet bominem: cum inferatur ex illo; de antecedens ad ptædicatum, scilicet substantiam: cum inferat illam: atque ita dices, Omne animat est substantiacomnis bomo est

animal; ergo omnis bemo est substantia.

Cuius rationem reddit optime Diuus Thomas vbi suprà: quia vniuersalis affirmatiua tantum potest concludi in primo modo primæ siguræ, scilicet barbara: in quo cum medium vniuersaliter subisciatur in maiori; necessario antecedit maiorem extremitatem, quæ est prædicatum conclusionis, cum verò medium in minori prædicerur vniuersaliter de minori extremitate, quæ in conclusione est subiectum necessario consequitur illam: ergo quando propositio vniuersalis concluditur, medium debet este consequens, respectu subiecti, se antecedens respectu prædicati.

Secunda regula. Ad inferendam propolitionem vniuersalem negatiuam ( quæ tantum porest concludi in prima, & secunda sigura ( sumendus est pro medio terminus consequens, ad subiecum, & extraneus, seu repugnans prædicato, si syllogismus consiciatur in celarent, & cesare; si verò consiciendus sit in camestres, debet sumi pro medio terminus repugnans

subiecto, & consequens ad prædicatum.

Verbi gratia, si hæc ptopositio, Nallu homo est lapis, concludenda sit in celarent, aut cesare congruum medium erit rationale, quod est consequens ad hominem, & extraneum lapidi. & sic dices, Nullum rationale est lapis: omnis homo est rationalis: ergo nallus homo est lapis.

Si autem eadem propositio concludenda sit in camestres, congruum medium erit insensibile, quod repugnat homini, & est consequent ad lapidem: & sic dices, Omnis lapie est insensibilis: nullus homo est in-

Sensibilis: ergo nullus bomo est lapis-

Ratio autem huius est: quia in duobus modis prioribus, medium remouetur à maiori extremitate, & consequitur ad minorem, cum prædicetur de ea: in tertio verò medium consequitur ad maiorem extremitatem,& remouetur à minori.

Terria regula. Ad inferendam propositionem particularem assirmativam (quæ rantum porest concludi in prima, & terria sigura (sumendus est promedio terminus consequens ad subjectum, & antecedens ad prædicatum; si syllogismus siat in prima figura; si verò consiciatur in tertia, med um debet esse terminus anticedens, tam respectu subiecti, quam respectu prædicati.

Verbi graria, si hæc propositio, aliquis home est via mens, syllogizanda sit in prima figura; congruum men dium erit sensibile, quod est consequens respectu hominis, & antecedens respectu viuentis: & sic dices. Omne sensibile est vinens, aliquis home est sinsibilisterge aliquis home est vinens. Cuius ratio est cadem, que adducta est in prima regula. Si verò syllogizanda sit in terria sigura; congruum medium erit resonale, quod est antecedens, tum respectu hominis si tum etiam respectu viuentis: & sic dices, Omne rationale est vinens; aliquod rationale est home: ergo aliquis home est vinens. Huius autem ratio est: quia in terria sigura medium est subiectum in veraque præmissa, ac proinde debet antecedere veramque extremitatem.

Quarta tandem regula. Ad inferendam propositionem particularem negatiuam ( quæ concludi potest in tribus figuris) si syllogismus siar in prima, sumendus est pro medio terminus consequens ad subsectum,

& extraneus à prædicato.

Ratio est; quia ibi medium remouetur à maiori extremitate, & consequitur ad minorem, cum prædicetur de ea. Qua etiam ratione idem observandum est, si syllogismus siat in terrio modo secundæ figuræ, scilicet festino. Si verò syllogismus siat in quarto modo secundæ siguræ, nempè, Baroco; medium debet esse terminus extraneus à subiecto, & consequens ad prædicatum.

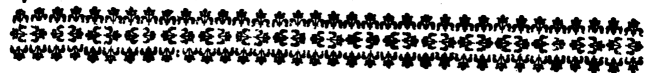
Ratio est: quia ibi medium consequitur ad maiorem extremitatem: cum prædicerur de ca; & repugnat minoriscum remoueatur ab illa. Si autem syllogismus conficiatur in tertia sigura; medium debet esse terminus antecedens ad subiectum, & extraneus prædicato.

Et ratio est: quia ibi medium subiicitur minori extremitati, & repugnat maiori: ac proinde antecedit illam, & est extraneus isti. Verbi gratia, si velis syllogizate hane particularem negatinam, aliquis bomo non est lapis, & syllogismus conficiendus sit in prima sigura; vel in tertio modo secundæ, scilicet sessino; congruum medium erit animal: quia est terminus consequens respectationminis, & extraneus respectu lapidis:

Si verò syllogismus consisiendus sit in barece, congruum medium erit insensibile: quia est terminus extraneus ab homine, & consequens ad lapidem.

Et tandem si syllogismus conficiendus sit in tertia sigura; congruum medium erit: rationale: quia est terminus antecedens, respectu hominis, & extraneus, respectu; lapidis. Videatur Disus Thomas Opusculo citato. Et hæc pro hoc libro, & institutionibus dixisse sufficiat.

D & COLLEGIA



## COLLEGII COMPLVTENSIS DISCALCEATORVM

Fratrum B. Mariæ de monte Carmeli,

DISPUTATIONES IN UNIVERSAM Aristot. Dialecticam.

> Iuxta Angelici Doctoris D. Thomæ, & Scholæ eius doctrinam.

EIDEM COMMVNI MAGISTRO, ET Florenti sima Schola dicata.

## PROEMIVM.

A est humani intellectus natura, canostri discursus conditio, ve in quanis re indaganda, non solum difficile, & cum labore versesur ; sed & aliarum estam rerum cognisione indigeat, aliisque doctiinis innetur:quare vuius rei notitia alteri emolumento esse solet. Sieut enim causa sunt sibi inuicem causa:ita disciplina sibi inuicem prosunt, se mutud innant, interdúmque ita inseparabiliter connectuntur : Ut Unius notitia absque alterius cognitione haberi non possit.

Hinc nascitur dissicultas in scientiis addiscendis, si enim ea tantum, qua vnius sunt propria, pracisè tradas, neque aliena alsa, es si necessariò as singas: cum absque illa haberi nequeans, doctrina proculdubiò claudicabis. Si verò ob Carybdim i sam vitandam, ompia simul pertractare velis, aquéque in qualibet scientia de alienis, ac de propriis disputes:in Scyllamnecessario incides, siésque ut dum omnia

insequeris, nibil integré consequaris.

Cui periculo, quamuis scientia omnes subsint, subest tamen maxime Dialectica: vtpote qua omnibus modum prafiniens, ip as intime transcendit, in eis disputautibus disputat, & in eis definientibus ip a definit. Quapropser speciali studio indiges, qui Dialecticam aggredisur, ve in propriis buius disciplina non deficiat, in alienis non excedatine ei contingat, quod pluribuseuenit, quorum quidam breuitatis pratextu nobiliorem, & secretiorem Dialettica doctrinam pratermittunt:quidam verò ita Physicis, Metaphysicis questionibus implicantur, vt sub Dialectica titulo Metaphysicam ipsam, aut Physicam tradidisse convincantur. Verumque extremum vitare conabimur, semper veritati consulentes: quam ve plene assequamur, in id toto conatu incumbemus, et ab Angel. Doct. mente nec minimum disce-

DISPYT.

## ቚቚቚ፨፧ቚቚቚ፧**፟ቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚ**

D 1.S P V T A T 10 P R 1 M A
Proæmialis.

O M M V N I S Doctorum vlus, in qualiber scientia pertractanda, necesfarium esse docet prolegomena quadam pramittere, quibus ipsius disciplina, qua exponenda suscipitut, ali-

qualis notitia comparetur: ne quis (ve inquir Aristot.) Viam, quam ambulare incipit, ignorare videatur. Quatuor ergo, ve sumitur ex eodem Aristot. Post. cap. I de qualibet re inquiri possunt, & debent an scilicet sit: quid sit: quia sit, seu qualis sit: & propter quid sit. Quare eadem nos de disciplina, quam aggredimur, præsenti Disputatione discutiemus.

## ቅሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕ QVÆSTIO PRIMA.

DE NOMINE, EXISTENTIA, inventione, & dignitate Dialectica.

Mnt A hèc ad quæst. an sie pertinent: & ideò simulà nobis pertractantur. Quia ergo, dum de rebus agitur, nominum tationem minimè contemnendam esse mone Plato in Cratylo: non abs te erit exponere, quibus vocabulis disciplina ista significetur. De quo præter Recentiores hic, & initio Topicorum, disputant Alexander, Plato, Alcin. & alij, quos referunt Conimbricens. in proæm. Logicæ quæst. 4. art. 1. Duobus igitur vocabulis, omissis aliis, hæc scientia ab antiquis temporibus appellata est Logica, scilicet, & Dialettica, quæ licet tempore Aristo. ab ipsoque pro diuersis huius disciplinæ partibus sumpta sint, ve notarunt Aphrodisæus, Auerroes, Marsilius, & Lemosus: iam tamen pro tota hac facultate, quæ methodum disseradi docet, indisserenter vsurpan-

1. Derivatur nomen Dialecticz, à verbo Grzco Stanizopa, dialegomai: quod licet, apud Ciceronem 3. de natura Deorum fignificet probaliter disputare; ac proindè pro parte Topica ab Arist. szpiùs vsurpetur; tamen apud eundem Arist. 4. Metaph. c. 4. idem fignificat, quod sermone vti: imò apud Cicer.

1. Academ. quzst. pro arte disserendi, tum definiendo. tum dividendo, tum etiam argumentando vsurpatur. Vndè immeritò Aphrodis. 7. Topic. c.1. ita parti Topicz hoc nomen attribuit, vt asserat eos, qui ad aliam significationem vocabulum istud traducunt, eo abuti.

Logicz etiam nomen derivatur à verbo Grzco 20/29, Logos, quod Latine dicitur, verbum, sermo, ratio, sapientia, definitio, & alia huiusmodi quz intellectus actus concernunt, ve videti porest apud peritos linguz, Grzcz. Arque ideò scientia, quz dirigit actus intellectus) in quibus proptius invenitur verbum quam in ipsis vocibus, ve ex August. notat D Thom. 1. part. quzst. 14. art. 1.) recte appellatur Logica, a verbo Logos, quod significat verbum.

Colleg. Compl. Logica.

2 Designisicato ergo istorum nominum inquiritur, an sit: virum scilicet in rerum natura detur
res aliqua realis, quæ istis nominibus signisicetur
Circa quod Doctores communiter duplicem distinguunt Logicam: naturalem aliam, aliam artiscialem. Appellant Logicam, naturalem saeultatem
illam, seu potentiam, qua quisque, etiam agrestis, potest circa res aliquas ratiocinati, dividere,
seu definire: insunt enim nobis à natura quædam
semina scientiarum; sicut etiam in naturalibus
quædam semina virtutum, teste D. Tho. 1. 2. q.
63. art. 1. Et semenistud, seu initium scientiæ, circæ
desinitiones, divisiones, &c. appellant Logicant, naturalem.

De hac igitur Logica non potest esse dubium existere in rerum natura : est enim ipse intellectus ; prove præhabet quædam Logicæ principia lumine naturali nota; ex quibus quilibet ratiocinari potest: nemo enim est ita rationis expers, qui nesciat colligere, ex co quòd Petrus ambulat, quod moueatur, & similia : ergo verè datur Logica naturalis. Solum potest esse dubium in modo loquendi; verum scalicet istud initium Logicæ debeat appellari Logica naturalis : id enim negat Runio hîc quæst. 1. Sed licer ipse pluris faciat modum loquendi;in hoc tamen parum immorandum est : sic enim loquitur Aristot, 1. Rhetoricorum ad Theodectem capit. 1. sieque communiter loquuntur Doctores: cum pluribus autem loquendum est & Alia est Logica artificialis, & est habitus, seu facilitas intel-lectus dirigens illum, vt res persece, & fine errore cognoscat. De qua deinceps nobis agendum

3 Prima conclusio Concedenda necessario est scientia, quæ docear modum sciendi & procedendi in aliis, quæque sir naturaliter acquisibilis: & de sacto datur. Conclusio est enidens, & probatur ratione. Quia scibilis est modus aliquis, quo res redè, & sine errore cognoscantur; scut scibilis est modus rectè pingendi, pulsandi, &c. ergo sicut est possibilis ars docens modum rectè pingendi aut pulsandi, etiam erit possibilis scientia docens modum rectè cognoscendi: hanc autem vocamus Logicam; ergo,&c.

Confirmatur: quia natura non deficit in necelfariis, maxime in iis, quæ ad intelligendum
pertinent, vipote quæ in supremo rerum gradu collocata sunt: sed Logica est summe necessaria ad rete intelligendum, vi scilicer sine errore de rebus
discurramus, iudicemus, &c. cum enim plures desetus in intelligendo sæpe contingant, necessaria
erit intellectui ars aliqua, quæ eius vitia corrigat,
iubeatque ad recte intelligendum; quam appellamus
Logicam artificialem ergo illa est naturaliter acquisibilis.

Ex quo eriam patet posterior pars conclusionis. Que rursus demonstratur experientia ipsa: videmus enim eos, qui dissicilè, & cum errore discurrebant, postquam certis Logicæ præceptis sunt instructi, sacilè, & sine errore discurrere, & hoc non semel, aut bis; sed permanenter in omnibus suis actibus: ergo datur in intellectu aliqua habitualis facilitas, à quo proueniat ista mutatio: quam patet esse Logicam attissicalem.

4 ¶ Circa inventores Dialecticæ certum est eam, sicut & reliquas alias disciplinas Adamo suisse per revelationes communicatas, statim ac creatus est: Resenim primitus à Deo institue sunt sinquit D Thom. r. p. quæst. 94. art. 3.) non solum ve in se ipsis essent, sed ve essent aliroum principia: & ideò produsta sunt in D 3 statu

flacu perfectosin quo possent esse principia aliorum. Homo aucem pocest effe principium alcerius, non folum per ge nerationem corporalem, sed etiam per instructionem, o gubernationem. O ideo sicut primus bomo institutusest in staru perfetto , quantum ad corpus , ve ftatim poffet ge nerare; un institutus est in statu perfecto quantum ad animam, ve statim posses alior instruere. Or gubernare. Non potest autem aliquis instruere nist babeat scientiam & idem non primus bomo fic ir fitutus eft a Deo, vt baberet omnium scientias, in quibus natus est instrai.

Ab Adamo ergo ad filios eius scientiæ deriuatæ sunt: à filis ad Noë: inde ad Abrahamum, à quo rationes ille inter quas vixitscientias didiscerunt. Vnde eriam deriuare sunt ad Chaldzos: & ab his ad Agyptios: à quibus vt testatur Eugubinus lib. 1. de Peren. Philosoph. acceperunt Graci inter quos flotuit maxime Dialectica. Iniuria tamen temporis ferè deleta est; ve meritò, qui eam ad pristinam perfectionem redegerunt, Auctores, & inuentores dici

possint. Sed de hocalij.

Licetautem primum Diale dicæ Magistrum fuisse Platonem, referat Diogenes Laertius lib. 3. de vitis Philosoph in vita platonis : & ante ipsum imperfe-Etum quoddam Logica initium Zeno quidam Eleathes antiquissimus Philosophus tradiderit vt lib. 5. testatur idem Laertius: aliique aliis philosophis primam huius scienciæ inventionem attribuant : absolutè tamen loquendo huius artis inuentor censendus est Aristot. tum quia omnes eius partes ad ordinem reduxit : tum quia primum omnium ab aliis scientils seinnam tradidit, vinotat Philoppo.initio Priorum: tùm denique, quia syllogizandi artem ad methodum teduxit, & mirumin modum auxit; Imò partem Topicam primus inuenit.

5. Maior difficultas est circa modum, quo Logica fuit inuenta; videtur enim experientiam non Jufficere. Primo : quia experientia, cum fit cognitio accepta ex pluribus particularibus in memoria retentis, vt famitur ex Arift. 1. Metaphylicz c. 1. & tradit D. Thom. 2. Poster. lect. 20. est cognitio fallax : sunt enim singularia contingentia, & fallibilia : ergo ex-perientia non potuit esse cau'a scientia, que est cognitio necessaria & infallibilis; neque consequentes

inuentionis illius.

Secundò, quia ad acquirendas persecte scientias est necessaria Logica ex communi sententia i ergo pari ratione ad le iplam pei le de acquirendam, etit necessaria: ergo cum se ipsam præcedere repugnet, dicendum erit, vel quod Logica non est necessaria ad habendas perfecte lcientias, vel quod non fuit inuenta experientia, sed per reuelationem, vel alio modo denuò habita.

Secunda conclusio. Logica fuir experimento adinuenta, ad eum modum, quo aliæ scientiæ inuentæ funt. Que non dicuntut experientia acquiri ; ita ve observatio huius, autillius lingularis generet habitu scientie; hoc enim est impollibile, ve recte probat ratio dubitandi, sed dicuntur inueniri experientia quia hecfuit occasio, quare scientie inuenirentur. Per quem etiam modum inuenta est Logica. Videns enim intellectus longa observatione, & ex diuturna reflectione supra suos actus aduertens, quod aliquando definiebat, aut diuidebat benè; aliquando male; & quod in suis ratiocinarionibus aliquando concludebar; aliquando non 1 morus est ad inuestigandam causam; & hac inuenta virtute Logicæ naturalis, potum constituere præcepta benè definiendi, dividendi, & argumentansicque paulatim Logicam muenire. Per quod patet responsio ad primam rationem dubi-

Ad secundam respondetur, Dinlecticam fuisse necessariam ad se ipsam, in quantum Logica natura. lis media experientia fuit sufficiens ad inueniendum aliquid de artificiali; que pars inuenta, simul cum Logica naturali, adiunit ad inveniendam aliami & sic priores partes innare poterunt ad posteriores, donce persecta esset tota. Adde logicam Ada mo reuelatam, & in posteras nationes transmissam non sic periisse, ve nihil eins remanerer : sed proculdubio extabat aliquodiphus vestigium cum aliis doctinis permixtum : quod, simul cum experientia & Logica naturali, sufficere poruit, ad aliquam cognitionem perfectiorem acquirendam, & sic dein-

6. De laudibus, & dignitate Dialecticz conges runt multa Doctores, à quibus consultà abstinemus hoo vnico verbo contenti : quod Logica ita facra Theologiz famulatur; vt ipsa non solum Catholitz veritates confirmentur, sed etiem teste Hier. super Ezech. Quidquid in boc seculo pernersorum dogmainm est, & putatur robustum, bac arte subuertitur : & instar incendy, in cineres, fauillasque dissoluieur. Quibus adde vix in facris literis reperirilibrum aliquem, qui non abundet Dialectica. Hac Prophetz connenicbant Hebraos: hac eriam Apostoli pradicabant. Eminet inter alios Paulus cuius Eptrolæ non minus Diale-Aica, quam Theologia refertæ sunt. De quo videts potest Aug. toto fere lib. 1. contra Crescon. Grammat. sed przecipuè cap. 14. 15. & 15. Stoici (inquit Aug. cap. 14. contra illum pro Dialectica disputans) maxime Dialectici fuerunt, cur Paulus ne conferrent cum illo,non eos denicanis ? ant si Paulus Dinlesticus erat, & ideo conferre cum Stoicis non timebat : iam cane ne cuiquam Dialesticam pro crimine obieceris,qua vsos Apostoles conficeris.

Laudent ergo Dialedicam alij à subtilitate, ab antiquitate alij, alij ab vtilitate; nos enim cum eodem August. cap. 17. citato, eam super omnia hanc dignitatem habuisse Dialecticam dicimus, vt non solum Apostoli, sed ipse Christus Dominus dignatus sit esse Dialecticus. Verba August. sunt ( loquitur de Iudals, qui volences capere Iclum in sermone, interrogauerunt verum liceret tiibutum dari Cefari)Obsecro ce, illi ne fuerunt Dialettici ,qui pratensts interrogationis insidiis decipiendo superare molitis sunts an ille posius, que ex boc ipfo, quod interroganerunt, veram terum responsionem prudencia interrogacionis eli-ciens, illud verum, quod ab eo pucabant periculosé dici, ipsos compulis confisers? Hæc ided retulimus, veperspiciatur , quam sit à pictate alienum Dialecticas subrilirates improbare : quantumque contrà religio-so viro consoner earum studium; à quibus serè omnes Sancti, Apostolique ipsi non fuerunt alieni, quasque Dux nofter, & Magister Christus facto commen-

dauit:

Quamuis autem his encomils digné commendata sit vera, & pietati, ac sanz doctinz concipiende nutriende, augendeque deserviens Diale-Aica; ea tamen, quæ vana, & contentiola est, quæque sophismatibus vera, & quod peius est, pia dogmata obscurantibus, & praua inducentibus incumbit: quomodo Logica Augustini dum Manicheus esset, & Dialectica, ac Philosophia Gentilium Euangelicam doctrinam, & christi iugum detre-Stantium, non quidem ex ipsius Dialectice aut philosophiæ; sed ex praua illosum conditione, & abusu incumbebat, vituperio digna, & multis modis áSan dis atribus improbata juuenitur. Vnde Paulus ad Colossenses secundo: Videse (inquit)ne quis vas decipiat per philosophiam, o inanem fallaciam. De qua alibi loquens ait: Scientia inflat, charitat verd adificat.que,

🕏 multa similia, quæ ex Scriptura, & Patribus adduci possent,& consultò omittun: ur; non de vera, & solida Dialectica: sed de mani, & inflata, ve Paulus loquitue, exponenda sunt.

## QVÆSTIO II.

Virum obiectam logica sit quid reale, vel rationis.

PRemissis, que ad an est Logice pertinent, re-Etus ordo postulat; ve quid sit eius inuestigemus. Quod fiet inquirendo essentialem eius definitionem. In qua quidem statuenda, quamuis genus priùs quam disterentia, nisi aliud obstaret, inuestigandum esset : propter quod inquirendum erat, vtrum Logica sit scientia (quod genus eius est) priusquam de obiecto, à quo scientiz differentia sumitur, sermo institueretur; tamen licet ordo sit præposterus, necessario est commuratus; ita enim scientia ex obiecto dependet; vt co ignorato, neque verbum quidem de illa fieri possit. Quo nodo enim Logicam esle scientiam ostendemus, ex co quod de suo obiecto proprierates, & passiones demonstrat: si tale obiectum, proprietates &

palliones ignoramus?

8. Pro tituli ergo intelligentia primò notandum eft, illud appellari obiectum, quod potentiæ, vel habitui obiicitur cognoscendum, sumpta denominatione à potentia visiua, cuius obiectum propriè dicitur obiici: vnde translatum est ad significanda omnia illa, circa que potentie, vel habitus versantur. Appellatur etiam subiectum : non quia illi inhæceat scientia; sed quia subiicitur prædicatis, quæ de illo in tali scientia demonstrantur. Dicitur etiam materia, non in qua, vel ex qua; sed circa quam poientia, vel habitus versatur, sumpta similitudine ab operationibus artium, quæ circa res externas, & materiæ participes versantur. Itaque hæc nomina obieaum, subie-Unm, & materia, respectu habituum intellectus pro eodem communiter vsurpantut. Respectu verò aliorum habitum, & potentiarum, obiectum licet appelletur materia; non tamen appellatur subiectum vt de se patet.

Hoc autem obiectum duplex est : vel, ve propriùs loquamur, einsdem integri obiecti duz sunt partes, alia materialis, & alia formalis. Obiectum, seu pars materialis est id, quod non per se, sed ratione obiecti formalis attingitur, seu consideratur in scientia: obiectum verò, seu pars formalis est id, quod per se, seu ratione sui attingitur, seu consideratur à tali scientia. Vtriulque exemplum cernitur in potentia visiua, cuius obiectum integrum est coloratum, in quo pars materialis, seu obiecum materiale est corpus : quia non per se, sed ratione coloris videtur:color verò est pars, seu obiectum formale, quia per se, & ratione sui

percipitur à potentia visiua.

9. In isto autem obiecto formali duo distinguunt communiter Doctores cum Caietan, 1. part. q. 1. art. 3. & 1. Post. cap. 22. nempe rem ipsam, que consideratur à scientia, seu attingitur à potentia, quamque appellant rationem formalem que seu in esse rei, aut obiectum quodi& rationem sub qua talis ces attingitut à scientia, vel potentia, quamque appellant rationem formalem subqua, seu in esse scibilis, aut obie aum quo. Vtramque autem hanc tationem esse necessario distinguendam in obiecto eniuslibet habitus, & ad quid sit necessaria, & vndè vtriusque vnitas, vel distinctio sumatur, non est præsentis loci examinare, siet à nobis cum Arist. in libris Posteriorum disput. 19. Quare pro nunc satis erit, id vno, vel altero

exemplo declarare. Etenim in potentia visiua res ipsa quæ est color, & appellatur ratio formalis que, non potest esse vltima ratio specificatina visus, alias, sient plures sunt species coloris, plures etiam essent species visus, (cuius rationis vim ostendemus loco citato.) Ponenda est ergo aliqua ratio formalis indivifibilis in pluces species, ( quam appellamus rationem formalem subqua ) media qua color iple attingatur à visu: & à qua vitimò constituatur in esse obiecti specificantis, & determinantis potentiam. Quæ erit, vel lux, vt ait Diu. Thom. 1. Posterior. lect. 41. vel idem modus, immutandi potentiam vel aliquid huiulmodi.

de quo alibi.

Idem etiam cernere licet in scientia. Nam ali quando res ipsa, quæ est obiecum formale, est vna generice, ve pater in Arithmetica, cuius obiectum est numerus, sub quo penè infinitz species continentur. Imò aliquando est vna tantum analogice, ve patet in ente : quod est subiectum Meraphysica : & consequenter de pluribus rebus specie, imò & genere diuersis aliquando est vna tantum scientia. Aliquando vero de eadem re, seu de cadem ratione formali que, dantur plures scientiæ. Cuius exemplum adducit Diu. Thom. 1. parte quæstion. 1. artic. 1. & 1. 1. quæst. 54 artic. 2.2d secundum de hac propositione, terra est rotunda, quæ pertinet ad Philosophum natutalem,& ad Astrologum, danturque de illa diuersa demonstraciones. Ergo à ratione formali, que, seu ab entitate i pla, obiecti formalis in esse rei non potest sumi vnitas, vel distinctio scientiæ: & per consequens aliqua ratio ponenda est, quæ vitimò constituat rem illam, seu res in esse obiecti scibilis. Quam nos cum Caierano congruè appellamus rationem formalem sub qua.

10. Hîc autem observandum venit, quòd licet D. Thom. 2. 2. quæst. 1. artic. 1. solam rationem sub qua appellet rationem formalem, id autem quod nos vocamus rationem formalem quæ, appellet ipse sanctus obiechum materiale ( quod quidem in rigore loquendo verissimum est: haber enim se ratio que vt materia respectu rationis sub qua ) nihilominus tamen non improprie Doctores rem illam, quæ per se consideratur in scientia, appellant rationem formalem, ad distinctionem aliatum rerum, quæ respectu illius se habent ve quid materiale, vel quia in se recipiunt talem rationem formalem, vel quia per accidens tractantur in scientia. Quod cernere licet in Geometria, que agit de quantitate continua, scilicet lineis, superficiebus, figuris, &c. Si enim quantitas continua, que est ratio formalis que, comparetur ad rationem formalem sub qua, (quæcumque illa sit, de quo loco cirato) habet quidem rationem materiz, potestque optime cum Diu. Thoma appellari obiectum materiale: si verò comparetur ad substantiam, seu corpus, cui quantitas ipsa inhæret, vol ad alia, que per accidens tractantur in Geometria: iam habet rationem formæ, potestque recte appellari obiectum formale. Propter quod quantitas, continua communiter appellatur ratio formalis. que obiecti Geometriz: qui modus loquendi (vt cum pluribus loquamur ) retinendus est, licet modus loquendi D. Thom- formalior fit. Per quod conciliantur plura Angelici Doctoris testimonia, & expenduntur multa, que eum ad rem ipsam pertinere videantur, mature tamen inspecta ad modum loquendi pertinent.

Deratione formali sub qua obiecti Logica, neque est præsens difficultas, neque aliquid nunc dicendum nobis est:pendet enim ex generali questione de scientiarum vnitate: pro qua tamen interim videri potest D. Tho. 1. Post. lect. 41. opusc. 70. q. 5. art. 1. & alibi szpè. De obiecto autem materiali nullum potest esse dubium: sue enim sint operationes intellectus,

fine res iplæ ( de quo quæst. seq. ) certum est apud omnes esse aliquid reale. Solum ergo remanet dissicultas de ratione formali que obiecti Logicæ: quam pro nunc obiectum formale appellabimus, ad distinctionem obiecti materialis.

et. Ex dictis intelligentur aliæ obiecti divisiones, quas communiter tradunt DD. Aliud enim est obiectum adæquatum; aliud inadæquatum. Inadæquatum rursus dividitat in principale, & minus principale: quid autem sit quodlibet ex istis, ex terminis ipsis constat. ObieQum adæquatum solet appellari obiecum attributionis; cuius ties conditiones allignant DD. cum D. Thom. sup. prolog. sententiarum art. 4. Piima est, quod contineat omnia, que tractantur in scientia; itavt ad ipsum reuocentur omnia, vel tanquam principia, vel tanquam partes, aut species, vel proprietates eius. Secunda, quòd sit id, de quo potiffima cura est in tali scientia, & de quo (si aliqua fuerint ) tradantur præcepta. Tertia, quod sit id, per quod talis scientia distinguitur à qualibet alia Quæ conditio intelligenda est iuxta dicta: quod scilicetà ratione formali que, seu ab obiecto formali sumatur distinctio, non pracise, ve est entitas quædam, seu in esse rei; sed ve illi adiungitut tatio formalis, sub qua, à qua constituitur in esse scibilis.

Tandem explicandum est breuiter quid sit ens rationis: nam de ipso disp. seq. late disseremus. Est rgo ens rationis proprietas quædam, seu esse conueniens rebus, non à parte rei, sed vt sunt in intellectu, sicut esse subiectum, prædicatum, genus, aut alia huiusmodi: & generaliter omnes termini secundæ intentionis fignificant proformali ens rationis: non enim à parte rei homo est subiectum vel animal genus, &c. sed secundum quod sunt obiectiue in intellectu. Ex quo etiam apparet, quid sit ens reale : est enim, quod habet verum elle à parte rei, & ante intelle dus cognitionem. Cum ergo ens prima divisione dividatur in ens reale, & rationis: merito in hac questione generaliter inquirimus, sub quo ex his membris contineatur obiectum formale Logicz. In sequenti verò specialiter inuestigabimus, quodnam ens rationis illud fit.

Refertur cum suis sundamentis sententia asserens hoc obiectum esse aliquid reale.

**§.** I.

Aldè recepta est his temporibus apud aliquos modernos opinio assirmans obiectum formale Logicæ esse quid reale. Quod non eodem modo explicant: quidam enim asserunt operationes intellectus, provt dispositæ sunt in forma desinitionis, diuisionis, & argumentationis esse obiectum Logicæ: adduntque non solùm operationes ipsas, sed eriam talem dispositionem desinitionis, & argumentationis esse quid reale. Alij verò forte, quia vident dispositionem istam, etiam in ipsis actibus non esse quid reale: alia via incedunt, assernetes obiectum sormalè Logicæ integrè intelligi ante talem dispositionem, esseque ipsas operationes intellectus, non provt iam habent illam: sed provt dirigibiles sunt, & ordinabiles media ipsa dispositione modi sciendi.

Pro vnoquoque modo dicendi non adducemus specialiter argumenta: quia communia sunt, que contrarij adducunt; neque similiter Auctores: quia antiqui, vel nulli sunt, vel non ita clarè distinguunt: moderni verò non eodem modo loquuntur; imò nunc ad vnum, nunc ad alterum dicendi modum declinare videntur: comueniunt tamen in questito questionis,

assertes obie dum formale Logicæ esse quid reales Pro qua sententia adducunt Platon. dialog. de Iusto; Alcin. de doctrina Platonis cap. 2. Diu. Isidor. libr. 2. Etymolog. Diu Augustin. 2. de Doctr. Christiana a cap. 37. Boëtium lib. 1. in Topica Ciceronis, Caietan. præsatione in prædicamenta, Canum 9. de locis cap. 1. & alios antiquos: quos tamen si consulas, nihil, vel oppositum inuenies. Ex modernis verò desendunt cam Fonseca 2. Metaphysicæ, capit. 3. quæst. 1. sect. 5. Suarez disput. 1. sect. 4. & disput. 54. in principio, Conimbr. hie qu. 5. artic. 2. Murcia quæst. 2. Huttad. disput. 1. sect. 4. & nouissimè Chrysostom. Cauero Cisterciens. tract. 1. dis. 1. dub. 2. & Raphaël. de Auersa quæstio. 2. sect. 3.

initio Poster. vbi inquit: Ars quedam necessaria est, vo sit directiva ipsim actuvationis, per quam homo in ipso rationis actu ordinate, faciliter, or sine errore procedat. Et bac ars est Logica, id est, rationalis scientia: que non solum rationalis est ex boc, quò dest secundum rationem, quod est omnibus artibus commune: sed otiam ex boc, quod est circa ipsim actum rationis, sicut circa propriam materiam. Ex quo loco sic formatur argumentum. Logica est directiva operum rationis: et go versatur circa rationis opera, vt dirigibilia, tanquam circa obiectum.

Confirmatur ex eodem D. Thom. in proæmio Ethicor. vbi docet, quòd sicut Philosophia moralis versatur circa operationes voluntatis; sic Logica versatur circa operationes intellectus: fed Philosophia moralis versatur circa operationes voluntatis, vt dirigibiles tanquam circa obiectum, vt ibid. docet Diu. Thom. ergo obiectum Logicæ erunt operationes intellectus, etiam vt dirigibiles.

Secundò probatur euertendo oppositam sententiam: quia obiecum debet habere aliquam entitatem, vt possit esse scibile: (scibilitas enim, sicut intelligibilitas rei entitatem sequitur: sed ens rationis non habet aliquam talem entitatem, cum neque sit substantia, neque accidens: ergo non potest esse scibile.

Confirmatur primà: quia obiectum debet habere passiones, quas de illo scientia demonstret, ve probat Aristot. 1. Postet. cap. 23. sed istis caret ens rationis: ergo non potest esse obiectum scientia. Probatur minor: quia tales passiones non possunt esse reales, ve patet: neque etiam possunt esse rationis; aliàs continerentur essentialiter sub ente rationis, & de illis essentialiter prædicaretur, quod repugnat cuilibet essentia respectu propriarum passionum.

Confirmatur secundo: quia scientia dicit relationem realem ad obiecum tanquam ad propriam mensuram, ve docet Arist. cap. de relatione: ergo ens rationis non potest esse obiecum alicuius scientia. Patet consequentia: quia relatio realis prædicamentalis petit terminum realem.

Tertiò: demonstratio, quam Logica docet consicere, est causa vera, & realis scientiz que est habitus realis: ergo demonstratio etiam pro formali non potest esse ens rationis Probatur consequentia: quia demonstratio, non solùm entitatem actuum, sed etiam vt sunt inter se dispositi, est vere discursus, & causa scientiz: ergo vt sie est ens reale.

Confirmatur: quia habitus Logicæ concurrit ad suosactus, non solum secundum id, quod est in illis materiale, sed etiam, & maxime ad illum ordinationem, quam à Logica habent: ergo talis ordinationon est aliquid rationis. Paret consequentia, quia à causa, & actione reali necessario procedit essectus realis.

Quartò: quia si obie & um Logicz esset ens rationis, maximè

maximè qui tractat de genere, specie, subiecto, p dicato, et aliis similibus intentionibus sed esse subiectum, prædicatum, &c. est verum ens reale: ergo Logica non habet pro obiecto ens rationis Probatur minor, quia in hac propositione, bomo est animal, actus intellectus correspondens illi termino, homo, non repræsentat vaturam humanam præcisè, sed vt subiicitur animali: ergo non solum repræsentatio hominis; sed modus repræsentandi illum vt id, de quo dicitur animal, est quid reale: ac proinde esse subiccum non est quid rationis, & sic de alsis huius modi intentionibus. Plura alia argumenta adducunt Auctores, inter quos videri potest Ioannes Sanchez libt. 1. Logicæ q. 17. qui licet asperè loquatur de hac opimione; multa tamen pro ea congerit argumenta.

## Pramittuntur aliqua ad refolutionem quafionis necessaria.

**6**. II

PRo solutione quæstionis explicare oportet, quid sit Logicam dirigere operariones intellectus, & quid in illis sit dirigibilitas, vel directio : hæc enim omnia innoluta magnam in hac materia generant confusionem. Ve autem id ex suis principiis deducamus, sciendum est ex D. Thom. 1. 2. q. 54. art. 4. & 100. att. 2. quemlibet habitum; & przcipuè operatiuum esse persectionem quandam potentia: vnde quælibet scientia erit persectio intellectus, persicietque illum, & diriger in ordine ad aliquam cognitionem. Sic videmus Geometriam perficere intellectum, vt redè cognoscat quantitatem continuam; Arithmeticam etiam in ordine ad quantitatem discretam : & sic de aliis scientiis, quarum vnaquæque persicit & dirigit intellectum in ordine ad cognitionem proprij obiecti. Et sic consequenter intellectus erit dirigibilis per vnam scientiam in ordine ad cognitionem vnius obiecti : & per aliam in ordine ad cognitionem alterius : atque ita ab vna accipiet directionem ve producat actus rectos circa vnum obiectum: & ab alia, ve producat actus rectos circa aliud. Itaque recitudo acus, seu directio illius, que est ipla entitas intrinseca actus, numquam fit ab alia scientia; nisi ab illa, cuius proprium sucrit obiectum ralis actus. Quare vniuersaliter loquendo nulla scientia erit directius intellectus; nisi in ordine ad proprium obicaum: neque intelleaus erit alio modo dirigibilis à scientia. Cuius ratio est cuidens: quia omnes habitus intelleaus simul sumpti perficiunt intelleaum in ordine ad obiectum adequatum illius, scilicet verum. Ex hoc autem obiecto adequato quilibet habitus, quasi sumit viram partem, & curat de illa perfecte cognoscenda: ac proinde nullus habitus per se loquendo dirigit, & perficit intellectum in ordine ad obiectum alterius habitus;nisi in quantum dirigit, & perficit in ordine ad proprium obiectum.

rerbi gratia, alicuius scientia, esse vniuersalius, quam obiecta aliarum scientiarum, quodammodóque continere illa: (non loquimur de ratione sub qua; hæc enim in qualibet scientia semper est diuersa à ratione sub qua alterius) vt patot in Metaphysica, cuius obiectum, scilicet ens, continet sub se obiecta aliarum scientiarum; nam sub ente continentur corpus, quod est obiectum Philosophiæ; numerus qui est obiectum Arithmeticæ: & sic de aliis Vnde talis scientia, dirigendo intellectum circa proprium obiectum, consequenter dirigit illum aliquo modo circa obiecta aliarum scientiarum, quæ continentur sub proptio obiecto. Et propter hoc Metaphysica piæscri-

bit obiecta aliis scientiis, omnium eatum principia probat, aliasque sunctiones generales administrat a non quia per se perficiar intellectum in ordine ad obiectum peculiare vniuscuiusque scientia; sed quatenus perficir illum in ordine ad proprium obiectum.

nus perficit illum in ordine ad proprium obiectum.

Idem proportionabiliter contingit in Logica : quæ quia in omni opinione habet obiectum quodammodo continens obiecta aliarum scientiarum i ideo perficiendo intellectum in ordine ad proprium obie-&um, dirigit consequenter, & perficit in ordine ad obiecta aliaum. Propter quod Metaphylica. & Logica appellantur scientiz generales : quia earum obieca se extendunt ad omnia entia : & ita continent sub se obiecta aliarum scientiarum. Quam Logitz, & Metaphysicæ similitudinem docuit recte Arist. 4. Meiaph, c. 2. dicens: Dialettici, & Sophista randens cum Philosopho subcunt figuram : nam de omnibus disputant, & circa idem genus Sophistica, & Dialettica versantur cum Philosophia. Que verba exponens D. Thom. led. 4. ait : Oftendit quomode Dialettica, & Sophistica cum Philosophia babeant similitudinem, & in que differant ab ea. Conneniunt autem in boc, qued Dialettici est considerare de omnibus:boc autem esse non potest, nisi consideret omnia, secundum quod in alio une conneniunt iquia unius scientia unum subiettum est , & unsus artis una est materia, circa quam operatur. Cum igitur omnes res non conueniant, nisi in entermanifestum est, quòd Dialectica maieria est ens , & ca qua sunt entis, de quibus etiam Philosophus considerat.

16 Ex quo iam plura licet inferre. Er primò quidem apparet, quàm longè à veritate erret explication istius loci Arist. quam adducunt aliqui ex contrarus i ve probent obiectum Logicæ esse actus intellectus afferentes sensum Arist. esse, quòd sicut Philosophus naturalis agit de actibus intellectus in libris de Animatita etia Logica agit de eisdem actibus, licet sub diversa ratione. Expositio sanè absurda: ibi enim non loquitur Arist. de Philosophia naturalis sed de prima Philosophia, scilicet Metaphysica, quod quilibet etiam indoctus adverteret, qui textum consuleret.

Secundò eriam apparet obiecum formale Logicz, debere esse tale quid, quod possit inueniri in omni ente : siquidem materia illius, vt vidimus, est omne ens : sicut propter candem rationem obiectum formale Metaphysicz debet esse quid innentum in omni ente. Duo autem genera prædicatorum inueniuntur in omnibus entibus: alia sunt, que conveniunt illis à parte rei, secluso intelle &u : & hac tantum sunt ratio entis, & passiones eius scilicet vnum, vetum, bonum,&c. & hac funt obiectum formale Metaphylica. Alia verò sunt prædicata, que conueniunt omnibus entibus per operationem intellectus, vt esse subiedum, prædicatum, genus, speciem, &c. quæ proinde dicuntur secunde intentiones & intra hoc genus prædicatorum necessariò debet esse obiectum formale Logicæ. Quia antem prædicata primi genetis sunt intrinseca, & naturalia omnibus entibus; ista verd secundæ intentiones extra essentias, naturas illorum, eisque accidentales, & extranez: ideo Metaphysiesse (ait D. Tho.loco cit.) procedi ex principiis spsius ad pro-bandum ea, que sunt consideranda circa communia accidentia entis: Dialetticus autem procedit ad ea consideranda ex intentionibus rationis, qua funt extranca à nasura rerŭ. Et ideo dicitur, quod Dialestica est tentativa; quia tentare propriu est ex principiis extrancis procedere.

Tertiò tandem apparet, quòd licet vtraque hæc scientia dirigat intellectum in ordine ad obiecta aliarum scientiarum modo explicato: quia tamen Logica dirigit illum, vt cognoscat omnes res, non secundum sua prædicata tealia, sed secundum illa prædicata, quæ aduenium rebus per operationes intellectus: ideò

Logica specialiter dicitur dirigere tales operationes: quia nimirum tradendo notitiam harum intentionum, quæ resultant in rebus, ex eo quòd intellectus sic, vel sic cognoscat eas, dirigirar ipse intellectus in modo proprio operandi: & sic Logica, quæ has intentiones cognoscit, & inter seordinat, ve ex eis siant congrua instrumenta sciendi, tribuit ipsi intellectui modum; vt de qualibet rectam, absque errore cognitionem consequatur. Et hic est specialis modus, quo Logica dicitur dirigere operationes intellectus.

## Statuisur vera sententia, D. Thom, & quastio resoluttur.

### § III.

Dicendum est in hac dissicultate obiectum formale Logicæ non esse quid reale, sed ens rationis. Hanc conclusionem intendir Arist. loco citato ex quarto Metaphysicæ, vt ibi explicat D.Th & est receptissima inter Antiquos: illámque profiteri omnes Thomistas testatur Masius infra citandus. Et certe nullum vidimus ex discipulis D.Th. contratium assertem.

Tradit cam Angelicus Doch. lect. 4. sepè citata his verbis : Ens est duplex:ens scilicet rationis, & ens natura. Ens autem rationis dicitur propriè de illis intentionibus, quas ratto adinuenit in rebus confideratis, sicut intentio generis, speciei, & similium: qua quidem non inmeniuntur in rerum natura, sed considerationem rationis vonsequentur. Et buius modi scilicet ens rationis est proprie subjettu Logica: Huinsmodi autem mtentiones intelligibiles entib. natura aquiparatur, eo quòd omnia entia natura fub consideratione rationis caduntit i deo subie-Anm Logica ad omnia se extendit de quibus ens natura pradicatur. Hæc D. Thom. vbi paucis verbis docet quidquid nos in conclusione & discursu documus. Quz verba repetitopusc. 42. c.2 Videri eriam potest Angelieus Doctor. 1. Post. lect. 20. opusc. 56. opusc. 70.q 6.art. 1.8 3.8 pluribus aliis locis, que breutratis causa omittimus. Dinum Th. sequentur Caiet.capite de genere, parte 2. Sotus quæst 5. proæmiali, Nauarrete. 1. par controuer. 14.5. 10. Arauxo lib. 3. Metáph.qu. 1.art.1.n.5. Masius hic sect. 1.q. 13. Sanchez li. 1.qu. 17. & Gallego contr. 8. qui pro hac sententia adducut Auerroem, Auicennam, Albertum, Iabellum, Flandriam. Soncinatem, Herueum, & innumeros alios D. Th discipulos. Quibus etiam consentiunt Tolet. hîc qu.5. Oña qu. 1. art. 5. Rubio qu. 6. Salas 1. 2. qu. 54.disput.7.sect. 2.alij moderni.

18. Probatur primò conclusio ratione sup.ex Atistot. D. Tho. ipsinuata. Quia consideratio Logicz se extendir ad omnia, de quibus ens reale prædicatur: in quo assimilatur Metaphys & propterea agit de essem prædicamentis, de quibus tractat Metaphysica: ergo considerat omnia illa, sub aliqua vna ratione in eis inuenta. Sed vitra predicata, seu rationes reales omnibus prædicamentis communes, quæ sunt obiectum Metaphysicæ, nullæ aliæ dantur rationes, seu prædicata, quæ conueniant omnibus entibus, niss secundæ intentiones, seu prædicata rationis: ergo ratione illatum considerat Logica omnia entia: ac protinde ipse erunt obiectum formale eius.

Confirmatur primò quia omne ens teale creatum necessario abstrahir, vel à mareria singulari vel sensibili vel intelligibili. Ve enim probat optimè D. Th. opusc. 20. qu. 3. art. r. alia abstractio non est possibilis, neque possibile est ens reale, quod has abstractiones subtersigiat. Ergo speculatio illius pertinet ad Philosophiam, Mathematicam, vel Metaphysicam: hæc enim divisio scientiæ speculativæ realis adæquata est, yt ex Aristot. &c.D. Th. videbimus insta disp. 19. ergo

nullum ens reale potest esse obiedu formale Logicæ.

Dices hoc argumento probati, prædicas scientias tractare demnibus entibus realibus, non tamen sub omnibus rationibus sormalibus, secundum quas possunt considerari. Sed contrà: quia omne ens reale, secundum quamcumque considerationem cuiuscumque rationis realis, continetur necessario intra aliqua abstractionem ex enumeratis: ergo necessario continebitur, sub aliquo ex obiectis dictarum scientiarum: este de entibus realibus. Logica autemest scientia speculatiua, et insta ostendemus: ergo non potest habere pro obiecto ens reale.

Confirmatur secundò: quia Logica, Grammatica, & Rhetorica distinguuntur contra scientias reales, & appellantur tationales; non quia ipsæ non sint vetæ qualiter reales ve patet: neque præcisè, quia dirigant tationem, seu intellectu: cum id conueniat omnibus scientiis, ve vidimus, neque quia habeant pro obiecto actus rationis: aliàs scientia de Anima diceretur rationalis, & non realis: ergò sdeò distinguuntur cotra scientias reales, & dicuntur rationales, quia earum obiectum est ens rationis, cum tamen aliæ versentur circa ens reale.

19. Secundò probatur conclusio quia entitationis, & non enti reali conveniunt tres ille conditiones obiecti supra n. 11.2ssignatæex D. Th. ergo obiecum Logicz est ens rationis. Probatus antecedens discurrendo per singulas : quia ens racionis prædicatur ferè de omnibus, que in tota logica tractantur; aliaque ad ipsum reducentur, vel tanquam partes, vel principia, aut species, &cc.quod tamen de nullo ente reali verificari videmus: ergo enti rationis conuenit prima conditio obiecti. Maior patet quia he funt veræ prædicationes, vniuetsale est ens rationis: genus, species differentia, &c. lunt ens rationis: vniuocum, analogum, prædicamentum, propositio, equipollentia, antecedens, introductio, syllogismus, sigura, &c. sunt entia rationis. Neque præter istas, & similes intentiones aliquid aliud tractatur in Logica, quod per se pertineat ad ipsam : nam de substantia, quantitate, qualitate, aut aliis prædicamentis extra controuersiam est non pertinere ad Logicam, secundum quod sunt pattes entis realis : sic enim de illis agit Meraphysica; sed secundum quod in eis attenditur subiicibilitas, & prædicabilitas, aut tatio generis & speciei. De intellectu autem, & eius a &ibus solum tractatur in Logica, secundum quod sunt principia, & causa ex quibus dicta intentiones resultant, patet quando inquirimus, verum solus intelle aus faciar ens rationis; per quem a dum illud fiat: & an universalitas tesultet in natura per abstractionem vel comparationem intellectus:neque aliz questiones, nisi his similes mouentur in Logica de acibus intelle aus. Vbi ergo in tota Logica tra catur de ente reali tanquam de obiecto.

Respondebis sortè omnia ista tractari in Logica in ordine ad actus intellectus. Sed contra est: quia solutio præmitti posset si in Logica præcipua cuta esset de actibus intellectus (que est ecunda conditio) vel de eis aliqua peculiaris disputatio, aut liber institueretur ab Arist. aut de aliquibus in Logica prædicarentur actus intellectus; de istis verò intentionibus obiter in ea disputaretur. Sed tamen omnia è contrariò videmus enenire: nullus enim Logicus talem disputationem, vel librum de actibus intellectus instituir: cum tamen omnes ex prosesso pertractent de istis intentionibus. Imò Auctores contrarij se ipsos destruunt: quomodo enim eassem quastiones, ac nos pertractant, eossem libros Arist. interpretantur: si in obiecto, de quo principalis cura debet essem disciplusa, à nobis valdè dissentiunt, Qui enim obiectus

Geometriz

Geometria asserer esse numerum: tradendo suam Geometriam, non deberer pertractate de magnitudinibus, ligneis, superficiebus, figuris, &c. sed de namero eius speciebus, & proportionibus: nam se ipsum destrueret quia mutandò obiectum Geometriz, non mutater quassiones eius ve pater. At magis distant ens rationis, & ens reale, quam numerus, & magnitudo: ergo magis se ipsum destruit, qui asserendo obiectum Logicz esse ens reale, in ea tamen tradenda omnes quastiones mouer de entibus rationis.

¶ Adde, quòd vein prima ratione vidimus per ens rationis, & non per ens reale distinguitur Logica à scientiis realibus (qua est terria conditio) ergò in ente rationis, & non in ente reali inueniuntur conditiones obiecti respectu Logica.

so Tertid tandem probatur conclusio: quia in qualiber scientia dantur aliqua prima principia propria obiecti illius scientiæ, à quibus procedit ad conclusiones de obiecto demonstrandas, & in quæ tan dem easdem conclusiones resoluit: vnde si obiecuni est ens reale, necessariò principia debent etiam esse quid reale : sunt enim vel partes intrinsecæ obiecti vt maceria, & forma in Philosophia : punaum, & vnitas in Mathematicis: vel essentia ipsius obiecti, vt essentia entis in Metaphysica : vel caus reales illius: que omnia, ve constat, repugnant esse quid rationis, si obiectum est ens reale: sed Logica non habet aliqua prima principia realia, ex quibus procedat ad conclusiones de suo obiecto demonstrandas; ergò eius obiectum non potest esse ens reale. Maior, & consequentia constant: minor verò est expressa D. Thom. opusc. 70.q. 6. arr. 1.& probatur quia in omni opinione tota ars syllogistica innititur duobus illis principiis, dici de omni, & dici de nullo: vel ill is, quacumque sunt eadem uni tertio, sunt eadem inter se, & quecumque sunt eadem inter se, distinguuntur ab uno tertio. Similiter ars definiendi, & dividendi innititur intentionibus generis, differentiz, speciei, & similibus que omnia constat elle entia rationis ergo principia; ex quibus procedit Logica, sunt intentiones rationis, per consequens eius obiectum.

Confirmatur, quia aliàs Logica esset nobilior, quam Mathematica; si illius obiecum essent acus intelleaus: imò quodammodò esset nobilior Philosophia; cum adus intelledus magis abstrahant à materia, quam corpus, & sint quid spirituale. Quod tamen falsum est, & contra Arist qu. 6. Metaphys. c. 1. vbi Mathematicam, & Philosophiam enumerat, vt partes principales scientiæ speculatiuæ, non autem Logicam:nulla alia ratione, vt ait D. Thom. opusc. citato q. s.art. 1.ad 1.nifi quia est instrumentum earum, neque omnind propter se ipsam quæritur. Quod tamen non esset, si obiecum Logicz esset aliquod ens reale, vt de se patet. # Quam Logicæ ignobilitatem colligit D. Thom. opusc. 16.ex eo; quod cius obiectum st ens rationis his verbis: Inter omnia subiecta scientiarum debilissimum, & incertissimum est subicetum Logica: quia unumquodque quantum babet de entitate, tantum babet de veritate, & certitudine; ut dicit Arist.2. Metaphisica, Nunc autem secunda intentiones solum habent ese in animal. & ab animal. Ex quo sequitur, quod babent debilissimum esse: & sic ad plenum sciri non possunt, nist per primas intentiones. Plures aliæ rationes videri polfunt in Doctoribus supra citatis.

12 Ex dictis facile destruitur opposita sententia quoad verumque modum dicendi. Imprimis enim materia propria & immediata in qua recipitur obiectom formale Logicæ, non sunt actus intellectus; sed res ipsæ, & entia, ve vidimus ex Diuo: Thoma tres enim propriè dicuntur & sunt genus, species, definitio, syllogismus, &c. Id autem solum conuenie actibus

intellectus secundum quid & in representant desinitiocuntur enim desinitio: quia representant desinitionem, & sic de aliis. Vndè ipse intentiones obsectives, seu modus sciendi obsectivus, & non mentalis pertinet immediate, & simpliciter ad obsectium formale Logicæ. Quare, licet representatio exparte intellectus sit quid reale, de quo non dubiramus; tamen esse quod in rebus resultat per talem representationem, est quid rationis: imo ordo ipsorum actuum interse, ve constituant desinitionem, propositionem, aut syllogismum, est quid rationis, ve ex D. Their resolutione ad secundum maniseste constabit.

Id verò quod aiebat secundus modus dicendi in prædicta opinione, nulla nititur probabilitate-Actus enim, vt dirigibiles solum important potentiam passiuam, vt dirigiantur: vnde ad summum possent esse obiectum materiale. Neque de dirigibilitate ipsa actuum agit Logicassed de instrumentis mediis quibus dirigiuntur, vt sunt definitio, diuisio, et aliæ intentiones, vt explicatum est:

## ARGVMENTIS PROCONTRARIA senientia factis respondetar.

### \$. 1V. a

D primum ex auctoritate D. Th. dicimus imprimis nullum ibi esse verbum, quod indicet sanctum Doctorem loqui de obiecto formali, præterquam quod loquitur manifeste de fine remoto, seu vitimato Logicæ, vi ex verbis antecedentibus conflat. Appellantur autem ibi à D. Th. actus intellectus materia propria Logicæ seu obiectum causaliter: quia scilicet causant obiectum Logica. Quod plant colligitur ex contextu; exemplis que ibi adducit, fubdit enim: Sicut igitur ex boc , quod ratio de attu manus ratiocinetur, adinuenta est ars adificatoria, vel fabrilu: per quas homo faciliter, & ordinate buim attus exercere potest, eadem ratione ars quadam necessaria est qua sit direttina ipsius actus rationis, &c. aliud enim cht; quòd ats ædificatoria sit inuenta ad ditigendas actiones manus, & Logica ad dirigendas operationes rationis : aliud verd quod obiectum ædificatoriæ sint actiones manus vt dirigibiles, & obie-&um Logicæ operationes intellectus vt dirigibiles: Primum quidem verissimum est : secundum autem omnino falsum : nullus enim dixit obiectum edificatoriz elle actiones manus vt dirigibiles : sed zdificium i plum coalescens ex illa dispositione artificiali tanquam ex forma, & ex lapidibus, & lignis tanquam ex materia:actiones autem manus sunt effectiones (ve ita dicamus ) & causa ipsius adificij : ergo' pari ratione asserendum non est operationes intelle-Aus, vt dirigibiles, esse obiectum Logicz; sed secundas intentiones, quæ componuntur tanquam ex forma ex illo esse rationis, quod resultat in rebus per operationes intellectus, & rebus ipsis tanquam ex materia:operationes autem iplæ solum erunt affectiones, & causa ipsarum intentionum, que sunt obiecum Logice. Ex quo non solum remanet clara mens D Th. sed verba eius in ipsos contrarios efficaciter retorquenter & accurate ponderata totam hanc difficultatem elucidant.

Doctorem perspicuis verbis docere nostram sententiam: ve enim scientias distinguat, quadruplicem distinguit ordinem dicens: Aliusest ordo, quem ratio non facis: sed solum considerat sicut est urdo rerum naturalia Alius autemest ordo, quem ratio considerado facis in praprio actu: pura cum ordinat conceptus suos ad inuicem: of signa conceptum, qua sunt veces significativa. Tertina autem.

Murit, & C. Et post pauca, secundum hos dinersos ordines sunt dinersa scientia. Nam ad Philosophiam naturatum pertinet considerare ordinem rerum; quem ratio considerare, sed non fucit. Ordo autem, quem ratio considerando facit in proprio astu, pertinet ad rationalem Philosophiam (scilicet Logicam) cuiusest considerare ordinem partium orationis ad inuicem, ordinem principiorum ad inuicem, or ad conclusiones. Ex quibus D. Tho. verbis non videnus quomodo inferri possit obiectum Logica este ens reale: cum potius dicat proprium esse Logica considerare ordinem quendam, quem intellectus facit in proprio actu quem habent partes orationis ad inuicem, & principia ad inuicem & ad conclusiones: qui manifeste est ens rationis, cum sit factus, seu sictus à ratione.

Ad paritarem autem, quæ ibi adducitur de Philosophia morali respondetur verum esse, quòd veraque ussimilatur in fine: hæc enim intendit dirigere voluntatem, sient Logica intellectum. Differunt ramen in conditione, & modo finis, & per consequens in obie-&o: nam Philosophia moralis intendit, non solum te-Aitudinem accidentalem actuum voluntatis, que sumitur ex circunstantiis : sed etiam & maximere &itudinem substantialem corum, que sumuntur ex obiecto! & sic obiectum Philosophiæ moralis est ipse actus directus seu operatio humana ordinata in finem, veibidem afferit D. Th. At verò Logica non præstat intellectui rectitudinem substantialem (vt ita dicamus) in ordine ad res quoad suas intrinsecas entitates cognoscendas; hoc enim faciunt aliæ scientiæ, sed solu quandam rectitudine in ordine ad cognoscendas res quoad aliquid intrinsecum, nempe quoad ordinationem, & dispositionem earum in forma modi sciendi ; que, vt vidimus, quid extrinsecum, & rationis est. Et sic patet. quòd licer obiecum Philosophiz moralis sit quid realè obiedum tamen Logicæ est ens rationis.

24 Ad secundum respondetur, ens rationis, eo modo quo est, habere entitatem, & scibilitatem. Quare sicut habet entitatem ad modum entis realis : ita scibile est ad modum illius Neque ex hoc sequitur ipsum per accidens esse licut enim eius essentia consistit in hoc, quod cognoscatut ad modum entis realis; sic per se conuenit illi, quod sciatur ad modum alterius. g Adde i quod, vt bene explicat Arauxo lib. 2. Metaph. artic. 2. num. 12. cum genus entis, & genus scibilis valde diuersa sint, hocque quasi materialiter tantum ad illud præsupponarur: quamuis ratio entis non possit dici simpliciter de ente rationis; tamen ratio scibilis potest illi per se. & simpliciter conuenire. Cuius exemplum cernitur in Mathematicis, & Philosophia, quarum oblecta, scilicet quantitas, & substantia corporea, quamuis analogice conveniant in ratione entissimpliciter tamen participant rationem scibilis, & sic ipse vniuocè conueniunt in ratione scientiæ Videatur Arauxo loco citato.

Ad primam confirmationem negatur minor, ad cuius probationem respondetut ens rationis habere etiam suas passiones, vt infra constabit: de quibus propter transcendentiam prædicatur ipsum enstationis. Sed non ideò continentur essentialiter sub illo, vt patet de passionibus entis realis: de quibus licet propter transcendentiam prædicetur ens reale; non tamen continetur essentialiter sub eo: sed vtrumque genus passionum conuertitur cum propria essentia.

Ad secundam confirmationem varias solutiones adducunt Sanchez, & Arauxo vbi supra: Massus verò respondet, quòd licet ex parte obiecti, quando est ens rationis non sit relatio realis ad scientiam, tamen ex parte scientiæ bene potest esse relatio realis ad ipsum. Hæc tamen solutio falsa est, & contra D. Thom. 2. dist. 26. quæst. 2. artic. 1. vbi docet entis ad

non ens non posse esse relationem realem: quia hac exigit verumque extremorum in acu. Iuxta quam do-Arinam responderur ad confirmationem, quòd scientia; qua terminatur ad ens reale dicit relationem realem:non verò, qua habet pro obiecto ens rationis.

25 Ad tertium respondetur, quod scientia, cum sit habitus acquisitus, generatur ex actibus circa ob-iectum illius. Vnde si demonstrationem sumamus pro actu discursus, vel pro iudiciis; verè demonstratio generat scientiam: si verò demonstrationem formaliter sumamus prosecunda intentione, vel pro aggregato seçundarum intentionum, que in illa reperiuntur: sic demonstratio pro formali non est causa realis scienciæ. Neque ex co, quod inter ipsos actus requiratur talis ordo, aut dispositio; vt generent scientiam: ideò ordo ille debet esse realis: iste enim non est forma constitutiva actuum in esse cause scientie; sed tantum conditio fine qua non. Non autem repugnat aliquod ens rationis interdum esse conditionem alicuius causæ realis. Quod in aliquo saltem casu admittendum est à contrariis : nam in sacrament is nouz legis significatio est quid rationis, & tamen iuxta probabilissimam sententiam verè est conditio, fine qua non causarent realiter gratiam. Et, quod certius est, voces signification vere, realizer causant in aditu species intentionales rerum, quas signisicant; cum tamen significatio, sine qua tales species non causatent, sit quid rationis resultans in illis ex impolitione humana.

Que autem sit ratio huius doctrine, non est præsentis loci examinare. Fortè talis dependentia, quia effectus realis depender tanquam à conditione ab aliquo esse rationis, reducitur vltimò in aliquam causam seu conditionem realem, ex qua resultat illud esse rationis. Et vt omittamus exempla, in quorum saltem primo aliter philosophandum est: in nostro casu, cum scientia sie effectus realis producendus in iplo intellectu per actum discutsus, qui essentialiter requirit alios actus antecedentes, quibus termini & propositiones cognoscantur: non est mirum, quod ve producarur in ipso intellectu aliquis effectus realis per talem acum subsequentem, necessarium sit per præcedentes actus sic terminos, & propositiones cognosci; et result et in illis talis dispositio, seu ordo rationis. Qui con sequenter ideò est necessarius, ve generetur scientia :quia ad cam piærequiritur talis, vel talis cognitio obieci, quæ realis est : arque ita dependentia quam habet scientia ab illo esse rationis tanquam à conditione, vitimò refunditut in aliquam causam : seu conditionem realem.

Ad confirmationem respondetur, habitum Logicæ simul cum intelle au per se procedere entitatem realem suorum a atuum; ad quam tamen per resultantiam sequitur dispositio il la rationis, Per quem modum omnes aliæ secundæ intentiones resultant, in rebus ex actibus intelle aus, vt generaliter de omnibus entibus rationis dicerous disputat. sequenti.

Ad quartum respondetur absurdum esse, quòd esse prædicatum, subiectum, genus, &c. sint quid reale:nam quamuis in actu intellectus, qui representat hominem, vt subiicitur animali, ipsa repræsentatio, & actus sunt quid reale:non ideò in homine, est quid reale subiici animali sed secunda intentio.

Et ab huiusmodi intentionibus res denominantur genus, prædicatum, & cætera, ac proinde nomina ista significant pro formali ens rationis.

Q V Æ

esse obiectum Logicæ: neque aliquis Thomistarum oppatitum afferit : perspicue enim explicat Diuus Thomas, dicens locis citatis intentiones rationis else obiecum Logica. Quod etiam tatione conuncitur: nam de chimera, privacione, aut negatione pihil agitur in Logica:neque cognitio eorum potest ad ipsius finem conducere. Imò non de omni relatione rationis agit: neque enim considerat relationem dextri,& finistri quam habet columna; neque relationem similitudinis, quem personz divinz dicunt ratione essentiz; neque ctiam relationes quibus Deus refertur ad creaturas, & similes; quæ tamen sunt relationes rationis. Solum ergò in Logica agitur de quibusdam relationibus rationis, que appellantur secundæ intentiones: vt sunt genus, species, propositio, argumentario, &c. De quibus est difficultas, quæ earum fint obiectum formale Logica.

Relicis Nominalibus, qui in hac quæst. sicut in reliquis, omnia ad voces reducunt : cæteri omnes Doctores, qui obiectum Logicæ asserunt esse secundas intentiones in rebus sundatas, solum dissentiunt in eo, quod tale obiectum magis, vel minus extendunt.

Quamuis enim omnes concedant ad considerationem Logicam per se pertinere intentiones generis, propositionis, diussionis, syllogismi, demonstrationis, & similes: quia tamen vident aliquas istarum ordinari ad alias: & hoc diuerso modo: magis enim propositio ordinatur ad argumentationem, vt genus ad definitionem, quam definitio ad propositionem, aut arguméntatio ad diussionem, &c. ideò diussissunt magis, vel minus restringentes obiecum formale Logica.

27. Prima ergò sententia solam demonstrationem asserit esse obiectum formale Logicæ. Pro qua reservatur Alexand. Ammonius, Simplicius, & alij Græci. Potéstque suaderi: quia demonstratio est finis, in quem Logica tendit, ordinátque cætera, quæ in ea tractantur, neque quiescie donec demonstrationis explicet naturam: ergò ipsa est obiectum formale eius.

Secundo alij dicunt syllogismum esse obiecum Logicæ. De quorum numero est Scotus hic quæstione terria.

Alij verò extendunt ad omnem argumentationem. Pro qua opinione citantur Beatus Albertus, Auicena, Louanienles, & alij. Potéstque vterque modus dicendi probati ex Atist. qui de desinitione, aut dinisione ex professo non egit, sed solum de argumentatione, aut syllogismo. Et sic cap. vltimo, secundi Elenchorum, de syllogismis se doctrinam tradidisse consitetur: ergò solus syllogismus, aut argumentatio erunt obiectum Logicæ.

Cæterum hi omnes modi dicendi falsi sunt. Nam ver alias intentiones Logicales omittamus, quibus commune est esse veritatis ostensiuas, saltem de desinitione, & diuisione negari, non potest, verè esse instrumenta sciendi, & ignotum manifestare independenter ab argumentatione, aut demonstratione. Propter quodetiam de illis probantur in Logica plutes passones: ergò per se clauduntur sub obiecto formali illius.

28 Propiùs ad veritatem accedit opinio asserens modum sciendi, provt comprehendit definitionem, diussionem, & argumentationem, esse obiecum adaquatum Logicæ: alias verò intentiones non immediate contineri sub illossed reduci ad hæc tria instrumenta; Sic indicat Massus qu. 14 citata, quem plures alij sequuntur.

Fundamentum estiquia ad hæc tria instrumenta, seu ad has tres intentiones rationis commodè reduci possunt omnes aliæinam intentiones simplices, quales sunt intentio generis, speciei, & similes, deserviunt definitioni, & diuisionizalie verò omnes argumentationi: Colleg. Compl. Logica:

ergo hæc tria instrumenta, seu modus sciendi provt comprehendit illa, erit obiectum adæquatum Logicæ.

Confirmatur: quia finis Logicæ est iuuare intellectum, vt de qualibet re scientiam habere possit, sed his tribus instrumentis sufficienter obtinetur talis sinis: ergò solum illa pertinent ad obiectum adæquatum.

Probatur minor: quia tria possumus de qualibet re ignorare, scilicet essentiam, partes eius, & passio-; nes: sed essentiam aperic definitio, partes, divisio si passiones verò argumentatio: ergò hæc tria instru-! menta tantum per se, & immediate pertinent ad ob-iectum adæquatum: cæteræ verò intentiones non per se, & primario, sed mediantibus istis, & ratione illarum tractabuntur in Logica.

29 Pro veritatis ergò explicatione confiderare oportet quid nomine modi sciendi propriè significatur : quoniam propter huius inconsiderationem multa passim inveniuntur apud Auctores, que materiain istam magis confundere, quam iuvare solent. Quod perspiciemus facile si terminos ipsos attendamus. Nam modus sciendi idem sonat, ac modus rece & sing errore intelligendi, seu norma, & via quæ ducit, & iuuat, vt recte, & facile acquiratur scientia. Sicut enim in qualibet arte dantur aliqui modi, ad recte, & breuiter faciendum artefactum. vt modus recte conficiendi carhedram, qui erit talis dispositio, & applicatio artis ad materiam, ex qua facile resultat cathedra: ita modus sciendi erit norma quædam seu modus disponendi res, & taliter applicandi ad intellectum, vt facile de ipsis veram allequatur scientiam.

Sicut autem exemplo artis, non solum appellatur modus faciendi, illa dispositio vltima, seu applicatio materiz, ex qua immediate resultat artesactum: sed ad quamlibet partem artesacti scorsim saciendam, datur etiam modus, quo recte, & facile talis pars, etiam si minutissima sit, essiciatur: ita similiter in scientiis; non solum dispositio illa rerum, que sit in demonstratione, ex qua immediate resultar cognitio scientisica, appellatur modus sciendi, sed etiam quelibet pars illius dispositionis, seu quelibet intentio quomodocumque conducens ad demonstrationem, participat suo modo rationem modi sciendi.

Imò id ctiam vicunque conuenit intentionibus; quæ fundantur in vocibus: nam talis, vel talis modus significandi, talis, vel talis applicatio, suppositio; aut ampliatio vocum suo modo conducunt, & muant; vi de rebus breuiter, & absque errore scientia comparetur.

30 Ex quo patet, quòd si modus sciendi strictissimè sumatur pro illa virima dispositione, & applicatione rerum in tali forma, ad quam sequitur immediatè cognitio scientifica: sic sola demonstratio potest appellari modus sciendi, provt illam appellauit Arist. 1. Posteriorum, cap. 3.

Si verò modus sciendi sumatur secundum omnem extensionem, quam potest habere, omnes secundæ intentiones, de quibus Logica tracat, possur sect appellari modus sciendi, siquidem omnes illæ surt ali, quo modo veritatis ostensiuæ, sunantque,& conducunt, vt de rebus acquiratur scientia: quod proprium est intentionum logicalium, & per quod ens tationis logicum dissert ab entibus rationis quæ considerant Grammatica, & Rhetorica.

Sed quia (vt in exéplo adducto persistamus) non ital cernitur modus recte operandi in qualibet minutissima parte arrefacti efficienda: ex alia parte non sola applicatio vltima, et dispositio materia, ex qua immediate resultar artefactu, appellatur modus faciédi: sed id etia cernitur in principaliorib. partib. illius efficiendis.

Eadem proportione communiter Doctores nomen modi sciendi non extendunt ad omnes secundas intentiones, neque restringunt ad solam demonstrationem; sed tribuunt illud quibusdam principalioribus intentionibus, scilicet definitioni, diuifioni, & argumentationi : quia sunt generalia que-dam instrumenta sciendi, illisque speciali, & perfe-Miori modo concenit esse veritatis ostensivas, scilicet manisestando ignotum, quod non habent aliz intentiones Logicales. In quo sensu modus sciendi recte dividitur in definitionem, divisionem, & argumentationem. Id tamen non tollit quominus nomen modi sciendi latius vsurpatum rece applicetur aliis intentionibus logicalibus: quia, licet aliz proximiùs, aliz temotiùs; omnes tamen conducunt ad acquirendem scientiam. In quo sensu Aristotel. 2. Metaph. cap. vltimo Methodum, seu modum procedendi in tradendis scientiis appellauit modum sciendi: cum tarren Methodus ( de qua ad calcem huius disputationis) non sit definitio, diuisio & acgumentatio.

31. Prima conclusio. Ens rationis Logicum, siue secunda intentio, que est veritatis ostensiua, vel modus sciendi late sumptus, prout comprehendit omnes secundas intentiones Logicales, etiam eas quæ fundantur vocibus, est obiecum adæquatum, seu ratio formalis que obiecti Logice, licer inten tiones quæ fundantur in tebus, primario, & principaliteriillæ verò, quæ fundantur in vocibus secundatiò, & minus principaliter; omnes tamen pet se, & per accidens pertinent ad obiectum adæquatum Logicz; Hze conclusio quosd veramque partem est frequens in Schola D. Thomz. Illam tenent Sotus,

Sanchez, & Arauxo suprà num. 17. citati.

Et ab hac posteriori parte incipiendo docet eam expresse D. Th. 1. Periherm. lect. 2. dicens : sed quia Logica ordinatur ad cognitionem de rebus sumendam: significatio vocum, qua est immediata ipsis conceptibus intellettus, percinet ad principalem considerationem ipsins. Ratioque est maniscella: quia notitiaharum intentionum, quæ fundantur in vocibus, vr sunt significatio, suppositio, & appellatio, & similes summoperè iuuat, vt de qualibet re recha, & fine errore notitia comparetur:ergò tales intentiones sont etiam veritatis oftensiuz, & per se conducunt ad dirigendas operationes intellectus, qui est finis Dialecticz: & ex consequenti continentur sub obiecto adaquato eius.

Sic videmus, Arist. in lib. Periherm. iam ex professo de vocibus disputare : quod etiam præstat in libris de Analysi; sed przeipue in libris Topicorum, & Elencorum, vbi laté disputat de vocum significatione, suppositione, amphibologia, & similibus intentionibus, ex quibus captiones, seu fallaciæ generantur.

32 Prior aurem pars conclusionis probatur 1. quia nunquam D. Thomas obiectum Logicæ restrinxit ad modum sciendi, provt rantum comprehendit definitionem, divisionem, & argumentationem: sed indistincte intentiones omnes Logicales assignat pro obiedo Logica, ve patet ex locis supran. 17. citatis, vbi expresse dicit intentiones generis, speciei, prædicati, enuntiationis, & similes esse proprie obiecum Logice : ergò ex mente D. Th. iste omnes verè continentur sub illo.

Secundò probatur 2b inconvenienti; quia si semel admittimus in obiectis partialibus alicuius scientiæ, quemlibet ordinem vnius ad aliud excludere cum qui sic ordinatur à ratione propria, & immediata obiecti: jam in qualibet scientia obiectum principale esset adzquatum : possemusque dicere Deum, aut inteligentias esse obiecum adzquatum Metaphysicæ, & hominem Philosophiæ naturalis:si quidem que tracantur in Metaphysica, dicunt ordinem ad Deum, qui est primum ens, & que in Philosophia, 3d hominem qui est pracipua substantia materialistergòlicet intentio generis v. g. deseruiat definitioni,& intentio prædicati propositioni, & hæc atgumentationi;non ided intentiones istæ debent excludi ab obiecto per se, & immediato Logicz.

Tertiò tandem id satis liquet ex eo, quòd modus sciendi, provt comprehendit definitionem, divisionem, & argumentationem, non est ratio sub qua obiecti

Logicæ, vtfalsò aliqui existimant.

Nam vt ostendemus in lib. Posteriorum prima principia, ex quibus vnaquæque scientia demonstrat, sunt ratio sub qua obiecti cius. Rationi autem formali que non obest queliber multiplicitas, & diuersitas inter obiecta partialia, vt ibidem dicemus, & probat Aristot. 4. Metaph.cap. 2. dum tamen habeant aliquam vnitatem, saltem analogam,& immediate recipiant tationem sub qua : ergò sicut proptereà candem rationem formalem que obiecti philosophiæ na-turalis per se, & immediate pertinent res diuerlissimæ,scilicet cœli elementa, metalla, plantæ,animalia, & homo: pari ratione intentiones omnes Logicales per se, & immediate continebuntur sub ratione formali que obieci Logice.

33 Secunda conclusio. Obiectum materiale Logicæ sunt res, & voces secundum sund esse reale, cùm ca proportione, quia de obiecto formali statutum est in prima conclusione. Adus verò intelledus non sunt materia, que denominatur à secundis intentionibus j: sed quasi principia, & causa illarum. Possunt tamen appellari obiectum materiale Logicz:quia de illis agir, non ratione sui, sed propter secundas

intentiones.

Hanc conclusionem sic propositam tradit Masins hic lect. 1.qu. 1 3. estque satis ex dictis manifesta Nam quod res omnes, seu ens sit materia propria, seu obiectum materiale Logicz, qu. przcedenti vidimus ex D. Thoma. Quod etiam manifesta ratio convincits nam res sunt, quæ propriè denominantur genus, subiectum, definitio, &c.

De vocibus autem conclusione 1. vidimus ratione significationis, & aliarum intentionum per se pertineie ad obie dum Logicz: ergo entiras realis vocis, supra quam fundantut tales intentiones, erit obie-Aum materiale, licet minus principale, quam res, ve

per se patet.

De actibus verò intelle cus etiam constat ex dicis non elle propriam materiam obiechi Logicz; nist quatenus induunt rationem terum. Quod etiam ratione conuincitut, quia actus,ve actus sunt non recipiunt in se secundas intentiones, neque denominantur genus, definitio, & c. nisi tantum in repræsentando, vt explicatum est supra. Agit tamen de illis Logica propter secundas intentiones, quatenus scilicer sunt principia, & causa illarum : in quo sensu appellantut obiectum materiale. Relinquitur ergò plane noftra

34 Ex dictis infertur demonstrationem esse obiedum principale Logicæ: fiquidem huc dirigitur przcipua cura illius:ipsaque est perfectissimus modus seu inkrumentum sciendi. Et hoc tantum probat ratio, quam adducebamus pro prima opinione, & sic ad

illam patet solutio.

Adrationem autem pro secunda sententia respondetur, quod quamuis Aristot. ex professo non egetit de definitione, aut divisione hoc tamen non est, quia non contineantur sub obiecto Logica, sed vel, quia de definitione iam egerat Socratiqui fuit primus Auctor methodi definiendi,vt inquit, ipse Aristot.1. Metaph. cap.de divisione verò Plaro, ve tellantur

testantur graves Auctores: at ars syllogistica vel mula erat, vel ea exigua, & sic eam Arist suscepit ex professo explicandam Vel forte quia, ve inquit Laërtius, lib. 5. in vita Arist. ipse de definitione, divisione non nulla ediderat volumina; quæ tamen iniuria temporis perierunt: de quo videri potest Franciscus Patritius lib. 5. discussionum Peripateticarum. Imò cum Arist. (si vera refert idem Laërtius) de Logica seripserit 150. libros, fortè de aliis intentionibus logicalibus ex professo disputauit.

35. Ad fundamentum vleimæ sententiæ respondetur, quod licer ad definitionem, diuisionem, & argumentationem omnes intentiones logicales reduci possint; id non tollit, quominus immediatè contineantur sub obiecto adæquato Logicæ: quia omnes illæ immediatè participant rationem sub qua, sunt quo scibiles, non solum ve sunt in definitione, diuisione, & argumentatione; sed etiam in seipsis. Ve à simili cernitur in aliis scientiis. Quamuis enim omnia entia naturalia ad duo genera, corruptibile scilicet, & incorruptibile reduci possint hoc non tollit quamli bet minutissimam speciem entis naturalis per se, & immediatè contineri sub obiecto Philosophiæ, Quod amplius constabit in lib. Posteriorum, cum de scientiarum vnitate disputabimus.

Per quod pater ad confirmationem: concedimus enim quòd definitio, diuisio, & argumentatio proximius attingunt finem Logicæ quam aliæ intentiones minoris notæ: hoc tamen non tollit quominus istæ immediatè contineantur sub obiecto illius. Quia sicut ex hoc, quod sola demonstratio proximè, & immediatè attingat consecutionem scientiæ; non sequitur definitionem, & diuisionem, mediatè contineri sub obiecto Logicæ: sic ex hoc quòd definitio, diuisio, & argumentatio propriùs accedant ad consecutionem scientiæ, non sequitur alias intentiones ab obiecto Logicæ esse reiciendas: quia vnaquaque est scibilis per sua principia: arque ita immediatè recipit tationem sub qua obiecti Logicæ.

### QVÆSTIO IV.

Quid fit Logica docens & viens, & virum fint idem habitas.

Vam Græci appellanerunt Logicam rebus concretam, eam Latin dixerunt vtentem: & quam illi à rebus avulsam nominatunt, cam nostri Logicam docentem vocauerunt : ac pióinde dinisio, qua illi Logicam diuidebant in Logicam rebus concretam; & à rebus auulsam, eadem omnino est cum diuisione, qua Latini Logicam diuidant in vientem & docentem quæ diussio, & antiqua, & communis est. Eamque tradunt D. Thom. 4. Metaph.lect. 4. Scorus quæst. 1. prædicabilium, & initio Elenchorum à quibus omnes alij acceperunt, & probarunt. Et merito nam in qualibet scientia, vel atte operationes aliquas dirigente non est idem doctrina, & vsus:doctrina enim est illud dictamen quo ars, aut scientia præscribit modum, quo efficiendum est illad opus, quod potest esse optime absque ipsius operis executione: quæ tamen operis executio propriè dicitur vsus artis, aut scientiæ.

Exemplum sit in arte domisicatoria, quæ primò præscribit regulas quomodo scilicet sint erigendi parietes, quamque proportionem debeant inter se seruare partes domus, &c. & deinde iuxta regulas istas artisiciosè præscriptas opus exequitur, & domum ædiscat. Hoc appellatur artisvsus; illud verò doctrina.

Id ipsum cernere licet in Dialectica que primo dictar ad constitutionem syllogismi in primo modo Colleg. Compl. Logica.

primæ figuræ debere taliter inter se disponi terminos, vt esticiat tres propositiones vniuersales assirmativas: in quarum prima medium subiliciatur: inssecunda prædicetur, &c. Deinde verò per actum ab hac doctrina distinctum conficit syllogismum, iuxta regulas ab eadem Logica præscriptas. Eadem ergo Logica, prevt præscribit regulas, & docet conficere syllogismum, dicitur docens, & provt regulis præscriptis vtitur, & talem syllogismum conficit, dicitur vtens. Ex quo patet, quod, viens, in præsent sumitur active: naun passive ipsa Logica docens potest dici vtens, siquidem ea vtuntur aliæ scientiæ.

37. In his authores conveniunt. Est tamen difficultas, quænam pars Logicæ dicatur docens, & quæ vtens:an verò tota Logica sin ul dicatur docens, &

Et licet quæstio videatur de nomine vt notat Rubio hîc qu. 3. tamen non parum interest eam breuiter examinare, quia inde intelligetur recte, qui syllogismi sint proprie Topici, & Sophistici, & quomodo Dialectica efficiat illos, atque ita quæstio non in solis nominibus hæret.

Relictis ergò iis, qui nomine Logicæ vtentis intelligunt reliquas scientas, quæ à Logica diriguntur: ve certa ab in certis separemus duo sunt certa apud omnes.

Primum est, quòd Logica docens non tradit regulas, & præcepta nudè (ve ita dicamus) & simpliciter; sed artificiosè, & scientifico modo ea per suas causas ostendendo: & per consequens in ipsa doctrina tradenda exequitur eadem præcepta, consicitque syllogismos, &c.

Secundum est, Logicam docentem, non solum reperiri, in parte demonstrativa; sed etiam in parte topica, & Sophistica (licer id aliqui negauerint, existimantes Logicam, respectu harum partium non esse scientiam, vt qu. seq. videbimus.) Id tamen communi consensu receptum est, & probat opsime D. Tho. 4. Metaph.c. 4. cuius verba ibidem adducemus. Ratioque est manifesta: quia non solum docet scientistico modo consicere demonstrationem, sed eriam syllogismum probabilem, & apparentem. Vnde solum remanet dissicultas de Logica quatenus est vtens: vtrum scilicet sit dicenda vtens: respectu partis demonstrativa, an verò respectu partis topica, & sophistica.

Auctores moderni communiter asserunt Logicam vientem sicut & docentem per omnes Logical partes diuagari, licet respectu partis topica, & sophistical peculiari ratione dicatur viens. Ita Rub. hîc qu. 3. Gallego contr. 2. & alij. Quiex eo suam sentenriam probant quod in parte demonstrativa Logica ipsa, qua pracepra tradit, in els tradendis, & docendi modis seiendi eisdem praceptis & modis vittur ergo. ibi datur vsus Logica & ex consequenti Logica viens.

38. Nihilominus dicendum ex primò Logicam, propriè loquendo nullum habere vium respectu parris demonstratiux : ac proinde solum dici vientem respedu partistopica, & sophistica. Vtraque pars conclusionis est expressa Diu. Tho. 1900 cit. vbi ita inquit. In parce Logica qua dicitur demonstrativa, sola dottrina pertinet ad Logicam, vsus verò ad philosophiam, & ad alias scientias particulares, qua sunt de rebus natura. Idque probat ratione infrà num.40. adducenda, & concludit: Sic apparet quod quadam partes Logica habent ipfam scientium, & dotternam, Volum, sicut Dialettica, tentatina, & sophistica: quadam antem dottrinam, or non vium, sieut demonstratina. Idem docet Sanda Doctor. 1. Posterior. lect. 20. & Opusc. 70.qu 6. attic. 1. Quem inter a lios sequentur, Fonseca 2. Metaphysic.c.3.q.1.s ech.6 & Conim.hîc.q.4.art.1.

Prior pars conclusionis probatur ratione valdè efficaci, quia si Logica haberer vsum respectu patris

demonstratiue, vel esset in materia necessaria aliatum scientiatum, vel in materia propria ssed neutro
ex his modis habet vsum: ergo, &c. Maior constat.
Minor etiam quoad primam pattem conceditur à
contratiis. Ratióque est manifesta nam in materia
Metaphysica, ipsa scientia Metaphysice veitur preceptis à Logica docente traditis; facitque suas proprias demonstrationes: & idem est de aliis scientiis,
quarum demonstrationes non producuntur à Logica,
sed ab ipsis scientiis quarum sunt demonstrationes;
aliàs si sola Logica efficeret omnes demonstrationes,
ipsa sola esset scientia, quod est absurdum.

39 Non est autem hoc ita intelligendum, (vt voluntaliqui & indicat Rub. vbi sup.) quòd Logica simul cum Metaphysica habet vsum in conficienda demonstratione Metaphysica: ita vt talis demonstratio simul efficiatur ab vtraque scientia, à Logica scilicet, vt à causa vniuersali, cui correspondet gradus demonstrationis vt sic; à Metaphysica verò vt à causa particulari, que contrahit gradum illum com-

munem, vt sit demonstratio Metaphysica.

Hoc inquam falsum est. Primò: quia si in productionem cuiuscumque demonstrationis soli Logicæ corresponderet per se primò gradus demonstrationis ve sic: aliæ verò per se primò solum respicerent gradus disserentiales per quos demonstratio in communi contrahitur ad esse huius, vel illius scientiæ: iam sola Logica esset verè scientia; vel saltem soli illi per se primò conueniret ratro scientiæ: siquidem gradus disserentialis semper est extra genericum, & non concludit illum ve dicemus cap. de Disferentia.

Secundòrquia in demonstratione Metaphysica tota sub Rantia actuum est Metaphysica, cum habeant obiectum Metaphysicum: Ergo Logica in tali demonstratione ad summum potest efficere dispositionem illam, & ordinem actuu in forma argumentationis. Sed neque hanc potest Logica efficere in demonstratio-

nibus aliatum scientiarum:ergò, &c.

Probatur minor : quia vt sequenti disputatione videbimus, ens rationis non potest fieri per le ab aliqua caula: sed semper resultat quasi per accidens, ad productionem alicuius actus realis: sed illa dispositio, & ordo actuum est ens rationis, vt sup.n. 11.probatum est : ergo resultat per accidens ad productionem ipsorum actuum, efficiturque ab habitu producente illos. Ac proinde demonstrationes, vinuscuinsque scientiz, non solum quantum ad substantiam actuumiled etiam quantum ad ordinem & dispositionem corum, effective procedunt à tali scientia, & non à Logica. Et per consequens ipsa nullum habet vsum in materia necessaria aliatum scientiatum. Per quod solutamanet difficultas, quia hic solet à Dodoribus pertractari quomodo scilicet Logica concurrat ad acus aliarum (cientiarum.

Dicimus enim cum communi sententia tantim concurrere directiue, & nullo modo essectiue: quod idem est ac dicere, quòd Logica respectu aliarum scientiarum solum dicitur docens; non autem vtens: sine quod in materia necessaria illarum solum habet doctrinam non verò vsum.

40 Quòd autem neque etiam pars demonstrativa Logicæ habeat vsum in materia propria (quæ ett secunda pats illius minoris, in qua est tota difficultas) etiam asseritur à D. Thom.loco citato ex 4. Metaph. Ex cuius verbis formatur argumentum: Vsus partis demonstrativa consistis in viendo principiis rerum; qua ad scientias reales pertinent, non viendo intentionibus Logicis: sed parts demonstrativa Logicæ in materia propria non vittur principiis reru; sed tantum intentionibus Logicis, ve de se patet, Eipsi aduersarij cócedunt:

ergò pars demonstratiua Logicæ in materia propria nullum habet vsum. Maior est ad verbum D. Th. & probatur. na vsus de quo hic loquimur, & à quo Logica denominatur vtens, debet esse distincus à doctina, vt Logica per ipsum vsum formaliter non doceat; sed potiùs recipiat doctrinam; & operetur iuxta illam: alias considerationes Logicæ docentis, & vtentis non essent formaliter diuersæ, sed vsus in materia demonstratiua Logicæ non distinguitur à doctrina; sed potius per talem vsum formaliter docemur vr patet, aliàs doctrina non esse seientisico modo tradita: ergò ab eo Logica non potest denominari vtens.

Confirmatur: quia si Logica respectu suz materiz necessariz diceretur vtens, iam non essent idem Logica vtens, & Logica rebus concreta:neque similiter Logica docens, & Logica à rebus auussa. Logica enim dum est in materia propria, & non descendit ad extraneas materias, semper est à rebus auussa:ergò respectu propriz materiz semper est docens, & non

VICOS,

Ex quo paret secunda pars conclusionis, quòd scilicet Logica propriè dicatur viens respectu partis topicæ, & sophisticæ. Cùm enim in syllogismo topico, & sophistico descendat Dialectica ex principiis psius adquascumque res reales, vi ex dicendis constabit : verè tunc admissetur ipsis rebus: neque aliquid docet de suo obiecto: sed potius recipit doctrinam illius; & iuxta cam operatur in extranea materia: ergo Logica respectu partis topicæ, & sophisticæ propriè, & verè dicitur viens, seu rebus concreta.

Per quod eriam facilè respondetur ad rationem supra nu. 37. pro contratia sententia factam. Dicimus enim quòd quamuis pars demonstratiua Logicæ in tradendis regulis, & docendis modis sciendi, eisdem regulis vtatur, conficiárque syllogismos, &c. Vsus tamen iste, seu execurio solum est doctrina actualis; non verò vsus propriè dictus, de quo in præsenti agimus: neque ab eo Logica denominatur vtens quia talis executio, seu vsus nullo modo distinguitur à doctrina: sed per illum formaliter docemur, vt ostensum est.

## Explicatur amplius qua proprietate Logica dicatur uteus respectu partis topica, & sophistica.

S I.

Portet autem radicitus explicate hanc secundam partem conclusionis, quomodo seilicet vius iste conueniat parti topicæ, & sophisticæ: aut quomodo illatum proprium sit procedere ad conclusiones in quacumque materia probabiliter, & apparenter ostendendas. Inde enim constabit, qui syllogismi sint propriè topici, & sophistici, & quomodo

Logica efficiat illos.

Circa quod Moderni communiter asserunt: quod quia materia probabilis, & apparens, est incerta & contingens; ideò non potest esse propria alicuius scientia. Vnde cùm syllogismus topicus, & sophisticus ratione materix non possint pertinere ad aliquam scientiam, restat vt tribuantur scientia, ad quam pertiner forma syllogismi: quam constat esse Logicam, & propretea asserunt Logicam peculiari ratione dici vtentem tespectu patris topica, & sophistica. In quo eriam sensu dicunt intelligendum esse Arist. 1. Topicorum cap. 1. & alibi sapè asserunt em maximè proprium Dialectici esse, ex probabilibus disseree, in quacumque materia.

Hæc tamen doctrina, nisi amplius explicetur, non satisfacit, neque reddit susticienter rationé, quare vius in materia probabili, & apparenti aliatum scientiarum

fit proprius Logicæ; non verò vius in materia necelfaria. Si enim pars demonstrativa. Logicz solum habet doctrinam & non voum in materia necessaria Philosophiæ verbi gratia: quia ipse habitus Philosophiæ efficit suas demonstrationes: non verò Logica etiam in materia probabili rerum Philosophicarum necessariò concedendus est habitus operations Philosophicus, à quo efficiantur tales syllogismi probabiles., (Nisi velis nullum dari habitum opinatiuum; sed Logicam efficere quoscumque syllogismos probabiles in quacumque materia, quod absurdum est. ) Ergo iam Logica in materia probabili rerum philosophicarum nullum habebit vsum : sicut non habet in materia necessaria earum; & per consequens nulla erit ratio, quare tales syllogismi probabiles tribuantur Logicæ vtenti. Vel certè, si illi tribuuntur propter rationem dictam, Logica dicetur viens respectu rerum probabilium, solum per quandam extrinsecam attributionem; & non quia ipsa vetè efficiat reales fyllogifinos.

42. Vera ergo intelligentia conclusionis, & explicatio propositæ difficultatis quærenda, & inuenienda est in verbis D. Thom. loco sæpè citato ex 4. Metaph. Ibi enim loquens de parte Topica docet, quòd Dialectica secundum quidem quod est docens habet considerationem de secundis intentionibus instituens modum quo per eas procedi possiti ad conclusiones in singulis scientiis probabiliter ostendendas, at verò secundum quod est viens, vritur eisdem intentionibus ad concludendum aliquid probabilirer in singulis scientiis. Per quod Dialecticum distinguir à primo Philosopho, seu Metaphylico; quia licet vterque versetur circa omne ens; Philosophus tamen ex principiis apsius procedit ad probandum ea qua sunt consideranda circa communia accidentia entis. Dialetticus verò procedis ad ea conside-

randa ex intentionibus rationis, &c.

Ex quo tandem infert Diuus Thomas, quòd Metaphysica (& idem est de aliis scientiis) dicitur demonstratiua; Logica verò vtens tentatiua: quia cum Metaphysica procedat ad suas conclusiones ex principiis propriis sui obiecti, ilisque intrinsecis: vtraque præmissa, & ex consequenti conclusio sunt necessariæ: & ita tales syllogismi sunt demonstrationes. At verò Logica viens, cum procedat ad probandum aliquid de rebus ex principiis secundarum intentionum, que sunt extrance; & accidentales ipsis rebus:aliqua saltem premissarum, & ipsa conchusio sunt contingentes per consequens Logica non dicitur demonstrare, sed potius tentare: quia tentare est ex principiis extraneis procedere. Itaque iuxea hanc Diui Thomæ doctrinam, istæ intentiones rationis sunt media, seu principia per que pars topica procedit ad concludendum quodcumque probabile. Videatur etiam Diuus Thomas 1. Post. lect. 20. vbi optime explicat hanc doctinam.

43. Cui iungenda est modò alia eiusdem D. Thom. certa doctrina, quam tradit eodem libro 2. Post. lect. 41. 2. 2. quest. 1. art. 1.& alibi sepè, nolque late explicabimus in libris Poster. Quod schicet medium seu principium, in demonstratione est ratio sub qua obiecti scientiæ, vnde desumitur specificatio eius: quia est quasi quoddam lumen, per quod illuminatur; & cognoscitur conclusio in tali scientia; Quo sit, vt ad iudicandum de quacumque conclusione cuius scientiz sit propria vel à qua scientia procedat; & inspiciendum est medium, seu principium, per quod procedit. Vnde si media, sen principia, per quæ pars topica procedit ad inferendas conclusiones probabiles in qua-cumque materia, fuerint in toto rigore propria Colleg. Compl. de Logica.

Logicæ, syllogismi probabiles ex illis procedentes propriè pertinebunt ad Logicam, fiéntque ab ea, & non ab alio habitu: sicut quia media, seu principia in demonstrationibus metaphysicis sunt propria huius scientiæ ided demonstrationes ex illis procedentes fiunt ab habitu metaphysicæ, & non ab alio quocumque habitu. Quod aded verum est; vt eadem propolitio: v. g. quòd terra est rotunda, si probetur per media mathematica, vt per figuras eclypsium pertinet ad Astrologiam: si verò probetur per media naturalia, ve per motus grauium ad centrum, pertinet ad Phylosophiam, vt docet D. Thom. locis supra numero 9. citatis.

Media ergo, seu principia, per que pars topica procedit ad disserendum probabiliter in quacumque materia, sunt quedam' intentiones rationis generales & communes omnibus entibus: vt ex D. Thom: dicebamus, & perspiciet manifeste, qui libros Topicorum Aristo t.euoluerit, consideraueritque loca topica, quæ ibiassignantur, ad eruenda argumen- ... ta probabilia, vi locum à definitione, à divisione, à coniungatis, à similibus, à paribus, à dissentaneis, ab oppositis & alia innumera quæ recenset ibidem Aristot. quorum ferè omnia (que scilicet propriè Dialectica sunt ) pro formali important quasdam relationes, seu intentiones rationis. Et idem proportionabiliter contingit in parte sophistica, que ad decipiendumin quacumque materia procedit ex aliis locis apparentibus, que dicuntur fallacie: ve sunt fallacia æquiuocationis, accentus, accidentis, petitionis principij,ignorantiæ elenchi,& similes: quæ etiam pro formali dicunt qualdam generales intentiones rationis, ve

Cum ergo huiusmodi intentiones rationis verè contineantur sub ratione sub qua obiecti Logica: plane sequitur eiusmodi loca, seu principia, ex quibus pars topica (& idem proportionabiliter est de sophica) procedit ad probabiliter d'sserendum de quacumque re, esse in toto rigote propria Logicz, & per consequens syllogismos probabiles ex huiusmodi intentionibus procedentes fieri à Logica viente; non minus, ac demonstrationes procedentes ex principiis metaphylicis sunt proprie Metaphylicz, & efficiuntur ab ea. In quo etiam sensu, & rigore verum est, quod ex Aristot. sæpe retulimus: scilicet maxime proprium Dialectici esse ex probabilibus disserere in quacumque materia. Quomodo autem habitus Logicz vtentis, qui ve dicemus quæst seq est entitatiue scientia, posse elicere syllogismos probabiles, seu contingentes ibi-

dem explicabimus.

44. Nunc pro completa notitia huius materia : ve in gratiam cum Doctoribus modernis redeamus, addendum est ex doctrina Comment. 1. Physicor. quam admittit D. Thom.opusc.70. qu.6 art. 1. vitra modum procedendi explicatum; quo Logica vtens ex intentionibus rationis procedit ad conclusiones de rebus probabiliter ostendendas, (quem propterea appellae rationalem ex parte principiorum : ) attribui etiam ci+ dem Logicæ vrenti cæreros syllogismos: qui in qualiber materia fiunt ex aliquibus principiis, seu proposicionibus communibus, & probabilibus; quamuis ibi non inueniatur aliquis terminus secundæ intentionis. Propter quod etiam inter loca topica interdum numetantur aliqua, que non videntur importare secundam intentionem, vt locus à caula, ab effectu, & similes, Quem modum procedendi appellat D. Thom. rationalem ex patte termini quia ibi inquisitio rationis ( inquit ) non perducit ad vitimum terminum scilicet ad resolutionem in prima principia; sed sistitur in ipsa in quissione: queniam quarenti adbuc manet via ad

Disp. I. procemialis. Quast. V.

Non eft autem eur aliquis suspicetur dochrinam Istamese contrariam et, que tradita est. Quia ex his duobus modis procedendi, primus tantum est maxime proprius Dislectice, ve expresse inquie D. Thom. ibidem in solutione ad quartam, iste autem secundus tribultur illi quali extrinsece i & reductive. Quod Quidem non ea folum ratione, quam sipra humi41.ex modernis retulimus, quatenus scilicer in istis syllogismis communibus, & probabilibus forma est propria Logicæ: sed etiam, & maximè propter rationem, quam tangit D Thom.loco citato quia ex his probabilibus, communibus paratur via ad necessarias conclusiones in qualibet scientia. Vnde, cum Logica sie ministra generalis omnium scientiarum dirigens, & disponens intellectum in ordine ad illast iure optimo tribuuntut illi sylogismi probabiles, & communes, per quos in quacumque materia paratur via ad cognitionem scientificam de rebus habendam. Et sic omnia consona

## TRACTATIR SECUND APARS qualitanis.

## **5**. 11.

Fris tan scilicer Logica docens, & viens sint idem habitus. The Circa quod Vasqui, p. d. 8. c. s. & alij DD. moderni Estimantes Logicam docentem esse speculatiuam; vientem verò practicam, docent esse plures habitus reliater distinctos. Quia tamen falso nituntur fundamento, vi infra videbimus; ideò illis rectis.

Dicendum est secundo Logicam docentem; & vientem realiter esse eundem habitum. Conclusio est procul dubio D. Thom. qui Logicam diuidit in doceniem, & vientem secundum diuersas considerationes vel munera cuius verba infra num. 571 adducemus. Eam desendunt communiter Thomista, Flandiia 2. Metaphys. qu. 5. art. 2. Arauxo ibidem qu. 3. art. Nauarrete t. part. controuers. 10. Soto, quæst. 2 procemiali. Sanchez, libro 1. Logica, qu. 6 massus sect. quæst. 4. Gallego controu. 2. noster Didacus à lesu q. 5. & communiter Doctores.

Fundamentum est i quia Logica docens, & vtens non distinguuntur specie : ergo in vnoquoqueintellectu realiter sunt idem habitus. Consequentia patet : quia in ecdem subiecto non possunt esse plura accidentia solo numero distincta, vt ex communi D. Thom. & Tomistarum sententia suo loco ostendemus. Antecedens verò probatur : quia vtraque habet eandem rationem sub qua obiecti, scilicet eadem prima principia e cum vtraque procedat ex principiis secundarum intentionum, que derivantur ex alit, vel ex alteratris intra eandem abstractionem à materia, vnde sumitur specificatio Logice, vt explicabimus in l. Poster.

Confirmatut: quia actus Logicæ docentis, & vientis habent inter se ordinem; & secundus, scilicet vii, nullum addit difficultatem super primum i ergo pertinent ad vnum, & eundem habitum. Confequentia patet, tùm inductione in actibus amotis circa Deum & proximum, qui proptetea oriuntur ab eodem habitu charitatis; & idem est de aliis; tum etiam ratione: quia cum habitus ponantur ad vincendam difficultatem, vbi non est noua difficultas superfluit nobis habitus. Antecedens verò probatur: quia, vt constat ex dictis, ex cognitione scientifica secundatum intentionum, que est doctrina Logicæ procedit ips ad disserendum probabiliter, aut

apparenter in quacumque matetia, qui est vius tint, ergo hie necessario presupponit talem doctrinatus statem semes habità, nullo negotio procedit intellectus ad viendum eisdem intentionibus circa tes reales, ad quas descendit Logica ve ens i ergo actus cius nulla maddit difficultatem supra doctrinatus Videantur Arauxo, Gallego, et alij Thomista cirati.

## QVASTIO V.

## PTRVM LOGICA SIT

Tâm de Logica docente, quâm viente pros
cedir difficultas. In qua pro tituli intelligentia notandum est, nomine frientia non venire in prafenti quamcumque cognitionem, siue sensus, siue intellectus: quomodo dicere solemus scio Romam estes
O'e. neque venire etiam cognitionem euidentem, qua
tamen non sit discutsua, qualis est scientia Dei, de
qua disputant Theologi cum D. Thom. 11 part. qu. 14,
sed venire eam cognitionem de qua Aristor. 1. Poster
t. 2. dixit: Scire autem putamut unamqamque rem
simpliciter o non sophistico modo: cum putamus tausam cognostere i propter quam res est, eius rei tausam
esse, neque tam aliser se babere; Ex quibus verbis colligunt Doctores hanc scientia definitionem: Scientia
us habitus per demonstrationem acquisitus.

In qua quidem definitione scientia conuenit in elle habitus cum aliis habitibus intellectualibus, in eo autem qued fit per demonstrationem acquisitus differe ab illis: nam lex hos iplo est euidens , pet quod à fide divina differt, que licet fit omnino certa est tamen obscura. Et cum euidentia sit manifestario certitudinis; eo ipso qu'id scientia est habitus buidens, eft etiam certus per quod differt ab opinione. Certitudo enim ex D. Thom. 1. dift. 26. qu. 2. att.4. eft firma adhæsio intellectus suo intelligibili ? ac proinde opinioni repugnat. Ex hoc autem quod acquiratur per demonitrationem, differt scientia à prudentia, & arte, que versantur circa singularia, & ab habitu principiorum, qui solet appellari intelle-Aus, seu intelligentia, de quo constat non acquiri pet demonstrationem.

Sumpta ergo scientia in hac vitima acceptione ; tam de Logica docente, quam de vtente-inquirimus; vtrum sit scientia. Et quia, teste Arist. 7. Ethic. c. 31 scientia in hac acceptione interdum pro habitu, interdum pro actu vsurpaturiquæstio erit de scientia habituali, quæ nomen scientiæ sibi vindicauit, nam idem de actuali dicendum erit.

47. Prima sententia absolute negat Logicam, tam vientem, quam docentem esse scientiam. Pro qua referuntur Ammonius, simplicius, Phylopponus, & alij antiqui, tenetque Villalp. qu. 5. procemialis Et probatur primò auctoritate Arist. 1. Rhetor ad Theodectem, c. 2. vbi Rhetoricam cum Dialectica comungens, Neutra (inquit) varum de re determinata, quomodo se babeat, scientia est. Fauet etiam. 2. Metaph c.3. vbi ait. Absurdam est simul quarere scientiami or modum sciendi. Per quod videtur Logicam à scientis distinguere: nomine enim modi sciendi intelliquit Logicam: ergo ipsa non est scientia.

Secundoprobatur ratione: quia iuxta triplicem abstractionem à materia, dividitur adaquate scientia ab Aristot Metaphysicap. 1. in Philosophiam, mathematicam, & Metaphysicam: sed sub nulla istatum cona tinetur Logica: ergo non est verè scientia. T Consirmatur: quia scientia est de necessaria, & perpetuis

et decet Aritat. v. Poster. c. 7. sed Logica docens, et de contingentibus: ergò &c. Probatur minor: tùm quia Logica tractat de syllogismis, definitionibus, &c alus ejusmodi instrumentis, que sunt à nobis sactibilis; tùm etiam, quia quatenus docens est, instituit modum quo procedi possitad conclusiones in singulis sejestis probabilirer ostendendas, vt inquit D. Th. 1000 citato ex quarto Metaphysice: ergò Logica non est de necessaris, & perpetuis.

Ereunda sententia è contrà affirmat Logicam, non foligin vi est docens, sed etiam quatenus viens est, esse sejentiam. Sie docent Murcia q. procemiali, Chrys.

Cauero disp. 2. dub.4. & alij moderni.

Qu orum fundamentum est: quia Logica docens, & viens, sunt idem habitus, vt diximus questione pracedenti: sed quatenus docens, est verè scientia: vt insta assentie et quatenus docens, est verè scientia: vt insta assentie et quatenus docens, est verè scientia: vt insta assentie et quatenus vtens. Probatut consequentia. Tum quia esse scientiam, & non esse scientiam contradictorie opponuntur: ergò non possiblent de codem reali habitu verificari. Tum etiam: quia es ipso quad sunt idem habitus, non potest non Logica vtens inclinare in eundem actum, in quem inclinat Logica docens: sed hæc inclinat in assensum verte scientiscum: ergò & illa.

Nihilominus dicendum est primò Logicam docentem quoad omnes suas partés esse verè scientiam. Conclusio est certissima, Pro qua citatur Plato, de rep. illámque docent D. Isid. 2. Erhim. c. 22. Aug. 8. de Cius. c.4. & expresse D. Thom. loco citato ex 4 Metaph, quem sequentur Scot. q. 1. Præd. Sotus Tolet.

Sane, Mal. hic,& communiter DD.

Fundamentum est: quia habitus per demonstrationem acquisitus est verè scientia: sed Logica doeens quoad omnes suas partes est habitus per demonstrationem acquisitus : ergò quoad omnes illas est vere scientia. Maior, & consequentia constant. Minor autem probatur: quia in parte analytica hæc est vera demonstratio: Syllogismus constans ex veris, necessaris, metieribus causisque conclusionis, generat scientiam: sed talis est demonstratio: ergò demonstratio generat scienviam, Simili etiam modo de diffinitione, divisione, & aliis intentionibus logicalibus demonstrantur propriè passiones : ergò pars analytica Logice est habi tus per demonstrationem acquisitus. Eodem etiam modo procedit Logica docens in patte topica, & sophistica: nam de syllogismo ropico demonstrat caulare opinionem, sic: Syllogismus constans ex infou generationm : sed syllogismus topicus est buiusmedi, erge. &c. Et eodem modo demonstrat de syllogismo pseudographo, seu de paralogismo generare errorem : & de sophistico deceptionem : ergò Logica docens secundum omnes suas partes, est vetè scientia. Per quod patet deceptos esse aliquos, qui admittentes Logicam docentem esse scientiam quoad partem demonstratiuam, id de topica, & sophistica neganerunt.

Josephum est secundo, quod Logica vrens licer entitative sit scientia, vt potè idem habitus docente, tamen formaliter vt vtens degenerat, & resedit à modo scientiæ. Conclusio est contradutores secundæ sententiæ, sed expressa D. Thom loco est, ex 4. Metaph. vt iam videbsmus, ést que communis inter Thomist. eam tenent Sot. hîc q. 2. Mas. q. 6. Sanc. q 8. Tole. q. 3. Ona q 1. art. 2. Rub. q. 3. & alij. Ter probatur quia Logica tantum dicitur vtens respectu partis topicæ, & sophysticæ, vt ostensum est: sed vsus in istis partibus, est constructio syllogismi probabilis, & apparentis: in quibus, licer forma, & illatio sint necessariæ; materia tamen est contingens, & incerta: ergò Logica in illorum constructione

regenerat, & recedit à modo scientiz: Patei consequentia e quia scientia, quatenns scientia est, non inclinat ad syllogismos probabiles, & apparentes; sed ad necessarios, & demonstrativos producendos.

so Hic autem statim occurrit inquirendum: quomodò habitus Logicz, qui entitatiue, & realiter scientia est, possit elicere assensus probabiles, & contingentes. Circa hoc multa adducit Arau. lib. 2. Met.q.a. 2.in fine. Sed breuiter resp. quod actus quos per se primò respicit scientia, & in ordine ad quos specificatur, & definitur, debent quidem esse scientifici, seu demonstratiui, & respectu horum servat scientia perfectionem scientia, cosque elicit formaliter quatenus scientia est. Czereium non repugnar scientiam habere aliquos alios actus secundarios, & imperfectos : qui quidem non pertingunt ad rationem actus scientifici de secut alicuius requisiti: sed quia non addunt aliquam specialem difficultatem suprà Primarios:ideò non requirunt alium habitum, sed continentur in virtute ipsius scientiz: vel quia procedunt ex iisdem mediis, ex quibus procedunt actus primarij: & sichabent eandem tationem sub qua obicci, vt contingit in actibus Logica vtentis: vel quia iudicant de eadem [conclusione, ac actus primarij non tamen per medium necessarium, sicut illi, sed per aliquod signum probabile, aut medium contingens contentum intrà propriam abstra-Aionem à materia, vt contingit in co, qui acquisita iam scientia de aliqua conclusione per medium necessarum, rursus cognoscit candem conclusionem per aliquod figum, seu medium contingens. Tunc enim cognitio ilta, quamuis non sit actus scientificus:quia est per medium contingens; procedit tamen à scientia iam acquisita, vt ex scientia D.Th. 3.p. q.9.a.3.2d 2. expendemus infrà dis. 20. circà libros Post.

Adde in Logica esse specialem rationem; quare ponantur similes actus secundarij, qui degenerent à ratione actus scientifici. Cum enim Logica sie ministra & in ftrumentum aliarum scientiarum, vt supra numero 20. dicebamus, & magis in frà explicabimus; notitia secundarum intentiomim non omnino propter se ipsas quæritur; sed propter res, quarum cognitioni, deserviunt. Et sic oportet, non solum quod Logica, dum consideratur à rebus auulsa, habeat actus scientificos; quibus naturam, & passiones suarum intentionum doceat, sed etiam quod viendo eiusdem intentionibus descendar ad ipsas res reales, illisque admisceatur, & aliqualem caram notitiam comparet. Que quidem notitiæ, seu actus, quamuis à ratione scientifici degenerent; quia procedunt per medium extraneum, & contingens:disponunt tamen, & sunt viz ad cognitionem scientificam de rebus habendam per alias scientias, ve inquit D.Thom.loco citato,& ita meritò efficiuntur à

Logica, quæ est ministra, &, instrumentum illarum.

5.1 Ad argumenta primæ sententiæ respondetur. Ad primum ex Arist. dicimus, quòd vt patet ex verbis sequentibus, ibi agit de parte topica provt est vtens, assertique ipsam, sicut & Rhetoricam, circa nullam determinaram rem, seu materiam versari, sed generaliter inquirere, & inuenire rationes probabiles: ex quibus disserti in quacumque materia. Ex quo solum sequitur Logicam vtentem, formaliter provt sic, non esse scientiam, quod nos concedimus. 

7 Ad secundum locum diximus sensum Arist. solum esse, quod non sunt addiscendæ aliæ scientiæ simul cum Logica: quia vt ibidem ait D. Th. Logica est quæ tradit communem modum procedendi in aliis scientiis: & sic debet priùs dedisci. Ex quo nihil sequitur contrà nos.

Ad rationem resp. ex codem Diu. Thom, opulc. 70. qu. 5. art. 1. ad 2. Aristot.in illa diuisione solum numerasse partes principales scientiz speculatiuz: & ideò non meminisse Logicz: non quia ipsa non vera

scientià, sicut ille: sed quia est ministra, & instrumentum carum. Quomodò autem contineatur Logica intra aliam ex illis tribus abstractionibus à materia in libris Poster. explicabimus. Y Ad consismationem negatur thinor. Ad cuius primam probationem respondetur, quòd Logica docens; considerat
syllogismos, definitiones, & similes intentiones;
quoad sua prædicata essentialia, & proprias passionest
ex quibus suo modo siunt prædicationes necessaries,
& eternæ veritatis, sicut in entibus realibus. Arque
sta Logica docens suo modo est de necessaries,
perpetuis. Y Ad secundam probationem respond.
quòd Logica docens instituit quidem modum, quo
procedi possir ad conclusiones probabiliter ostendendas: sed hoc demonstrative facit, yt addit Disus
Thom. loco citato in argumento: & secundum hoc
est scientis.

52 Ad fundamentum secundæ sententiæ tespond, solum probate, quod habitus Logicæ vtentis entitatiue, & realiter est scientia; non verb formaliter, & reduplicatiue. Prove sic enim nullum est inconueniens, quod idem habitus dicatur esse, & non esse scientia compatatione diuersorum actuum, ad quos potest inclinare: quia non opponuntur contraditorie. Quate cum Logica solum dicatur vtens formaliter in quantum esicit assensus probabiles, & contingentes, qui sunt actus secundarij eius, vt explicuimus: inde est, quod formaliter prove sic, non inclinat ad ascensum scientiscum; sed potius degenerat, & recedit à modo scientiæ.

Hanc doctrinam, ficut & cateta , que in prefenti & pracedenti quaftione diximus, mite complexus est D. Thom. loco sæpè citato, ex 4 Metaph. loc. 4 & ideò verba eius transcribenda duximus; Inquit ergò Ang. Dock. Dialectica posest considerari secundium quod est docens, & secundam quod est viens. Secundam quidem quod est docens, habet considerationem de istis intentionibus, instituens modum, quo per eas procedi posfit ad conclusiones in fingulis scientiis probabiliter oftendendas: Thoc demonstrative fait, & secundum boc est fcientia. Viens vetò est, secundhin quod, modo adiuntto, Oritur ad concludendum aliquid probabiliter in singulis scientiis: & sic recedit à modo scientie. Et similiter dicendum est de Sophistica. Que , provi est docens, tradis per necessarias. & demonstrativas tationes modum arquendi apparenter:secundum verò quod est vtens, desicis à processu vera argumentationis. Sed in parte Logica, qua dicitur demonstrativa solum dottrina persinet au Logitam, vsu verò ad Philosophiam, & ad alias particula. res scientias, qua sunt de rebus natura. Et hoc ideò:quia VIns demonstratine consistit in viendo principiis rerum, de quibus fit demonstratio, qua ad scientias reales pertinet non viendo intentionibus Logicis. Et sic apparet, qued quadam partes Logica babent ipsam scientiam, & dottrinum,& vsum, sicut Dialectica tentatina, & Sophi-Stica; quadam autem doltrinam, & non vsum, ficut atmenstrativa. Hæc D.Thom.

est guibus tandem elicitur essentialis desinitio Logicz, propter quam præcedentia omnia adducta sunt. Ex hac enim quæstione, vbi probatum est esse scientiam, habemus genus definitionis: ex antecedentibus verò, disserentiam. Nam cum scientiæ sumant suam speciem ab obiecto, & pet ordinem ad illud constituantur: ipsum obiectum ponitur soco disserentiæ, quod sit in obliquo, vt detur intelligi, quod obiectum non est intrinseca disserentia scientiæ, sed ordo, & habitudo ad illud. Quare cum obiectum Logicæ sint secundæ intentiones quæ sunt veritatis ostensiæ, seu modus sciendi latè sumptus, vt sup. num. 31. probatum est, hæc consequenter erit quidditatiua desinitio Logicæ: Logicæ est scientia.

sia seundarum intentionum, que sunt veritatis estensis na : vel Logica est sciencia medi sciendi laté sumptin Quorum terminorum explicatio satis ex dictis comstate & constabit amplites disput. sequenti.

## QVASTIO VI.

VTRVM LOCICA SITS CIENTIA pradicia vel Speculatina.

14 Tota questionis decisio pendet ex intelligent tia istorum nominum, prasticum. & speculatium i inde enim constabit que scientia sit practicas que verò speculatiua. Et licet horum examen ad Metaphysicam spectet: quia tamen nostro instituto est

summe necessarium, saltem attingemus.

Conveniunt ergo Doctores, quod speculationin dicitur ab speculatione; practicum verò praxi. Speculatino autem ( que à verbo Graco exemin , sopre emanat, quod Latine idem eft, ac confidero, feu consemplor; unde deriuatur ent G, scopos, id eft, feculas tor, seu explorator) ex communi sententia significat quandam contemplationem essentiarum similem ills cognitioni, quam habent, qui ex aliquo eminenti loco inferiora respiciunt. Quam etiam cognitionem appellant Graci theoricam, à verbo Graco similari theores, quod fignificat speculari. A quo eriam Graci 010, Theor, dixerunt : quasi scientem, & contemplantemomnia in arce coeli collocatum. Itaque scientia speculativa eritilla, que in sui contemplatione sistit, neque vittà in opus ordinatur. In his Autores conveniunt. Quare tota difficultas est circà nomen praxis.

## QVID SIGNIFICET PRAXIS, ET an reperiatur in intellectu.

### **§.** I.

PRimo notandum est nomen praxis, Gracum esse, derivarique à verbo Graco matle prattes quod idem est, quòd ago, seu operer. Non autem habemus nomen aliquod Latinum, quod adæquale relpondeat practico, seu praxi. Tria verò sunt que ne videntur explicare, scilicet operationm, actionm, & factiuum. Sed ex his operatiuum latius patet i complectitur enim speculationem, que verè dicitur operatio. (Licer aliquando operationem sumat Aristot. pro factione, vt 9. Mctaph. c. 9. ) alia duo si seorsum, & strice sumantur inferiora sunt. Nam actio, iuxra do-Arinam D. Thom. 1. 2.quæft. 57. art. 4. per hoc à faaione distinguitur, quod illa significat operationem immanentem, & internam, circa quam versatur prudentia; hæc verò transeuntem, seu externam, circa quam est ars. Quam distinctionem assignat sæpè Arist. vt &. Metaph. c. 1. & 1. magnorum Moralium cap. vlrim. dum inquit, Circa actionem itaque, & que in agendo pofita sunt, prudentia: sirca facturam, O qua in faciendo posica sant, art. Quod si aliquando nomina actionit, & factionis aliter videatur accepisse Philosophus, vt notat Vasq. 1. part. disp. 8.num. 16. tamen vel in te non distinguitur, vt ipse autor interpretatur, n. 17. Vel saltem hic modus accipiendi ista nomina vittatiot est in Philosopho.

56 Praxis igitur, vt hie sumitur, vtramque opetationem complectitur, actionem scilicet, & factionem: nam vtraque ab speculatione distinguitur. Et cum à praxi sumatur denominatio practici, ille erit habitus, seu scientia, aut etiam intellectus practicus,

qui

qui circa praxim versatur. Ex quo eriam sit non esse idem practicum, & praxim, si formaliter loquamur; sicut non est idem sorma denominans, & res denominata: ac proinde non benè inferri ex eo, quod actus intellectus sint aliquando practici, quòd sint etiam praxis. Videamus igitur, quid sit praxis, & in qua potentia reperiatur: vt indè percipiamus, quæ sit

scientia practica. Pro quo-

Secundo notandum est praxim definiri ab Scoto q. 4. Prologi sic Praxis est actus alterius potentia ab intellettu, posterior intellectione : natus elici conformiter rationi rette, ad hoc ve rettus sit. In qua definicione, solum est nobis examinanda prima particula (cztera enim extrà institutum nostrum sunt. (Et videndum, verum praxis necessariò sie actus alterius potentiæ ab intellectu: an potius actus ipsi intellectus verè, & propriè possint dici praxis. In qua disticultate. Molin. 1. part. q. 1. art. 4. disp. 2. Vazq. ibid.disp. 8. Suarez disp.44. Metaph. sect. 13. Rub. hîc qu.5. & alij moderni impugnant definicionem Scoti asserentis actus intellectus propriè esse, & dici praxim. Quod pluribus rationibus confirmare nituntur: quibus tamen ( quia earum solutio ex dicendis facile cuilibet constare potest ) omissis.

57. Dicendum est primò, quòd operatio, quæ primariò & per se, & per essentiam (ve ita dicamus) dicitur praxis, à qua reliqua denominantur practica, non debet esse operatio intellectus; sed alterius potentiæ, nempè voluntatis in agibilibus, aut potentiæ exterioris, & transcuntis in factibilibus: Actus'autem intellectus tantum denominantur practici, vel ex eo quod cadunt sub elcatione liberz voluntatis, & directione prudentiæ: vel ex eo quod ordinantut ad operationem alterius potentia: ac proinde rationem practici aliunde participant, non ex eo, quod sint operationes intellectus. Hanc conclusionem præter Scor. & eius discipulos, docent communiter Thomista, Caier. & Contad. 1.1. q 57. art. 1. Capreol. qu. 2. prologi ad argumenta contra 4. conclu. Ferrat. 3. contra gentes cap. 25. Arauxo 2. Metaph. q. 3. art. 2. & plures alij, quos referunt, & sequuntur Gallego controu. 5. & noster Didac. à Iesu d. 1. q. 6. qui latè, & optimè explicat nostram conclusionem.

Probatur primò ex Arist. 3. de Anima, c. 10. vbi loquens de motu locali unimalium, asserir de intelle-Au practico alicuius gratia ratiocinari, esseque principium agendi, per quod distinguit ipsum ab intelle-Qu speculatino. Verba Philosophi sunt : Hac igitur Ambo,intellettus, & appetitus mouendi motu dicto principia sunt. Intellus inquam is, qui alicuius gratia ratiocinatur, quique principium est agendi : atque bie fine ab intellettu concemplativo differt : quibus verbis afferens Arist. intelle aum pradicum principium esse 2gendi, & per hoc à contemplativo differre, necessariò intelligendus est de actione extra intellectum, & alterius potentiæ: nam intrà ipsum etiam intellectus speculitiuus principium est agendi, vt per se constat. Ex que Arist. loco sumpruum est istud commune axioma : bitellettus extensione sit pratticus : de quo licet. Molina vbi suprà disp. 1. & Hurtado hîc disp. 2. se&. 2 \$. 10 d cant negari posse, quia neque est Arist. neq; alterius probati Auctoris, cuius auctoritate premamur:n viroque tamen falluntur. Quod enim sit Arist. testaur D. Th. 1. p. q. 79.2. 11. in argumento, sed conta, citans locum adductum ex 3. de Anima. Quod auten sit probatissimi Auctoris, cuius auctoritate zquun est premi; patet ex eodem D. Th. ibidem & q. 14. de veritate. 4. vbi sic ait: Intellectus practicus idem est, quod intelleutus operariuus, Inde sola extensio ad opuifacie aliquia intellectum esse practicum. De quo videti potest Gallego vbi suprà.

Confirmatut ex codem Arist. 2. Metaph. cap. 2. dicente: Speculacina etenim sinis; veritas: prassica, antem opus. Ergò illud opus est praxis, quod non est veritas: sed omnis actus intellectus est veritas, seu veritatis cognitio: ergò nullus actus intellectus est praxis. Hinc Commentator commento 3. exponens verba Arist. inquit! Per speculatinam scimus, ve sciamus; per prasticam verò sumus scientes, ve operemur: quia prastica sinis opus: ergò quantum cumque facultas aliqua dirigat actiones intellectus, non versatur circa praxim, quia, cum tales actiones dirigimus, scimus, ve sciamus: siquidem actio dirigens, ce directa scire est; consequens nullus actus intellectus est praxis.

58 Secundò probatur ex D.Th. 1.2 q.57.2. 1. ad 1. vbi ait: Prasticum vel operatium, quod dividitur contra speculatium, sumitur ab opere exteriori; ad quod non habet ordinem habitus speculatium; sed tantum ad interius opus intellestu; quod est speculari verum. Quo loco per opus exterius communiter expositores intelligunt, non solum actiones transeuntes sed etiam immanentes extrà intellectum, seu alterius potentiæ: de quo videri potest Conradus ibid. Quomodò etiam loquitur de actione exteriori S. Doctor. 2.2.q. 179.2. 2. Ex quibus locis infert benè Contad. Quod actus intellectus non est praxis: sed opus exterius, idest, alterius potentia cadene sub electione, & consilio.

Terriò probatur à posteriori; quia nulla cognitio dirigens aliam cognitionem est practica : ergò nulla-cognitio potest essè praxis. Consequentia pater : antecedens verò probatur : quia per actum intellectus dirigentem alium non scimus, ve operemur, sed porius, ve sciamus. Non enim qui dirigit actum intellectus, intendit ipsum actum rectum elicere, ve eliciat, sed ve per illum recte, se sine errore cognoscat Ergò actus dirigens, & directus non egreditur limites cognitio-

nis, atque adeò nullus porest esse praxis.

Quartò tandem, quia id quod verè est praxis, pertinet ad scientiam activam, vel sactivam : siquidem
scientia practica dividitur adæquarè ab Atist. 6. Meta.
cap. 1. in activam, & sactivam : sed activa intellectus
ad neutram harum pertinent : ergò non sunt praxis.
Probatur minor: quia in primis non pertinent ad sactiuam : cùm sint operationes immanentes, ve patet.
Neque similiter possunt pertinere ad activam : nam
scientia activa ex codem Atist. 6. Ethic. c. 10. versatur circa actiones, quarum principium est, electio-ergò scientiæ activa per se tantum respiciunt actus voluntaris: siquidem electio, ve patet, est actus illius.

59 Confirmatur : quia hac de causa Arist.loco citato ex Metaph. loquens de scientia activa, inquit: Idem effe agibile, quod eligibile. Vbi D. Thom.lett. 1. postquam dixit kientias activas esse scientias morales: ( que scilicet tractant de actibus voluntatis) id probat ex eodem Arift. Quia principium allinarum est proharefis , sen electio : nam idem est agibile, & eligibile: Ergo electio ipla simpliciter est praxis:non verò actus intellectus quatenus talis est. Videantur Thomistæ suprà citati. Inter quos Capreolus, licet conclus. 4. concedat actum intellectus, quatenus liber est, & quoad exercitium esse praxm, ipse tamen se explicat ad 1. Gregorij: dicens opus intelleaus non esse praxim, nisi mediante electione. Et ad secundum infert ipsum opus intellectus non esse verè praxim; sed ponus electionem illam, quæ regulatur immediatè à prudentia.

Per quod soluuntur plura argumenta, que contrà nos congerunt aduersarij, obicientes plures actus intellectus, qui impetrantur à prudentia, & ipsam contemplationem, quam imperat, & dirigit prudentia prescribendo modum, tempus, & alias ciscum-frantias, yt sit actus virtutis : de quibus necessario concedendum

concedendum videtur esse praxim; siquidem imperantur, & regulantur à prudentia. Dicendum est enim omnes hos, & similes actus intellectus dirigi, & regulari à prudentia, non formaliter in quantum sunt actus intellectus; sed quatenus sunt actus virtutis: quod habent ab electione, vel ab alio actu voluntatis. Vinde sicut ipsi de se non dicuntur boni, vel mali moraliter, sed per ordinem ad voluntatem, & denominatiue ad illa: ita neque de se sunt practici, sed per ordinem ad voluntatem, seu electionem, que

propriè est ptaxis

60. Ex dictis infertur scientiam practicam esse illam, que versatur circa praxim, seu que dirigit actiones alterius potentiz ab intellectu: speculatiuam verd, que non exit extra ipsum intellectum. Vndè etiam colliguntur alia discrimina scitu digna inter has scientias, que tangit bene Toler, hic quest. 4. Differunt enim primd fine , ve dictum eft. Hic autem finis non debet esse extrinsecus, & operantis (vt aiunt ) quem scilicet sibi quisque potest pro libiro præscribere; sed intrinsecus, & operis. Qui in scientia speculatina est cognitio rei, non vt operetur, sed vt cognoscatur: in practica autem est cognitio rei, non tam ve cognoscatur, quam ve operetur. Propter quod dixit Arist. 2. Metaph. cap. 2 practicum non considerare causam secundum se, sed in ordine ad opus. Vnde etiam fit ad cognitionem practicam non solum requiri, quod sit de re operabili; sed etiam quod ipsa cognicio potius esset speculatiua. Nam vt recte inquit D. Thom. 1. q. 14. att. 16. Si adificator consideret, qualiter possit sieri aliqua domus non ordinans ad finem operationis, sed ad cognoscendum tantum: erit quantum ad finem speculativa, consideratio tamen de re operabili.

Secundò differunt:) quod etiam aradit Arist. 11. Met: ph. cap. 6. & lib. 6. citato cap. 1. quia in speculatiuis principium est in ipsis rebus: id est ab ipsis rebus sumimus cognitionem; & ipsa cognitio conformatur rebus; túncque est persecta, quando eis adzquatur, & proptereà obiectum respectu cognitionis speculatiuz dicitut principium, & mensura. At verò in practicis omnia siunt è contrà: nam principium est in nobis; quia nos sumus causa rei: & nostra scientia est rerum ipsarum mensura: vnde tunc res sunt persectz, quando adzquantur, & conformantur ipsi scientiz. Quod quomodò sequatur ex ipsa natura scientiz speculatiuz & practicz iam explicata, facilè consideranti patebit.

## TRACTATUR PRÆCIPUA difficultas, & quaftio resoluitur.

#### 6. II

Ils pro intelligentia quastionis necessario praenotatis, ad ipsam accedo. Prima sententia assert, Logicam proprie, & simpliciter loquendo, esse simul practicam, & speculativam. Sic docent Vasq. 1. part. disput. 8. cap. 3. & disp. 9.cap. 3. Rub. hic quast. 5. Huttado disp. 2. sect. 2. Cauero disp. 3. dub. 3. & alij.

Probatur primò ratione, qua conuincitur Rubio: quia Logica non solum procedit modo resolutorio, qui proprius est scientiatum speculativatum; sed etiam modo composituo, qui constituit scientias practicas: ergò simulest speculativa, & practica. Consequentia patet, & probatur antecedens: quia Logica verè contemplatur naturam, & passiones sui obiecti per resolutionem vsque ad prima principia: simúlque introducit formam syllogismi, aut definitionis in materiam: ergò procedit vtroque modo.

Secundo: quia non repugnat practicum, & speculatiuum eidem scientiæ simpliciter conuente, ergò id potest & debet concedi Dialecticæ. Antecedens patet in sacra Theologia, quæ est communis Theologorum sententia cum D. Thom. 1. p. q. 1. art. 4. simul & practica, & speculatiua est. Consequentia verò probatur: quia Logica est communis ianua, & generale quoddam instrumentum ad acquirendas omnes scientias: sed inter has quedam sunt speculatiue, & aliæ practicæ: ergò concedi debet Dialecticæ veraque ratio; speculatiuæ quidem, ve speculatiuis viam aperiat, & practicæ ve introducat ad practicas.

62 Secunda sententia affirmat Logicam simpliciter, & solum esse scientiam practicam. Sic docent Gabr. Greg. Aureol. & alij antiqui, quos resert Gallego hic controu. 6. Eamque desendunt ex modernis Fons. 2. Metaph. c. 3. q. 2. sect. 3. Commbr. q. 4. proæmiali att. 5. Mutc. disp. 1. q. 4. & Rapha. de Auersa q. 1. sect. 6.

Probatur primo ex Arist. 6. Metaph. 1. vbi diuidens scientiam speculatiuam in Physicam, Mathematicam, & Metaphysicam, nullam Logicæ Mentionem sacit; ergò ex mente Arist. Logica non est scientia specula-

tiua, sed practica.

Secundò probatur ratione: quia illa est scientia simpliciter, & solum practica, que habet pro obiecto, & fine aliquid operabile ab eo, in quo est talis scientia; procedit que modo operabili; sed Logica est huius modi: ergò, &c. Maior constat; minor verò probatur: quia Logica versatur circa definitiones syllogismos, & similes intentiones que sunt à nobis operabiles; & tradit modum, & precepta, quibus rectè consciantur:

quod est agere de illis modo operabili.

Tertid, quia quælibet scientia speculatina est nobiliot scientiis practicis; sed Logica non est nobilior illistergò non est speculatina. Maior constat ex Arist. 6. Metaphysicæ text. 2. assetente, quèd Theorica aliis scientiis desiderabiliores sunt, seu illis propomenda, ve habet translatio Bassarionis. Minor verò probatur: quia aobilitas scientiæ sumitur ex certitudine, & nobilitate obiecti, ve ibidem tradit Arist, sed inter omnia obiecta scientiarum debilissimum, & incertissimum est subiectum Logicæ, ve suprà n. 22. vidimus ex D. Tho. ergò Logica est ignobilior cunctis scientiis, etiam practicis.

Confirmatur: quia scientiæ speculatiuæ non quætuntur quasi ad aliquid vtiles; sed vt per se honorabiles, vt ex eodem Arist. probat D. Thom. 6. Ethic. lect. 6. sed Logica intrinsece, & per se quætitur propter alias scientias, vtpotè quæ ex natura sua est via, & instrumentum ad illas comparandas: ergò Logica non

est scientia speculativa, sed practica.

63 Nihilominus dicendum est secundo Logicam non posse esse simul, & simpliciter pradicam, & speculatinam. In hac conclusione conceniunt cum Autoribus citatis, alid omnes adducendi conclusione seq. g Fundamentum sumitur ex D.Th.1 p.q.1.art. 4. quia vnus, & idem habitus scientiæ inferioris, seu omnind naturalis, (quæ scilicer principiis altiotis ordinis non subordinatur)nequit esse simpliciter practicus, & speculatiuus: sed Logica est huiusmodi : eigd non parest esse simplicirer practica, & speculatius. Minor, & tonseq. constant. Maior autem probatur. Pimò: quia vt sumitur ex Atist. 6. Metaph. c. 1. & probant rede Caittanus, Bannes, Nazarius, & Gonzales, loco citate ex 1. per practicum, & speculanuum sumpta formaliter, secundum quod inueniuntur in habitibus inferioris ordinis, sunt differentiæ essenticles comm se inuicem excludentes : quippe cum una, & eaden ratio formalis obietto finica ( ve beneinquit Caice.) non poffit babere utramque banc conditioners, quod scilices si ex quasumitur regula operandi, quod sit in se scibilisetiam

finulla posser ex caregula operis desumi; Ergo veraque ratio non potest eidem habitui inferioris ordinis simplicites conuenite.

Secundò probatur eadem maior: quia scientiæ practicæ, & speculatiuæ omninò naturales subordinantur habitibus principiorum essentialiter diuersis, nempè synderesi, & intellectui, quæ specie disferunt, vt sumitur ex D. Thom-eadem 1.p. quæst. 79. art. 12. ergo practicum, & speculatiuum secundum quod in eis inueniuntur, sunt rationes essentialiter diuersæ, & repugnantes. Sed Logica est scientia omninò naturalis, & inserioris ordinis, vt patet: ergo ipsa non potest esse simpliciter practica, & speculatiua.

64. Respondebis cum Vazq. vbi suprà, tunc practicum, & speculatiuum esse distrentiales; quandò vnumquodque adæquatè inspicitur abaliqua scientia; non verò si respiciatur inadæquatè, vt contingit in Theologia: ac pro indètunc non se inuicem excludere; sed posse cidem scientiæ conuentre.

Sed contra est, & quia omninò repugnat duo obie-&a, quæ secundum aliquas duas rationes respiciuntur adæquate à duabus potentiis, vel habitibus, secundum casdemmet rationes respici inadæquate ab alia tertia potentia, vel habitu; sed debent respici secundum altiorem aliam rationem, in qua illæ duæ adunentur: vt patet in exemplo sensus communis, quod adducit D. Thom. art. illo 4. citato. Ex co enim quòd color, & sonus secundim proprias rationes adæquate respiciantur à visu, & auditu; repugnat, ve sub eisdem rationibus respiciantu: à sensu communi, etiam inadæquate: aliàs iste non esset tertia alia potentia, sed aggregatum ex sensibus propriis. Cum ergo practicum & speculatiuum secundum quod inueniuntur in habitibus inferioribus, adæquate respiciantur à plutibus scientiis naturalibus: planum fit secundum easdem rationes non posse respici, eriam inadæquate ab aliqua alia terria scientia sed id debet elle secundum altiorem aliam, & nobiliorem rationem, vt contingit in Theologia. Hoc autem per se constat non posse Logica conuenire, que est infima scientiarum : ergo, licet Theologia sit simul pra-Aica, & speculariua id ramen Logicæ est omninò denegandum.

65. Dicendum est tertiò Logicam simpliciter, & absolute tantum esse scientiam speculativam : licet seeundum quid, & per quandam analogiam possit denominari practica, & ars. Hæc conclusio habet fundamentum in Aristor, vt patet ex dictis. præcedenti: imò, si credimus Laettio lib. s. de vitis Philosophorum in vita Aristotel, planè illam docuit diuidens scientiam contemptatricem in Physicam, & Logicam, est etiam expressa sententia D. August. 8. de Ciuitate, cap. 4. & D. Thom. infià adducendi: quem sequentur concorditer Thomista, Capreolus, & Conradus vbi sup. Torres 1. p. quæst. 1. artic. 4. Nauarrete ibid. controuers. 17. in principio, Flandria, & Zanardus 6. Metaph. 9.5. Sot. Tolet,& Massus hîc 9. 4. Sanchez lib. 1 9. 16. & plures alij quos referunt, & sequuntur noster Didacus à Ielu, & Gallego Inp. nu. 57. citati Quibus etiam consentiunt Scotus, & discipuli eius qu. 4. ptologi : estque communis inter Doctores, alicuius nominis, vt quæ. citata art. 1. fatentur Conimbricenses.

66. Probatut primo conclusio ex. D. Th. 1 2. qu. 57. att 3. ad secundum, vbi ait: Etiam in ipfis speculabilibus est aliquid per modum cuins damoperus: puta constructio syllogismi, aut orationis congrue, aut opus numerandi, vel mensurandi. Et ideò quicumque ad huius modi operationis, babitui speculatius ordinantur, dicuntur per quandam similitudinem artes. Quibus vete

bis duo asserie Angelicus Doctor; Primum est, non quodcumque opus extrahere habitum speculatiuum à ratione speculatiui; ac proinde, etiam si in Logica detur constructio syllogismi & in Geometria, aut Arithmetica opus mensurandi, aut numerandi: non ideò scientias istas desinere esse speculatiuas. Secundum est, ex eo, quod in istis scientiis detur aliquid per modum operis, habere aliquam similitudinem cum artibus, & sic analogice dixi artes.

Confirmatur ex eodem D. Th. 2. 2. 9.5. art. 2. vbi sumens tertium argumentum à scientiis speculatiuis ad practicas sic: In scientiis speculatiuis, ad eandem scientiam pertinet inquirere, & determinare: ergo pari ratione in operatiuis. Respondet: Adtertium dicendum, quod etiam speculatiuis alia rationalis scientia est Dialectica, qua ordinatur ad inquisitionem, & alia scientia est demonstratiua, qua est veritatis determinatiua. Ecce D. Tho. expresse assertem Logicam esse scientiam speculatinam, pro ve speculatinum distinguitur contra practicum: & hoc non solum quantum ad pattem demonstrativam: sed etiam quantum ad pattem Topicam (& idem est de sophistica, ve patet:) Eigo ex mente D. Tho. Logica simpliciter, & absolute tantum est scientia speculatiua.

67. Secundò probatur à priori: quia actus quos Logica dirigir, non sunt praxis, sed speculatio: ergo ipsa non est practica, sed speculativa. Antecedens probatum est, præcedenti: & consequentia est enidens: ergo, & c. Consirmatur ex ibidem dictis, quia Logica neque est factiva, vt de se pater: cum non versetur circa actiones transeuntes: nequè activa, quia hæc versatur circa operationes, quarum principium est electio, quod non repetitur in operationibus: quas Logica dirigit: ergo non est scientia practica. Patet consequentia: quia benè valet à negatione amnium membrorum dividentium ad negationem diviss.

Dices cum Vazq. vbi sub num. 19. quod etiam in openibus Logicæ principium est electio: siquidem libere siunt; & voluntas mouet intellectum ad suos actus, sicut cæteras potentias: Ergo Logica verè est scientia practica actiua, ve pote quæ versatur circa opera, cuius principium est electio.

Sed argumentum indignum est, cui Philosophus respondeat. Si enim aliquid probat, probat eriam nullam esse scientiam speculatiuam : siquidem omnes actus cuiuscunque scientiæ fiunt à nostro intellectu libere, media morione, seu imperio voluntatis. Quare dictum Arist. quod scientia allina versatur circa ea : querum principium est electio, debet intelligi formaliter : & per se ; ac proinde de operibus quibus, formaliter & per se convenit procedere ab electione, quo constat esse opera virtutis; quibus sicut intrinseca est moralitas, ita etiam libertas. At operationibus intellectus, vt diriguntur à Logica & à quacumque alia scientia speculativa, per accidens conuenit moralitas, ac proinde libertas; eodem enim modo operationes intellectus dirigerentur à Logica; vel aliis scientiis speculatinis, sive libere, sine necessarid dirigerentur.

68. Terriò probatur conclusio: quia ideò in Mathematicis (quæ ex communi sententia, quam tradit Arist. 6. Metap. text. 2. speculatiuæ senentiæ sunt) constructio alicuius operis (puta trianguli, sphæræ, aut astrolabis) non extrahit illas à ratione scientiæ speculatiuæ: quia talis operis constructio ordinatur ad cognitionem veritatis; neque per illam tales scientiæ intendant ipsum opus sactum, sed veritatem. At Logica dirigit operationes intellectus, & consicit syllogismos; non vt operetur, sed vt recte cognoscat: neque in tali opere efficiendo intendit.

opus, sed veritatem. Ergò talis operis constructio non extrahit illam à ratione speculatiux.

Ex quo etiam pater id, quod ex D. Th. addinus in conclusione. Cum enim Logica in husulmodi opetibus efficiendis habeat aliquam similitudinem cum artibus proprie dictis: inde est, quod secundum quid, & per quandam analogiam poffit denominari practica. & ais: sicut propter eandem rationem Geometria, & Arithmetica ( que sunt scientie speculative) secundum quid denominantur arres.

Quibus adde Logicam, ex parte qua est magistra, & instrumentum aliarum, aliqualiter desicereà rigore, quo cæteræ scientiæ nullum habentes minitterium appellantur speculatiuz, seu theoricz. Propter quod inter illas non est numerata ab Atist. vt

sup. nu. ; i. vidimus ex D. Thom.

69. Ad argumenta respondetur. Ad primum pri-. mæ sententiæ negatur antecedens quoad secundam pattem. Ad cuius probationem pater ex diais. Quando enim compolitio ipla, seu introductio formæ in materiam non exit extra intellectum, rota ordinatur ad cognitioneth veritatis; ac proinde nihil ibi inuenitur praxis: neque à tali compositione denominatur modus compositiuus ille, qui constituit

Icientias practicas.

Ad secundum etiam parer ex dictis. Quod enim sacra Theologia sit simul practica, & speculatiua, habet sub altiorialia & nobilissima ratione, & quia Subordinatur principiis superioris ordinis, estque specialis participatio scientiz divina, que simul est speculativa, & practica : quod non potest alteriscientiz inferiori conuenire, ve explicarum est. Ad id autem, quod additur in probatione consequentiæ, respondetur, Logicam non esse ianuam ad scientias practicas, aut speculatinas, reduplicatine secundum quod sunt practicæ, aut speculatiue; sed secundum quod sunt scientiz; vt scilicer scientifice, & ordinate procedant, in quo omnes conveniunt : ac proinde bene potest esse, quod Logica sit ianua ad scientias practicas absque co, quod ipsa sit practica.

70. Ad primum argumentum secundæ sententiæ tesponsum est supra num. 51. Ad secundum etiam patet ex dictis. Vt enim aliqua sit scientia practica, debet habere pro obiecto aliquid operabile extra intellectum; quod non contingit in Logica, vt dictum

Ad tertium respondetur, quòd cum Logica, non sit scientia speculatiua principalis, sed ministra, & instrumentum non est necessarium, quod simpliciter st nobilior scientiis practicis, sed sufficit secundum quid esse illis nobiliorem, ex modo scilicet speculatiue procedendi circa suum obiectum. Neque amplius requiritur ad verificandum dictum Arist. Præterquam quod ibi solum comparat scientias speculati-

uas principales, vt paret in textu.

Per quod parer ad confirmationem. Logica enim ex parte, qua est scientia speculatina, verè est propter se appetibilis; vt poté que tradit cognitionem plutium veritatum circa secundas intentiones : quæ cognitio bonum quoddam est, & perfectio intellectus; ac proinde expetibilis propter se. Cum que tamen star, qu'dd ex parce, qu'a est ministra, & instrumentum aliarum, quæratur propter illas : in quo deficit à rigore, & persectione, qua aliæ appellantur theorice, yt suprà vidimus.

71. 9 Ex dictis infertur primo Logicam esse speculatiuam, non solum secundum quod docens est; sed eriam secundum quod est vtens. Nam licet vt sic. deficiat à ratione scientiz, vt diximus numero quadragesimo-nono, tamen non ideò est propriè ars, aut practica: siquidem terminatur ad actus intellectus

qui non sunt praxis: neque operatur ea intentione, vi operetur, sed ve cognoscat. Videatur D. Thomas. se. cunda secunda, que st. 47. art. secundo ad tettium.

J Secundo infertur, quid dicendum sit ad que-Rionem illam inter antiquos celebrem : an Dialectica sir pars Philosophiz, Stoicis ex vna parte, cum Zenone corum principe id affirmantibus, vt testantur Plutarci ude Placitis capul & Laërtius in vita Zenonis; Peripateticis verò ex alia parte idem negantibus tefte eodem Plutarch. & Laërtio in vita Attitot.

f Si enim Philosophia in sua lata acceptione, provt hic fumitur , eft Scientia entis & veritatis cognitio, ve definit Iustinus Mart, in Dialogo aduer. Triphonema vel Comprehensio unius cunque admirabilis vericaiss, ve ex Auicenna, & Alpharauio definit B. Albertus tract, 1. Logice, capite secundo: asserendum procul-dubio est, esse parcem Philosophia, cum sit verè scientia: licet qua ratione est instrumentum, non contineatur sub Philosophia, ve principalis pars, sed ve quid reductum ad cam , vt loquitur Dinus Thomas Opusculo 70. quastione quinta, atticulo primo ad secundum.

72. Fundamentum vtriusque est : quia sicut ex et, quòd homo sic recte constitutus, sibique in sua natura lufficiens, colligitur habere in le instrumenta necessaria ad suas operationes, que verè sint partes eius, vt constat de manibus, pedibus, & aliis: codem modo, cum Philosophia, que vt in prefenti sumitur, est quasi integrum-quoddam corpus ex omnibus scientiis constitutum, sit sibi sufficient, neque alicuius ope egens, vt propria vitia corrigat, & omnium scientiarum functiones administrer; necessariò concludit intra se ipsam habere debete aliquam pattem, que simul sit instrumentum aliarum, vera pars eiustquam

constat esse Logicam.

Potest etiam eadem sententia confirmati ex divisione illa, tam repetita, quam antiqua inter Philosophos, qua diuidebatur Philosophia in naturalem, moralem, & rationalem. Que ortum habuit, vel ab Stoicis, vt ait Laërtius vbi suprà, vel ab Hebræis, & sanctis Prophetis, ve tradit Eusebius 11. de Præparatione, cap. 2. à quibus acceperunt Ægyptij, vt Auctor est Pierius lib. 38.in quodam Hieroglyphico. Quam etiam diuisionem : propter innumeros, cosque grauissimos Philosophas, admisement plures Sancti Patres. Inter quos August. 8. de Ciuitate cap. 4. & lib. 11. cap. 25. ex divisione ista inucligat numerum petsonarum SS. Trinitatis. Et Hieronym. tom. 2. in epist. ad Paulam Vrbicam, iuxta hanc divisionem pareitur facras literas in naturales, morales, & Dialecticas. Sed de his satis. Videri tamen potest Masius sech. 1. Logiez, q. 7. qui recte probat ab hac sententia non dissidere Arist. & alios Peripatericos.

7 9 Dubitant etiam Doctores, an Logica sit scientia subalternans, vel subalternata. Sed huius resolutio pendet ex 1. Poster. Vbi de subalternatione scientiarum cum Atift.acuri sumus. Interim sufficiat dicere, quòd si scienția subalternata sumatur, lata quadam fignificatione, pro scientia, cuius obiectum quomodocunque contineur sub obiecto alterius : sie scientiz omnes naturales, & Logica dicuntur subalternari Metaphysicziad quam pertinet omnium alizrum; & principis ostendere, & obic & prescribere. Si verd subalternationis proprietas spectetur, provt à nobis explicabitur loco citato, Logica nulli scientia

subalternatur, vt ibidem ostendemus.

QVÆST.

### QVÆSTIO VII.

### Quomodo Logica sit necessaria ad alias scientias

SI ea, quæ quæst. 4. de Logica vtente diximus, vera sunt, planè sequitur ipsam non esse necessariam ad aliarum scientiarum demonstrationes 3 si quidem in his nullus souenitur Logicæ vsus, vt ibidem ostendimus sed solum erit necessaria ad probabiliter disterendum in quacumque materia.

Quare tantum restat dissicultas de Logica docente. Hanc autem esse necessariam ad alias scientias, maniseste patet ex dictis sup. n. 3. & 5. vnde solum potest esse dictis sup. n. 3. & 5. vnde solum

licet multum, an parum lit necessaria.

74. Pro tituli intelligentia nota, necessarium definiri ab Aristot. 5. Metaphys. Quod aliter se babere non Potestivel vt ait Diuus Thomas 2. Physic. lectione 8. Quod in sui natura habet quod non possit esse, siue vt alij definiunt Quod determinatum est ad esse. Hoc autem est duplex. Aliud dicitur necessarium absolute; scilicet quod nullo modo potest aliter se habere, sed est omnino determinatum ad esse. Et huiusmodi est solus Deus. Aliud dicitur necessarium ex suppositione, quod scilicet est determinatum ad esse, supposita aliqua causa: nam determinatio ad esse in creaturis, necessario prouenit ex

aliqua causa, ve patet.

Vnde huiusmodi necessarium quadruplex erit, iuxta numerum causarum. Potest enim aliquid esse necessarium ex causa materiali: quomodo dicimus hominem necessariò mortalem, propter materiam contrariis qualitatibus affectam. Aliud est necessatium ex causa formali; sieut necessarium est triangulum habere tres angulos aquales duobus recis, Aliud ex causa efficienti: quod in aliquibus appellatur necessarium per vim, coadum, seu violentum: quomodo sagitta necessatiò ascendit, quando mitritur à sagittario. Quartò tandem, aliquid dicitur necessarium ex fine: Ét hoc diuisit D. Tho. 3. p.q. 65. art.4. in necessarium simpliciter, sine. quo scilicet finis haberi non potest: quomodo cibus necesfarius est ad vitam : & in necessarium ad melius esse, fine quo scilicer finis absolute potest haberi, sed non ... ita conuenienter, dicirurque vide: quomodo equus requiritur ad ker agendum.

75. Igitut ratione causa materialis & efficientis satis constat Logicam non esse homini necessariam, sicut neque quamlibet aliam scientiam. Neque enim homo est capax disciplina; quia habet materiam: vt patet: neque vi, aut coastione, aliqua causa producit in homine scientiam, vt putauit Auscenna, assirmans

scientias ab Angelis hominibus imprimi.

Ratione verò causa formalis quodammodo scien-, tiæ dicuntur homini necessariæ: quatenus ratione suæ formæ est capax illarum, ad easque naturaliter inclinatur. Quomodo Logica magis necessaria homini dicitur, quam aliæ scientiæ: quia non solum persicit intellectum, manifestandò ei plures veritates, quod habet cum illis commune: sed eius vitia corrigit; dirigirque ad alias scientias, & liberat ab erroribus, que in operando poterant ipsi accidere.

Quamuis ausem ratione huius inclinationis, & ea-

Quamuis ausem ratione huius inclinationis, & eapacitatis Logica, & aliæ scientiæ dicantur homini necessariæ non tamen ipsi habitus scientiarum in se

sunt iste modo necessarij.

Non enim sunt propriæ passiones, neque suunt necessario ab anima, vt salsò existimauit Plat. qui teste Aristoti, Poster cap. 1. asseruit omnes scientias esse simul naturaliter animæ rationali inditas, vt ibi-Colleg. Compl. Logica. dem videbimus. Quare solum restat difficultas de necessitate ex sine: an scilicet Logica sit necessaria sima plicitet vel tantum ad melius esse ad comparandas alias scientias.

Tandem nota scientias istas, quarum Logica est ianua, dupliciter posse sumi. Primò vicunque, & in esse
impersecto secundum quod important cognitionem
vnius vel alterius conclusionis tantum. Secundo in
statu persecto: vi scilicet sunt scieriæ integræ, & includunt seriem omnium, vel serè omnium conclusionum,
quæ in eis demonstrantur. Et in viroque sensu procedit dissicultas.

76. Prima sententia absolute negat Logica esse simpliciter necessariam ad acquirendas scientias, etia substatu persecto. Pro hac refertur landunus 2. Metaph q. 12. Quam etia sequitur lauellus tract. 1. Logica c. 4.86 multi recentiores, ve testatur Mas. hic sect. 2. quæst. 3.

Probatur primò quia habitus naturalis non datur ad simpliciter posse, sed ad facilius posse e ergo id quod potest facilè consequi intellectus cum habitu. Logicæ artificialis, poterit veique simpliciter consequi fine illo Sed medio stali habitu porest facilè comparare alias scientias sub statu persecto: ergò etiam sine illo poterit cassem simpliciter comparare.

Secundo, habitus Philosophiæ, aut cuitscunque alterius scientiæ, potest sine Logica vtcumque acquiri per aliquam demonstrationem facilem, vt postera videbimus: ergò illo semel acquisito, poterir ipse absque ministetio Logicæ disponere ad hoc, vt

comparerur sub statu perfecto.

Probatur consequentia: quia Logica solum potest esse necessaria ad habendum persecte scientias, quatenus ipsa præbet sacilitatem ad definiendum, dinidendum argumentandum: sed vnaquæque scientia in sua propria materia est sacilitas ad humsmodi opera exercenda: ergò semel acquista impersecte aliqua scientia sine Logica, poteritabsque illa, enam in statu persecto comparati.

Secunda sententia absolute assirinat, Logicam esse simpliciter necessariam ad acquirendas secientias etiam impersecte. Sic docent inter alios Arauxo 2. Metaph. qu. 3. art. 3 & Gallego hic controu. 1. Quorum sundamentum est : quia scientia eriam in esse impersecto acquisita est vore scientia, sicut animal impersectum est verum animal: sed non potest comparari vera scientia sine Logica: ergò neque etiam soientia quantumuis impersecta.

Probatur minor primò: quia nullus habet veram scientiam alicuius conclusionis, nist sciat illam refoluete vsque ad prima principia: vt sumitur ex Arist.

1. Post. ca. 2. sed sine Logica nullus scit resoluete etiam impersocè; cum doctrina ista site difficilioribus, qua traduatur in Logica: ergò sine illanon

potest acquiri vera scientia.

Secundò probatur eadem minor: quia Logica est velut quadam causa vniuersalis, concurrens ad actus persectos aliarum scientiarum: ergò etiam ad actus scientisicos eatum, quantumuis impersectos omnino necessarius est concursus illius. Patet consequentia in sole, et aliis causis vniuersalibus, quarum concursus necessarius est ad generationem animalium, non solum persectorum, sed etiam impersectorum.

77. Dicendum est tamen Logicam non esse necesfariam simpliciter, sed tantum ad melius esse ad acquirendas scientias imperfecte, seu quoad aliquam, aut aliquas conclusiones faciles: esse verò omninòa & simpliciter necessariam ad acquirendas illas sub staru persecto, seu ve includunt seriem conclusionum, que in eis demonstrantur.

Hzc conclusio quoad viramque partem communior

F est.

est inter Dialecticos camque, docent plutes Thomifiz, Mas. vbi sup. Petrus de Bruxellis q.1. Logicz, Sanch. lib.1.qu. 2. noster Didacus à Iesu disp. 2. q. 1. &

alij, quos refert Gallego iam citatus.

Prior pars probatur : quia ad acquirendam aliquam scientiam sub statu imperfecto, sufficit conficere Vnam, aut alteram demonstrationem facilem in qualibet materia illius; vt dictum est : sed ad hoc non est simpliciter necessaria Dialectica: ergo neque ad

cas sic acquirendas.

Probatur minor: quia in scientifs sunt alique conclusiones ita proxime innitentes principiis lumine naturali notis : ex quibus adeò euidenter, facile sequitur conclusio; ve explicatis terminis, aullo negotio tales demonstrationes conficiamus. Et ex alia parte ad cognoscendam bonitatem illationis sic per se manifestæ; sufficit Logica naturalis, et testatur modus innentionis ipsius Logicz armsieialis sup. n. s.explicatus : ergo ad acquirendas imperfecte scientias Logica non est simpliciter: sed tantum ad melius esfe,necestaria.

Secundam partem conclusionis probantea, que pro secunda sententia adduximus. Non enim quis potest per secte scientiam aliquam comparare; nisi sciat conclusiones omnes resoluere vique adprima principia; cognoscarque bonitatem illationum; necessitatem, & conditiones præmissarum; deceptiones, que circa eas solent contingere; & alia plera in lib. Poster. explicanda, que satis ex se patet absque Logica artificiali consequi non posse : ergò ipsa ad scientias sub statu perfecto acquirendas est simpli-

citer necessatia.

Confirmatur experientia, quia nullum vidimus absque Dialectica in aliis scientis euasisse consummatum; cum tamen solius Dialectica ductu absque alio magistro plures scientias multi comparaucrint. Et quidem de Beato August. Possidonius in eius vita ait solius Dialectica fuisse discipulum. Econtra verò ob imperitiam Dialectica veteres Philosophos in errores turpismos lapsos fuisse testatur Arist. 1. Post. cap. 3. & alibi sæpe: ergò tpsa est simpliciter necessaria ad scientias persecte acquirendas. Ex quo tandem sit Dialecticam ante omnes illas esse tradendamove pote que ad iplas est summe necessaria, vt explicatum est.

78. Ad primum argumentum primæ sententiæ respondetur solum probate priorem pattem nostræ conclusionis. Ex eo enim, quod habitus naturalis non sit simpliciter necessarius ad substantiam operis: solum concluditur posse quidem sine Logica acquiri aliquam scientiam quoad substantiam habitus, quod fir per quamliber demonstrationem : Inde 42men non fequitur Logicam non esse simplicites necessariam, ve talis scientia extendatur ad omnes suas conclusiones, quia talis extenso quodammodo pertinet ad modum habitus, ve alibi-explicabimus.

Ad secundam negatur consequentia. Ad cuius probation m respondetur, quod quamuis Philosphia, & aliæ scientiæ præbeant facilitatem ad conficiendas definitiones, diuisiones, & demonstrationes circa suum obicaum: non tamen ad cognoscendam ipsam naturam definitionis, divisionis, aut argumentationis: hoc enim facit Logica: & ideo ipla dingit alias ad definiendum, dividendum, aut argumentandum circa sua obiecta.

Vnde quamais tales scientiæ semel acquisitæ circa aliquam conclusionem, disponant ad cognoscendas alias; hoc ramen non est sine ope, & directione Logica. Sicut quamuis virtus temperantiæ sit facilitas ad exercendum actas eius, non tamen fine virtute prudentiæ

dirigentis poterit quis medium temperantiz semper

attingere.

Ad fundamentum secunde sententia neganda est minor. Ad cuius primam probationem respondetur Logicam naturalem sufficere ad cognoscendam aliquam demonstratinoem facilem & bonitatem illationis eius quod est virtualiter scire tesoluere ipsam in sua principia. Neque amplius requiritur ad acquirendam scientiam subesse imperse do, ve explicabimus in lib. Post. agentes de scientiis subalternatis.

Ad secundum respondetur solum habere vim contra cos, qui asserunt Logicam essectiue concutrere ad actus aliarum scientiarum, quod nos suprà.num. 39. ostendimus esse fallum. Ex co antem quod Logica sie simpliciser necessaria ad actus perfectos scientiarum per modum dirigentis, non sequitur eodem modo esse necessariam ad actus impersectos carum, vt in-

ductione patet in aliis artibus.

### QVESTIO VLTIMA

Quis sit finis Logica, & in quas partes sit dividenda.

DE fine Dialecticz non fuit miner quam de obiecto disceptatio. Alexander enim, & alij Græci asseruerunt esse demonstrationem : argumentationem alij, sed falluntur verique nam ad finem referuntur omnia, que tractantur in scientia, & ipse intra illam non refertur ad aliud : quod ramen, ne que argumétationi neque demonstrationi conuenit:vtraque enim ordinatur ad scientiam; cum sir instrumentum cius. Et ex alia parte ad argumentationem, aut demonstrationem non ordinatur divisio, genus, species & aliz plures intentiones, que traduntur in Logica.

Rodelphus Agricola 2. de inventione cap. 3. existimauit Logicz finem, esse probabilitet disserere de qualibet re proposita. Et tandem Stoici finem Dialecticæ esse dixerunt, separate verum à falso.

J. Sed hi etiam decepti sunt. Nam probaliter dissererementum potest conuenire cuidam parti Logice, nempè topice. Præterquam quod id in aliud ordinatur, vt patet, & sic non potest elle finis. Discernere autem verum à falso, si sumitur pro cognitione verstatis, commune est omnibus scientiis speculatiuis, si verò pro instrumento, quod propriè disceranit: cum hoc sit sola argumentatio: iam non potest esse finis totius Diale&icæ, ve patet. Si autem Stoici, per verum à falso discernere intelligant vel quemliber modum rectè cognoscédi veritatem; vel disponere intellectum ve vetu à falso discernatilicet non ita propriè loquantur; non tamé omnino à veritate aberrac.

80. Pro solutione ergò difficultatis notandum est primo finem , vt ad præsens attinet , effe id cuius gratia alia omnia traduntur in scientia. In qua definitione includuntur plutes conditiones finis, que à Doctor. affignantur, vt quod sit aliquid bonum, vltimum: & de que nulla fit en illa scientia consultatio. Quòd sit bonum patet, nam si eius gracia aliquid sit, ergò appetitur: quod autem amatur, boaum est, vt patet ex 1. Ethic cap. 1. Quod fit vltimum, etiam constat : nam si omnia tradunturin tali scientia proptet finem : ergò ipse non traditur propter aliud in illa scientia: arque adeo erit quid virimum intra illam. Quòd si finis est quid vitimum, repugnabitesse de illo consultationem; cum hec sit necessario de mediis ex aristor.3. Ethicorum cap. 3. Exemplum pater in Medicina cuius finis est sanitas: quia eius gratia traduntur omnia in rali arte. Et consequenter sanitas est quoddam homini bonum, vt conkat. Et similitet

vleimum; siquidem ad lanitatem præcepta omnia Medicinæ referuntur; & ipse aliò non refertur intrà candem artem. Neque vllus Medicus consultauit, an sit sanandus ægiotus, necne, sed quibus mediis possit illi deperdita salus restitui.

Secundo notandum ett finem sic explicatum esse duplicem, iuxta duo genera artium, quæ repetiuntur. Aliz enim appellantur ancilla ; qua scilicet administrant instrumentum aliquod airi superiori; ve ars frænefactoria, quæ ministrat frænum militari. Alæ appellantur reginz, que scilicet viuntut instrumentis ab ancillis ministratis, ve militaris, quæ veitur fræno à fræncfactoria ministrato. Artes eigò, que vocantur ancillæ habent duos fines, alterum intra ipiam artem, qui est instrumentum iplum à se confectum, & alterum extra iplam qui est finis iple artis superioris, & reginæ: nam cum ancilla inttinlece respiciat dominam, non solum habet pro fine opus à le factum, sed finem ipsum, quem Regina intendit. Primus appellari potest finis proximus; alter verò remotus. At verò artes,quæ appellantur Reginæ,cum nulli inserviant, vnico tantum fine gaudent, vt cernere licet in exemplo allato: militaris enim foium intendit victoriam, frænefactiua verò, & frænum, & victoriam.

81. His suppositis facile est colligere, quis sit finis Logicz docentis; de viente enim posteà dicemus. Cum enim Logica docens, vi suprà vidimus, licer sit scientia speculatiua, veráque pars Philosophiæ; tamen estam est instrumentum, & ministra aliatum inde est, quòd in ea duplex sinis sit distinguendus, proximus scilicet, & remotus.

Quorum prior etit cognitio sui obiecti, nempe secundarum intentionum : posterior votò comprehendit sines omnium aliarum scientiarum.

Est enim Logica ministra quædam non huius, aut illius scientiæ in speciali, sed generalis omnium, propter quod appellatur ars artium: & sic intendit, vt sinem remotum, non sinem peculiarem huius, vel illius scientiæ; sed generale quid. & commune in quo omnes conueniant. Quare cum omnes scientiæ hue tendant, vt perficiant intellectum, & dirigant ad recte operandum circa suum objectum, vt explicuimus sup. num. 14. & 15. consequens est, vt sinis remotus Logicæ sit perficere, & dirigere intellectum in suis operationibus, vt in quacunque materia recte, & sine errore siant.

82. Non est autem hoe loco præteseundum discrimen inter Logicam, & alias artes, qua appellantur ancillæ : quod non parum cedit in honorem Dialectica. Illa enim ministrant superioribus efficiendo instrumenta, vi paret in frænesactoria, quæ efficir frænum, factum tradit militati, vt eo vtatur. Et ideò huiulmodi arres propije dicuntur ancillæ: quia non per modum liberi; sed per modum serus famulantur. Logica verò, cum nullum habeat voum in aliis scientiis, ve sæpè dictum est: non ministrat illis efficiendo earum definitiones; sed docendo quomodo efficienda sunt hujusmodi instrumenta. In quo deficit à propria ratione ancille: quia non ministrat aliis scientiis seruiliter, & operando, sed docendo, & consiliando. Et ideò melius appellatur confiliatiua, aut magistra, seu pædagogus illarum.

De Logica autem vtente consequenter ad dica dicendum cst, sinem eius esse opinionem obiecti probabilis, & existimationem apparentis, que per syllogismum topicum, & sophisticum generantur. Cum enim Logica solum habeat ysum in parte topipica, & sophistica, vt ostendimus num. 38. aliunde autem cognitio, seu contemplatio syllogismi topici, & sophistici pertineat ad Logicam docentem: consequens est ad vtentem, solum posse pertinere constru
Colleg. Compl. Logica.

ctionem talium syllogismorum. Vnde finis Logicz vtentis, vel erunt ipti syllogismi, vel eorum esserutis; qui in syllogismo topico est opinio obiecti probabilis, et in sophistico existimatio apparentis. At syllogismis ipsis non potest propriè conuentre ratio sinis, neque conditiones eius: cum ordinentur ad producendam opinionem, vel existimationem obiecti: ergò ipsa obiecti probabilis opinio, existimatio apparentis sunt sinis Logicz vtentis, quod intendimus.

83. Tandem circa partitionem Logicæ nulla restate ex dictis dissicultas. Licet enim antiqui aliis divisio-nibus vrantur; nemo tamen negare potest illam esse optimam, quæ ex obiecto desumitur. Doctores ergo, qui asserunt obiectum adæquatum Logicæ esse modum sciendi, prove tantum comprehendit desinitionem, & argumentationem, rectè Logicam cum Boëtio-dividunt in rationem dividendi, desiniendi, & argumentandi. Qu'am divisionem amplectuntur ex Arabibus Auicenna, & Alfaravius, laudátque B. Albert.

trad. 1. in Porphyr. c. 3.

Nos autem qui latius patere diximus obiectum Logicæ, extendique ad alias intentiones Logicales, dividemus Logicam iuxta carom divisionem, que ex nullo also capite aptius desumitur, quam ex ipsis operibus intellectus ex quibus tales intentiones resultant. Quare cum D. Thom. 1. Periberm. lect. 1. & 1. Poster, lect. 1, quem sequentur Caiet. Sor. Tol. & communiter Doctores, iuxta triplicem operationem intellectus, Logicam partiemur in tres partes generales. Quarum prima sibi vendicat explicandas intentiones, que prime operationi dirigende deser-uiunt: complectiturque Porphyrij Isagogen, & predicamenta Arist. In focunda erit sermo de secundis intentionibus; quibus dirigitur secunda operatio intellectus circa duos libros Periherm. Et tandem in tersia, que continet duos lib. Prior. duos Poster. octo Topicor. & duos Elench. agemus de secundis intentionibus tertiam operationem dirigentibus.

#### APPENDIX.

#### De methodo, seu modo procedendi.

Vanta sit vis methodo in omnibus disciplismis, ignorant proculdubio illi Dialectici, qui nec verbum vnum de ea facium; sed nouerunt optime duo illa Philosophiz lumina, Galen. & Aristiqui nullam partem Philosophiz explicandam susceperuntiquin priùs methodum, qua illa faciliùs comparetur, tradiderins. Ego semper ( ait Galen. in lib. Num ars tuenda sanitatis ad Medicum spectet) idem censes neque enim unquam, vel tradidi, vel docui artem aliquam, cuius methodum priùs non didiscerim, er in ea non uno exercuerim. Idque ad vnguem observauit Arist. in omnibus suis operibus. Videatur 2. Metaph. c. vlt. vbi eleganter disserti de methodo, seu modo procedendi in omnibus scientiis. Ex cuius doctrina D. Th. ibid. docet proprium esse Logica tradere communes modos procedendi in aliis scientiis.

Videamus ergò breuiter quid, & quotaplex sit methodus, & quæ earum sit præstantior, vbi præcepta aliqua annectemus pro meliori applicatione methodi ad singulas materias. Quod præstabimus non omninò disputando, sed percensendo: neque enim discussio exacta est valdè necessaria in hac materia. Pro qua tamen videri potest Carpentarius in disputat. de methodo aduersus Ramum: vbi doctè illum constitat, eo quòd asservit Aristot in Philosophia, & Dialectica nullam servasse methodum; illum proprese fa appellans

appellans amethodicum. Quem ineptam opinionem consutat etiam Lemosius lib. 2. Paradox. Dialect. errore 10. Disputant etiam de methodo inter alios Mozon lib. 1. compositionis Dialectica, Villap. quast. vlt. Procemiali. Interpretésque Galen. sed praespuè Ioannes Argent. in commentatis in artem param, & latissimè lacobas Zabarella in 4. lib quos conscripsit de methodo.

85. T Variis nominibus solet appellari methodus. Veteres quidem ante Hippocratem appellabant viam restam : aliquando etiam ab Atistot dicitur perisia, et primo de partibut animalium cap. I. aliquando modus sciendi; et loco sup. adducto ex 2. Metaph. aliquando destrina, seu dissiplina: nam ebi nos 1. Physic. cap. 2. habemus, omnis cognitio, of disciplina, et etilic. cap. 5. habemus, omnis ars, of destrina, in textu Graco, loco destrina, of disciplina, habetus methodus. A Quintiliano etiam 1, lib Institutionum appellatur, breue compendium: et tandem à Cicerone aliquando dicitur, via, & aliquando destri-

na, vel peritia.

Methodum sub nomine peritiæ definit Arist. loso citato de partibus animalium. Ex quo loco, & aliis definitionibus, que sepè affert Galeaus, sie possumus methodum describere : Methodus est via communis, & ordinata, qua breniter, & cam rutione ad optatum finem peruenimia. Vel breufus: Methodus eft modus ordinatus procedendi in veritatis indagine. Vbi advertendum est, ex Hippoc. in lib. de Hominis natura, du a esse vias indaganda vetitatis : alteram per sensum, & experientiam; vt qui scire desiderans, an ignis sit callidus, manum illi applicaret : alteram per rationem; ve si ad sciendum ignem esse calidum, væretur ratione petita ex Philosophiaj ex eo, quòd sit tenuis, rarus, &c. Prima non pertinet ad methodum, sed secunda Nam cum methodus versetur circa vniuersalia: sensui, & experientiæ inniti non potest. Et proptes hoc in prima déscriptione posumus illam pareiculam, cum ratione, & in seconda, modeu ordinat us: veraque enim denotat viam illam, quæ reperitur in methodo, debere esse per rationem,& non per sensum.

84. ¶ Variè dividitur methodus à DD. Nam Autor Rhetoricæ ad Herenniu lib. 3 c. 3. sub nomine dispositionis, dividit methodum in eam, quæ progreditur ex instituto artis; & in eam quæ se accomodat àd causam temports. Prima vitiur, qui iuxta artis præcepta progreditur; vt si in oratione, priùs vicretur exordio: déinde narratione; tertiò divisione; quartò consirmatione, quintò consutatione, & sextò epilogo: nam ita præscribit Rhetorica. Cæteràm si quis proprer temporum angustias, aut proprer aliam occasionem exordiretur, vel à consutatione, vel aliam occasionem exordiretur, vel à consutatione, vel aliam de, prætermissoexordio aut narratione ille vièretur secunda methodo, scilicet se accomodante ad cassum temporis.

Rodulphus Agric. 3. de innentione Dialect. c.6. dia midit methodum in naturalem, arbitrariam, & artificiofam. Sub naturali comprehenduntur omnes methodique procedunt iuxta regulas ordinarias artisssue pro-

g Methodus arbitraria est illa, in qua, prætermissa methodo naturali, ad arbitrium, aliqua ratione compellente, alium ordinem sequimur. Quod nos ex parte observaments sup, in institutionibus, agentes priùs de modo sciendi, quam de terminis, et in his procemialibus priùs investigantes differentiam Logicæ, quæ sumitur ex obiecto: quam genus eius. Quod item observauit Porphyr. in prædicabilibus, agens priùs de specie, quam de disseremia: se Aristot, in prædicamentis, disputans prius de ze-

latione, quam de qualitate, vt ibi videbimus. Methodus artificiosa vocatur illa, in qua de industria peruertimus totum ordinem, ita vt posteriora prius & priota posterius tradantur. Quæ methodus samiliaris est Oratoribus, & Poëtis. Vnde Virg. lib. 1. Eneadum tradit nauigationem Eneæ in Carthaginem: & 2. libr. canit excedium Troianum: cum tamen prius Troia destructa suerit; quam quòd Eneas ad Carthaginis oras appulerit: Et quod amplius est, hac etiam methodo vtuntur aliquando Euangelistæ, interdum prius referentes, quæ posterius sacia sunt, vt patet Marc. 14. vess. & notant communiter DD. qui historium Euagelicam texunt.

Cæterum quamuis hæ dinisiones oprimæ sint, tamen non multum conferunt Philosophis: & ideò
non sunt ita propriè Dialecticæ. Non enim scientiæ
vtuntur omnibus his methodis. Nam methodus artificiosa nulli scientiæ deseruit Methodo autom arbitraria, licet aliquoties in scientiis vramur; frequentius
tamen vtimur methodo naturali, & ideò de hac dein-

ceps agemus.

87 Dividitor ergò methodus naturalis in methodum compositionis, & resolutionis. Methodus compositionis est via, in qua progredimur à simpliciotibus, & prioribus, ad magis composita, & posteriora: quod quatuor modis potest contingere. Prime, quando procedimus à simplicioribus ad magis composita, vt quando Grammaricus, progreditur à literis, ad syllabas, à syllabis, ad dictiones, & ab his ad perfectas orationes. Quemadmodum, vt potè magis tyronibus accommodatum, ex parte etiam obseruauimus in sammulis, agentes in lib. 1. de terminis, déinde de proportione: & vicimo de argumentatione. Secundo, quando progredimur à magis ad minus vniuersalia, vt fe disputaturi de animalibus, prius ageremus de animali in communi, & posteà de homine, vel alio speciali animali. Quem modum observanit Aristot. in tota Philosophia, & in libris de partibus, & historia a nimalium. Terriò, quando proceditur à causis ad effectus. Quemadmodum oblervaret, qui disputaturus de sclipsi lunæ, priùs ageret de interpositione terræ. Quarro, tandem, quando progreditur à mediis ad finem. Quem modum observat Architectus, iaciens priùs fondamentum, erigens déinde parietes, & tandem constituens techum, ad quod sequitur secura, & commoda habitatio, quæ est finis.

At verò methodus resolutionis: cùm sit contratia methodo compositionis; erit contratio modo desinienda, & diuidenda. Est ergò via, in qua progredimurà magis compositis, & posterioribus ad simpliciora, & priora. Quod consequenter aris quartor modis contingit. Primò à compositionibus ad simpliciora, ve in Grammatica ab oratione ad dictiones, & c. Sacundò à minus ad magis vinuersalia, ve ab homine ad animal Terriò ab essecue ad causam, ve ab echipsi ad interpositionem terra. Quartò à sine ad me-

dia, vt à sanitate, ad medicamenta.

88 ¶ Ex his duabus methodis, methodus resolutionis est accommodata ad artes inveniendas: nam ex notione sinis artes sunt adinuentæ. Et ita Aristor. ex demonstratione, quæ est virinum in Dialectica, invenit rotam artem. Quia enim ad demonstrationem necessariæ sunt propositiones; de illis egit in lib. Periherm. & quia ad propositiones necessarij sunt termini simplices; de illis egit in lib. Præd. Methodus autem compositionis, præcipuè duobus primis modis apta est ad disciplinas tradendas. Cum enim arsimiretur naturam, teste Arist. 1. Physic. cap. 3. & hæc in suis operibus progrediatur, vel à simplicibus ad composita, ve patet in elementis, ex quibus procedit ad mixta, vel ab vniuersalioribus ad minus

minus voiuersalia, vi patet in generatione hominis, in qua iuxta doctricam eiusdem Arist. de gener, animalium cap. 34. priùs embrio est viuens; deinde animal, e poste à homo: consequens est, vi ars qualibet tiadenda sir methodo compositionis. Huius methodi virumque modum in hac Logica seruaturi sumus: nam ab in entionibus rerum simplicium ad propositiones, e ab his ad argumentationem cum Arist. deueniemus. iuxta tres generales partes, quas promissus: e in vnaquaqua earum ab vniuersalioribus ad minus vniuersalia descendemus.

89. I Tandem ad do ctrinam de methodo singulis materiis recte applicadam plura præcepta traduntur. Quæ magis necessaria videntur, sunt; Primum: vt in omni re habente principia, causas vel elementa; ab illis disputatio incipiat. Quod præcipit, & observat Aristot. 1. Phys. nam acturus de corpore, prius disputat de principiis eius, nempè materia & forma. I Secundum est, vt quantum sieri possit, procedatur ab vniversalioribus ad minus vniversalia, vt sup dicebamus. Tertium: vt procedatur etiam, quantum sieti possit, à notioribus nobis ad notiora naturæ, Sic præcipit & observat Aristot. in Methaphysica, vbi acturus de substantiis separatis, priùs egit de materialibus. Diximus, quantum sieri possit; quia aliquando præcepta ista possunt se mu tùo inpedire: & tunc observandu est sequens preceptu.

J Quartum, & maxime notandum præceptumelt, vt in tradenda qualibet disciplina habeatur ratio, tum retum, quæ trackantur, tum etiam auditorum, quibus proponuntur. Primum docuit Plato in Phedro, & Arist. 1. Ethic. cap. 3. Non enim res omnes eodem genere argumentorum sunt pertrackandæ; sed res sempiternas. & omnis mutationis expertes exactissimis demonstrationibus, quantum sieri possir, oportet discutere: at caducæ, & quæstatim labun-

tur, satis erit si rationibus verosimilibus, & probabilibus pertractentur: neque enim in omnibus rebus quærenda est eadem certitudo, & acribologia mathematica vt inquit Arist. 2. Metaphys, cap. vlt. De quo videri potest D. Th. ibidem lect. 5.

90 Quòd autem, etiam auditorum sit habenda ratio in tradendis disciplinis, pracipiunt Pythagorici, vt testatur epist. Lysidis ad Hiparcum. Idque docent Plat. epift. 2. ad Dionis. & Porphyr. in lib. Responsionum. Nam tyronibus alicuius artis non sunt alta mysteria proponenda: prouectionbus autem proponi poterunt tes sublimes, & acutissima demonstrationes. Huc spectat, quod Plat. in Timzo docuit res omnes esse anima quadam se diffundente per illas : cum tamen in aliis locis docuerit sola animalia esse animata. Non quòd iummis Philosophus sibi contrarietur, vr notat optime Galenus in libello de substantia facultatum : sed quia diuersos auditores instituebat. Nam coram rudibus, qui percipere non possunt esse alia animara præter animalia, docuit sola animalia esse animara : at corani prouectioribus, quos in Timzo instituebat, aptique étant ad profunda quæque mysteria penetranda à docuit hoc reconditum mysterium e omnia scilicet este animata.

Ex quo non parum reprehenditur abusus quorumdam Dialecticorum nostri temporis: Nihil enim se fecisse putant, si in ipso limine Dialecticæ subriliores Metaphysicæ quæstiones non pertractant. Er quod peius est, ij, qui regulas rectè procedendi seuerè obseruant, yt ignorantes spermuntur. Cedemus ergò nos aliquando abusui, yt morem nostri temporis sequamur; interdum attingetes Metaphysicas questiones vel quia erunt ad nostrum institutum necessariæ: vel quia alio commodiori loco non poterunt pertractati. Id tament rarò siet, & ita, yt propria non omittamus.

# PRIMA PARS LOGICÆ DE SECUNDIS INTENTIONIBUS QUIBUS DIRIGITUR PRIMA

operatio intellectus.

VNC prima operatio intellectus censeur directa quando res simplices apprehenduntur, sicut sunt in sc. Quod magna expatte sit, quando intellectus cognoscit rationes generationes in quibus unaquaque res cum aliis conuenit; or propriam disferentiam, per quam ab eis distinguitur. Ad quod perfecte consequendum oportes noscere, tum ipsas intentiones generu, or disferentia: tum etiam res ipsas, seu perfectiones reales, qua ab illis denominantur. Si enim bas ignores; consequenter ignorabit, qua earum pro genere; qua verò pro disferentia in definitione collocanda sit. Quod ut commodius sieres, opus suit res omnes, qua in mundo sunt, ad certa genera reuocare. Cum enim ens incomplexum, quod est obiettum prima operationis sit consuse dispersum in universo; ut patet de albedine, qua consustone quadam cum siguris, cum quantitate, aut relatione mixta est; di sit tillimum fores circa quod cumque incomplexum, intellectus aciem sigere; nisi rerum ordines dissinguerentur, of sic divisa, ad certa capita revocarentur.

Hac de causa Aristoteles in libro Pradicamentorum omnia entia realia ad decem classes reduxis: vt sic facile possemus rerumomnium essentias inuenire. Quia tamen pradicamenta solum pértinent ad institutum Dialettivum, vt obiettum materiale, quod in se recipiunt intentiones generis, & speciei, vt ditum est ideò oportuit ante librum Pradicamentorum de huiusmodi intentionibus disputare. Et inde emanauit communis Dialetticorum vsus, pramittens Porphyrij Isagogem de quinque vni=uersalibus: quem ordinem nos etiamobseruabimus. Sed priusquam ad Porphyrij trattatum acceda-

mus, sit.

F-3 DISPI

### 杰杰森林杰森森林森森森 (本:本森森森 DISPVIATIO II.

De Ente rationis.



VAMVIS nulla scientia inferior, habens pro obiecto aliquam determinatam speciem entis, consideret per se gradus genericos talis obiedi ( non enim Philoso-

phia per le confiderat gradum substantiæ, qui inuenitur in corpore : neque Arithmetica rationes entis, aut accidentis, que inveniuntur in numero; & sic de aliis) tamen absque aliquali talium graduum notitia à scientia superiori mutuata, non potest scien tia inférior commode procedere. Hac de causa, quamuis Logicz obiectum sit quadam determinata species entis rationis, vt disp. 1, n im. 31. explicuimus: & per consequens ad Logicam per se non pertineat de ente rationis in communi disputare: quia tamen absque aliquali eius notitia non poterit perfectain sui obiecti cognitionem comparare : meritò hanc disputationem instituimus, eam à Metaphysica mutuantes, ad quam pertinet consideratio entis rationis in communi.

#### QVESTIO I.

#### Anderur Ens rationis.

Vid nomine entis rationis significetur, dis-Que 1. n. 11. explicuimus. Pro maiori tamen eius notitia, & tituli intelligentia sciendum est, et'D. Thom. opusc. 48, tract. 2. c. 1. quod ens in anima, seu rationis dicitur multipliciter Prime effe-Que : vt drea ( in quie ) est in mente artificis, antequan far : & generaliter omnes effectus intellectus, sive naturales; sicut artificiales appellantur hoc modo entia rationis. Secundo, subiectiue : sicut scientia aut quilibet habitus, vel actus, aut eriam [pecies intelligibiles: que omnia sunt in intelleau tanquam in subicceo. Tertio tandem, & obiectiue. per modum scilicet obiecti cogniti, sicut sunt res omnes, que intellectui presentantur. Que adhuc sunt in duplici differentia. Nam vel tales res habent esse extra intellectum: & hac sunt entia tealia; vel nullum aliud elle hibent, quam obijci ipsi intelleaui, ve intelle aus cognitione cessante statim euanescant; & hæc proprie appellantur entia rationis.De quibus inquirit difficultas; an fint amittenda, necne?

4. Partem negatiuam defendunt Balles q. 1. Phil osophiz, & Berniquidam Mirand. ( non Picus Mitandul. ve citat Murcia nominum similitudine deceptus) Mairon, & alij quos refert Araux lib. 3. Metaphysicæ qu. 1. art. 2. Quam reputant probabilem plu-

res moderni.

Probatur 1. quia ens rationalis nullas habet causas sui : ergo insum non est possibile, seu factibile. Confequentia patet : quia repugnat aliquod creatum habere esse, & non ab aliqua causa efficienti, temouentur eriam aliz caufzili quidem efficiens est, que respiciens finem educit formam ex materia: sed nulla datur causa efficiens entis rationis; quandoquidem intellectus à quo solo poterat procedere vansat media efficientia, leu actione reali, que necessariò terminatur al effectum realem:ergo ens rationis nullas habet caulasi

Secundo quia ens rationis, antequam cognoscatur, nullo modo est ve supponimus : ergò non eft cognoscibile: ergo neque ens. Patet hæc vltima consequentia: quia eo modo, quo aliquid est ens, est cognoscibile: sed id quod appellatur ens rationis, ante cognitionem est omnino nihil : ergò est incognoscibile & per consequens non potest terminare cogtionem quomodo enim cognoscetur, quod antequam

cognoscatut non erat cognoscibile? Confirmatur, & explicatur hæc ratio: quia id quod in actu secundo intelligitur, debet præsupponiintelligibile in actu primo : sed ens rationis, antequam actu cognoscatur, non præsupponkur cognoscibile, ve probatum est, ergd nullum potest habere esse per ipsam cognitionem. Probatur maior: quia obiectum non fit intelligibile per ipsam cognitionem intellectus possibilis, sed per actionem intelle dus agentis, que illi presupponitur : ergò quidquid in adu lecundo cognoscitur, sine cognoscatur ve obiedum primarium, fiue obiedum secundarium, proportionabiliter præsupponitur sactum cognosci-

bile ab intelle&u agente-

Tertiò tandem quia si daretur ens rationis; consequenter concedendum esset posse dari genus absque speciebus; essentiam absque passionibus; & passiones absque essentia : que omnia videntur absurda. Probatur sequela: quia si daretur ens rationis, totum solum esset cognosci : sed posset cognosci gradus genericus entis tationis v. g. gradus vniuci falitatis; qui invenitur in quinque prædicabilibus, abique eo quod adu cognoscantur proprie rationes vniuscuiulque: similiter posset cognosci vniuersale, absque prædicabilitate, que est passo eius ; & prædicabilitas, abique vniuerfali : ergò actu daretur genus ablque speciebus, essentia abique passionibus; & passio, absque essentia.

5 Nihilominus dicendum est necessariò concedenda esse entia rationis. Hæc conclusio est communis consensu Peripateticotum. Quam docuit Arist. 4 metaph. textu.1 3. & 14. & lib. 6. textu 8. D. Tho. rum locis sup.dis.1.n.17. adductis, tum etiam in 1. dist. 26. q. 2. art, 1. & 1. par qu. 28.art. 1.vbi Caieta-

nus, & communiter expositores.

Probatur primò, sumpta ratione in contrarium, ac sumebat opposita sententia: quia ens rationis est per se directe scibile : ergo etiam est intelligibile & : per consequens possibile. Consequentiz parent : quia scibilitas est quadam specialis, & perfe-En intelligibilitas. Antecedens verò latè ostensum est loco cirato, vbi probauimus obiectum forms Logicæ esse ens rationis.

Secundo probatur experientia: quia prinationes, & negationes cognoscimus : sed non vt in se sunt: quia lic sunt nihil: ergo cognoscuntur, ac si essent aliquid : eigòtunc, que nullum esse habent à parte rei, habent esse obie dine in intellectu; quod est ens

tationis à nobis intentum.

Tertio: quia hac propolitio est vera, animal est genus, ergò de animali enuntiatut aliquid, quod illi conuenit. Sed non enuntiatur aliquod prædicatum, aut esse reale, vt patet:ergoenuntiatur aliquod præ dicarum, aut esse illi per rationem conueniens.

Confirmatur: quia quan lo distinguimus, que à parce rei sunt idem, quando jungimus, que à parce rei sunt distincta; & quando comparamus ca, inter quæ nullus est ordo realis ( quod in rebus tran &andis læpè necessarium, sæpiùs autem volissimum esse experientia ipla testatur) cognoscimus illa ac si verè essent dictincta vel haberent veram unionem, aut relationem:ergò cognoscimus, quod non est, ac si esset:& per consequens tunc est in intellectu aliquod esse obiectiue, quod non est rebus. Hoc autem vocamus ens rationis:ergo possibilia sont & de facto dantur entia rationis.

6 Ad argumenta respondetur. Ad primum negatut antecedens. Ad cuius probationem Suarez disp. 5 4. Metaph. sea.2. concedit quidem enstationis, co modo quo est ens, habere causam efficientem sui id tamen de altis causis, & maxime de finali renuit conce-

Immerito tamen Non est enim cur in entibus rationis caulæ efficienti non correspondeat sua finalis, iuxta generalem doctrinam de connexione harum causarum. Maxime cum intellectus sæpe formet entia rationis; ve rece, & fine errore cognoscat:ad quem finem ex natura sua ordinantur intentiones logicalessergò non solum cognitio ipla intellectus, qua formatur ens rationts, habet caulam finalem, vt inquit Suarez, sed ipsi etiam enti rationis correspondet causa finalis sibi proportionata.

De materiali etiam constat : nam ve quæst sequenti videbimus, en s rationis non est pura denominatio extrinseca; sed ad modum formæ quali intrinsece tubie-Cta denominat: vndè res iplæ denominatæ habent rationem causa materialis respectu illius. Ipsumque consequenter erit quasi causa formalisillarum, & sic

non indigebit alia causa formali.

Quare solum restat respondere ad id, quod de causa esticienti adducitur in argumento. Concedimus ergò ens rationis non habere causam efficientem propriè dictam; quæ scilicer vere, & realiter influat in effedum. Sient enim ens rationis non habet esse verum, & reale; ita etiam non potest esse effectus caulæ vere , & realiter influentis. Et ideò non fit per propriam actionem realem, aut etiam per veram, & realem emanationem. Sed sicut est ens secundum quid, & quasi vmbra & similirudo entis realis: ita etiam secundum quid dicitur fieri, aut elle effectum, per similitudinem ad ens reale, quatenus ex operatione intellectus res aliter, ac funt in se, concipientis, intelligitur in illis resultare quoddam esse fictum, quod tantum habet este obiectiue in intellectu.

Quomodo autem hoc fieri possit, explicat benè noster Didac. à Iesu disp. 3. q. 1. distinguens in intellectu duplicem quasi efficientiam : aliam, qua dicitur facere effectum, & aliam qua dicitur facere obiectum. Sit exemplum in verbo mentis: quod quando intellectus primo format per actum directum, dicitur facere effe-Aum quia tunc verè & realiter producir illud. Quando verd per cognitionem reflexam cognoscit idem verbum, dicitur facere illud ad obiectum: quia tunc facit, vt id quod erat effectus intellectus, obiiciatur cognitioni eius, quod est obiectum. Efficientia ergo, qua intellectus dicitur facere effectum, exigit actionem aut emanationem realem; quia per ilam communicatur effectui verum effe teale. Efficientia verò, qua inrelle dus dicitur facere obie dum, provt sic non terminatur ex natura sua ad communicandum aliquod esse reale: & ideò non exigit similem actionem, aut emanationem : sed est pura denominatio extrinseca, quando res cognoscuntur secundum esse, quod habent à parte rei:quando verò intellectus cognoscit cas aliter, ac litnt in se, facit quidem illas:obiectum: non præcisè denominando cognitas: sed communicando illis quoddam esse sidum, satione cuius terminent cognitionem, vt magie constabit quest. sequenti.

7 Ad erespon, concedendo antecedens. Inde tamen non sequitur ens rationis, antequam cognosca tur absolute non esse cognoscibile : led quod non sit prius cognoscibile, quam cognoscatur. Hoc autem ideò est, quia actu cognosci est de essentia entis rationis. Quando verò actus de essentia entis; potentia ad illum actum non antecedit in illo ente : vt patet In Ded, in quo quia adu existere aut intelligere est de essentia eius : non antecedit istos actus possibilitas existendi aut potestas intelligendi.

Ad confirmationem respondet bene noster Didacus vbi suprà, distinguendo duplex intelligibile. Aliud, respectu cuius intellectus cognoscitiuus comparatur ve passum; vnde etiam possibilis denominatur: & hoc eft, quod fit proxime intelligibile ab intelle au agente , supponiturque actioni intellectus possibilis. Aliud verò est intelligibile, respectu cuius ipse inrellectus possibilis potius comparatur vt agens : & hoc non potest supponi illius actioni, ve pater; si quidem producitur per illam. Et huiusmodi est ens rationis. Quod consequenter, non cam ratione sui; quam ratione obiectorum realium, supponit operationem intellectus agentis Sed de hoc redibit fer-

mò infrà quæst.j.

Ad tertium respondetut concludendo sequelam; in qua nullum eft inconueniens : quia sicut in entibus realibus prædicata superiora possunt optime cognosci absque inferioribus; & essentia absque palsione; & è contrà : ita in his entibus vnum potest esse absque alio, quia in eis idem est esse, & cognosci; ve pote que recipiunt elle per iplam cognitionem. Ratio autem veriulque est : quia inferiora, non sunt de essentia superiorum neque essentia est de essentia passionis vel è contra & ideò in entibus realibas superius potest intelligi absque inferiori, &c. Et in entibus rationis vnum potest absque alio esse. Quia tamen su perius est de essentia inferioris ideò repugnar; quod in entibus realibus inferius intelligatur absque superiori; & quod entibus rationis sit absque illo. Ex quo tandem fit, quod licet genus possit esse absque specie; non tamen species absque genere:

#### Q V Æ S T I O II.

An in sola denominatione extrinseca, vel in aliquo esse ficto consistat essentia: Estis rationis.

8. Ex dictis quæstione præcedenti manet etiam aliqualitet explicata essentia entis tationis; sed constabit plenius ex hic dicendis. Vbi pro tituli intelligentia sciendum est determinationem esse duplicem aliam intrinsecam; & aliam extrinsecam. In-trinsecaest, que sumitur à forma existente in ipsa re denominatajextrinseca verd elt, que sumitur à forme existente in alio subiecto:vt albedo, intrinsece denominer parierem album : quia existit in illo, sed visio extrinsece denominat eundem parietem visum: quis non existit in illo, sed in vidente. Quo fit vt cadem forma denominet intrinsece subiectum, in quo est, extrinsecè verò terminum, quem respicit vnde in subie-Co ponit aliquod elle reale ( si forma sit realis) in termino verò nihil reale ponit, quamuis denominet illum realiter tale, vt posteà dicemus.

Plora alia circa essentiam denominationis, & denominatiuorum dicenda sunt à nobis in ante prædicamentis. Nunc solum est addendum, quod quamuis Denominatio denominari, denominatinam, & alia huiufmodi, propriè, & formaliter loquendo, non pertineant ad ordinem rerum, sed porius ad ordinem nominum; siquidem res, non veres sunt, sed ve nominibus significantur, dicuntur denominari, vt denominatiue, vt patet ex definitione denominatinorum ab Aristor, tradita loco citato: ac próinde, denominatio ipsa sic pro formali sumpta sit ens rationis, si quidem' secz denominans.

9 Prima sententia, cuius meminit Rub.in tractatu de ente rationis quastione 2. asserit quambbet denominationem extrussecam, à quacunque forma prouenientem, esse ens rationis. Iuxta quam sentiam, non solum denominatio, qua res denominatur cognita; sed eriam ea qua denominatur volita, visa, &c imò qua res inscossibilis, puta columna, dicitur dextra, vel sinistra & similes, sunt entia rationis.

ex ipla cognitione, illudque ad modum formæ intrin-

Probatur primò hæc sententia, quia Deus ex tempore denominatur creato: ; non à relatione reali in ipso existente : implicat enim aliquid reale ex tempore Deo aduenire, ergò à relatione rationis. Sed sola denominatione extripseca dicitur creator : ergò relatio rationis est denominatio extripseca. Prima consequentia pater: quia creator est terminus relatiuus dicens ordinem ad creaturam : ergò constituitur per aliquam relationem, realem vel rationis.

Secundò, quia denominatio est opus rationis: ergò non datut ante operationem intellectus. Sed denominationes extrinsecæ nihil ponunt in rebus denominatis, præter ipsam denominationem, quain essicit intellectus: ergò sunt entia rationis.

Secuada sententia docet non omnes denominationes intrinsecas esse entia rationis, sed eas tantum,
quas res recipiunt ab actu intellectus. Iuxta quam
sententiam ens rationis est illud esse cognitum, quod
habent res ex eo, quòd à solo intellectu cognoscantur. Ita videtur sentire Durand in primo d. 29, q. 5.
num. 7. Sot. q. 2. » niuersalium, Oña, & alij plures.
Quorum aliqui adhuc magis limitant essentiam entis
rationis, assertes non quambibet denominationem
extrinsecam cognitis sed illam tantum quæ conuenit
rebus ex eo quòd aliter, ac sunt in se concipiantur esse
ens tationis.

Fundamentum huius sententiæ est : quia ens rationis est illud, cuius totum esse est obnici intellectui: sed hoc nihil aliud est, quam denominario extrin eca cogniti aliter, ac est in se : ergo in hac consistit essentia entis rationis. Probatur minor: quia actu obiici intellectui mil aliud ett, quam terminare actionem intellectus, seu quod cognitio versetur circa illud, quod est esse cognitum: ergo quando aliquid ita obiicitur, seu cognoscitur, vt nihil al ud habeat præter obisci, leu cognosci, totum suum esse erit terminare actionem intellectus, seu esse cognitum. Sed quando intellectus cognoscendo rem aliter, ac est in se a: ringie quodammodo ipsum nihil : tunc res cognita provt sic , nihil aliud habet, præter iplum obiici : seu cognosci : ergo in tali esle cognito consistir essentia entis rationis.

10 Dicendum est tamen, quòd essentia entis rationis non consistit in aliqua denominatione extrinseça,

etiam ab intellectu proueniente: sed est quoddam esse sictum, seu diminutum, resultans in rebus, dum sunt in intellectu, ipsasque ad modum forme intrinsecz denominans. V. g. quando intellectus naturam humanam à singularibus abstractam comparat, seu cognoscit in ordine ad illa; resultat in tali natura habitudo quædam, seu relatio ad ipsa singularia: quæ cum non conueniat naturæ humanæ, secundum quod est à partèrei; sed prove ab intellectu concipitur: propriissime est ens rationis.

Ita sentiunt communiter Doctores. Sumiturque ex Arist. 6. Metaph, text. 8. vbi ens in anima, seu rationis appellat ens diminutum, ve testatur D Th.in 4. dift. 1. quæft. 1. art. 4 quæftiunc. 2. Qui etiam plane docuit hanc conclusionem 1. part. quæst. 16, art. 3.ad 2,80 opuleulo 52.cap. 1. vbi inquit, Tunc effici ens rationis quando intellectus nititur apprebendere, quod non est, & edeo fingit illud, ac si ens effet. Id ctiam colligitur ex primo d. 2.q. 1. art. 3. vbi ait: Aliquando boc quod significat nomen est aliquid, quod confequetur ex modo intelligendi rem;qua est extra animam; Et buinsmodi sunt intentiones quas intellectus noster adinuenie, &c. Qui modus loquendi frequens est in D. Thom. Videatur Sanchez lib. 2. Logicz quast. 2. conclus. 7. vbi ait: Quod est subuercere cocam Logicam, afferere ipsos actus intellectus extrinsese denominantes effe secundas intentiones, & entia tationis.

11 Probatur conclusio quoad primam partem: quia ens rationis id vocamus quod nullum aliud esse habet, nisi esse obiectiuè in intellectu, sed ante operationem intellectus dantur denominationes extrinsca (loquendo de denominatione materialiter, & vs continetur intra ordinem rerum iuxta dicta num. 8.) ergo ens rationis non potest consistere in aliqua denominatione extrinsca. Probatur minor: quia Deus dicitur creator, & parses quando videtur ab aliquo animali, dicitur visus, non solum ante operationem intellectus; sed etiam si nullus esset possibilis intellectus in rerum natura rergo totum esse harium denominationum non est esse obiectiuè in intellectu.

Confirmatur: quia non solum ista denominationes; sed etiam ez, quibus res denominantur cognicz aliter, ac sunt in se, verè sunt denominationes reales; de quibus verissime dicitur dari à parte rei : sed hoc manische pugnat cum essentia entis rationis:ergò non potest in huiusmodi denominationibus consistere. Minor est maniscesta: nam ens rationis condistinguitur contra ens reale, per esse, vel non esse à parte rei : & ided communiter Doctores reputant absurdum absolute concedere, entia rationis dari à parte rei. Maior etiam, præterquam quod est D. Th. 1.p.q. 354 a. 5. facile suadetur: nam Deum esse creasorem, paristem visum, ad rem intellectam etiam aliter ac in se. ( loquendo de denominatione materialiter in sensu explicato) nihilaliud est, quam creaturas referriad Deum, visionem terminari ad parietem, & intellectionem ad rem tali modo intellectam, que omnia constat esse à parte rei.

Dices: ergò denominatio extrinseca ponit aliquid reale in re denominata. Nam idem videtur esse, assertere quòd paries est tealiter visus: & quòd esse visum est aliquid reale in pariete,

Respondetur negando consequentiam. Dicae enim propositiones sunt valde diuerse: & prima est verissima; secunda autem omnind salsa. Cuius ratio est quia per primam solum significatur parietem esse materiam, circa quam operatur potentia, seu esse obsedum eius quod à parte rei verum est. Secunda autem propositio significat parietem esse materiam in qua, seu subiecum alicuius esse realis in illo exactione potentia.

potentiæ resultantis: quod falium est. Ex quo pater. quod reuera prius est rem etfe extrinsece denominatam,vt elfe vilum parierem, & Deuin elle creatorem ! quam quod in re sic denominata intelligamus relationem aliquam rationis. Vnde Deus formaliter loquendo non denominatur creator à relatione rationis, quam in ipfo concipimus respectu creaturarum, hæc enun posterior est, sed à reali relatione creaturarum ad ipsum. Et idem proportionabiliter est in alus denominationibus extrinsecis etiam in ea , qua res denominatur cognita aliter quamest in fe. Quando enim animal cognoscitur in ordine ad inferiora; quamuis ex tali cognicione resultet relatio rationis; à qua constituitur in ratione generis : tamen formaliter loquendo animal non denominatur sie cognitum ab illa relatione: sed à reali cognitione, qua in-

telle &us cognouit illud cum tali ordine. 12 Per quod facile probatur secunda pars conclusionis. Tum quia semel admisso, quòd ens rationis non consistat in aliqua denominatione extrinseca; necessario asserendum estesse aliquod este fidum resultans in rebus ex operatione intellectus. Tum & maxime quia omnes relationes rationis, & præcipue secundæ intentiones logicales nullo modo intelligi , aut explicari pollunt fi præter istas denominationes extrinécas, quibus res dicuntur cognitæ, non admittimus itted effe ficum refultans in iplis tebus, cálque quali intrinfece denominans: sed eadem ratio est de his entibus tationis, ac de aliis omnibus: ergo afferendum est omnia consistere in isto esse ficto. Minor, & consequentia constant : nullus ening quantum ad hoc distinguit inter secundas intentiones, & alia entia rationis. Maior autem probatur quia illa esse cognita, seu illæ denominationes extrinsecæ, etiam ex, quibus res dicuntur cognitæ in ordinead illud, przecise inquantum funt denominationes extrinsecæ, solum dieunt ordinem ad formam realem, à qua sumuntur: ergò præcise provt sic, non ordinant rem cognitam ad funm correlatioum. Sed de essentia secundarum intentionum, & cuiuscumque relationis racionis est referre rem cognitam ad soum correlatium, ve infrà constabir: ergò non possunt essentialiter consistere in denominationibus

13 ¶ Ex quibus potest facile describi ens rationis (propriè enim sub his terminis desiniri non potest; quia cùm sit terminis complexus constans genere, & disserentia, potius est desinitio quam desinitum) Ens rationis est, quod solum habet esse obsectiue in intellettu, vt desnit Aver. 6. Metaph. Comment. 1. vel, vt sumitur ex D. Thom. 1. p. quæst. 16. art. 3. ad 1. Ensrationis est quod cum non sit in rerum natura; accipitur vt ens in ratione. Ex quo patet, quod si denominatio extrinseca: quam supra explicuimus, apprehendatur ab intellectu, vt quid existens in ipsa re denominata, verè esse cum rationis. Nam cum in re sic denominata illud esse rationis. Nam cum in re sic denominata illud esse reale ponat formale denominans: quodq; esse ibi appprehenditur, singitur ab intellectu, & ex consequenti est ensrationis.

Dices, etiam denominatio extrinseca, qua res denominatur cognita, nullum esse habet nisi esse obiediuè in intellectu : ergò illi conuenit desinitio entis
rationis. Probatur antecedens, quia repugnat illud esse
cognitum esse extra intellectum, & ibi non esse subiediuè, aut esse chiuè, vt patet, ergò tantum est obiectidè.

Responderur cum Suar.d. 54 Metaph.sec. 2 num. 13.
illud esse cognitum, quod'est denominatio extrinseca,
potius esse formaliter, & subiectiuè in intellectu,
qu'am obiectiuè. Est enim, vt vidimus, actus intellectus extrinsecè positus in obiecto. Vnde per ipsum
actum, quo res aliqua denominatur cognita, non co-

noscitur istud esse cognitum, & per consequens nondum est obiectiue; vsque dum per alium actum cognoscatur, & tunc siet ens rationis. Ex quo vlterius sequitur, quòd licet aliqua entia rationis siant per actum directum intellectus, ve posteà dicemus; ista tamen quæ habent pro materia denominationes extrinsceas cogniti, semper siunt per actum quasi restexum, ve ex dictis pater.

14 Ad argumenta respondetur, ad primum patet ex dictis num. 11. Deus enim formaliter loquendo non denominatur creator à relatione rationis quæ in illo singitur respectu creaturarum, sed à selatione reali creaturarum ad ipsum; siquidem ante omnem considerationem nostram verè Deus denominatur ereator. Unde nomen creater, non significat pro socmali aliquam relationem secundum esse; sed ipsam substantiam, seu actionem dininam, secundum quod terminat relationem creaturarum, seu ve extrinsecè denominatur ab illa. Quod quidem antecedit omnem relationem tationis: atque ita huiusmodi denominationes sundamensaliter tantus sur entia rationis.

Ad secundum constat ex dictis supra num. 8. Si enim denominatio sumatur formaliter, ve pertinet ad ordinem nominum, verum est esse rationis. Sed hoc non est peculiare in denominatione extrinseca: sed convenit etiam intrinseca, ve ibidem diximus. Si verò denominatio sumatur materialiter, & ve pertinet ad ordinem rerum: sic denominatio extrinseca verè datur à parte rei, & sic sundamentaliter tantum est ens rationis.

Ad tertium respondetur, quod quando dicitur totum esse entis rationis consistere in obiici intellectui: non est sensus, quod ipsem pati, seu attingi rem ab intellectu (in quo confistit denominatio extrinseca) sit essentialiter ens rationis: tale enim obiici, seu attingi verè datur à parte rei, sed sensus ille est causalis; quod scilicet obiici, seu attingi est causa seu occasio essendi entis razionis: quatenus ex eo, quòd res attingatur ab intellectu aliter, ac est in le, resultat in illa quoddam esse sieum, quod quodammodo habet rationem obiecti, & termini. In quo esse ficto, & non in illa passua attingentia sita est essentia entis rationis. Ad quod explicandum non diximus in definitione quod totum esse entis rationis est obiici; sed esse obiectiue in intellectu: sie enim melius significatur ens rationis habere rationem obiecti, & termini respectu intel-

#### QVÆSTIO III.

Per quam potentiam, & quo eius, adu fiat ens rationis.

Titulus quæstionis non procedit de causa propriè dica, quæ verè & realiter instuat in essechum: hanc enim non posse habere ens rationis explicuimus supra nu.6 Quare solum inquirimus à qua potentia. & per quem actum fiat, seu resultet ens rationis eo modo quo fieri, aut resultase potest.

Auctores, qui quæssione præcedenti asseruerunt quambibet denominationem extrinsecam esse ens rationis, consequenter asserunt à qualibet potentia, & per quembibet actum illud sieri. Imò non solum à potentiis vitalibus, sed insuper asserunt à situ, actione, & c. sieri ens rationis. Cuius sententiæ eadem sunt sundamenta, quæ ibidem adduximus & soluimus.

Alij plures, qui nobiscum sentiunt de natura entis rationis, tenent non solum intellectum, sed volunta-

tem

### 70 Disp. II. de Ente rationis, Quast. III.

tem, etlam & imaginatiuam illud efficere, de quorum numero est Scotus, in e.dist 45. quæst. vnica. Alij id extendunt ad alios sensus internos: alijque diversimodè sentiunt. Nam cum ens rationis habeat esse quoddam siæum, facilè Doctores pro suo quisque ingenio d versimodè singunt. Quorum sentenciæ probati possunt his argumeneis.

ordinat vnum ad aliud, ad quod à parte rei non ordinatur, causar in illo relationem tationis: sed sapè voluntas ordinat medium ad finem, ad quem à parte rei non ordinatur, vt cum peruersè ordinat Deum ad creaturam: ergo tunc causat in illo relationem rationis. Maior patet quia relatio sista, vbi non erat, non est ens reale, neque purum nihil: ergo est ens rationis. Minor verò probatur: quia amaie vnu: n propter aliud est ordinare vnum ad aliud.

Secundo: quia sicur intellectus terminatur aliquando ad verum apparens scilicet priuationem, & negationem; sic voluntas sapè terminatur ad bonum apparens nempe peccatum: sed intellectus ex eo quòd versetur oirca id, quod non habet veram entitatem, facit ens tationis: ergo pari ratione illud efficiet voluntas; siquidem versatur aliquando circa id, quod non habet veram boniratem.

Tertiò de sensibus ibi probatur: quia sensus verè operatur circa sensibilia in communi: sed illa pro vt sic non sunt à patte rei ergo tantum habent esse obsectiue in sensibus, & ex consequenti sensus poterit fazere ens rationis. Minor, & consequentia patent Maior autem probatur: quia sensus non specificatur ab hoc aut illo sensibili inadæquato, & particulari; sed à sensibili adæquato quod est sensibile in communi, & vniuesse.

Quartò saltem de imaginatina, seu phantassa hominis id efficaciter probatur: quia illa potens est duabus rebus rertiam componere, ve pater in somniis; & quando ex auso, & monte format montem aureum: sed tunc cognoscit illum ac si verè esser: rationis. Minor, & consequentia constant. Maior verò est D. Thom. 1. p. q. 12. art. 9. ad 2. cuius veiba postea adducemus.

STATVITUR VERA SENTENTIA, Glegisima eins rationes indagantur.

**§**. II

PRima conclusio. Solus intellectus potest essice re ens rationis. Sic docent communiter Doctores. Simiturque ex Arist. 6. Metaph. text. 8. qui ve recte notat Caiet. 1. p.q. 28. art. 1. sufficienter se determinasse putauit de ente tationis, quod ibi appellat ens in anima determinando de ente vero: nulla alia ratione, nisi quia omne ens rationis pertinet. & sit ab intellectu Idem esiam sumitur ex duo Thoma, qui sepe dividens adæquate ens in reale, & rationis, istud appellat conceptionem, quam sacit anima, seu intellectus, ver patet 1. part. quæst. 3. art. 4. ad 2. primo d. 19. quæst. 5. art. 1. & al bisape.

18. Hæc conclusio probati solet impugnando alias sententias. Quia tamen similes rationes non suntita efficaces ideò radix issus veritatis alriùs inquirenda nobis est.

Pro quo nota primò intellectum, cum sit potentia cognoscitiva spititualis, non esse organo essimm. Ex quo sit posse supra se ipsum reslectere, vt rectè notat D. Th. opusc. 48. tract. 2. c. 1. Quod non solum verum est de propria reslectione, quando scilicer alio actu distinco reslectitur supra suos actus; sed in quolibet exiam

actu directo intellectus inuenitur quasi quidam modus restectionis, quatenus quodammodo aduertitad suum actum, aut essectum illius. Non secus ac in quolibet actu directo voluntatis concedunt Theologi cum D.Th. 1.2.q. 26.act. 4.ad 3. proportionalem modum restexionis, inquantum voluntas eligens verbi gratia medium quodammodo consentit se eligere: & veitur se ad eligendum & ècontrà.

Ex hac autem quasi reflexione, que invenitur in actibus intellectus, sit ve per eundem actum, per quem intellectus producit ens rationis, cognoscat illud. quia tune cognoscendo obiecum, aduerrit eriam ad effecoum talis cognitionis. Hic augem modus restectionis omnino repugnat sensibus. Cuius differentiæ ratio à priori sumitur ex latitudine obiechi intellecus, scilicet entis: sub quo continentur, non solumalia que intelle dus cognocit, sed ipse etiam intelle dus, & a dus eius, & ided in omnibus suis actibus, cognoscendo rationem entis; quodammodò engnoleit coldem actus, aut eff. Aus illius. At verd obiechum cuiuscumque sensus est aliquod particulare ens sub quo non continetur, neque sensus iple neque actus aut effectus eius: ve pater in visu, sub cuius obiecto, scilicet colore,neque iple, neque actus eius continentur & ideo quando vider colorem, nullo modo porest dici videre, aut aduerrere ad leiplum, aut ad suum actum.

19 Secundo nora dupliciter explicari posse, quomodò intellectus cognoscat ens rationis. Primò, si dicamus intellectum ex specie impressa, & expressa, entis realis elicere aliam tertiam speciem impressam repræsentativam entis rationis:à qua immediate procedat cognitio illins. Iuxta quam sententiam dabitur quidem propria species impressa entis rationis : quamuis semper repræsenter illud cum habitudine ad ens reale, & cum dependentia ab specie impressa, & expressacius, à quibus fuit extracta. Et hic modus dicendi habet non partium fundamentum in D.Th. loco citato ex quæst. 1 2. primæ pattis v bi ait, qued: Abque potentra cognoscitiva sunt, qua ex speciebus primo conceptis alias formare possunt, sicut imaginatio ex preconceptis Speciebus montis, & auri format speciem montie aurei, & intellectus ex praconceptis speciebus generis, & differentia, format rationem speciei, &c. Per quem modum explicat, quomodò Paulus postquam desiit videre essceriam divinam, potuit recordari arcanorum, que viderat.

Secundo potest id explicari, si dicamus per ipsam speciem expressam entis realis simul cum expressa abseque alia inde educia cognosci ens rationis: quia eadem species impressa, quæ primario repræsentat intellectui ens reale potest secundario repræsentate illi ens rationis. Iunta quam sententiam non datur propria species entis rationis: sed cognitio eius immediate procedit ab spsa specie impressa entis realis. Qui etiam modus dicendi habet sundamentum in D. Th. Nam pluribus locis quæ effert Masius sect. 3. de vniuersalibus, q. 5. assirmat Deum cognosci per species creaturarum; primationes per species formarum; potentiam per species actus, &c. atque ita vtramque sententiam esse probabilem, & conformem doctrinæ D. Thom. probat Sanchez libro 1. Logicæ quæst. 19. con-

20. Hinc iam facile intelligitur, & probatur conclusio. Quæ ex primo fundamento sic specialiter suadetur quia ens rationis est illud quod nullum aliud esse habet nisi cognosci, seu esse obiectiue in cognoscente: ergò per eundem actum, per quem sit, cognoscitur: ergò solum porest sieri à potentia potente aliquo modo ressecte. seu aduertere ad suum actum, & essectum cius. Sed solus intellectus potest hoc essicere: ergò solus intellectus potest facere ens rationis

71

rationis. Minor, & vitima consequentia constant ex dictis. Primum etiam antecedens supponitur ve certum, etiam apud contrarios : vude folum restant duz priores confequentiz. Quarum prima probetur, quia h ens rationis solum haber esse dum ett obiectiue in cognoscente: ergo quando non est obiective, non habet effe : ergo simul est effectus, & obiectum respectu cognitionis: & per consequens por cundem actum fit, & cognoscitur. g Per quod eriam probatur secunda consequentia: quia si ens rationis per eundem acum fit, & cognoscitur : ergo solum fit à potentia, que possit veisari circa suum essechum, tanquam circa obiectum. Sed hoc est posse aliquo modo restectere modo explicato: ergo ens rationis solum potest fieri à potentia, potente sic reflectere: quam ex primo fundamento constat este intellectum.

21. Ex secundo etiam fundamento sic generaliter probatúr conclusio, quia ens rationis est quoddam esse fictum, quasi medium inter purum nihil, & ens teale, ve constar ex q. præcedenti : ergo si cognoscitur pet speciem propriam iuxta primum modum dicendi num. 1 9. explicatum, solum potest sieri à potentia, potente ex speciebus entis realis elicere speciem repræsentantem tale esse fidum. Sed nulla alia potentia præter intellectum potest elicere similem speciem : ergo nolla alia potest facere ens rationis. Antecedens, & duz consequentiz constant. Minor ucrò in primis de sensibus externis est manifesta: nullus enim corum potest ex pluribus speciebus elicere aliam, qua ipse cognolcar, vt constabit in librisde Anima. De voluntate eriam ibidem ostendemus non indigere speciebus, ve operetur: nec consequenter posse elicere illas. Vnde solum restat difficultas de sensibus internis, & præcipuè de imaginatiua, seu phantafia: cui hoc videtur tribuere D. Thom. loco citato.

De qua sic probatur minor : quia obischum adæquarnen imaginativa ( & idem argumentum sit de aliie sensibus internis ) est aliqua determinata species entis realistergo dato, quod possit ex speciebus præconceptis montis, & auri elicere tertiam aliam montis aurei, nunquam tamen talis species pertinget ad reprælentandum eidem potentiæ illud esse sicum, ve condittinguitur ab ente reali, alias repræsentaret illi aliquid extra obiectum ad zquatum quod est impossibile. Que ratio non currit in intellectu : quia obiedum adæquatum : eius est ens vniuersalissimum. ac proinde species propria entis rationis, sine eo quòd egrediatur limites talis obiechi adæquati, potest pettingere ad reptæsentandum illud esse sickum, quamuis sub similirudine entis realis. Sicut iuxta eundem modum dicendi species propria Dei periingit ad repræsentandum ipsum Deum; licer cum anologia ad creaturas.

22. Tandem si ens rationis immediate cognoscitur per speciem entie realis, iuxta secundum modum
dicendi: tantum seri poterir ab illa potentia, cui
species impressa entis realis potest secundario repræsentare esse sidum. Sed solus intellectus est huiusmodi: siquidem aliz potentis, neque primario, neque
secundario possur percipere esse sidum, alias operarentur extra adzquatum obiectum: ergo solus intellecus potest facere ens rationis.

Ex dictis infertur ad actum, seu speciem expressam, qua cognoscitur ens rationis, semper antecedere, non solum speciem impressam, sed etiam expressam alicuius entis realis, quocamque modo cognitio entis rationis explicetur. Vnde, si actum ressexum improprie sumamus pro eo, qui quomodolibet supponit alium; sic omne ens rationis sit per actum ressexum; siquidem necessario supponit cognitionem alicuius entis realis. Quia tamen acceptio ista est valde impro-

pria:a dus enim propriè reflexus est ille, qui versatur, vel circa ipsam cognitionem, vel circa obiectum secundum id quod habet, formalirer quatenus cognitum est ideò sis

23. Secunda conclusio. Ens rationis non necessarid fit per actum restexum; sed potest optime fieri per adum propriè directum. Sensus huius conclusionis non est, quòd omnia entia rationis fiant per actum directum : hoc enim non connenit secundis intentionibus logicalibus, vt infra constabit; sed quòd non omnia petunt fieri per actum propriè reflexum. In quo sensuintellecta conclusio est manifesta ex di-Sis. Breuiterque probatur: quia, vt infra constabit, plures sunt relationes rationis, que non habent pro ratione fundandi denominationem extrinsecam cogniti, sed immediate fundat illas intellectus supra ipsam entitatem realem, vt telatio creatoria, & similes:ergo tales relationes non resultant ex cognitione, quæ terminagur ad obiectum secundum id, quod habet, quia cognitum est:ac proinde non fiunt per actum propriè reflexum

Tertia conclusio. Per quamliber operationem intellectus potest fieri ens rationis. Sic docent communiter Doctores, ve tessatur Rub. tractatu de ente rationis, quæst. 4. & probatur discurrendo per singulas operationes, & de prima quidem res est manifesta : nam quamuis de intentionibus logicalibus, vt de vniuersalitate, generalitate, & similibus aliqui negauerint sieri posse per primam operationem, vt infra disput. 3. num. 59. videbimus : vniversaliter tamen loquendo de entibus rationis id negari non potest. Constat enim seri ens rationis, quando negationes, & privationes apprehendimus ad modum entis realis, eriam si nullum intercedat iudicium, aut discursus. Et idem est de pluribus relationibus rationis. Imò de vniuersalitate, & similibus intentionibus loco citato ostendimus sieri per simplicem apprehensionem : ergo hac potest entia rationis formare.

De secunda etiam, & tertia operatione idem probatur: quia relatio, quam dicit pro formali prædicatum ad subiectum & antecedens ad consequens, sunz entia rationis: sed tales relationes resultant ex iudicio, & discursu: egoiudicium & discursus faciunt entia rationis.

Maior satis per se constat: nam prædicatum, formaliter provt sic, dicit habitudinem formæ respectu subiecti, & antecedens habitudinem causæ respectu consequentis: sed à parte rei prædicatum non semper est forma subiecti; neque antecedens causa realis consequentis, vt patet: ergo relatio, quam pro formali dicit subiectum, aut antecedens, non est realis; sed rationis.

Minor verò probatur: quia prædicatum, vt distinguitur à prædicabili, & dicit actum eius, non datur ante iudicium: tum quia per simplicem apprehensionem non cognoscitur animal, v. g. vt exercens ossicium prædicati, sed tantum, vr prædicabile, de quo infra; tum etiam, quia non datur prædicatum absque prædicatione, sicut non datur terminus absque proposicione iuxta dicta secundo lib. Summulatum: sed prædicatio, & propositio pertinent ad secundam operationem, vt patet: ergo relatio illa, quæ resultat in animali, quando essicituractu sorma, & prædicatum hominis, non potest sieri per apprehensionem: sed per iudicium, cuius proprium est prædicabilia reddere prædicata.

25. Idem etiam patet in argumentatione. Quamuis enim non habeamus distincta nomina ad significandum antecedens, provs est in potentia illatiuum, & provt est actu inferens s. & similiter ad significandum consequens, provt est in potentia inferibile, & provt

### 72 Disput. II. de Ente rationis, Quast III.

provt est acu illarum negati tamen non potest, quòd licet relationes, quas dicunt antecedens, & conse quens, provt sunt in potentia, vnum illatiuum, & alterum inferibile, possint resultare ex acu iudicij, aut etiam ex apprehensione; tamen antecedens, vt acu inferens, & consequens, vt acu illatum, solum cognoscuntur per discursum: ergo relationes quas dicunt antecedens; & consequens provt sic non possuntex alia operatione resultare.

Dices: habitudo, quam dicit prædicatum ad subiecum, etiam et actu prædicatur, & consequens ad antecedens; etiam et actu infertur, est quid simplex & incomplexum: ergo potest cognosci per apprehensionem. Et consequenter per ipsam, & non per alias opetationes sient huiusmodi relationes rationis.

Confirmatur: quia quando aduenit secunda aut terria operatio intellectus iam præsupponitur ens rationis sactum per primamergo alizzaduenientes operantur circa illud iam sactum, & non essiciunt illud.

Adargumentum respondetur tales telationes posse considerari, vel quasi in abstracto, seu in actu signato; vel quasi in concreto, & in actu exercito. Priori modo sunt quid incomplexum, & cognosci possunt per apprehensionemiex qua cognitione tesultauit ens rationis pertinens ad primam operationem. Posteriori autem modo sunt quid complexum, & ex consequenti solum possunt cognosci per actuen iudicij & discursus.

Ad confirmationem dicimus, quod licet ens rationis pertinens ad primam operationem sit factum, quando aduenit secunda materia: non tamen facta sunt entia rationis, qua pertinent ad istas operationes.

Solumntur argumenta supraposita, simulque expenditur, quid de phantasia, & cogitativa hominis dicendum sit in hac quastione.

§. 111.

Dargumenta in principio quæstionis facta respondents. Ad primum negatur minor. Quoniam vt docet D. Thom. 1.2. quæst. 17. art. 1. probat ibidem Caiet contra Scotum, ordinare vnum ad aliud non est opus voluntatis, sed intellectus. Tum quia ordinare proprium est sapientis, vt dicitur lib. 1. Metaph. in principio, & refert D. Th. in procemio contra Gentiles. Tum etiam quia quidquid ordinis est in naturalibus, à ratione proficiscitur, & in illam resoluitur siquidem opus naturæ, est opus intelligentiæ, & quidquid ordinis apparer in electionibus, aur aliss actibus voluntatis, à consilio, & intellectu derivatur.

Cuius indicium cst, quòd si intellectus proponit bonum voluntati absque aliqua ordinatione: fertur voluntas in illud absolute, neque illud porest ad aliud ordinate. Vnde quando voluntas amat vnum propter aliud, non ordinat vnum ad aliud formaliter loquendo; sed iam ordinatum per intellectum dirigit. Ex quo tandem sit voluntatem tantum posse præbere sundamentum proximum relationis rationis, ficut præbent etiam aliæ potentiæ, denominando extrinsecè sua obiecta, ve rectè observat Caieran. 1. p. q. 28. art. 1.

Ad secundum similiter respondetur, quod licet voluntas aliquando tendat in bonum apparens, ac si es set verum bonum hoc tamen non est: quia ipsa ex se habet attingere tale obiectum formaliter quatenus apparens est; sed hoc habet ab intellectu; qui bonum apparens apprehendit, ac si verum bonum esset. Unde ex tali apprehensione, & non ex actu voluntatis causatur ens rationis. g Adde, quod cum voluntas differat ab intellectus per hoc, quòd iste attrahat ad se res, illa verò feratur in ipsas, vt docet D. Th. p. q. 16. art. 1. Inde est quod intellectus ex proprio modo operandi habet communicare esse obiectiuum rebus non solum denominando cognitas, vt facit respectu entium realium; sed singendo etiam obiectiuam quandam entitatem intra animam, vt apparet in entibus rationis. At verò voluntas, cum potiùs exeat à se ad ipsas resmon potest communicare illis aliquod esse obiectiuum, aut bonitatem, vt per se patet.

27. Ad tertium respondetur sensum distingui ab intellectu penes hoc, quòd huius obiectum est quid singulare, et dicenus in libris de Anima. Quare visus verbi gratia (& idem est de aliis sensibus) nunquam videt colorem et sic, sed aliquem singularem colorem: intellectus verò potest cognoscere quambbet rationem em eniuersalem, non cognitis singularibus.

Dicimus tamen vilum terminari ad colorem in communi, & specificari ab illo: quia albedo, nigredo, & alia obieca inadæquata visus, conueniunt in ratione communi coloris; & ideo eam assignamus pro obieca adæquato. Qu'am differentiam inter sensum & intellectum explicuit bene Caieranus i. parte q. 80. art. 2. dicens obiecaum sensus esse vinuersale aduerbialiter; obiecaum verò intellecaus vniuersale nominaliter: verè emim dicimus, quod obiecaum visus est color vniuersaliter; non verò color vniuersalis. Videatur ibi Caietanus.

Ad quartum responderur, quod si loquemur de phantasia hominis secundum se, & secundum ea, quæ habet intra limites potentiæ sensitiuæ: esto, quod provt sic,possit ex duabus rebus tertiam componere, vt planè indicat D. Thom.loco ibi citato, & constat in insomniis, quæ etiam in brutis reperiontur: adhuc formatio entis rationis est illi deneganda. Cuius ratio sumitur, ex dictis n. 18, quia cum phantasia sit potentia organo assixa, sicut reliqui sensus, habeatque pro obiecto adæquato quandam speciem entis realis: non potest secundum se, & secundum ea, quæ habet sibi propria, attingere illud non entis, quod est in monte aureo, ad modum entis. Quod tamen iuxta ibidem dicta necessarium est, vt siat ens rationis.

28. Dices: co ipso, quod phantasia propria virtute componatex auro, & monte, montem auteum, aut aliam similem chimeram: attingit sua cognitione totum illud aggregatum, ac si esset verum ens realesergo quod non est, cognoscit ad modum entis: & per cou-

sequens singit ibi aliquod esse.

Respondetur, quòd loquendo de phantasia secundum le, non dicitur componere chimeram: quia attingat sua cognitione illud aggregatum, formaliter quatenus est quid compositum,& vnum:aut quia attingat formaliter in ratione obiecti vnionem illam, seu esse fictum, quod intelligitur resultare in partibus componentibus, in quo consistit ens rationis. Sed dicitur eas componere materialiter, quatenus vna, & eadem cognitione fertut simul supra illas teales entitates partium, quas antes leorlum cognouit. Sine hoc proueniat ex co, quod species sensibiles, propter aliquam alterationem organi perturbatæ, non teprælentent res perfecte, ve inter le distinctas: sine ex co, quod formetur noua species simul repræsentans illas res. Nunquam tamen, neque species impressa, neque expressa phantaliz ex propria virtute perringit ad repræsentandum illud non entis, seu illud esse fictum, per quod tales partes formaliter componuntur; sicut pertingit intellectus ratione dicta. Cvius fignum est. quod phantalis, saltem secundum se, nunquam percipit se decipi in formatione, aut cognitione talis chimeræ, quod tamen percipit intelle dus, vt patet.

29. g Dixi

19. ¶ Diximus: Loquendo de phantasia hominis secundumse, & seundum ea, qua habes intra limites potentia sensitiua. Quia si loquamur de illa, prove subordinatur inrellectui; habet aliqualem difficultatem: multò maiorem in cogitatiua, & reminiscentia: quibus propter maiorem coniunctionem ad intellectum, concedunt frequenter Philosophi aliqualiter iudicare, aut discurrere circa singularia. Cui sententia consequens videtur, quòd efficiant etiam aliquam propositionem, aut syllogismum; & ex consequenti aliquale ens rationis. Hæc tamen omninò pendent ex dicendis in libris de Anima: ac proinde non possunt sile plenè explicari.

Satis est dicere, quòd si talis coniunctio solum consistat in eo, quòd sensus isti immediate ministrent intellectui, absque eo, quòd ab intellectu in illos restuat aliqua realis virtus, vt desendunt plures Do-cores: ibidem proculdubio dicendum est, ac diximus de phantasia secundum se sumpra. Non enim per tallem coniunctionem extrahuntur isti sensus à propria

natura, vt patet.

Si verd per talem coniunctionem refluat ab intelledu in huiusmodi sensus aliqua realis virtus ratione cuius participent aliquid de ipso intellectu, & possint aliqualiter operari extra propriam sphæram, eliciendo veros actus indieij aut discursus, licet imperfectos, et ex sententia Diui Thomz. & grauissimorum l'hilosophor, docent recte Caiet. 1. qu. 74. art.4.Bannez 1. parte q.78.art.4.dub.2 & alij:sic satis probabiliter posset concedi, sensus istos, præcipuè cogitatiuam, & reminiscentiam per tales impersectos acus aliqualiter pertingere ad formale propositionis, aut syllogismi : & per consequens aliqualiter efficere ens rationis. Neque hoc præiudicat supradictis: quia talia entia tationis sierent ub istis sensibus non secundum quod sensus sunt; sed secundum quod participant aliquid de intellectu; & sic intellectus ipse esset causa principalis illorum.

30. Nihilominus tamen pattem negatiuam longe probabiliorem iudicamus. Et fundamentum est: quia quando ex coniunctione alicuius cause superioris ad inferiorem, profluit ab illa in hanc virtus, ve possit aliqualiter operari extra suam sphæram; tunc quidem causa inferior ratione talis influentiæ solum porest producere impersectiores, & faciliores effectus

caulæ loperioris.

Cuius oprimum exemplum est in sententia valdè probabili, quam tradit D. Thom. quæst. 3. de Potentia art. 11. ad 14. & sequentur plures DD. asserties ab intelligentia motrice derivari in corpora cœlestia medio motu virtutem quandam intentio nalem, vi possint producere viventias & tamen ratione talis virtutis, & resuentia solum possunt producere aliqua imperse a viventia a quorum generatio est facilis. Ergo etiam si ab intellectu restuat in istos sensus virtus explicata; ratione illius solum poterunt elicete aliquos imperse cos actus iudicij, & discursus secundum id, quod est in illis facilius, non veid secundum id, quod est ipsi intellectui valdè difficile.

Cum autem pertingere ad cognoscendum illud esse sicum quod est formale in propositione, aut syllogismo, sit ipsi intellectui valde difficile, ve constat experientia propter quod etiam Logica est difficillima, ve docet D. Th. Opusc. 70. quest. 6. art. 1. ad 3. inde est, quod quamuis ratione talis refluentiz concedatur sensibus internis aliqualiter iudicare, aut discurrere non est tamen illis concedendum pertingere ad formale propositionis, & syllogismi, & per consequens essicere ens rationis.

Hic solet à quibusdam Modernis disputari: verti intellectus Angelicus, & divinus faciant entia rationis Colleg. Compl. Logica.

Sed quæstio hæc est propria Theologorum, & tractatur ab illis cum D.Tho. 1 p.q. 14. att. 9. Quæ, quia nullo modo est ad Dialecticum institutum necessaria, non est in præsenti examinanda: Qui voluerit, consulat Nazarium loco citato controu. 1. Ioannem Gonzalez disput. 39. Nauarrete controucrisa 49. & alios Thomistas.

### QVÆSTIO 111.

#### Quotuplex fit ens rationis.

Atores dissensio; & ideò non est cur eorum sententias referamus. Pro veritaris ergo explicatione primò notandum est, cum Suarez disp. 54. Metaph. sedione prima, num. 8. ex triplica capite posse oriri formationem entium rationis. Primò ex quadam secunditate intellectus, ratione cuius potest pro libito ex veris entibus sicta componere, coniungei eque partes, que in reconiungi non possunt, vt cum singit chimeram. Et huiusmodi entia rationis, sicut nullum habent sundamentum in rebus, sed sunt omninò sica; ita neque sunt doctrinalia, neque scientis descruire possunt.

Er ideò etiam aliquando inter entia tationis, non numerantur, & meritò à nobis omittuntur in præsenti.

Secundo, ex latitudine cognitionis humanæ, ratione cuius se extendere conatur, etiam ad non entia. Sed quia obiecum adæquatum eius est ens, cuius limites transsilire non potest: sit, ve quantum cunque nitatur apprehendere non entia, semper cognoscat illa ad modum entis; & per consequens saciat ens rationis. Et huiusmodi entia rationis semper habent pro sundamento proximo ipsum non ens, seu privationes, & negationes.

Quamuis enim commune sit omnibus entibus rationis, quod à parte rei non existat illud esse sidum; in quo consistuntitamen non in omnibus ipsum non ens, seu carentia est sundamentum proximum, seu id quod concipitur. Vt patet in genereitate, quæ non resultat in animali ex eo, quod aliquod non ens apprehendatur ad modum entisised ex eo, quod animal consideretur cum ordine ad suas species, quem tamen ordinemà parte rei non habet.

Ex quo patet in isto secundo genere entium rationis, proximum fundamentum, seu id quod concipitur, esse non ens, siue id siat in abstracto, vt quando concipimus excitatem ad modum forme realis; siue in concreto, vt quando cognoscimus Petrum excurrenam tunc eriam sit. ens rationis, quatenus cognoscimus illum sub tali carentia, & privatione visus.

Tersiò tandem, formatio entium rationis potest prouenire ex impersectione, seu debilitate ipsius intellectus, qui aliquando non potest cognoscere res, provt in se sunt: deò illas se pè comparat ad alias, ad quas revera non ordinatur. Interdum etiam quia non potest vnico actu comprehendere quidquid est in obiecto, distinguit in illo plura, que in re distincta non sunt Quomodò formantur relationes rationis, que consequenter semper habent pro sundamento aliquod ens possituum, quod istud cognoscitur cum ordine ad illud. Per quod istud genus entium rationis distinguitur à secundo, vt per se patet.

32. Secundò notandum est ex doctrina Arist 4. Metaph.text. 4. & lib. 5. tex. 27. quam explicat D. Th.eisdem locis, & in 1. dist. 13. q. 1. art. 4. & dist. 28. q. 1. art.
1. ad 2. aduncta etiam doctrina quam tradit 1. par. q.
12. art. 4. ad 2. q. 3. de malo art. 7. & alibi sepè, negatio-

nem posse sumi tripliciter.

Digitized by Google

Prime

### 74 Disp. II. de Ente rationis, Quæst IV.

Prime, late, pro quocunque non esse, solétque appellati negatio simplex, seu pura: quia dicit meram remotionem, seu absentiam entitatis, neque provt sic determinat sibi, aut connotat aliquod subicetum, in quo sensu ipsum nihil, seu non esse, non homo, non sedens, es similes termini infiniti dicuntur negationes: imò eriam sictiones, seu chimera, quia à parte rei nullum habent sundamentum, solent in hoc sensu appellari negationes.

Secundò sumitut negatio minus latè pro remetione, seu carentia entitatis, seu formæ in aliquo subiecto, abstrachendo tamen ab hoc, quod habear, vel non habeat aptitudinem ad talem formam. Quomodo comprehendit, tam privationes, quam negationes propriè dictas. Propter quod etiam solet siequenter privatio per negationem definiri, sicque desinisse Aristot. Testatur D. Thomas dist. 18. citata, &

& 1. part. q. 16. att. 4.

Terriò tandem sumitur negatio propriè, & stricte, pro carentia formæ in subiecto inepto ad illam recipiendam: vt equus habet negationem rationalitatis: quia nullam habet apritudinem ad illam, & generaliter vna species habet negationem alterius propter candem rationem. Es negatio in hac acceptione opponitur privationi proprië dicte, que est carentia some in subiecto apto nato.

33. Pro cuius maiori intelligentia, tettio nota tres alias conceptiones privationis affignari ab Arist. lib.5.citato Metaph.text. 27. quas explicat D. Tho. distinct. 28.citata, & 1.p.q.33. art. 4. ad 2. & q. 9. de

Potentia art. 7. ad 11.

Prima est, quando subiectum eater forma, quæ quidem nata est haberi ab aliquo, quodounque illud sit, sed ipsum subiectum non est apsum habere illam. Quomodo solet dici plantam esse privatam visu, aut lapidem esse rem mortuam: quia quamuis neque planta apra nata sit habere visum, neque lapis vitam, visus tamen, & vita nata sunt haberi ab aliquo, nempè ab animali. Quæ acceptio privationis coincidit secunda acceptione negationis suprà explicata, & condistinguitut à prima, vi consideranti patebit. Propter quod etiam sæpè distinguunt DD. privationem à negatione, per habere, vel non habere subiectum, vt patet in D. Thom. distinct. 28.citata, & 1.p.q. 17. art. 4. lib. 5. Metaph. lect. 12 & alibi sæpè.

Secunda acceptio privationis est, quando subie-Etum caret forma, quam licet ipsum nequeat habere, nata tamen est haberi ab aliquo sui generis. Quomodo carettia visus in talpa dicitur privatio, & cæcitas: quia quamuis talpa, vt communiter dicitur, non sit apta nata habere visum, habetur tamen ab aliquo

sui generis, scilicet ab aliis animalibus.

Tertia tandem acceptio privationis est, quando subiectum catet forma, quamipsum natum est habere, quando, & vbi natum est habere illam; vt tenebræ in aëre, cæcitas in cane post nonum diem, & similes Et hæc est propria acceptio privationis, vt inquit D. Thom. locis citatis ex dist. 28. quæst. 9. de Potentia: contraponissique terriæ acceptioni negationis suprà explicatæ, quas in hoc sensu frequentius vsurpant Doctores: & de illis sic sumptis loquimut in præsenti.

negationes, si sumantut pro carentia, seu non esse for-, mæ; sunt quidem à parte rei: non quia à parte rei habeant al quam entitatem, seu essentiam, vt notauit Disus Thomas in secunda distinctione 37. q. r. art. 2. ad 2. cap. t. de Ente. & essentia; sed quia à parte rei sunt remotiones, seu carentiæ entitatis, seu formæ. De quo videri possunt Caiet. 1. p.q. 48. art. 2. Capreol. in 2. dist. 34.q. 2. ad 2. & Ferr. 3. contra Gentes cap. 19.

Quomodo privationes, & negationes, formaliter loquendo, neque sunt entia realia, neque rationis, sed potius non entia. Sunt tamen fund mentaliter entia rationis: quia possunt ab intellectu considerari per modum entis: & tunc id quod à parte rei est non ens, sit ens in anima, seu rationis, ve recte dixit D Th. 1. dist. 46.q. 1.a. 2. ad 2. Et hoc modo de privatione, & nega-

tione loquimur in præsenti.

35 Dicendum est ergò ens rationis habens fundamentum in tebus adæquate dividi in caientiam, seu negationem, & telationem. Summus hic negationem in secunda acceptione supia explicata, vi compichendit negationem, & prinationem proptie di-Cas: sic enim est immediatum membrum dividens huius diussionis. Quod claritatis gratia appellamus carentlam : quia hoc tamen aquè dicitur de prinatione, & negatione. Ex quo fit hanc diutsionem in re, non distingui ab ea, qua communiter dividitur ens rationis in pritiationem, negationem, & telationem, est tamen immediatior illa, & per consequens magis exacta. Quomodo tradit cam D. Th. quest. 11 de veritate art. I .dicens: Id qued est ration is tanium, non porest esse nist duplex, scilices negatio, vel relatio. Sicq; sumitur ex Arist. J. Meraph. text. 27. vbi sub communi nomine negationis prinationes, & negationes inter entia conflituir: & tex. 20. antecedenti relationem rationis insinuat. Pro quo etiam videri potest D. Th. in 1. dist. 2.q. 2.211. 3. & alibi (zpè.

Ratio sufficientiæ huius diussionis paret ex dictist quia formatio entium rationis non potest ex alio capite prouenire, nisi ex tribus illis enumeratis: ergo omnia entia rationis, vel sunt merè sictiones, & chimeræ, quæ nullum habent fundamentum, vel sunt carentiæ, & relationes, quæ tale sindamentum, habent.

Quod autem in has adæquate dividatur ens rationis habens fundamentum, ex ipso potest sie facile probati: quia, vel proximum fundamentum quod nititut intellectus cognoscere, est aliquod non ens, seu remotio entitatis, vel aliquod ens positiuum: si primum, ens rationis inde resultans erit carentia, seu negatio communiter dicta, ve patet: si autem secundum, vel cognoscitur tale ens, sicut est à patte rei, ex per seipsum, est sicut ent à patte rei, ex per seipsum, est sicut ent à patte rei, ex per seipsum, est ordinem ad aliquid aliud, quod à parte rei nullum talem dieit ordinem: es sic sit relatio rationis.

Verumque explicatur exemplo denominationis extrinsecæ. Si enim intellectus nitatur cognoscere illud esse visiome animalis, quod à parte rei nihil est in pariere, apprehendatque, ve aliquid in eo existens; procul-dubio ens rationis inde resultans non est relatio, sed carentia, seu negatio; si quidem ibi non ens apprehendatur per modum entis absoluti in pariete existentis. Si verò intellectus nitatur cognoscere ipsum parietem, quatenus est obiectum actu termini ns visum; tune refert illud ad potentiam, e causat relationem rationis; quia à parte rei d cet potentia referatur ad obiectum; obiectum tamen non refereur ad potentiam.

36. Contra assignaram doctrinam duobus modis

possumus insurgere.

Primò quia onne ens rationis videtur relatio: ergo malè assignatur pra de cha divisio. Probarur au tecedens: tum quia ipse privationes, ant regationes non
faunt entia rationis sine habitudine ad aliud; privatio
enim alicuius est privatio, de idem est de negatione:
tum de maxime, quia on nia entra rationis ex eo, quod
totum essectum sit cognosci dicint essentialem ordinem ad intellectum cognoscentem: ergò omnia sunt
telationes rationis.

Secundò: quia plura alia sunt entia rationis præter enumerata

enumerara: ergo diuisso est insufficiens. Probatur antecedens: quia præter chimeram, & alia monstra rationis, quæ singimus in prædicamento substantiæ possumus in aliis prædicamentis formare entia rationis habentia à parte rei fundamentum: vt cum concipimus spatium imaginarium per modum cuiussam extensionis, & inane illud, quod apprehendimus supra cœlum empyreum per modum loci continentis illud: item cum concipimus denominationem visi, aut cogniti in re denominata per modum euiussam passionis, & sic de aliis prædicamentis: ergò vitra priuationes, aut negationes, quæ apprehenduntur per modum qualitatis, & relationes rationis, quæ apprehenduntur ad modum relationis realis, dantur alia entia rationis ad modum aliotum prædicamentorum.

37. Ad primum respondetur negando antecedens. Ad cuius probationem dicitur habitudinem, quam priuatio; enegatio dicunt ad subiectum, es formam: equam omne ens rationis dicit ad intellectum, esse tantùm relationem secundum dici, seu transcendentalem. Non enim per illam dicuntur esse alicuius sicut termini, sed sicut subiecti forme, seu principia. Quod non
tollit, quin priuatio, enegatio constituant speciale genus entis rationis quasi absolutum. es condistinctum
à relatione rationis, que intra limites entis rationis, suo modo est relatio secundum esses prædicamentalis, vt suo loco videbimus.

Adde, quod si intellectus in ipso ente rationis, quod est privatio, aut negatio, rursus cognoscat illum transcendentalem ordinem, quem habet; proculdubio essiciet veram relationem rationis: quia tunc comparat vnum alteri, & cognoscit respectum secundum dici, seu transcendentalem ad modum prædicamentalis: quod sufficit, vt siat vera relatio rationis; siquidem eius sieri est cognosci.

Ad secundum, omissis quorundam solutionibus, inter quos videri potest noster Didacus disput. 3. qu. 5. breuiter respondetur entia rationis, que in illis, & similibus casibus siunt, sufficienter reduci ad aliquod ex enumeratis.

Si enim spatium imaginarium, quod argumentum inducit, concipiatur intra latera alicuius corporis vacui, est vera priuatio, vt patet ex definitione vacui ab Aristot. tradita 5. Physicorum. Si verò concipiatur extra omne corpus continens, vt est inane illud, quod apprehenditut extra cœlum empyreum, est pura negatio. Quòd si vacuum illud, aut inane sic conceptum, comparemus ad aliquid aliud, per modum continentis ad contentum, tunc siet relatio rationis. Et idem proportionabiliter est de denominatione extrinseca, vt n. 35. explicuimus.

38 Consulto omittimus quandam doctrinam, quam aliqui in præsenti adducunt ex D. Thom. 1. parte, q. 28. art. 1. quoniam commodiori, & proprio loco c. scilicet de relatione, eam exponendam reservamus.

Vt autem omnia, quæ ad ens rationis pertinent, quantum in nobis est, completa relinquamus: obseruandum est ens rationis vniuersalissimè sumptum esse transcendens respectu suorum inferiorum. Cum enim eotum disterentiæ non sint omninò mbil, neque entia realia:necessariò asserendum est esse entia rationis: ex consequenti ens rationis includi in illis. Ex quo rursus sequitur non dari vnum suptemum genus entis tationis: sed possumus ex dictis tria quasi prædicamenta constituete scilicet sietionem carentiam, et relationem.

Primum genus est in infinitum multiplicabile, iuxta infinitas combinationes, quas intellectus potest fingere inter partes diuetsarum specierum: & ideò relinquendum est.

Garentia etiam, seu negatio communiter sumpta Colleg. Compl. Logica. immediate dividitur in privationem, & negationem proprie dictas, vt sup. diximus. Que etiam subdividuntur, iuxta divisionem formatum, quatum sunt carentie, & per consequens divagantut per omnia prædicamenta, proprer quod etiam vt alienæ relinquendæ sunt.

Tettium verò genus, scilicer relatio rationis, quia magis accedit ad institutum Dialecticum; sic potest definiti: Est ens rationis ex aliqua intellettus comparatione resultans. Relatio enim rationis, vt ipsum nomen indicat, non potest intelligi absque intellectu plura extrema comparante. Nomine autem comparationis in præsenti intelligimus quamcumque cognitionem rei cum ordine ad aliam. In quas verò species relatio rationis dividatur, commodius explicabimus quæstione sequenti.

### QVÆSTIO V.

Quid sit secunda intentio Logicalis & qua eius proprietates,& species.

L'aminatis de ente rationis in communi iis quæ necessaria sunt ad cognoscendas secundas intentiones, quæ sunt obiectum Logicæ: tempus est ve de ipsis disputemus. Sed antequam ad vnamquamque in speciali descendamus: ad calcem hums disputationis de illis in generali, quæ necessaria visa suerint, breuiter præmittemus Qui plura voluerit, consultat Herueum tract de secundis intentionibus. Mainm sec. 4. de Vniuersalibus, Sanch. lib. 2. Logicæ, Carolum Billeum in opere de secundis intentionibus, & alios.

Primò ergo sciendum est, quòd intentio in communi sua significatione dicit tendentiam in aliud. Aliter autem à Theologis, & Philosophis: & aliter à Diale&icis vsurpatur. Apud illos significat actum voluntatis circa sinem; & aliquando etiam ipsum sinem: vt cum dicimus, mea intentio in prædicando est salus animarum. Diale&ici verò sumunt intentionem, quatenus sonat attentionem quandam: iuxta quod solet dici, pluribus intentus minor est ad singula sensus: idest pluribus attentus: ideò nomen intentionis tribuunt actibus intellectus, cuius proprium est attendere. Sed quia sepè nomina ipsa actuum applicari solent obiectis eorum: ideò nomen intentionis non rarò vsurpant Dialectici pro obiectis actuum intellectus: distinctionis tamen gratia actus ipsos appellant intentionem formalem; obiectia verò intentionem obiectivam.

40 Harum vnaquæque in primam, & secundam dividirur, ex co quod intellectus potest duplicitet versari circa tes. Si enim cognoscat cas secundum id, quod habent à parte rei, vt quando cognoscit hominem esse animal, aut equum esse hinnibilem; tunc iple actus cognoleens dicitur ,prima intentio formalistres verò cognita dicitur prima intentio obiediua: & nomina sic significantia res, dicuntur nomina primæ intentionis, ot bomo, equus. Si verd intellectus cognoscat res, non secundum ea, quæ conveniunt illisa parte rei; sed secundum ea, que habent ab operatione einsdem intellectus; vt quando cognoscit animal esse genus, aut hominem esse speciem? tunc iple actus cognolcens dicitur lecunda intentio formalis, res verò cognita secundum illud esse, quod habet ab intellectu, dicitur sécund vintentio obiectiua: & nomina significantia res secundum tale esse, dicuntur, nomina secundæ intentionis, vt genus, & species. Quamuis autem hac ita fint; vsu tamen receptum est, ve prima & secunda intentio sie G 2 ablque

absque addito prolatz, pro obiectiuis fere semper

Ex quibus apparer, quod secunda intentio obie-Aiuasemper est ens rationis : veraque verd formalis, ve pore actus intellectus, semper est ens reale: prima etiam intentio obiectiua ( quidquid dicat Herueus vbi supra, quem reche impugnant Caiet.cap.de specie, Soro quæst.3. Vniuersalium, & Massloco citato, quæst. 2. absolute loquendo, etiam est ens reale: quia si ante formationem entis rationis necessariò supponitur cognitio entis realis, vt suprà num, 19. probatum est: ergo attentio, seu intentio obiectina, que absolute, & simpliciter est prima; necessariò est ens reale. Verum est aliquando contingere, præsertim in prædicabilibus secundas intentiones materialiter acceptas. ab alus secundis intentionibus denominari: led tunc priores secundum quid tantum denominantur primz, comparatione posteriorum superaementium: quia respectu carum induunt conditionem, & officium primarum. Ex quo etiam fit intentiones istas non esse multiplicandas secundum numerum, ita vt appellentur tertiæ, & quartæ: Si enim, quando vna secunda intentio denominatut ab alia, induit rationem primæ; illa alia superueniens non recte dicitur tertia, sed secunda.

41. Secundò morandum est plures esse relationes rationis præter illas, que considerantur à Logico, ve disp.i.n. 26. norabamus. Nam præter eas, quas ibidem adduximus manifestum est, tum ca, que considerat Grammaticam, vt pronomen, participium, declinatio, & cætera, quæ pertinent ad orationis congruitatem; tumeriam ea, que considerar Rhetorica, vt exordium, epilogus, synecdoche, & alia, quz ad orationis ornatum pertinent, pro formali fignificari relationes rationis : que tamen vt patet non continentur sub obiecto Logicz. Quare explicandum restat, in quo differant relationes rationis, quas Logica speculatur, mempè definitio, proposino, subiectum, syllogismus, &c. ab illis, quas confiderant Grammatica, & Rhetorica. In quo parum videmus immorari Doctores : cum tamen in hoc ita sit intima obiecti Logicæ penetra-

Plena harum relationum cognitio pendet ex dicendis in prædicamentis de relationibus realibus, per ordinem ad quas relationes rationis cognoscuntur. Ibi distinguemus in vnaquaque relatione, relationem iplam fundamentum eius, tationem sundandi, & interdum conditionem sine qua non: vt in patte patermitas est ipsa relatio, substantia patris est fundamentum & (iuxta aliquotum sententiam) potentia generatiua est ratio sundandi, generatio verò ipsa est conditio, sine qua non.

42. Hæc ergo omnia suo modo docent inucniri in relationibus rationis. Nam relatio creatoris, v. g. quam in Deo concipimus ad creaturas, habet pro fundamento iplam substantiam diuinam; pro ratione verò fundandi possumus assignare attributum omni potentiæ: ipla enim est ratio, propter quam Deo tribuimus talem relationem & tandem in hac. & similibus relationibus cognitio nostri intelle-Aus est conditio sine qua non, si enim illa non esser, omni potentia non intelligeretur fundare talem relationem. Quod aurem nost a cognitio non sit ratio fundandi hanc telationem, paretiquia quamuis relatio creatoris sit eff dine à cognitione & ipsa tamen cognitio non se habet ex parte fundamenti, ve ratio recipiendi talem relationem. Non enim ided Deus fundat per intell Aim relationem creatoris; quia cognitus est: sed quia est omnipotens, & produxit creaturas: ac proinde omnipotentia ipsa & non cognitio nostra, est ratio fundandi talem relationem.

Quia ergo specificatio, & distinctio relationum realium colligitur benè ex rationibus fundandi, ve suo loco ostendemus:ideò hæc etiam erit congrua via ad inuestigandam specificam constitutionem, & distinctionem nostrarum relationum : & per consequens hine petenda est prima diuisio relationis rationis. Alique enim funt, que immediate fundantur ab intellectu supra aliquod ens reale, ve pater in relatione creatoris, quam explicuimus in similitudine, quam in essentia habent persona diuina; & aliis huiufmodi. Aliz verò sunt relationes rationis prædictis immaterialiores, quarum ratio fundandi non est aliqua envitas, ut perfectio realis; sed denominatio extrinseca, præcipuè quæ sumatur, vel à voluntate in ponente-vocibus lignificationem, vel ab intelle &u cognoscente rerum veritatem. Et huiusmods sunt rel tiones rationis, quas considerant Grammatica, Khethorica, & Logica.

43. Quod satis demonstrant subiunca exempla. Nam in Grammatica declinationes nominim, aut verborum conjugationes, quas diximus esse telationes rationis, non sundantur immediate se pia entitatem realem vocum; sed supra illas iam ad significandum deputaras ex libera imponentium voluntate. Vide ratio sundandi non est ipsa entitas vocum, sed impossitio passiua earum, seu denominatio extrinsca à voluntate imponente, quod idem est.

Similiter exordium, tropus, figura, & aliz relationes, quas considerat Rhetorica, non solum præsupponunt impositionem vocum, vt patetised requirant eriam ex parte rationis fundandi ipsam congruitatem, quam intendit Grammatica. Postqu'am enim Grammatica ordinat voces significativas in forma orationis congruzideinde Rhetorica exornat, & reddit orationem pulchram. Per quod duz ista artes, & relationes rationis, quas considerant, essentialiter inter se distinguuntur, vt consideranti patebit

Tandem idem cernitur in relationibus logicis; Nam generalitas, qua animal referturad suas species, non fundatur, immediate supra entitatem realem, ita vi ipla persectio realis animalis ur ratio fundandi; sed supra talem entitatem, quatenus cognita est. Non enim animal ex co præcisè, quod sit viuens sensibile, est immediate capax genercentitatis; sed ex eo quot sit cognitum fine speciebus, seu abstractum abillis, ve infra disput. 3 num. 61. oftendemus. Et idem est de aliis relationibus logicalibus, quibus quia commune est fieri per actum ich xum: commune etiam est fundari immediate supra cognitionem passinam, seu denominationem extrinsecam cogniti. Que doctrina est expressa D. Thom. in i dift a quæft. i artic. s. de potentia quæft. 7. art. 1 1. & op. sc. 48 cap. 1. cuius verba adducemus loco citato.

44. ¶ Ex quibus plura iam licet inferte. Hinc enim primò intelligitut, quare telationibus logicalibus vinuersalitet conueniat, vi propria passio, esse veritatis ostensius, vi suprà disput. 1. num. 30. tetigimus: cum tamen id non habeant relationes Grammatice aut Rhetoricæ. Quod significarunt antiqui Dialectici in illo versu, que in refert Flandria 1. Meth. q.8. art. 6.

G R A. loquitur, D I A, vera refert: RHE. verba colorat.

Gra, id est Grammatien: Dia idest Dialectica: Rhe, id est Rhetorica Nescitur inquam hoc ex eo quod, cum in relationibus logicatibus cognitio passina sit ratio sundandumon solum relationes ipse, sed etiam ratio sundandi, ex qua tota relationis essentia pender.

relationes dica: & ideò relationum Logicalium notitia, & non alsarum per le, & intinsecè iunat ad penettandum intellectum, & modum operandi eius. Cum autem propria veritas reperiatur in intellectu, & ab eo deriverur ad rea, vt docet D. Thom. 1. part.q. 26. artic. 1. & ostendemus in libris de Anima : inde tandem sit solas relationes Logicales, quæ per se notisseant proprium modum operandi intellectus, esse veritatis ostensiuas.

Ex quo viterius sequitur, solas has relationes propriè appellati secundas intentiones. Câm enim se cunda intentio formalis sit quasi secunda attentio reit tunc aliqua relatio rationis propriè est secunda intentio obiectiva, quando sundatur suprà rem, secundum quod cognita est, quod proprium est relationum Logicalium. Cum quo tamen stat, quod nomen secunda intentionis sapè Dialectici extendant ad omnia entia rationis; yt quando terminum dividunt in terminum prima, & secunda intentionis: quia in omnibus entibus rationis, quodammodo invenitur secunda attentio: secundum quòd prasupponunt cognitionem entis realis, yt suprà n. 19. notavimus. Sed saccacceptio secunda intentionis valdè impropria est, yt ex dictis constat.

45 ¶ Secundò infertur quomodò possit vicumque ordinari arbor relationum rationis: (omnes enim comprehendere iuxta regulas divisionis essentialis est ferè impossibile.) Primò ergo relatio rationis dividitur in eam, cuius ratio fundandi est aliquod ens reale, & in eam, cuius ratio fundandi est denominatio extrinseca. Sub primo genere continentur, quæ per se non pertinent ad aliquam facultatem rationalem, ve relatio cratoris, similitudo inter divinas personas, relatio, qua Antichristus dicitur posterior Adam, & aliæ similes.

Secundum genus continet illas relationes, que sunt obiectum per se alicuius facultatis rationalis. Ex qua parte (omissis aliis que sunt in isto genere) potest dividi in eas, quarum ratio sundandi est denominatio extrinseca à voluntate imponente significationem; & in eas quarum ratio sundandi est denominatio extrinseca ab intellectu cognoscente. Hoc secundam genus propriè dicitur secunda intentio, est que obiectum adequatum Logice. Primum verò genus subdividitur in telationes Grammatice, & Rhetorice tanquam in species subalternas, quarum vnaque que continet plutes species, quas explicant Grammatici, & Rhetores, ad quos hoc tanquam proprium remittimus.

46 Relatio propriè dicta dividitur prima divisione in tria genera, iuxta tres operationes intellectus, à quibus res possunt denominari cognitæ: nempè in sécundas intentiones quæ præsupponunt apprehensionem, & dirigunt illam; & in eas, quæ præsupponunt, & dirigunt iudicium; & in eas quæ præsupponunt, & dirigunt discursum. Iuxta quam secundarum intentionum divisionem, suprà disp.1. num. 38. Logicam divisimus in tres partes.

Primum genus plures continet intentiones, quas fic possumus ordinare. Aliz enim sunt, que conse-

quuntur apprehensionem rei, vt subiicitur alteri: & ab his res denominantur subiicibiles. Aliæ verò sunt, quæ consequentur apprehessonem rei, vt de alia prædicatur, à quibus res denominantur prædicabiles. Subiicibile dividitur eadem proportione, ac prædicabiles quia vt cap de differentia ostendemus, vnicuique prædicabili respondet proprium subiicibile: vnde ex divisione prædicabilis potest sufficienter colligi divisio subiicibilis.

Prædicabile ergo dividitur in prædicabile de vno tantum, ve individuum; & in prædicabile de pluribus, scilicer vniversale, seu mivocum. Sub primo membro cotinentur etiam prædicata æqualia, ve quando differentia prædicatur de specie: tune enim non prædicatur de pluribus, neque tespectu illius est vniuersalis, vt ostendemus cap. de différentia. Ad secundum verò, scilicet vniversale, pertinet redu-Ctive analogia, aut etiam æquivocatio: quæ licer simpliciter sint relationes, & intentiones rationis; sunt tamen secundum quid vniversalitates : quia non in rebus iplis, led in nominibus tantum fundantur, ve suo loco decemus. Déinde vniversale dividitur in quinque vniversalia, scilicer genus, speciem, differentiam, proprium, & accide: s. Quæ sunt species infimæ : vbi consequenter sistit divisio secundarum intentionum, que consequuntur apprehensio-

47 Secundum genus secundarum intentionum, illarum scilicet, quæ supponunt, & dirigint iudicium, potest nomine incomplexo appellari propositio: dividiturque essentialiter in affirmativam, & negativam, vt ex Arist. & D. Th. ostendimus lib. 2. Institutionum, c. 3. Quæ eriam sunt species insimæ: nam alie propositiones, divisiones, vel sut analogæ in analogata, vel subiecti in accidentia, aut eriam accidentis in subiecta, vt ibidem diximus.

Tertium tandem genus secundarum intentionum potest nomine incomplexo appellari argumentatio; dividiturque in syllogismum, & inductionem, iuxta ca, quæ 3. lib. Summul. cap. 3. diximus. Ex quibus inductio dividitur in ascensum, & descensum: & syllogismus in ties siguras; & vnaquæque in suos modos. Qui etiam sunt speciei insimæ sumpti formaliter pro secunda intentione: nam aliæ divisiones syllogismi in demonstrativum, topicum, & sophisticum; in singularem, & vniversalem; in categoricum, & hypotheticum, & similes, sunt accidentis in subiecta, vtibidem diximus.

Tandem nota, quòd licet secundæ intentiones, vtpotè accidentia quædam rationis, collocentur in prædicamento in abstracto, & non in concreto, sicut de
accidentibus realibus dicemus in anteprædicamentis:
desecu tamen nominum abstractorum, vel quia non
sunt ita vsitata, aliquando vsi sumus nominibus concretis; qualia sunt subiscibile, prædicabile, genus,
species, propositio, argumentatio, syllogismus, &c.
Sed sumenda sunt in abstracto pro secundis intentionibus quas pro formali significant; vt ita exactior sit
earum coordinatio. Quam vt ipsis oculis intuendam
proponas: fàcilè ex dictis potetis ad formam arboris
redigere.

G 3 PORPHY



# PORPHYRII ISAGOGE

### DE QVINQVE VNIVERSALIBVS

OLENT Commentatores Autoris: in cuius librum Commentation tatia parant, nomen, vitam operis inscriptionem, vilitatem, methodum, & obiectum suis Commentariis præfigere. In his nos al-

tiora petentes non immorabitur.

Autoris nomen fuit Porphyrius, cuius vitam, & mores, patriam, & genus, Soto hîc, & Recentiores, ex Volateriano docent. ¶ Opis inscribitur Isagoge, seu introductio simpliciter, & absque aliquo alio, vel per antonomasiam, vt vult Ammonius, vel quia res, cuius erat introductio, nota erat Crisasorio, cui Porphyrius tractatum hunc remisit. ¶ Eius vtilitas est maxima: vniversalium cognitio simpliciter est necessaria ad exactam prædicamentorum notitiam comparandam. Licet autem posset cum illis simul tradi; commodius tamen, & vtilius à Porphyrio in formam isagoges redacta est ¶ Methodus est facilis, & modo introductorio definiendo, dividendo, singuláque exemplis il-

lustrando, ve tyronibus expediebat.

Obiectum (quidquid alij dicant) est vniversale in communi, sumptum pro secunda intentione, non pro denominata, aut aggregato ex vtroque; sic enim est ens per se, & pars obiecti a æquati Logicæ, vi constat ex divisione eius paulò ante adducta; vnde non est cur in hoc ampliùs immoremur. Solùm est advertendum Porphyrium, & Dialecticos frequentiùs tractare de hac & aliis intentionibus Logicalibus significatis in concreto; non quia Logica per se, & ex æquo consideret, tam intentiones, quam res, quæ ab eis denominantur; aut quia de aliquo ex vtrisque aggregato lit, vt recté notauit Caiet. cap. de genere part. 2. in solutione ad vltimum; sed quia notitia secundarum intentionum non omninò propter se quæritur, sed propter res, quarum cognitioni deserviunt, vt diximus suprà disp 1. num 30. & ideò de illis, non tam in abstracto, quàm in concreto significatis, disputatur; quia nomina concreta significant formas connotando subjectium, vt constabit infrà disp. 4. In quo etiam sensu dixit benè. Avic. Logicam esse de secundis intentionibus adiunctis primis; id est, de intentionibus formaliter, de rebus verò materialiter, & denominative, vt explicat Caiet. loco citato.

Dividitur integer liber in tres partes. Prima continet procemium. Secunda de singulis qui que vniversalibus per quinque capita dissert. Tertia omnia situul comparat, & in quibus conveniant, in quibus ve differant; sexto, & sinali cap absolvit. Sic partitur hunc librum soan. Argyrop, cuius translatione, tam circa Porphyrium quam circa Aristot frequentius vtemur, eo quòd

communiùs circumferatur.



### IIVM PORPHYRII.

T E



RIMO proponit Porphyrius necessitatem huius tractatus ad notitiam prædicamentorum acquirendam. Déinde oftendit materiam de qua acturus est, enumerans quinque vniuersalia, scilicet genus differentiam, specim, proprium, & accidens Et tandem facil ores quæstiones, altroribus relicis, explicare pollicetur. Appellat autem altrores, que maiori indigent inquisitione, quam ve a tyronibus percipi possint. De quarum numero (inquit) sunt, an vniuersalia in re subsistant, vel in sola intellectus notitia : an corpora sint, vel corporis expertia: an separata, vel in sensibilibus posita.

#### 24.0 T



VAM be necessaria prædicabilium cognitio ad prædicamentorum notitiam comparandam, inde satis liquet : quia prædicamentum, vt omnes communiter

definiunt, est series, seu coordinatio prædicabilium secundum debitam subiectionem, vel prædicatio-eum: ergò prædicabilia sunt partes prædicamentorum : ac proinde illorum notitia valde conducet ad horum cognitionem.

Iam verò circa hoc Porphytij proæmium disputant Doctores de vniuersalibus in communi mouentes non solum cas quæstiones, quas Porphyrius tra-Care recusauit; sed & alias plures his adhuc altiores: quod Cano lib 9. de Locis cap. 9. laudat; Soto tamen aliquas inuitus tractat. Sed revera materia est summe necessaria, & ex ca pendent fere omnia, quæ tractantur in Logica: Vnde nobis etiam erit ignofcendum, si morem nostri temporis sequentes casdem quæstiones pertractemus. Quas distinctionis gratia ad duas disputationes reducemus, in priori colligentes, quæ pertinent ad effentiam vniversalis, tam ex parte materiz, quam ex parte forme, vt postea in sequenti de passionibus eius disputemus.

Pro his autem, & aliis infrà tractandis, aduertendum duximus sæpiùs vioros esse nominibus apud Latinos non ita vsitatis : quia summè sunt necessaria ad penetrandas res, de quibus disputatur. Et ideò, quamuis minus Latina; non sunt tamen fastidiosè contemnenda: quia vt benè in-quit August. 4. de Doctrina Christiana, cap. 11. Quid obest claus lignea, si per cam id quod volumu,

perire licet.

### **ቚ፟ጜቚቚ፟ዀ፟ዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀ**

### DISPVTATIO

De essentia uninersalis.



T Confusio quam vninersalis nomen afferre potest auferatur, percipiamusque, de quo vniuersali sie nobis in prælenti sermo:notandum est vniuerfale primò diuidi in complexum, & incomplexum. Complexum est principium illud gene-

rale, seu propositio vniuersalis, in qua veritates alicuins scientiz fundantur : & generaliter omnis pro-positio signo vniuersali assecta dicitur in hoc sensu vniuersale. De quo agimus in præienti.

Vniuersale incomplexum est, quod voce simplici fignificatur, & est sie vnum, vt dicat aliquem ordinem ad plura : vnde ex diùersitate hous ordinis sumuntur diuerlæ acceptiones vniverlalis incomplexi. Primo enim potest aliquod vnum habere ordinem ad plura, ve causa corum; & hoc appellatur universate in causando; cuiu modi est Deus, & aliz cause vni-uersales. Secundo, ve exemplar, & similiendo corum, appellaturque uninersale in representando: & huiusmodi sunt idea artificis, species intelligibiles, & generaliter omnes actus intellectus, quibus cognolcuntur naturæ communes : omnia enim hæc funt exemplar : & similitudo plurium, vt patet. Tertid aliquid potest comparari ad plura, ve tignum corum: & huiusmodi sunt voces communes, que quia plura lignificant, dicuntur uninersales in significando.

Quartò tandem aliquid potest respicere plura ve existens in illis; vnde oritur, quòd de eis prædicetur : cuiusmodi est animal, & aliz naturz communes, quæ veit existunt in suis inferioribus, & de il. lis prædicantur. Et hoc appellatur universale in effendo, seu in pradicando, éstque simpliciter, & absolute vniuersale : nam alia enumerata entitatiue, & simpliciter sunt singularia, vt per se constat; solumque dicuntur vniuerlalia : quia caul int, repræsentant, vel fignificant plura, quod est esse vniuersale secun-

Aliis ergò acceptionibus relictis, solum disputamus in præsenti de vniuer ali in essendo, seu in prædicando: quod solet etiam appellari uninersale Logicum: quia contineur sub obiccto Logica. Differunt autem vniuersale in essendo, & in prædicando, tanquam essentia, & passio: quia ex eo, quod aliquid sit in maltis, sequitur posse de illis pizdicari. Proprer quod etiam Aristor vniuersale Logicum interdum definit per esse in multis, interdum verò per prædicari de illis, vt magis înfrà constabit.

QVÆST.

Mn à parte rei dentur natura, qua denominari possint universales.

VT clariès procedamus, agemus in his prioribus quæstionibus de vniuersali ex parte materiæ, seu de his quæ pertinent ad naturam denominatam; posted verò de secunda intentione, quæ est forma illins.

Pro intelligentia ergo, tum tituli huius quæstionis, tum etiam eorum; quæ in aliis dicenda sunt, sciendum est, quod actus intellectus consueverunt appellari partus, seu conceptus mentis, sumpta Metaphora à partu, seu conceptus prolis. Vnde etiam nomen conceptus extensum est ad significandum obiectum actus, seu rem ipsam, quæ intelligitur: claritatis tamen gratia actus ipse appellatur conceptus formalis, & tes quæ cognoscitur, conceptus obiectivus.

Quia verò intellectus potest separare perfectiones, quæ à parte rei sunt idem in aliqua re, formaréque de vinaquaque distinctum conceptum formalem, ve quando in homine cognoscie rationem animalis sine rationale: hinc est, quod etiam daneur in qualibet re plures conceptus obiectivi, nempè rationes illæ, seu gradus, qui correspondent conceptibus formalibus; quamuis à parte rei tales rationes seu gradus non distinguantur. Ex quo rutsus sequitur nomine conceptus obiectiui non significari iplas res materialiter sumptas, & secundum omne id quod à parte rei habent, sed secundum illam rationem, gradum, aut persectionem, quæ intelligitur per conceptum formalem. Quare si in quolibet singulari, verbi gratia Petro, præter differentiam individualem dantur etiam rationes gradus, seu persectiones communes, que possint sine illa intelligi, manifestum est quod concepsus obiectivi non semper erunt rationes indiuiduales : sed sæpiùs erunt rationes, gradus, seu nature communes : que consequenter erunt materia vniuersalis. In hac ergo quæstione inquiritur verum à parte rei dentur tales conceptus obie-&ivi gradus, seu naturæ, quæ denominari possint vai-

3 Heraclitus, & Cratylus philosophi Platone antiquiores, teste Aristotele libro primo, Metaphys, capite sexto, & libro quarto, capite quinto, negaverunt esse in rebus naturas vniuersales. Propter quod criam scientias abstulerunt, nihil certò sciri posse affirmantes; eò quod res omnes sint in continuo motu, & sluxu; scientiz autem debeant esse de perpetuis, & necessaris.

Quartum fundamentum adducit Diuus Thomas quarto Metaphyl. lectione 12. quia de re quæ mutatur, in quantum mutatur, nihil potest verè affirmari; quod enim mutatur de albedine in nigredinem provt sic, nec est album, neque nigrum: sed res omnes sunt in continuo sluxu, & mutatione: Ergo de illis nihil potest verè affirmari. Quam opinionem vsque adeò secutus est Cratylus (testibus Atistot. & D. Thom. ibidem) quod existimauerit non oportere aliquid verbo dicere; sed ad exprimendum, quod volebat: movebat solum digitum: quia credebat veritatem rei, quam volebat enuntiare, prius transite quam oratio finitetur; breviori autem spatio digitum mouebat. Propter quod etiam Hera-

clitum increpabat: quia dixit fieri posse, vt bis eundem stunium quisquam ingrediarur; ipse enim neque semel arbitrabatur.

Ab hoc Heracliti, & Cratyli delitio non longè distant Nominales, qui vniversalia, & scientias a rebus abstulerunt, asserentes dari quidem voces vniversales, vt homo est animal; illique in mente correspondere conceptus formales, vniuersales: cæterum, neque vocibus, neque conceptibus ipsis correspondere in rebus aliquid commune; sed tantum singularia. De quibus quia non potest esse scientia: consequenter asseruerunt sola nomina, aut etiam conceptus formales posse ad obsectum scientiarum pertinere.

Pro hac sententia refertur Ocham capite 14. suz Logicz in 1. dist. 14. quzstione 7. vbi etiam, idem tenent Gabriel. & alij quibus sauere videtur Arist. cap. de substantia, vbi desiniens secundas, id est vniuersales substantias ait: Illas significare quale quid, significare autem solis vocibus conuenit vt patet. Et lib. 1. de anima. text. 8 ait: animal autem vniversale, aut mibil est, aut posterius, Similiter autem, & si quid commune aliud predicatur. Id est, animal vt vniuersale, nihil est, aut est post res: in vocibus scilicet, que impositee sunt ad significandum, postquam res sunt.

Ratione etiam suaderi potestiquia quidquid existit à parte reisest singulare : ergo à parte rei nulla datur res, seu natura vniversalis; sed tantum voces aut conceptus : quæ vt paulo ante diximus, entitative sunt singularia. Patet consequentia : quia vniversale opponitur singulari; ergo si à parte rei omnes res sunt singulares, à parte rei nulla erit vniversalis.

6. Secunda sententia przeedenti opposita concedit naturas universales, & addit cas esse à parte rei à singularibus separatas, esseque principia oiunium individuotum talis natura. Quam opinionem Aristor. 1. Metaphyl. capite 6.& libro 7. capite 8.Platoni. Quem licer in bonum sensuin explicari contendant gravissimi Patres, & Doctores: quod scilicet loquatur de idæis in mente divina existentibus. vt exponunt Augustinus, Dionysius Areopagita, Nazianzenus, Seneca, Plurarchus, Eugubinus, & Picus Mirandulanus, quos referunt hic Masius, Conimbicenses, & alij: illud ramen est magni ponderis contra Platonem, quod quamuis Dinas Thomas libro 4. de regimine Principium, cap 4. dicat Atistot, non plane referre aliorum sententias; maxime Socratis, & Platonis in hoc tamen sequens Aristot, tribuit prædictam opinionem Platoni, 1.part. quaft. 1 5. art. 1. ad 1. & quæit.84. artic. 1. opusc. 5. & alibi sæpè: quem sequuntur Abulens. n arth. 25. quæft. 572. Auerr. Ferrar. Sotus, Carthulianus & alij.

Quicquid autem sit de hoc, duo sundamenta istius sententiæ adducir Aristot. 7. Metaphys. text. 55. Primum est: quia scientia est de vniuersalibus, perpetuis, & inuariabilibus: ergo præter singularia, quæ sunt caduca, & contingentia, ponendæ sunt naturæ aliquæ reales & vniuersales à singularibus separatæ. Probatur consequentia: quiaaliàs non essent mutationis, & contingentiæ expertes: si cum ipsis singularibus orirentur, & interirent.

Secundum est : quia vnumquodque producitur à suo simili : sed multoties videmus ignem generati à non igne, & alia pluta non similibus : ergo ponendæ sunt aliquæ naturæ vniuersales separatæ, quæ sint principia & causæ omnium habentium talem naturam : vt sic vnaquæque tes semper producatur à

### Disput. III. de Essentia vniuersalis, Quæst. I. 81

fuo simili. Alia leuiora argumenta videri possunt apud Auctores citatos.

7. Nihilominus tamen dicendum est primò, à parte rei non solum dari voces, aut/conceptus formales communes, sed illis verè correspondere conceptus obicciuos, seu naturas vniuersales. Hzo conclusio est communis consensus Philosophorum contra Nominales. Pro qua videri possunt Boec.hic, D. Th.de ente & essentia, c.4. & opusc., 5. & 56. Beatus Alber. tract. 2. Logicz, Masius sea. 2. de Vninersalibus q.1. & alij. Recentiores, Sumirurque ex Arift-1. Periermen.c. 5. vb1 ait: Rerum alie sunt universales, ulie particulares, & lib.1. Poster.c. 1. docet vniuersalia esse notiora singularibus, illáque intellectu, hæc verd sensu cognosci; quod eriam docer 2. de anima, c. 5. Quibus locis non potest elle sermo de vocibus : siquidem voces, etiam communes, sensu percipiuntur, vr patet: ergò loquitur de rebus significatis.

Ratione etiam probatur. Primo plutes sunt prædicationes verz,& necessariz, in quibus genus prædicatur de specie, & species de individuis. Huiusmodi enim propositiones, Petrus est homo, homo est animal, veræ sunt, & necessariæ Ergo id quodin illis enuntiatur, est res aliqua, & non voces, aut conceptus formales. Pátet consequentra: quia si voces, aut conceptus prædicarentur, v traque propositio esset falsa, & impossibilis: nam ica fallum est dicere Petrum esse hanc vocem, homo: sicut dicere hominem esse conceptum formalem

animalıs.

Respondebis eum Nominalibus voces communes, v.g.homine aut unimal, non significare aliqua naturam communem individuis; sed immediarè ipla singularia.

Sed contra hoc est : qui adhuc essent falsæ, & impossibiles propositiones, in quibus subjectum est rerminus singularis & prædicatum terminus communis: si quidem hac proposicio, Petrus est homo, reddecet hunc sensum : Petrus est omnia singularia hominis, quod per le constar esse fallum.

Secundò probatur: quia scientiæ reales verè tra-Ctant de rebus, sed de non singularibus ergo de rebus vniuersalibus Minor, & consequentia constant : quia singularia sunt corruptibilia, & à natura per accidens intenta. Maior autem probatur: quia Philosophia definiens hominem quod sit animal rationale, non desinit hanc vocem, Homo: si quidem illa non constat corpore,& anima rationali. Et Astrologia demonstrans teriam esse rotundam, id non probat de vocibus, ve Pater. Vrimur tamen eius loco rebus: quia has ad solas adducere non possumus, ve inquit Arist. in lib Topicorum:ergò verè dantur res,& naturæ vniuersales.

8. Dicendum est secundo naturas vniuersales non esse à parte rei à singulatibus separatas. Hæc etiam conclusio recipitur vnanimiter à Philosophis. Quam probat. Arist. contra platonem plutibus locis: sed præ-cipue 7. Metaph text. s'r. vbi illum ex professo impugnat. De quo videri possunt D. Th.ibidem lect. 14. &

alij Auctores citati.

Probatur primò ratione desumpta ex codem Angelico Doctor opulc. 55. & 56 Quia impossibile est aliquid esse de essentia alterius, & quod non sit in illo: imò prædicatio necessario requitt aliquam identitatem rei de qua dicitur,ve indicat ipsa forma prædicationis, & nos infra ostendemus:ergò sibi ipsi contrarius est Plato, dum admittit naturas illas, seu ideas, esse de essentia singularium, veréque prædicari de illis, & simul asserit ab eis esse tealiter separatas.

Confirmatur ex codem D. Th.c.4 de ente, & essentia:vbi impugnans sententiam Platonis inquit: Neque separatum illud proficit in cognitione singulari signati, Ex quibus verbis sic format rationem Caier. ibid. quia genus, aut species est id, quo individua cognos-

cuntur; siquidem vnumquodque cognoscitur per suum genus, speciem, & differentiam : sed essentia per se subsistens non in singularibus, non est id, quo indiuidus cognoscuntur:cum vnumquodque cognoscatur quidditatine per id, quad est in co. & non per id, quad in co non est; ergò essentia per se sublistens, ve ponitur à Platoge, non est genus, neque species, neque, aliquod alish prædicatum essentiale respectu individuorum.

Secundo : quia si datetut talis natura à singularibus separata, simul effet vniuersalis, & non vniuersalia: vniuersalis quidem, vt supponimus, & non vniuersalis : quia talis natura, seu idea vere existerer à parce rei : ergò ex vi alicuius actionis realis; si quidem esset quid creatum. Sed quælibet actio realis terminatur adrem singularemiergo idea illa verè esse singularis. Probatur minor ; quiaillius proprium est fieri, cuius proprium est esse, seusublistere, ve probae D. That.p. 9 65 art 4 led in rebus creatisesse, sen sublistere, proprium est suppositi singularis; non verò name communis, ve docet idem Angelicus Doctor, q.n.de potentia att. 5 ad 1 3 & nos aliquando ostendemus; ergo id, quod propriè fit, est suppositum singulare. # Consulto omittimus alias rationes, que contra hec Platonis vniuersalia ex principiis sidei desumi possent: qualis est illa de peccato originali, quod totam naturam humanam infecit; cum tamen Christus homo fuerit illius incapax, & aliæ similes.

9. Ad argumenta respondetur. Ad fundamentum Heracliti & Cratyli responder Arist loco ibi citato ex 4. Meraph. veramque præmissam esse falsam quod probat optime sex rationibus. Et de majori quidem constat : nam dato quòd de pariere verbi gratia; dum mutatur de albedine in nigredinem, non posset verè dici esse abum, aut nigrum; tamen verè potest dici oppolitum, scilicer non esse album, neque nigrum, sed mutari; & sic iam erit aliqua determinata verifas, de qua possit esse scientia. Neque minor etiam est vniuetsaliter vera. ) inquit Arist. ) nam licet concedamus res esse sub motu ad quantitatem, & qualitatem.non tamen semper erit sub motu ad formam substantialem, & sic poterit esse aliqua determinata veritas. Quas rationes lase prosequitur. Aristot. de quo videri potest D. Thom.ibi lect. 12. Nos vnico verbo respondemus peccare argumentum arguendo à rebus fecundum existentiam ad easdem secundum essentiam. Licet enim singularia sint contingentia, & mutabilia; essentiz ramen sunt immutabiles,& perpetuz, vt disp.sequenti explicabimus.

Ad loca Arist.pro sententia Nominalium respondetur. Ad primam, ibi loqui de nominibus significantibus secundas substantias, non de ipsis secundis substantiis, ve patet ex eius verbis. F Secundum autem locum explicat optime D. Th. ibid lect. 1. & lib 3. sequenti lect. 1 2. qu'od scilicet Arist, illis verbis simul excludit opinionem Platonis, & docet modum, quo fit vniuersale, & ita sensus est; animal vniuersale nihil est ab speciebus separatum, ve fingebat Plato: est tamen in eisdem, vr quid posterius, scilicet ab intellectu fundarum, & ex earum conuenientia desumptum: vnde

mala est glossa adducta in argumento.

Ad rationem pro eadem sententia respondetur, quòd sicut naturæ vniuersales a parte rei sunt idem cum singularibus, ita à parte tei existunt per existentiam singularium; sicut etiam fiunt per actiones quibus fiunt fingularia. Ex hoc tamen folum fequitur non dati vniuersase à parte rei separatum: hoc enim est quod opponitur singulati; non tamen infertur non dati à parte rei naturas communes, & vniuersales, singularizatas tamen,& à singularibus à parte reinó separatas.

Ad fundamentu Platonis ex dictis patet. Ad primum

### Disp.III. de Essentia vniuersalis, Quæst. II.

concedimus scientias esse de naturis vniuersalibus, perpetuis,&c. Sed hoc ideò est, quia abstrahunt ab exi-Rentia, solumque considerant obie tum secundum essentiam. Constat enim, quòd codem modo, ac nunc est vera hze propositio: Omnis beme est animal. Esset eriam vera, si nullum existeret individuum hominis. Imè dato qu'od esset possibilis sententia Platonis de existentia reali vniuersalis separati, talis existentia non esset necessaria ad veritatem propositionis: quia etiam ante illam existentiam, ester verum hominem este animal, vt de se pater. Vnde ad probationem consequentiz respondetur essentias, seu quidditates vniuersales dici perpetuas & inuariabiles; non quia cum singularibus non oriantut, aut intereant, sed quia id non habent secundum se, sed ratione lingularium. Vnde iplæ secundum se, sunt perpetuæ, & inuariabiles negatiue, ve explicabimus disp. seq.

Adisecundum responderur errasse Platonem existimando inter causam, & esse dum necessariam esse simultudiaem formalem, & vniuocam: sufficit enim virtualis, seu eminentialis, vt paterin Deo respectu creaturarum, & generaliter in omnibus causis æquiuocis.

### Q V Æ S T I O I I.

### Verum à parte rei detur unitas formalis. in natura.

Supposito quodà parte rei dantur natura, qua denominari possunt universales, ulterius inuestigandum est, quid requiratur ex parte ipsius natura seu quid in ea à parte rei prasupponatur, ratione cuius sir capax secunda intentionis universalis, Et ad hoc ordinantur ista, & sequentes quastiones, de unitate formali: hac enim (si datur à parte rei) procul dubio est id, ratione cuius natura est capax universalitatis; siquidem non recipit eam ratione unitatis numerica, ut patet. Ut ergò à certioribus incipiamus, & necessalia alia simul explicemus.

Primò certum est, ad hoc ve natura sie materia apta vniuersalis, non debete esse singularem essentialiter, qualis est natura diuina; quæ quia est simplicissima; & actus purus, non admittit compositionem ex ratione communi, & singulari; sed ipsa per seipsam est essentialiter singularis; ac proinde repugnat esse vniuersalem. Vnde prædicationes in quibus natura diuina dicitut de personis, vi Pater est Dens, Filius est Dens, Esc. non possunt esse alicuius ex quinque prædicabilibus. Verum autem naturæ, quibus repugnat habere plura individua, ve de naturis Angelicis tenent communiter Thomistæ, possint esse materia vniuersalis, disput: 6. dicemus.

aceruus, & generaliter que componuntur ex entibus completis, aut rebus diuersorum predicamentorum, non posseesse materiam vniuersalis. Cnius ratio est maniscota: quia vniuersale, de quo loquimur in presenti, est vnum simpliciter: sed ens per accidens non est simpliciter vnum, sicut neque est simpliciter ens: ergò non potest esse materia apta vniuersalis:

Eadem ratione exclusiuntur transcendentia analoga, & zquiuoca. De quibus quia agendum est in anteprzedicamentis, nunc satis sit dicere, quòd sicut defectu vnitatis excluduntur à linea przedicamentali; ita etiam excluduntur à materia vniuersalium. Vode illz tantum naturz quz vniuocè, seu zqualiter, quantum est ex parte sua, partici pantur ab inscrioribus, vt est natura humana, & similes possunt esse materia vniuersalis.

Tandem quia de concretis accidentalibus infrà

agendum est, nunc etiam sufficiat dicete, illud aggrogatum ex subiecto, & accidenti ( sue torum hoc significet nomen concretum, sue non, de quo infra) non
posse esse materiam vinuersalis: quia provt sic est ens
per accidens constans rebus diversorum prædicamentorum, quod expresse docuit D. Th. cap. 6. de
ente, & essentia dicens: Ex accidenti, & subietto non
sit vnum per se. Vnde non resultat ex corum coniunstione
aliqua natura, cui intensio generis, vel speciei possis
attribui;

Ergo cum nature ifte, que possunt este materia vniuerfalis, non fint à parte rei à singularibus separatz, fed in eis existentes, vt oftendimus quaft. præcedenti: manifestum est iuxta pluralitatem realem, & distinctionem numericam individuoium naturas iplas esse realiter multiplicaras in Illis, & ex consequenti naturam humanam Petri verbi gratia esse vnam numero per vnitatem numericam quam habet Petrus, & naturam humanam l'auli esse vnam numero per vnitatem numericam, quam habet Paulus, & sic de aliis. Sed quia duz ifta natura solum distinguuntur per principia materialia, ex quibus sumitut distinctio numerice; non veid per alique principia formalia, seu essentialia, in quibus potius conueniunt: hinc · emergunt plures difficultates circa vnitatem formalem, vtrum scilicet in natura prætet vnitatem numericam detur à parte rei vnitas formalis. Déinderan talis unitas sit à parte rei communis individuis,& vna in illistan potius multiplicentur sicut multiplicantur vnitates numerica. Et tandem quomodo in quolibet individuo distinguantur vnitas formalis, & numerica. Quarum difficultatum rigidum examen est proprium Metaphysicz:sed aliqualis easum notitia conducit plutimum ad cognitionem vniueisalium.

12. ¶ A prima ergò incipiendo, Pro tituli intelligentia sciendum est ex Aristot. § M. taph. cap. 6. & lib. 10. cap. 1. Vnum est ens indivisum in se, & divisum à quolibet alio: sive vnum pro formali dicat solam carentiam, vt quidam dicunt, sive vt volunt alij, includat etiam essentialiter i fum ens, ita quod tàm ens, quàm carentia divisionis int: ent esfentialem rationem vnius, de quo alibi Quare vnitas etit vel ipsa indivisio, seu carentia divisionis: vel entitas indivisa. Quidquid autem dicatur certum est tamen tot esse vnitates, quot sucint divisiones: carentia enim specificatur, & cognoscitur per formam oppositam.

Diussio autem est duplex, ve probat Caietanus de ente, & essentia, c.4. quæst. 6 alia materialis, & alia formalis. Diussio materialis est, quæ causatur per principia materialia, seu disserentias indiuiduales; quæ quia sumuntur à materia, dicuntur materiales: & hac diussione diuiditur quæsiber species infirma in sua indiuidua. Diussio formalis est quæ causatur per principia formalia, seu disserentias essentiales; quæ quia sumuntur à forma, dicuntur formales quo modo disserur species cuius cunque generis. In hac autem diussione formali est latitudo, ve recte notat Caietan. potest enim sieri per disserentias formales magis, ac magis communes; sicut genera ipsa, quæ diuiduntur, possunt esse magis ac magis communia.

Vtrumque cernere licet in Petro, qui à Paulo dissert non per aliqua principia formalia, aut essentialia ein his enim omnind conveniunt, sed ratione materiæ, seu per dissertam individualem, & sic inter cos solum est distinctio materialis. At verd Petrus ab hoc equo non solum dissert ratione materiæ; sed per principium formale, scilicet rationale: sed ab hac planta dissert per aliud principium formale

C omme

### Disp.III. de Essentia vniuersalis, Quæst. II. 83

communius scilicet per sensibile: similiter ab hoc lapide differt per principium formale superius, seilicet per animatum: & sic de aliis, ascendendo per lineam prædicamenti substantiæ. Ex quo sit, quòd
tantùm divisso, qua homo dividitur in Petrum, &
Paulum, est materialis, & ex consequenti quòd in ea
nulla est latitudo. At vero, non solum divisso, qua animal dividitur in hominem, & equum, sed etiam, qua
viuens dividitur in animal, & plantam, & etiam,
qua mixtum dividitur in viuens: & non viuens, &
aliæ superiores sunt divisiones formales & per consequés in divisione formali invenitur latitudo explicata.

13. Ex quibus sequitur primò vnitatem esse duplicem: aliam materialem, & aliam formalem, Vnitas materialis erit vel carentia diuisionis materialis, vel entitas carens diuisione materiali iuxta duos modos dicendi supra relatos. Vnitas verò formalis similiter erit, vel carentia diuisionis formalis, vel entitas carens diuisione formali. In qua, sicut in ipsa diuisione erit latitudo: siquidem Petrus non solum caret diuisione formali: quia est rationalis: sed etiam quia est sensibilis, animatus, &c. Quod expresse docuit Arist. 5. Metaph. cap. 6. cuius verba in conclusione adducemus.

Secundo sequitur, quòd vnitas numerica est maxima vnitas, quia nullam admittit diuisionem: vnitas verò formalis minor est illa, quia non excludit diuisionem numericam: & intra latitudinem vnitatis formalis illa erit minor, quæ causatur per principium formale magis commune: quia plus admittit diuisionis. Verbi gratia in Petro vnitas, qua est hoc indiuiduum, est maxima: quia excludit omnem dinisionem: vnitas verò qua est vnus homo, est minor præcedenti: quia ex vi huius non excluditur, quod sit hic, vel hic homo: vnitas autem, qua est animal, est minor præcedentibus: quia ex vi silius non excluditur, quòd sit hoè animal, scilicet homo: aut illud animal, scilicet equus. Et idem proportionabiliter est de aliis gradibus superioribus, vt consideranti patebit.

vnitas dicit carentiam diuisionis: carentia aurem tanto maior est, quanto minus relinquirur in subiecto de forma, qua priuat, vt paret de obscuritate, surditate & aliis priuationibus: vnde illa carentia erit maxima, qua in subiecto nihil relinquit sua forma. Cum ergò vnitas mumerica nihil relinquat de diuisione: formalis verò admittat magis, ac magis suxta latitudinem explicatam: manifestum sit vnitatem numericam esse maximam: formalem verò esse minorem, ac minorem, secundum quod causatur per princi-

pium magis, ac magis commune.

His sic explicatis: de vnitate numerica nullus ambigit dari à parte rei. Constat enim quodlibet individuum à parte rei esse ens indivisum in se, & divisum à quolibet also vitima divisione : & per consequens esse vnum numero, quod est habere à parte rei vnitatem numericam. Vnde solum est dissionles de vnitate formali:an scilicer in Petro, verbi gratia, præter vnitatem numericam detur à parte rei vnitas formalis. Cuius sensus non estran vnitas formalis, & numerica distinguantur à parte rei; sed an sicut à parte rei datur vnitas numerica, fic etiam detur à parte rei vnitas formalis:potest enim hæc esse à parte rei, quin sit realiter distincta à numerica. Sicut à simili statuimus quæstione præcedenti dati à parte rei, non solum differentias individuales: sed etiam naturas communes quamuis istæ non distinguantur realiter ab illis. In hoc ergo sensu inquirimustan sicut datur à parte rei vnitas numerica in natura, sic etiam detur vnitas formalis.

15. Partem negatiuam defendunt quidam mo-

derni, contendentes solam vnitatem numericam dari à parte rei. Et probant primò ex Aristot. 4. Metaphysica text. 7. vbi agens dé vne, solùm enumerauit vnitatem numericam, specificam, & genericam; sed istæduæ sunt per intellectum : ergo sola vnitas numerica datur à parte rei.

Secundo: sicut non datur nisi duplex ent, teale scilicet: & rationis; ita non datur nisi duplex vnitas, realis scilicet, & rationis; sed vnitas realis est vnitas numerica: ergo vnitas formalis solum potest este per intellectum. Probatur minor: quia omnia, que sunt in singularibus, à parte rei sunt singularizata, & individuata: ergo quamuis Petrus, verbi gratia, & parte rei sit homo, animal & viuens; nisil ramen istorum erit à parte rei commune, sed singulare: & ex consequenti omnia esunt vnum numero per vnitatem numericam, ac proinde non dabitur vnitas sotemalis.

Tertid, quia plures rationes reales que in quolibet ente possunt per intellectum distingui, non efficiunt à parte rei plura entia: ergo non faciunt plura vna: ergo vnitas realis, que est passio entis, non sequitur rationes formales, etiam reales; sed entitatem singularem. Et individuam.

Confirmatur, quia vnitas realis in actu tantum est passio entis realis in actu, nisi enimactusit ens. actu vnum este non potestis ed ens actu tantum est ens singulare: ergo vnitas realis tantum sequitur singularitatem, & individuationem. Consulto omittimus plura alia argumenta, que pro hac sententia formant Auctores eius: quia solum probant vnitatem formalem à patte rei non esse distinctam à numerica, de quo agen-

dum est quæst. 5.

16. Dicendum est tamen à parte rei, & ante omnem operationem intellectus dari vnitatem formalem in natura. Hæc conclusio vnanimiter admittitur à discipulis Diui Thomæ, & Scoti, vi testatur Suarez disput. 7. Metaph. sect. 1. num 2. citans veriusque scholæ Doctores. Pro qua videri possunt Antonius Andr. 7. Metaphylicz, quzit. 17. & Caiet. de ente & essentia cap.4.quæst. 6.vbi asserit hanc conclusionem esse aded manifestam, ve nullus sanz mentis possir cam negare. Colligitur maniscste ex Aristot. 5. Metaph. text. 11. vbi ait: Vniuer saliter enim quecumque non babent divisionem, in quantum non babent, sic dnum dicuntur : vi si in quantum bome non babet diui sionem, vnsu bomo; si vero in quantum animal, unum animal. Idem docet D. Thom. opusc. 42.c.7. vbi naturæ secundum se vt præscindit ab esse, quod haber in indiuiduis vel in intellectu, expresse concedit quandam vnitatem ratione cuius habet vnam definitionem, & vnum nomen: quod ve patet non potest esse verum, nis de vnitate formali.

Probatur conclusio ratione: quia vnitas formalis est carentia diuisionis fomalis, seu entitas indiuisa formaliter: sed Petrus à parte rei habet carentiam diuisionis formalis, seu entitatem formalem indiuisam, & non tantum in diuisionem materialem : ergo à parte rei, non solum habet vnitatem numericam, sed etiam formalem.

Maior, & consequentia constant.

Minor verò probatur : quia sicut à parte rei Petrus non est divisus in plures materias, seu individua : ita non est divisus in plures formas, seu essentias : ergo sicut à parte rei habet carentiam divisionis materialis; ita à parte rei habet carentiam divisionis formalis.

Confirmatur: quia à parte rei non solum datur diuisio materialis inter individua eiusdem specsei; sed etiam datur diuisio formalis inter individua diuersarum specierum: ergò in Petro præter vnitatem numeticam datur à parte rei vnitas formalis.

Confe

### 84 Disp. III. de Essentia vniuersalis, Quæst. II.

Consequentia patet: quia privationes seu carentiæ regulantur per habitus seu formas oppositas. Antecedens verò probatur: quia nullo intellectu considerante sicut Petrus distinguitur à Paulo materialiterita distinguitur ab equo essentialites.

17. Respondebis Pettum à parte rei per ipsam vnitatem numericam, non solum carere non divisione materialissed etiam formalisse ex consequenti per illam à parte rei distingui, tum ab individuis ciussem

specie inum ab aliis quibuscunque.

Sed contra: quia vel sumis unitatem numericam petri secundum quod sibi realiter identificat quamcunque entitatem indiuisam, seu quameunque indiuissonem, quæ est in Petro, ex quacumque radice proueniar, & sic verum quidem est per eam Petrum careré. quacunque divisione, & distingui à quocumque alio; sed hoc ideo est: quia in vnitate numerica lic sumpta includitur vnitas formalis, quæ realiter cum illa identificatur. Vel sumis vnitatem numericam, przcisè secundum quod est materialis, seu secundum quod causatur per principia materialia : quomodo non includit vnitatem formalem; 1 d condistingnitur ab ea : & sic omnino falsum est per vnicatem numericam Petrum diftingui essentialiter ab equo. Princi pia enim materialia provt sic, cum desumantur à materia prima tanquam à prima radice; non possunt causare distinctionem elsentialem : sed hæc necessario causatur per principia formalia, que à forma tanquam à prima radice desumuntur. Et hoc modo loquimur in præsenti de vnitate materiali, & formali, vt ex dictis patet.

Secundò probatur conclusio: quia à parte rei Petrus, & Paulus habent relationem similitudinis, seu identitatis in natura humana: ergo datur ibi vnitas formalis. Probatur consequentia: quia relatio similitudinis, seu identitatis fundatur in vnitate ex Aristo, Metaph.text-20. Cùm autem non fundetur in vninitate numerica; siquidem potius sunt dissimiles, & diuersi: manifestum est fundari in vnitate formali.

Confirmatur: quia multa alia necessariò conceduntur esse à parte rei que saluari non possunt, nisi detur vnitas formalis in natura: ergo illa concedenda est. Probatur antecedens: quia à parte rei concedimus in quolibet genere dari vnam speciem piestantissimam, que est mensura ceretarum: & similiter à parte rei vnum vni contrarium esse, est alia huiusmodi; que tamen non possunt intelligi de alia vnitate nisi formali: ergò verè datur à parte rei in natura.

18. Ad argumenta respondetur.

Ad primum, Aristotelem ibi sub vnitate specifica, & generica comprehendisse vnitatem formalem: tum quia ex parte privationis conveniunt; siquidem omnes dicunt carentiam divisionis formalis: tum etiam quia vnitas formalis est proximum fundamentum ex parte natura respectu vnitatis specifica, vel generica; & ideò solet appellari fundamentaliter specifica, vel

generica.

Ad secundum negatur minor sicut enim entitas realis Petri non solum continet principia materialia, vnde sumitur disferentia numerica; sed etiam principia formalia, vnde sumitur disferentia essentialis: ita vnitas realis Petri, non solum continet vnitatem numericam, quæ sequitur principia materialia; sed etiam vnitatem formalem, quæ sequitur principia essentialia: quamuis à parte rei, vt supponimus, non distinguantur istæ vnitates, sicut non distinguantur à parte rei disferentia numerica, & essentialis.

Vnde ad probationem minoris concedimus quidem omnia, que à parte rei sunt in Petro, esse singulatizata, nihilque esse à parte rei commune : inde tamen solum sequitur vnitatem formalem esse à parte rei coniuncam cum vnitate numerica in vnoquoque indiuiduo: non dati aliquam vnam vnitatem formalem communem omnibus. Cum quo tamen stat verè dari vnitatem formalem, quod intendimus.

Tertium argumentum cum sua confirmatione præcipuè probat vnitatem sormalem, & numericam à parte rei non esse plutes vnitates, seu non distingui realiter, quod nos non negamus, vt constabit quæstione 4. Adhuc tamen ad argumentum, quatenus potest esse contra nos respondetur, quòd sicut rationes, seu persediones reales, quas d singuit intellectus in aliquo ente essiciunt à parte rei vnum ens, ita vnitas sormalis & numerica à parte rei essiciunt vnam vnitatem realem, quæ est passio entis. Vnde malè infertur talem vnitatem non sequi rationes sormales reales; sed entiratem singularem, & individua. Nam eo ipso, quòd sequatur totam illam entitatem singularem: sequitur etiam omnes rationes reales, quæ in ea continentur servata proportione.

Per quod patet ad confirmationem. Concedimus enim vnitatem realem in acu, solum sequi entirarem singularem quæ est entitas in actu. Negandum est tamen tantum sequi ad singularizatem, seu differentiam numericam: quoniam etiam sequitut ad alias persectiones essentiales, quæ in tali entitate singulari con-

tinentur, ve explicatum est.

#### QVÆSTIO III.

Vtrum à parte rei detur innatura una unitas communis, vel potius multiplicetur in infersoribus.

Væstio hæc celebris est inter discipulos D. Thom. Scoti. In qua pro tituli intelligentia notandum est ex Caietano de ente & essentia cap. 4. quæst. 6. vnitatem naturæ dupliciter posse esse communem negatiuè scilicet, & positiuè Tunc est communis negatiuè; quando natura non est appropriata alicui suppositio, vt ipsum nomen indicat: nam negatiuè commune idem est, quod non singulare. Vnde natura sic sumpta idem est, quòd natura solitarià vt loquitur Caiet. absque consortio scilicet individuorum. Tunc verò vnitas est positiuè communis, quando natura indivisa manens secundum illam vnitatem, reperitur in pluribus

Cui Caier. doctrinæ addit benè Masius sec. 1.de vniuers. q. e. vnitatem positiuè communem posse subdiuidi in numericam, specificam, & genericam. Tunc natura habet vnitatem numericam positiuè communem quando manens eadem numero, & indiuisa, reperitur in pluribus suppositis, vt natura diuina, quæ indiuisa manens, & eadem numero, identificatur cum tribus personis realiter distinctis. Tunc verò natura habet vnitatem specificam, vel genericam positiuè communem quando indiuisa manens secundum illud giadun, specificum vel genericum, reperiturin pluti-

bus realiser distinctis.

Non procedit ergò difficultas de vnitate numerica positiuè communi. Certum enim est nullam naturam creatam habe e talem vnitatem; sed id proprium esse natura diurna: sed solum procedit de vnitate formali specifica, vel generica; ést que punctum difficultatis in hocian à parte sei detur in natura vnitas solumalis positiuè communis; ita vt manens indiuis secunduillum gradum spec sicum, vel genericum ad quos cosequitur, reperiatur in pluribus absque eo, quòd in illis realiter multiplicetur. Et hoc est, quod pracipuè controuertitur inter Diui Thoma, & Scoti discipulos. Nos tamen simul etiam explicabimus? an saltim natura habeat à patte rei vnitatem sormalem negatiuè còmmunem.

20. Prima



## Disp.III. de Essentia vniuersalis, Quæst. III. 85

vo. Prima sententia assert naturam humanam, verbi gratia habere à parte rei quandam vnitatem formalem positiue communem, individuis, neque in illis multiplicatam, Sic docet Scot. 7. Metaph. qu. 18. & 2. dist. 3. qu. 1. quem séquenter Antonius Andr. Monsorius & alij eius diseip quos refert Mas. vbi sup.

J Scimus aliquos diversimode explicare mentem Scoti; quouis tamen modo exponatur, hoc tandem asserer tenentur, tam ipse quam omnes illi qui assertunt dari à parte rei visuersale formaliter, seu vniversalitatem, vt videbimus quæst. 55.

Sed quidquid de hoc sit, sententia sic intellecta

probatur.

Primò: quia à parce rei Petrus, & Paulus funt vnum in natura humana: ergò à parte rei talis natura habet vnitatem illis communem; & non multiplicaram in eis. Probatur consequentia quia quando aliqua duo realiter distincta sunt vnum in aliqua tatione, talis ratio debet esse vna in illis.

Secundo: quia inter Petrum, & Paulum est realis relatio similitudinis, seu identitatis in natura: sed hæc relatio sundatur in vnitate reali ex Aristot. c. de Relatione: ergo sicut inter Petrum & Paulum datur vnica relatio identitatis, ita dabitur aliqua vnitas realis communis quæ non multiplicetur in eis. Maior, & minor patent: consequentia verò videtur constare ex paritate rationis.

Terriò: quia natura humana, quæ est in Petro & Paulo, desinitur vnica desinitione: ergo habet aliquam vnitatem in illis.nihil enim desiniti potest, nisi quatenus vnum ex Arist. 4. Metaph.tex. 10. & l.b. 7. tex. 1 c. Sed hæc vnitas non est per intellectum: nam à parte rei, & non ab intellectu habet natura, quòd sit desinibilis: ergo est vnitas realis, & ex consequenti sicut desinitio indiuisa manens est positiue communis indiuiduis, ita etiam vnitas.

Quartò: quia quantumcunque natura dividatur per d'ffe encias numericas: manet formaliter individa, ergo in ilila manet vniras formalis Sed talis na tura manens éadem formaliter, communicatur pluribus: ergo vnicam, & eandem vnitatem formalem habent illa plura: & per consequens dabitur in natura vniras formalis quæ non multiplicetur in illis, plura alia argumenta congerunt Doctores pro hac sententia, quæ tamen solum probant dari à parte rei vnitatem formalem, quod nobis non aduersatur.

21. Sconda lententia negat naturæ à parte rei vnitatem formalem communem individuis; que non multiplicetur in eis: sed similem voitatem afferit pro uenire naturæ ab intellecu. Ita D. Tho. Opul. 55.& 1 parte qua ft 85. r. 1. ad 2. Quem sequentur eius d'scipuli, Caietanus vbi supra. Capicolus in 3. disputatione 8. quæst. 2. Soncinas 7. Metaph. quæst. 17. Sor quæft 1. Vniverf. Iabel tract. 5. Tollerus quæft. 3.Rub. ibidem, & communiter Doctores. Qui tamen videntur diusti in explicatione huius sententia, variosque dicendi modos adduc t Rub in sua Logica magnai sed certe in rei veritate non sunt discordes quimnis non codem modo loquantur. Inter alios id explicat optime Caietanus 4. illo cap. de Ente & . Essentia quastione 6. vbi concedit quidem præter vnitatem numericam aliam vnitatem realem, nempe formalem : sed hanc asserit non esse communem pluribus individuis, aut in illis vnam; sed realiter in illis multiplicari, ita ve vnumquodque habeat tuam vnitatem formalem. In quo contra Scotum conueniunt. Thomistæ concedent tamen in omnibus indiuiduis elle à parte rei quandom vnitatem conformitatis, ve loquoneur veteres discipuli Dini. Thomæ, Herbeus quodlib. queft.9. & N ger. queft. 2 1. Clipe. pon que fit simpliciter vnitas, aut aliquod tertium Colleg. Compl. Logica.

commune individuis: sed conformitas quædam, aut similitudo corum, et magis explicabimus concl., Quem modum loquendi sumpseiunt ex D. Thoma

Opulc. 48. 11261.1.cap 4.

Vt ergo clarius procedamus, neque materiamentis ex se difficilem desectu distinctionis consundamus, aduertendum est: quod cum vnitas vt suprà num, 12. notaumus dicat entitatem, & negationem: si-ue sola negatio sit ratio formalis, vnitatis siue entitas cum negatione, (quod nunc non interest) consequenter possimus soqui, vel de entitate ipsa teali, quam importat vnitas formalis hominis, vetbi gratia, qua est ipsa natura humana vel pracise de negatione, seu indivisione formali qua consequitur talem naturam. Quamuisautem negatio ipsa videatur quid formalius in vnitate; ramen pracipua controbersa inter vtramique scholam non est de ipsa mera negatione e an scilicet vnica negatio divisionis realiter sit in omnibus individuis.

Neque id folum voluisse Scotum contincitur mainifeste: quia ve quæst leq. videbimu s inter naturam humanam & singularitatem Petri posuit Scot. distinctionem quandam ex natura rei, & ante operationem intellectus, ve ita posser manere natura formaliter indiuisa in indiuiduis, multiplicatis numero singularitatibus corum. Vude etiam sit præcipuam Thomistation sentiam contra Scotum, non esse de ipsa mera negatione, sed de positiua entitare, quam importat vnitas in quo sensu præcipue discutienda est à nobis præsens dissicultas: quamuis etiam agemus de negatione, ve quæstio ex nulla parte indecisa remaneat.

22. Prima conclusio Loquendo de vnitate, quantum ad realem entitatem quam dieit, à parte rei mulla datur vnitas formalis, que tit positiue communis individuis, aut quid realiter vnum, & individum in illis: sed tor dantur à parte rei vnitates formales in aliqua natura, quot dantur individua allius. Conclusio hac, quoad viramque partem, recipitur unanimiter à Thomskis: éstque communis inter Doctores contra Scot. Quam etiam tenent D. Aug. Damale, Basil, & Boëtius; quorum verba adducit Masius sea. de vniuersalitatibus qu.I. conclusione 8.Et hanc vnitarem realem positiue communem excludit D. Tho. Cap. 4. de ente & essentia, vbi loquens natura secundim le, ait: Si quaratur: verum ista natura possit dici una, vel plures neutrum concedendam est: quia virumque eft extra intellectum bumanitatis: & virumque potest sibs accidere. In quo etiam sensu explicandus est Soms, quæst. 2 de Vniners. & si qui alij graues Doctores afferere inueniantur nullam dari vnitatem realem præter nemericam.

Prima pars conclusionis probatur ratione, quam indicat D'Thom, ibideni: quia si in natura darerur à parte rei, & ante intellectum vnitas formalis politiue communis pluribus; cum illam non haberet natura ex reali contradictione ad ind uidua: necessario convenifet naturæ fecundumle, fluererque ex extrinseus principiis eius, & per consequens esser propria eius prisso cum eodem Duo Thoma non possit aliter considerari natura, quam vel abstracta per intelle aum vel contratta ad individua; vel secundum se, & secundum sus prædicara intrinseca. Sed hæç vnitas formelis politiue communis non conuenit nasure per intellectum, vt supponimus ex Scoto, neque propter contractionem realem, vt de se patet: etgo conuenit natura secundum se: & ex consequenti erit quid intrinsecum, & propria passio eius. Tunc sic conficies da est ratio D. Thomæ. Natura secundum se habet hanc vnitatem positiue communem, vt aduerfarij fatentur:ergo repugnat contrahi, & elle lingulaicm.

Probarus

### 86. Disp. III. de Essentia vniuersalis, Quæst. III.

Probatur contequentia: quia non potest admittete talem vnitatein communem, vt poeè ex intrinsecis principis fluentem quod tamen necessarium erat, vt contraheretur; siquidem repugnat naturam esse condam, se positivè communem, vt de se pateta

mentem Scoti; quia natura humana à parte rei est multiplex in indiutduis: ergo à parte rei non est vna in illis. Consequentia paret. Antecedens verò probatur, quia natura non distinguitur realiter à singularitate, vt ostendemus, q. sequentis sed à parte tei tot sunt singularitates realiter distince; quot indiuidua vt per se constat, ergo tot etiam erunt nature; siquidem in creatis impossibile est aliqua duo esse realiter idem & quod multiplicetur realiter vnum, alio realitet non multiplicato.

Confirmatur: quia omnes proprietates reales, qua prædicantur de aliqua natura, prædicantur etiam de individuis illius: sed data à parte rei hac vnitate positiuè communi, esset proprietas realis naturæ vt. probatum est: ergo prædicatur de individuis eius; & per consequens, sicut in sententia Scoti hæc est veta Prædicatio: natura humana habet vnitatem positiuè communem pluribus; ita etiam veta esset hæc: Petrus habet vnitatem positiuè communem pluribus, quod absurdum est.

J Adde, quod cum natura humana Petri verè sit vna numero, vipotè singularizata, & contracta per disserentiam numericam: iam eadem numero natura esser positiuè communis plutibus, quod proprium est natura diusna: ve vidimus. Ergo à parte rei nulli datur in natura talis vnitas positiuè communis.

Per quod paret secunda pars conclusionis. Si enim natura humana à parte rei habet vnitatem formalem, vt ostendimus quæstione præcedenti: & talis vnitas non est vna in omnibus individuis: ergo à parte rei tot sunt constituendæ quot sunt individua.

g Confirmatur primò: quia vnitas formalis quantùm ad realem entitatem (ve modo loquimur) est ipsa natura: ergo multiplicata natura, multiplicatur etiam vnitas.

T Confirmatur secundò quia hac vnitas formalis est passio natura, sicut vnum est passio entis; sed passiones multiplicantur, multiplicata essentia : ergò sicut alia est natura humana Petri, alia Paulisita etiam alia erit vnitas formalis vnius, & alia alterius.

24. Sed inquires? an sicur in vnoquoque individuo dantur à parte rei vnitas numerica, & formalis; sic etiam concedendum sit dari à parte rei plures vnitates formales pro numero graduum essentialium; quamuis inter se non distinguantur realiter, sicut neque etiam distinguuntur vnitas numerica. & sormalis.

Flattem negatiuam absolute desendunt aliqui moderni. Sed non loquuntur consequenter, dum admittunt in Petro, vt aliquo modo plutes vnitatem numericam & formalem: & tamen in eodem sensu negant in illo plutes vnitates formales.

Respondetur ergo assirmative cum Caier. loco cit. Breuitérque probatur: quia eo modo, quo à patte rei constituitur Petrus in esse hominis per rationale, constituitur etiam in esse animalis per sensibile; & in esse viuentis per animatum; & sic deinceps ergò sicut caret diusione sotmali specifica per rationale; ita caret diusione sotmali generica per sensibile, & alias differentias superiores; ergò non solum habet unitatem sotmalem specificam; sed genericam; & per consequens eo modo, quo à parte rei dantur in Petro unitas numerica, & sotmalis; dabuntur etiam plures unitates sotmales pro numero graduum essentialium.

Addendum tamen est, quod sicut omnes isti gra-Lus sunt quasi pattes vnius integræ essentiæ, quæ ex illis resultat: sic ex his vnitatibus formalibus integratur vna vnitas formalis completa, ad cuius constitutionem non pertinet vnitas numerica: quia disserentia individualis, vnde sumitur, est extra essentiam, & ideò plus disserunt vnitas numerica, & formalis, quàm dicae formales inter se. In quo sensu possunt explicati Autores contratij.

45. His statutis de vnirate positiue communi, citca secundum sensum quæstionis? an seilicet à parte rei natura sit saltem negatiue communis, videtur esse aliqua dissentio inter Sotum, & Massum vos suprà. Imd Caietanus ibidem citatus videtur sibi esse contratius.

Cum enim in conclusione secunda dixisset naturam à parte rei esse communem negatiue : posted in solutione ad secundum expresse affirmat naturam secundum se esse communem negatiue.

Pro veritatis ergò explicatione, & horum Doctorum intelligentia notandum est, quod vt suprà ex Diuo Thoma dicebamus, triplex status potest, & debet in natura distingui: scilicer status abstractionis, quem habet natura ab intellectu; & status contractionis, quem habet propter realem contractionem ad indiuidua; & tandem status, quem vocant, matura, secundum se: quando scilicer in natura tantum attenduntur prædicata intrinseca, & propria eius tatio.

De vnitate ergò; quam habet natura in statu abstractionis, nihil est in præsenti dicendum: quia hæc est vnitas rationis, & sorma vniuersalis, de qua quæstione 5. & 6 agendum est. Vndè nune solum possumus loqui, vel de natura in statu contractionis, & vt est à parce rei; vel de natura secundum se, & secundum sua prædicata intrinseca.

26. Secunda conclusio. Loquendo de natura formaliter prove est à parce rei, sed in statu contractionis, non est communis negative; si verò sadem natura, que est à parce rei consideretur, non prove est in tali statu; sed secundum se, se secundum sum propriam tationem, seu ex principiis intrinsecis eius; sic est communis negative, id est, non petit esse singularem. sur ta veramque parcem huius conclusionis intelligendi sunt Autores citati.

Primam enim intendit Masius, ve pater, concl. 6. & latè Caier. concl. 2. citata. Esque ex se euidens: nam quælibet natura provt est à parte rei; est realiter contracta, & positiuè singularis, ergò non solùm non est positiuè communis; sed neque etiam negatiuè. Patet consequentia: quia negatiuè commune, ve diximus, idem est quod non singulare.

Secundam parrem conclusionis intendit Sot, & docet Caiet, in solutione ad 2. vt ipse se satis explicat. Quæ vt facilè percipiatur, notandum est hanc propositionem: Natura secundum se est communis negatinè, in re non distingui ab ista negativa: Natura secundum se non est singularis: quæ vt patet, verissima est. Sicut enim homo ex suis principiis essentialibus, neque est albus, neque niget; sed vtrumque accidit illi: ita eriam natura secundum se, seu ex suis principiis intrinsecis, neque est singularis, neque vniuersalis; sed vtrumque accidit illi, vt dixit D. Th. loco adducto ex ca. 4. de ente & essentia: ergò natura secundum se non est singularis.

Non autem est cur aliquis inferat: Natura secundum se est communis negative, id est secundum se est non singularis: quia ptima propositio, vt diximus in te est negatiua, & æquivalet huic: Natura secundum se non est singularis: ex qua bene sequitur: Ergo natura secundum se non est singularis Quoniam vt bene notat Sot. est fallacia à negativa de prædicamento sinito ad affirmativam de insinito; maximè

Digitized by Google

quando

### Disp.III.de Essentia vniuersalis, Quast III. 87

quando interuenit aliqua reduplicatio, seu limitatio: ve si quis argueret: Petrus essentialiternon est albutiergo essentialiter non est albus. De quo videri potest Aristot. libro secundo periher. cap. 1. & lib. 1. Priorum, cap. vlt.

27 Terria conclusio. Quamuis natura à parte rei non habeat aliquam vnam vnitatem in individuis, ve explicatum est : recte tamen loquuntur veteres Thomista, asserentes habere vnitatem conformitatis. Ita Masius vbi supra conclusione octava. sicque expresse loquitur Dinus Thomas Opusc. 48. tract. 1. cap. 4. Vnde conclusio solum indiget explicatione. Appellant Thomistæ unitatem conformitatem, seu similitudinem, quam habent à parte rei individua ratione naturæ. Ad quod non requiritur alia tertia vnitas, aut entitas cadem in omnibus indiuiduis: ( imò ad realem similitudinem obstaret, vt dicemus in solutione secundi argumenti: ) sed quod natura vnius indiuidui sit conformis naturæ alterius in prædicatis essentialbus. Ad eum modum, quo duoram hominum maxime in facie conformium, & similium, dicimus esse vnam faciem: non quia verè, & realiter sit in illis aliqua vna facies, vt patet; sed quia facies corum sunt inter se maxime similes. Similitudo enim eft velut quædam identitas. Videatur D. Th. 2. Poster. hat. 10.

Huc vique loquuti sumus de vnitatibus secundum realem vnitatem, quam dicunt: de quo, vt vidimus, est præcipua controuersia. Ne tamen quæstio circa ipsas negationes, seu carentias, quas importan vnitates, in definita maneat, sit.

28 Postrema conclusio. à parte rei in natura non estaliqua negatio, seu carentia divisionis, quæ sit vna, eadem in omnibus individuis: sed tot sunt ne-

gationes quot individua.

Hæc conclusio, licet non sit ita certa sicut præcedentes: posset enim aliquis dicere privationes, &
negationes non individuari ab entitate, quæ habet
rationem subiccti, sedaliunde: certetamen id omnino irrationabilitet diceretur. Nam privationes, & negationes se habent ad modum accidentium, vt omnes
fatentur: ergo per similitudinem ad illa debent accipere suam quasi individuationem. Sed repugnat vnum
accidens realiter indivisum esse in pluribus subicctis;
propterea quod accidentia individuantur à subicctoergo repugnat etiam vnicam, & indivisam negationem esse in omnibus individuis.

29. Ad argumenta ex dictis facile respondetur.

Ad primum respondet benè Caietanus vbi suprà, Petrum, & Paulum à parte rei dici vnum formaliter: non quia habeant aliquam naturam ipsis positiuè communem; sed quia gaudent mutua negatione diuisionis formalis, idest, quia non habent à parte rei, vnde dividantur formaliter. Que doctrina clarior erit, si dicatur, Petrum, & Paulum dici, & esse vnum per conformitatem, non verò per entitatem aliquam in illis vnam, vt diximus concl. 3.

Ad secundum, concessa maiori, & minori, neganda est consequentia. Imò porsus ex illis præmissis sequitur in Petro, & Paulo esse duas vnitates reales, & non aliquam tertiam in illis indivisam. Nam, yt dicemus capite de Relatione, ad hoc vt sit relatio realis: non solum debent distingui realiter fundamentum, & terminus; sed etiam ratio sundandi, & terminandi. Desectu cuius æqualitas, vel similitudo, quæ est inter divinas personas ratione essentia, non est relatio realis, sed rationis, yt docet Divus Thomas prima parte, quæst. 18. art. 4. & quæst. 42. art. 1. ad 4. quia quamuis personæ ipsæ realiter distinguantur; ratio tamen sundandi, & terminandi, nempè divina essentia est realiter vna in iltis.

Ad tertium respond. quod ve natura sie definibilis Colleg. Compl. Logica.

remoté, sufficit vnitas conformitatis, quam diximus habere à parte rei individua alicuius naturæ: quia vez tò intellectus priusquam definiat naturam, necessariò concipit illam confusè vnico conceptu, in quo resplendet ipsa natura absque singularitatibus distinguentibus: ideò vitrà conformitatem illam realem, datur in natura aliqua vnitas rationis, ve saltim aliqua denominatio extrinseca, ratione cuius natura sit proximè definibilis. Quæ vnitas rationis proculdubio requiritur: nam quidquid desinitur, debet esse simpliciter vnum, ve benè probat argumentum. Vndè ad minotem, dicimus naturam à patte rei habere, quòd sit desinibilis remotè, non verò proximè; sed hoc habere ab intellectu.

Ad quartum respondetur cum Caiet. concedendo naturam, quæ dividitur realiter per differentias numericas, manere formaliter indivisam; non tamen vnica diusione, sed pluribus; ideò non sequitur habere

vnam vnitatem formalem, sed plures.

Adde, quod licet vnitas formalis à parte rei mulatiplicetur in individuis, vt explicatum est: tamen vnitas formalis vnius non distinguitur formaliter ab vnitate formali alterius; sed tantum materialiter, & numerice. Quare sicet natura, quæ in se quid formale est, sit realiter divisa per individua; non est tamen formaliter divisa; & sic verè dicitur semper mai ere formaliter indivisam; non verò indivisam realiter. Ex quo tandem sit naturam à patte rei habere plures indivisiones; seu vnitates formales; non formaliter inter se distindas, sed tantum materialiter, vt explicatum est.

#### Q V Æ S T I O I V.

Quomodo in unoquoque individuo distinguantur unitas formalis, & numerica.

So. Solutio huius difficultatis pendet ex decisione salterius? an scilicet præter distinctionem realem, ex rationis, detur alia distinctio media. Pro veriusque autem intelligentia breviter explicandum est,

quid, & quotuplex fit diftinatio.

Distinctio ergò est separatio vnius ab alio. Diniditurque primò in realem, & rationis. Distinctio realis est, qua duo à parte rei separantur (separantur dicimus: non quod realiter secentur, aut dividantur; sed quod à parte rei vnum non sit aliud: est enim proprium vnius esse in se indivisum, & divisum à quolibet alio) seu quæ versatur inter duo, quorum vnum à parte rei non est aliud. Distinctio rationis est, quæ versatur inter ea, quæ cum à parte rei sint idem, concipiuntur ab intellectu vr plura: de qua ex dictis constat esse ens rationis.

Distinctio realis subdividitur in negativam, & positivam, vt ex communi Metaph. sentent. explicant
Suar. disp. 7. Metaph. sect. 1. & Caberus hic tract. 2.
disput 2. dub. 1. Negativa, est quæ versatur inter
ens, & non ens; vt inter Petrum, & cæcitatem, vel
inter duo non entia, vt inter cæcitatem, & surditatem: dicitur autem realis: non quia extrema sint aliquid reale: vel quia ex parte alicuius sit aliqua relatio realis; sed quia inter illa verisseatur à parte rei
propositio negativa: vel yt inquit Suar. quia ita vnum
non est aliud, quod si positivæ res essent, realiter distringuerentur.

Distinctio realis positiva est, que à parte rei versatur inter duo entia. Que rursus dividitur in distinctionem rei à te, & distinctionem modalem: Prima est, que versatur inter duas res (sumendo
rem, vt distinguitur sontra modum. Secunda est, que

H 2 vérsat ut

### 88 Disp. III. de Essentia vniuersalis, Quæst. IV.

versatur inter rem, & modum; ve inter naturam, & subftantiam, ad quam etiam reducitur, quæ versatur inter duos modos, ve inter vnionem, & substantiam.

31. Rurlus distinctio realis diuiditur in accidentalem,& ellentialem. Illa est que causatur per principium accidentale: quomodo distinguitur homo albus anigro. Ad quam reducitur distinctio numerica rerum materialium; quia differentia numerica, per quam individua eiusdem species differunt, licer sit quid substantiale; est tamen extra essentiam eorum. Distinctio elsentialiseft, quæ causatur per principium essentiale? quomodo diftinguuntur res diuersi generis, vel speciei. Ad quam reducitur distinctio numerica Angelorum in sententia Thomistarum asserentium non posse esse plures Angelos eiusdem speciei, Tandem hisdistinctionibus additur distinctio includentis ab incluso: que est distintio realis, & versatur inter totum, & partem: quomodo totum corpus distinguitur à brachio : quia includit illud, & addit aliquid aliud. Continetur autem sub enumeratis pro ratione extremorum,inter quæ verlatur.

Distinctio rationis dividitur in distinctionem rationis ratiocinatæ, & rationis ratiocinantis. Prima sic vocatur, quia licet à ratione siat inter ea, quæ à parte rei sunt idem; habet tamen sundamentum in rebus, ve eas sic distinguat, & separet: ve quando intellectus distinguir in essentia hominis principium sentiendi, & ratiocinandi ex diversis operationibus, quas in illo experitur. Distinctio rationis ratiocinantis est, quæ ex mera intellectus operatione resultat: nullo in rebus præcedenti sundamento: sieque vel per quandam dissunctionem eiusdem à seipso, ve quando dicimus, Petrus est Petrus; vel per identitatem ad se ipsum, ve quando illum apprehendimus, ve idem sibi ipsi vel aliis similibus modis.

Vbi obiter observandum est distinctionem rationis, & præcipuè rationis ratiocinatæ, (hac enim in scientiis vtimur) frequenter appellari distinctionem formalem; quod etiam nomine sæpè appellatur distinctio realis essentialis: quia sumitur à forma. Et ita nomen distinctionis formalis, iam in vsu communiæquiuocum est, cognoscetur tamen ex subiecta materia, quando supponat pro vna, & quando pro altera, vt contingit in aliis æquiuocis.

32 Has omnes distinctiones enumerant communiter DD. Dubitant tamen? an præter distinctionem realem, & rationis, detur aliqua distinctio actualis media, quæ sit minor distinctione reali, & maior distinctione rationis propter Scot. id affirmantem in 1. dist. 2. quæst. 7. & in 2. dist. 3. quæst. 1. vbi cam appellat distinctionem actualem ex natura rei. Prochius intelligentia observandum est distinctionem realem sumi dupliciter. Primò pro distinctionem realem sumi duplicater. Primò pro distinctione rei à re suprà explicata: id enim propriè significat ly realis, ve constat ex eius etymologia. Et in hoc sensu distinctio modalis potest congruè appellari distinctio media inter realem propriè distam, & rationis, de quo non est controversia apud Doctores.

Secundò verò, & frequentiùs sumitur distinctio realis pro distinctione actuali ante intellectum, vt comprehendit realem propriè dictam, & modalem, & condistinguitur à distinctione rationis. In quo sensu tracatur hæc dissinctione rationis. In quo sensu tracatur hæc dissinctione rationis. In quo sensu tradiqui explicate conentut in priori sensu; frequentiùs
tamen explicant illum discipuli eius in hoc secundo.
Et merirò: nam illam suam dissinctionem constituit,
non solum inter rem, & modum; sed etiam inter attributa diuina, & inter essentiam, & relationes diuinas, inter quæ tamen nulla potest esse dissinctio actualis ante intellectum, vt probant communiter Theologi cum D. Thom. 1. part. qu. 13-21t. 4. & quæst. 28.

art. a. Hanc autem distinctionem mediam constituit Scot.inter naturam, & singularitatem, & consequenter inter vnitatem numericam, & sormalem, vt ita simul vtramque difficultatem absoluamus.

Probatur primò generaliter concedendam esse di-Cam diftinctionem mediam : quia quæ diftinguuntur definitione, distinguuntur ante intellectum:sed plura distinguuntur definitione, que non distiguuntur realiter, vt de actione, & passione videtut docere Arist. 3. Physic. & de relatione, & fundamento tenent non pauci : ergo datur distinctio, que sit ante intellectum, & non sit realis; Minor, & consequentia constant. Maior autem probatur : quia que distinguuntur desinitione, etiam qullo intellectu considerante, habet plures ellentias:ac proinde distingunntur ante intellectu. Alia argumenta ad idem probandum congerunt DD. Sed vel sunt eadem, quæ suprà adduximus pro sententia Plat. ponentis vniuersalia separata, vt rece notat Suar.disp. 5. Metaph sect. 2. vel tantum probant præter vnitatem numericam dari in natura vnitatem formalem,& ideò omittuntur.

33 Secundò probatur eadem sententia, quatenus specialiter ponit dictam distinctionem ex natura rei inter vnitatem numericam, & formalem: sed inter naturam, & singularitatem. Quia relatio realis identitatis in natura, quam Petrus dicit ad Paulum, fundatur in vnitate formali, & non in vnitate numerica: contrà verò relatio diuersitatis indiuidualis, quam idem Petrus dicit ad Paulum ratione singularitatis fundatur in vnitate numerica, & non in vnitate formali: ergo ista vnitates distinguuntur ex natura rei. Patet consequentia: quia fundat relationes realiter diuersas.

Terriò: quia individuum ante omnem intellectum addit aliquid reale suprà naturam specificam, ratione cuius connenit illi negatio divisionis materialis:ergo illud superadditum distinguitur à natura aliqua distinctione actuali ante intellectum. Probatur consequentia: quia non potest intelligi additio absque actuali distinctione: sed additio est ante intellectum: ergò etiam distinctio. Cùm autem ad illud additum sequatur vnitas numerica, sicut ad naturam vnitas formalis: planè videtur colligi, tales vnitates distingui actualiter ante intellectum.

34 Prima conclusio. Distinctio illa media inter realem, & rationis, quam ponit Scotus, est impossibilis. Hæc est communis inter Philosophos. Pro qua videri possunt Herbeus, quodlib. 3.9.3. Soncinas.7. Metaph. q. 36. Sotus q. 3. voiuers. Granado 1. part. controuers. 5. tract. 3. disp. 3. sect. 1. & alij.

Fundamentum est : quia diussio distinctionis in realem, & rationis datur per disserentias, quarum vna includit negationem alterius, ratione cuius opponuntur contradictoriè : ergo impossibilis est aliqua distinctio media inter illas. Consequentia patet: quia inter contradictoriè opposita nullum potest singi medium, vt est per se cuidens. Antecedens verò probatur: quia distinctio realis, seu ante intellectum est dissinctio, & non ab intellectu: & distinctio rationis est distinctio ab intellectu: ergo distinctio realis, & rationis equivalent distinctioni, non ab intellectu, & distinctioniab intellectu, que contradictoriè opponuntur.

Costimatur ratione Sot. quia distinctio, sicut & vnitas consequentur rationem entis: ergo sicut implicat dari ens, quod non sit reale, vel rationis, aut vnitatem, quæ non sit à parte rei, vel per intellectum; ita etiam repugnabit dari aliquam distinctionem, quæ non comprehendatur sub distinctione reali, vel rationis.

35. Secunda conclusio loquendo de vnitate quantum

quantum ad tealem entitatem, quam dicit, vnitas totmalis in vnoquoque individuo solum distinguitur distinctione rationis ratiocinatæ ab vnitate numerica. Hæc etiam conclusio est communis contra Scot. Quam solum convincunt argumenta sius, & habetur passim apud D. Thom. videti potest c. 3. de ente, & essentia: vbi optimo discursu probat, quod neque genus posser per se prædicari de specie, neque species de individuo: si genus distingueretur realiter à dissertia specifica, aut species à differentia numerica. Videantur etiam alij Auctores citati.

Fundamentum estiquia individuum non addit supra naturam aliquid a parte rei distinctum ab illa: ergò disserentia individualis, & natura non distinguntur actualiter ante intellectum; & ex consequenti, neque vnitates inde consurgentes. Consequentia patet. Antecedens verò probatur: quia si illud, quod individuum addit supra naturam, scilicet singularitas, seu disserentia numerica, distingueretur ex natura rei ab illa, iam natura haberet à parte rei vnitatem positiuè communem pluribus, imò incideretur in sententiam Plat. de vniuersali separato, quam ex dictis satis constat esse satura

36. Qu'od autem hæc sequantur, sic potest facile oftendi : quia si natura effet à parte rei distincta à singularitate : necessariò habetet in se propriam vnitatem realem, per quam ipla constitueretur in esse vnius, vt sic posset à singularitate distingui. Piùs enim intelligitur remesse in se indivisam, & vnam, quam quod sit diuisa à quolibet alio. Sed talis vnitas à parre rei esset vna in omnibus individuis:ergo esset positiue communis. Maior, & consequentia constant. Minor verò probatur : tum quia natura ingrà se ipsam mihil haber, per quod posset multiplicari : tùm & maxime: quia per vnionem cum individuis, non amitteret illam fuam vniratem. Sieut quia materia prima, ex eo quod sit entitas realiter à forma distinca, habet luam propriam vnitatem : ided non amitrit illam per vnionem ad plures formas, sed semper maner eadem numero in illis, ve explicabimus lib. I. Phyl. Ergo vnitas naturæ à parte rei esset una in omnibus individuis.

Tandem quòd incideretur in sententiam Platonis, etiam patet. Nam quamuis natura ellet vnita cum fingularitatibus, tamen ratione illius vnitatis verè effer entitas in le achu vniuerfalis : & faltem de potentia absoluta posser esse sine singularitatibus : ac proinde posser dari vniuersale separatum, quod omninò implicar, ve suprà ostendimus contra Platonem. Mancat ergo differentiam individualem, & naturam non diftingui realiter, neque vnitates inde consurgentes. Cum autem non sit possibilis aliqua distinctio media, ve vidimus, consequens est illa solum distingui per operationem intelle aus. Et cum talis distinctio habeat fundamentum à parte rei; siquidem natura specifica, & vnitas formalis sumuntur tanquam à prima radice à forma substantiali; differentia verò individualis, & vniras numerica à materia signata: fir tandem talem distinctionem esse rationis ratiocinatæ.

37. Tertia concluso loquendo de negationibus, in vnoquoque indiuiduo, negatio, quam importat vnitas numerica, distinguitur realiter negatiuè à negatione, quam importat vnitas formalis, sic tenet expresse Caiet. de ente, & essentia, cap- 4. quæst. 6. in fine. Et ratio est manisesta: quia diusso materialis, & formalis, distinguuntur specie; siquidem est verè essentialis: illa verò quodammodo pertinet ad accidentalem, vtpotè quæ sumitur à materia signata quantitate, quæst accidens, vt aliquando explicabimus: ergò negatio diussonis materialis specie diColleg. Compl. Logica.

stinguitur à negatione divisionis formalis. Sed qua distinguintur specie, distinguintur numero: ergo in quolibet individuo à parte rei alia est privatio, qua sequitur vnitatem materialem, & alia qua sequitur vnitatem formalem: & per consequens realiter negative distinguintur.

38. Ad argumenta resp. Ad primum distinguenda est maior, scilicer qua distinguuntur definitione, distinguantur ante intellestum: nam si definitio tradatur de re, provt in seest à parte rei verissima est. Quia enim definitio hominis explicat naturam eius, secundum quòd in seest à parte rei: & definitio equi similiter: ideò bene sequitut, quòd distinguantur ante intellectum: Si verò definitio tradatur de re, secundum quòd intellectus eam sic, vel sic accipit; salsa est maior. Per quod patet ad argumentum: quidquid sit de actione, & passione; relatione, & fundamento, de quibus suis locis agendumest.

Ad secundum resp. quod licet eadem entitas à parte rei non possit sundate in vnico subiccto plutes relationes solo numero distinctas, etiam respectu diversorum terminorum, vt dicemus cap. de relationes benè tamen potest sundate plutes relationes specifice diversas. Eadem enim quantitas bicubita est æqualis respectu alterius bicubitæ; & inæqualis respectu tricubitæ. Et huiusmodi sunt relationes adductæ in argumento.

Solutio tertij arg. pendet ex quæstione de principio individuationis substantiarum. Pro nunc tamen resp. quod licet disserentia numerica sumatur principio realiter distincto: ipsa tamen non est realiter dissincta à natura, sed est ipsa natura sacta hæc per ordinem ad principium individuationis, vt explicabimus in lib. de Genes. Quare si additionem proprie sumamus per disserentiam numericam nihil realiter additur naturæ. Dicimus tamen naturam contrahi per additionem disserentiæ individualis: quia quodlibet argumentum, seu mutationem, etiam sationis apprehendimus, & nominamus ad modum augmentiquantitatis, quod sit per additionem.

#### Q V Æ S T I O V.

An à parte rei detur uniuersale pro formali, seu uniuersalitas.

Vevsque egimus de vniuersali pro materia-Ili, seu de natura denominata, ilsque que in ca requiruntur, vt sit materia vniuersalis. Deinceps verò agemus de vniuersali pro formali, seu de vniuersalitate : de qua in hac quæst. inquirimus ? an detur à parte rei in natura, vel per intellectum. Cuius resolutio ex dictis quidem est fere manifesta. Cum enim vniversale ex Arist. 2. Post. c. vlt. & alibi sæpè sit ! Quod oft unum in multis, seu unum preser multa, quod in omnibus illis eft idem: vt ibi subdit : necessario petit vnitatem multis positiue communem, neque in eis multiplicatam. Quare cum nulla talis vnitas sit in natura à parce rei, ve suprà ostensum est:ne que etiam erit à parte rei vnitas constitutiua vniuersalis, & ex consequenti vniuersale pro formali tantum erit per operationem intellectus. Quia tamen DD. specialiter tra-Cant hanc questionem, & aduersatij non delistunt pro ea decertare:ideò illam breuiter discutiemus, quædam alia huc specantia obiter explicantes.

Scot. 7. Metaph. q.18. 2. dist. 3. qu. 1. consequenter ad ea, quæ sup.q. 3. ex ipso retulimus, asserit vniuersalitatem à parte rei convenue naturæ, esseque proprietarem realemeius. Quam sententia desendunt Valles, Monlor, & plures Parissen. yt testatut H 3 Mas.

### 90 Disp. III. de Essentia vniuersalis, Quæst.V.

Mas. sect. 2. de vniversalibus, qu. 4. vbi plutima pro illis congerit argumenta, quorum potissima sunt.

40. Primò ex Arist. 1. Periher. c. 4. vbi ait: Rerum alia sunt uninersales, alia particulares: Ergo sicut res sunt à parte rei particulares; ita etiam à parte rei erunt universales. J Constrmatur: quia universale, & particulare sunt correlativa: sed à parte rei datur particulare somaliter: ergo etiam dabitur universale formaliter.

Secundo: quia obiectum præcedit potentiam, etiam secundum id, que formaliter est obiectum; siquidem prove se specificat eam; sed obiectum intellectus est voiuersale: ergò præcedit illum etiam secundum id, quod formaliter constituit illud in ratione voiuersalis; ac proinde ante intellectum dabitur voiuersale formaliter, seu voiuersalitas.

Terriò: quia vniuersale non potest constitui sormaliter in esse talis per quid singulare: sed quacunque intentio ab intellectu producta est singularis: ergo per illam non potest constitui sormaliter vniuersale. Maior constat: quia vniuersale, de singulare opponuntur. Minor ausem probatur: tum quia quacunque secunda intentio sit à causa singulari, tùm consequenter, quia consinciur sub aliqua specio, vt individuum cius.

Tandem quia v niversale pro formali duo dicit, népè vnitatem, & aptitudinem ad essendu in multis: sed quælibet natura à parce rei est vna, siquidem habet vnitatem formalem: & simul est apta, imò de facto est in plutibus: ergo à parte rei est formaliter vniuer salis.

41. Nihilominus sententiam iam indicatam constanter amplectendo, dicendum est à parte rei non dari vniuersale formaliser, seu vniuersalisatem, sed natutam sieri formaliter vniuersalem per operationem intellectus. Hæc conclusio est iam omninò in scholis recepta. Tradit eam S. Th. opusc. 55. & 56. & c. 4. de
ente, & essentia, v bi latè Caietan. pro qua etiam videri
possure Mas loc. cit. Suar. d. 6. Metaphys seet. 5 & Rub.
de vniuersalibus qu. 4. & alij.

Probatur primò ex Aristor. 1. de anima cap. 1. vbi ait : Animal autem uninersale, aut nibil est, aut posterius, similiter autem, & si quid commune aliud pradice-eur. Quibus verbis, vt sup. n. 2. ex D. Tho. diximus, Arist: simul excludit opinionem Plat & docer modum quo sit vinuersale: & est sensus, quòd animal nibil est ab speciebus separatum; est tamen, vt quid posterius, id est in eis ab intellectu sundatum, & ex earum similitudine desumptum. Quem sensum licet contrarij non admitrant; illum tradunt præter D. Th. graussimi akij Arist: interpietes, Auer. Alex. Themist. Philop. B. Albert. Egid. & alij in expositione eiusem loci. Idem etiam tradit Aristot. 2. de Anima, cap. 5. & 2. Post. cap. vs. vbi expresse dicit vniuersalia esse sin abima.

42. Ratione etiam probatur conclusió ex dictis, dnia natura in ftatu contractionis non est formaliter vniuersalis, neque eriam considerata secondum se : ergo solom porest esse vniversalis formaliter, quareoùs est in intellectu, seu in statu ab-Aractionis Consequentia pater: qu'ia non est alius status in quo possit natura considerari. Antecedens verd quoad priorem partem est euidens. Quoad posteriorem verò probatur : tum quia natura secondùm fe non habet vnitatem positiue communem, vt ostensum est: tum enam quia illi, provt sic, omnind accidit esse vniuerfalem, vel parricularem: ergo secundum quod confideratur in tali statu, non est formaliter vnimersalis. g Confirmatur : quid ve natura sit formaliter universalis, deber esse simpliciter vna, & non multiplicata : sed nulla talis natura est à parte rei, ve constat ex dictis : ergo non dator à parte rei formaliter vniuersalis.

Secundo: quia hac pradicatio: bomo est uninersalis, est accidentalis, sed prædicatum illius non est entitatiue substantia, ve contingit in aliquibus prædicationibus accidentalibus : ergò dicit pro formali aliquod accidens non reale : ergo rationis. Maior patet : quia si esset prædicatio essentialis, prædicatum conveniret omni contento sub subieco, & ita verè diceremus, Perrus est universalis, Ioannes est universalis. quod est absurdum. Minor etiam est manif. sta: quia vniuersale etiam reperitur in aliis prædicam entis, siquidem quantitas est vninersalis, relatio est vninersalis, &c. ergò non porest esse entirariue substantia. Per quod etiam patet non posse esse aliquod accidens reale : siquidem non continetur in aliquo determinato prædicamento. Restat ergò universalitatem esse formam rationis:ac pioinde non dari à patte rei. Plu-, res alias rationes adducit Mas. vbi suprà.

43. Ad argumenta respondetut. Ad primum desumprum ex Arist. D.Th. in eius expositione lect. 10.
sibi obiiciens quod sequeretur darià parte sei vniuersale:respondet ibi diuidi res non absolute, sed vt sigmiscantur per nomina. Quia verò nomina non signisicant eas, nisi mediante intellectu; ideò divisio ista
datur de rebus, non secundum quod referuntur ad intellectum, qui potest distinguere ea, quæ sunt coniuncta in rebus. Cuius signum (subdit D. Tho.) est, ,
quod non definiuit Arist. vniuersale, & singulare secundum aliquid, quod pertinet ad res, sed per actum
animæ, qui est prædicari de multis, vel de vno solo.

¶ Quod si contendas Arist. loqui de ipsis rebus secundum se, respondetur locutum suisse de vniuersali fundamentaliter, non verò de vniuersali formaliter.

Ad coi firmationem respondetur particulare, secundum suam entitatem realem, non esse correlatinum vniuersalis, neque sundamentaliter, neque sormaliter sumpri. Si verò singulare, seu particulare sumatur sormaliter, inquantum subiscitur vniuersali, etiam sormaliter sumpto: tunc propriè sunt correlatiua; sed vt sic neutrum datur à patte rei.

Ad secundum responderur obiectum intellectus, etiam formaliter, vt obiectum est, tantum esse vniuersale sundamentaliter. Non enim ab eadem forma constituitur in esse obiecti, & in esse vniuersalis: & sie potest esse formaliter obiectum; cum tantum sie sundamentaliter vniuersales vt magis instà explicabimus.

Ad tertium respondetur, quod sicut species impressa vel expressa rei etiams in se sit quid singulare; dicitut tamen, & est in repræsentando vniuersalis: pari ratione secunda intentio vniuersalis potest esse entitatiue singularis, cum tamen sit constitutiua vniuersalis.

44. Dices:ergo sieut vniuersale in repræsentando non est simpliciter vniuersale, vt suprà diximus: ita etiam neque vniuersale in essendo.

Responderur negando consequentiam. Et ratio est: quia species impressa, seu quæcumque alia res, quæ denominatur vniuersale in repræsentando, est verè, & realiter singularis : &, vt sic denominetur, exigit necessatid singulatitatem : vnde simpliciter est singularis, & secundum quid vniuersalis. Cæterum res que denominatur vniuersalis in essendo, non solum non est singularis; sed potius exigit abstra-Ctionem, & separationem à singularitatibus. Vndè proxima materia vniuetsalis nullo modo est singularis: & per consequens potest denominari simpliciter vniuersalis; ad quod non requiritur formam denominantem, scilicet vniuersalitatem esse vniuersalem, vt quod, sed sufficit esse vniuersalem, vt quo. Sicut albedo, quamuis non sitalba, vt quod, constituit propriissime album : quia est alba, vi que. Imò sicut albedo,

st esser, ve quod albas non posset esse soma constitutina albeita si vniuersalitas esset, ve quod vniuersalis, non posset esse forma constitutiua illius.

Qua sit aptitudo, quam pro formali dicit uniuersale: & an ipsa detur à parterei.

#### S. vnicus.

Van Leimum argumentum petit, ve explicemus que sit apritudo propria vaiuersalis forma-liter sumprisde qua disputant Doctores in præsenti.

g Procuius intelligentia primo notandum est, apritudinem, vt ipsum nomen indicat, nihil aliud esse, quam potentiam ad aliquem actum, seu ad aliquod esse. Vndè aptitudo vninersalis erit potentia ad essendum in mulcis, non indeterminate, & vagè in hoc scilicet, vel in illo; sed simul, & positiuè respiciendo plura. Ad quod , licet non sit necessarium vniuersale actualiter esse in pluribus; cum verba in definitione non dicant actum, sed aptitudinem : est ramen necessarium apritudinem, seu potentiam vniuersalis positiue terminari ad plura; ita vt illa quasi componant, & integrent terminum adæquatum vniuersalis : sic enim proprie dicitur syniuersale esse voum in multis, seu voum præter multa. Hanc ergo aptitudinem contendunt Aucto res contrarij repetiri in natura à parte tei, & ante intellectum. Sed, vt videamus, quæ apritudo sis in natura ante intellectum, quæ verò non.

Secundo notandum est naturam posse considerari dupliciter: primo ve possibilem, seu ve antecedit realem existentiam: secundo, ve existentem realiter extra causas. Et hoc secundo modo; adhuc dupliciter: vel reduplicatiue ve existentemivel tantum præcisiue, idest naturam, quæ existit, non tamen considerata ipsa existentia. Igitur de natura reduplicatiue, ve existens est, cettum debet esse, non habere apritudinem ad essendum in multis, sic enim est singularis. & propria vnius; ve pater. Quare solum potest esse dubium de natura possibili, vel de ipsa natura existente, præcisa tamen

Ratiodubitandi estiquia natura possibilis non petit essentialiter hanc numero singularitatem, vel existentiam: aliàs esser essentialiter singularis; quod nussi natura creata conuenit: ergo indisferens est ad plures existentias, & per consequens ex se, & non ab intelledu habet aptitudinem ad essendum in multis. Similiter natura existens, si prascindatur existentia, non manet determinata: ergo indisferens, siquidem interminatum, & indisferens idem sunt: ac prosnde etiam natura sic considerata, habebit apritudinem ad essendum in multis.

46 Nihilominus dicendum oft naturam, siue consideretur et possibilis, siue et existens, præcisa ramen
existentia, non habere à parte rei apritudinem, et si in
multis-sicut tequiritur ad eniuersale ac proinde apritudinem propriam eniuersalis, siem & cius entratem solimitari in natura per operacionem intellectus. Conelusio est comunicer recepta contra scor. pro qua videri
possunt suar. d. 6. Metaph. sect. 6. & alij Auctores citati.

Fundamentim estiquia aprieudo propria vniuersalis est posiciuà indisserentia, sou habitudo ad essendum
în pluribusique proinde ent verè; se simpliciter vna,
neque amittetur per hoc quod vniuersale descendat
ad essendum in aliquo inferiori: sed talis apritudo non
daturà parte rei in natura, siue consideretur vt possibilis, siue vt existens, præcisa existentia: ergo in ea prove
sic, non datur à parte rei apsitudo propria vniuersalis.
Maior ex dissis constan Minor autem probatur: quia in

natura possibili ad summum potest intelligi aptitudo ad vnam singulatitatem, seu existentiam vagè sumptam, id est hanc vel illam quando autem contrahitur per singulatitatem, vel existentiam, amittit illam indifferentiam ad essendum in hoc, vel in illo, ve per se constat.

Similirer natura existens si secundum se, & przcisa existentia sumatur; cum provt sic, tantum sit negatiue communis, seu indisserens, vt supra dicum est, ad summum potest habere aptitudinem negariuam; quatenus secundum se hon est inepta, neque illi repugnar, quod contrahatur per hanc, vel illam singularitatem. Quæ negatiua aptitudo, seu non repugnantia multiplicatur realiter, iuxta multiplicationem ipsius naturæ, ve patet ex dictis de vnitate formali. Ergo neque natura possibilis, neque existens, præcisa existentia, habent a parte rei aptitudinem, quæ requiritur ad vniuersale: & per consequens hæc conuenit naturæ per intellectum.

Per quod patet, tum ad argumentum, propter quod hac adducta sunt; tum etiam ad rationem dubitandi paulò antea sactam, Respondetur enim naturam à parte rei non habere, neque vnitatem, neque aptitudinem, qua requiritur ad vniuersale: solum enim datur in ea à parte rei vnitas conformitatis, qua non est aliqua vna vnitas in pluribus, vt supra diximus. Item solum est indisferens negative in quantum de se non est determinata ad hoc, vel illud. Non verò habet à parte rei aliquam indisferentiam, seu communicabilitatem positiuam, vt explicatum est.

47 ¶ Ex dictis infertur formam islam rationis, à qua natura constituitur in esse vniuersalis, quæ nomine in complexo dicitur vniuersalitas, non esse negationem, aut prinationem rationis. Quod docent communiter Doctores cum Porph. cap. de specie: & latè prosequitur D. Thom quæst. 7. de potentia, art. 11. probant que Mas. de vniuersalibus sect. 4. quæst. 2. & Sanch. lib. 2. Logicæ q. 17. qui plures alsos Thomistas adducunt, Ratio autem ex dictis manifesta est quia vniuersalitas non consurgit ex eo quòd intellectus apprehendat aliquod non ens ad modum entis s sed ex eo quòd naturam positivam cognoscar cum ordine ad inferiora: ergo non est negatio, aus prinatio, sed relatio.

T Ex quo iam facile potest inuestigari, & inneniri definitio essentialis vniuersalitatis, descendendo per arborem relationis supra statutam; & quærendo in eo genus vitimum, & propriam differentiam, vt, in qualibet defictione inuestiganda faciendum esse præcipit ex Arist. Caiet. .. Poster. c. 10. conclus. 6. Sed quia non habemus nomina incomplexa ad fignificanda genera illa intermedia; neque edhuc examinauimus, vnde sumenda sit prædicta diffirentia in istis accidentibus, vel quomodo formande fint corum definitiones, quando definiuntur, in abstracto, vel in concreto; de quo late nobis agendum est cap. de gener vbi DD ista controuertunt : ideò (supponendo pro nunc accidentia, quantum fieri possit, definienda esse per proprium subiecum; loco quidem generis, quando definiuntur in concreto; loco verò differentiæ, quando definiuntur in abstracto) sic possumus vniuersalitatem in abitracto definire. Pninerfalicas est relatio, sen apricudo vaciones ad essendum in pluribus natura unius. Ex qua definitione formatur definitio vniuersalis in concreto, invertendo terminos in hunc modum. Vninersale est natura una relacasen apea ad essendum in pluvibus.

Per quod tandem facile penerrantur definitiones omnes, quas tradidir Arthurel, de voiuerfali in concreto, ponens loco generis subiectum, seu naturam: hanc chim fignificat relationm illud, quod,

### 92 Disp. III. de Essentia vniuersalis, Quæst. V.

semper ab Arist. positum in definitionibus vniuersalis, vt patec 1. Periher c. s. Universale dico, quod de pluribus aprum est pradicari. 2 Poster. c. vliimo. Universale est quod est unum praier multa, quod que in omnibus illie unum inest. 4. Metaph. text. 14. Singulare dicimus, quod numero est; universale verò, quod in bis. lib. 7. quast. 45. Hoc enim dicitur universale, quod pluvibus natura aprum est inesse Quem modum definiendi perpetuò observauit Aristor. 1 quo sumpsit illum Porph in suis definitionibus. Quod valde nota, verectè calleas Arem definiendi accidentia, quam latè explicaumus loco citato,

#### QVÆSTIO VI.

#### Per quem actum Intellectus refultet in natura univerfalitas.

A8. OVb aliis verbis proponi solet hæc difficultas:an Dicilicet vniuersale formaliter fiar per abstractionem vel per comparationem intellectus. Sed generalior est titulus à nobis propositus: & melius comprehendit quæ dicenda sunt in hac quæstione. In qua mitum est, quam varie Doctores loquantur: & ideo nonomnes, sed præcipuas sententias referemus. Prius tamen vicumque explicandus est modus operandi intellectus, seu quomodo sat cognitio: ve sic pareezt quomodò, & per quem actum siat vniuersale.

Quia ergo nihil est in intellecu, quin prius suerit in sensu prior est operatio sensus, quam intellectus. Fit autem sensatio in sensibus externis, per hoc quod obiectum sensibile mittit speciem intentionalem se ipsum representantem e qua informatus sensus producit in se speciem expressam obiect; per cuius receducit in se speciem expressam obiect; per cuius receducit

ptionem in sensu fit sensatio.

Rursus ex sensatione ista sensum externorum, imprimuntur aliz species intentionales sensibus internistin quibus proportionabili modo sit sensatio interior. De quorum numero, et diversitate non est cur ac quæstionem moueamus. Id solum oportet advertere, quòd species expresse, ab his sensibus internis producte, solent communi nomine appellari phantasmata.

49. Cùm autem sensus ab intellectu disterat per hoc, quòd huius obiectum sir quid vniuersale; illius verò quid singulare, teste Arist. 1. Physic. cap. 5. duo inde sequentur. Primum est phantalmata omnia, seu species expressas sensuum internorum repræsentare obiectum singulare, v. g. Pètrum cum, hoc numero colore sapore, sono, calore, aut aliis qualitatibus sensibilibus, iuxta diuer sitatem sensationum.

Secondom est obiedum istud prove sic, non pos. se ab intellectu percipi cum nondum sit vniversale. V nde necessarium erit quòd prius quasi denudetur ab illis conditionibus individualibus, separeturque ab omni materia singulari;ve sic fiat proxime intelligibilè,& porportionatum obiechum intellectus. Et ad hoc ponitut intellectus agens: cuius officium est denudare phantasmata à conditionibus individualibus; ve ita species, que direce representabar Petrum, jam dire-Rè solun repræsentet naturam humanam. Quod facit intellectus agens, illuminando phantasmata: ve medio tali lumine, producant in intellectu possibili, seu passibili speciem intelligibilem, directe repræsentatiuam talis natura. Hac ergo denudatio, seu separatio naturæ à cond tionibus individualibus dicitur abstractio intellectus agentis; quia quasi abstrahit, & separar naturam à singularibus.

60. Rurius incellectus possibilis, prædicta specie informatus, seu forcundatus, producir in se ipso spen

ciem expressam, seu verbum mentis, quod est veluti conceptum parere, quod cognoscit naturam humanain. Hoc autem potest dupliciter contingete. Primò quando intellectus possibilis cognoscit noturam, præcisè secundum sua prædicata essentialia, non cognoscendo singularia, sed ab illis præseindendo, & abstrahendo. Et hæc dicirur abstractio præcisius intelle&us possibilis, pertiné que ab primam eius operationem (ad distinctionem alterius abstractionis, quæ dicitut negativa, & reperitur in lecunda operatione, quando sciliceraliquid ab also separamus, media propositione negativa. De qua abstractione non agimus in præsenti : quia cuidens est per cam non fieri universale: sicut etiani est enidens non fieri pet tertiam operationem.) g Secundo modo potest intelle-Que cognoscere naturam, in ordine ad singularia, & vt est ab illis participabilis. Quod necessario fit cognicione reflexa, ve bene notant Suar. & Rub. infra citandi: intellectus eisim cognoscens naturam, vt est participabilis ab inferioribus, supponit ipsam feparatam ab illis, à quibus participanda est : quòd tamen natura non habet à parterei, sed ab intellectu : & sic tales cognitio exterminatur ad cam, secunditm id, quod haber ab intellectu, quod est esse reflexam. Hec ergo cognitio intellectus dicitur comparatio. Que si fiat , vt sieri potest, per simplicem apprehentionem, cognoscendoscilicet naturam cum ordine ad inferiora, abique affirmatione aliqua: dicitut comparatio simplex si verò fiat attribuendo naturam illam singularibus, media actuali prædicatione: dicitur comparatio composita.

51. Ex quibus, si vera sunt, ve supponimus ex Libris de a nima, duz colliguntur abstractiones, nempe abstractio intellectus agentis, & abstractio przeifiua intellectus possibilis. Quibus si addantur duz comparationes eiusdem intellectus, simplex scilicer, & composita, iam habemus quatuor operationes, de quibus potest questio procedere. Iuxta quam operationem numerorum quatuor sunt apud auctores przetionem numerorum quatuor sunt apud auctores przetiones

cipuæ opiniones;quas breuiter attingemus.

### VARIÆ SENTENTIÆ CVM SVIS Auttoribus, & fundamentis referuntura

**5.** 1.

PRima sententia asserit voiuersalitatem resultate in natura per abstractionem intellectus agentis. Sic docent Zumel. 1.p.q.13.art.7. conclusione 7.Sot.queft.2.vniuerfalium, & alij: Citeturque pro ca Caiet c.4 de ente, & essentia, vbi in quodam dub. post qualt 6.5. His vifis (inquit ) natura fecundum efse obiectinum in intellectu agente est uninersalis in pracando. & Sed proculducio ibi loquitur Caiet. de vniversali fundamentaliter : tum quia statim eisdem verbis affirmat id iplum de natura secundum esse obie-Siuum in intellectu possibili: tum etiam quia quest. 7. sequenti sepè repetit vniuersalitatem esse relationem rationis, factam ab intellectu possibili. Imò in fine cap. S. Responsio autem : expresse docet huiusmodi relationes fieri in natura per cognitionem reflexam, quia cognoscitur in ordine ad inferiora. Sed quidquid sit de hoc.

Probatur primò hæc sententia ex D. Thom. 1. p. quæst. 85. artic. 1.ad 1. vbi inquit : Ea, que pertinent ed rationem speciei cuiuslibet rei materialis, possunt considerari sine principiis individualibus: quia non sunt de ratione speciei. Et boc est abstrabere universale à particulari, sime speciem intelligibilem à phantasmatibus: Et opusc. 55. Eadem natura, qua singularis erat, essiciur postea universalis, per actionemintellettus depurantis ipsam à conditionibus, quia sunt hic, & nunc. Qu od

# Disp. II I. de Essentia vniuersalis, Quast. VI. 93'

etiam indicat. 7. Met. lect. 12. ergo ex sententia din Thomæ vniuersale in actu fit per actionem in-

telle dus agentis.

Secundo probatur ratione Soti quia esse vniuer-sale in acu, est esse intelligibile in acu; si quidem vniuersale est obiectum intellectus: sed res sit intelligibilis in acu per abstractionem intellectus agentis, vt docet Arist, 3. de anima, tex. 8. ergo per illam sit acu, formaliter vniuersalis.

Confirmatur: quia tunc natura fit formaliter vniuersalis, quando primò habet in intellectu illas conditiones, cum quibus a parte rei esset vniuersalis, si datentur vniuersalia separata Platonis: sed statim ac intelligitur natura abstracta, sen denudata per intellectum agentem, habet in intellectu totum quod Plato ponebat à parte rei vniuersali separato: ergo tunc sit formaliter vniuersalis.

Terrid fieri aliquod vniuersale est fieri commune, & indisferens: sed esse sic commune & indisferens, nihil aliud est quam esse denudatum à conditionibus individuantibus: ergo res sit vniuersalis per eam actionem, per quam sic denudatur-

Confirmatur: quia natura per conditionem ad principia individuantia, fit singularis: ergo per abstractionem, & denudationem ab illis, sit vniuer-salis

53 Secunda sententia docet vniuersale sieri per abstractionem przcisiuam intellectus possibilis. Ita Durand.in 1. disp-3.p.2.qu.5.2d 2.& in 2. disp. 3. q. 7. 1.0m.7.& 12. Tolet.q.2. vniuersalium, & alij. Habetque non paruum fundamentum in D. Th. qui 1. par.q.85.2tt.2.2d 2.sic inquit: Sed quod bumanitas apprehendasur sine indimidualibus conditionibus, quòd est ipsum abstrahi, ad quod sequitur intentio universalio, accidis humanitati, secundum quod percipitur ad intellectu, in quo est similitudo natura speciei, & non individualium principiorum. Idem videtut docete c.4. de ente & essentia, & alibisapè.

Ratione etiam probatur: quia vniuersalitas tune tribuitur naturæ ab intellectu, quando primo cognoscitur, vt aptum sundamentum illius: sed natura abstracta ab intellectu agente est aptum sundamentum vniuersalitatis; siquidem tunc est vna, & vnisormis: ergo cum primò cognoscitur sic vnisormis tribuitur illi vniuersalitas. Cumque hoc siat ante comparationem, per abstractionem præcisiuam intellectus possibilis: consequens est tunc sieri sormaliter vniuersalem.

Confirmatur: quia per abstractionem intellectus possibilis non accipit natura sundamentum proximum vniuersalitatis: ergo recipit ipsam vniuersalitatem. Consequentia videtur nota. Et antecedens probatur: quia ex eo quod separetur à singularitatibus; à quibus realiter multiplicabatur, manet formaliter vna, indiuisa, & consequenter proxime apra vt respiciat plura: sed talem separationem habet ante abstractionem intellectus possibilis, vt patet: ergo ab illo non recipit natura sundamentum vniuersalitatis, sed ipsam vniuersalitatem-

54. Tertia sententia docet vniuersalitatem sieri pet comparationem simplicem intellectus possibilis. Hæc est frequentior inter Thomistas Eam defendunt Arauxo 3. Metaphys. quæst-3. art 5. Soncin. libr. 5. quæst. 27. & super Porphyr. quæst. 7. conclus. 4. Sanch lib. 2. Logicæ quæst. 16. Rub. hic quæst. 5 noster Dida. à lesu disput. 4 quæst. & plures alij:quos refert, & sequitur Galleg. controuers. 10. Estque aperta mens Caietan. vbi supra, §. responsio autem, vbi expresse docer relationem generis, & similes sieri pet cognitionem comparatiuam. Qu'od etiam generaliter de omni relatione rationis docer 1. part quæst. 28. articul. 1. §. aduerte, quem sequitur Nazar. ibidem

in expositione textus éstque proculdubio D. Thom. vt insta videbimus.

95. Quarta sententia asserit vniuersalitatem sieri per comparationem compositam intellectus. Pro hac citantur aliqui Auctores antiqui. Sed quia eos non vidimus, neque in alio Doctore expressam iuuenimus: & neminem pro ca adducimus & Potest tamen probari: quia vniuersalita: est relatio rationis, qua natura respicit multa, seu est in multis: ergo sit ab intellectu per comparationem; qua eadem natura attribuitur multis. Sed hac est comparatio composita: ergo per ipsam sit in natura vniuersalitas. Probatur minor: quia non potest int llectus cognoscere naturam esse in multis; niss intellectualiter exprimat coniunctionem cum illis importatam per ly ess, seu esse: ad quod, vt patet, necessaria est actualis prædicatio.

26. Præter has opiniones extremas sunt mulræ aliæ mediæ, quas non oportet adducere sum quia eisdem seiè fundamentis nituntur, tùm esiam quia corum aliquæ in re non distinguuntur à pæcedentibus & consequenter codem modo in pugnabuntur.

Ve autem à certionibus incipiamus.

Quarta ista sententia vi omnino falsa & singularis, reiscienda est: eamque tectè impugnat nostes Didac vbi supra Nam, vi constat ex definitionibus. Arist. supra relatis, aptitudo ad essendum in pluribus vel ve prædicetur de pluribus, pertinet ad rationem vinuersalis, seu prædicabilis, non vetò actualis prædicatio 3 hæc enim non facit prædicabilia, sed prædicata, ve patet ergo ante compatationem compositiuam, sam est sactum prædicabile; seu vinuersale. Solum ergo restat dissicultas, in serendo iudicio de tribus prioribus opinionibus. Quod quidem non est sacilè, non tam propter rei dissicultatem, quam propter D. Th. qui diuersis locis videtur diuersa tradidisse, propter quod etiam dispuli eius diussi sunt, ve vidimus.

#### CONCILIATIS VARIIS D. THOmateslimoniis, legitime eius mens, & vera sententia stabilitati

#### § 11.

PRO solutione ergo dissicultatis, & vera D. Thom. intelligentia, sciendum est vniuersale in ræpræsentando esse illud, quod æqualiter est imago, & similitudo plurium quæ per illud tepræsentantur; sicet in se sit quid singulare, vt supra circa proæm. Porph. dicebamus. Quomodò species intelligibilis naturæ humanæ dicitur vniuerialis: quia repræsentatid, in quo singularia hominis conformantur. Et de hoc vniuersali frequenter loquitur D. Thoappellans illud absolute vniuersale, vt patet, cap. 40 de ente & essentia, & opuscul. 55. & 56. Quam etiam speciem intelligibilem sæpè vocat inuentionem, vt patet in eodem opuscul. 56. circa medium.

Ex quibus D Thom. locurionibus orta est magna ex parte dissensio discipulorum eius, & consusio in hac quastione. Sed proculdubio de hoc vniuersali in repræsentando loquitur S. Doctor quandocumque asserti per abstractionem intellectus agentis, ve satis ipse se explicat in primo loco adducto pro prima sententia dicens: Et boc est abstrahere uninersale à particulari, seu speciem intelligibilem à phantasmatibus. De hocautem uniuersali non procedit præsens difficultas: sed de natura, ve assecta secunda intentione uniuersalis: per quam scilicet operationem tribuantur natura illud esse siecunda seu illa forma rationis, à qua constituitur sormaliser in esse uniuersali

Cum

# 94 Disp. III. de Essentia vniuersalis, Quæst.VI.

Cum autem ad formationem entis rationis, necessarium sie rem concipi tecundum aliquid, quod à parce rei non habeat, seu aliter ac in se, vr constat ex dictis d. 2. manifestum fit vniuer salitatem non polle fieri per operationem : qua cognoscitur natura secundum illa prædicata: que directe representantut per speciem intelligibilem, taliz enim prædicata conueniunt nature à parte rei , vt patet. Quare si pet ab-Aractionem præcisiuam intellectus possibilis, solum cognoscitur in natura, quod directe repræsentatur per speciem intelligibilem : per talem operationem non resultabit ibi vniuersalitat, vt patet.

g Adde, quod cum vniuersalitas, sicut quælibet alia secunda intentio logicalis, fundetur in rebus, quatenus cognitæ funt ; ita vt denominatio cogniti fit ratio fundandi illam ve supra dicebamus; & constabie ex locis Diu. Thom. pro conclusione adducendis: consequens ad operationem est intellectus, per quamfit, necessario præcedere aliam cognitionem, à qua res denominentur cognitæ. Propterea enim istæ appellantur secundæ intentiones fiuntque per operationem reflexam intelle &us.

38 Ex quo tandem fit tam, per abstractionem intellectus agentis, quam per cognitionem directam intellectus polibilis scruara proportione, tantim constitui naturam in potentia proxima ad recipiendam secundam intentionem vniuersalis. Et hoc solum intendit D. Thom, quando locis citatis pro secunda sententia docetad abstractionem consequi secundam intentionem vniuersalis: eo scilicet modo, quo relationes reales dicuntar consequi ad suum fundamentum proximum, ve benè explicat Aranxo vbi supra. Solet autem natura sic proxime apia, appellari absolute vniuerialis; quia ve aliud propositum dixit D.Th.opusc. 42. c. 20. Qued prope est ad allum nihil ab aitu differre videtur. Quod doctina,& D. Tho. concordia sumitur ex codem Angel. doctore opulc. 48.c. I. cuius titul.est : Quid sit vniuersale, # quomodo origineiur. Vbi D. Thom. naturam abstra-Cam ab intelle du agente, vocat vniversale; & abstractionem: ipsam appellat vniuersalitatem seu intentionem: & nihilominus docet propriam vniuerlalitalem, seu secundam intentionem vniversalitatis sie ri per actum reflexum, postquam natura est iam abstra-&a, & cognita, quando scilicet cognoscitur in ordine ad inferiora. Qui actus est comparatio simplex intelledus, ve patet.

59 Dicendum est ergo vniuersale formaliter, & in actu, seu vniuersalitatem propriam, que est secunda intentio logicalis, fieri in natura per comparationem simplicem intelle cus possibilis. Ita docent Au-Aores terriz sententiz: est que proculdubio expressa mens D. Thom. Tum quia 1. part. quæst. 18. stt. 1. id generaliter docet de omni relatione rationis. Tùnquia specialità de secundis intentionibus logicalibus prælupponere vt rationem fundandi denominationem, cogniti testatur in 1.dist.2. quæst.1 art.3. his verbis: Ex boc quod intellettus intelligit animal, ut in pluribut speciebus, attribust ei intentionem generus. Et huiusmodi intentionis licet proximum fundamentum non sit in re, sed in intellectutamen remoth fundametum est res ipla Et quastione 7 de potentia atticulo 11. Huiusmedi sunt relationes rationis que attribuuntur ab intellettu rebus intellettis, prove sunt intelletta, sient relatio generis & speciei. Has enim relationes rationis xatio adinuenit, considerando ordinem eius quod est in untel lettu, ad res que sunt extra. Tum denique quia special ter de secunda intentione universalis; fieri per actum reflexum, quo natura abstraca, & cognita comparantur ed inferiora, docet expresse opusc. 48. sitato c. 1. dicens. Qui insellettus reflettiur supra se

ipsum, of supra ea, quain eo sunt, sine subiectine, sine obieliud: considerat iterum bominem, sic à se intellettum fine conditionibus materia, o videt, quòd talis natura eum tali universalitate, seu abstractione intelletta potest attribui buic. & illi individuo: & ideo format secundum intentionem de tali natura. Et banc vocat universale, sen pradicabile, Eisdem ferè verbis id explicat Ca-iet. loco citato de ente & essentia. Non potest ergo, perpenus omnibus, negari hanc elle D. Thom, sententiam..

60 Probatur prima conclusio, ratione excludente duas priores sententias : quia nullum ens rationis resultat in natura per abstractionem intellectus agentis & possibilis: sed omnis vniuersalitas proprie di-&a est enstationis, ergo nulla voiuersalitas propriè dica resultat in natura per abstractionem intellectus agentis, & possibilis. Consequentia est enidens : & minor ex dicus certa. Maior autem probatur Et in primis de intellectu agente id patet : quia ens tationis fieri non potest à potentia non cognotcitiua; cum eius essentia sit cognosci, ve disp. 2. probatum est. Cum ergo intellectus agens sit potentia non cognoscitiua, ve supponimus ex libris de anima: planum sit ab ipso

non posse fieri ens rationis. De intellectu verd possibili sic probatur maior : quia per abstractionem præcistam, solum cognos-citur obiectum secundum illa prædicata, que dire-&è repræsentantur per speciem intelligibilem: ergo per illam non cognoscitur natura secundum aliquid quod à parte rei non habet, ac proinde nullum per ipsamfiet ens rationis. Probatur hæc consequentiat quia ex co, quod intellectus cognoscat naturam humanam non cognitis singularitatibus, formaliter loquendo non cognoscit illam aliter ac in se s neque Angitibi aliquod esse. Sicut à simili idem intellectus cognolcens in pomo laporem, qui à parte rei est in illo, merè negatiuè se habens circa calorem eius, neque illud cognoscit aliter, ac est in se, neque pet talem cognitionem format ens rationis. Eigo intellectus cognoscens prædicata communia natura, merè negatiue le habens circa singularitates, ( in quo consiste abstractio precisiua ) non cognoscie naturam aliter acest in se, neque ex consequenti per talem

cognitionem, format ens rationis.

61. Secundo, quia vniuerfalitas, sient quælibet alia secunda intentio, presupponit ve rationem fundandi denominationem extrinsecam cogniti: ergo entequam adueniat vniuerfalitas, iam natura est cognita: ergo vniuersalitas non resultat in natura per abstractionem pracisiuam inteliecus possibilis, Antecedens & prima consequentia ex dictis patent. Secunda verò probatur : quia abstractio præcisiua, qua cognoscitur natura non cognitis singularitatibus est primus actus intellectus possibilis circa talem naturam. Vt enim ostendimus in lib. 2. de Anima, inreile dus directe solum cognoscit naturas communes, & ex carum cognitione indirecté, & per quandam reflexionem cognoscit singularia. De quo videri porest Diu Thom.in 4. dist. 50. qu. 1. artic. 1 Ergo per abstractionem præcisinam non potest resultare in natura voinersalitas. Si ergo, neque per abstractionem intellectus agentis, aut polsibilis; neque per comparationem compositam eiusdem intellectus, potest sieri secunda intentio vniuersalis, ve probatum est: restat à sufficienti enumeratione, fieri per simplicem comparatio-

Tertiò positiuè probatur per hanc comparationem fieri : quia vniversale est relatioum secundum esse, & vniuersalitas vera relatio rationis ex his: que sub primo genere secundarum intentionum logicalium cnume

### Disp.III. de Essentia vniuersalis, Quæst VI. 95

enumerauimus suprà disp.2 n. 46. ergo sit per comcomp. rationem simplicem intellectus. Probatur consequentia; quia ens rationis sit per hoc, quod apprehendatur aliquodesse, voi nullum estiergo relatio rationis siet per hoc, quod apprehendatur ordo inter
aliqua; inter quæ talis ordo non est. Hoc autem est
vnum alteri comparare: ergò vniuersalitas ex ratione
communi relationis rationis habet sieri per comparationem. Cúmque ratione proprij generis, in quantum
scilicet est relatio, seu intentio rei simplicis, excludat iudicium, aut discursum planè sequitur sieri per
simplicem apprehensionem naturæ in ordine ad inferiora, quæ est comparatio simplex intellectus possibilis, quod intendimus.

### FUNDAMENTIS ALIARUM Sententiarum satisfit.

S. 111.

D primum argumentum pro 1. sententia ex authoritatibus D. Th constat ex his, quæ adduximus ad concilianda eius testimonia. Et quidem à priori loco sat.s ipse Sanctus explicat se loqui de vinuersali in repræsentando. T Quo etiam modo potest explicati secundus locus, vel melius de vinuersali fundamentaliter,, & in potentia proxima. Quod colligitur ex vitimo adducto pro nostra conclusione: vbi codem modo loquendi vititur, naturam abstractam ab intellectu agente appellans absolute vinuetsale & tamen statim docer secundam intentionem, seu vinuetsale formaliter, seri per actum reslexum, seu

comparationem inrellectus.

Ad secundum respondetur negando maiorem, si loquamur de universali secundo intentionaliter, seu Logice sicut in præsenti loquimur. Vt enim quæstione præcedenti dicebamus, obiecum intellectus, etiam formaliter quatenus obiechum est, & vt est achuintelligibile; tantum est vniuersale fundamentaliter, & in potentia proxima. Ratio est manifesta : quia esse obiecum intellectus, & actu intelligibile habet natura à reali, & întrinseca entitate sua, & à persectione, & immaterialitate, quam hibet, vel quia est actus, & forma separata, vel quia secundum se abstrahit ab aliqua materia, saltem singulari. At vetò esse adu, & formaliter vniversalem habet natura à secunda intentione, quam fundat intellectus, supra entitatem illam actu intelligibilem,quæ est obie-&um eius. Et sic star optime obiedum intelledus, etiam formaliter quatenus est obieckum, & acu intelligibile, esse tantum fundamentaliter vniuersale. Quod solum significatur, quando communiter dicitur obiedum intelledus elle vniuersale. Sieut quando è contra dicitur obiecum sensus esse singulare, non significatur res constitui in esse obiecti sensus per secundam intentionem, quam pro formali dicit singu-

Ad confirmationem, concessa maiori, neganda est minor. Cuius ratio est: quia ex eo præcisè quod natura esser realiter separata, ve ponebat Plato; statim esser in ea relatio realis, qua vnisormiter respiceret individua, et ratione illius esser formaliter vniuersalis. At verò ex hoc præcisè, quod natura separetur per intellectum agentemineque resultat in illa relatio realis ad individua, ve paret; neque etiam rationis: un quia intellectus agens, non est esser naturam ad inferiora, quod necessarium erat, ve resultet relatio rationis. Et sic ex eo precise quod natura separetur per intellectum agentem, non est formaliter vniuersalis; sed tantum sundamentaliter, enegatiuè.

Ad tertium respondetur, quod sieri aliquid sormaliter vniuersale, est sieri positiuè commune, & indifferens. Hoc autem non habet sormaliter natura, per separationem à singularitatibus; sed per secundam intentionem, seu relationem rationis ad inferiora, ve explicatum est.

Fer quod patet ad confirmationem Solum enim probat naturam per abstractionem sieri vniuersalem negatiue, & potentia: alias consequentia esset omni-

nò falla.

6; Ad autoritatem D. Thom pro secunda sententia adductam, iam diximus supra sensum eius esse ad abstractionem intellectus possibilis sequi secundam intentionem vniuersalis, co modo quo relationes dicuntur consequi ad suum fundamentum. Abstractio enim præcisiua vitimò disponit naturam, ve sat sormaliter vniuersalis per subsequentem comparationem.

Ad rationem pro cadem sententia respondetur per abstractionem præcisiuam intellectus possibilis non cognosci naturem, formalitet vtvnamaut vnisotmema neque vt proximum sundamentum vniuersalitatisad hoc enim necessarius est actus tesseus, vt patet, sed solum cognosci secundum sua prædicata estentialia, aut gradus communes, quod habet à parte rei. Per subsequentem autem comparationem cognoscitor vt vna, dicens vnisormem ordinem ad inferiora. Et sie per hanc sit formaliter vniuersalis.

Ad confirmationem respondetur negando antecedens. ad cuius probationem dicimus vniuersalitatem cum sit securda intentio, conueniens rebus quatenus cognitæ sunt, vt sæpè explicuimus: vltra vnitatem formalem, aut diussonem, quam habet natura abstracta per intellectum agentem, requirere proculdubio in ea denominationem extrinsecam cognitæ, à qua vltimò completur in tatione fundamenti, & constituitur in potentia ompinò proxima ad illam recipiendam. Et talem denominationem recipie natura per abstractionem præcisiuam intellectus possibilis, non verò ipsam vniuersalitatem.

Ad fundamentum quartæ sententiæ constat ex eius impugnatione. Universalitas enim non convenit naturæ provt actu est in multis; sed provt est apta esse in illis, & ideò non exigit operationem intellectus, qua natura actu tribuatur multis; sed qua siat proximè apta, et tribuætur multis, seu qua cognoscatur in ordine ad multa. Ad quod non requiritur comparatio

compolita, vt per le patet

#### QVID DE VNIVERSALI Mesaphysico sentiendum sis, ex di-Etu explicatur.

#### S. IV.

Communiter circumfertur, in vniuersales, que physicum, & Logicum, per quam aliqui dissolunt hanc questionem, & conciliant les tentias oppositas, asserentes vniuersale Metaphysicum siers per abstractionem intellectus agentis, vel possibilis; Logicum verò per comparationem. Sed licet hac doctrina in se (si bene intelligatur) vera sit; insussiciens tamen est ad solutionem questionis. In qua non inquiruntur Doctores: per quem operationem natura siat vniuersalis sundamentaliter, seu in potentia proxima; sed per quam operationem siat actus & sormaliter vniuersalis.

Constat autem vniuersale Metaphysicum non esse vniuersale actu, & formaliter; sed in pomentier tantum

# 96 Disp.III. de Essentia vniuersalis; Quæst.VI.

santum, & fundamentaliter : ac ptoinde per hanc divisionem non possunt conciliati adducte sententie.

Qu'òd autem tantum vniuersale Logicum sit actu, & formaliter vniuersale; Metaphysicum verò solum i n potentia, & sundamentaliter satis ex se patet. Ni cenim velimus abuti terminis, vniuersale Metaphysicum mhil aliud sonat, nisi vniuersale, quod est obie-

Aum Logicz.

Cum ergo ex dictis dilp. 1. constet res pertinere ad obiecum Logicz, non ratione suz entitatis realis, sed ratione secundarum intentionum : ad obiectum verò Metaphysica non nisi ratione suz entitatis, & perfe-&ionis realis: planum fit vniversale Logicum este naturam simul cum secunda intentione, à qua actu, & formaliter constituitur in esse vniuersalis; vniuersale verò Metaphysicum solum esse ipsas naturas, seu essentias reales, de quibus agit Metaphysica, quæ prove sic, tantum sunt fundamentaliter vniuersales. Quia tamen neque Metaphysica, neque aliæ scientiæ disputant de naturis provesunt in singularibus; sed prove ab eis separantur, aut sine eis cognoscuntur:ideò solet dici vniuersale Metaphysicum fieri per abstractionem intellectus agentis, aut possibilis. Non quia per has operationes, naturæ recipiant aliquam vniuersalitatem Metaphyl, vt aliqui fingunt, sed quia tunc habent immaterialitatem, & actualitatem necessariam ad terminandas scientias.

65. Ex quo tandem fit naturam, sic à sit gularibus præcisam, si pertineat ad obiectum Philosophie, posse dici vniuersale Philosophicum; si ad Mathematicas Mathematicum; si ad Metaphysicum, Meta-

phylicum.

Consueues unt tamen omnes naturæ reales sic præcisa appellari voiuersale Metaphysicum, vel sumpta denominatione à digniori scientia, ve optime notat Rub, de vniuersalibus, quæstione 5. numero 93. vel quia obiectum Metaphysicæ transcendit obiecta aliatumscientiarum, & sic possunt quodammodo talia obiecta appellari vniuersale Metaphysicum. Ex quibus omnibus patee divisionem adductam nullo modo esse vainocam, sed vel totius concreti in suas partes, vel analogi in analogata.

### ፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙ DISPVTATIO IV.

De passionibus Vninersalis.

Icv r accidentia realia suas habent passiones, quas deillis scientiz demonstrant, ve cernitur in Geometria, Attehmetica, & aliistic etiam secunda intentio vniuersalis, quæ est quædam forma, seu accidens rationis, suas habet proprietates : quarum notitia, & examen ad Logicam pereinet. Duz autem vniuersalis passiones (comnibus aliis minoris notæ) assignantur communiter à Doctoribus, scilicet esse perpernum, & esse pradicabile. Quarum prima conuenit vniuersali ratione materiæ, seu naturæ denominatæ : ipsæ enim naturæ vniuersales dicuntur, & sunt perpetux. In quo sensu fæpè docet Arist. scientias agere de rebus perpetuis, ve patet 1. Poster. cap. 4. & 8. & lib. 6. Ethicorum cap. 4. cuius etiam passionis meminit D. Thom. 1. part. quæst. 46. artic. 2. & alibi sæpè. Secunda conuonie vniuersali ratione formæ: ipsa enim secunda intentio vniuersalis est prima radix, & ratio, quare natura reales prædicentur de infecioribus. Cuius etiam meminit Aristot. 1. Periherm. cap. 5. & D. Thom.

Opusc. 48. cap. 1. Cum ergo disputatione præcedenti explicuerimus essentiam vniuersalis, tam ex parte materiæ, seu naturæ denominatæ; quam ex parte formæ, seu intentionis, æquum est, vt in hac de passionibus vniuersalis eadem proportione disputemus.

#### QVESTIO PRIMA.

Quomodo uninersalia sint perpetua, & an peremptis singularibus percant etiam uniuersalia.

PRotituli intelligentia, & solutione huius, consequentis difficultatis sciendum est ex Diuo
Thoma in prima distinctione 33. artic. 1. esse dici
triplicitet, scilicet esse essentia, esse existentia, & esse
se, quod significat veritatem propositionis. Verba
Diui Thoma sunt, vno modo dicitur esse ipsa quidditat, vel natura rei: sicut dicitur quod desinitio est
oratio significans, quod est esse modo dicitur
esse ipse actus essentia: sicut vinere, quod est esse vinentibus. Tertio modo dicitur esse, quod est esse vinentibus. Tertio modo dicitur esse, quod significat veritatem compositionis in propositionibus; secundum quod
est dicitur copula. Quam doctrinam inter alios explicat latè & optime Nazar. 1. part. quast. 3. att. 4.
controu. 1.

De perpetuitate ergo vniuersalium, quantum ad istud tertium esse ? an scilicet propositiones vniuersales sint perpetuz veritatis quastione sequenti. De esse verò in 2.acceptione, nempè de esse existentia? an scilicet vniuersalia sint perpetua quoad existentiam, Plaro vt vidimus suprà disputatione tertia num. 6. existimanit vniuersalia habuisse ab zeterno realem existentiam à singularibus separatam, & per consequens realiter sore remansura, etiam si singularia omnia interirent.

Hæc tamen sententia omnino salsa est: tum quia salsò nititur sundamento, ve ibidem ostendimus: tum etiam quia quidquid est præter Deum dependet ab ipso, tanquam à primo essiciente, ve indicant verba illa Ioan. 1. Omnia per ipsum salta suns. Et docet Arist. 12. Metap. cap. vleimo: sed si vniuersalia haberent ab æterno realem existentiam non essent ipse Deus, ve supponimus: ergò ab illo recepissent talem existentiam, suissentque ab æterno producta. Sed iuxta sidem Catholicam Genes. 1. Nibil produstum est à Deo abi ererno: ergo vniuersalia non habuerunt ab æterno realem existentiam.

Ex quo etiam fit, quòd si perirentomnia singulatia alicuius natura vniuersalis (vt de facto continget in sine mundi)talis natura vniuersalis nullo modo maneret existens; sed cum singulatibus interiret: ac proinde si omnia singularia, qua sunt in rerum natura, perirent: consequenter vniuersalia omnia, quoad realem existentiam funditus interirent. Et hoc est quod inquit Arist. c.de Substantia: Destruttis scilicet primis substantis, impossibile esse aliquid alierum remanere.

Iuxta hanc ergo secundam acceptionem, quatenus esse significat existentiam, omninò certum est vniuer-salia non esse perpetua. Quare solum difficultas est inter Doctores de prima acceptione, nempè de esse essentia.

Quamuis enim omnes fateantur rerum essentias aliquomodo esse ab zerno; non oriri, neque interires esse semper, & vbique, & alia huiusmodi, quz perpetuitatem denotant: non est tamen exploratum, quomodo hze illis conueniant. Et hoc est quod in przesenti inuestigamus.

3 Veius est opinio asserens rerum essentias, seu vniuer

unidersalia esse perpetua, eo quod verè habeant ab eterno extra Deum aliquam realitatem essentiz, quam vocant diminutam quandam entitatem; non verò existentiz. Sie viderur Scot.in 1. dist 35.q. vnica. Quam sententiam tribuit Mayroni, & aliis Scotistis, Niger secunda parte Clypei questio secunda. In eandémque suisse quosdam antiquos Thomistas testatur Soncin. 9. Metaph. q. 4. qui plura pro illa adducit argumenta. Hæc tamen sunt præcipua.

Primo: quia que continentur in prædicamentis, sunt aliquid extra Deum: sed vniuersalia, antequam existant, continentur in prædicamentis: antequam enim rosa existat, verè est in prædicamento substantiæ: ergo antequam vniuersalia existant, sunt aliquid extra Deum, non realitate existentiæ, vet patet: ergo

realitate elsentiæ.

Secundò quæ sunt vnum & idem, habent eandem entitatem: sed natura vniuersalis, ancequàm existat, & postquam existit, est vna & eadem: eadem enim est rosa, quæ in hyeme porest produci, & quæ in vere est producta: ergo natura vniuersalis, antequàm sit, & postquam est, habet eandem entitatem, sed non quantum ad existentiam: ergo quantum ad essentiam.

Tertiò: quia ab aterno verum est dicere, homo est animaliergo abæterno dantur homo, & animal. Non secundum existentiam, vt patet, ergo secundum essentiam: ac prò nde vniuessalia erunt abæterno secundum aliquam realitatem extra Deum. Iuxta quam eriam erunt positiuè perpetua, ingenerabilia, & incorruptibilia: manebúntque cum aliqua entitate, & realitate essentia, etiams intereant omnia singularia.

Nihilominus tamen dicendum est primo, quòd vniuersalia non sunt perpetua secundum essentiam positiue, ita scilicet quòd ab æterno suerint in aliquo gradu entis extra Deum: ac próinde nec temanere possunt secundum aliquam realitatem peremptis singularibus; sed sicut nihil sunt, antequam singularia producantur, ita etiam in nihilum redeunt quando singulatia destruuntur. Sic docet expresse D. Thom. 1. p. quæst. 10. art. 3. ad 3. & de potentia quæst. 3. art. 5. ad 2. vbi ait: Quidditas creatis antequam esse habeat, nihil est nisi foriò in intellettu creanis: vbs non est creatura; sed creatrix natura. D. Thom. sequantur Capreol. in 2. dist. 1. q. 1. Soncin. Nig. & Naza. vbi sup. Bannez & Zumel. loco citato, ex 1. par. Massus hic sect. 2. q. 8 & communiter Doctores.

Fundamentum est: quia omnino repugnat aliquam naturam vniuersalem esse secundum essentiam aliquid reale extra Deum, & non habere tealem existentiam: sed ab æterno vniuersalia nihil sunt quantum ad existentiam, ve dictum est ergo nihil etiam sunt quantum ad essentiam.

Probatur maioriquia quidquid est extra Deum, habet illud esse à Deoiergo si esse est quid reale: habebit illud per aliquam veram, & realem actionem, seu emanationem: sed chimericum est singere actionem, aut emanationem realem, que non terminetur ad ponendum aliquid singulare extra causas, in quo confistit existentia: ergo omnino repugnat essentiam ab externo habere aliquod esse extra Deum, & non esse existentem, vel singularem.

Confirmaturiquia ex opposita sententia sequeretur nullam dati propriam creationem in tempore; si præcederet ab æterno esse reale essentiæ extra Deum; hoc autem est absurdum; ergo illud ex quo sequitur. Probatur sequela: quia creatio est productio totius entis secundum omnem realitatem, quam in se habetised tilis productio esset in tempore impossibilis; si præcederent ab æterno vniversalia cum realitate essentiæ: iam enim non producerentur secundum Colleg. Compl. Logica.

essentiam, sed tantum secundum existentiam, ve paret : ergo nulla daretur vera creatio in tempore.

5. Dicendum est secundò, vniuersalia secundum essentiam esse perpetua negatiuè, ex eo quod sunt negatiuè ingenerabilia, et incorruptibilia: quatenus secundum se non habent principium suz corruptionis, aut generationis, et per consequens neque sui finis, aut principii sta D.Thom...par q. 16. artic. 7. ad 1. & q. 1. de Veritate art. 5. ad 13. & 14. quem sequentur Auctores citati.

Probatur breuiter & explicator: quia quod est negatiuè incorruptibile, est negatiuè perpetuumised vniuersalia sunt negatiuè incorruptibilia: ergo sunt ne-

gatiuè perpetua.

Maior est evidens: probatur minor: quia illud est negative incorruptibile, quod de se nullum habet principium, à quo corruptionis is sui de nullum habent principium corruptionis; si quidem corruptio & generatio in singularibus sunt: ve patet s ergo vniversalia sunt negative incorruptibilia.

Confirmatur: quia sient vniuersalia nullum sibi determinant locum: ita nullum sibi determinant rempussed ex eo quod non determinant sibi locum, dicuntur esse negatiuè vbique, & immensa: ergo ex eo quod non determinant sibi tempus, dicuntur esse negatiuè ætet-

na,& semper.

Minorem probat D. Thom. loco citato ex 1. p. exemplo materiæ primæ, quæ secundum se non dicitur vna positiud quia scilicet habear vnam formam, sicut homo dicitur vnus ab vnirate vnius formæ, sed negatiud tantum, pet remotionem scilicet omnium form atum distinguentium: ergo eodem modo valuer-salia erunt perpetua; siquidem ex se non habent, per quod determinentur ad hoc, vel illud tempus.

6. Ex quo iam sequitur solutio eius, qod in posteriori quastionis parte propositimus. Sicut enimi
vnitas negatiua, quam habet materia prima secundum
se, non tollir, quin positiue plurificetur inxta numetum compositorum, habeatque à parte rei tot vnitates positiuas; quot habet formas substantialessita similiter quòd vniuersalia sint negatiue perpetua; ve
explicatum est; non tollit quin vere, & realiter generentur, aut corrumpantur per accidens ad generationem, & corruptionem singularium. Quod perspicue
docuit Arist. Post. 29. explicant optime D. Thoma
& Caiet. ibidem.

Ex quo tandem sit. peremptis singulatibus perire vniuersalia. Potest tamen dici ipsa manere tripliciteis Primò, in virtute suarum causarum. 2. in exemplatibus, seu ideis diuinis. 3. tandem in intellectu creato, vel Angeli, vel hominis ratione specierum intelligibilium, quæ illa repræsentant. Videatur Mas. v bi sup.

7 Ad argumenta responderur. Ad primum negarur minor. Cum enim voiuersalia, antequam existant anihil sint à parte rei : non possiure du, & realiter contineri imprædicamento. Decuntur tamen ab æterno esse in prædicamento, por state; in quantum sciliacet ab æterno sunt possibilia, non per aliquam potentiam passiuam causæ, in cuius virtute præexistunt. Similiter dicuntur esse ab æterno in prædicamento, non formaliter, secundum aliquam realitatem essentiam eorum; sed repræsentative, ratione scilicet exemplarium divinorum, per que ab æterno representantut vniuuersalia in propriis categoriis.

Ad secundum respondetur cum Mas. loco citato,ea quæ sunt ynum, & idem positiuè, habere eanden entitatem, non verò ea quæ sunt ynum negatiuè. Rationale enim, & animal in homine, quia sunt
vnum positiuè. habent eandem entitatem sed materia
prima, quia est yna numero negatiuè in omnibus, quæ

generan

# 98 Disp. IV. de passionib. vniuers. Quæst. II.

gonerantur, & corrumpuntur; non habet eandem entitatem in illis: sed aliam entitatem, & realitatem habet in homine, aliam in equo, &c. Quia ergo natura vniuersalis, antequam sit in rerum natura, & postquam est, tantum est negatiue vna: (non enim possunt nihil, & aliquid esse positiue vnum, vt patet) inde est quod natura vniuersalis, antequam sit, & postquam est, non habeat candem entitatem.

Ad tertium concesso antecedenti; negatur consequentia. Quamuis enim ab æterno detur entitas in qua fundatur veritas æterna illius propositionis, non est entitas creata hominis, & animalis, sed ipsa entitas exemplarium diuinorum, que non distinguuntur ab ipso Deo. Videatur Soncinas loco citato.

#### Q V E S T I O II.

Quomodo propositiones universales sint aterna veritatu.

8. Dius Bonauent. Herb. Gabri & Ocham. quos refert Masius vbi suprà, q. 9. existimant propositiones vniuersales, & necessarias ab æterno non habuisse actu veritatem, sed solum in potentia. v. g. hæc propositio: Homo est rationalis: (inquiunt solum est actu vera dum existit homo, dicitur tamen abæterno vera, inquatum homo abæterno potuit este rationalis, vel (quod idem est) inquantum potuit existere res significata per propositionem. Eandem sententiam tenet etiam Zumel. 1. p.q. 10. art. 3. q. vnic. concl. 2. vbi addit sibi aliquando contrarium placuisse, sed re melius inspeca, mutasse sententiam. Quam probat dupliciter.

Primò: ex co, quòd res est, vel non est, dicitur oratio vera, vel falsa ex Arist. in post prædicamentis: sed res neque secundum existentiam, ve pater, neque secundum essentiam, ve vidimus, sunt ab æter no actu: ergo oratio, seu propositio illas enuncians non potest esse ab æterno vera actu sola potestate.

Secundò quia si veritas harum propositionum esset actu æterna, maximè quia connexio inter prædicatum, & subiectum esset actu ab æterno: ded hoc est
falsum : ergo illud ex quo sequitur. Sequela videtur
nota. Minor autem probatur : quia non potest esse
actu vnio, seu connexio absque extremis: sed ab æterno non sunt actu homo, & animal, vr supponimus
ex quæst. præcedenti: ergo ab æterno non est actu
vnio inter illa.

9. Tertiò probatur eadem sententia: quia in propositione verbum debet esse indicatiui me di, & temporis præsentis ve docent Dialectici lib. 1. Persherm.
ergo nulla propositio potest significare veritatem
actu æternam. Patet consequentia: quia quod significat cum tempore præsenti, non potest significare veritatem ab æterno.

Quarto hac propositio: Homo est vinus, est essentialis, & tamen non est perpetua veritatis: ergò non omnis propositio necessaria est atterna veritatis. Probatur minor: tum quia ad vitam in homine requiritur vnio anima, ac corporis, qua non est ab atterno: tum estam quia homo est semper mortuus: ergo non semper est viuens; a per consequens talis propositio non erit atterna veritatis.

Tandem: quia hæc propositio, Christus est homo est essentialis, & tamen non habet veritatem æternam: ergo intentum. Maior patet: quia Christus verè est individuum naturæ, quamuis non habeat personalitatem, seu subsistentiam, imò nec existentiam creatam. Minor verò probatur: quia Christus in triduo mortis eius, non suir homo, vt docent Scholastici cum Magistro in 3. dist. 22. & Theologi cum

D. Tho. 3. p.qu. 50. att. 4. ergo in illo triduo hæc propositio Christus est homo, suit salsa: ac proinde non est æternæ veritatis.

10. Plena difficultatis solurio pendet ex persecta notitia veritatis : quam tamen hic tradere, nec licet, nec vacat. Sed supponendum est ex D. Thoma 1 - p. q. 16. art. 1. veritatem cuiuscunque rei consistere in conformitate eiusdem rei ad intellectum, ita vt veritas per prius sit in intellectu, & ab eo deriuerur ad res : secus ac bonitas, que per prius eft in rebus, & ab aliis derivatur ad voluntatem. Quod discrimen nascitur ex differentia inter has duas potentias suprà disput. 2.n. 26. insinuata. Et hæ vezitas solet appellari transcendentalis. Præter quam datur alia que appellatur veritas formalis, & tantum repentur in intellecu componente,& dividente, ve probat D. Thom.loc cit. art. 2. & hec est, que reperitur in propositionibus, quando aliquid affirmamus, vel negamus conformiter adres lignificates.

In hac autem veritate adhuc possumus duo considerare. Primum est id, quod formale est, & propriè veritas dicitur. & hoc nihil est aliud quamenuntiare, seu cognoscere connexionem prædicari, & substati, quod pater esse in intellectu. Vnde si detur ab æterno intellectus cognoscens hanc connexionem: dabitur etiam in eo ab æterno veritas formalis

talis propositionis.

Secundo possumus in hac veritate propositionum considerare, non id; quod formale est, sed fundamentum eius: illud scilicet super quod sundatur veritas formalis. Hoc autem nihil aliud est, quàm conconnexio, & vnio illarum rerum, inter quas sit enunciatio: seu identitas prædicati, & subjecti: hæc enim saltem ex modo significandi necessaria est ad veritatem propositionis.

it. Secundò notandum est identitatem istam prædicati, & subiecti, quam possumus appellare verstatem sundamentalem esse duplicem, vt suprà num. 7. dicebamus: aliam positivam, aliam negativam. Tunc est identitas positiva inter aliqua, quando illa, quæ dicuntur idem, verè habent eandem realitatem & entitatem, sicut animal rationale in Petro dum existit, verè habet entitatem, & realitatem naturæ humanæ, quæ in co est.

Et hanc identitatem, seu veritatem sundamentalem positiuam, ex quæst. præcedenti contincitur maniseste non susse ab æterno inter subsectum, & prædicatum alicuius propositionis necessariæ: cum nulla entitas extra Deum suerit ab æterno.

Identitas verò negativa est negatio diversitatis inter aliqua extrema, seu non diversitas inter illa. Que identitas cùm sit negatio, sequitur leges aliarum negationum. Vndè tandiu dicetur esse inter aliqua extrema, quandiu absueritab illis diversitas, quem negat. Quare si ab externo abest diversitas inter aliquod predicatum, & subicatum, & sin externum aberit, ve contingit in propositionibus necessariis: erit consequentes ab externo negatio diversitatis inter tale predicatum, & subicatum, & sub

12 Dicendum est ergo primò veritatem sundamentalem positiuam, seu identitatem positiuam inter prædicatum, & subiedum in propositionibus nenessariis non suisse ab æterno: próinde vniuersalia,
quantum ad hanc veritatem propositionis, non esse
æterna: neque hoc modo dari propositiones æternæ
veritatis. Hæc concl. est ex quæstione præcedenti, &
modo adductis est manisesta: & ideò in ea immorandum non est.

Dicendum est secundo veritatem fundamentalem negatiuam, seu identitatem negatiuam inter

Pla

### Disp.IV. de passionib. vniuers. Quæst II. 99

prædicatum, & subiectum in propositionibus necessariis suisse ab æterno: & hanc identitatem æternam
sufficere ad æternitatem propositionum, secundum
propriam, & formalem veritatem, quam conclusione
sequenti statuemus. Prima pars huius conclusionis
constat ex dictis. Si enim inter prædicatum, & subiectum haram propositionum, nec fuit, nec est, nec erit,
nec potest esse diuersitas: ergo ab æterno suit negatio talis diuersitatis, & per consequens identitas negativa. Secunda verò pars ex sequenti conclusione, &
solutionibus argumentorum erit manifesta.

13. Postremò dicendum est, loquendo de propria, & formali veritate propositiones vniuersales necesfarias, habere perpetuam, firmissimam, & actualem veritatem, fine res existant, sine non : ac ptoinde vniuersalia, quoad istam veritatem propriam, & formalem, esse actu ab zterno. Ita Arist i. Poster. cap. 9. Vbi ve optime notat Caiet, non solum ait scientiam esse sempiternorum, & non corruptibilium (quod est afferere vniversalia quantum ad effentiam effe zterna) sed etiam demonstrationemesse sempiternorum, & non corruptibilium : vt indicaret non solum res, de quibus est scientia, este zternas, sed etiam propositiones, de quibus est demonstratio, else zternz veritatis. Eandem conclusionem tenet D. Thom. 1. part. quæst. 10. artic. 3. ad 4. quem sequuntur inter alios Bannez ibidem, Capreol. in 1. dift. 8. quæft. 1. conclusione 1. Soncinas 9. Meraph. quast. 5. Niger 1. parte Clypci quæt. 48. Soc. 1. lib. Summular. cap. 2. & 10. & Mas. sea. 2. de vniversalibus q. 9. Qui in confirmationem huius sententiæ adducit pluta, eaque expiessa loca D. August. Anselmi, & Porp. Qam etiam probat optime Caiet. loco citato.

Fundamentum est: quia formalis veritas propositionis non est in ipsis rebus, sed in intellectu cognoscente connexionem prædicati, & subiccti: sed ab æterno intellectus divinus actu cognoscit connexionem prædicati, & subiccti istarum propositionum: ergo ipsæ sucrunt abæterno actu veræ veritate propria, & formali. Maior ex dictis constat. Minor verò, præterquam quòd est per se nota, facilè probatur: quia propositiones istæ sunt enuntiabilia necessaria, ac pióinde non potuit non intellectus divinus abæterno

Confirmatur primò quia huiusmodi enuntiationes necessariæ non possunt habere indeterminatam, se quasi suspensam veritatem: cum non sint in materia contingenti: ergo ab æterno fuerunt determinatæ, se actu veræ, vel falsæ. Si primum, habetur intentum: si secundum: ergo verum susset ab æterno tales propositiones esse falsas.

Secundò confirmatur ex Calet. quia ex duabus contradictoriis in materia naturali, altera necessariò est determinate, & actu vera: sed ista propositiones, homo est animal, homo non est animal, sunt haiusmodi etiam homine non existente, ve patet ex Arist: Postprædic, cap. de oppositis: ergò etiam homine non existente, altera necessariò erit determinate vera, ac proinde ab æterno suit actu vera.

14. Ad argumenta respond. Ad primum, dictum Aristot. intelligendum esse de veritate sundamentali, seu de identitate inter prædicatum, & subiectum positiua, si prædicatum, & subiectum existant; vel salvem negatiua, si nou existant. Talis autem identitas negatiua suit ab æterno sufficiens, ve intellectus divinus cognosceret connexionem prædicati, & subiect. Cum enim ipsa cognitio Dei non produzerit ab æterno pie dicatum & subiectum, ve paiet; non potuit esse necessaria ab æterno identitas positiua inter illa, ac proinde sufficiens suit identitas negatiua illorum, ve in intellectu divino esse actu, & formaliter veritas Colleg. Compl. Logica.

ralis propolitionis. ¶ Per quod patet secondum argumentum. Procedit enim de identirate politiua, que tamen non est necessaria, vt explicatum est.

Ad tertium resp. cum Sot. vbi supr in his propositionibus necessariis, verbum, est, non significare cum
tempore, propriè loquendo; sed abstrahere ab omni
disferentia temporis. Et hoc est, quod communitee
docent Dialectici, scilicet in his propositionibus verbum absolui à tempore, id est, impediri ab extrenis,
ne significet aliquam differentiam temporis. Si tamen contendas verbum in his propositionibus verè
importare aliquam durationem præsentem, dicendum
est illam esse instans, seu nuncætet nitatis; non verò
instans, aut nunc temporis.

15. Ad quartum concessa maiori, neganda est minor. Ad cuius primam probationem dicendum est, non este necessatum ad veritatem illius propositionis, homo est vinens, connexionem, aut vnionem positiuam inter corpus, & animam suisse ab zeterno; sed susticate identitatem negatiuam przedicati. & subiecti, quz tamen suit ab zeterno; siquidem nec hono suit aliquando non viuens, nec datur hono absque connexione animz, & corporis. Per quod patet ad secundam probationem. Nam cadauer illud, in quod resolutur homo abusue, & zquiuocè appellatur homo: propriè enim loquendo nunquam homo est mortuus: quiz

quando moritur, definic esse homo. Per quod criam pater ad vitimum. Si enim in rigore loquamur, in triduo mortis Christi non fuit Christus, in quantum Christus significat hunc hominem : cum dissoluta fuerit vnio inter animam, & corpus eius: licer verbum diuinum manserit seorsim voitum animz, & scotlim corpori. Quate hae propositio, Christus est bomo, semper est vera. Quando tamen Theologi afferunt Christum in triduo non esse hominem, non inspiciunt rigorem istum Logicum; sed volunt excludere errores asserentium Christum in triduo fuisse hominem, & docere ad veritarem mortis eius necessarium fuisse, quod inter animam, & coipus eius desierit vnioz& consequenter quod desierit etiam esse hominem. Ex hoc tamen nihil sequitur contra nos quia etiam destit esse hunc hominem, scilicet Christum.

#### Q V Æ S T I O III.

### QVIDET QVOTVPLEX fis pradicatio.

16. Explicate prime passione vniuersalis, que conuenit illi ratione natura, restat vt agamus de prædicabilitate, que convenir illi ratione forme, iuxta ca, quæ diximus in proæmio disputationis. Cum autem prædicabilitas sit potentia, seu aptitudo nature of t prædicetur de inferio.ibus, eisque attribuatur per actualem prædicationem : inde eft plenam prædicabilitatis cognitionem omnino pendere ex cognitione prædicationis, quæest proprius actus eius. Præterquam quòd, ignorata prædicatione, & modo prædicandi, cognosci non potest, quæ prædicationes sint vnius prædicabilis, & quæ alterius : ad quod præcipuè ordinatur ista Porphyrij Hagoge. Cum autem prædicationes exerceantur in nominibus concretis, vel abitractis: aliqua de iis, antequam ad alia procedamus, præmittenda funt.

dentium candem protsus rem lignificate, ac corum abstracta. Ve enim optime dixit Atistot. cap. de substanta: Nomen albi nis qualitatem nibil significat. Quod evam docuis expresse Disus Thomas in t.

### 100 Disp. IV. de passion. vniuers. Quæst III.

distinct. 18. quest. 1. articul. 2. ad tertium vbt ait : Subsectum non includitur in significatione nominis significantis accidens concretine, ve dixit Commen-· taier 4. Metaphysica, quamuis Auicenna contrarium fenferit. Quod etiam clarius habetur 7. Meraphys. lectione 1. vbi explicans ipse Sanctus dictum Arifloriquod accidentia in concreto magis entia videnter:inquit hoc ided esse:quia decerminatur eis aliquod subitetum per ipsam nominis significationem, scilicet fubstantiam: Et ided (ait ) unamquedque talimen nominum, qua significant accidens in concrete, videntur importare pradicamentum substanticinon ita 'quòd predicamentum substantia sit pars significationis salium nominum: album enim, ut in pradicamentis dicitur, solam qualitatem significat : sed in quantum buiusmods nomina significant accidentia, ve inbarentia substantie. Que doctrina communis est inter Doctores, & pro ca videri possunt Capreol, in pri-ma distinct. 4. qu. 1. & 2. Caietan. cap, 7. de ente, & essentia. Soncin. 5. Metaph quæst. 38. Mas. in anteprædicamentis qu. 3. Sanch lib. 4. Logicæ quælt. 3. & Fonfeca 5. Metap.cap. 7. qu. 5. seat. 3. qui plures alsos adducit pro hac sententia, cámque variis rationibus confirmet.

Breuiter potest suaderi: quia hæc prædicatio, bemo est albus, est accidentalis, & in materia contingenti: ergo res significata per prædicatum est id,
quod potest adesse, & abesse à subiecto, & quod est
accidens respectu illius. Ho c autem est sola qualitas
albedinis, & non subiectum, vt de se patet: ergo sola albedo, & non subiectum, est res significata per
momen album.

Confirmaturiquia si subiectum esser pars significati istorum nominum:iam concretum accidentale, non solum ex modo significandi, sed etiam quoad rem sigmisicatam esser escenciales, & per consequens omnino indefinibile. Quod tamen est contra Atist. & communem Philosophorum vium, qui sepè definiunt concreta accidentium, docentque artem definiendi silla, ve videbimus disp. seq. ergo huiusmodi concreta non important subiectum & formam ve partes sui significati, sed solam formam; ac proinde candem rem significant, ac corum abstra & a.

18. ¶ Quanuis autem in hoc conveniant, differunt tamen in modo significandi talem rem. Nam abstractum significat formam accidentalem per modum substantia, seu per le stantis, quafi non esset alicui inhærens, neque per ordinem ad illud acciperet entitatem , sed per seipsam , sicut habet substantia. Quod non ided cst, ve optime notat D. Tho. loco citato ex 7. Metaphyl. & opusc. 42. cap. 19. quia accidens per se ipsum habeat entitatem, aut absque subicao possit existere : sed quia, cum signi-, ficatio conueniat nominibus mediante conceptione intellectus; siquidem voces sunt note passionum, quæ sunt in anima, vt dicitur 1. Penherm. inteltellectus autem possit seorsim intelligere ea , quæ sunt coniuncta; hinc fit posse ctiam separare formam accidentalem à subiecto. Es quia illud, quod per se accipitur, ab alio separatum, (inquit D. Thom. Opulc. citato) videtur per se existens : ided designatur nomine abstratto, quod significat remotione eius ab alio. Et bec modo abstracta accidentium significant formas; qua quidem inharent, sed non significant eas per modum inharentium. At verd nomen concretum fignificat eandem formam, quasi alteri adiacentem, & innitentem, quod est significate formam concernendo & connogando subiectum tanquam id cui inhæret . forma, & in quo exercetur effectus formalis eius. Et proprereà concretum accidentale appellatur connotatiuum: quia quali in obliquo defignat, & connotat subicctum, in quo est forma, quam significat.

19. ¶ Iam verò ex hoc præcipuo discrimine inter concretum, & abstractum, plura alia deducuntur, ad præsentem disputationem omninò necessaria. Tria sunt præcipua, quæ enumerat D. Thom. opuscul. 69. lect. 2. Primum est, abstracta esse talia per se ipsa, ve albedo; concreta verò esse talia per abstracta, ve album est album per albedinem.

Secundum est, ableracia denotare formas simplices, puras, & impermixtas: albedo enim solam albedinem significat sine permixtione alterius qualitatis; concreta verò significare formas sine præcisione aliarum qualitatum, cum quibus permixtæ sunt, ve album significat albedinem in subiecto, in quo etiam repetitur quantitas, calor, &c. Cuius rationem reddit optime D. Thom. quia id, quod abstracte consideratur, significatur vt quo aliquid est tale: albedo enim significat, vt quo aliquid est album. Cùm autem nihil sit album, niss per id, quod pertinet ad rationem albedinis : inde est hoiusmodi abstracta nihil alienum in se habere posse. In concretis verd, cum ex modo significandi album, verbi gratia importet id, quod habet albedinem, & ex eo quod aliquid habeat albedinem, non prohibeatur habere aliquid aliud, quod sit extra essentiam albedinis : indè est concreta significare formas cum aliis permixtas. Et hæc est radix quare abstracta diuersarum specierum nequeant inter se prædicari, etiam si reperiantur in eodem subiecto: hac enim est falla, albedo, oft dulcedo, quauis veraque existat simul in lacte, cum tamen carum concreta de se mutuo prædicentur: verè enim dicitur, album est dulce, vel duice est aibum.

Tertium tandem discrimen ( quod etiam tangit D. Th. 1.q. 3.2.3.86 p.q. 2.) sequitur ex præcedenti, vt ait D. Th. Et consisti in hoc, quod abstracta sumuntur, vt partes; concreta verò vt tota. Quamuis enim vtraque nomina significent candem rem: quia tamen ex modo significandi abstractum significat, vt quo aliquid est; concretum verò, vt quod habet formam: inde est, abstractum eo modo significandi sumi vt partem sormalem respectu concreti, concretum verò vt totum compositum ex subiecto, & accidenti. Et hæc radix, quare abstracta non possint prædicari de concretis: quia nulla pars prædicatur de toto. De quo iterum redibit sermo qu, seq.

20. This prænotatis, explicemus iam, quid, & quotuplex sit prædicatio. Prædicatio ergo, attributio. seu propositio ( quantum ad præsens idem sunt,) est oratio enuntiatua; in qua scilicet prædicatum attribuitur, vel enuntiatur de subiecto. Diuidusurque à Soto q. vlt. vniuersalium, generali diussione; in identicam, disparatam, & medism. Prædicatio identica est illa in qua idem enuntiatur de seipso, disparata, in qua prædicatum nullam habet connexionem cum subiecto; media verò in qua prædicatum, & subiectum habent sufficientem connexionem, sed non omnimodam identitatem.

Russus prædicatio media dividirur in directam, & indirectam. Directa est illa, in qua illud, quod à parte rei habet rationem formæ, ponitur in propositione, ve prædicatum, & illud quod habet à parte rei rationem materiæ, ve subiectum. Cuius oppositum constituit propositionem indirectam. Vndè hæ propositiones: Homo est animal: homo est rationalis: homo est risibilis; sunt directæ, & earum convertences indirectæ.

Vbi considerare oportet, hanc doctrinam tenere, siue propositiones sint affirmatium, siue negatium, siue verm, siue false. Nam hac est identica, licet falsa, homo non est homo: & hac est disparata, licet vera: homo non est lapu. Similiter hac est directa, licet falsa: homo non est animal: & hac est indirecta quamuis

### Disp.IV.de passionib. vniuers.Quæst. III.

negativa : rationale non eff bomo. Videatur Soco loco Citato, vbi optime confutat quoldam Dialecticos sui temporis, aliter explicantes propositionem directam, & indirectam. Cum enim ex modo essendi rerum sequatur modus prædicandi , vt testantur Arift. 5. Metaphys. text. 14. & Diu. Thom. ibidem lect. 9. & forma fir in snbiecto, non verd subiectum in forma! consequens est prædicationem directam tunc fieri, quando ponitur vt forma, seu prædicatum, id quod verè est forma: & ve subicatum, id quod verè est subiecum. Et è contra prædicatione indirecta.

Vnde: quia superius se hober, vt forma respectu. inferioris ex Aristot. 2. Physic. text. 28. & 5. Metaphysic. text. 1. intelligitur enim quasi recipi in inferiori quando contrahitur ad illud : ideò quoties superius prædicatur de inferiori; prædicatio est directa. Ex quo tandem apparet, quod vt prædicario sit directa, prædicarum debet esse, vel superius, vel saltem æquale tespectu subiecti. Non autem erit dite-&a; si prædicatum sit inferius, eriam si in se habeat rationem formæ, vt cernitur in hac: animal ast rationale: quia licet rationale sit in se forma, tamen non exercet rationem formæ respectu superioris propter rationem dicam. Esset tamen directa, si diceretur: animal est racionale, vel irrationale: quia iam prædicatum esser æquale.

21. g Dubitat autem Sotus de hac propositione. boc animal est homo? an fit directa. Videtur enim non esse directa : nam hac indefinita : animal est home, est indirecta: ergò etiam cius singularis, scilicet boc ani-

Sed nihilominus responder bene illam propositionem esse directam, si designetur aliquis homo fingularis; esse verò disparatam, si designeturaliquis equus Rario est : quia propositionem esse directam, vel indirectam, debet regulari ex parte suppositi, seu eius pro quo supponit subicaum : non verò præcisè ex parte rei significatæ: quia in nominibus porior est modus significandi, quam res significara, ve infrà dicemus, sed quando, designato Petro dicimus: hoc animal est homo ly boc animal, quamuis significet animalitatem, supponit tamen pro Petro: si verd designerur Bucefalus, supponit pro quodam equo:ergo talis propositio est directa, designato Petrojdisparata verò, designato Bucefalo.

Necratio dubitandi vrget. Nam in hac propositione indefinita: animal oft homo; ly animal, non sohim significat gradum superiorem ad hominem; sed etiam supponit pro illo : quod non contingit in propolitionibus imgularibus, vt explicatum est.

I Ex quo etiam infertur propositiones, in quibus diuersa accidentia in concreto de se innicem prædicantur, omnes esse directas : cam tamen exdem prædicariones, si fiant in abstracto, sint disparatæ. Hæ enim prædicationes sunt directe, album eft dulce, dulce est album : ista verò disparata, albedo est dulcedo : dulcedo est albedo. Cuius ratio sumitur ex ipso modo, & natura prædicationis, in qua prædicatum significatur vt forma, & habet proprium locum, & Gtum formæ : subiectum verd significatur vr materia, habétque proprium situm materiæ, & subiecti. Quia autem concretum accidentale simul significat formam, & ex modo significandi supponit pro subie-&o: ind: est, quod quando in huiusmodi proposicionibus concretum ponitur à parte subiecti, non solum supponit, vecumque pro subiecto ( quod habet concretum ex se; ) sed etiam exercet talem suppositionem, ( quod illi conuenit ex situ propositionis: quando verò ponitur à parte prædicati, quamnis non amittat propriam suppositionem, quodamodò tamen impeditur propter ficum prædicetionis, & le-Colleg. Compl, Logica.

ges appellationis; magisque attenditur in illo res lignificata, scilicet forma.

21. Radix autem huius doctrinz est quod in his propositionibus, concretum accidentale positum parte subiedi sumitur substantiue; positum verò à parte prædicati, sumitur adiectiue; vnde prouenit diversitas explicata, vr latius dicemus in notationibus ad cap. de genere: Maneat ergò huiusmodi prædicationes, quæ fiunt inter concreta, & accidena talia, quæ communicant in aliquo communi subiedo, semper esse directas. Qua eriam ratione post incarnationem Verbi hæ sunt prædicationes directa : homo est Deus, Deus est bomo : quia dux ifte nature, divina scilicet, & humans, reperiuntut in codem supposito Verbi, pro quo semper subiccum Supponit.

g Secundò sequitur solam prædicationem direcam esse proprie prædicationem , propriéque ad scientias pertinere; ac promde ipsam solam vocari absolute prædicationem. Quo sensu dixit porphyr. capite de specie: Nam aut paria de paribu, aus maiora de minoribus pradicentur oportet ; minora verò de maieribus non oportet. Propter quod etiam omnes aliz prædicationes, tam directe, quam identicz. & disparaiz, merito à prædicabilibus reiciuntur ad que tantum pettinent prædicationes formales, & direaz. Imò ex his etiam excluditur pradicatio, in qua definitio prædicatur de definito, vel de quolibet contento sub illo : quia quamuis essentia, que exprimitus per definitionem, sit ens per se, & idem quod species; tamen ve significatur nomine complexo, deficit à simplicitate prædicabilium, nec potest recipere intentiones corum.

Tandem prædicatio formalis, & direca dividitus ab eodem Soto in essentialem.& accidentalem Essen-, tialis est,in qua prædicatum est de quidditate subrectit accidentalis verò in qua prædicatum accidit subiecto, siue sit entitatiue substantia, siue accidens, siue sit acci-

dens proprium, siue commune.

His explicatis: quia duo sunt genera nominum, quibus possunt prædicationes exerceri, scilicet nomina primæ, & secundæ intentionis quæ explicuimus supra disputatione secunda, numero 40. Videamus jam, quomodo in vensque fiant prædicationes. Priùs autem agemus de nominibus primi generis.

#### QVÆSTIO

QVOMODO PRÆDICATIONES fiant in nominibus prima intentionis.

Via nomina prime intentionis, alia sunt abstracta, alia concreta: quatuor inter illa possunt heri combinationes. Et sic potest primo dubitari ? an concreta prædicentur de concretis. Secundò? an abstracta de abstractis. Tertiò? an concreta de abstractis. Quarto? an abstracta de concreris. Et quia tam concreta, quàm abstracta alia sunt substantialia, vt homo, animal, humanitas, animalitas: alia accidentalia, vt album, coloratum, albedo : deò de omnibus nonnihil agemus. Id ramen ante omnia aduertendum est pro hac, & sequenti quæst. nos hic loqui de propolitionibus affirmatiuis. Propolitio enim negatiua non pertinet ad aliquod prædicabile; & sic à præsenti disputatione reiicitur: Inquirimus ergo, quando propositiones affirmatiuz sint verz in nominibus primz intentionis.

### 102 Disp.IV.de passionib. vniuers. Quæst.IV.

AN CONCRETA

Pradicensur de concretis.

6. I.

24. Vlla circa hoc est inter Autores difficultas, & ideò sit. I Prima conclusio. Propositiones, in qui bus concreta de concretis prædicantur, siue concretum sit substantiale, siue accidentale, sunt veræ, & concedendæ; vi bomo est animal, album, coloratum: Et similes. Ét idem est, quando concretum accidentale prædicatur de substantiali, vi bomo est album (quando enim sit è contra, propositio est indirecta, vi diximus: de quibus propositionibus modo non loquimur.) Ita docer exprse Disus Thomas de ente, & essentia cap. 3. de quo videri potest Caietan. ibid.

Fundamentum est: quia concretum significat formam cum alvis permixtam, & sumitur ve rotum, ve ex D. Thom. diximus q. præcedenti, propter quod etiam non præscindit ex modo significandi ab aliis, quæ inveniuntur, vel in eodem supposito, vel in eodem subiecto. Sed animal, & homo, v. g. sunt in eodem supposito, & album, & coloratum in eodem subiecto, neutraque significant cum præcisione aliorum; sed portius sumuntur ve tota permixtè continentia, quidquid est in aliis. Ergo inter illa verissima est prædicatio. Videatur D. Thom. loco citat.

25. Dices: nihil potest prædicati de alio nisi contineat illud, seu vnum concretum, nempè animal, aut coloratum non continet quidquid est in alio, scilicet in homine vel albo: ergo vnum concretum non potest prædicari de alio. Probatur minor: quia homo addit supra animal rationalitatem. La album supra coloratum addit propriam differentiam albedinis. Consirmatur: quia pars non potest verè prædicari de toto: sed animal est pars hominis & coloratum albi: ergo non

possunt prædicari de illis.

Ad argumentum respondetur animal posse considerari, vt est pars actualis hominis, & vt est totum potentiale. Quatenus est pars actualis, componit Metaphysice hominem: sicque nec continer totum, quod homo continet, nec est quid superius; & consequenter non prædicatur de illo. Quatenus verò est totum potentiale, est quid superius ad hominem, & equum; continét que confuse & in potentia sationalitatem, & hinnibilitatem. & hoc modo non est pars, sed totum, & prædicatur de homine, & equo. Quæ doctrina constabit amplius cap. de gener. potést que cum propositione applicari ad concreta accidentalia.

#### AN ABSTRACTA, TAM substantialia, quàm accidentalia verè pradicentur de abstractis.

§. I I.

Cettioribus incipiendo, vt certum statuendum est predicationes, quæ siunt inter abstracta accidentium, quorum vnum est de essentia alterius; esse omninò veras, & sormales, vt si dicas albedo est color, color est qualitas: Logica est scientia, scientia est babitus. Sic enim significata accidentia propriè ponuntur in prædicamento; suntque entia per se, & completa, & habent propriè genera, & species, vt posteà dicemus.

Eadem ceritudine, circa abstracta substantialia statuendum est omnes prædicationes, in quibus ab-

fractum, quod ponitur loco prædicati, non pertinet ad essentiam abstracti, quod ponitur loco subiecti, esse omnind fallas, vt bumanicas est risibilitatorationalitat est animalitat, & è contra, animalitat est rationalitat, &similes.Ratio est mani sesta: quia quando predicatum non est de essentia subiecti, non potest predicari de illo in quid, sed in quale, & per consequens predicatio erit accidentalis. Vt autem prædicatio accidentalis sit vera, prædicatum deber significari adiectiue, seu per modum alterius adiacentis: quod tamen non contingit, quando prædicatum fignificatur in abstiacto, ve patet ex dictis quæstione præcedenti. Ergo huiulmodi propolitiones, in quibus abstractum, quod ponitut loco prædicati, non est de essentia abstra-&i , quod ponitur loco subicai : omnes sunt falfe. Quæ ctiam ratio convincit propositionem, in qua abiltractum differentiæ prædicatur de abstracto speciei, ve quando dicimus, bumanicas est rationalitas, in sensu formali esse falsam. Quamuis enim diffetentia sit de essentia speciei : quia tamen prædicatur de illa, non omnino in quid, sed in quale quid, ve explicabimus cap. de differentia : ideò debet fignificari adiectiue, seu per modum alterius adiacentis. Quod non contingit, quando prædicatur in abstracto, ve per le constat.

27. Tandem idem dicendum est de prædicationibus inter abstracta generis, & disserentiæ; & inter abstracta disserentiæ superioris, & inferioris, vt si dicas, Rationalitas oft animalitaevationalitas oft sensibilitas, & similes. Cum enim disserentia nullatenus includat genus, nec etiam disserentias superiores, vt dicemus capite de disserentia; & ex modo significandi vnum non significerur, vt adiacens alteri, vt sit, quando prædicantur in concreto manifestum est tales prædicationes in abstracto esse falsas.

Tota ergò difficultas reducitur ad abstracta substantialia, quorum vnum est de essentia alterius, &c
prædicatur in quid, ve quando de humanitate prædicatur animalitas, vel quilibet alius gradus genericus. Et ita inquirimus? an sicut hæ prædicationes
sunt veræ, homo est animal, animal est corpus:
ita etiam istæ sint veræ, humanitas est animalitas,
animalitas est corporeitas. Procedit autem dissicultas in sensu formali: nam in sensu identico evidens
est apud omnes esse veras; siquidem ipsa res, quæ est
humanitas, est res, quæ est animalitas aut corporeitas.

28. Partem negatiuam defendunt inter alios Scotus in primo distinct 2. quæst. 7. & distinct 5. quæst. 1. Niphus 3. Metaphys. quæst. 2. Canatiens. 1. past. quæst. 28. articul. 2. disputat. 2. & Rubio tractatu de prædicationibus numero 14. qui pro eadem sententia adducit Caietanum, & Ferrat. sed immeritò, ve posted videbimus.

Probatur primò ex D. Thom. 4. contra gentes, cap. 81. de ente, & essentia cap. 5. & 4. opuscul. 69. cap. 2. & alibi sepè. Vbi docer abstraca ista substantialia significati, ve partes formales, seu ve id, quo aliquid est tale, & consequenter cum præcisione aliorum: ergo vnum non potest prædicati de alio. Probatur consequentia: quia iam animalitas esser genus, & humanitas species: si veraque haberet rationem totius. Thom. loco citato de ente, & essentia, inquit, quod equinitas tantum est equinitas: ergò non est animalitas.

Secundò probatur ratione: quia ve aliquid formaliter prædicetur de alio, necesse est, ve quidquid subiectum actu continet, continest etiam prædicatum, saltem confusè & in potentia: sed abstractum generis, nec actu nec potentia continet totum, quod

# Disp. III. de passionib. vniuers. Quæst. IV. 103

est in abstracto speciei: ergo non potest formaliter pradicari de illo. Probatur minor: quia quodcumque nomen abstractum fignificat sum significatum per modum forma abstracta abstractione formali, ve postea explicabimus. Omne autem abstractum abstractione formali, nec actu, nec potentia includir id, à quo abstrahitur: imò potiùs excludir illud; \*siquidem, prove sic, comparatur ad illud, ve pars ad suam

compartem.

Terriò: animalitas est illud, quo animal est animal; & humanitas illud, quo homo est homo: sed illud, quo homo est homo: sed illud, quo homo est homo, non est illud, quo animal est animal: ergo humanitas non est animalitas. Maior habetur passimi in D. Thom. Minor verò probatur: quia illud, quo homo est homo, significatur ve ratio formalis, & principium constitutiuum hominis, & illud, quo animal est animal, significatur ve ratio formalis, & principium constitutiuum animalis: sed ratio formalis, seu principium constitutiuum animalis: siquidem homo, & animal sunt diuersa constituta: ergo id, quo homo est homo, non est id, quo animal est animal.

29. Pro solutione difficultatis prijnò sciendum est ex D Thom. part.quæst.40.artic.3. abstractionem (ve late in libris Posteriorum dicemus, agentes de variis abstractionibus à materia ) esse duplicem. Alia dicitur totalis, seu vniuersalis; illa scitcet, qua vni-- uersale abstrahitur à particulari, ve animal ab homine. Alia dicitur formalis, seu præcisiua; & est illa, per quam forma abstrahitur à materia: ) non quia semper id, quod abstrahitur hac abstractione, sit vera forma : sed quia haber modum formæ respectu eius, à quo abstrahitut ) De discrimine harum abstractionum plura dicemus loco citato, potéstque videri Caiet. de ente & essentia cap.1.quæst.1.Nunc certum debet elle, nomina non dici abstracta ab abstractione vniuersali. Idque constat manifestètum quia homo, animal, viuens, & alia genera ptædicamenti substantiæ sunt propriissime vniuersalia, & consequenter ab-Arahunt abstractione vniuersali , & tamen non significantur in abstracto, sed in concreto : tum etiam quia ex quoliber concreto quantumuis singulari formatur nomen abstractum, vt ex Petro Petreitas, ex Deo Deitas: cum tamen nulla ibi interueniat abstraaio vniuersalis: ergo ab hac abstractione nomina no denominantur abstraca, sed ab abstractione formali; per quam, non solum separamus accidens à subiecto vi contingit in abstractis accidentalibus, sed etiam naturam à supposito : vt cernitur in abstractis ' substantialibus.

36. Ex quo primò fit vtraque abstracta præcisè secundum quod involuunt hanc abstractionem formalem, nullum dicere ordinem ad inferiora, sed ad concretum, seu suppositum, à quo abstracta, & separara sunt. Non enim dicimus : color alicuius albedinis est color, sed color alicuius colorati est color: nec similiter dicimus, animalitas alicuius humanitatis est animalicas, sed alicuius animalis est animalicas. Ac proinde secundum istam rationem semper significantur per modum partis, seu ve quo aliquid est tale : quia id, quod abitraliitur abstractione formali, comparatur ve actus, & constitutiuum respectu eius, à quo abstrahitur. Et hoc est, quod tories repetit Diuus Thomas tum locis pro seconda sententia citatis, tum etiam aliis multis, quæ videri possunt in tabula aurea, verbo abstrattam ; numero 6. Neque alfquid aliud docent Caieranus, & Ferrar. pro eadem sententia adducti.

Hinc etiam ylterius sequitur nullum abstractum,

pracisè ratione huius abstractionis formalis, posse prædicari de aliquo, nisi interueniat etiam abstra-&io vniuersalis. Cuius rario est euidens: quia, ve supra rerigimus, & latius dicemus capite de genere, ve aliquid prædicetur de alio, debet habere rationem torius, vr lic possir continere subiectum : sed albedo, aut quodlibet aliud abstractum non habet rationem totius ab abstractione formali, cum poriàs ab illa habeat rationem partis : ergo, præcise ratione talis abstractionis, non possunt prædicari de aliquo, nisi interueniat etiam ibi aliqua abstractio vniuersalis, ratione cuius induant rationem totius. Quate ad videndum, verum prædicationes possint sieri inter truiulmodi abstracta, inspiciendum est? an, & quomodo possint induere rationem torius, sen an, & quomodo inter illa possit esse abstractio vniuctfalis.

31. Secundo consideranda est disserentia compositi substantialis, & accidentalis. Illud onim, cum sit ens per le,& simpliciter vnum . & torum: componient necessario ex partibus, que simplicires fint partes, & per consequens nunquam erunt fimpliciter rota, sed tantum secundum quid. At verd compositum accidentale ; quia est ens per accidens ? lecundum quid tantum est vnum , & totum : & per consequens partes eius secundum quid tantum erunt partes, simpliciter autem tota. Que fit, ve illind, quod significatur ve pars compositi substantialis, qualiter fignificatur abstractum substantiale, ex modo significandi simpliciter sit pats; & per consequens non posser esse simpliciter totum, sed tantum secundum quid : quod verò significatur vt pars compositi accidentalis, qualiter significatur abstractum accidentale, quia secundum quid tantum est pars : optime poteris esse simpliciter torum.

Vnde sicut concreta accidentium ponuntur im prædicamento, & dicuntur vniuersalia, aut prædicabilia secundum quid tantum, & per reduccionem ad sua abstracta; na è contra abstracta substantialia sunt in prædicamento, & dicuntur vniuersalia, aut prædicabilia secundum quid tantum, & per reduccionem ad sua concreta. Que est perpetua doctrina D. Thom vt patet cap. 7. de ente, essentia, & alibi

32. Ex quo tandem sir, quòd sicut in abstractis accidentium, significari; ve partes secundum quid suorum concretorum ( quod habent ab abstractione formali ) non impedit, quin simpliciter habeant rationem totius respectu suorum inferiorum: ita è contra
in abstractis substantialibus, significari, ve partes
simpliciter suorum concretorum quod habent ab abstractione formali) non tollit, quin possine secundum
quid habere rationem totius respectu suorum inferiorum, & de illis prædicari.

Tandem nota, quòd adhuc in ista comparatione ad inseriora, sicut concretum substantiale porest considerari, vel vt consusè continet illa; sicque est totum, & prædicatur in recto de illis, vel vt præscindit ab eis, seu excludit illa; sicque est pars corum; neque prædicatur de eis, vt explicabimus capite de genere, ita similiter abstractum substantiale, quando comparatur ad inseriora, porest considerari; vel vt consisè continetilla, sicque conuenit illi ratio torius secundum quid, quam explicuimus, vel præscindit ab eis; & sic est, pars corum. Hoc secundo modo repugnat, quòd in tecto prædicetur: non autem primo.

73. Secunda conclusio. An malitas, & alfa abstracta substantialia sumpta cum pracisione suorum inferiotum, non possum de illis prædicari.
Non tamen repugnat huiusmodi abstracta sumi

1 4 absque

### 104 Disp III.de passionib. vniuers. Quæst. IV.

absque tali pracisione, seu ve consuse continent inseriora: & per consequens vere possunt pradicari de
illis. Tales autem pradicationes non per se, & simpliciter, sed secundum quid,& per teductionem pertiment ad pradicabilia. Hac conclusio habet tres partes,
& quoad omnes est communior inter Thomstas. Illam tenent Soto qu. 3. vniuersalium, Mas. ibid. sec.
4.q. 6. Sanch.lib.3. q. 13. Omna q. 3. art. 3. Cante, c.
de differentia, Suat. disp. 6. Metaphys. sect. 10. & communiter moderni.

Prima pars satis ex se constat: quia animalitas, & alia abstracta sie pracisa ab viterioribus, persectionibus inferiorum, sunt partes eorum: nulla autem pars, provt sie, potest prædicari de toto, vi explicabismus capite de genere. Adde, in tali præcisione semper interuenire abstractionem formalem, quæ proptereà dicitur præcisiva: sed ratione huius abstractionis non contingit prædicatio, vi explicatum est: ergo huius rodi abstracta sumpta cum tali præcisione nequeunt prædicati de inferioribus.

34. Segunda verò pars conclusionis, in qua est tota difficultas, probatur ex dictis: quia ad veram prædicationem de inferioribus sufficit prædicatum habere aliquo modo rationem totius respectu illorum, cáque continere in confulo : sed non est contra rationem istorum abstractorum substantialium habete aliquo modo rationem totius respectu abstractorum inferiorum, illaque continere in confuso: ergo, seruata corum natura, possunt abstracta ista superiora verè prædicati de inserioribus. Maior con-Rat : & probatur minor : quia ex vi abstractionis formalis, quam essentialiter exigunt huiusmodi abstracta, solum præscindunt à concreto, seu suppofico, & fignificantur, ve partes illius: sed cum tali ab-Aractione formali, & præcisione respectu concreu, non repugnat aliqualis abstractio vniuersalis, & continentia confusa respectu inferiorum : ( vt patet : tum in abitractis accidentalibus, tum etiam in formis physicis, que stante abstractione formali, qua præscinduneur, & sumuntur, ve partes suorum igferiorum, admittunt nihilominus abstractionem universalem, ratione cuius induunt rationem totius & prædicantur de suis inferioribus) ergo non est contra naturam istotum abstractorum habere aliquo mo-Ho rationem totius, & prædicari de abiliactis inferioribus.

35. Secundo probatur efficaciús: quia designata humanitate, hæc prædicatio est vera: Hec animalitat, est animalitas:ergo hæc etiam erit veta: Humanitas est animalicas. Antecedens patet: quia eadem est ratio de illa ac de istis propositionibus: Hac humanicas est bumanitas : humanitas Christi est bumanitas , & similibus, que sunt verissime, & à nemine negantur. Consequentia veiò probatur : quia sicut in hac propolitione : Humanitas est animalitas, subiecum includit aliquid, quod non est de essentia prædicati, nempe principium specificum, quod importat humanitas : sic ctiam in ista : Hac animalitas eft animasiens, subiecum includit aliquid quod est extra essensiam prædicati, nempè principium individuale, quod designatur per illud pronomen, bec, & ratione cuius ralis prædicatio verè est superioris de infectiori. Ergo si de ratione animalitatis esset, significare naturam sensitivam cum omnimoda precisione quorumcumque aliorum, quæ sunt exita elsentiam eius, & propterea esset falsa prima propositio, ve ad tersarij dicunt: eadem ratione esset etiam falsa secunda. Maneat ergo è contra quod ficut animalitas, salua proprietate abstracti substantialis, potest inducte tationem totius, & prædicari de hac, & illa animalitate:ita etiam potest prædicari de humanitate, & equipitate.

Tertia tandem pars conclusionis, scilicet huiusmodi prædicationes, quæ siunt inter abstracta, substantialia, non pertinere ad prædicabilia per se, sc simpliciters sed tamen secundàm quid, se per reductionem, manifetta est secundo notabili. Cùm enim huiusmodi abstracta significentur, ve partes compositi substantialis: simpliciter conuenit illis esse partes; se per consequens secundàm quid tantàm possunt induere rationem totus. Quod non sussicit, ve aliquid se simpliciter genus, aut species: quia naturæ, quæ ab his intentionibus denominantur, debent esse entia per se, se completa, ve suprà explicatum est, se constabit ampliùs in anteprædicamentis.

36. Per quod patet ad argumenta. Ad primum resp. D. Th. solum docere, abstracta ista significari ve pattes, & sumi cum præcisione respectu concreti, seu suppositi: id enim solum postulat abstractio formalis, à qua denominantur abstracta. Hoc tamen non tollir, quominus respectu inseriorum possint induere aliqualem rationem totius: quod sufficit, ve verè de illis prædicentur, quamuis non sint genera, aut species simpliciter, sed per reductionem, ve explicatum est.

Ad confirmationem respondetur in illa propositione Avicennæ, non excludi à subiecto prædicata essentialia, de generica, vt est animaliras respectu equinitatis: sed alia, quæ non conveniunt naturæ secundum se. Et ita sensus est: equinitas tantum est equinitas, id est, de se non habet prædicati, vel subiici, aut quòd set vniversalis, vel singularis.

Ad secundum negatur minor. Cuius probationem integram concedimus, abstractum scilicet, præcisè tatione abstractionis formalis, quam importat habere rationem partis, nec illi provt sic conuenire, de alio prædicari quod verissimum est. Sed inde non sequitur abstractum esse incapax alicuius abstractionis vniuersalis, ratione cuius habeat conditionem totius respectu inferiorum, vt patet in abstractis accidentalibus.

Ad rertiü, concessa maiori, distinguenda est minor. Si .n. illud, quo homo, est homo, & illud, quo animal est animal, sumantur cum omnimoda præcisione, vt aliquando etiam sumuntur concreta, iuxta dicta in prima patte conclusionis, concedenda est; neganda vetò, si sumantur absque tali præcisione. Neque aliquid amplius probat ratio ibi sacta, vt consideranti patebit. Test tamen observatione dignum, quod quamuis tàm concreta, quam abstracta substantialia comparata inferioribus possint sumi, vel cum omnimoda præcisione, vel sine illa, vt explicatum est : tamen propter eorum naturam, discriminaque suprà inter illa explicata, frequentiùs al stracta sumuntur cum tali præcisione, concreta verò sine. Et hoc sortè, decepit Auctores contrarios.

AN CONCRETA PRÆDICENtur de abstractio, & abstracta de concreto.

§. III.

PARE affirmatiua potest probati. Primò: quia hæ propositiones sunt veræ, entitas est ens, &c è contra: bonisas est bona: unitas est una, &c è contra: eásque admittit D. Thom. 1.2. quæst. 55. art. 4. ad 1. &c q. 21. de veritate art. 4. ad 4. &c art. 5. ad 9. Ergò abstracta possunt prædicari de concretis, &c è contra. Secundò, hæ propositiones sunt veræ, Deus est Deitas, & Deitas est Dens, &c eas admittit D. Th. 2. p.q.3. art.3. ergo, &c. Tandem quia hæ propositiones sunt veræ, linea est quanta; superficies est quanta, eásq; admittunt Dialectici: ergo non solùm in prædicatis transcen

### Disp. IV. de passion. vniuer. Quæst. IV. 105

transcendentibus, & divinis; sed criam in prædicatis particularibus concreta prædicantur de abstructis, & è contra.

Pro solutione notandum est abstractum, cum ex modo fignificandi fignificerur ve pars concreti; rune proprie habere istam significationem, caneque sumi proprie ve partem; quendo concretum includit aliquid alied præter ipfem abstractum, ve contingit in humanitate respectu hominis, in albedine respectu albi, & fimilibus: homo enim, præter humanitatem, includit personalitatem, seu suppositum; & album, præter albedinem, includit subiceum. Et ita in his concretum non potest prædicari de abstracto, neque abstractum de concreto: quia nec pars potest in tecto prædicari de toto, nec totum de parte vt inquit D. Thom. c. 3. de ente, & essentia.

38 Quare si concingat abstractum in rei veritate non esse partem respectu concreti : nec concretum includere aliquid præter abstractum: tope propter omnimodam identitatem realem virinsque, poterit vnum de also prædicari. Adhuc tamen propter modum significandi diuersum soli abstracto conuenit esse relationem, qua concretum est tale. Et hniusmodi sont Dens, & Deitas: quia enim nihil includit Deus, quod non includat Deurs: ided vnum potest de alio affirmari : sed quia Deitas diuerso modo fignificat, ac Deus ideò de Deitate verè dicimus elle tationem qua Deus est Deus, quod tamen de concreto, scilicet Deo, assirmate non possumus : fal-

sum est Deum esse rationem Deitaris.

Idem etiam contingit in prædicatis vniversalissimis & transcendentibus. Nam licet propter transcendentiam, quam, tam concreto, quam in abstracto important dese inuicem, & de omnibus rebus prædicencur, ve præter loca allata docer D. Thom. 2. diftin. 27.quest. 1.arr. 2.2d 1.& quest. 1.de virturibus', arricul. 1.ad 8. nihilominus tamen propter diversum significandi modum; non potest dici ens esse rationem essendi ens, aut veram rationem essendi verum : sed id convenit abstractis; entiras enimest ratio essendi ens,& veritas ratio essendi verum. Videatur Mas, de vniuersalibus sect. 4.9 5.

39 Tertiaconclusio. Quamuis in prædicatis generalibus, & diuinis abstracta vere prædicentur de concretis, & è contra; id tamen repugnat in aliis rebus creatis, & prædicatis particularibus. Vnde hæ funt falle prædicariones; homo est humanicas, albedo est alba; & è contra. Ita docet expresse D. Thom. locis citatis, quem sequentur Capreol in 1. dist. 4. q. 2.concl.2.Sor.q.3 vniuersalium, Caice & banez, .. p. qu. 3.art. 3. Mas. vbi suprà, noster Didacusà Iesu, disp. 5.q.2. est que communis Doctoram consensus.

Fundamentum est : quia inter prædicatum, & subiectum deber esse vnitas, seu identitas realis, ur sæpè diximus: quando concretum includit aliquid aliud præter abstractum, vt contingit in rebus creatis, & particularibus; non funt idem tealiter concretum, & abstractum, sed diftinguuntur distinctione reali includentis & inclusiergo repugnat, quod de se in-

vicem prædicentur.

Confirmatur: quia in his rebus abstractum vere,& proprie est pars concretiqued non contingit in præ dicatis generalibus, & diumis: ergo licet in his,con cretum verè prædicetur de abstracto; &: è contra ; in

illis tamen id omnino repugnat.

40 Ex dictis parer folutio ad duo priora argumenta f Ad tertium verd, responderur prima cum Massloco citato, quod quando Dialectici admittunt illum prædicationem ; linea est quanta, & similes: ibi snbiedum non accipitur, ve abstradum, seu ve . mentura, led we concretum, leu ve est quid menturarum

Se facit hunc sensum: hoe mensuratum est quantum Cuius doctrinz fignum eft, quod fimiles pradicationes solent admitti, vbi non habemus nomen abstradum, & concretum alicuius tei, yt contingit in linea: & ided nomen interdum fumitur, yr concretum, interdum, vt abstractum.

Vel secundo respondent cum D. Thoma in 4. dift. 12.quæst. 1.quæstiuncula 3.ad 3. quèd quia quantitas inter omnia accidentia propinquior est substanciæ: non depender secundum sum rationem à materia lensibili; & ideò in puedicando, & subiiciendo accipit modum: Inteltansia, & accidentis: snde lineam dicimus, & quantitatem & quantum. Propuer quod criam Atist. capide quantitate . & 1. Meraphys. text. 10. lineam, & alias species quantitatis appellat

Iuxta quam Aristotel.& Dia. Thom. doctrinum; hoc speciale est in quantitate, quod scilicet denominat le iplam; sue hoc proueniat ex co, quod quantitas, vi qued habest in le ipla, per quandam identitatem, eundem effectum, quem tribuit substantig,ve explicant aliqui : fine ( quod verò similius esti) ed quod cadem restrespectu diversorum dicitur quantitas & quanta, et bene explicar Mas. scoliis ad cap. de quantitate. Cum emm quantitas simul sit mensura substantiz, & mensurabilis per aliam quancitatem ve ibidem explicabimus inde est quod cadem tes, secundum quod est mensurarius, seu mensora substantiæ dicitut quantitas: secundum verò quod est mensurabilis, seu mensurata, dicitur quapta. Videatur D. Th. 5. Mataph. sect. 15.

#### Q V Æ S T I O V.

Quemode Pradicationes fiant in nominibus secunda intentionis, tam inter se, quam respectu primarum.

41 CEcundæ intentiones habene rationem acciden-Otium respectu primarum, et sepe diximo exided ex dictis de accidentibus realibus respectió substantiz, hebetur quid de secundis intentionibus respectu primarum dicendum sit. Quare secidentia in abstracto non prædicantur de substantia : non enim dicimus, Homo est albedo propter rationem,num. 26. adductam : ita secunda intentiones in abstracto non prædicantur de primis: fallum enim est dicere, Animal eft genereitas, aut Homo est specieisas. Sed sicut accidentia in concreto verè piedicantur de substantia : hæc enimest vera , Homo est albus: ita secunda intentiones in concreto verè pradicantut de primisidicimus enim, animal est genns, bome est species.

Potest autem dubitari?an secunda intentiones in concreto prædicentur de primis, tam in concreto, quam abitracto, loquendo generaliter tam de substantiis quam de accidentibus? An videlicot, ficureft verum, Animal est genus, ita etiam verum fit, animalitas est genus. Et ficut è contra verum Albedo aft Species ita etiam verum est, Album est species Sed huius solutio habetur iam ex dictis. Et circa substantias tradit cam dious Thomas de ente, & essentia cap.4 dicens: Quia illud cui connenit ratio generis speciei vel differentia pradicatur de boc singulari signato ; impessibile est, quod rasso generes speciei vel differensia conneniat essentia; secundum quod per modum partis, significatur ut nomine bumanitatis; vel animalicacis. Et ideò dicit Anicen, quod rationalitas non est differentia, sed differentia prinpium o cadem ratione bumanitat non est species, neque

# 706 Disp. IV. de passionib. vniuers. Quæst. V.

animalisat genus. De accidentibus vero contrarium Raruit infra cap. 7. vbi fic ait: Ex accidente, & subieile non fit vnum per fe. Unde non resultat ex corum coniun-Esone aliqua natura, cui intentio generis, vel species possis ateribui Vade nomina accidentalia concretiue dicta nou ponuntur in pradicamento; sient species, vel genera, ve album & musicum, nisi per veductionem; sed so--lium secundum quod abstracto significantur, ot albedo, 🖝

Ratio eutem huius doctine lepe infinuara, none breuiter statuitur. Quia duo requiruntur in primis intentionbus vt proprie, & simpliciter denominentut ab his segundis generis, & speciei scilicet esse entiz completa, & esse entia per se: sed hæ duæ conditiones solum reperiuntur in concretis substantiz, & in abstractis accidentium : ( abstractum enim substantiz licerfit ens per se, non ramen est ens completum quia significatur ve pars; concretum verò accidentis licet fit ens completum, non tamen est ens per se, quia significatur, vt compositum accidentale) ergo sola concreta substantiz, & abstracta accidentium proprie, & simpliciter denominantur genera, - of species. Cum quo tamen star, id quod supra statutum eft , nimirum abstracta substantiz, & concreta accidentium, lecundum quid, & per reductionem demominari genera & species.

42. J Quomodo autemprædicationes fiant inter ipsas secundas intentiones restat explicare. In quo primò certum est, vnam secundam intentionem, quando est de essentia alterius, optime polse de illa prædicati, tam in concreto quam in abftracto. Sieur enim vere dicimus, Albede eft color, color est qualitas: & similiter , Album est celeratum, coloratum est quale : ita vere dicimus, Genereitas est uninersalitas : uninersalitas est relatio rationis : & fimiliter Genus est uninersale : uninersale est relatinum rationis. Neque in hoc vlla est differentia inter secundas intentiones, & accidentia realia. Vnde solùm restat difficultas de prædicationibus accidentalibusifeu denominatiuis que fiunt inter ipsas secundas

intentiones. Sed in hoe etiam philosophandum est cum proporcione ad accidentia realia. Sicut enim in his, quædam funt inter se repugnantia, quæ scilicet non possunt eidem subiecto inesse, vt albedo, & nigredo; dulcedo, & amaricado, & inter hæc falsa est prædicario, ràin in concreto, quàm in abstracto: Alia verò funt que non habent tamen repugnantiam, sed comparientur in codem subiecto, vt albedo, & dulcedo, caler, & ficcitas; & inter hæc fi fiat prædicatio in abstracto salsa est; vera tamen si siat in concreto. ita proportionabiliter inter secundas intentiones equadam inter le pugnant, nec possunt candem naturam denominare, ve intentio generis & differentiz: & inter hæc falsa est prædicatio siue in abstracto, siue in concreto fiat: fallim enim est dicere: Genereitas est differentia: & genus est differentia. Aliæ verò sunt que non habent talem repugnantiam, sed possunt eidem natura attribui, vt intentio generis & speciei subalterne. Et inter hec falle est predicatio si fiar in abstra-Co: fallum enim est dicere, Genereitas eft Specieitas subalterna : est tamen vera si fiat in concreto: verum enim est, Genus est species subalterna.

41. T Tandem addendum est, quod quamuis in hisintentionibus abstractum non prædicetur de concreto in prædicatis particularibus, sicut diximus, de nominibus prime intentionis; potest tamen optime concretum prædicari de abstracto; in quo secundæ intentiones distinguuntur à primis. Nascitur autem hoc ex eo quod vna fecunda intentio de abstracto fignificata potest esse fundamentum altetius, & induere rationem primz tespectu illius. Quidquid enim potest esse obiestum intellectus, potest etiam denominati à secundis intentionibus, vt patet: Ergo quando una secunda intentio capax est denominationis. alterius, potest hæc in concreto significata, prædicari de illa in abstracto. Qua ratione verè, & propriè dicimus, Vniner salitat est genus, aut genereitas eft species: Si enim vuiversalitas divisione vnivoca, & essentiali diniditut in genereitatem, spesieitatem, &c. vt postea dicemus : ergo vnimersalitas verè est genus ad illas. illaque sunt verè species universalitatis.

Sed dices: fi vna secunda intentio potest esse fundamentum alterius, & hec alterius, & sic de aliis, iam dabitur processus in infinitum in secundis intentionibus quod videtur inconueniens. Talem autem processum non dari probatur : quia sundamentum debet esse maioris entitatis quam id, quod fundatur supra illud : ergo ficut secunda intentie est debilior quam prima supra quam fundatur; ita tertia erit debilior secunda, & sic deinceps, deveniemusque citò ad eam, que sit omnium debilissima; & ex consequenti, non

dabitut infinitus processus.

44. Respondetur tamen quod Herb.q.3. de secundis intentionibus, Mas.de vniuersalibus sea. 4. q. 8. & cum communi Diale&icorum talem processum in infinitum non solum non inconvenire, sed esse necessarium in secundis intentionibus. Hæ enim consequentur actiones intellectus, in quibus necessario concedendus est talis processus: si quidem qualibet intellectione posita, potest intellectus cam actu reflexo intelligete, hanc tursus in alio actu, & sic in infinitum.Qua doctina est expressa D. Thom. 5. Metaph.sect.11.

Neque argumentum adductum vrgei. Tum quia in entibus realibus vniuersaliter falsum est fundamenrum debete esse maioris entitatis quam res fundata; ve in materia prima que habet tationem fundamenti, respectu formæ substantialis. Tum etiam quia licet id pollit verificari in accidentibus realibus respectu substantiz cui inhærent,& à qua dimanant, seu conseruantur; id tamen non est neoessarium in entibus rationis, seu secundis intentionibus respectu quarum se habet merè passiuè, recipiendo eas ab intellectu, à quo proceduntur, & conseruantur.

#### QVÆSTIO

#### An universalia sint tantum quinque?

Ein communi antequam ad fingula eius inferiora descendamus; oporter examinare ipsorum numerum, quem Porphyr. in codem procemio statuit illis verbis. Cum necessarius sie Crisaori ad pradica-menterum notitiam, quidnam sit genus cognoscere, quid differencia, quid species, quid proprium, & quid accidens, de. Vbi Porphyr. omnes prædicandi modos reducit ad certa capita, que vniuersalia, seu predicabilia nuncupauit. Ad eum modum, quo Arist. omnes modos essendi ad certas coordinationes reuocauit, quas appellauit categorias, sua prædicamenta. Quamuis autem Porphyr, vt certum supponat quinatium prædicabilium numerum : quia tamen contra illum pro viraque parce militant plura, cáque non leuia argumenta, meritò Doctores hanc difficultatem instituunt.

Igitur vniuersalia esse pluta quam quinque, his argumentis luadetur.

Primo: quia tot modis dicitur vnum contratiorum, quot

### Disp.IV.de passionib. vniuers.Quæst. VI. 107

quot dicitut alterumex Arist. 1. Top. c. 12. sed vniaersale, & singulate sunt contraria, & singulatia sunt numero infinita: ergo vniuersalia, etiam erunt infinita.

Secundò quia tot sunt partes vniuertalis, quot entis, ex codem Arist. 4. Meraph.c. 1. sed partes entis, scilicet prædicamenta sunt decem : ergo decem etiam erunt vniuersalia.

Tertiò quia existentia est in pluribus, & prædicatur de illis; & tamen non est genus, species, aut disserentia : cum existentia in cicaturis sit extra eatum essentiam, vt sæpè docet D. Thom. nec similiter est proprium: cum sit prædicatum quoddam commune omnibus entibus, illis conuentens ex tempore per actionem causæ essicientis, & per consequens contingenter. Nec tandem est accidens commune: quia existentia non potest adesse, & abesse, absque subsecti corruptione: ergo constituir distinctum prædicabile.

Quartò tandem: quia individuum vagum, & similiter definirio prædicantur de plutibus, vi pater: ergo sunt prædicabilia siquidem ab actu, ad potentiam, benè valer. Sed non sunt genus species, &c. ergò sunt alia prædicabilia præter ista quinque.

46. In alio vetò extremo vniuerfalia, scilicet esse

pauciora, his argumentis probatur.

Primò; quia prædicatio directa est actus prædicabilitaris, quæ est passio vniuersalis, vt sup. diximus: sed tantùm datur duplex prædicatio directa, scilicet essentialis, & accidentalis, vt etiam vidimus: ergo tant tum etiam datur duplex prædicabilitas: ergo duplex tantum vniuersalitas. Et per consequens tantum erunt prædicabilia, seu vniuersalia, nempè essentiale, & accidentale.

Secundò: quia differentia subalterna, & infima, (& idem est de proprio, subalterno, & infimo) non constituunt duo prædicabilia, etiamsi altera prædicetur de pluribus differentibus specie; altera verò de pluribus differentibus numero: sed penes hoc differunt genus, & species: ergò non constituunt duo prædicabilia.

Terriò: quia omne accidens saltem completum, vel est genus, vel species : cùm habear propria inferiora de quibus essenzalirer prædicatur : ergo quintum prædicabile, vel superstuit, vel coincidit cum genere, aut

Specie.

Quartò tandem:quia vniuersalia sunt quædam attributa, seu prædicata Dialectica, quæ de pluribus prædicantur: sed Aristot. 1. Topicor. c. 3. 4. & 5. assignat quatuor tantum prædicata Dialectica, scilicet genus, definitionem, proprium & accidens: Ergo tot, & non quinque erunt prædicabilia. Plura alia argumenta congerunt Masius hic sect. 5. q. 1. Sanch. lib 3 q. 2. Rub, quæst. 9. & alij.

47. Nih lominus dicendum est quinque tantum dari vniuersalia, seu prædicabilia. Porphyr. hie, & D. Thom. 1. contra Gentes c. 3 2. quos sequentur communiter Doctores, tam antiqui, quam moderni. Qui omnes hunc prædicabilium numerum à Porphyr. statutum sic admittune, vt paradoxum esset illum immutare.

Cæterum, non est facile huius numeri rationem reddere ostendendo divisionis susficientiam, quam iidem Doctores diversis viis explicant. De quo videri possunt Mas. Sanch. & Rub. citati. Nos altius repetito principio, eam investigabimus ex ipsa vniversalis, sev vniversalitatis natura; indè enim sum tur ratio à priori huius veritatis. Quod vt clarius siat, duo notanda sunt.

Primum est, quod quamuis Doctores in præsenti, & nos cum illis loquentes de quinque vinuessalibus, frequentiùs vramur nominibus concretis, generis, speciei, differentiæ, &c. quia ista nomina sunt magis vsitata; præsipuè tamen loquimur non de toto

illo concreto, seu coniun 20, sed de ipsis secundis intentionibus, scilicet generitate, specieitate, &cc. His enim propriè, & per le conuenit esse species, non earum concretis, vr suprà explicatum est. Vndè quando inquirimus quot sint vniuersalia, & an vniuersale sit genus; legitimus seasus est i quot sint vnia uersalitates, seu secundæ intentiones vniuersalium; & an vniuersalitats sit genus ad illas. Quare inuestigando quot sint differentiæ muissue vniuersalitatis in communi, cognoscemus consequenter, quot sint vniuersalitates, & vniuersalitates, & vniuersalitates.

Secundò pro nunc supponendum est propriam, & essentialem disserentiam, tàm in accidentibus realibus, quàm in istis intentionibus rationis sumi ex proprio, & adæquato subiecto, ve ostendemus disputatione sequenti. Propter quod quando definiuntur in abstracto (sie enim habent propriam & persectam definitionem,) subiectum ipsum ponitur loco differentiz, ve tetigimus suprà disp. 3.n 47. & amplius explicabimus loco citato.

Quare hæc erit optima via ad cognoscendas species alicuius accidentis generici; scilicet inuestigate, quot possint esse subiecta adæquata, & inter se distincta intra illud genus: sic enim inuenientur omnes disferentiæ diuissuæ talis generis; & per consequens nue

merus specierum eius.

48. His suppositis, sic facile redditur ratio sufficientiz huius divisionis: quia proprium & adzquatum subicchum vniuersalitatis in communi, est natura fimplicitet vna, per quam ipsam deficiuimus disput. 3. citata: ergo quot fuerint modi diuersi naturz simpliciter vnius, seu quot fuerint naturz diuerlæ in ratione subiecti vniuersalis, tor erunt differentiz diuisuz vniuersalitatis, & per consequens species. Sed quinque tantum allignari possunt huiusmodi modi diuersi nature simpliciter vnius, seilicet nature perfectibilis, seu constitutibilis, que est lubiectum adæquatum genereitatis,& natura perfectiua, seu construtius, que est subiectum adequatum differentialeitatis, & natura persecta, seu constituta, que est adæquatum subiectum specieitatis, & natura profinens ab effentis, que est subiecum adequatum proprietareitatis, & denique natura extrinseca, seu contingens, quæ est subiectum adæquatum accidentaleitatis. Ergo quinque tantum dantur differentiæ diuifiuz vniuersalitatis, & per consequens quinque species cius.

Antecedens, & prima consequentia patent ex secundo opposito. Minor vero cum sit exclusiua, continet duo probanda, scilicet quod in tatione subiesti vniuersalitatis, quinque ista considerationes natura, sint inter se diuersa, & quod non possit aliis modis considerari natura.

49. Primum probatur sic: natura persectibilis comparatur ad inferiora, vt quid in illis potentiale, & per modum materiæ; Natura verò persectiua comparatur ad inferiora, vt constitutiuum essentiæ eorum, & per modum actus seu soume; at verò natura persecta comparatur ad inferiora, vt tota eorum essentia, seu per modum compositi, vel constituti ex potentia & actu. Item natura profluens competatur ad inferiora, vt quid necessario coniuncum, cum eorum essentia. Et tandem natura extrinseca, seu contingens, comparatur ad inferiora, vt quid potens adesse, abesseu essentia e eron essentia e eron natura extrinseca is diuerso modo comparantur ad inferiora, & per consequens sunt diuerse in ratione vniuersalis.

Secundum verò, scilicet non posse aliis modis considerari naturam in ratione vniuersalis, facilè probaturiquia vel natura comparatur ad inferiora, vi quid illis essentiale, vel accidentale; si primum, tantim possense

### Disp. IV. de passionib. vniuers. Quæst. VI.

possunt formari tres priores considerationes : sicut enim in essentia præter potentiam &adum, & compolitum ex veroque nihil aliud ettita natura non nisi tribus illis modis potest ad inferiora compatari; si secundum, vel comparatur ad inferiora, ve accidens proprium, vel commune, nec possibilis est alius modus; nam proptium, & commune ( quod æquivalet non proprio ) opponuntur contradictorie. Manet ergo quinque tantum esse subiecta adaquata vniuersalitatis; & ex consequenti quinque differentias diuisiuas, & species eius.

50. Ex dictis perspicuz remanent propriissimz, & essentiales definitiones harum quinque intentionum. cognicio enim proprio genere, nempe, Vniversalitat, & proprio adequato vniuscuiusque subicao, quod debet poni in obliquo loco differentiz, conficitut essentialis definitio vniuscuiusque, quas omnes oppor-

tunè adducemus disp. seq.

Ad argumenta respondetur. Ad primum pro prima parte dicimus cum Scot. quæst. 9. vpiuersalium, dictum Aristot. verum esse de oppositis formaliter, quatenus oppolita sunt : sic enim quot modis dicitur vnum; dicitur etiam & alterum, id est quot funt significationes, vel acceptiones vnius, tot debent este alterius.

Indè tamen non sequitur tot debere esse subieca materialia, seu supposita vnius; quot sunt alterius, vt parer in albo, & nigro, que opposita sunt, & formaliter provesic, quot modis dicitur vnum, dicitur etiam aliud:non tamen est necessarium, tot esse res, seu suppolita nigra, quot sunt alba, vt patet. Si ergò quamuis secunde intentiones, quas pro formali dicunt vniuersale, & singulare, sint oppositz, & formaliter prove sic, quot modis dicitur vna, dicatur criam, & alterarinde tamen non sequitur, quod si subieca materialia vnius possint esse infinita, possint etiam esse Subieca alterius.

Ad secundum respondetur ibi loqui Arist. de vniuersali materialiter, & sensum esse, quòd tot sunt naturæ reales, quæ pollunt denominati vniuersales, quot sunt partes entis. Nos tamen hic non loquimur de numero subiectorum materialium, que possunt recipere uniuersalitates, sed de numero ipsarum intentionum.

51. Ad tertium respondetur existentiam esse quoddam complementum, seu terminum substantiæ, & per consequens ens incompletum, & habere rationem parris : vnde simpliciter loquendo, solum respicit essentiam, quam terminat, & non aliqua inferiora, sicut diximus de abstractis substantialibus; ac proinde non potest constituere aliquod vniuersale, de cuius ratione est esse simpliciter totum, & consequenter naturam integram, & completam. Quòd si intellectus ( ficut potest in aliis entibus incompletis ) ab-Arahat existentiam ab omnibus existentiis, ( quomodo induit rationem to: ius (ecundum quid ) tunc existentia in sua communissima ratione, erit analoga: sicut essentia, seu ens ; si verd solam existentiam substantiæ, vel alterius prædicamenti abstrahat, & prædicet de inferioribus, tales prædicationes reducentur ad illud prædicabile, cuius similitudinem sortiuntur: sicut contingit in aliis formis, & entibus incompletis.

Ad quartum in primis de definitione dicimus excludi à numero prædicabilium : quia est tetminus complexus, vt ostendimus supra num. 22. De individuo vero vago, aliqui respondent esse analogum: sed certè irrationabiliter : nam aliquis homo non prædicatur per prius de Petro, quam de Paulo. Alij dicunt esse nomen æquiuocum, & veramque solutionem approbat, & explicat Masius lect. 5. de vniuersalibus quæst. 1. sed hane posteriorem optime impu-

gnat Caietan. cap. de specie, & Sanchez lib. 3. qu. 17-Melius ergò tespondetut ex doctina D. Thomas 1. parte, questione 30. art. 4. individuum vagum significate naturam cum determinato modo essendi, scilicer ve particularirer subsistentem, quamuis abstrahat ab hoc, vel illo determinato modo subsistendi. Viidè cùm hæc convenientia individuorum solum sit in habere modum particulariter subsistendi, qui non est aliqua natura integra, ve requiritur ad rationem vniuet-(alis; ideò non constituit distinctum universale. Videantur Sanchez loco citato, & Arauxo lib. 3. Metaphylice, quest. 4. art. 1.

51. Ad argumenta pro secunda parte adducta respondetur. Et primum quidem tangit difficultatem, quæ solet hie tractarit an seilicet universale immediate diuidatur in ista quinque ? an veid priùs dividatur in

essentiale, & accidentale.

In quo aliqui sentiunt divisionem illam esse immediacam, & ita respondent argumento, quod diversitas vniuersalium non sumitur ex qualitate prædicationis? anscilicet sit essentialis, vel accidentalis, sed ex variis

modis essendi in pluribus.

Czterum hzc solutio, licet primo sspectu videatur sufficiens, introspecta tamen non satisfacitinam in communi omnium sententia genus & species non ex eo præcisè distinguuntur: quia genus prædicatur de speciebus, species verò de individuis; (aliàs differentia subalterna, & infima constituerent diuersa prædicabilia;) sed distinguuntur penes hoe, quod genus prædicetut de plutibus, vt essentia perfectibils. & potentialis; species verd ve quid perfectum, & actuarum, seu ve tota elentia inferiorum. Ergo in Propriis differentiis prædicabilium, intrinsece clauditur, esse quid esientiale respectu inferiorum.

Prætered: quia differentia, & proprium prædicantur de pluribus per modum actus perfectiui, seu constitutiui in aliquo esse: sicut enim rationale, prædicatur de pluribus individuis, vt perfectio constitutiua hominis in aliquo esse:ita etiam risibile prædicatur de ducibus individuis, vt adus, & perfectio constitutiva

hominis in aliquo effe.

Nec inter ea potest fingi alia distinctio, nisi quod rationale est perfectio, & actus simpliciter conftituens hominem in esse essentiali; risibile verò est perfectio, & actus secundum quid, constituens hominem in elle accidentali:ergò ficut hæc duo prædicabilia non distinguantur per hoc, quod alteium est essentiale; alterum verò accidentale, nihil remanet vndè sumatut distinctio specifica corum, in esse prædicabilium.

53. Propter hæc ergo, & alia quæ omittuntur:multò probabilius est diuisionem non esse immediatam. Quod inter alios docent Arauxo vbi suprà in solutione ad vltimum, Rub. quæst. 7. vniuersalium, Canter. cap.9. prædicamen. Murcia disput. 1. q. 1. & alij. Colligiturque sacis expresse ex B. ato Alberto, tta &a. tu secundo in Porphyr. cap.9. & Soto quæst. vlt. vniuersalium, & aliis antiquis, dum quinarium prædicabilium numerum probat ex duplici genere pizdicationis, essentiali scilicet, & accidentali.

Iuxta quam sententiam respondetur argumento, vniuersale priùs dividi in essenuale, & accidentale, & rursus essentiale in genus, speciem, & differentiam ? accidentale verò in proprium, & accidens; quæ diuisiones aperté colliguntur ex Porph. cap. vlt de communitatibus.

In hoc autem procemio solum enumerauir species infimas : quia ve benè docet Soto lib.2.Summularum cap. 4 lect. 2 divisio alicums generis eriam subalterni. potest fieri assignando omnes species infimas, quando illæ pollunt certo numero comprehendi.

54. Ad

### Disp. IV. de passionib. vniuers. Quæst. vlt.

54 Ad secundum respondetur magnum este discrimen inter genus, & speciem, ex vna parte, & differentiam subalternam, & infimam : ( & idem est de proprio Jex eo enim quòd differentia prædicetur de pluribus in quale quid, codem omnino modo respicit illa, siue sint species, siue individua, nempe modum actus perfectiui, & constitutiui essentiz corum. Cum enim differentia subalterna non sir perfectibilis per infimam; sed veraque sit actus quidam simplex, ve dicemus cap. de Differentia: inde est, quòd vtraque proprie sit constitutiua, & persectius essen-

Cæterùm eo ipso quòd genus prædicetur in quid de speciebus, & species in quid de individuis, illud prædicatur ve quid perfectibile, & potentiale, ifta verò vt quid perfectum,& constitutioum;& per consequens dinerso modo prædicantur de inferioribus. Vnde genus, & species non differunt præcise per prædicari de speciebus, vel indiuiduis; sed per prædicari in quid de speciebus; & per prædicari in quid de indiuiduis, ve explicabimus cap. de Genere.

Ad ternum respondetur, quod accidens, si comparetur ad propria inferiora, est de illorum essentia, & per consequens continetur sub genere, vel specie, & idem de differentia essentiali, & propriis passionibus cuiuslibet accidentis, que illi comparata continentut sub tertio, & quarto prædicabili, sed non sic accidens pertinet ad quintum, sed quatenus prædicatur de subiectis, quæ accidentaliter denominat, vt ma-

gis suo loco explicabimus.

55 Ad quartum respondetur, aliam esse rationem de prædicatis Topicis: de quibus ibi agit Aristot. & aliam de prædicatis, seu de prædicabilibus; de quibus agit hîc Porphyr. Quamuis autem longum, & mole-Rum sir exactam eius disparitatis rationem reddere, non possumus tamen radicalem eius explicationem

lubterfugere.

Illic ergo Aristor. agit de prædicatis, ex quibus conficiuntur Problemata Dialectica, que sunt propositiones quædam; quæ in alterutram partem disputari possunt, & ex quibus fiunt syllogismi topici, seu probabiles. Ad quod, vt bene notat Scot. quæstione duodecima in Porphyr. solum attenditur, quod prædicarum propolitionis sit essentiale, vel accidentale, conuertibile, vel inconuertibile, nec vllo modo obest esse complexum, & se ponitur pro prædicato definitio ( quam ibi appellat Aristoteles, terminum, sicut etiam facit 8. Metaphysicæ text. 9. ) & quia ad Diale-Aicum solum pertinent per se syllogismi ex terminis communibus confecti, vt notat B. Albertus 1. Topic. tract. c.1.ideo problemata, seu propositiones Diale-Aicz, debent esse de subiedo communi definitionem habente, qualis est species; & proptere à species non ponitur ab Arist. inter prædicata topica:quia est illorum

Quia ergo quidquid de specie prædicatur, est conuertibile vel inconuertibile, essentiale, vel accidentale, quatuor inde colliguntur prædicara ex quibus fieri possint problemata: aliud essentiale non conuertibile, nempe genus: (sub quo comprehenditur differentia subalterna vt expresse inquit Arist. ibidem cap. 3. ) aliud essentiale convertibile, scilicet definitio : sub quo comprehenditur differentia infima; non enim refert ad problema Dialecticum, quòd tota definitio, vel sola differentia prædicetur ) aliud accidentale non conuertibile, vt accidens commune: & aliud accidentale convertibile, videlicet proprium. Vel alio modo potest sieri problema Dialecticum vt patet; & sic optima est diuisio prædicati topici ab Arist.tradita.

Nos tamen hîc cum Porph. longe aliter de præ-Colleg. Compl. Logica.

dicatis, seu prædicabilibus disputamus : loquimur enim de illis, vt deserviunt prædicamentis, quomodo comparantur ad inferiora, & debent esse quid incomplexum; & ided excluditut definitio & includitut species, que verè potest ad inferiora comparari. Similiter licet differentia subalterna, & genus eodem modo constituant problema dialecticum, & sic non faciant distincta prædicata in illa consideratione, quia tamen diuerso modo comparantur ad inferiora, ve explicatum est; ideò constituunt distincta prædicabilia. Ex quo tandem fit prædicabilia esse 5. licet 4. tantum fint prædicata Dialectica.

#### QVÆSTIO VLTIMA.

#### An univerfale sit genus ad quinque pradicabilia.

Artem negatiuam defendunt inter alios Beatus Albertus tractat. 2. prædicamentorum cap. 9. Canter. ibidem cap. 4. & Ona quæstione secunda Vniuersalium, artic. 3. qui onnes addunt divisionem esse analogam, licet diversimodè explicent talem analogiam. De quo videri potest Rub. quæstione septima Vniuersalium.

Refert autem Canter. pro sua sent. Alexander. Ammonium, Simplic. & Botum; sed immerito ve bene notat Rub.illi enim loquuntur de uniuersali primò intentionaliter, seu de natura denominata, que respectu omnium terum, quæ denominantur vniuersales, non potest esse vniuoca, sed analoga, vt patet. Eandem etiam opinionem inquit Fonseca esse ferè omnium sectatorum D.Th. sed plane deceptus est: nam præter vnum, aut alterum quos refert Mal. lect. 5. de Vniuerlalibus quæ. 1. cæteri Thomistæ communiter docent oppolitum, vt constabit ex nostra conclusione.

Probatur primò di ca sententia: quia non omnia prædicabilia sunt vniuoca : ergo non omnibus conucnit æqualiter,& simpliciter esse vniuersalia; & per consequens vniuersale non erit genus respectu illorum,

sed analogum.

Antecedens probatur Primò: quia denominatiua non sunt vniuoca, vt patet ex Arist. in anteprædicamentis cap. 1. vbi illa condistinguit: sed proprium, & accidens sunt denominativa : si quidem constituunt 4. & 5.prædicabile & solum prædicantur de subiccis:ergo proprium, & accidens non funt vniuoca.

J Secundò probatur idem antecedens: quia proprium, & accidens quando prædicantur prædicatione 4.8 5. prædicabili, necessariò prædicantur in concreto, vt vidimus sup.n. 26. led concretum accidentale non est propriè ens per se : ergo nec etiam potest esse propriè vniuersale, vel vniuocum; & consequenter non omnia vniuersalia æqualiter conueniunt in ratione vniuoci, vel vniuersalis.

57 Secundo quia vniuersale prædicatur de omnibus prædicamentis, ést que superius illistsed supra prædicamenta nullum datur genus : ergo vniuersale non

potelt elle genus.

Confirmatur: quia ideo ens non est genus respe-&u suorum inferiorum, quia transcendit corum differentias: sed vniuersale transcend it differentias quinque prædicabilium: ergo non est genus respectu illorum. Probatur minor:quia differentia est vnum ex quinque prædicabilibus,ergo quælibet differentia est vniuersalis: ergo vniuersale transcendit differentias.

Tertiò tandem : quia si vniuersale esset genus ad quinque vniuersalia, magna sequeretur in hac materia

confusiçamò & plura absurda.

Primò enim una species prædiceretur de alia, quod



### 110 Disp. IV. de passionib. vniuers. Quæst. vlt.

quod sic probatur. Si vniuersale est genus ad quinque prædicabilia: ergo primum prædicabile seilicet genus, erit species vniuersalis; per consequent species prædicabitur de genere. Et eadem ratione species prædicabitur de differentia, proprio, & accidenti.

J Secundo, cadem species prædicaretur de seipla prædicatione formali, & identica: nam hæc esset prædicatio secundi prædicabilis: Species est species universalis.

Tertid, concretum prædicaretur de abstracto: nam hæc esset vera, Specieitas est species vai-

nersalis.

Quartò, genus contineretur sub sua specie:nam vniuersale eo ipso quòd sit genus ad quinque vniuersalia, est quoddam particulare genus condistinctum ab animali, colore, & alius generibus: ergo continebitur sub genere in communi, nempè sub primo prædicabi-

li, quod est species ipsius vniuersalis.

Quintò tandem dabitur genus, quod sit individuum speciei: quia primum prædicabile est species insima, vt supponimus, ergo sua inferiora erunt individua. Sed si vniuersale est genus ad quinque prædicabilia, esset etiam inferius primi prædicabilis, vt ostensum est: ergo jam vniuersale, quod est genus respectu generis, esset individuum ipsius generis. Quæ omnia, & plura alia his similia, quæ sequentur ex contraria sententia, videntur absurda: ergo vniuersale non potest esse genus respectu quinque prædicabilium.

38. Nihilominus dicendum est vniuersale secundo intentionaliter, seu vniuersalitatem esse verum, & proprium genus, ad has quinque intentiones. Ita colligitur ex D. Th. 1. contra Gent. cap. 32. & Opusc. 56. de Vniuers. quem sequentur communiter Thomistæ Iabel. traca. de quinque prædicabilibus cap. 1. 5. & 6. Sotus q.4. vniuersalium, &c. de genere, q. vnica ad 4. Toletus q. 2. vniuersal. Mas. sect. 5. q. 2. Sanchez lib. 2. q. 8. ad 3. & alij plures, quos refert, & sequitur Gallego controu. 11. Idem etiam docet Scot. q. 8. vniuersalium, quem sequentur Ioan Angel. Anton. Andr.

& alij eius discipuli.

Fundamentum est: quia vniuersalitas prædicatur in quid de pluribus differentibus specie, scilicer de genereitate, specieitate, &c. nec per priùs dicitur de vna quam de alia:sed omnes æqualiter participant vniuersalitatem: ergo hæc est verum genus respectu illarum. Consequentia patet ex desinit. generis: anteced. verò probatur. Et in primis vniuersalitatem prædicari in quid de his intentionibus, res est manisesta: nam inquirenti quid est genereitas? optime respondemus, est vniuersalitas: sicut inquirenti, quid est homo?respondetur esse animal.

Qu'òd verò intentiones ista non accidentaliter, aut numerice, sed essentialiter, & specifice inter se dissinguantus; iam ostensum est q. præced. Et tandem quod omnes vniuoce, & æqualiter participent rationem vniuessalitatis probatur: quia omnibus verè, & propriè conuenir esse relationes rationis; in qui bus naturæ abstractæ reseruntur ad plura, in quo consistit essentia vniuersalitatis, ve vidimus supià disput, unu, 47. nec hanc rationem participat vna istarum intentionum cum dependentia ab alia: siquidem vnaquæque earum esser vera vniuersalitas; etiamsi aliæ intentiones essent impossibiles, quod non contingit in analogatis, ve suo loco constabit: ergo vniuersalitas essentialiter, & vniuocè prædicatur de qui que intentionibus: ac proinde est veruin genus respectu illarum.

59. Ad argumenta respondetur. Ad primum negatur antecedens, ad cuius primain probationem communiter respondetur; Uniuscum posse considerari dupliciter. Primò strictè, provt condistinguitur non solum ab æquiuocis, & analogis, sed etiam à denominatinis, quo sensu illa sola prædicabilia dicuntur vniuoca, quæ sunt de essentia inferiorum. Secundò magis late provt condistinguitur tantum ab æquiuocis, & analogis, & significat vnam rationem, quæ æqualiter reperitur in inferioribus abstrahendo ab hoc quod sit essentialis, vel accidentalis; quo sensu comprehendet denominatiua, & coincidit cum vniuersali, quod dividitur in quinque vniuersalia.

In priori ergo tensu inquiunt locutum esse Aristot, in anteprædicamentis: quia ibi agitur tantum de vniuocis, quæ collocantur in prædicamentis hic verò sermonem esse de vniuoco in secunda acceptione: quia inuestigamus omnes modos prædicabilium, vt sciamus, quæ eorum pertineant ad predicamenta, quæ verò

ab illis reiiciantur.

Hæc folutio pro nunc sufficiens erat, donec do vniuocis, & denominatuis in anteprædicamentis ageremus, Sed quia ex vna parte prima illa acceptio, & restrictio vniuoci ad prædicabilia essentialia, non rece furdatur in definicione vniuocorum ab Aristot, tradita, in qua nullum est verbum, quod non conueniat etiam vniuocis accidentalibus, vt ibidem constabit: ex alia verò parte Porphyr. & D. Thom. semper vsurpant vniuocum in secunda acceptione, vt patet c. 6 de communitatibus; & citato lib. contra Gentes: ideò.

Aliter respondetur ibi ex dicendis, quod licet denominatiua formaliter in quantum talia, non sint vniuoca: siquidem pro formali important secundas intentiones essentialiter diuersas, materialiter ramen sepè
coincidunt: quia contingit eandem rem diuersis comparatam denominari ab vtraque intentione: sicut de
specie subiscibili, se prædicabili dicemus, cap. de Specie. Ita ergo similiter album, secundum quod consideratur in ordine ad formam denominantem, nempò
albedinem, à qua nominis appellationem habet, dicitur
denominatiuum: provt verò comparatur ad inferiora,
in quibus æqualiter inuenitur, dicitur vniuocum, seu
vniuersale.

60. Ad secundam probationem illius antecedencis responderur concrerum accidentale proprie non esse ens per accidens: cum significer solam formam, vt supra num. 17. ostendimus. Quamuis autem ex modo significandi sumatur, vt tale, tamen quando poniturà parte prædicati, vi contingit in prædicationibus 4.85, prædicabilis, magis in illo attenditut res significata, quam modus significandi, vt notauimus nu. 21.22. Quo fit vt ipsa res significata, scilicet entitas accidentis, non autem totum concretum prove inuoluit subiectum, recipiat in se secundas intentiones constitutivas proprij & accidentis, quod sufficit vt natura denominata ab illis sit simpliciter vna, & ens per se, quamuis non debeat significari in abstracto, sed in concreto: quia ista prædicabilia prædicantur in quale.

Ad secundum respondetur, quòd prædicamenta non conueniunt in aliquo vniuoco essentiali, & sic nullum habent genus suprà se; conueniunt autem vniuocè in vniuersali, tanquam in quodam denominatiuo, seu accidente rationis, quod potest optimè tribuere illis intellectus, quamuis sint primò diuersa,

vt infrà constabit.

Ad confirmationem similiter respondetur vniuersalitatem non transcendere differentias genereitatis, specieitatis, &c hæc enim est falsa, Differentia constitutiua genereitatis affentialiter est universalitas, quod necessarium erat ad transcendentiam. Quia tamen rursus illud differentiæ possumus tribuere intentio-

### Disp. IV. de passion. vniuers. Quæst vlt. 111

nem, à qua denominetur vniversalis; ideò dicimus disserentiam illam elle vniuerialem, sed hoc est accidentaliter, & denominatiue, non verò essentialiter, seut requiritur ad transcendentiam.

61. Tertium argumentum non tam habet difficultatem, quam confusionem ortam ex multitudine intentionum quas possumus ipsis intentionibus superaddere. Cum enim vna secunda intentio possit gerere vices primæ tespectu alterius, & denominati ab illa, & hæc ab alia, & sic in infinitum; inde est quod genus possit, esse species & quod species sit supra suum genus, & quòd genus sit individuum suæ speciei, & alia hususmodi, quæ in argumento tangunut. Quæ vt clariùs explicentur loquemur de his intentionibus in abstracto, sic enim sunt propriè genera, & species; & indè facilè applicabitur eadem doctrina concretis earum.

Ne igitur in hac materia confundamut: attendendum maxime est ad prædicationes. quæ inter has intentiones, & prædicabilia fiunt, quando scilicer sunt essentiales, vel denominative quod ex supra dictis facile dignoscerur. Tunc enim prædicatio erit essentialis quando prædicatum fuerit de quidditate subiedi; cuius optimum fignum erit fi prædicatio fit vera sue in abstracto, sine in concreto fiar, ve pater in his. Genereitas est uninersalitas : genus est uninersale: bac generaisas est generaisas: hoc genus est genus. Tunc verò prædicatio erit denominativa, quando prædicatum accidentaliter convenit subjecto; cuius optimum signum erit, si prædicatio, quæ in concreto est vera sit in abstracto falsa, ve patet in his: Vninersale oft genus : genus eft species uninerfalis, que sic sunt verz: fiunt autem falle fi dicas : uninerfalitas est generestas, genereitas est specieitas, &c.

62 Quo supposito, tespondetur ad argumentum, impossibile esse eriam in his intentionibus, quòd vna species prædicerur de alia, vel species de suo genere, vel concretum de suo abstr. Eto, &c. prædicatione essentiali & quidditativa. Quare ista prædicationes. Vniuersale est genus ad quinque uninersalia, genus est species uninersalis: specieiras est species uninersalis: uninersale est individuum generis: & similes omnes sunt denominatiuz, pertinéatque ad quintum prædicabile : siquidem factz in abstracto omnes sunt falsz. In huiusmodi autem prædicationibus accidentalibus, quæ fiunt inter secundas intentiones, non solum non estinconueniens, vnam speciem prædicari de alia, concretum de abstracto, &c. sed necessarium. Cum enim ifiz intentiones adinnicem possint esse nominatiue, & denominate, inde est quod vna species verbl gratia genereitas, possit esse natura denominata respectu specieitatis, & sic verè d'cetur : Genereitas est species uninersalis. Similiter quod ipsum genus scilicet uninerfalisas, possit esse natura denominata respe-&u suz speciei nempè genereitatis & sic dicetur : vninersalisas est genus. Item quod specicicas ve natura quædam particularis contenta sub particulari genere possit denominari à se ipsa, inquantim est forma &, principium que, constitutiuum speciei, & sic dicetur, species est species universalis. Que omnia fiunt ab intellectu multiplicando intentiones, & mediis posterioribus denominando priores. Ex co enim quod vniuersalitatem comparar ad sua inferiora, attribuit illi intentionem generis, & vniuerfalitas, que crat Inperior ad genereitatem, & specieitatem, &c. per illam intentionem generis constituirur in esse ralis generis, & per consequens collocatur sub genereitate, & fit individuum eius. Pet quem modum intelligenda sunt alia plura, quæ in hac materia solent afterri: prolixum enim effet in his intentionibus amplius immorari.

Colleg. Compl. Logica.

63 Ex dictis in his disputationibus solutæ manent quæstiones illæ, quas porphyr in hoc processio traditare recusauit. Ad primam enimean universalis since à parte rei, vel in intellectu, iam constat, universale pro formali semper esse in intellectu: pro materiali verò aliquando esse à parte rei, scilicer quando natura denominatæ sunt reales: assquando verò in intellectu nimirum quando naturæ denominatæ, sunt entia tationis.

Ad secundam quastionem?an vniuersalia sint cotporea vel incorporea : codem modo respondetur ; quòd vniuersale pro formali semper est incorporeuma cum sir quid rationis ab intellectu essectum: pro materiali verò, aliquando est corporeum vi animal arbor, & aliquando incorporeum, vi Angelui scientia.

Ad tertiam quæstionem? an vniuersale sit à rebus separatum vel non; sam diximus naturas vniuersales non esse à parte rei à singularibus separatas, sed solum per intellectum.

His quæstionibus addit quartam D. Thom. opusc. 56. an scilicet vniuersale sit substantia, vel accidens, cui respondet; vniuersale pro formali semper esse cidens rationis, pro materiali verò aliquando esse substantiam, & aliquando accidens.

#### 

DE GENERE.

N bis Popbyr, capitibus, Gin aliis Aristalib. adducemus brenem quandam textus summam, aliquibus (si opus fueris) notationibus illustratam; us cognisa litera, frustuosius ad dispositiones procedamus. Oportes tamen textum ipsum, G pracipue Arist, iterum aique sterum perlegere, ad quem penetrandum, semper adbibendus est D. Thom. qui extitit Arist, sidelissimus, G Inserpres, G Discipulus, G quo subtaco, us restè dicis Picus Mirandulanus, muius mancroc Atistoteles.

#### SVMMA TEXTVS

Apus hoc duas continct partes; in priori enumerat Porphyr. tres generis acceptiones; in posteriori verò definit genus in tertia acceptione, & definitionem traditam probat elle rectam. In prima ergo parte genus primò sumitur pro collectione multorum, qui inter le sunt cognatione coniun di; que sensu, cos qui ab Hercule derivati sun; Heraclidarum genus appellamus. ¶ Secundo sumicur genus pro principio generationis, quod quis trabit à patre, vel à patria; quo sensu Orestes à Tantalo fuit eius atauus, & Pindarus à Thebis, que fuit, eius patria, genus duxisse dicuntur : dat enim vt, pater, sic patria cuique ortus initium. Quarum acceptionum secunda est magis propria, & ex caderivatur prima. Ideò enim multitudo aliquorum appellatur genus: quia ab aliquo vno deriuati sunt. Tertiò sumitur genus pro co, cui supponuntur Tpecies, quod appellat Porphyr. genus Philosophorum, id est, Logicum.

In Secunda parte, relictis prioribus acceptionibus, definit genus in tertia dicens: Genue est, quod de pluribus differentibus specie bos ipse quid 112

est pradicatur.vel iuxta traslationem Perionij; cum, quid res sie quarieur, vel in eo quod quid, ve transfett Boëtius. Quam definitionem probat esse rectam quia per illam particula, de pluribus, differe genus ab individuo, quod de vno tantum prædicatur; per illam differentibus specie, differt ab specie, que prædicatur differentibus numero: & tandem per illam, in so qued guid, differt à tribus aliis prædicabilibus, quæ prædicantur in quale.

### NOTATIONES, ET DVBIA aliqua circa textum.

I R.c. A primam partem capitis notan-dum est Porphys. non enumerasse omnes acceptiones generis: constat enim linum, fominium, & neutrum, à Rhetoribus demonstratiuum, deliberatiuum, & iudiciale, & à Iuissperitis, sæpissime sumitur pro specie, ve testatur Petrus Gregorius lib. 1. in syntaxim artis mirabilis cap. 8. qua etiam acceptione vsus est Arist. in lib. de Longitudine, & breuitate vitæ dicens: hominum genus longiotem vitam ducere equotum genere; eiusdemque meminie D. Thom. 1. 2. quæst. 18. art. 2. Solum ergo Porphyr enumerauit eas acceptiones, que cum genere Dialectico aliquam habeant similitudinem; ac proinde conducere poterant ad illud cognoscendum; Desumpsie autem eas ex Arist. 5. Metaph. cap. 28. vbi easdem generis acceptiones enumerat, quarum longiorem explicationem qui cupit, legat Caietan. Sotum, Tolet. Makum, & illos Commentatores.

Circa lecundam partem capitis explicandz erant particule definitionis, precipue vltima; sed hoc commodiàs fiet in disparatione. Nunc verò.

4. DVBITAT VR circa methodom, quam Porpytius obseruat, agens prus de genere, déinde verò de specie, differentia, & careris. In hoc dubio complectemur omnia que de methodo circa unumquodque prædicabile solent à Doctoribus dubitari,ne eadem (zpius repetamus. Inquitimus ergo ? an oido, & methodus, quam l'orphyrius obternat in tradendis prædicabilibus sit optima.

Et viderur quod non. Primò, quia in procemio promilit se acturum priùs de differentia quam de specie, quod tamen modò non seruat : e go vel errauit promittendo, vel non seruando promissum. & Secundo, quia differentia est nobilior genere, sicut actus est nobilior potentia : ergo est prior illo : cum nobiliora sint priora; ac pro nde de illa prius agendumerat. \* Tertiò, quia prius agendum est de parte quam do toto, sed differentia est pars specie: ergo priùs agendum erat de differentia, quam de specie Quatro tandem: quia à facilioribus est incipien-dum; sed accidentia communia sunt faciliora: ve pose sensibus nota; ergo ab accidente debebat Porph. incipere; & exsonlequenti non rectam servauit methodum.

Pro huius solutione primò recolenda sunt quæ supra ad calcem disputationis primæ diximus, de variis speciebus methodi. Vbi ex Arist. ostendimus, methodum composicionis precipuè duobus primis modis, scilicet, quando proceditur à simplicioribus ad composita, & ab vniuer alioribus ad minus vniuerfalia apriorem esse, ad tradendas disciplinas; ad quam etiam methodum perrinet quando proceoeditur à causa ad effectum, vt ibidem diximus.

5. Secundo, sciendum est ex Aristot in postprædicamentis, quod aliquid esse prius alio contin-git triplicitet. Primo prioritate temporis, quomodo pater est prior filio. Secundo prioritate nature,

quando scilicet natura vnius est prior natura alterius, & hac prioritate est prius illud, à quo non valet consequentia; vt sa periora respectu inferiorum. Qua etiam prioritate causa est prior essecu, vt ibidem notat Arist. Terrie modo aliquid dicitor prius dignitate; quo sensu honorabiles, & prepositos solemus appellare priores.

Igitur de priorate temporis non est in præsenti fermo: quia nihil conducir ad methodum scientiarum: & propter candem rationem prioritas dignitatis relinquenda est : nam præterquam quod impropriissime dicitur prioritas, vt ibidem ait Ati-ftot. parum eriam conducit ad methodum, maximè sit compositionis, de qua nunc loquimur, Vnde sola prioritas naturz potest in przsenti de-

feruire.

6 Quo supposito, dicendum est methodum à Posphyr. obleruatam, fuisse optimam. Ita sentiunt concorditer Doctores. Er probatur ratione manifesta: quia methodus compolitionis aprior est ad tradendas disciplinas, ve ex Aristot.ostendimus loco citato: sed hanc seruauit Porph, ferè in omnibus prædicabilibus : ergo methodus eius optima est. Probatur minor : quia imprimis substantia est prior natura accidente, ex Aristot. 7. Metaphys. cap. 1. ve porè, quæ habet rationem causæ respectu illius : eigo iuxta methodum compositionis priùs agendum est de illis prædicabilibus, quæ significantur per modum substantia, quam de illis qua significai tui per modum accidentis. In accidentibus verò propila passio immediatius tangit essentium, quam accidens commune : ergo juxta rectam methodum quinto, & vitimo loco agendum est de accidente communi. & ante ipsum, scilicet, quarto loco, de proprio. Similiter inter prædicabilia essentialia, priora sune quæ lignificantur in quid, seu per modum substantiæ, quam quæ lignificantut, vt quale, seu per modum alteri adiacentis, qualis est differentia ergo de hac agendum est tertio loco. Iam veiò inter genus. & speciem manifestum est prius de illo, quam de ista agendum esse; nam in genere concurrunt duo illi modi principales merhodi impolitionis : cum sit simplicius, & vniuersalius specie; est etiam priùs natura, qu'àm illa: siquidem à genere ad speciem non valet consequentia, ergo optima methodo ordinata sunt omnia prædicabilia.

Diximus Poiphyr. ferè in omnibus prædicabilibus letuzsse merhodum compositionis : quia licet species aliquo modo sit prior differentia, quatenus illa significatur in quid, ista verò in quale, ex qua parte dici possit Porph. setualle methodum compositionis: dum priùs de specie, quam de differentia egit; absolute tamen loquendo in hoc seturuit methodam arbitrariam : nam iuxta methodum compositionis, priùs agendum erar de differentia, que est simplicior specie, & habet rationem partis tespectu eins: quando autem duo se impediant intra idem genus methodi, vrendum est methodo arbitraria, vt vidimus

7. Dices



7. Dices : ergo Porph. in hoc casu securus Methodum arbitrariam præmisit regulas attis: siquidem talis methodus est voluntaria; & per confequens non recte processie. & Respondetur tantum abesse, methodum arbitrariam esse ignobiliorem afiis, vel extra artem, vt potius fit perfectissima, & magis ad mentem artis. Sicut enim virtus epikiz non solum non est. contra iustitiam, sed potius est summa iustitia: quia licet corrigat verba legis contrarium præcipientis, est tamen iuxta mentem Legislatoris in casu quo datur propter particulares circumstantias occurrentes, quas si Legislator aduerteret, proculdubio præciperet oppositum: se similiter in præsenti methodus arbitraria corrigitalies propter particulares rationes, que occurrunt: quia tunc ipsa ars dictat sequendam esse talem methodum relictis aliissac proinde in tali casu metho. dus arbitraria, non solum non est contra, sed magis ad mentem artis.

Propter quas autem rationes, seu causas Porphyr. relicta methodo compositionis, vsus sit arbitraria, agens priùs de specie, quam de differentia, explicant Doctores cap.de specie. Aliquas non attingemus hîc vbi semel de methodo huius libri disputauerimus. F Primam tradunt Beatus Albert. & Boët quia scilicet genus, & species sunt cortelatiua, & sic vnius perfecta notitia ab alterius cognitione depender, vndè incongruum effet hæc duo prædicabilia disiungere. Secundam tradunt aly: quia videlicet cap. de genere facta suerat mentio speciei: & ita oportuit statim de specie disputare, ne diurius suspensi tenere-mur. Tertia porest esse: quia liber hic ordinatur ad categorias construendas, in quibus per se, & in recta linea ponuntur genera, & species, non verd differentia, proprium, aut accidens. Vnde sequum fuit prius de specie, quam de disserentia disputare. Aliz rationes videri possunt apud Mas. cap.

8. Ad argumenta respondetur. Ad primum Porphyr, in procemio ordinasse prædicabilia iuxta methodum compositionis, ve doceret hanc regulariter sequendam esse in tradenda disciplina; posted verò inuertit illam, & veitur methodo arbitratia: agens priùs de specie; ve ostenderet primam methodum quandoque relinquendam esse, quando scilicet sic rationes occurrentes suadent.

Ad secundum respondetur differentiam esse priorem genere, dignitate, non verò natura. Prioritas autem dignitaris parum refert ad methodum, maxime quande opponitur prioritati natura, contingit in præsenti, nam genus est priùs natura differentia; siquidem ab illo ad eam non valet con-

Ad tertium respondetur à parte ad totum procedi methodo compolitionis, id autem non est necessarium in methodo arbitraria, quam in hoc calu Porphyrius obsernauit.

Ad quartum respondetur non semper nos incipere à facilioribus, ve paret in scientiis, in quibus addiscendis incipimus à Logica, que est illis difficiliot, vt docer Diuus Thomas, opusculo 70. quæstione sexta, articulo primo, ad tettium. Præterquam quod accidentia sunt faciliora cognitione sensus : sed cognitione intellectus, vniuersaliora sunt faciliora, ve docet Aristoteles primo Physicorum capite primo.

Golleg. Compl. Logica.

### *ቚቚ፧ቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚ* DISPVTATIO

De genere , primo pradicabili.

VAMVIS plura, que communia sunt quinque predicabilibus, discussa sint in przeedentibus; nonnulla tamen alia, qua circa modum definiendi illa, & circa defi-

nita, & definitiones corum solent controuerti, in hune locum remissmus. Quia licet in rei verigate generalia fint omnibus, ea tamen tractant Doctores, circa definitionem generis; unde potest facile doctina aliis prædicabilibus applicari. Vt ergò communia hæc, & alia, quæ sunt propria, melius explicemus, ante omnia site

#### QVESTIO I.

An definitio generis à Perphyrio tradita, fit bona, Et virum sit essentialis, vel de tripsium.

Irca primum, Laurent. Valla, ve restantur Louginienses in hoc capite, quos citat Mat. hic se A.t. q. 1. reiicit, & impugnat hanc definitionem. Contra quam lic potest obitci.

Primo : quia quidquid definitur, debet esse species, ex Arist.7. Meta.text. 19. sed genus non est species, sed potius aliud prædicabile condistincum ab specierergo genus non potest definiri.

Respondebis genus esse speciem vniuersalis, & hac

ratione posse definiri.

Sed contra quia hæc definitio convenit general in quantum genus, sed genus in quantum genus non est species: ergò non definitur genus in quantum species, & per consequens non potest definiri hac defi-

Confirmatur : quia quod definitur debet conftare genere, & differentia : sed generis non datur al ind genus:aliàs istius eriam darerur alind genus, & sie in infinitum:ergò genus non potest definiri.

Secundo quia tota hæe definitio conuenit definitioni, & tamen definitio non est genus; sicut nec vninersale, ve suprà dictum estiergo convenir allis à definiro. Probatur maior: quia definitio animalis, sculicet viuens sentibile prædicatur de pluribus differentibus species nempè de homine, & equo. & prædicatur in eo quod quid Nam quærenti quid est homo? sicut rectè respondemusiest animalista recte etiam respondemusiest viuens sensibile.

Confirmatur: quia etiam ens præd catur de pluribus differentibus specie in co quod quid : siquidem dicitur de homine, & equo in quæstione, quid res est, vt patet : & tamen non est genus, vt testatur Aristot, tertio Metaphys, capite 3, ergo, &c & idem argumentum fit de anima tespectu vegetatiuz, sensitiuz, & rationalis: ergo hæc definitio connenir aliis à

Tertid : quia secunde substantie significant quale quid, ex Aristorel. capite de substantia : sed genera sunt secundæ substantiæ, vt ibidem etiam docet Phi= losophusiergo significant quale quid, & consequents nec genus prædicatur in eo quod quid, nec per hos differt à differentia.

Quarto; quia etiam differentia prædicatut in ea

quod quid: ergo, dato quod hoc conueniar generi, adhuc niftil est in eius definitione, per quod distinguatur à disserentia. Probaturantecedens: quia perfectiorem modum essendi consequitur persectiorem modus prædicandi: sed disserentia habet persectiorem modum essendi; sed disserentia habet persectiorem modum essendi; sed disserentia habet persectiorem modum essendi; sed disserentia cum illa habeat rationem actus, issud verò tationem potentiæ: ergò persectior modus predicadi debetut disserentiæ potius, quàm generi. Cum autem persectius set prædicari in quid, quàm in quale, planè videtur sequi, disseren-

tiam prædicari in quid.

11. Prima conclusio. Definitio generis à Porphys. tradita, scilicet genus est, quod prædicatur de pluribus differentibus specie in eo quod quid, recta eft. Tradit eam Aristoteles eildem verbis libro primo Topicorum capite quarto, & libro quarto, capite 1. & 1. & 5. Metaphys. cap. 28. Quam etiam admitcit Diuus Thomas opusculo 48. tiactatu primo, capite secundo, & in secundo distinct. 34. quækione prima, articulo 2. ad 1. tecipiuntque concorditer Dialectici. Et merito: nam hæc definitio non solum feruat communes leges bonz definitionis; siquidem nihil habet superfluum, aut diminutum; & traditur per notiora definito : exprimitque sliud, quod habet rationem generis, & aliud, quod est differentia; sed eriam seruat speciales leges definiendi conereta accidentalia : dum traditur per subie aum loco generis. Que omnia manifeste constabunt ex dicendis. Ergo vndequaque perfecta e4 prædi-Da definitio. Vndè solum restat verba eius expli-

Et quidem primum illud relatium, qued, non esse idem quod vniversale, aut aliud concretum superius ad genus, sed significare subiectum, seu naturam denominaram, que ponitur loco generis in hac definitione, instà latè ostendemus. Catera omnes particulæ ponuntur loco disserentiæ, & exprimunt peculiarem modum, quo genus prædicatur de inserioribus, seu prædicabilitatem, que est propria passio generis. Quia tamen priores particulæ sunt manisestæ: vleima solum est explicanda, scilicet in eo quod quid, tam pro hac definitione, quam pro definitionibus aliotum prædicabilinm.

12. Quod vt fiat, notanda est distinctio horum relatiuorum, quid & quale, provt ad præsens attinet. Nam ly, quid, est relatiuum substantiuum, seu ablolutum; & ita significat per modum substantia, sen per se stantis : sed ly, quale, est relatiuum adicctiuum, Leu connotatiuum, & ita significat per modum accidentis, seu alteri adiacentis Ex quo fit quod ad interrogationem? quid est bec, respondemus nominibus substantiuis, videlicet genetis, vel speciei : quia hæ sensum significant per modum substantiz, & per se stantis. Ad questionem verò ? quale of boc. respondemus nominibus adiectivis scilicet differentiz proprij, & accidentis: hæc enim tila significantur per modum accidentis, seu alteri adiacentis. Licet non codem modo: nam differentia, qua ratione pertinet ad substantiam, seu essentiam rei, non omnino significatur, vt quale; & qua ratione exprimitur per modum alteri adiacentis, non omnind fignificatur, vt quid; & ided dicimus differentiam lignisicari, ve quale quid. Per quod denotatur differentiam, quantum ad rem fignificatam, esse de substantia, seu essentia rei ; ex modo tamen significandi sumi ve accidens, seu adiacens ipsi rei. At verò proprium, & accidens: quia tàm quoad rem fignificantem, quàm quoad modum fignificandi sunt extrà essentiam rei : ideò omninò significantur in qualc

Ex quo tandem fit genus, & speciem prædicari emnino in quid proprium, & accidens omnino in quale:differentiam verò medio modo nempè in quale quid. De discrimine proptij, & accidentis suo loco dicemus. De genere verò, & specie satis ex suprà di-&is constat. Com enim genus sit quid essentialitet persectibile, necessario continer sub se plures species; & ita prædicatur in quid de pluribus differentibus species Species verd cum sit quid vltimd in elsentia perfectum, & constitutum, non potest sub se continere plura essentialiter distincta, sed tantum matorialiter, & numerice; scilicet individus; & sic predieatur in quid de plutibus differentibus nomero. Per quod non solum remaner perspicua definitio genetis, bîc à Porphyr. tradita; sed aliæ etiam , quas de aliis prædicabilibus tradit capitibus sequentibus. Videantur D. Th. opusc. 48. tract. 1. cap. 3.& 4.vbi tradit totam hanc doarinam.

13. Ad argumenta respondetur. Ad primum, quod quidquid desinitur debet esse species, ve quod, & denominative, id est, debet esse talis natura, ve possit denominati à secunda intentione speciei: & hoc est quod docet Aristoteles. Et in hoc sensu genus verè est species, ve suprà explicatum est. The contra hoc veget replica argumenti: nam etiam genus, in quantum genus, est quod, & denomination genus, est quod genus quod genu

natiue species.

Ad confirmationem respondetur negando minorem. Quamuis enim solum detur vnicum genus, ve
qua, & essentialiter, nempè intentio constitutiua primi prædicabilis: naturæ tamen, seu gradus, qui
denominantur ab hac intentione, sunt plures, &
vnus potest esse genus tespectu alterius: ve animal respectu hominis, viuens respectu animalis,
& sic de aliis generibus subalternis, in quibus tamen
non proceditur in infinitum, sed peruenitur ad supremum genus substantiæ, quod non potest propriè
definiri: quia non habet supra se aliud genus, per
quod definiatur. Et idem proportionabiliter contingit in secunda intentione generis, & aliis entibus tationis.

Ad secundum, simul cum confirmatione respondetur: desinicionem, ens, aut alia analoga, & animam, aut alia incompleta, proptereà non else propriè genera: quia non sunt simpliciter vniuersalia: & ita formaliter loquendo non excluduntur ab hac definitione per particulas, quæ in ea habent rationem differentiæ; sed per illud relatiuum quod, positum loco generis. Significat enim genus, qua ratione est vniuersale, debere esse naturam quandam simpliciter vnam, & per consequens vniuocam, per quod excluditur analogum: completam, per quod excluditur pars, & incomplexè significatam, per quod excluditur desinitio, vt magis explicuimus suprà disputatione 3.

14. Ad tertium respondetur, ex doctrins Diui Thomæ 7. Metaphysic, lect. 13. vbi explicat eadem verba Arift. quòd sicur omnis forma dicitur qualitas materiæ, quia in illa reciditur, & quafi sustentatur; ita etiam in quacumque propositione prædicatum dicitut qualitas subiecti, quatenus habet rationem forme respectu illius, eique quodammodo adiacet. In quo generali sensu dixit Aristot. primas substantias significare hoc aliquid, secundas verò quale quid. Ideft, prime lubstantie ( scilicer individus , seu suppolita) semper habent rationem materiæ, & subiecti respectu secundarum : secundæ verd (scilicet genera, & species ) semper habent rationem forme, & prædicati respectu primarum; quod non tollit, quominus secunde substantie prædicentur per modum per se stantis, seu in co quod quid; sicue

Digitized by Google

in

in prælenti fumitur , vt per le pater.

Ad confirmationem respondetur disserentiam habere quidem persectiorem modum essendi, quam genus secundum se; non verò provi concipitur, se significatur à nobis: qui illam apprehendimus, ad modum accidentis, seu qualitatis adiacentis generi: genus verò ad modum substantia, seu subsecti recipientis illam. Vindè quia modus prædicandi sequitur modum essendi, non secundum se, sed mediante modo cognoscendi, indè sit, genus habere persectiorem modum prædicandi, quàm differentiam.

Scot. hic quæst. 14. & 15. & discipuli eius, quos sequitur Hurrado hic dispur. 4. sexistimant desinitionem istam esse esse mon formale huius trastatus non est vniuersale, sed prædicabile. Ergò hic consideratur genus formaliter quatenus est prædicabile. Cum autem genus quatenus prædicabile desiniatur essentialiter per prædicationem, quæ est proprius actus predicabilitatis, plane videtur sequi desinitionem istam esse essentialem.

Secunda conclusio. Hac desinitio non est essentialis, sed descriptiua. Ita docent Porphyr. in hoc cap. Beatus Albertus tract. 3 prædicabilium cap. 34. & D. Thom.opusc. 48.tract. 1. cap. 2.quem sequuntur Sotus quæst. vnica husus cap. 5. vltimo. Toler. quæstione 2. Mas. sect. 1. quæst. 4. Rub. quæst. 3. & plures alij, quos refert, & sequitur Gallego hic controuersia 13. ¶ Ratio est manisesta ex disputatione præcedenti: nam prædicabilitas de pluribus est passio vniuersalis vt sic: siquidem ex eo quòd vniuersale sit in plutibus, nascitur quòd de illis prædicetur: ergo talis prædicabilitas, scilicet de plutibus differentibus specie in quid, erit passio talis vniuersalis, nempè generis. Et per consequens definitio, quæ traditur per illam erit descriptiua. Nec in hoc opertet amplius immorari.

Ad argumentum responderut salso niti sundamento: non enim prædicabile, sed vniuersale est obiecum huius libri, vr diximus in proæmio Porphyr. & docet D. Thom. opuse. citato. Ratio est manisesta: nam vniuersale, & prædicabile considerantur per se in hoc libro, & illud se habet tanquam essentia, istud verò tanquam propria passio: ergò in hoc libro agitur de vniuersali tanquam de obiecto, de prædicabili verò, tanquam de passione, quæ de tali obiecto demonstratur. Que autem sit propria, & essentialis definirio generis; tàm in concreto, quàm in abstracto, explicari non porest, nisi præmissa difficultate sequenti.

#### QVÆSTIO II.

Quomodo definiantur, tam concreta, quam abstracta accidentsum.

D rectè formandam desinitionem generis; & aliorum præd cabilium, pluráque alia, quæ indè dependent cognoscenda, præmittere oportuit hanc quæstionem. In qua, relictes variis sententiis, proponenda, est & ex professo explicanda ara definiendi accidentia, quam Aristot. & D. Thom. stadiderunt & perpetud observatunt. Vt enim benè inquit Arist. 7. Metaph. text. 1. Oportet vt non latear, quomodo ipsum quid erat esse, & ratio set: nam ubsque boc quarere, nibil est facere. Id est oportet scire, quomodò desiniendum sit, hoc enim ignorato, aliud quærete est nihil facere.

Pro huius ergo explicatione omninò recolenda est doctrina, quam ex codem Aristotel. & Diu. Thom. tradidimus disputatione præcedenti num. 16 vbi ostendimus concreta, & abstracta accidentium eandem prorsus rem significate, solumque distingui ex parte modi significandi, quatenus abstractum significat formam quasi per se stantem, & ab alio separatam, & ex consequenti puram, & impermixtum: concretum verò significat eandem formam quasi alteri adiacentem, & per consequens con notat subsectum, tanquam id cui inhærer forma, & in quo exercetur essectus sormaliseius, ve magis ex plicumus loco citato.

17. Ex qua doctrina plura inferuntur ad præsentem quæltionem omnind necessaria. Primo enim sequitur, quod concretum licet quoad rem significatam sit ens per se, sieut abstenctum; ex modo ramen fignificandi sumitur vt ens per accidens, & de illo loquimur, vt de ente per accidens Cuius iario est, quam ex D.Th. tetigimus loco citato; quia scilicet nomina non fignificant res absolute, & secundum le: Nes medus significandi (inquit D. Thom. 7. Mctaphyl. leck. II. ) consequitur immediate modum essendi revum, sed mediante modo intelligendi : quia intellestas funt similitudines rerum; voces autem intellectum, ve dicitur to periber. Vnde in ipsis nominibus modus significandi potior, & immediatior est, quam res significata, plusquam ad illum attendimus, & propteteà de concretia accidentalibus loquimur, ac de entibus per accidens. Quod non contingit in abstractis: quia tâm quoad rem fignificatam, quam quoed modum fignificandi funt entia, vt per le explicatum est.

Secundo sequirur, accidentia in abstracto tantum significata posse proprie, & rigorose dessiniri. His enim tantum attribuit intellectus intentiones generum, & specierum, vt optime notauit D. Thom. de ente, & essentia; cap. 7. & opnic.42. cap. 19. ¶ Ratio autem ex dictis est manifesta. Cum enim definiamus res, vt nominibus significantur: ad hoc quod aliquid possit proprie definiti, non solum requiritur, quod in se sit ens per se; sed etiam quod significatur per modum entis per se. Quod tamen non habent concreta accidentium, sed eorum abstracta, vt vidimus: ergo

hæc tanrum possunt propriè definiti

18. Czterum, quia coi creta ista non omninò sunt entia per accident, sicut est aceruus lapidum, aut alia hauusmodiideò non omninò excluduntur à definitione, sed possunt, & soient quodammodo definiti. Er ita Arist. sepè ea definit, ve pater in definitionibus vinuersalis, quas suprà ex ipso rerulimus, per quem etiam modum Porphyr. definiuit hæc quinque prædicabilià. Et tandem D Thex codem Arist. sepè tradit modum definiendi huiusmodi concreta, ve posteà videbimus; ergò possunt aliquo modo definiri.

De huiusmodi tamen desinitionibus idem semper debet esse indicium, ac de earum desinitis: ita ve quemadmodum concreta accidentium ex modo significandi censentur entis per accident, nec succeptunt denominationem generis, aut speciei, nec pos untur in lineis prædicamentorum, niss per reductionem, ve inquiti D. Th. locis citatis, in quantum scilicet, teducuotur ad sua abstracta': eodem prorsus modo, desinitiones accidentium in concreto, prove sic, non censentur simpliciter, & absolute definitiones, nec in eis inueniuntur propriæ, & rigorosæ desinitionis conditiones, ve postea videbimus; sed sunt desinitiones per reductionem, in quantum scilicet, reductioner ad desinitiones abstractorum quæ seruant les ges propriæ, & rigorosæ desinitionis.

19. ¶ Hæc autem doctrina eo magis notanda est, quò plures propter eius considerationem in arte desimiendi acccidentia allucinantur, nec penetrant desinitiones, quas de his prædicabilibus tradig K 4 Porphys.

#### Disp. V. de Genere, Quast. II. 116

Porphyr. aliasque plures, quas de concretis accidentium tam realium, quam rationis, tradit sept Arifto. Ve ergò doctrina hac pleniùs percipiatur, aptum exemplum habemus, libro 3. institutionum capite 6. whi de reductione syllogismorum impersectorum ad perfectos egimus. Quemadmodum enim syllogismus imperfectus non omnind excluditur à ratione syllogismi, quamuis non ita immediate,& à se habeat vim Inferendi conclusionem, sed virtute syllogismi perse-&i, quem in se quodammodo imbibit, & ad quem si reducatur, facta aliqua conversione, aut transpositione præmissarum, fit syllogismus perfecus, vt ibidem expliculmus: its similiter definitio concreti non omninò excluditur à vera ratione definitionis, quamuis non ita immediate, aut à se habeat explicate essentiam, sed ratione definitionis abstracti, quam in se virtualiter continct, & ad quam reduci potest, facta stanspositione terminorum. Vr enim posteà explicabimus ex eisdem terminis, qui ponuntur in definitione concreti, formatur definitio abstract transmutando illos: ita ve terminus, qui in vna definitione habebat locum generis, in alia habeat locum differentiz, & è contra. Quod pro nunc sufficiat explicare exemplo ab Atist. & D. Th. toties repetito: simus enim definitut quod sit nasu curnus. Vbi nasus ponitur loco generis, & curnitat loco differentia : simitat verò definitur, quòd sit curuitas nasi, vbi curuitas ponieur loco generis, & nasus loco differentiz.

20. In quibus definitionibus perspiciemus imperfectionem vnius, & perfectionem alterius; si aduerramus, quòd in definitione concreti, scilicer, simi, ponuntur in recto res dittersorum prædicamentorum; siquidem nasus significat substantiam, & curuitae qualitatem; quod tamen est contra rationem persectz definitionis, in qua ( si sit essentialis, de qua nunc loquimur, ) genus, & differentia necessatio pertinent ad idem prædicamentum, vt de se pater. Qua impersectione caret definitio abstracti, nempè simitatis; quamuis enim ibi subiectum, scilicet, nesu, ponatur loco differentiæ: ponitut tamen in obliquo:vt detur intelligi subiectum non esse propriam disserentiam simitatis, sed id vnde sumitur propria eius differentiasseu per ordinem ad quod constituitur in ratione simitatis. Vndè talis differentia significata per subiedum in obliquo positum, est intrà idem predicamensum cum suo genere, scilicet curuitate, & sicex veroque constituitur perfecta definitio simitatis.

Maneat ergo ex hactenus dictis, quòd sicut concretum, & abstractum in re lignificata nullatenus difkerunt, sed tantum ex modo significandi; sic corum definitiones in re definita omnino conueniunt, candémque rem explicant; differunt tamen tanquam perfectum, & imperfectum in modo definiendi, & explicandi talem rem. Quando enim definitum fignificatur in abstracto, aptum est, vt illi assignetur genus, & differentia intrà proprium prædicamentum, sic perfecte definiatur. Quando verò significatur in concreto quia habet modumentis per accidens, solum porest habere imperfectam definitionem. Que ided traditur per terminos diuerlorum prædicamentorum: quia hususmodi definitionibus sic explicatur ipsa natura accidentis, vt simul etiam ostendatur, id. in |quoexercetur definitio, seu effectus formalis accidentis, nempe subiectum, quod percinet ad diversum prædicamentum; vt patet.

21. J His circa definitiones accidentium generaliter, sed necessario, prælibatis specialiter inuestigande sunt leges ad illa, tam in concreto, quam abstra-&o definienda. Circa quod Aritt. lib. 7. Metaph. rext. 4.iuxta translationem antiquam sic ait: Substantia omnium primum est ratione, & notitia, & tempore. Rasione: quia necesse est vniusconiusque vatione, substantio rationem effe, Ge. Que verba exponent D. Thom. lect. 1. inquit: Substantia est prima inter omnia entia Secondum definitionem, & Secundum cognitionem, &. secundum tempus. Qued si prima secundum definitionem, patet : quia in definitione cuiuslibet accidentis, oportet ponere definitionem substantia : sient enim in definitione simi penitur nafus, ita in definitione cuinstibet accidentis ponitur proprium eins subielium. Cuius rationem ex codem Aristotel. reddit infrà 1ca. 4. Quia substantia, qua babet quidditatem absolucam non dependet in sua quidditate ex alio;ita ve oporteat exteriorem essentiam in eins definitione poni. Accidensia verò non habet esse nist per boc, qued insunt subielto. Et ideò corum quidditas est dependens à subieltoz o per bec oportet, quod subsettum in definitione accidentis ponatur, quandoque quidem in retto, quandoque verò in oblique. In retto quidem, quando accidens signi-ficatur in concretione ad subiettum, ve cum deco, simus est nasu cencauns. Vbi prosequitur doctrinam suprà infinuatam.

Quam adhuc magis explicat de sensu, & sensato le & . 6. vbi Aristotel, iuxta hanc legem inuestigat definitionem coloris. Quod vt explicet Diu, Thom. subdit : Est ausem considerandum qued semper oportet, subieltum ponere in definitione accidentis : ve dicitur 7- Metaphysica. Differenter tamen : nam si accidens definiatur in abstratte, subiettum ponitur loco differentia:id autem qued pertinet ad genus accidentis ponitur leco generic:ve cum dicitur, simitas est curnitas nasi, Cum ausem accidens definitur in concreto, è connerso subie-Etum ponitur loco generie : sicut cum dicitur, simus est nasus curums. Quia ergo bic color definiendus est in abstratto, prime incipit inneftigare id, quod est effentialiter ipse color. Idem repetit opuscul. 46. capite 1. & opuscul. 41. cap. 19. & quæstione 3. de veritate art. 7. ad 2.

22. Que autem sir huius inversionis ratio, & quare in definitione concreti subiectum ponatur vt genus; in definitione verd abstracti, ve differentia, ostendit eleganter Angelicus Doctor. 1. 2. questione 53. articulo 2. ad 3. ratione desumpta ex di-uerso modo significandi veriusque suprà explicato, in hunc modum : Quocumque mode significesur accidens, baber dependentiam ad subiestum, secundum sum rationem. Aliter tamen . & aliter, nam accidens significatum in abstracto importat babitudinem ad subsettum, qua incipit ab accidence, & terminatur ad subjectium : nam albedo divitur, qua aliquid est album: & ided in definitione accidentis in abstra-Eto non ponieur subiectum quasi prima pars definicio-nis, qua est genus : sed quasi secunda, qua est differentia:dicimus enim, qued simitas est curuitas nasi. Sed in concretis incipit babitudo à subiecto, & terminatur ad accidens : dicitur enim album, quod babes albedinem. Propter quod in definitione buinsmodi acccidentis, ponitur subiellum tanquam genus, qued est prima pars definitionis: dicimus enim qued simus est na su curuns.

Aliam rationem huius veritatis adducit & Doctor loco citato, ex septimo Metaphysicæ, vbi post verba iam adducta subdit. Nasus ponitur in desinitione simi tanquam genus, ad designandum, qued accidentia non babent subsistentiam nist ex sabiette. Cum enim genus in quacumque definitione significetur vt per se stans, & omnind in quid, differentia verd ve quid illi adiacens, seu in quale quid, concretum autem ex modo significandi ( qui in omnibus porior est ) supponat pro subiceto, quod substat forme significate; inde est, quòd in definitione concreti debet poni subiecum, ve per se stans, & substans formæ significatæ, & per consequens ve genus; sic enim designatur quod

### Disput. V. de Genere Quast. I I.

TT

cocidentia non sublistunt nisi ratione subiedi.

Tettiam taudem rationem ponit. D. Th. c. vleimo de ente & essentia. Vbi loquens de accidentibus ait: E contrario esses, si corum definitio sumeretur in concreto: sic enim subsestum poneretur sicut genus: quia tunc definirentur per modum substantiarum compositarum, in quibus ratio generis sumitur à materia. Vbi D. Tho. eo quòd concreta ex modo significandi censeantur composita ex subsecto, & accidente, vt supra explicuimus, infert, definienda esse ad eum modum, quo definientus substantia composita, seu corporea, in quibus, vt infrà ostendemus, genus sumitur à materia, cuius vicem gerit subsectum in accidentibus. Sed huius tationis vis ex ibi dicendis melius percipietur.

43 ¶ Ex his omnibus perspicua temanet ars desiniendi accidentia, & generalis regula pro veroque genere desinitionum. Quod scilicet, tunc propriè, persectè, & essentialiter desinitur accidens in abstracto, quando ponitur pro genere prædicatum, seu gradus superior, qui inuenitur in essentia talis accidentis, & loco disterentiæ proprium eius subiectum in obliquo significatum. Tunc verò accidens in concreto propriè, & essentialiter (eo modo quo desiniri posse diximus) desinietur, si é contra, loco generis ponatur proprium eius subiectum in recto, & loco disterentiæ gradus ille superior in recto, & adiectiuè significatus; vt in exemplo toties à Diu. Thom, repetito constat.

Quare tunc melius definiens quæcumque accidentia, quando iuxta hanc regulam, quoad fieri possit, eorum definitiones texuerimus. Tuncque consequenter altius penetrabimus definitiones ab Aristor. Porphyr. & D. Thom. traditas, quando iuxta regulam ab ipsis præscriptam illas explicuerimus. Nec in hoc est amplius immorandum. Videri tamen possunt Comment. & Metaph. Comment. 17. Sonc. ib. q. 6. qui optime explicant hanc Aristot. & D. Th. doctrinam. Quibus etiam consentiunt Caiet de ente, & essentia, cap.7. quæst 15. in fine, Fetrat. 1. contra gentes.cap.30. & lib.3.cap.7. Zanardus 7. Metaphysic.q. s. Scotus in 4. dist. § 2. & Canterus in prædicabilibus c. de accidente, vbi additisic semper definisse antiquiores Philosophos.

24 ¶ Hîc oportebat explicate quid intelligatur per subsectum proprium accidentis? an scilicet sola substantia? an verò aliquid aliud. Si enim solam substantiam appellamus subsectum, nullo modo poni poterie pro differentia alicuius accidentis: cùm sir commune omnium subsectum. Iam verò si intelligitur aliquid aliud cuilibet accidenti correspondens, incredibile videtur omne accident habere proprium subsectum, à subsecto alterius accidentis distinctum; ex quo ambigua satis, & dissicilis redditur regula statura. Sed de hoc commodiori loco acturi sumus inf a q.6 generaliter inuestigantes, à quo sumatur genus, & differentia, &c. de accidente explicantes differentiam inter propriam passionem, & accidens commune.

Interim tenendum est ve certum, cuilibet accident correspondere proprium subjectum, seu principium à quo causerur; sicut est certum omne accidens dependere à substantia. Et ratio Metaphysica est. quia actus, & potentia ita intimé, & essentialiter sibi correspondent ve repugnet in rebus naturalibus dari aliquam potentiam, que per se non respiciat aliquem actum, per quem constituatur, & definiatur. Ve sumitur ex Arist. 9. Metaph, text. 13. & probat optime contra Scotum, Caiet tom. 3. opuscul. tract. 3 q. 1. ergo é contra similiter repugnabit dari aliquem actum in rebus naturalibus, cui per se non correspondeat aliqua potentia, per ordinem ad quam cognoscatur, & definiatur. Sed omne accidens est actus quidam se

cundum quid, ve patet : ergo vnicuique etiam suc modo correspondebit propria potentia, seu subicatum per quod definiatur.

25 Confirmatur: quia nullum potest dare accidens naturale, quod ab aliquo gradu generico, specifico, vel indiuiduali substantiz non procedatiergo quodlibet accidens habet intra substantiam causam adaquatam sui. Eadem autem est causa esticiens, & materialis accidentis: ergo sicut habet causam adaquatam materiam, seu subsectum in quo sir. Quòd si ab codem gradu substantiz, plura accidentia sapè oriantur, semper id siet cum aliquo ordine, & dependentia. V nde sicut substantia simul cum primo accidente habet rationem principi adaquati respectu secundi accidentis; ita etiam habet rationem proprij subsecti. Exquo tandem sir quodlibet accidens habete proprium subsectum, per quòd possit desiniri. Per quod patet ad rationem dubitandi.

Quia tamen propria principia accidentium non semper sunt nobis nota; imò sepiùs ca ignoramus; inde sit, ve non semper possimus dictam regulam observare in desinitionibus accidentium, sed cogamur aliunde quærere eorum disserentias, sculicer ex estectibus, vel proprietatibus eorum. Quod etiam notavit D. Th. loco citato de ente, & essentia, vbi post verba adducta subdit: Sed quia propria principia accidentium non semper sunt manisessa; ideò quandoque sumimus disserentias accidentium ex eorum estetibus. Sicut congregatium, et disgregatium, dicuntur disferentia coloris: quia causantur ex abundantia, vel paucitate lucis, ex qua diversa species coloris causantur: Hæc tamen ignorantia nostra, non prævidicat veritati generalis regulæ, imò etiam amplius consistmat, vt de se patet.

26. ¶ Contra illam tamen est difficile argumentum: quia genus in qualibet definitione est, id, in quod definitum conuenit cum aliis, differentia verò, per quod differt ab illis: sed impossibile est in cadem re definitum conuenire cum aliis, & differre ab illis; ergo impossibile est, quòd tàm gradus superior, quàm etiam subiestum, ponantur vt genus in vna definitione; vt differentia in alia. Si enim curantas, verbi gratia, est quid superius respectu simitatis, vt potè què comprehendit sub se alias curuitates: & proptereà ponitur, vt genus in definitione simitatis: ergo sieri non potest, quòd in definitione simi, ponatur loco differentia. Et idem argumentum sit de subiesto, scilicet de naso, vt consideranti patebit.

Hoc argumentum primo aspectu apparet difficile, & haber proculdubio vim apud eos, qui concedunt concreta accidentia esse propriè genera, & species, posséque propriè definiri. Sed in contraria do-Arina Diu. Thom. quam supr.num. 17. statuimus, facile respondetur, quod quia definitio abstracti est proprie, & simpliciter definitio, ided in ea ponitur pro genere, quod propriè elt genus definiti, & pro differentia, quod propriè est differentia etus, & ita leruantur ibi leges perfectz,& rigorolæ definitionis. At verò in definitione concreti, cum secundum quid tantum, & improprie sit definitio, sufficit poni, quæ secundum quid, & improprie habent rationem generis, & differentiz. Non autem repugnat, ve id quod in vna definitione est simpliciter differentia, in alia sit secundum quid genus, & é contrà, respectu diversarum cerum. Cuius ratio est : quia potest, & solet contingere, vt id, quod in vna coordinatione, aut diuisione est superius, & diuisum respectu aliquorum, in alia coordinatione, aut diuisione sit inferius, & membrum dividens respectu vnius illorum; ve paret manisesto exemplo. Quando enim divisione accidentis

# 118 Disput. V. de Genere, Quæst. II.

in subiecta, dividitur album in hominem, & equum, ibi album est divisum, & superius ad hominem, & equum, quæ sunt membra dividentia: si verò é contra, divisione subiecti in accidentia, dividatur homo in album, & nigrum; iam homo sit divisum, & superius respectu albi: & ideò quamuis album secundum se latiùs pateat, quàm homo, tamen formaliter, ve est membrum dividens, in hac divisione, non extenditur virra divisum; & sic potest esse disferentia per quam homines albi distinguanturà nigris. Sicue etiam in prima divisione, quamuis homo secundum se sit quid commune albis, & nigris; tamen sormaliter ve est membrum dividens respectu albi, non extenditur vitrà illud: & consequenter, prove sic solum distinguitur ab equo albo.

27. Ad hunc ergo modum contingit in his definitionibus: quando enim definitur accidens in abstracto, conuenientia fit cum rebus eiusdem genetis. & ita potest poni pra genere, quod proprie, & simpliciter est genus; & pro differentia, quod propriè est differentia intra illud genus, ve patet quando definitur simitas, quod fit curuitas nasi: tunc enim similas, conuenit in curuitate, cum figuris ciuldem generis, scilicet, cum gibostate, crispiendine, & similibus; differt verd ab illis, pet hoc quod ipsa est curuitas talis partis, scilicet mafi, aliç verò sunt curuitates, scapularum, & capilloram. Sed quando definitur accidens in concreto, conuenientia fit per aliam lineam, nempè cum rebus diuersi generis,in hoc tantum quod insunt eidem subiesto : & ita pro genere ponitur ipsum subiectum, in quo conueniunt,& pro differentia id, quod pertinet ad proprium genus vniuscuiusque, vt patet quando definitur simus, sunc enim simitas convenit com rettiendine, aut aquilinitate, quæ sunt figuræ diversi geverist, in hoc quod insunt eidem suble co,scilicet, naso, & distinguitur per id, quod pertinet ad proprium genus, scilicet, per curuitatem aut rectitudinem : & ita definitur recte simus per nasum loco generis, & per curuitatem loco differentix.

#### DVBIVM APPENDIX.

An accidens in concreto, rettè etiam definiatur per concretum superiùs loco generis.

PRzsens dubium przcipue procedit, quando ignoratur proprium subiecum accidentis, &c desinitur per suum essectum formalem, aut pessionem. Et ita inquirimus? an sicut hec est exacta desinitio albedinis, Albedo est color disgregatiums visus: ita etiam sit hec, Album est coloratum disgregatiums visus.

Quidam Doctores moderni censent non solum istam definitionem esse exactam, sed etiam persectiorem illa, quæ traditur per subicctum.

Qu'od probant primò: quia connotatium tantum fignificat formam, licet connotet subiectum: ergò in eius definitione potiùs seruandus est modus, quo forma ipsa in abstracto definitut, seruara semper connotatione. Sed forma in abstracto definitur per suum genus: (albedo enim per colorem definitur, non per corpus) ergò connotatiuum nempè album potiùs debet definiti per connotatiuum genericum, scilicet coloratum.

Secundo quia hæc est persecta definitio albedinis. albedo est color disgregations visus : ergò hæc erit persecta definitio albi, album est coloratum disgregationm visus. Probatur consequentia : quia sicut se habet genus in abstracto ad formam in abstracto definim: ita genus in concreto ad formam in con-

Terriò: quia aliquando subiectum accidentis non est vniuocum: ergò saltem tunc non poterit accident definiri per illad loco generis. Antecedens patet in natura, quæ est subiectum genereitaris, & aliarum intentionum, sub qua comprehenduntur naturæ reales, & rationis, & omnia prædicamenta, quibus tamen nihil potest dari commune vniuocum.

19. Vera tamen resolutio est, quòd servata proprietate concreti accidentalis, & proprio modo significandi, & definiendi, quem exigit, quatenus tale est, nunquam rede definitur per concretum, seu connotatiuum superius loco generis. Vndè quando proprium subiectum accidentis pon est notum, & ided definitur per sum effectum formalem, aut passionem, ponendum est pro genere subiedum concreti superioris. & non ipsum concretum superius v. g. supponamus subiectum coloris esse perspicuum: & proprium subicetum albedinis non esse nobis notum, & ided definiendam else per eius effectum, nempe disgregare visum : tunc quidem asserimus hanc esse exactam definitionem albi : Album eft perspieuum difgregatinum visus, non autem istem, album est coloratum disgregationem vismo.

Fundamentum planè constat ex dictis: cum enim subiccum necessario debeat intrare definitionem accidentis, vt ex Arik. & D. Thom. vidimus: aliundè autem in definitione concresi non possit poni loco differentiz, manisassam set debere poni pro genere.

g Præterquam quod iam idem esset modus significandi, & desiniendi concreti, & abstracti, & veriusque desinitio esset aquè persecta in ratione desinitionis, & verumque æquè propriè collocaretur in prædicamento; quæ omnia aliena sunt à vera doctrina D. Thomæ.

I Adde connotatium, quando predicatur vt tale, semper significari, & prædicari, in quale: ergo non potett in definitione habere locum generis, cuius proprium est prædicari omninò in quid.

30. Tandem id connincit modus definiendi, quem perpetud observauit Arist. vt patet in definitionibus vniuersalis quas ex ipso adduximus sup. disp. 3. nu. 47. in quarum nulla, posuit pro genete vunm, aut simile concretum superius, sed relatiuum illud quod exprimens naturam, seu subsectum. Quod etiam observut 5. Metaph. definiens, dimersum, differens, simile, contrarium, quantum terminum, totum, de similia concreta: & lib. 1. Top desiniens, genus, proprium, & accidens, à quo acceperunt issum modum definiends Porphyt. D. Th. & quotquot re&è calluctura attem desiniendi: ergo aliter sentientes non sunt audiendi in Scola Arist. & D. Thom.

Diximus: Seruata proprietate concreti, & proprie modo significandi, quem exigit, & e. Quia si concretum non sumatur proprie, vt concretum est, sed tantum, attendatur in eo res significata, tunc sicut remanet per quod distinguatur ab abstracto; ita eadem erit vtriusque definicio, & per consequens erit dicere: albedo est color disgregatiuus visus, & album est coloratum disgregatiuum visus. Sed hoc est abuti terminis, & omnia consundere, vt per se pater.

31. Ad argumenta respondetur. Ad primum, quod licet connotatium significet solam formam, sicut abstractum; in modo tamen illam significandi valdè disserunt, & quodammodo opponuntur, vt ex D. Thoma vidimus nu. 21. Quare cum definitio concreti non solum correspondeat rei significata, sed etiam proprio modo significandi eius: manifestum sit non posse eodem modo verumque definiti. Vndè

mrgu

argumentum potius probat oppositum : nam co ipso quòd in definitione debeat retineri connotatio, cum hæc non sit in definitione abstracti, debent diverso modo definiri.

Ad hæc:argumentum se ipsum destruit:si enim in definitione concreti, non solum explicatur forma, sed eriam connotatio eius:ergo necessariò debet poni in definitione subiectum. Repugnat enim quòd explicetur connotatio, aut res connotans: quatenus talisablque re connotata, que in prælenti elt subiectum.

Ad secundum negatur consequentia: imò potiùs cum Arist. & D. Th. inferendum erat oppositum : siquidem contrario modo debet procedi in vtraque definitione. Ad probationem negatur paritas : cum enim res definiantur secundum quod significantur nominibus, & modus significands concreti, & abstracti sit valde diuerlus, & oppolicus, quamuis res lignificata sit eadem : indè est, vt modus illa definiendi debeat esse diversus, & oppositus.

32. Ad tertium respondetur non esse necessarium, quod subiectum ponendum loco generis in definitionibus generis, & aliarum intentionum, sit vniuo-

cum. Et explicabimus infrà quest. 4.

Tandem, antequàm ad definitionem generis, vnde egressi sumus, renerramur, ve primum princicipium statuendum est de secundis intentionibus proportionabili modo philosophandum esse, ac de accidentibus realibus habent enim se respectu rerum, quas denominant, ad modum accidentium, per quem ctiam modum de illis definitiones tradimus, fingimus divisiones, & argumentationes fabricamus. Qua regula sublata auferre etiam oportet totius Logicæ principia, & ex consequenti scientias. Quare eadem erit differentia inter abstracta, & concreta secundarum intentionum; codémque modo corum definitiones inuestigabuntur; sicut in accidentibus realibus. Iuxta quam regulam Arift.lib.1. Periher. defininit orationem, nomen, verbum & alias huiulmodi intentiones De quo videri potest D.Th.ib.lect 4.circa definitioné nominis.

#### QVÆSTIO

Quod sit definitum in definitione generis, & generaliter in definitionibus alterum pradicabilium, quando definiuntur in concreto.

Vamuis ex dictis difficultate præcedenti,fa-cilè solui posset quæstio præsens:vt tamen aliorum sententias discutiamus, ca oportet pertractare. Quam Dialectici mouent circa definitionem generis; vr indè applicetur doctrina alus predicabilibus; imò,& aliis concretis accidentalibus, quibus generalis est.

Vt autem status difficultatis explicetur; notandum est cum nostro Did. à Iesu hic dist. 6.quæst. 1. in genere quinque posse considerari. Primum est ipla natura denominata secundum suam entitatem tealem. Secundum est genereitas ipla, sed secunda intentio secundum se. Terrium est aggregatum, seu compositum ex vtraque: ita vt tam naturam, quam intentionem ex zquo includat. Quartum est ipsa natura non secundum se; sed vt connotat intentionem : ita vt natura principaliter, & quasi in recto sumatur, seconda verò intentio solum in obl quo, & de connotato. Quincum randem è contra est ipsa secunda intentio, non secundum se, sed vt connotat naturam : ita vt intentio principaliter, & in recto sumatur; natura verò solum in obliquo, & de connotato

34. Vt ergo certa ab incertis separemus, certum in primis debet este, naturam denominatam, verbi

gratia, aimal, secundum suam entitatem realem. non esse definitum in definitione generis. Cuius 12tio est eudens : quia iam propria definitio conueniret accidentaliter suo definito, quod est contra lumen ipsum rationis; siquidem nihil est aliqui magis intrinsecum, & essentiale, quam sua propria definitio.

g Quod autem id sequatur, pater , quia sicut he prædicationes, animal ejt genu : bomo est species, similes sunt accidentales, & in materia contingenti : ita ctiam ista, animal pradicatur de pluribus differentibus specie: homo pradicatur de pluribus differencibus numero, Ge. in quibus tamen prædicationibus prædicatur definitio generis, & aliorum prædicabilium de natura secundum suam entitatem, vt patet:eigò si natura prove sic esser definitum, iam definitio convenirer contingenter luo definito.

Secundo etiam cerrumest, secundam intentionem generis secundum se, & vr piæscindir à natura, non esse desinitum in hac definit. ¶ Ratio est:quia a intentio generis provt sic necessario significatur in abstracto, vt patet: sed forma in abstracto significara non potest esse definitum in definit. sui concreti: siquidem neque concretum, neque definitio eius prædicantur de suo abstracto, ve diximus disp. præced. ergo 2. intentio generis secundum se, ve præscindit à natura, non potest elle definitum in definit. eius. Vode folum restat disficultas de aliis tribus acceptionibus generis, iuxea quas funt variæ sententiæ.

35. Prima afferit definitum effe aggregatum, seu compositum ex natura, & secunda intentione; ita ve verumque direce definiatur, scilicet natura, ve quod, & secunda intentio, vt quo. Sic defendit Caber hîc tract. 3. disp. 2. dub. 1. & videtur esse mens Rubij cap. de Genete q. 2. quatenus ait completum definitum huius definitionis coalescere ex veroque scilices ex natura, & ex secunda intentione tanquam ex subiecto, & forma.

Probatur primò hæc sententia ex dicto illo Auicen. quod Logica tractat de secundis intentionibus adiunchis primis: ergo coniun ctum, leu compositum ex primis, & secundis intentionibus erit definitum quod Logicus explicat per hanc definitionem.

Secundo: quia illud definitum in aliqua definitione, cui per se convenit talis definitio, & cum quo reciprocatur: led compolitum ex natura, & secunda intentione est huiulmodi : ergo est definitum in defini-

tione generis.

Prob. minor : quia secondæ intentioni generis essentialiter convenit esse id que, seu ratione cuius natura pia dicatur de pluribus, & natura provt denominatur à secunda intentione essentialiter conuenit esse id, quod, prædicatur : ergo vtrumque directe, & per se definitur, natura vt quod; intentio veiò vt quo.

36. Secunda intentio afferit definitam elle naturam, vt connotat secundam intentionem ; ita vt principaliter,& in recto definiatur ipsa natura:secunda verò intentio quasi de connotato, & in obliquo. Hæc videtur esse sententia Toleri,& aliorum, quos citat Omna q. 1. vniuersalium art. 1. quam nouissime defendie Raphaël de Auersa q 8. Logic, sect. 2.

g Potéstque probari i quia Porph. in hoc cap. & Arift.t. Top c.4. post traditam definitionem generis, statim subiungunt, vi animal, &c ergo ipsa natura est,

quæ principaliter, & in recto definitur,

Secundò: quia natura vt subnettur intentioni, & non intentio ipla est, quæ prædicatur de plumb, differentib. specie: ergo natura vi in obliquo connutat intentionem, non vetò intentio ipfa in recto est definită in hac definitione. Consequentia patet. Antecedens veiò probatur: quia secunda intentio non prædicatur de multis, sec solum est ratio quare natura prædicetur

Tertid

### Disp. V. de Genere Quæst. III.

Tertiò: concretum accidentale supponit pro subiccto:ergo genus supponit pro natura:ergo natura est que definitur. Consequentie videntur note, Antecedens verò probatur : quia actiones, & passiones non tribuntur formis, sed suppositis; albedo enim non disgregat visum, sed album:nec forma generatur, sed

compolitum.

37. Tertia sententia docet definitum in definitione generis este secundam intentionem, ve connotat naturam, seu in concreto significatam; ita vt ipsa secunda intentio sit res definita, natura verd connotetur ex modo definiendi. Sic docent communiter Thomistæ. Caiet in hoc cap. de Ente, & Essentia cap. 9. Araux. lib. 3. Meraph. qu. 4. art. 2. Sot. in hoc c.q. vnic. concl. 1. Sanch. lib. 3. q.3. noster Didac. à Iesu dist. 6. q. 1. Galleg. controu. 12. & plures alij, quos adducit, &

sequitur Mas. hic sect. 1. q. 3.

In explicatione autem huius sententiæ variant aliquo modo Thomistæ:nam Caier. Sanch. & Mas. asserere videntur ipsam entitatem secundæ intentionis esse definitum quod : cui consequenter, vt quod, conuenit prædicari de pluribus differentibus specie, quod ad longum explicat Sanch. Hunc tamen modum dicendi relicit inter alios Sot. vbi supra concl.2. docens quòd sicut quando album definitur esse disgregatiuum visus, licet res, quæ definitur, sit albedo, non tamen definitur tanquam quod dilgregat, sed tanquam ratio disgregandi; ita similiter in definitione generis, licet res quæ definitur sit ipla entitas secundæ intentionis, non tamen definitur tanquam id, quod pizdicatur tanquam ratio, quare naturæ prædicentur, vt magis infrà explicabimus.

38. Prima conclusio. Definitum in definitione generis,nec est aggregatum, seu conflatum ex natura, & secunda intentione; nec natura ipla vt subiicitur secundæ intentioni. In hac concl. conueniunt Auctores tertiz sententiz. Et prima eius pars sumitur ex D. Th. cap. 6. de Ente, & Essentia. Ex cuius doctina.

Probatur primò: quia compositum ex accidente,& subiecto, non potest vnica definitione definiti; cum fit aggregatum ex rebus diversorum piedicamentorum; & per consequens ens per accidens, iuxta ea, quz di-

ximus suprà dist. 3. num. 11. sed compositum ex natura, & secunda intentione oft huiusmodi, siquidem constat ex ente reali, & rationis:ergo non potest v ni-

ca definitione definiti.

Secundò probatur argumento quo sup. n. 3 4. vtebamur : quia si natura effet pars principalis definiti, seu definitum quod, ve ait prima sententia; iam definitio conveniret accidentaliter saltem vni parti definiti, seu definito quod; hoc autem est impossibile, ve patet ex Aristot.1. Poster cap. 4. asserente definitionem, & partes eius prædicari de definito in primo modo dicendi per se, scilicet essentialirer : ergo repugnat naturam esse definitum quod in hac definitione.

39. Huic argumento respondet Rub. loco citato, in genere, & quolibet alio concreto accidentali posse distingui duplex substratum, seu subiechum; aliud proximum, adæquatum, & per se, vt ipse loquitur, aliud verò remotum, inadæquatum, & per accidens. De primo inquit essentialiter prædicari concretum : hæc enim est prædicatio essentialis, Corpus inquantum albedinis substratum, album est. De secundo verò concludit concretum prædicari accidentaliter, hæc enim est accidentalis : Paries est albun.

Sed contrà : quia quamuis in quoliber concreto distingui possir subiectum adzquatum,& inadzquatum ( verespectu coloris subiectum adæquatum est perspicuum terminatum; tale verò perspicuum, nempè nix, aut paries est subiectum adaquatum, & similiter respedu genereitatis subiechum adæquatum est natura per-

fectibilis: talis verò natura nempè animal, aut quantitat est subjectum inadaquatum, nunquam tamen concretum accidentale potett essentialiter pradicari de subiecto sine adzquato, sine inadzquato; quantumuis ratio subiecti reduplicetur. Vinde prædicatio illa, Corpus inquantum albedinis subiectum, est album: est omnind accidentalis.

Quod sic maniscste probatur : quia quantum cunque subicaum considerem inquantum subicaum, semper manet, ve pars compositi accidentalis: ergo semper altera pars scilicet forma, maner extra ellentiam talis subicci: ergo accidentaliter tantum potest

de illo prædicari.

40. Confirmatur, quia iam prædicationes in quibus propriæ passiones in concreto significatæ prædicantur de propria essentia, que est adequatum earum subicaum, ve Homo est risibilis : equus est hinnibilis, & similes essent essentiales, quod tamen inauditum est in Dialectica, quantumuis ratio subiecti in illis reduplicetur dicendo: Homo inquantum est risibilis, vel bomo inquantum subieltum risibilitatis est risibilis: ergo similiter quantum cunque reduplicetur; dicendo: Corpus in quantum subiectum albedinis est album; vel natura perfectibilis inquantum genereitatis est genus, semper manet propositio accidentalis, ac próinde natura etiam, vr cft subie aum adaquatum genereitatis, non poterit esse pars principalis defimu huius definitionis.

Eadem ratione convincitur secunda pars conclusionis. Sic enim subiectum cuiuscunque concreti quantumvis lumatur formaliter vt lubiectum, seu vt subiicitur formæ, semper manet extra essentiam ipsius formæ : ergo quantumvis natura sumatur formaliter, vt subilcitur secunda intentioni, semper secunda intentio manebit extra essentiam naturæ, & per consequens hæc erit prædicatio accidentalis: Natura in-

quantum subiscitur intensioni est genus.

Ratio autem veriusque est : quia reduplicationes iltz: inquantum subieltum, inquantum subiicitur, & similes, non reduplicant aliquid pertinens ad ipsam formam, sed quid pertinens ad subiectum, seu naturam, nempè lubiectionem, capacitatem, seu potentiam passiuam ad recipiendam talem formam, quæ subiectio, capacitas, aut potentia semper manent extra essentiam formæ : ergo naturæ etiam reduplicatiue, inquantum subjicitur, accidentaliter convenit esse genus & pradicari de pluribus, & per consequens ipsa provt lie non potest esse definitum in definitione ge-

41. T Hîc autem observandum venit reduplicationes istas in quibus de subiecto alicuius formæ reduplicatur subiectio, seu capacitas ad illam formam, vt cst illa adducta, Corpus inquantum subiectum albedinis

est album, & similes, inanes este, & vanas.

Ratio est manifesta:namex vi prædicationis subiecum subiscitur prædicato, & recipit illud ratione capacitatis, seu potentiæ passiuæ, quam habet ad ipsum recipiendum:ergo idem est dicere, Corpus inquansum subsicisar albedins est album, ac dicere, Corpus est album, & ex consequenti impertinenter reduplicatur illa subiectio in ipso subiecto.

Per quod excluditur solutio aliorum recentiorum, qui vt argumentum à nobis factum dissolvant, dicunt quod natura potest considerari formaliter, vi habens secundam intent. & illi formaliter quatenus habens est,

conuenit essentialiter definitio.

42. Sed hæc etiam reduplicario est manifestum effugium : nam vel per ly, inquantum babens, reduplicatur potentia passua natura, in que intelligimus quasi recipi genereitatem. & sic iam constat, quòd genereitas manet omnind extra essentiam talis naturæ; sicut

121

omnis actus, aut forma præcipue accidentalis, est ex-

tra estentiam potentiæ receptiuæ eins.

Vel reduplicatur aliqua alia secunda intentio, aut forma rationis, per quam natura quasi disponatur, & siat vitimò apta ad recipiendam genereitatem, & hoc in primis est absurdum: nam ea ratione qua ad recipiendam genereitatem requireretur in natura alia secunda intentio: ad hanc etiam requireretur alia, & sic in infinitum. Sed dato quòd talis secunda intentio, aut forma rationis este necessaria in natura; ve reciperet genereitatem, adhuc genereitas ester accidentalis natura sic vitimo disposita.

Cuius ratio est evidens: quia quæcumque disposicio est extra essentiam formæ ad quam disponit: sed talis intentio, aut ens rationis compararetur ad genereitatem, vt dispositio ad formam: ergo esser extra essentiam genereitatis; & per consequens genereiras erit accidentalis naturæ, quantumuis disposiça ad

illam recipiendam.

Vel tettiò, per ly inquantum habens, reduplicatur aliqua vnio rationis, qua genereitas actu confungatur naturæ, & neque hoc etiam facit genereitatem conuenire essentialiter naturæ: nam dato quòd inter formam rationis, & subjectum eius, daretur aliqua vnio, aut nexus medius, (quod est omnino vanum) talis vnio esser accidentalis, vt pateriergo ex vi illius genereitas non posser esse essentialis naturæ.

Vel tandem per illam particulam reduplicatur aliquid essentialiter pertinens ad ipsam genereitatem, & tunc libenter satemur prædicationem esse essentialem: quia commune est prædicationibus accidentalibus sieti essentiales sacta reduplicatione supra formam; ve quando dicimus, homo inquantum albus est disgregatiuus; animal inquantum genus est vniuessale, &c. sed tunc prædicatum appellat supra ipsam formam, ac proinde ipsa erit definitum huius desinitionis, non

verò natura, quod intendimus.

41. Secunda conclusio. Definitum in definitione generis, est secunda intentio in concreto significata, seu ve connotar naturam, ita quod intentio ipsa sur esta definita, natura verò connotetur ex modo definiendi. In hac etiam conclusione conuenium Au-Aores tertiæ sententiæ, & breuiter probatur: quia hic definitur aliquid commune entibus realibus, & rationis; siquidem in verisque reperiuntur genera, & species, ve pater: sed nihil potest esse illis commune niss secunda intentio: ergo ipsa sola res, quæ definitur.

Consematur primò:quia definitio generis, & aliorum prædicabilium sunt propriè Logicæ: ergo in illis solum definitur id, quod per se pertinet ad Logicam: hoc autem est secunda intentio:ergo, &c.

- g Confirmatur secundo: quia definitiones ista dantur per subiectum loco generis, vt sup. diximus, & constabir amplius qu. seq. ergo definitum illarum est a.intentio in concreto significata. Paret conseq. quia iste est modus proprius definiendi concreta accidentium, v t ostendimus n.2 3.
- 44. Terria concl. Quamuis sola 2. intentio sir res desinita in his desinit, quia verò ex modo significandi connoratur natura tanquam id, in quo exercetur definitio: ideo ipsi entitati 2. inten. secundum se, non conuenii desinitio ve quod; sed, tantum ve quo; ex modo tamen quo significatur in concreto, supponit pro natura, cui ve quod conuenit desinitio. Hæc concl. est contra Caiet. & Sanch. sup. citatos, cam tamen defendit inter alios Sociibidem adductus, qui meritò addit: Quòd quicunque aliud dixerit non est audiendus in schola Arist. Colligiturque maniseste ex dictis quest. præced. & docer proculdubio cam D. Tho.c.4. de Ente, & Essentia circa sinem.

Colleg. Compl. Logica,

Fundamentum est: quia res definiuntur secundum quod significantur per nomina: sed nomen concretum in accidentibus significat solam formam, & connorat, seu supponit pto subsecto: ergo quando definitur accident alignificatum in concreto, sola forma est definitum, cum tamen siar connoratio, & suppositio pto subsecto, tanquam in quo exercetur talis definitio, ergo definitio quæ totum hoc inquam rationi, qua subsectum denominatur tale yt quod.

Confirmat, quia id quod propriè loquendo est desinitum in aliqua desinitione, est res significata per nomen desiniti; quod verò inuoluitur ex modo significandi, non pertinet propriè ad desinitum: sed ad modum desiniendi: ergo propriè loquendo sola secunda intentio est res desinita, seu qua explicatur in his desinitionibus: quamuis ex modo desiniendi simul innuatur naturam esse id, cui, ve quod conuenit desinitio, & id quo exercetur esse sun sormalis secunda intentionis; & ex consequenti huiusmodi desinitiones non possunt conuenire ipsi secunda intentioni secundum se, nisi tantum ve quo.

Dices: definitio debet convenire vt qued suo definito, & non tantum vt que: cum definitio prædicetur in recto de desinito: ergo secunda intentio non potest esse definitum in desinitione generis, aut aliorum prædicabilium; siquidem non convenir illi, vt qued

prædicari de pluribus.

Ad hoc argument imprimis respablolute loquendo fassum esse, quòd huiusmodi definitiones non habent definitum, cui conueniant vt quod, in illis enim definitur secunda intentio, non in abstracto, sed in concreto significata: cui vt sic conuenit vt quod definitio: nam licet genereitas, aut specieitas non pradicentur de pluribus, genus tamen, aut species verè pradicantur de pluribus, & sic absolute lo quendo, daut definitum, cui conueniat vt quod definitio.

46. Quamuis autem hoc verum sit adhuc ramen non est omnino soluta difficultas: nam quòd huiusmodi desinitiones conueniant, vt secundæ intentioni significatæ in concreto, non prouenit ex ipsa entitate secundæ intentionis, quæ est res significata per tale nomen, sed ex modo significandi, secundum quem nomen supponit pro natura: sed sola res significata est propriè desintum, non verò res, pro qua concretum supponit, vt dictum est. Ergo iam secundæ intentioni præcisè secundum id, secundum quod est desinitum, non potest conuenire, vt quod desinitio, sed tantum vt quo. Et sic perstat in-

conueniens argumenti.

Resp. ergo argumentum esse quidem difficile apud illos, qui hairismodi definitiones concretorum à persectione definitionis degenerare non aduertunt; tenetur enim consequenter assignare aliquod desinitum, cui ve quod conueniat definitio. Nos verd facile ex dictis respondemus, in definitione perfe-&a necessariò assignandum elle definitum, cui vt quod conueniat definitio:quia ibi solum explicatur natura definiti, & nihil aliud connotatur : ac proinde eadem res est quam significar,& pro qua supponir nomen definiti. At verd cum definitiones concretorum accidentalium degenerant à perfectione definitionis; proptered quod nomen concretum significat vnam rem & supponit pro alia, vt supra n. 16.expliculmus: inde fie ve in huiusmodi definitionibus præter rem illam quæ est definitum, fiat suppositio pro re, in qua exercetur ipsa definitio, & per consequens quod tota definitio non pollit convenire vt qued fed tantum vt quo ipsi rei, quæ definitur. Sic enim simul explicatur essentia accidentium, quæ tantum est esse principium que suorum effectuum: & innuitur tales effectus exerceri in subiectis corum, qui est proprius modus definiendi concreta accidentium quatenus concreta funt.

47 Adargumenta in principio facta relp. ad primum, quod vt recte glossat Caiet. in hoc c. 2.ad vltimum, & nos explicuirus sup. circa Proæm. Porphyr. n. 1. dictum illud Auic. Legien trattat. de fecundis intantientous adiunteus primis, non est sic intelligendum, ve ex æquo confideret verafque, aut de aliquo ex veriul-, que aggregato sit, sed de intentionibus formaliter, & per se, de rebus verò materialiter, & denominatine.

Ad secundum negatur minor. Ad cuius probationem reip. quod ve definitio convenitet per fe,& efsentialiter toti illi aggregato, seu composito ex hatura, & seçunda intentione; necessarium, erat, quod sient secundæ intentioni ratione sui conuenit essentialiter esse principium que prædicamenti : sic ipsi naturæ ratione sui, & non tatione secundæ intentionis convenitet essentialiter esse id quod prædicatur,vt fic ex vtraque componeretur integrum definitum; Cærerum qui afferit naturæfformaliter et denominatur à secunda, intentione, convenire essentialiter, prædicari vt quod; totum refundit in iplam intentionemi& consequenter tenetur concedere illam solam elle definitum.

48. Ad primum argum. secundæ sententiæ respon. Porph. & Atift, statim post definitionem generis, subiunxisse exemplum in natura; vt ostendant in huiusmodi definitionibus ex modo definiendi fieri supposkionem pro subiecto, tanquam in quo exercetur de-

finitio, ve explicatum est.

Ad secundum respon, quod licet natura sit id quod prædicatur de plutibus, hoc tamen conuenit illi accidentaliter etiam provt subiicitur secundæ intentioni, ve sup. ostendimus: & ideo natura etiam prove sic, non potest esse definitum. Benè autem secunda intentio, quamuis illa non prædicetur, vt quod; quia huiufmodi definitiones concretorum solum vt que debent convenire illi rei, que propriè est definitum, propter rationem paulò ante adductam.

Ad tertium, concesso antecedenti, & prima consequentia, neganda est secunda. Quamuis enim nomen concretum ex modo fignisicandi supponat pro subicdo, sola tamen forma est res significata, & per consequens illa sola propriè loquendo, est definitum.

#### OPIT S A V D 1 V.

Quid ponatur pro genere in definitione huius & aliorum pradicabilium, vbi etiam flatuūtur essentiales corum definitiones.

Sonstat ex dictis; cam tamen breuter discusiemus, ve contrariorum argumenta dissolvamus.

Conveniunt ergo plures DD.in hoc, quod in definitione generis, & aliorum prædicabilium, quando definiuntur in concreto, non debet poni loco generis subiectum, seu natura denominata, sed aliquod concretum superius ad illa: sicque dicunt intelligendas esse definitiones Porph.

Adhuc tamen diuisi sunt. Nam Louanien. Titolm. & alij, quos refert Mas. hîc sect. 1. q.5. dicunt genus in his definition: bus esse vniuerfale, & ita sensum earum esserus est vniuersale, quod præd catur de pluribus differentibus specie; species est vniuersale quod prædicatur de plucibus differentibus numero.

Caieran, verò Toler & Villal.in hoc c. dicunt loco generis poni pradicabile, quod purant exprimi in alia

particula, quod pradicatur, sensumque definitionum effe, genus est prædicabile de pluribus differentibus specie: species est prædicabile de pluribus differentibus numero.

Tandem Niger, & alij , quotum meminit Mas. vbi supra dicunt virumque, scilicet universale & pradicabile, posse habere locum generis; parumque referre siue vnum, sue alterum constituatur.

50. Prapria vniuscuiusque sententiæ fundamenta facile qu'isque soluet : & ided solum adducemus communia quibus probetur, non subiccum, sed concretum aliquod superius ponendum esse pro genere in his definitionibus. Quod luadetur primò : quia definitio essentialis, & queliber eius pars, prædicatur essentialiter de definito, ve docet Arist.1. Posterior. c. 4. sed subiedum, seu natura denominata in recto significata non prædicatur essentialiter de genere, aut aliis piædicabilibus: alias ens reale prædicarerur essentialitet de entibus rationis : ergo subicctum, leu natura denominata non potest poni in recto, seu pro genere in definitionibus illorum.

Confirmatur:quia definitio,& definitum funt idem, vt docet ex Atist.D. Thom. 1.d.2 5.q. 1. 2. 1. 2d 2. scd secunda intentio, quam diximus elle definitum in his definitionibus, non est idem quod subiectum, scu natura polita loco generis: ergo non est idem cum tota definitione.

Secundo probatur argumento supià qu. 2. facto. cuius solutionem in hunc locum remissmus. Quia subiectum, seu natura, que denominatur à secunda intentione generis, aut aliorum prædicabilium, non est quid vniuocum respectu omnium subiectorum, aut naturarum, que possunt recipere tales intentiones, si quidem non solum in prædicamentis, sed etiam in entibus rationis inveniuntur genera, species, & aliz similes intentiones, quibus tamen omnibus nihil potest esse vniuoce commune, vt patet ergo subiectum, seu natura non debet poni pro genere in definitione generis,& aliorum prædicabilium.

51. Prima conclusio. Id quod ponitur loco generis in definitione generis, & aliorum prædicabilium, quando definiuntur in concreto, id est subiectum seu natura. eamque significat relatiuum illud, quod à Porph.positum. Hanc esse mentem, Arist. & D. Tho. euidens est ex dictis q. 2.quos sequuntur inter alios Sone.7. Metaph. q.7. Zanard. ibidem q.3. Paul. Vener. & Iab. in hoc c. Mas. vbi su. qui addit auctoritate D. Thom. coniunctos gravissimos moderios illam profiteri: quam eriam de fendunt Cap. hîc d. 2. dub. 4. & Rub. quæft. 3.

qui plares alios adducit.

Beeniter probabitut ex d'Ais, quia in definitionibus concretorum accidentalium, tam realium, quam rationis subjectum ponitur loco generis, non verd aliquod concretum superius, vt oftensum est loco citaro: sed genus, species, & alia prædicabilia sic significata sunt concreta accidentalia rationis, ve omnes fatentur: ergo in corum definition ibus subicatum ponitur loco generis. Sed subiectum horum accidentium est natura denominata: ergo illa ponenda est lo-

Quod autem hæc fuerit mens Porphyr. colligit benè Rub.tum ex co, quod Aristor. à quo serè omnes ista definitiones sumpta sunt, sic consueuit definire huiusmodi concreta rationis, vt supra vidimus: tum eriam quia exponens Porph. definitionem generis expresse inquit individuum excludi per illam particulam, quod pradicatur de pluribus, quòd fallum effet, si vninersale effet genus definitionis. Cum enim individuum non fit vniverfale iam effet vetbo *umner*salis exclusum, & per consequens supervaganeum esset illud rursus excludere per patriculas, que se re-

nent ex parte differentia, Imò etiam effet impossibile : nam proprie loquendo per differentiam definitionis definitum non diftinguitur nisi ab illis cum quibus conuenir in genere, quod inconveniens cessat, si in illo relatino quod, subintelligatur natura, & lenlus definitionis fit : genus est natura, que predicatur de pluribus. &c. vt consideranti patebit. Manet ergo hanc esse legitimam eius intelligen- ,

Secunda conclusio. Quando genereitas, & aliz intentiones prædicabilium in abstracto significatæ definiuntur, umuersalitas debet poni loco generis. Hac assertio recipitur ab omnibus, estque ex dictis manifelta. Cum enim definitiones abstractorum accidentalium sint propriz, & perfecta definitiones, vi supra explicatum est; in eis ponitur pro genere id, quod est verè genus desiniii: sed huiulmodi est vniuersalitas respectu generenatis, cæterarum intentionum, vt ostendimus dispuratione quarta, numero quinquagelimo-octavo: ergo vniuersalitas ponitur pro genere in definitionibus illarum.

g Hinc iam facile formari possunt essentiales definitiones harum quinque intentionum in abstracto. Si enim universalitas, est proprie genus carum , & differentia essentiales ; per quas diffinguuntur, sumendæ sunt ex propins, & adæquatis carum subiectis, quæ explicumus loco citato, numero 48. sic iuxta regulam statutam essentialiter definientur : Genereitas est uninersalitas natura perfectibilis, seu confiscucibilis. Specieicas est uniuersalicas natura perfetta, seu constituta; D fferentialeitat est uniuersali: as natura perfectiva, seu constitutiva: Proprietareitas est universalitas natura profluentis ab essentia: Accidentaleitatis est unsuersalitas nature extrinsece, seu contingentis. Cum autem ex definitione abitracti formetur definitio concreti invertendo terminos, hac etit essentialis definitio generis. Genus est natura perfectibilis universalis; per quem etiam modum formantur essentiales definitiones aliorum prædicabilium, & sic omnia consonant. Vnde etiam facile quisque intelliget, in quo desiciant plures definitiones effentiales generis, quas tradunt alij, & refert Sanch. lib. 3. Logicæ quæst. 5. & ideo il-

53. Dices: quomodo vniuersale ponitur pro differentia in prædicta definitione essentiali generis; cùm potius vniuerfale sir prædicatum superius in quo conueniunt quinque prædicabilia. 

Hoc argumentum generaliter contra modum definiendi concreta accidentalia, soluimus supià q. 2. & nunc denuò obiteimus, ve facile quisque sciat doctrinam illam communem his

prædicabilibus applicare.

Respondetur ergo non esse inconveniens, ve id, quod in definitione genereitatis est proprie,& simpliciter genus; sit secundum quid differentia in definitione generis: quia propter diuersum modum significandi abstracti, & concreti sit conuenientia per diversam lineam, & respectu diversomm. Quando enim definitur genereitas, conuenientia fit secui dum lineam, seu diursionem essentialem: & per consequens cum intentionibus ciusdem generis, nempè cum specieirate, & alis vniuersalitatibus.& ita imponitut pro genere viines salitas, que est verum genus illarum: & pro differentia, naiura perfettibilis, unde sumitur vera differentia genereitatis. Quando verò definitur genus, convenientia fit secundum lineam, seu dinissionem subjecti in accidentia, & per consequens cum intentionibus diuerti genecis, nempe cum subicibilitate, aut alus, que possunt elle cum generestate in cadem natura perfectibili, & sic ponitur pro genere tale subiectum, in quo conueniunt, & pro differentia viinersale : quia per illud distinguitur genus à subiicibili generico, & ita secundum quid habet rationem differentiæ, vt consideranti

54. Ad argumenta respondetur. Ad primum, quòd Arikot didum procedit de definitione, que simpliciter, & perfecte est definicio, & de partibus, qua verè, & quoad rem significatam, sunt partes definitionis: hæc enim constituunt essentiam definiti; & per consequent de illo essentialiter prædicantur. Subiecum autem, seu natura denominata non ponitur in recto in definitione concreti : non quia provt sic sit vera pars eius : sed quia ex modo significandi concretum supponit pro subiecto, ve explicatumest, & ita non est necessarium, vt lubiectum prædicerur essentialiter de definito.

Per quod patet ad confirmationem. Dicimus enim. definitionem que simpliciter, & perfecte est definitio : quia nihil aliud præstat nisi explicare essentiam definiti : nihil aliud continere nili paires essentiales eius: & ita esse omninò idem cum definito. Definitionem verd, quæ ex modo significandi sic explicat elsentiam definitive simul etiam exprimat id, in quo exercetur talis definitio, continere aliquid aliud præter ellentiam definiti, & ita ex hac parte non posse esse idem cumilio. Et hocest, quod contingit in definitione generis, & aliorum concretorum acciden-

Ad secundum respondetur, quòd quia in definitione concreti non ponitur vt genus, id quod est verè genus definiti : sed id pro quo concretum supponit,vt læpè explicatum est:ideo non est necessarium, vigenus in definitione concreti supponat vniuersaliter distributiue;sed potest supponere indeterminatè, & vagè pro vna, vel altera natura, abique eo quòd detur aliquis gradus, seu conceptus illis vniuocè communis; & ita quantucumque diverfæ fint naturæ, que denominantur à secundis intentionibus pradicabilium;adhuc natura potest habere rationem generis in definitionibus corum. Definition ésque crunt legirinæ, quia supponunt indeterminate pro qualibet natura vt, explicatum eft.

55. Dices: subie & um, quod ponitur in definitione accidentium realium, tupponit vniuersaliter distributiue, & est vniuocum respectu sub ectorum inadaquatorum:ergo idem dicendum est de subiecto, quod ponitur in definitione accidentium rationis. Confequentia patet à paritate rationis. Antecedens verd prodainriquia quando dicimus, album est perspicuum digregarium vilus: vel simus est nasus curuus, ly Perspicuum & nasus, distributiue supponunt pro omnibus perspicuis, & nasis; & lunt vniuoca respectuil-

lorum, quod etiam patet in aliis exemplis.

Respondetur transeat antecedens : non enim pro nunc pollumus examinare, quomodò subicatum adzquatum accidentis realis lit vnivocum, respectu subjectorum inadaquatorum. Hoc tamen dato, negatur consequentia : est enim quoad hoc inter accidentia realia, & rationts disparitas valde notanda: & confisher in hoc, quod subjectum respectivaccidentium realium non est merè subsection, sed haber ettem rationem principij,& caula, vt enim tup num. 24 dicebamus, accidens reale habet intra substantiam principium adaquatumà quo caulatur, & hocelt eius lubiecum proprium. Cum autem principium accidentis per aliquam vnam rationem constituarur in esse principij eius; consequens est, ve etiam per aliquam vnam rationem constituatur in esse subicci talis accidentis; ac proinde quod subrectum in eins definitione possit supponere distributiue, & esse L

### 124 Disp. IV. de Genere, Quæst. V.

vniuocum ad omnia subiecta, in quibus reperitur tale accidens. At verò respectu accidentium rationis;
cùm non causentur sin rebus ex principiis intrinsecis
earum, sed à causa merè extrinseca, nempè ab intellectu; subiectum habet meram rationem subiecti, &
sic non est necessarium quod in esseralis constituatur
per aliquam rationem vniuocam, sed potest intellectus rebus quantumuis dinersis tribuere ista accidendentia rationis. Ex quo tandem sit non esse necessarium, vr subiectum adaquatum eorum supponat distributiuè, vel sit vniuocum, etiamsi id reperiatur in
accidentibus realibus.

56. In fine huius quæstionis, antequàm ad propria huius prædicabilis accedamus, ve ipsum, & alia comprehendas, penetrésque quo tendant difficultates, quas deinceps de vnoquoque instituemus, & quo modo ad institutum Dialecticum pertineant; considerandum est, quòd cùm plena notitia harum intentionum pendeat ex comprehensione propriæ desinitionis: ex præcedentibus autem disputationibus satis constet, quid sit vniuersalitas, quæ est genus earum, solium restat penetrare propria subiecta, per quæ illas desiniumus. Quid scilicet sit natura persectibitis, seu potentialis, quid natura persectiua, sine actuactiua, &c. Et ad hoc ordinantur quæstiones deinceps instituendæ in his disputationibus, ve consideranti parebit, & sub hac ratione Dialecticus mouet illas.

#### Q V Æ S T I O V.

An natura generita pradicetur de speciebus, vi totum, vel vi pars, & quomodo contineat differentias.

Vamuis priùs sit naturam esse vnjuersalem, quam prædicabilem, quia tamen quantum ad hoc idem iudicium est de vtroque, meritò à Doctoribus questio hec agitatur de natura respe-Au prædicabilitatis, que nobis notior est, veporè propria passio vniuerfalis. Et sic sensus quæstionis est: an natura generica, vt animal, recipiat intentionem vniuersalis, aut prædicabilis, secundum quod habet rationem totius respectu specierum, vel quatenus consideratur vt pars illatum. Cum enim genus communiter appelletur totum potentiale, & simul etiam sit pars speciei; siquidem ex illo, & differentia componitur species : meritò dubitatur, quoniam ex his modis natura generica prædicetur de speciebus un qua quastione multa solent aliqui Doctores adducese, plurésque assignare generis acceptiones, sed id forte ab imis fundamentis non adducunt, nec explicant, quid animal, verbi gratia habeat quando sumi-tur vt totum, & quando sumitur vt pars; aut quomodo ex genere, & differentia fiat compolitio : quæ tamen omninò necessaria sunt ad plenam huius rei intelli-

Vt ergò à certioribus incipiamus, primò certum est animal, aut quodibet aliud genus (generalissimo tantùm excepto) simul esse genus, & speciem subalternam: quia vt disput. sequenti videbimus, quodibet genus intermedium potest comparari, vel ad inferiora, & sic habet rationem vniuersalis, seu prædicabilis, vel ad superius genus, & sic habet rationem subiicibilis. Primo illo modo appellatur genus; isto verò secundo dicitur species subalterna, sicque est totum actuale, compositum ex genere superiori, & propria differentia, quæ actu includit, non minus ac species insima includit proprium genus, & vltimam differentiam, ex quibus actu compositur. Quia tamen animal,

aut lquodliber aliud genus, solum est totum actuale; & species respectu superiorum, non verò respectu inseriorum de quibus prædicatur; hinc est quod nunquam genus prædicatur de speciebus ve totum actuale cum actu non sie tota essentia eacum, sed hoc proprium est speciei insimærespectu individuorum, & ideò de illis prædicatur totum actuale. Aliter ergo prædicatur genus de speciebus, & hoc est, quod in præsente quæstione inquirimus.

58. Secundò ex dictis disp. 4. num. 29. satis constare potest, id quod est verè pars respectu alicuius, non posse prædicari de illo; & per consequens vt aliquid prædicetut de alio debere habere aliquo modo rationem totius respectu illius. Si enim animal (inquit D. Thom.c. 3.de ente, & essentia ) non est totum quod est bome, sed pars eins, non pradicaretur de co: cum nulla pars integralis pradicetur de sue tote. Qu'od etiam docet 7. Metaphysic. lectione 12. & constat manifesto signo : quia eadem res, nempè materia significata per modum totius; verè prædicatur de homine; dicimus enim Homo est materialis; significata verò per modum partis falsò de illo enuntiatur : non enim dicimus, Homo est materia, & idem cernitut in anima, & aliis partibus. Quare cum omnia prædicabilia verè prædicentur de suis inferioribus, necessariò asseren. dum est nullum eorum posse prædicari, vt veram partem suorum inferiorum, sed vt aliquo modo habet rationem totius, ve expresse docet Aristot. 1. Physic.

Et quidem de proprio, & accidente res est manifesta, nam quando prædicantur prædicatione quarti, & quinti prædicabilis necessariò significantut in concreto, vt vidimus sup. disput. 4. numero 26. concretum verò semper significatur per modum totins, vt ibidem diximus, ergo proprium, & accidens nunquam przdicantur vt partes, sed vt tota. De genere autem, & differentia, & proportionabiliter de specie, est specialis difficultes : quia quodlibet corum potest considerari, ve totum, & ve pars Metaphylica, ve infrà explicabimus. De quibus, quamuis in prima consideratione certum sit posse prædicari de inferioribus : merito tamen dubitatur : an etiam possint prædicari, quatenus considerantur ve partes Metaphylicæ: quia huiusmodi partes, non sunt verè, & propriè partes, sed magis vi-dentur quædam tota. Vndè tota quæstionis solutio pendet ex cognitione compositionis Metaphysicz,& parcium eius; indè enim constabit, an aliis prove sic conueniat, vel repugnet prædicari de inferioribus.

Vbi tandem nota; Doctores, de genere tantum, controuertere hanc quæstionem: quia quidquid de eo dictum surit, sacilè potest applicari disserentiz, & suo etiam modo specie; siquidem species etiam consideratur vt pars quæ cum disserentia numerica componit individuum.

QVID SIT COMPOSITIO, quam appellant Metaphysicam, & quomodò sumantur partes eius.

**S.** 1.

Ompositio, quæ in eadem te sit ex materia, & forma, solet appellari Physica, seu naturalis, eiusque partes, scilicet materia, & forma, partes Physicæ, seu naturales. Et merito quidem: nam omne compositum ex materia, & forma continetur sub obiecto Philosophiæ naturalis; ac próinde compositio ipsa per quam resultat, & partes etiam ex quibus resultat, pertinent ad Philosophiam naturalem, & deillis agit Aristot. in lib. Physic.

Præter

Præter hanc autem compositionem, inuenitur alia, quæstr ex diueilis gradibus eiusdem essentiæ, quorum alter significatur vt materia, seu per modum potentiæ, & est quid commune; alter verò vt sorma, seu per modum actus, & est quid proprium, vt in homine, præter compositionem realem ex materia prima, & anima rationali consideratur alia compositio ex gradu quodam communi in quo homo conuenit cum aliis nempè animali, & ex alio proprio, per quem ab illis distinguitur, scilicet rationali. Illum appellamus genus: istum verò disserentiam: & sic dicimus speciem componi ex genere, & disserentia. Vbi genus, & disserentia non sumuntur sormaliter pro intentionibus, vt patet, sed materialiter pro ipsis gradibus, qui aliàs suscipiunt tales denominationes.

60. Hæc ergo compositio frequenter appellatur Metaphysica, & partes eius partes Metaphysicæ, & fortè impropria locutione:nam ad Metaphysicam non possunt pertinere omnes compositiones, quæ siunt ex quibuscumque gradibus genericis, & differentialibus, sicut neque gradibus genericis, & differentialibus, sicut neque gradibus ipsi, ve patet de generibus intermediis, & differentiis divisius jeorum, quæ continentur sub corpore in prædicamento substantiæ, quæ, ve alia sunt, non considerantur à Metaphysico. Nisi velis compositionem hanc appellati Metaphysicam, ad eum modum quo suprà disp. 2. num. 65. diximus naturam, quæ denominatur vniuersalis, appellati vniuersale Metaphysicum; vel per antonomasiam à digniori scientia, vel propter transcendentiam obiecti Metaphysicæ.

Quamuis autem proptereà communis modus loquendi possit retineri: propriùs tamen, & meliùs compositio ista ex genere, & disserentia, & partes eius dicuntur compositio, & partes Logicæ. Sicque ex Aristappellat illa D. Thom. 3 p q 90. art. 2. & meritò; tùm quia sic meliùs distinguitur compositio hæc à compositione ex essentia, & existentia, quæ propriè dicitur, & est compositio Metaphysica; tùm etiam: quia quamuis gradus ipsi generici, & disserentiales, materialiter, & secundum suam entitatem realem non pertineant ad obiectum Logicæ: formaliter tamen, quantum ad eorum distinctionem, & compositionem pertinent ad illam. Quia, vi posteà dicimus talis dissinctio, & compositio siunt ab intellectu, sunt que en-

tia rationis Logicalia. 61. Explicatis, an fit, & quid nominis: hvius compositionis, ve quid res cognoscamus; primo statuendum est hanc compositionem non esse realem, nec partes eius, scilicet gradus istos distingui realiter formaliter, vt loquitur Scot. neque aliqua alia distinctione ante intellectum, ve constat ex dictis disp. 3. ad 31. Quæ doctrina frequens est inter Doctores, & precipue Tho. mistas : quamuis nonnulli corum oppositum senserint, vt notat Sanchez, lib. 2.q. 8. In quam opinionem inclinare videtur Caiet. cap. 3. de Ente, & Essentia. 5. aly dicunt; sed revera non discedit à communi sententia, vt constat ex eodem paulò infrà, scilicet c. 4. lequenti q.6. Quam etiam lequuntut Ferrar. 2 contra gentes c. 95. Bannez 1. de Gener. c. 4. q. 8. art. 1. Sonc. 7. Meraph.q. 19. Iabel ibid.q. 18. Araux. lib. 3. q. .. & 6. Et alij plutes quos refert, & sequitur Gallego hic controuers. 16.

Que sententia probatur, expresso D. Thom. testimonio, q. 27. de veritate art. 1. ad 9. asserentis: Ad bec, ot aliquid sit in pradicamento aliquo accidentis, non requiritur, quod sit compositum compositione reali, sed solummodo compositione rationis ex genere, & disserentia, & cap 3. de Ente, & essentia, inquit, de hac compositione: quod non est Sient ex duabus rebus tertia res, sed sient ex duabus intellectibus terrius intellectus. Quem locum de distinctione, & compositione Colleg. Compl. Logica.

rationis intellexit Capreol. in dift. 8. queft. 2. art. 3. Ratione etiam suadetur eadem sententia. Tum quia si animal verbi gratia, & rationale distinguerentur. realiter in homine, essent vere & realiter partes eius, & per consequens nullo modo possent prædicari de illo, quod patet esse falsum. Tum etiam, quia ve optime colligit D.Th. 1. part. q. 50. art. 4. ad 1. si genus, & differentia differrent sicuralia, & alia natura, & non tantum vi determinatum, & indeterminatum, iam in codem composito essent plures formæ substantiales, quod esse impossibile probat optime Angelicus Doctor qu 76. seq. art. 2. & nos ostendemus lib. 1. Physicorum. Cuius rationis efficacia constabit ex dicendis. Tù n denique quia si gradus genericus distingueretur realiter à differentia haberet potentiam realem ad recipiendam illam, non minus à materia prima habet potentiam realem, ve actuetur per formam. Ex quo viterius sequeretur, quod sient materia prima : quis habet talem potentiam in ordine ad plutes, & oppositas formas, potest de una in alteram transmutari, sic animal, cum necessario respiciat plures, & oppositas differentias, posset de voa in alteram transmutati, quod est absurdum. Maneat ergo gradum genericum, & differentialem non distingui realiter; & ex consequenti compositionem que ex illis sit, solùm esse compositionem rationis. Neque in hoc est amplius immorandum, suppositis his, qua d.3. nu.35-& sequentibus diximus de gradu specifico, & individuali. Videri tamen possunt Sanchez, Gallego, & alij

62. Supposito ergo quod gradus isti, qui signisicantur nominibus generis, & differentiz, vt animal, & rationale, non sunt à parte rei distincti; sed sola operatione intellectus necessariò sequitur verumque nomen significare candem-rem à parte rei, scilicet essentiam nominis, que à parce rei est vna entitas realiter composira ex materia, & forma; sicut quælibet alia essentia rerum materialium : ac proinde animal, non importate solam materiam, nec rationale solam formam, sed verumque nomen significare totum compositum. Oportet autem explicare, quid d'ftinguat intellectus in hac eadem entitate, ve ex ex sumat genus differentiam : inde enim planum fiet, & quomodo possint de specie prædicari. Et tandent deregemus radicem, vnde sumi debent genus, & differentia. De quo agendum est quæstione sequenti Pro

Scund's sciendum est, in quoliber composi-Initiali non esse plures formas substantiales, babimus lib. . Physicorum, & docet sæpè Diu. Trom. sed in nomine verbt gratia cantum esse vnicam mareriam primam, & vnicam formam substantialem, ex quarum consunctione resultat homo; inter quas partes talis est ordo, ve altera sit potentia simpliciter, altera verò, actus simpliciter : huius proprium est dare esse, & constituere, illius verò tecipere tale esse, & per formam constitui. Vnde materia prima ex se neque est homo, aut equus, nequé animal, aut viuens, &c f d à forma habet quodeumque esse actuale in illa tepertum. Forma verò iuxta maiotem, vel minorem perseccionem vnica, & eadem existens, plures, vel pauciores persecciones tribuit materiz, ex eo quod sit radix plurium, vel pauciorum operationum. Non quod perfectiones ista essentiales, quatum forma est principium, sine à parte rei actu distincte; cum forma sit una in vna materia : sed quia ex diuersis operationibus; quarum forma est principium, colligimus ipsam quasi eminenter, seu virtualiter continere illas perfe-Aiones. Verbi gratia anima rationalis per sui vnionem cum materia non lolum tribuit illi effe hominem; Wash to

sed etiam esse animal viuens, corpus, &c. quia constituit quandam essentiam, à qua oriuntut non solum operationes intellectus, sed etiam sensus, nutritionis &c.

Cum ergo intelle aus cernens has operationes, videat aliquas soli homini conuenire, ve intelligere, & velle:aliàs non solum illi, sed etiam animalibus, ve sentire : alias non solum animalibus, sed etiam plantis, ve augeri, & nutriri, & sic de aliis : distinguit . in eadem ellentia plures gradus aliis superiores, apprehendit que gradum inferiorem semper addere aliquam persectionem gradui superiori. Qui omnes gradus totam entitatem hominis, scilicet compositum ex materia, & forma, important, diversimode tamen : nam quia intellectus potest distinguere in tali forma radicem vnius perfectionis, à radice alterius; potest consequenter vno nomine significate compolitum, scilicet materiam cum forma dante solam perfectionem superiorem : & alio nomine eandem materiam cum eadem forma dante eriam vlteriorem persectionem: & ita distinguntur nomina signisicantia gradus prædicamenti substantiæ : nam corpus significat compositum ex materia, & forma, secundum quod est principium quantitatis : vinens significat idem compositum ex materia, & forma, secundum quod est principium vitæ: animal, secundum quod est principium sentiendi; & tandem bomo, secundum quod est principium intelligendi. Quæ perfectiones, quia habent rationem actus respectu graduum superiorum, & contrahunt illos, significantur nominibus adicciuis, scilicet, rationale, sensibile, animarum, &c.Et ita ex gradu superiori quod ch cerpus, & perfectione superaddita significata adiectiue, scilicet animatum, conflatur gradus inserior nempè viuens. Et idem proportionabiliter contingit in cæteris, vi consideranti patebit.

64 Czterum, quia quiliber istorum graduum simul est torum respectu inferioris, cum illum contineat in confuso; & etiam pars eius, cum includatur in co: inuestigandum restat quomodò sit pars, & quomodò totum. Quod explicat eleganter D.Th. cap. 3. de ente,& essentia ( vnde doctrina hactenus tradita desumpta est adducens exemplum in corpore, & animali. Cum enim nomen corpus, significet compositum ex materia, & forma secundum illam perfectionem, à qua profluit quantitas ve dictum eft, que persectio ex se, neque includit actu viteriorem perfectionem, neque illam excludit; enim ex eo quod habet perfectionem radix quantitatis, neque acu dicit perfection tæ,neque prohibetur habere illam;)Inde fit, vt cor possit vno modo concipi cum præcisione vicerioris perfectionis, excludendo scilicet per intellectum quamliber aliam perfectionem, que non sit de conceptu corpotis; quomodò est pars materialis hominis: siquidem non continet omnem persectionem, que est in homine, sed potius excludit, & condistinguitur à persectione vivendi, aut sentiendi. . Secundo modo potest considerari corpus, ve dicit perfectionem, seu formam, à qua profluit quantitas, quecumque sit talis forma, sive tribuat hanc solam perfe-Aionem, sine alias viteriores addat. Et hoc modo corpus non præscindit, neque excludit tales viteriores persectiones, sed potius in confuso, & in potentia continet illas. Sicque est totum respectu hominis; siquidem aliquo modo continet quidquid reperitur in homine.

75. Idem eriam cernitur in animali. Si enim sumatur, ve significat perfectionem sentiendi cum præcisione, & exclusione virerioris perfectionis, est pars hominis: siquidem prove sic non dicit totum quod est in nomine, sed condistinguitur à persectione ratiocinandi, & cum illa componit hominem. Si verd animal sumatur, ve dicit persectionem seu formam sentiendi, quacumque sit talis forma, siue sit siensitiua
tantum, siue simul etiam intellectiua: sic in confuso,
& in potentia continet omnem persectionem hominis, & aliorum animaliumi& per consequens est totum
respectuillorum. Videantur etiam D.Th.7-Metaph.lect.
12. vbi optime explicat, & probat hanc doctrinam.

Que enim proportionabiliter applicanda est differentia, vt in principio quæstionis notabamus. Si enim differentia, verbi gratia sensibile, sumatur cum præcisione, vt scilicet excludit perfectionem gradus superioris, & quamliber etiam perfectionem vlteriorem, habet rationem partis. Si verò sumatur absque ista præcisione, & ve aliqualiter includie in confuso, quidquid est in illis quorum est differentia, fic habet rationem totius respectu illorum. Comparatut autem ad es, non vt quid perfectibile, & poten tiale sieut genus, sed vt quid perfectiuum, & actua-&iuum illorum, ve per se pater. Cum ergo omnis compositio necessariò siat inter partes, qua ratione sunt partes, plane sequitur quod genus, & differentia non pertinent ad compositionem speciei : qua ratione sumuntur vt tota; & ex consequenti compositio ista sit ex gradu generico, & disserentiali, ve sunt formaliter parces, & sumuntur cum mutua præcisione. per quod tandem explicatum manet, quid sit compositio ista Metaph.vel potius Logica; & quomodò sumantur partes eins. Videatur D. Thom.locis citatis,& Caiet.etiam, qui optimè explicat doctinam illius, cap. 3. de Ente, & essentia.

#### TRACTATUR PRÆCIPUA DIFficultas & quaftio resolustur.

#### §. III.

Is necessariò prælibatis, ad quæstionem ini-Itio politam redeuntes inquirimus? an quando animal, verbi gratia prædicatur de homine, prædicetur de illo, qua ratione est pars in compositione Metaphylica einsidem hominist an verd qua ratione est torum potentiale respectu eius. Et quia pars generica hominis, nempè animal potest considerari ve actu componit hominem, quomodò est pars actualis eius, & vt antecedit actualem compositionem, quomodò appellatur pars potentialis; (ad eum modum quo materia prima, ve actu est vnita formæ, dicitur pars a Qualis compositi, & antequam vniatur. dicitut pars potentialis ) ideò de vtroque procedit difficultas, & inquirit? an animal non solum prædicetur de homine, qua ratione ex totum potentiale, de quo non potest esse dubium, sed etiam prædicetur de illo qua ratione est pars actualiseius vel saltim qua ratione est pars potentialis illius.

67. Prima sententia, absque distinctione partis actualis, & potentialis, docet naturam genericam posse prædicari de speciebus, non solum qua tatione est totum, sed eriam vt est pars Metaphysica illarum. Citantur pro hac sententia Paulus Venetus cap. de specie, & Scot. q. 16. prædicabilium. Eam defendunt Oña art. vlt. huius capitis, Sanch. lib. 3. quæst. 6. & alii

Probatur primò ex arist. 1. Posteriorum cap. 4. vbi inter modos per se enumerat prædicationem, qua definitio, & partes eius prædicantur de desinito: etgo genus, & disserentia non solum quatenus sunt quædam tota, sed etiam quatenus parte prædicantur de specie.

Secundo probatut tatione fundamentali huius

sententiæ: quia partes istæ Metaphysicæ multum differunt à partibus Physicis, & ratio quare istis repugnat prædicari, omnino cessat in illis: ergo non est cur negetur genus, & differentiam posse vt partes prædicari. Probatur antecedens: quia partes Phyfice sunt vere, & proprie partes, distingunturque à toro distinctione reali, includentis ab incluso; & ideò in definitione eius non ponuntur in recto, sed in obliquo : non enim dicimus, bomo est materia & forma:sed bome est ex maseria, & forma. Nihil autem horum inuenitur in gradu generico & differentiali; non enim, sunt veræ, &propriæ partes, cum significent totum compositum, nec sumuntur ab aliqua parte essentiz, sed à tota illa: propter quod etiam in definitione non ponuntur in obliquo; sed in reco; siquidem non dicimus:bomo est ex animali, & rationali: sed bomo est animal rationale. Alias rationes adducit Sach. quas in præsenti omittimus: quia ex dictis facillimè soluuntur, vel tantum concludunt in sensu materiali illud quod est pars Meraphysica, prædicari de toto, licet non quatenus pars, quod nemo dubitat.

Secunda sententia asserit naturam genericam posse prædicari de speciebus, ve est pars potentialis, licet repugnet illam prædicari vt est pars actualis in compositione explicata. Ita Canterus in hoc cap.dub. 3. Et potest breuiter suaderi : quia ideò natuta generica, vt componit speciem, non potest prædicari de illa : quia vt sic amittit potentialem continentiam, qua continebat species, & carum differentias, quæ tamen conti nentia necessaria omnino est, ve genus prædicetur de speciebus ; sed talem continentiam potentialem nondum amisit quando consideratur pars potentialis : er-

go provt sic potest prædicari de speciebus.

68. Nihilominus tamen absolute dicendum est naturam genericam (& idem proportionabiliter est de differentiali) non posse prædicari de speciebus, quaratione est pars in compositione Metaphysica illarum, sed quandocumque prædicatur de eis, necessariò debere sumi ve totum. Ita colligitur ex Arist. 2. Posterior. cap. 8. & 5. Metaphysic. vt posted videbimus. Docentque expresse Porphyr. cap. sequenti & Diu. Thom opusc. 48. tract. 1.c. 4 in primo d. 25.q. 1. art. 1. ad 1. de ente, & essentia c. 3 sepè citato. Quibus locis explicat optime quomodo, corpus, & animal, & alia genera non sunt genera, nec prædicabilia respedu specierum, secundum quod sumuntur vt partes, & com præcisione viteriorum perfectionum, sed secundum quod sumuntur, vt quædam tota in confuso, & in potentia quidquid est in speciebus continentia D. Thom. sequentur Caier. eodem cap. 3. Sot. hîc q. vnica art. 2. ( qui optime notat, genus quando sumitur ve pars formaliter provt sic non abstrahere abstractione vniuersali, sed potius abstra-Aione formali, ratione cuius non contingit prædicario, ve vidimus suprà disputatione 4. numero 30.) Masius sect. 2. quæstio. 1. Rubio quæst. 5. Suarez disput. 15. Metapysicæ sect. 1. nu. 15. & communiter Doctores.

Probatur, & explicatur conclusio ex dictis : quia vt aliquid prædicetur de alio debet saltem confuse & in potentia continere totum, quod est in illo. Sed gradus genericus, & differentialis, licet significent totum compositum ex materia, & forma: tamen formaliter quatenus sumuntur ve partes, non significant illud secundum omnes persectiones, quas in se habet, sed cum mutua præcisione, & exclusione aliquatum, et explicatum est. Ergò formaliter prove sic, non possunt prædicari de composito, sed so lum quatenus induunt 'rationem totius. Minor, & consequentia constant ex dictis. Maior etiam admittitur communiter ab omnibus, camque plinè con-

uincit ipsa forma prædicationis, quæ proptiè loquendo non importat vaionem, sed identitatem prædicati cum subjecto. Ad quam (si prædicatio sit sormalis, & non identica) requiritur quod prædicatum confuse, & in potentia sir totum id, quod acu includit subiceum, & quod subiceum actu, & indistincte sitto-

tum, id quod actu includit prædscatum.

Confirmatur : quia partes Physica, & reales hominis non possunt in recto prædicari de illo; quia à parte rei non continent totum, quod est in homine: ergo pari ratione, que per intelleaum funt partes hominis formaliter prove sic, non possunt in recto prædicari de illo; siquidem quatenus ab intellectu sumuntur ve pattes, non continent totum quod est in homine. Quæ rationes æquè militant contra primam, & secundam sententiam suprà relatas; repugnat enim quòd pars Metaphysica, siue consideretur ve actu componit, sine ve antecedit compositionem, formaliter quatenus pars est, contineat totum illud, quod continet compositum, cuius est pars, vt consideranti parebit.

69. Ad argumenta respondetur. Ad primum ibi Aristot. loqui materialiter, dum asserit partes definitionis prædicari de definito. Et ita sensus est gradus illos, qui sunt partes definitionis, prædicari de definito, non tamen formaliter vt sunt partes; hoc enim nihil referebat ad intentum Aristotelis. Nam ibi solum intendebat statuere, quod prædicationes, in quibus tota definitio, & partes eius prædi-cantur de definito, sint in primo modo dicendi per le : quia sunt essentiales; quod zque verum est siue partes prædicentur ve partes, vel ve tora. Et ita standum est communi doctrinæ, quam ipse tradit 5. Metaphys. capite 25. vbi partes subicciuas in hoc distinguit à partibus integrantibus ( sub quibus comprehendit partes definitionis, ve explicat D. Thom. ibidem lectione 21, quod partibus subiectivis, (scili cet speciebus respectu generis ) adest tota essentia totius, partibus autem integrantibus, quatenus tales sunt, non adest tota essentia totius. Quod etiam tradit, D.Th.3. parce, quæst. 90.211-5.& quodlibe-to 10.211.5.Ex quibus locis Aristotel.& D. Thom. vigens argumentum sumitur pro nostra sententia, ve patebit consideranti.

Ad secundum respondetur, quòd licer isti gradus, seu partes Meraphysicæ, proximè non sumantur à singulis partibus Physicis, nec significer solam materiam aut formam, sed sumantur à toto compoho.& significent'illud;tamen quatenus partes sunt, non lignificant compositum secundum omnes perfectiones, quas in se habet, sed cum præcisione fada intet illas: & ided prove sic non possunt prædicariin recto de toto, sicut nec parres Physicz. Differune tamen ab his, quòd partes Physica cum sint essentialiter partes, nunquam possunt habere rationem totius simpliciter loquendo, & sic nunquan prædicantur in recto de composito. At verò istis gradibus accidit, quod sumantur cum mutua præcisione, & conlequenter esse partes, & proptere à possunt considerari absque tali præcisione, & habere rationem totius simpliciter loquendo, sicque considerata præ-

dicari de toto.

Ad fundamentum secundæ sententiæ respondetur, quòd quocumque modo natura generica sumatur, vt pars, siue potentialis, siue actualis, semper sumitur cum pracisione alterius compartis, & ita prove sic excludit illam; & consequenter non habent continentiam potentialem requisitam ad prædicationem: siquidem in quantum pars, non continet quidquid est

70. ¶ Ex dictis soluitur secunda pars diffi-

cultatis in principio propositz : quomodò scilicet genus contineat differentias. Dicendum est enim continere illas non in acu, sed tantum in potentia. Ad cum modum; quo materia prima continet in genere caulæ materialis omnes formas, quod expressè tradit Arist. 2. Poster. cap. 8. dicens : Supponatur tale esse genus, ve fit secundum potentiam in plus. Vbi D.Th. lect. 13. opusc. 42. cap. 9. & 10. candem sententiam docet, quam etiam tradit Porphyr. cap de differentia. g Et quidem de genere, qua ratione est pars speciei, non potest dubitari solum continere alteram compartem, scilicer differentiam in potentia, & non in adu: provt sic enim adu se innicem excludunt, vt ex dictis parer. Similiter de genere, qua ratione est totum respectu specierum, idem necessariò est concedendum: nam ve fic genus abstrahitur abstractione universali, & separatur à differentiis : ergo non potest actu illas includere. Præterquam quod cum differentiz divisiuz generis fint oppositz, si actu includerentur in illo, genus non haberet vnum conceptum aut fignificatum distinaum ab speciebus, sed immediate significaret illas, & per consequens esset analogum non enim obest confusa, & indistincta inclusio, ve in anteprædicamentis videbimus de Ente, quòd quauis confuse contineat prædicamenta; verè tamen est analogum : quia immediatè & a&u significat illa.

Secundò infertur genus non prædicati formaliter de differentiis, prædicatione quæ sit propria alicuius prædicabilis, licet prædicetur verè de illis: hæc
enim est vera, rationale est animal, sed non est prædicatio formalis. Et ratio est: quia ad veritatem propositionis sufficit prædicatum aliquo modo continere
subiectum, quod contingit in genere respectu disserentiæ: tamen vt prædicatio sit formalis, vlteriùs requiritur, quòd subiectum includat in se rationem prædicati, quod non contingit in disserntia respectu generis. Semper enim disserntia excludit genus: quia
respectu eius semper habet rationem partis, vt ex dictis patet. Videa sur D. Thom. 3. Metaph. lect. 8.

#### QVÆSTIO VI.

Vnde sumatur genus, & differentia tam in substantius, quam in accidentibus.

71. HÆc differentia tangitur à Porphyr. cap. de differentia: proptet quod ab aliquibus ibi pertractatur. Sed quia ex quæst. pracedenti pendet magna pars resolutionis eius, non oportuit eam illuc vsque differre.

Aristot. 7. Metaphysic. text. 3 3. sic ait: Chin autem desinitio ratio sit, omnis autem ratio partes babeat, ac sicuti ratio ad rem, & pars rationis ad partem roi se babet. Quæ verba exponens Div. Thom. inquit: Sed dicendum est, quod partes desinitionis significant partes rei, inquantum à partibus rei sumuntur partes desinitionis. Non ita quòd partes desinitionis sint partes rei : non enim animal est pars bominis, nec rationale: sed animal sumitur ab una parte, & rationale ab alia. Animal enim est, quod babet naturam sensitiuam: rationale verò, quod babet rationem: natura autem sensitiua est ut materialis respettu rationalis. Et inde est quòd genus sumitur à materia, differentia à forma, species à forma, & materia simul.

Idem prosequitur Philosop. 8. Metaph text. 9. dicens: Quare substantia est quidem, enius contingis definitionem, & rationem este, ve puta composita, sine sensibilis, sine intellestualis sit. Ex quibus autem boc primis, non est: siquidem aliquid de aliquo signisi-

cat ratio desinitiua, & oportet hoc quidem vt matériam: illud verò vi formam esse. Vbi Aristot. inducit contra ideas Platonis argumentum Antisthenicorum probantium nihil posse desiniti: quia quidditas rei est quid simplex, desinitio verò est sermo longus, ve ipsi dicebant, compositus videlicet ex partibus. Cui argumento respondet, omnem substantiam, quæ definitur, esse compositam. Verba D. Th. lect. 3. in eius expositione sunt: Ad soluendam istam dubitationem oportet dicere, quò d'substantia qua desinitur, sine sit intellettualis, sine sit sensibilis oportet quò dis composita. Ea verò ex quibus primò componitur cum sint simplicia, non contingit desiniri: Distum est enim suprà, quò ratio desinisina adiungit aliquid alteri, quorum unum est ut forma, aliud vi materia; nam genus sumitur à materia; & differentia à forma.

Ex his, & aliis Aristorelis locis, sumpserunt D. Thom. & ceteri Philosophi hoc commune proloquium: Genus sumitur à materia, & differentia à forma, quod hîc à nobis explicandum est. Et in primis certum debet esse iuxta hanc Aristot. & D. Th. do&rinam, ve aliqua substantia possit propriè definiti, vel recipere has intentiones, aut poni in prædicamento, debere esse compositam aliqua compositione, vel materie, & forme, vel essentie, & existentie. Propter quod inter substantias solus Deus excluditur à Prædicamento, nec recipere potest intentiones generis, aut differentiz, aut eriam definiti : quia nec ex materia, & forma componitur, vt patet, nec essentia sua est aliud à suo esse, seu existentia, sed ipsum suum esse est essentia eins. Quam doctrinam tra-dit eleganter Angelic. Doctor cap. 6. de ente, & essentia his verbis: Triplex invenitur modus habendi essentiam in substantiis. Aliquid enim est sicut Deus, cuius essentia est ipsum sum esse : & ideò inueniuntur aliqui Philosophi dicentes: qued Dens non babet effentiam:quia effentia eius non est alind quam esse ipsius. Es ex boc sequitur, quod ipse non sit in genere: quia omne quod oft de genere, oportet quod babeat quidditatem prater effe sum de. Vbi optime notat Caictan.ad intentum rationis D. Thom. sufficere, quod elle, seu existentia non sit de quidditate eius quod est in genere: quod verum est in omni opinione, siue existentia distinguatur realiter ab essentia, sine non. Proprium enim Dei est, quod existentia eius sit sua essentia; ita vt hæc propositio Dens est, sit quidditatina, & in primo modo dicendi per se, quod nullo modo inuenitur in creaturis.

Quia tamen in creaturis, ideò existentia est extra conceptum quidditatiuum essentia in sententia D. Thoma, quia realitet distinguitut ab illa, ideò reccè Sanctus Doctor ex identitate reali, quam in Deo habet esse, seu existentia, cum essentia, insert Deum non contineri in piadicamento, nec componi ex genere, adisserentia; ac proinde nullum esse in Deo sundamentum ad formandos tales gradus. Ex quo tandem è contra sequitut planè, realem compositionem ex essentia, a existentia esse primum requisitum, vt creatura collocentur in piadicamento, a vt in eis inueniatur sondamentum ad formandam compositionem ex genere, a differentia.

72. Hoc suppostro, & relicto Durand. in secundo, distinctione 3. quæst. 1. qui ita strictè intellexit dictum axioma, ve conuenientiam genericam negaret inter illa, quæ non habent materiam communem. Relicto etiam Vasquez 1. par. disp. 179. c. 1. qui contra communem omnium consensum negauit genus sumi à materia, & differentiam à sorma, quem recte impugnat Nazar. ibidem quæstione 50. articulo 2. controuers. 2. Ex 115 qui hoc proloquium admittunt, non omnes eodem modo illud explicant.

Quidam enim vt refert D. Thom. opusc. 42. capite 4. quos sequentur aliqui Moderni, asserunt in substantiis materialibus genus sumi radicaliter à materia, & differentiam à forma: at verò in substantiis spiritualibus genus sumi ab essentia, differentiam verò ab existentia. Itaque sicut compositio Physica ex materia, & forma in substantiis materialibus est fundamentum compositionis ex genere, & differentia; ita in Angelis asserunt hi Doctores compositionem realem ex essentia, & existentia esse sumantum, super quod fundat intellectus, & à quo sumuntur genus, & differentia.

Hæc tamen sententia quoad secundam partem omninò falsa est, & contra D. Thom- opusc. citato. Ex cuius verbis planè conuincitur: inquit enim: Cùm autem omne quod est in genere vt completum existens, componatur ex genere, & differentia: genus autem sumatur ab eo quod est in potentia, differentia verò à forma, sine actu: in substantis vero separatis essentia est vt potentia, esse verò vt actus: sequi quibusdam videtur genus huius sumi ab essentia: differentiam verò ab esse. Sed boc nibil est: quia essentia est aliud ab esse Angeli: sedillud vndè sumitur differentia, non est aliud ab essentia rei constituta per differentiam sumi, seu sundari suprà id quod non pertinet ad essentiam sumi, seu sundari suprà id quod non pertinet ad essentiam esus, cuius est differentia, vt de se patet. Quam doctrinam latè prosequitur, & probat S. Doctor cap. s. sequenti. Videtut etiam quodlibet 9. art. 6. ad 4.

Alij vetò, inter quos Suar. disput. 6. Metaphys. sect. 11. explicant dictum axioma, per quandam similitudinem, & metaphoram; ita vt vnisormiter verum sit in omnibus rebus genus sumi à materia, & disferentiam à forma, in hoc sensu, quòd sicut materia est potentia de se indisferens, vt determinetur, & limitetur per sormam forma verò est actus ex se determinans, & constituens, sic similiter genus tàm in substantiis spiritualibus, & corporeis, quam in accidentibus se habet vt potentia quædam, & materia indisferens dissernia verò, vt actus, seu sorma limitans, & constituens. Propter quam similitudinem genus, & dissernia dicuntur desumi à materia, & sorma.

Sed hæc etiam sententia relinquenda est: non enim explicat, sed potius sugit difficultatem: quia sola illa proportio, aut metaphora extrinseca non est sufficiens sundamentum ad formandam compositionem ex genere, & differentia, nisi in ipsa re, in qua distinguintur isti gradus, sed intrinseca radix, & reale sundamentum ad talem distinctionem, & compositionem. Ergo intra ipsam essentiam Angeli, vel hominis, verbi gratia, debet assignati radix vndè sumantur, gradus generici, & differentiales eorum: & hoc est, quod in præsenti inuestigamus. Quare planè sugit dissicultatem, qui in eius explicatione recurrit ad distam similitudinem, & analogiam generis, & disserentiæ cum materia, & forma.

73. Pro tolutione ergo difficultatis sciendum est, aliud esse loqui de proximo sundamento, super quod sundantur, & à quo sumuntur gradus genericus, & differentialis; aliud verò de sundamento, seu prima radice, à qua tales gradus oriuntur, & sumuntur. Loquendo in priori sensu ex quast. pracedenti constat, totam essentiam esse, à qua sumitur tàm gradus genericus, quàm differentialis, siue in Angelis, siue in corporibus, aut accidentibus unomina enim significantia tales gradus in quacumque essentia significant totam illam, & non aliquam eius partem, ve ibidem latè explicuimus. Et constat in Angelis; nomen enim significans gradum genericum,

in quo omnes conueniunt, scrlicet spiritus, & nomina, quibus propriam cuiul bet differentiam circumloquimur, fumuntur, & fignificant totam effentiam Angeli, licet diuersimode : nam gradus genericus significat eam, vr est radix perfectionis communis, in que omnes Angeli conueniunt, scilicet intelle-Aualitatis, seu immaterialitatis; gradus verd differentialis significat eandem essentiam, vt est radix perfectionis parricularis, & propriæ cuiuslibet Angeli. Quam quia ignoramus, explicamus per talem intellectualitatem, & immaterialitatem. Et idem contingit in substantils materialibus, & accidentie bus, in quibus omnibus ve inquie D. Th opusc. citato, genus indifferenter lumitur ex ipla potentia essentia, id est, ex tota essentia, secundum quod consideratur elongata ab esse, differentia verò à perfectione talis essentiæ, per quam appropinquat ad esse actus id est à tota essentia, secundum illud quod in ea est magis actuale.

Ex quo fie, quòd in fundamento proximo, à quo sumuntur, & super quod fundantur genus, & diffetentia, omninò conuentunt substantiæ spirituales; corporez, & accidentia. Et quia tora essentia secundum perfectionem communem habet rationem materiæ : respectu ciusdem secundum perfectionem propriam, vt suprà rerigimus in hoc sensu loquendo de fundamento pioximo, vniuerlaliter potest affirmari, in omnibus rebus genus tumi ab co, quod est in illis materiale, & differentiam # co, quod est formale. Quo modo loquendi vutur D. Thom. in verbis adductis. Et de huiulmodi fundamento verè asserit Suar. appellari materiale, & formale per quandam similitudinem, & analogiam ad propriam materiam, & formam. Sed de hoc fundamento proximo parua, aut nulla controuersia est inter Doctores. Quare tota difficultas veriatur in declaranda prima radice, seu fundamento remoto, à que sumuntur genus, & differentia, tam in substantus spiritualibus, quam in corporeis, & accidentibus.

74. Dicendum est ergo primò in substantiis spiritualibus toram essentiam esse fundamentum non solum proximum, sed etiam radicale, à quo sumuntur genus, & disserentia; & per consequens verumque sundari super eandem simplicemess neiam, quæ secundum quod consideratur, ve indeterminata, & perfectibilis, est radix gradus generici; secundum verò quod consideratur, ve determinata, & perfecta, est radix gradus disserentialis. Conclusio est expressa D. Th. 1. part. q. 50. art. 2. ad 1. de Ente, & Essentia, c.6. & opusc. 42. c.5. quem sequentur Caier. c. 6. citato, Ferrar. 2. contra Gent. c. 95. Sanch lib. 1. q. 7. Mas. capa de disserentia sect. 2. q.5 Rub. 5.q. 4. & communiter Doctores.

Probatur ratione maniscsta, quam adducit D. Tho. opusc. citato: quia in Angelis nulla alia inuenitur compositio realis præter compositionemex essentia, & existentia, sed hæc non potest esse radix compositionis, quam ex genere, & disserentia format intellectus; ve ex eodem D. Th. vidimus in impugnatione primæsententiæ: ergo virinmque fundatur super vnum simplex, & per essentiam indivisibile, ve loquitur D. Th. nempè super ipsam essentiam Angeli, quæ est entitas quædam simplex, & forma separata, seu non immixta materiæ, & per consequens in eis tota essentia, est sundamentum, non solum proximum, sed etiam radicale, à quo sumuntur genus, & disserentia, ve explicatum est.

75 Dicendum est secundà, in substantiis corporeis genus, & differentiam radicaliter sumi à materia, & forma; & per consequens in eis aliam esse radicem generis, & aliam differentiæ. Ita Autores citati pro prima conclu

### Disp. V. de Genere, Quast. VI.

conclusione, & veramque eradit expresse D. Ihom. loco citato ex 1. part. his verbis. In rebus materialibus alind est quod determinat ad specialem gradum, scilicet forma, o aliud quod determinatur, scilicet materia. Vnde ab alio sumitur genus, & ab alio differentia. Sed in erebus materialibus non est aliud determinans, & determinatum, fed unaquaque carum secundum seipsam tenet determinatum gradum in entibus; & ideo genus, & differentiain eis non accipitur secundum aliud, o aliud, sed secundum vnum, & idem. Idem expressios docet,& probat Opulc.42. citato cap.5.

Facile suadetur, & explicatur conclusio sic. Proprium est gradus generici esse quid potentiale, & perfectibile, sicut proprium est gradus differentialis esse quid a &uatiuum, seu perfe &iuum, ergo licer fundamentum proximum horum graduum sit tota essentia, secundum quod consideratur ve persectibilis, vel perfectiua: ramen primæ radices, à quibus sumuntur tales gradus, crunt illæ res, à quibus primò oritur dicta potentialitas, & actualitas. Sed intrà latitudinem substantiarum materialium, omnis potentialitas primò otitur à materia prima, & omnis a Qualitas primò oritur à forma:eggo materia, & forma sunt primæ radices, à quibus sumuntur gradus genericus, & differentialis.

Antecedens, & prima consequentia constant : minor autem probatur : quia intra latitudinem substantiarum materialium; materia prima, est prima potentia, & forma substantialis primus actus; cum autem primum in vinoquoque genere sit causa eorum, quæ sunt post in illo genere, vt dicitur 2. Metaph. text. 4. planum fit in genere substantiarum materialium omnem potentialitatem oriri à materia prima, & omnem actualitatem à forma, & consequenter ab eis tanquam à primis radicibus sumi gradum genericum, & differentialem. Videantur Caiet. cap.6 citato de Ente, & Essentia, Conrad. 1.2.9.5 4.art.1.2d primum: Naz. vbi sup. & alij Thomistæ.

76. Illud obiter aduertendum est, quòd licet ma teria prima, & forma substantialis sint primæ radices generis, & differentiz modo explicato; differunt tamen in hoc, quòd sola materia prima, non est integra radix gradus generici, si ab ea præscindatur omnis forma : cum tamen hoc conueniat formæ respectu disterentiæ, quod Sanch. & Suar. citati notatunt recte ex D. Tho. de spiritualibus creaturis art. 1,ad 24.asscrentc. In rebus compositis ex maieria, & forma, genns sumitur à materia, & differentia à formatita tamen quod per materiam non intelligatur materia prima, sed secundum quod per formam recipis quaddam esse imperfectum, & materiule respectu esse specifici ; sicut esse animalis est imperfectum, & materiale respectu bominis, &c. Que verba reperit opule. 42.cap. 4.& sensus corum est, quod gradus genericus animalis, verbi gratia, non potest integrè oriri à sola materia prima, nisi in ex intelligatur aliquod esse imperfectum proueniens à forma

Cuius ratio est: quia gradus genérici, qui à materia sumuntur, non solum dicunt potentialitatem, quæ à sola materia prima, tanquam à prima radice deriuatur, vt vidimus, sed etiam includunt aliquod esse actuale, per quod in tali gradu constituuntur : sed huius non potest este radix materia prima per se sola, cum sit pura porentia, sed ad tale esse actuale necessariò requiritur forma : ergo materia prima per se sola, non potest elle integra radix gradus generici, nisi in ea intelligatur aliquod esse imperfectum proueniens à forma Quod autem hæc sit integra radix, vnde sumitur differentia, patet in codem exemplo: nam rationale, quod est differentia hominis, integrè fumitur ab anima, siquidem ipsa est prima radix, à qua

recipit materia omnes perfectiones, tam superiores, quam inferiores, ve explicatum est.

77. Dices : sieut gradus genericus, nempè animal, non solum dicit potentialitatem, sed etiam aliquod esse actuale, licet imperfectum,& propterea,non solum connotat materiam, sed etiam formam; ita è contra gradus differentialis, scilicet rationale, non dicir solam adualitatem, sed etiam connotat materiam : siquidem rationale, quod est differentia hominis, non lignificat quamcumque naturam intellectiuam, sed eam, quæ simul est materialis : ergo sicut sola materia prima non est integra radix gradus generici, nempè animalis, pati ratione, nes sola forma hominis erit integra radix gradus differentialis, scilicet rationalis.

Respondetur, quod licet rationale connotet materiam, & animal formam, adhuc tamen in 1sta connotatione est magnum discrimen, ex co quod giadus generici fint compositi ex gradu superiori, & proprio constitutino, differentiz veid sint conceptus simplices, nullam includentes compositionem, ve infrà videbimus.

Hinc enim fit gradum genericum connotare vtramque partem, videlicet materiam, & formam, tanquam quid intrinsecè petitum à tali gradu, & ex consequenti tanquam integram radicem, vndè ipse desumitur idifferentiam verò non sic connotare materiam, sed quasi extrinsecè, & illatiuè: eo modo quo ex differentia colligitur genus, & de illa prædi-Catur.

78. Dicendum est tertiò, genus, & differentiam in accidentibus radicaliter non sumi à materia, & forma, led primum genus lumi ex proprio modo ellendi, quo quodliber prædicamentum accidentium constituitur in esse talis entis, differentiam verò ex diuersitate principiorum, à quibus causantur. Hanc enam concl. docent Autores pro prima adducti. est que ad verbum de-sumpta ex D. Th. ad finem de Ente, & essentia, voi optime cam probat, & explicat Caietanus.

Fundamentum est: quia accidentis essentia non componitur ex materia, & forma, nec aliqua alia compositione reali actus, & potentia: ergo in illo non estalia radix generis, & alia differentia, sed virumque fundatur lupra eandem simplicem essentiama coidentis;ad eum modum, quo de substantus spiritualibus diximus; & conlequenter tota estentia ve determinata, & perfectibilis fundauit gradum genericum accidentis, & eadem tota cilentia, vt determinata, & perfecta fun-

dauit gradum differentialem.

Differunt autem quantum ad hoc substantiæ spirituales & accidentia, quod ille cum fint entia fimpliciter, habent completam d. finitionem, & sic integra carum differentia sumitur à propria essentia, & non ab aliquo alio extrinleco : ista verò cum sint entia secundum quid, habent definitionem incompletam, seu per additionem : quia scilicet non possunt definiti, nift ponatur subicctum in corum definitione, ve vidimus sup. num. 23 Et ideo sola essentia non est integra radix, vnde sumitur differentia, sed completur in esse radicis per extrinsecum subiectum, seu principium proprium talis accidentis. Proptet quod dicitur differentiam in accidentibus radicaliter sumi ex propries principiis, à quibus causantur, seu ( quod idem est) ex propriis iubiectis.

79 Quomodo autem primum genus sumatur ex proprio modo constitutivo cuiuslibet prædicamenti accidentium, plane constabit, cum de illis disputabimus. Sufficiat pronunc dicere, quòd cum ens intime transcendat teron omnium virimas differentias, ve ibidem oftendemus; inde fit, ve prædicamenta isa ex communi tatione entis non habeanc

habeant sufficientem potentialitatem, & præcisionem, vt ab ea sumatur aliquod genus omnibus commune, & sic prima potentialitas, & radix generis in quolibet prædicamento, prouenit ex proprio modo constitutiuo talis prædicamenti. Videantur D. Th. & Caiet. loco citato.

Quid autem intelligatur per proprium principium, vel proprium subiectum, magna ex parte dictum est supra numero 24. & explicant bene Caietan. dicto capite septimo, de Ente, & Essentia, & Ferrar. 4. contra Gentes cap. 7. circa illa verba D. Thom. ratione 5. Omne quod est de genere accidentis, oportes quod ex principiis alicuius substantia causetur. Illud tantum est aduertendum, quod etiam aduertit Diu. Thom. codem cap. 7. dicens: Aliquando accidentia ex principiis essentialibus causantur secundum actum persettum; sicut calor in igne, qui semper actu est calidus; aliquando verò secundum aptitudinem tantum, sed complementum accipiunt ex agente exteriori, sicut diaphaneitas in aere, qua completur per cerpus lucidum exterius, & c.

In his ergo acc dentibus cum proportione loquendum est: nam in accidentibus primi generis differentia etiam secundum actum persectum sumitur ex propriis principiis: in accidentibus tamen secundi genetis cum illud complementum sit extrinsecum, & sola aptitudo sit essentialis, solum potest sumi'ex propriis principiis differentia illius aptitudinis, non verò talis extrinseci complementi. Videantur Caiet. & Ferrar citati.

**ቚ**፧ቚቚቚቚቚቚቚጜቝቚቚቚቚቚዀጜ

CAPVTII.

De Specie.

S V M M A T E X T V S.



A P V T hoc continet tres partes. In prima enumerat Porphyr. acceptiones, & definitiones speciei. In secunda constituit setiem prædicamenti, adducens exemplum

in substantia. In tertia definit individuum.

J Ad primam accedendo, species primò sumitur pro pulchritudine, quo sensu dicitur, quòd ptæstantissima species digna est imperio. Secundò sumitur Logicè pro eo, quod sub genere collocatur, ve homo sub animali: quam sic definit: species est id, quod de plurious differentibus numero bec ipso quid est pradicatur, & subdit hanc definitionem tantum conuenire speciei insimæ, alias verò conuenire etiam speciebus subalternis.

2 In secunda parte docet in quolibet prædicamento esse vnum supremum genus, supra quod non est aliad, esse etiam speciem insimam, sub qua non est alia species, & tandem esse genera intermedia, quæ simul sunt species, & genera respectu diversorum:nam si superioribus compatentur, sunt species; si verò inferioribus, genera; ex quo infert intermedia habere duos respectus, nempè ad superiora, & ad inferiora, extrema verò vnum tantum:nam primum genus solum respicit inferiora, & vltima species tantum superiora: quod quomodò verum sit, infrà explicabitur.

J Addit etiam genera suprema esse decem, species verò infimas, licet sint plures, habere tamen determinatum numerum: at individua esse infinita. Propter quod Plato iubebat à generibus descendere ad species

infimas, ibique sistere, infinita autem omittere: quia sub scientia cadere non possunt.

In tertia parte distinguit tres acceptiones indiuidui, scilicet individuum determinatum, vt Socrates, demonstratiuum, vt sic bomo, designato Socrate; & ex suppositione, seu circumlocutione, Sophroniei silins, supposito quod Socrates sucret vnicus silius Sophronici. Individuum autem omnibus commune definit dupliciter. Primò sic : Individuum est., quod de uno solo pradicatur. Secundò sic : Est illud quod ex talibus proprietatibus constat, quarum idem aggregatum nunquam in alio sies.

### NOTATIONES, ET DVB1A circa liseram capitis.

Llud in primis circa primam partem notandum est, quod sicut captte præcedenti Porphyr. non enumerauit omnes acceptiones generis, sed eas, quæ habent aliquam similitudinem cum genere, quod ipse appellat Philosophorum: ita hic non enumerat omnes acceptiones speciei. Nam aliter species apud Rhetores, aliter apud Grammaricos, & aliter apud Iurisprudentes sumitur, ve tradit noster Didacus à lesu in præsenti, de quo etiam videri possunt B. Albert. tracat. 4. in Porphyr. capite. 1. Sot. Tolet. & alij in hoc cap. Meminit autem speciei, secundum quod sumitur pro forma, seu pulchritudine, propter similitudinem, quam in hac acceptione habet cum specie Logica. Sicut enim forma, & pulchritudo refultat ex actuatione, & formatione materiæ, quæ de se erat informis, codem modo species Logica resultat ex actuatione, & formatione generis per differentiam, quod de se erat informe, & potentiale. Et ita dixit Boet. quod Sicut as, accepta forma, transit in statuam ; ita genus accepta differentia transit in

Deinde excusat se Porph. eo quod videatur circulo vii : dum c. præced. desinit genus per speciem & modò desinit speciem per genus : assers id secisse, quia sunt correlativa. Quod quidem in præsenti examinandum erat : sed quia omninò pendet ex quæstione, quam Dialectici disputant cap. de relatione: an relatio terminetur ad absolutum, vel respectivum? ideò communiter Doctores dictam quæst. ad cap. de relatione remittunt.

4. T De coordinatione prædicamenti substantiæ, quam ponit hic Porphyrius in secunda parte capit. agendum est quæst. 5. Modò verò D v B · T A T v R primò : quomodò sit verum id, quod infert, scilicet prædicata intermedia habere duos respectus, extrema verò vnum tantum.

¶ Ratio dubitandi est: nam quidquid de genere supremo, saltem de specie insima euidens est, non solum respicere superiora genera in ordine ad quæ est subicibilis, sed etiam inseriora induidua, respectu quorum habet veram rationem vniversalis, & prædicabilis: ergo etiam species insima habet duos respectus.

Respondetut intentum Porphyt. solum esse, quòd prædicata extrema, scilicer genus supremum, & species insima, non habent diversos respectus, vndè sumant diversas denominationes, sicut habent prædicata intermedia; hæc enim respectu superiorum appellantur species, & respectu inferiorum genera; sed genus supremum, dato quod respiciat vt aliquo modo superius rationem communem entis, respectu

pectu ramen eius non denominantur species, sed retinet denominationem generis, quam habet respectu inseriorum: & similiter species insima, tam respectu superiorum, quam respectu inseriorum denominatur species. 

Per quod paret ad rationem dubitandi.

hic statuit Porphyrius agendum est in anteprædicamentis. Nunc tamen DVBITATVE Secundo, quid intendat Porphyrius addens: species infimas esse infinitas; individua verò infinita.

Ratio dubitandi est: nam si loquatur de sacto, tàm species, quàm individua sunt sinita; si
verò loquatur de possibili, tunc vel sermo est de
infinito simpliciter, ce in actu (infinitum caregorematice vocant,) es sic iuxta meliorem opinionem Diu. Thoma, nec species, nec individua
possunt esse infinita, ve dicemus libro terrio Physicorum: vel sermo est de infinito secundum quid,
es in potentia, (infinitum syncategorematice appellant, (es sic tàm species, quàm individua sunt
infinita.

Respondetur, Porphyrium locutum esse de facto, quomodò constat species esse infinitas, haberéque determinatum numerum:nec enim juxta communem cursum rerum, species multiplicantur, sed semper sunt in codem numero.

Addidit verò indiuidua esse infinita: quia sortè existimauit mundum suisse ab æterno, & consequenter suisse indiuidua categorematicè infinita: vel quia cum indiuidua sint in continua multiplicatione: iuxta communem modum loquendi, infinita esse videntur. Propter quod etiam non sunt per se intenta à natura; nec consequenter cadunt sub scientia.

Et sic inducit Porphyrius regulam illam Platonis, quod in scientiis descendendo à generibus supremis, sistendum est in specie insima, nec progrediendum ad individua, quod verissimum est, hæc enim cùm à materia sumantur, contingentia sunt, nec ex se habent dete minatum nu nerum, vndè nec de illis potest esse scientia.

Ex quo rursus sequitur individuum non poni in linea prædicamentali, ve veram partem illius co-ordinationis, sed ve fundamentum cui innituntur omnia prædicata talis prædicamenti. Et proptereà integra est scientia; alicuius prædicamenti, etiam si per cam non cognoscantur individua secundum differentias numericas, quibus in esse talium constituuntur.

6. Tandem circa tertiam partem aduerte, quòde tres illæ acceptiones individui, seu tria illa nomina nempè, Socrates bic homo, (designato Socrate) & Sophronici silius, candem emninò rem significant, ve patet; disserunt tamen in modo illam significandi: nam ly Socrates significat rem, quæ est Socrates determinatè, & expressè: ly verò bic homo, quasi confusè, & indeterminatè: & tandem ly Sophronici silius, per quandam circumlocutionem. Maiorem de individuo notitiam, & dessinitionum eius explicationem ad calcem disputationis adducemus.

#### ቅሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕ DISPVTATIO VI.

De Specie, secundò pradicabili.

fecundo loco disputemus, vidimus cap. præcedenti numero 7. Quamuis autem ex dictis in vadem disputatione magna ex parte constet, quid sit natura persecta, seu constituta, (quæ est proprium subiecum eius intentionis, vndè sumitur essentialis eius disferentia) & in quo distinguatur à natura persectibili, quæ est proprium subiecum genereitatis, id tamen amplius explicabimus in hac dispuratione. Quòd quia pendet eriam ex cognitione proprij correlatiui harum intentionum; ideò de specie subiicibili, quæ est correlatiua generis de indiuiduo quod est correlatiuum speciei prædicabilis, hic etiam agemus. Ante omnia mmen sit.

#### Q V Æ S T I O I.

An definitiones Speciei à Porphysio tradisa fint bona.

Arias speciei definitiones tradiderunt antiqui, ve refert Masius hic sectione 1. questione 1. eis tamen merito præferuntur adducte definitiones à Porph. quibus definiuit tam speciem subiicibilem, quam prædicabilem, ve explicant communiter Interpretes : nam priora illa verba, scilicet , Species est id quod subiscitur generi : & de que genus hoc ipso quid est pradicatur, explicant speciem secundum respectum ad superiors, seu quatenus est subiicibilis : alia verò scilicet, species est id qued de pluribus differentibus numero, boc ipfo quid est predicasur, explicant speciem secundum respectum ad inferiora, seu quatenus est vniuersalis, aut prædicabilis. De quibas definitionibus codem ordine agemus in hac quæstione, non tam ve eas explicemus, cum satis ex supradicus constent, quain ve satisfaciamus aliquibus argumentis, que contra iplas

Primò ergo advertendum est priora illa verba non componere vnicam desinitionem vi asservent. Auic. Sot. & Tolet, sed esse desinitionem vi asservent. Auic. Sot. & Tolet, sed esse desinitiones, inter se valdè diversa, vi docent Boët. Albert, Canter. Caietan. Mas. Sanch. Rub. Et alij in hoc capite. Idque satis exprimit Porphyrius, qui citans dicta verba in plurali deit: catera verè desinitiones. Itaque prima illa verba: Species est id quod sub-iicisur generi: est integra desinitio, diversa ab alia, que continetur in verbis sequentibus, videlicet: Species est id de quo genus boc ipso quid est pradicatur.

8. Disserunt autem ista definitiones, penes hoc quod prima est essentialis; alia verò descriptiua: nam sicur in genere diximus, quòd esse in pluribus speciebus est essentia eius, prædicari verò de illis, propria passio; ita similiter in specie quatenus est correlatiua generis, seu quatenus est subiicibilis, duo possunt considerari, nempè esse il quo existit ratio superior, scincer genus & esse id de quo eadem ratio superior prædicatur, yt magis explicabimus qu. 3.

Primum

Primum habet rationem essentiæ in specie subiicihili, & explicatur optime in prima definit dicendo: Species est id, quod subiccitur geners, vel in quo est genus, quod idem est. Secundum verd haber rationem palsionis, & explicatur bene altera descriptione dicendo: Species est id, de quo genus boc ipso quid est pradi-

Tandem nota tertiam definitionem, quam adducit Porph. speciei prædicabilis, scilicet species est id, quod de pluribus differentibus numero boc ipso quod pradicatur non esse essentialem, sed descriptiuam, ve docent communiter Doctores, & constat ex his, que circa definitionem generis diximus disput. præced.

Hoc supposito contra definitiones istas potest obiici: & primò contra duas priores, quia omnes carum. particulæ conventunt individuo: sed individuum non est species subiicibilis : ergo conuenium alus à definito. Probatur maior : quia individuum vere ponitur sub genete, & de ipso verè prædicatur genus, in

co quod quid.

9 Respondabis, in definitionibus assignatis subintelligi immediata, ita vt lenlus fit, species est, quæ immediate subiicitur generi. g Sed contra : quia præterquam quòd talis particula debebat exprimi in definitione, & non subintelligi; quippe cum perrineat ad differentiam, adhuc isto modo intelleca definitiones conveniunt aliis à definito, nempe indiniduis genericis, que immediate ponuntur sub genere, & de quibus genus immediate prædicatur, ve pater quando dicimus : Hoc animal est animal : bec quantitas est quantitas: ergo tales definitiones non sunt admittendæ.

Secundò contra tertiam arguitur: quia hæc etiam conuenir aliis à definito : ergo est mala. Probatur antecedens. Primò; quia Deus prædicatur in quid de pluribus nempe de personis diuinis, & numero differentibus, fiquidem verè sunt tres in eadem essentia, constituuntque veram trinitatem, quæ numerus est ve patet & tamen Deus non est species, cum sit quid singulare.

C. Secundò: quia de anima rationali, puncto, & aliis huiusmodi constat non esse sin pliciter species, cum sint entia incompleta; & tamen yere, simpliciter prædicentur de pluribus differentibus numero, in co

quod quid.

10. Tertio arguitur: quia di &a definitio non conuenit omni contento sub definito: ergo non est bona. Probatur antecedens. Primò, quia non omnis species prædicatur de plutibus, siquidem sol, luna, phænix, & quælibet species angelica tantom habent vnicum individuum, de quo prædicentur : ergo ex hac parte definitio ista non conuentt omni contento fub definico.

Secundo: quia non omnis species prædicatur de pluribus differentibus numero, siquidem numerus est species quantitatis, teste Atist, in Prædicamentis, ergo non possunt differre numero, nisi quæ habent quantitatem : ergo ex hac etiam parte definitio ista non conuenit speciebus rerum spiritualium.

Quartò tandem: quia definitio debet conuenire definiso, inquantum huiulmodi, seu secundum quod tale est; siquidem connenit cum ipso definito : sed hæc non convenit speciei inquantum species est: et-

Probatur minor, quia species, vt species est, respicit genus, illique subiicitur, sed species inquantum subilicibilis, non est prædicabilis ve dicemus qui 3 ergo speciei inquantum species non convenit prædicari de pluribus-

11. Respondebis forte quod species, inquantum Colleg. Compl. Logica.

species est, habet simul respicere genus, & individua. & ita nihil sequitor.

Sed contra, quia relatiuum ex vnico fundamento, seu ratione fundandi solum potest respicere vnicum terminum adzquatum, vt simitur ex Diuo Th. i. parte q. 32. art. 2. & constat inductione ; sed ex vna parte ve species ell, solum diese vnicum fur damentum, seu rationem sundandijex alia verò parte genus, & individualfunt termini adæquati inter le diverlive pateriergo species ve species estinon potest simul.

respicere genus,& individua.

Dicendum tamen est definitiones speciei à Porphyr. traditas esse bonas. Sic docent communitet Dialectici, sumiturque ex doctrina Arist i. Topic. c. 2. lib. 4. cap. 1. & 2. & Alibi fæpè. Er priorem quidem tradiderunt Stoici, vt testatur Laër. lib. 7. de vitis Philosoph. in Canone, cámque adducit Damasc. in sua Logica 2. Posteriorem verd adu itrit & Probat D. Th. Opus. 48.tract. 1. c. 3. quarum omn um bonitas satis constat ex distis c. præced. Omnes enim traduntur per subiedum loco generis, & quæ ex eis sunt descriptiuz, per propriam passionem loco differentiæ, nihilque continent superfluum, aut diminurum, vt magis constabit ex solutione argumen-

12. Ad primum respondet acute Caietan. hic ex Albert. Quia tamen aliqua supponit, que nondum examinata sunt, clarius cum Tolet.respondetur, quod quando dicimus, Speciem effe, qua penieur sub genere, oc. sermo est formalis, sicut debet esse in definitionibus, & sic intelligitur de immediata positione sub genere, secundum quod habet rationem generis: & ita lenfus est : species est , que immediate ponitur sub genere tali positione, secundum quam est genus, quod nulli præter speciem conuenic. Nam licer animal de hoc animali & quantitas de hac quantitate immediate prædicetur : tamen ad eum modum quo hoc animal, aut hec quantitas, ex modo significandi habent tationem individui : ita etiam animal, aut quantitas ex modo, quo prædicantur de hoc animali aut de bac quantitate, habent rationem speciei. & non generis; siquidem prove sic enuntiatur ve tota estentia inferiorum, quod proprium est specici, vi ex di-Ais suprà constat.

Per quod pater ad replicam ibi factam. Videatur

Rub hiç quæst.s.conclus.2.

Adlecundum negatur antecedens. Ad cuius primam probationem respondetur personas diumas propriè, & simpliciter loquendo, non differre numero, rex D.Thoma 1. parte quest. 30. docet Sot. hic quæst. vnica, quia non differunt in natura, quod tamen necessarium est, ve aliquid sie species. Cum enim species sit vniuersalis, necessario respicit plura, que simpliciter fint plura, & sic necessario est multiplicabilis, & dius sibilis per differentias: quod tamen natura dining repugnat; cum non multiplicetue in personis. Unde ibi non est pluralitas absolutorum, sed relationum tantum vt inquit D.Tho. q.citata. are s.ad 3. Quæ licet non sufficiat yt Deus sit species, sufficit tamen . vt in eo sit veta Teinitas personarum. Videatur Angelicus Doctor in 1. dist. 24. quæst.

Ad secundam probationem illius antecedentis rese pondetur quòd entia incompleta, sicut non ponuntut in reca linea prædicamentorum, nec propriè, & simpliciter sunt vniuersalia, genera, aut species; sed tantum secundum quid; ita etiam non convenit illis simpliciter prædicati de pluribus, ted tantum secundum quid; cum cadem sit ratio de essentia, aut de propria passione, Videantur que diximus suprà disp.4. numer.31.& 51.

13 Ad

# 134 Disp. VI. de Specie, Quæst. II.

13. Adtertium negatur etiam. Antecedens. Cuius prima probatio tangit disticultatem instaq. 4. explicandam: an scilicet species Angelica sit prædicabilis, & ita ibi patebit solutio argumenti quantum ad species Angelicas. De aliis verò, «t de Sole, Phænice, & huiusmodi, respondetur, quòd licet de sacto non habeant plura individua, non tamen tepugnat ea habete, saltem ex principiis specificis talium naturarum, ve rectè docet D. Thom. 4. contra gentes, c. 35. & sic possunt potentia Logica prædicari de pluribus disserentibus numero.

Ad secundam probationem eiusdem antecedentis respondetut etiamin aliis prædicamentis præter quantitatem reperiri vnitatem, & numerum transcendentalem, vt doget idem D. Thomas 1. part. quævstione 30. articulo 3. & hoc sufficit ad verificanda verba definitionis. Nam omittendo pro nunc, vtrum in substantiis quæ non habent quantitatem, possit esfe distinctio numerica, certum est cam reperiri in accidentibus rerum spiritualum: siquidem iuxta probabilem opinionem intellectus Angelorum solum numero distinguuntur. Et saltem de gratia, aut charitate eonum negati non potest, ac pióinde verè sunt species insimæ, cùm tamen numerus ille non sit species quantitatis, vt de se patet.

14. Ad quartum: cum sua replica respondet Caier, in quodam dubio circa hanc desinitionem, concedendo eam non convenire speciei in quantum species, sed est secundum quandam eius proprietatem,
quæ sequitur ad este speciem: existimat enim vt quæstione; videbimus, essentiam specieiei, quatenus
species est; solum esse respicete genus, idque oriri tanquam passionem, quòd sit vniversalis, seu prædicabilis, & sie concludit in hac definitione non definiti
speciem, in eo quod species, sed secundum quandam

eius passionem.

Hec tamen solutio, ve loco citato ostendemus, falso nititur sumdamento: ideò illa relica, respondetur ex ibi dicendis, subiticibilitatem, quam habet species respectu generis, & prædicabilitatem, quam habet respectu individuorum, esse relationes inter se disparatas. Quapropter species æquinocè dicitur de specie subiticibili, & prædicabili, & consequenter non habet aliquam vnam definitionem, prove comprehendit veraq; ve contingit in aliis æquinocis. Vndè sicut canis, quatenùs canis est, nec est solum latrabilis, nec solum marinus, sed verumque: ita species, quatenùs species, nec solum habet respectum ad genus, nec solum ad individua, sed verumque. Et in hoc sensu intellecta solutio ibi adducta, o prima est.

15. Ad cuius replicam respondetur in ea tangi disficultatem, vnde desumenda sit specificatio harum intentionum, quod tamen pendet ex dicendis capde relatione. Interim dicimus, quod si illa petenda sit ex fundamento, & ratione sundandi, vt tetigimus suprà disputat. 2. numero 41. consequenter asserendum est, quòd sicut subiccibilitas, & prædicabilitas sunt relationes disparatæ, quas nomen species æquiuocè significat: ita etiam habent sundamenta: seu rationes sundandi inter se disparatas, quas idem nomen inuoluit, nempè cognitionem passiuam naturæ specificæ vt id de quo dicitur generica, & cognitionem passiuam eiusdem, vt id quod dicitur de individuis; & ita salsa est minor argumenti quoad primam pattem.

Si verò afferatur thin à fondamento, quam à termino sumendam esse specificationem relationum: consequenter dicendum est, quod etiam si species, quatenus species est, solum dicat unicam rationem fundandi, adhuc subiicibilitas, & prædicabilitas possumt esse relationes diuerse, & disparatæ propter diuer-

fos & disperatos terminos adæquetos; videlicet gepus, & individua. De quo constabit amplius cap. de relatione.

#### Q V Æ S T I O II.

An genus possit conservari in unica specie, &

16. Hase difficultes maxime inuat ad plene percipiendum discrimen inter naturam genericam, & specificam, secundum quod sunt propria subiecta genereitatis, & specieitatis, per quæ has intentiones definiumus. Et ideo iuxta methodum supra præscriptam, statim post examinatas descriptiones Por-

phyr. procedimus ad hanc quæstionem.

In qua quidem dispuramus de ipsa natura generica, & specifica, non verd de secundis intentionibus, nam de his sicut certum est, esse relationes rationis ad plura inferiora, ab intelle au formatas, & intra ipsum manentes; sic etiam certum est non necessariò exigere, ve illa plura sint à patre rei existentia. Sine enim existant species, & individua, siue non, intelle-Aus potest formare intentionem generis, & speciei apprehendendo naturas illas possibiles in ordine ad sua inseriora possibilia. Semper tamen intentiones ifte requirunt, ve terminum adequarum, plura inferiora. Vndè loquer do de naturis istis Logicè, id est, provi denominantur à secundis intentionibus, nec natura generica habet vniuerfalitatem in ordine ad vnam speciem tantuminec natura specifica in ordine ad vnicum individuum, vt per se paret. Difficultes ergo solum est de ipla natura generica, vel specifica secundum se : an scilicet, animal, quod est genus ad hominem, & equum possit conservari in sola specie humana, & aliis animalibus non existentibus. Et similiter: an homo, qui est species respectu Petri, & Pauli, possin conservari in solo Petro, aliis omnibus individuis de medio sublatis.

17. Secundò notandum est naturas istas genericam, & specificam posse considerari dupliciter. Primò Physicè, & quasi materialiter, id est, secundum realem entitarem, quam dicunt prædicata estentialia, quæ actu includunt; yt in animali, illa entitas, quæ est principium sentiendi, est etiam realiter persectio viræ, corporis, substantiæ, &c. & idem est in homine. In quo sensu nulli dubium est, genus posse in vnica specie conservari, & speciem in vnico individuo nam solo Petro existente, verè etiam existit entitas, & persectio realis, quam actu dicunt, homo, animal, viuens, &c. cum omnia sint à parte rei in Petro vnica, & eadem entitas realis.

Secundò possunt considerati natura generica, & specifica Metaphysicè, & quasi formaliter, ve scilicet sunt conceptus quidam præcisi, & gradus inter se diuersi: ex quibus alter, nempè genericus est totum quoddam potentiale, & informe materiæ valdè simile; per consequens vitrà perfectibile, & diussibile, per differentias formales; alter verò, videlicet specificus est quoddam totum actuale, & perfectum vitimóque in essentia constitutum, & per consequens solum diussibile per differentias materiales, seu numericas. Et in hoc sensu procedit difficultas: an scilicet gradus genericus secundum potentialitatem, quam includit Metaphysicè consideratus, sufficienter intelligatur actuari, & saluari in vnica specie, & similiter species in vnico indiuiduo.

18. Prima sententia absolute affirmat posse genus confernari

# Disput. VI. de Specie, Quast II.

conservari in unica specie, & speciem in unico induiduo. Ita Scot. in hoc cap.q. 18. Louanienses ibidem parte 4. Ioannes Anglicus qu. 15. in prædica-bilia Scoti & alij, quos referunt Mal. & Sanch. infrà citandi. Non latet nos, Auctores istos posse explicari de confideratione Physica generis, & speciei:

led quidquid lit de hoc.

Probacur primò hæc fententia: quia non minus materia prima lecundum se est indifferens, & in potentia ad plures formas, quam genus ad plures differentias specificas : nec minus formæ perficient materiam primam; quam differentiæ genus: sed materia prima cum omni sua potentialitate sufficienter sal-uatur in vno indiuiduo actuata per vnam formamergo potentialitas generis sufficienter saluatur in vna

specie actuata per vnam differenciam.

Secundo: quia si genus ratione suæ potentialitatis, non posset saluari in vnica specie, neque etiam posset saluari in duabus, sed exigeret syncaregorematice infinitas, quod viderur absurdum : ergo, &c. Probatur sequela: quis potentialitas genetis non est ad duas differentias, led ad syncategorematice infinitas, ve patet in potentialitate numeri in ordine ad differentias specificas numerorum, que possunt in infinitum multiplicari:ergo vel dicendum est genus posse saluari in vnica specie, vel negandum quod saluatur in

19 Tertiò quia iam etiam sequeretur, soquendo de potentialitate generis, Deum neque 'de potentia absoluta polse conservare illud in vnica specie: hoc autem videtur fallum : ergo, &c. Sequela est manisesta, minor verò probatur : quia Deus potest, & de facto satiat totam potentialitatem materiz primz per vnam formam, ve pater in colo: ergo poterit etiam producere vnam differentiam ita persectam, ve exhauriat totam potentialitatem generis, ac proinde tunc saluabitut in vna specie secundum totam suam poten-

Quartò: quia si natura generica animalis tantum remaneret in aliqua suarum specierum, v. g. in homine, ve de facto erit post diem indicij, talis species posset definiri : ergo verè in ea essent conceptus Metaphylici generis, & differentiæ; & ex consequenti gradus genericus secundum potentialitatem, quam habet Metaphysice consideratur, vere conservaretur in vnica specie.

Confirmatur : quia etiam si nullum esset possibile animal præter hominem, adhuc hæc prædicatio. home est animal, esset essentialis, & non speciei, aut differentiz:ergo esser przdicatio generis, ac proinde simul animal effer genus, & salvaretur secundum totam suam

potentialitatem in vnica specie.

Alia argumenta, quibus probatur altera pars hulus sententiz, scilicet quod species possit conservari in vnico individuo consultò omittimus: quia non sunt contra nos, vt infrà constabit.

20 Secunda sententia, præcedenti ex regione opposita, negat polle genus conservati in vnica specie, aut speciem in vnico individuo. Sic defendit Ona in hoc cap. quæst. 2. artic. 2. quem sequentur aliqui moderni. & Fundamentum corum : est quia veraque natura diniditur per differentias oppolitas, & incompossibiles : ergo vtraque exigit plura inferiora, vi carum potentialiras intelligatur plene actuata. Consequentia videtur nota: quia, vt postea dicemus, hac est tatio propter quam DD. communiter negant genus Meraphysice sumptum posse con-servari in vnica specie. Antecedens verò probatur : quia sicut animal dividitur per rationale, & irrationale, que sunt indifferentie opposite, & incompossibiles, na ctiam homo dividirur per differentias in-Colleg. Compl. Logica.

diuiduales, quæ similiter sunt opposite, & incompos-

21 Vera tamen: & communis sententia distinctione veitur; iuxta quam dicendum est natutam genericam Metaphylice consideratam, secundum potentialitatem, quam dicit intra latitudinem persectionis essentialis, integre non perfici, neque saluari in vne specie, benè autem naturam specificam in vnico indiuiduo. Hæc est proculdubio mens Aristot. 4. Topicor. cap. 3. & 3. Metaphys. rext. 10 cámque non obscurè docer Diu. Thom. 1. Poster.lea. 12.8 in 1. distinct. 19. quæst. 4. art. 2. quem sequuntur eius discipuli, Sor. in hoc cap. quæst. vnica Flandria, Venetus, & Niger, quos refert, & sequitur Mas. section. 2. de genere quæft. 1. Sanch. lib. 3. quæft. 11. Tolet. in hoc cap. quæst. vnica, Rub. ibidem quæst. 3. & communiter

Vr explicerur, & probeiur conclusio, obseruandum est discrimen inter naturam genericam, & specificam suprà à nobis infinuatum, quòd scilicet nature generica, cum sit diuisibilis per differentias formales, que necessariò causant distinctionem specificam, ipsa in se est quid impersectum, incompletum, & informe intra lattendinem perfectionis essentialis, in qua consequenter perficitur, & completur per easdem disserentias, ad sum modum quo materia prima persicitur, & completur per sormas substantiales. At verò natura specifica cum in se sit quid perfectu, actuale, & vltimò constitutum intra latitudinem perse-&ionis essentialis: in hoc nullo modo perficitur per differentias numericas, sed solum individitur, & multiplicatur, que potius est imperfectio, ve statim constabit.

21 Ex quo iam facile probatur conclusio è priori: quia integra perfectio potentiæ sumitur ex actu adæquato illi correspondente: sed natura generica, ve nunc loquimur de illa, est potentia quædam Metaphysica, respiciens ve adæquarum actum omnes disterentias, per quas contrahitur ad species: ergo non habebit integram persectionem, quam provt sic postulat, vique dum fuerit actuata, & contracta per tales différentias. Maior, & consequentia constant. Minor etiam à nemine negatur, éstque satis ex se manifesta; tum quia vnaquæque differentia divisiva est inferior generi, & inconvertibilis cum illo; & per consequens ei inadæquata: tum etiam quia ex eo quod talis differentia essentialiter faciat vnam speciem distingui ab aliis, sub codem genere; huius potentialitas necessatiò est radix oppositatum differentiarum : ergo nulla carum per se sola potest adzquate ralem potentialità-

At uerò natura specifica considerata intra latitudinem persectionis essentialis, non habet rationem potentiæ, sed potiùs est quoddam totum actuale vitimd in essentia completum, & perfectum; & consequenter non respicit vt actum essentialem differentias individuales. Imò potiùs, verecet notauit D. Thom. 2. Physic. lect. 5. ipla natura specifica quodammodo comparatur ad indiuidunm vt actus, & forma eius; ac proinde quadammodo etiam deprimitur, & materializatur per differentias individuales, ergo ve natura specifica intelligatur cum omnimoda persectione essentiali, non tequirentur plura individua.

Confirmatur : quia sic se habet natura generica respectu differentiarum, ficut materia prima terum corruptibilium respectu formarum substantialium:sec materia prima earum non potest habere omnem suam persectionem sub vnica forma, aliàs non haberer apritudinem ad alias : ergo nec etiam genus potest habere omnem suam perketionem sub vnica differentia effentiali.

# 136 Disput. VI. de Specie, Quæst. III.

At verò natura specifica respectu disferentiz indiuidualis, quodammodo assimilatur materiz primz tei incorruptibilis respectu suz formz, quatenus sub ea intelligitur esse plenè persecta, & actuata, nec habere appetitum ad alias, vt explicatur in lib. de czlo: ergo sicut materia prima rerum incorruptibilium, habet omnem suam persectionem sub vnica forma, ita eriam species sub vnica disserentia indiuiduali.

23 Secundò probatur à posteriori : quia nullum datur in rerum natura genus, quod actu non habeat plures species; plures autem sunt species, quarum vnicum tantum est individuum: ergo signum manifestum est, quòd genus actu exigit plures species, ve saluetur omnimoda persectio essentialis eius, non autem species plura individua. Pater consequentia: quia aliàs natura superflueret in multitudine illatum specierum, vel desiceret in singularitate horum individuorum, quorum vtrumque alienum est ab ingenio natura.

Confirmatut: quia natuta per le solum intendit multitudinem specierum in vniuerso; non autem multitudinem individuorum, nisi propter conservationem speciei, vt docet D. Tho. 1. part. quæst. 47. art. 2. & quæst. 85. art. 3. ad 4. Nec hoc alia ratione, nisi quia genus habet in vnaquaque specie distinctam persectionem essentialem, quod non habet species respectu individuorum. Vnde etiam sit vt species pertineant per se ad ordinem vniuers, & sint partes essentiales eius, non autem individua: ergo genus secundum potentialitatem, quam dicit intra latitudinem persectionis essentialis, non intelligitur plene salvari in vna specie, bene autem species in vno individuo.

Confirmatur secundo: quia etiam vitima naturæ intentio non est ad ipsa genera, vt art. 3. citato addit D. Thom. nulla alia ratione, nisi quia genus secundum se est quid incompletum, & informe vitra perfectibile per plures differentias, & determinabile ad varias species. Ergo non intelligitur plenè persectum

in yna tantum specie.

24 Ad argumenta pro prima sententia respondetur. Ad primum neganda est minor loquendo de potentialitate materiæ primæ metaphysicè, & secundum omnem eius latitudinem, vt in præsenti loquimur de genere. Quamuis enim tota entitas huius potentialitaris physicè, & sealiter considerata inueniatur sub qualibet forma; sicut inuenitur tota essentia physica generis, numquam tamen plenè, & perse de actuatur per vnam formam, vt suprà dicebamus, & ira nihil sequitur contra nos, imò indè sumitur essicax argumentum pro nostra sententia.

Ad secundum respondetur, argumentum optime probate genus secundum omnem suam potentialitatem, & omnimodam persectionem quam postular intra satitudinem persectionis essentialis, exigere tot species, quot sunt disserentiæ divissuæ eius, siue sint sinitæ, siue infinitæ, quod quidem verissimum est. & sequitur planè ex dictis. Solet autem frequenter dici, genus non posse salvari niss in duabus speciebus: quia quæ ad minus sunt necessatiæ, vt intelligatur genus esse totum potentiale. Vel etiam: quia sæ piùs sub quolibet genete assignamus duas tantum disserentias alteram positiuam, & propriam principalioris speciei, alteram verò negatiuam, & impropriam, loco aliarum, vt patebit in arbote instà adducenda.

25 Ad terrium respondetur, quòd loquendo de genere physicè, & realiter, saris euidens est posse Deum conservare quodibet genus in vnica specie: soquendo verò de illo metaphysicè, & secundùm plenitudinem sua potentialitatis, est manisesta implicatio: quòd sit genus, & quòd intelligatur plenè persectum in vna specie. Iam enim vna disterentia simul esser actus adze-

quatus, & non adæquatus generis, quod à Deo sieri non potest. J Ad id autem, quod contra hoc obicitur de materia prima, iam constat ex d &is. Si enim sermo sit de materia prima rerum corruptibilium, implicat propter eandem rationem ipsam intelligi plenè actuatam per vnam formam, id autem habet de sacto materia cæli: quia vt ibi explicabimus, illa respicit actum secundum genus, ista verò secundum speciem, & ita illa assimilatur generi; ista verò speciei. Vndè merito vsi sumus hoc exemplo, ad probandam vtramque partem nostræ conclusionis.

Ad quartum respondetur conceptum Metaphysicum generis posse considerari præcisè secundum prædicata essentialia: quæ actu includit, seu vt est para speciei, et hoc modo intrat definitionem eius, saluaturque in vna specie, vt suprà dictum est, non vero secundum quod consideratur vt totum potentiale, sine secundum omnem persectionem quam postulat intra latitudinem persectionis essentialis, vt in præsen-

ti loquimur.

Ad confirmationem respondetur, quòd dato illo impossibili, idem omnino esset animal, & homo, & ita prædicatio illa non esset formalis, sed identica, ve

consideranti patabit.

26 Ad fundamentum secunde sententie respondetur , quòd licet differentiz individuales fint opposiz sicut specificz: hz tamen addunt perfectionem essentialem supra genus, & sic potentialitas, quam dicit intra latitudinem persectionis essentialis, non acuatur totaliter per vnam differentiam. At differentiæ individuales nullam talem perfectionem addunt speciei, & ita natura specifica totam saam perfectionem essentialem habet in vnoquoque individuo. Verum est, quòd si natura specifica consideretur formaliter, quatenus vniversalis, habet quandam potentialitatem, seu indifferentiam ad plura individua. Sed hac est consideratio Logica, iuxta quam qualibet natura vniuersalis requirit vt terminum adæquatum plura inferiora, ve in principio questionis diximus, quo sensu non loquimur in præsenti, ve ex didis patet.

#### QVÆSTIO III.

Verum species quatenus subilicibilis sit uniuersalis, uel quomodo se habeans bi respectus.

27 EX Dictis in pracedentibus satis constat, in qualiber natura vniuersali duas esse relationes rationis respectu inferiorum , nempe minersalitatem , & pradicabilitatem, quibus, cum fint mutuz, necessariò correspondebunt ex parte ipsorum inferiorum du= aliz relationes ad naturam vniuerfalem. Quæ indistincte solent appellari sobiicibilitates, sed distinctionis gratia, primam possumus appellare. subiicibilitatem natura in quassecundam verò subiicibilitatem natura de quo. Ex quibus hæc secunda est passio prima; sicut prædicabilitas vniversalitatis. Quædo-Arina generalis est ad quinque prædicabilia, ve diximus disput. 2. num. 46. adducemus tamen exemplum in hoc secundo vniuersali, cui specialiter applicatur propter rationem sup. num. 4. infinuatam. Igitur in homine quatuor relationes rationis inveniuntur, duz respectu superioris,scilicet animalis, & sotidem respectu inferiorum, scilicer Perri, & Pauli. Secundum quòd natura habet duas priotes, dicitur species subiscibilis, secundum verd, quod habet duas alias, dicitur species uninersalis, or pradicabilis.

Præfens



Præsens ergo disticultas non comparat inter se duas subiicibilitates, neque item comparat vniuersalitatem & præd cabilitatem, de hoc enim satis ex distis constat. Sed comparat duas priores cum duabus posterioribus; & inquirit : an species quaten us respicit superiora & dicitur subiicibilis, respiciat etiam inseriora, & sir prædicabilis, vel (quod in idem recedit) an relationes istæ seruent inter se ordinem passionis, & essentia, & vna oriatur ex alia; sicut de duabus subiicibilitatibus inter se, & de vniuersalitate, & prædicabilitate dictum est.

28. Caiet in hoc cap. quem sequitur Araux. lib. 3. Metaph. quæst. 4. art. 3. conclus. 3. concedit quidem speciem formaliter inquantum subiicibilem non esse vniuersalem, aut prædicabilem; ita quòd per ipsummet respectum ad genus constituatur in esse vniuersalis, aut prædicabilis. Aflerit tamen subiicibilitatem in specie se habere vt essentiam, à qua tanquam passiones oriuntur vninersalitas,& prædicabilitas. Cuius fundamentum est: quia species formaliter quatenus species, solum respicit genus; ita ve hoc sir maxime proprium speciei : ex co autem quod sit sub genere, consequens est habere sub se individua, & illa respicere: ergo relationes quibus respicit inferiora oriuntur à relationibus, quibus refertur ad genus, & per consequens illæ habent rationem passionis respectu istatum.

29. Tolet. è contra quæstione vnsca huius c. in solutione ad 1. assert vniuersalitatem habete rationem essentiæ, à qua tanquam passiones profluunt prædicabilitas, & subiccibilita, & ex consequenti tenetur concedere, vt benè notat Rub. hic. q. 2. quòd sicut hæc proposi io est vera, Species inquantum pradicabilis est unimersalis, & è contra; ita etiam hæc, Species inquantum subiccibilis est unimersalis. Contrà.

Probatur primò hæc sent nt : quia vniuersale in communi, est genus ad quinque vniuersalia: ergo quodliber vniuersale respiciet illud tanquam species subiicibilis eius. Sed quodliber vniuersale, quatenus vniuersale est, respicit dictum genus: ergo quodlibet vniuersale quatenus vniuersale, est species si incibilis.

Secundo: quia quod immedi tè ilcitus gen i, est vniuersale: ted species quatenus subilicibilis, immediate subilicitus geneti: ergo species quatenus: subilicibilis, est vniuersalis.

Tertid, quod correlatius sunt sub codem genere sed genus, inquantum genus est vniuersale : ergo species subijcibilis, inquantum subijcibilis, debet etia esse vniuersalis.

Quarto tandem : quia species subiicibilis prædicatur essentialiter de hac specie subiicibili, & de illa specie subiicibili : ergo quatenus subiicibilis est vniuersalis.

30. Nihilominus dicendum est primo speciem formaliter quatenus subiicibilem non esse vniuersalem; ita quod natura constituatur in esse vniuersalis, aut prædicabilis per relationem ad superiora. Hanc conclusionem docuerunt Alpharabius, & Auicenna, quos refert; & sequitur Albert, tractat 4.in Porphyr. licet Auicenna videatur dubitare propter quod ab Alberto reprehenditur, qui addit hanc extitisse inter cæteros antiquos opinionem. Eam concedunt Ca-ietan. & Atauxo vbi supra, éstque receptissima inter Dialecticos. g Et breuiter probatur : quia natura specifica, constituitur in esse subiicibilis per ordinem ad genus cui comparatur vt subiechum ab co contentum : vniuersale au em constituitur in esse vniuersalis per ordinem ad inscuora, respectu quorum est prædicatum continens ipsa : ergo species inquantum subiicibilis non est vniuersa-

Colleg. Compl. Logica.

31. Dicendum st scundo, relationes istas non habere inter se ordinem possionis, & essentiz, nec vnam oriti ex alia, sed esse omnino diversas, & disparatas. Hæc est contra Auctores primæ, & secondæ sententiæ, tecipitur tamen communi er, tum à Thomistis, tum etiam ab aliis Dialecticis. Pro qua videri possunt Sanchez lib 3. Logicæ q. 4.5. Mal. hic sect. 1. q. 4. noster Didac. à sesu disp. 2. quæst. 2. Rub. vbi supra, & Gall. hic controvers. 14. qui plures hos adducit.

Fundamentum est: quia iste relationes adueniune nature, ex eo quòd comparet illam intellectus ad diuersos terminos: sed vna hatum comparationum non dependet, nec deriuatur ex alia: ergo nec relationes ipse inter se; & ex consequenti non hibent ordinem passionis, & essentie. Maior, & consequentia ex dictis constant. Minor verò probatur: quia ex ex quòd intellectus comparet speciem ad genus, ipsa non manet aprior, aut magis di posita, ve comparetur ad individua, quàm si nullo modo præcessiste prima comparatio, ve consideranti patebir; & idem contingit è contra ergo vna istatum comparationum non dependet, nec deriuatur ex alia.

Confirmatur: quia ideò prædicabilitas est passio vniuersalitatis, quia ex eo quòd intelle ctus comparer naturam ad inferiora, vt quid in illis existens, natura reddicur aptior, & vltimò disposita vt comparetur ad eadem inferiora: tanquam quid de illis prædicabile: sed hoc non inuenitur in præsenti: ergo, &c.

Dices: telatio, qua species respicit genus, necessariò supponit vniuersalitatem in specie; alias desinitio speciei subiscibilis conuentret estam individuo, ergo subiscibil tas in specie oritur tanquam passioab vainersalitate.

genus, solum requirere in specie vniuersalitatem sundamentalem, seu indisferentiam illam negatiuam quam disp. 3. n. 57. diximus habete naturam ab abstractione intellectus; per quod sufficienter distinguitur species subiicibilis ab individuo. Statim autem ac natura est sic abstracta, potest intellectus prove voluerit comparare eam, vel at genus, vel ad individua, & sic rales relationes sunt omnino diversa, & disparara.

32 Ad argumenta respondetur. Ad fundamentum prime sententie, quòd si speciem sumamus fundamentaliter pro natura specifica, quæ denominatur à secundis intentionibus, sic accidentalis est illi, tam subiicibilitas, quam vniuersalitas, aut prædicabilitas: si verd loquamur de ipsis intentionibus nter se comparatis, neutra oritur ex alia, nec necessario supponit illam, sed sunt relationes disparatæ, vt ostensum est. Ambæ tamen inlunt ipli naturæ specificæ; & sic species, quatenus species, non habet solum respicere genus, nec solum individua: sed vtrumque, vt diximus sup.n. 14. Verum est tamen quodammodo esse magis connaturale,& quasi intrinsecum naturæ specificæ, fundare relationem ad genus, quàm ad individua: qua illud refpicie ve quid sibi essentiale. hæc verò ve quid extra essentiam suam: sed ex hoc non sequitur vniuer salitatem habere rationem passionis, respectu subnicibintatis,vt de se pater.

33 Ad argumenta pro secunda sententia respondetur. Ad primum, quinque voiversalia, quatenus sunt species subincibiles, & respiciunt suum genus, nempè voiversale, materialiter tantum esse voiversalia, id est, quassam naturas voiversales; non yerò esse formaliter voiversalia, secundum quod subinciuntur superiori: quia respectu eius non exercent voiversalitatem, vede se constat.

Per quod paret ad secundum : quando enim dicitur, Illud quod immediate subiscitur geners, est viuersale, intelligitur materialiter: & sensus est illam rem.

M 3 qu'æ

que immediate subificitur generi debere esse naturam, que denominari possit vniuersalis, non formaliter prove subificitur, sed alias; ex quo nihil sequitur contra nos.

Ad tettiom respondetur correlatiua, que mutud se respiciunt, necessario esse saltem sub genere remoto relationis; si quidem ex praque parte resultat relatio. Sed non in omnibus visaque relatio est eiusdem tationis, vi patet in relationibus, quas Dialectici appellant disquiparantie. Et huiusmodi sunt vniuersalitas, & subiccibilitas, non conuensunt in aliquo genere proximo, sed tantum in remoto, vt patet ex diussome relationis rationis suprà disput. 2. num. 46. statuta, & consequenter sunt diuerse rationis. Vndè non benè sequitur, quòd si genus, vt respicit speciem, est vniuersale, etiam species, vt respicit genus, debeat esse vniuersalissimò potius oppositum necessario concluditur.

Ad quarrum responderur concedendo antecedens, quòd scilicerspecies subicibilis respectu huius, & illius speciei subicibilis, verè est vniuersalis, & prædicabilis, sed hoc ideò est; quia tunc materialiter tan-

tum eft vt de le patet.

34. Ex dictis infertur nomen species aquiuocè dici de specie subiicibili, & pradicabili, quod rectè notarunt Sot. & Niger. in hoc cap. & probant latè Sanch. Mas. vbi suprà. Ratioque est manisesta: quia licet species subiicibilis, & pradicabilis aliis conueniat vniuocè in relatione rationis, aut aliis generibus subalternis: tamen provt isto nomine significantur, nihil habent commune prater nomen; siquidem in ratione speciel sunt relationes omninò disparaté; vt explicatum est. Sicut à simili cernimus in cane lattabili; & marino, qui quamuis vniuocè conueniant in genere substantia, corporis, & animalis, tamen vt significantur nomine canis, sunt res omninò disparate, nihil que habent commune prater nomen: & ideò aquiuocè pradicatur de illis.

#### Q V Æ S T I O IV.

### Virum omnis species subiicibilis sis esiam pradicabilis.

Væstione præcedenti statutum est subicibilitatem, & prædicabilitatem nullum inter
se servare ordinem passionis, & essentiæ. Restat nunc
videre? an materialiter saltem, ratione subiecti, aliquam inter se servent societatem, id est an quæsibet natura specifica, quæ potest recipere intentionem
subicibilis possit etiam sundare intentionem predicabilie

Mouetur autem hæc dissicultas, propter aliquas species, quæ tantum habent vnicum individuum, vt de Angelis tener communis Thomistarum sententia. De quibus licet dubitari non possit esse species subificibiles; siquidem sunt sub determinato genere, meritò tamen vocatur in dubium, an sint vniversales, exprædicabiles. Cum enim de ratione vniversalis sit ordo ad plura, vt sæpè dictum est: videtur id ex Diametro pugnare cum istis speciebus, quæ sub se non habent plura individua.

Supponimus autem plura individua intra tales species esse omninò impossibilia, etiam de potentia absoluta, ve tenent graves Thomistæ, & probat Sanch. lib. 3. q. 18. Ex hypothesi enim huius sententiæ procedit præsens dissicultas. Nam de corporibus cælestibus, quibus saltem ex principiis suæ essentiæ, non repugnat numero multiplicati: & de ipsis naturis Ana

gelicis in sententia asserentium ipsas de facto, vel de possibili habere plura indiuidua, non debet dubitari esse etiam prædicabiles. Inquirimus ergo verum dato, quod sub specie Michaelis sant omninò impossibilia plura indiuidua, adhuc talis natura, ve à nobis concipitur possit subite intentionem vinuersalis, & prædicabilis.

36. Partem negatiuam defendunt Molina 1. part. q. 50. art. 4. Suar. disp. 5. Metaph. sect. 2. nu. 18. Perez in Laurea Salmantina certamine 3. scholastico. Rub. q. 4. Hurt. disp. 5. Logicæ sect. 3. Cabero tract. 3. disp. 3. dub. 3. Raphael de Auersa quæst. 8. sect. 4. &

alij Moderni.

Probatur primò hæc sententia: quia vniuersale est vnum in multis: sed natura Angelica non est vna in multis: ergo non est vniuersalis. Probatur minor. Vel illa multa sunt existentia, vel possibilia, vel ab intellectu consista: non primum, neque secundum vt supponimus. Tertium autem esse impossibile, probatur: quia species prædicatur essentialiter de pluribus: sed natura Angelica non prædicatur essentialiter de illis inferioribus, quæ singit intellectus; cum hæc sint entia rationis, illa verò ens reale: ergo ratione illorum non potest natura Angelica denominari vniuersalis, seu prædicabilis.

Confirmatur: quia vniuersalitas resultat in natura, ex eo quod ab intellectu comparetur ad plura inferiora, iuxta dicta disp. 3. num. 59. ergo vbi sucrit impossibilis talis comparatio, erit impossibilis vniuersalitas. Sed in natura Angelica impossibilis est comparatio ad plura, ex hypothesi quòd sint impossibilia ralia plura: ergo ibi est etiam impossibilis vni-

ucrfalitas.

Confirmatur secundo: quia ideò Petrus non potest concipi, ve vniuersalitas: quia concipirur sub opposito eius, quod petit vniuersalitas, scilicet sub immultiplicabilitate secundum numerum: sed similites natura Michaëlis concipitur sub eadem immultiplicabilitate, siquidem ex hypothesi facta concipitur, ve tantum potens descendere ad vnicum individuum, tanquam ad quid adæquans talem naturam: ergo nequit concipi, ve vniuersalis.

Secundò probatur: quia licet Angelos apprehendamus ad modum corporum, & per species corum: non tamen iudicamus esse corpora, nec illis tribuimus aliquid proptium corporum: etgo licet species Angelicas apprehendamus ad modum specierum materialium, quæ sunt vniuersales, & prædicabiles, non ideò illis debemus tribuere casdem intentio-

nes, quas tribuimus istis.

Confirmatur: quia aliàs natura divina, ve à nobis pro hoc statu concipitur, verè posset denominati vniversalis, & prædicabilis: consequens est falsum, & contra D. Thom. quæst. 7. de poten. artic. 3. ad tergo &c. probatur sequela: quia licet essentia divina in se singularissima sit; etamen ex modo concipiendi nostro apprehenditur, ve quid communo: nec illi, prove sic habet esse in intellectu, tepugnat supponere pro pluribus naturis divinis, si essent. Plura alia argumenta pro hac sententia adducunt, & soluunt Sanchez, & Gallego instrà citandi.

37. Pro solutione dissibilitatis, primo notandum est, quò d licet in Angelia non sit aliud à quo sumatur species, & aliud à quo sumatur individuatio: sed cadem entitas simplex per se ipsam constituatur in sua essentia specifica, & simul sit hxc, & individua, vt docent communiter Thomista com D. Thom. 1. p. qu. 13. art. 9. & qu. 10. art. 4. hoc tamen non obest, quin eandem simplicem entitatem vno conceptu consideremus, vt constituit Angelum in sua specie, & habet rationem differentia essentialis? & alio con-

ceptu



ceptu vt individuat, & habet rationem differentiæ numericæ constituentis Angelem in esse individui, & singularis. Ex quo etiam fit posse nos præscindere vnum ab alio, abstrahereque naturam specificam Michaëlis à differentia individuali eiusdem. Quia licet eadem entitas realis sit differentia specifica, & individualis: munera tamen talis entitatis sunt valde diversa: cum singularitas non sit de essentia alicuius

38. Secundò notandum est, quòd quamuis naturæ Angelicæ, co quòd sint materiæ experces, sint in se actu intelligibiles, non solum quantum ad principia specifica, sed etiam quantum ad principia indinidualia; qua tamen à nobis cognoscuntur per species corporum, quæ non sunt actu intelligibila, quovsque intellectus agens denuder phantalmata à conditionibus individualibus, ve terigimus suprà d.3.n. 49. indè est naturas Angelicas non intelligi à nobis, secundum quod în se sunt intelligibiles, & secundum principia individualia earum, sed secundum modum nostrum intelligendi, qui est cognoscere naturam specificam præcisam à conditionibus individualibus. Ex quo tandem fit, quòd diaerso modo cognoscimus de facto Angelos, eisque aliter tribuimus intentiones, ac cognosceremus, & tribueremus, si perciperemus illos, secundum quòd in seipsis sunt intelligibiles: aut sicut ipsi se invicem cognoscunt.

39. Dicendum est ergo naturas Angelicas, vt à nobis pro hoc statu concipiuntur, subire intentiones universalis, & pradicabilis, etiam si sint impossibilia plura individua in vnaquaque carum. Si verò secundum quod in scipsis sunt intelligerentur non fore vniuersales, aut prædicabiles ac projede de facto omnem

speciem subiscibilem esse prædicabilem.

Viraque parsiconelulionis videur expressa DiThe. qualtione 13 citata, ubi affirmat omnia nomina significantia naturas specificas esse communicabilia plutibus, suo re. & recione, fine ratione tantium: &c concludit his verbis: Forme que nomindividuanten per alind suppositum, sed per se ipsas; quia scilicet sunt forme subsistences: si incelligerencur secundum quad sunc in seipsis, non possunt communicari, neque re, neque ratione. Sed quia formas simplices non possumus intelligere secundum quod sunt, sed intelligimus eas ad modum rerum compositarum ; ideò imponimus eis nomina concreta significantia naturam in aliquo supposito. Vndè quantum persines ad rasionem nominum, cadem rasio est de nominibus, qua à nobes imponuntur ad significandum naturas rerum compositarum, & de nominibus, qua à nobis imponuntur ad significandum naturas simplices subsistentes. Idem docet Angelicus Doctor opuscul. 42. cap. 5. de spiritualibus creaturis art. 8. ad 4. & alibi sæpè. Et ideò hæc sententia est receptissima inter Thomistas. Pro qua videri possunt Capreol. in 2.d. 3. q. 1. ad 2. contra 5. conclus. Caiet. hîc dub. 3. & q. 13. citata 1. partis, Raphaël de Ripa q. 50. sequenti art. 4. Zumel ibidem q. 2. conclus. 6. Arauxo 3. Metaph. q. 4. articul. 4. Soncin label Masius & alij quos referunts & sequentur Sanch lib. 3. quæstione 18.& Gallego controuers. 15. qui addunt esse omnium Discipulorum D. Th nec cenlendum esse Thomistam, qui oppolitum lenlerit.

40 Probatur prima pars conclusionis ratione, quam format Diuus Thomas dica quæstione 11. Quia intelledus noster intelligit naturam quinslibet speciei per abstractionem à singulari : ergo esse in vno supposito singulari, vel in plutibus, est præter inteliectum naturæ speciei : ergo servato intellectu naturæ speciei potest intelligi, vt in plutibus existens. Omnia sunt

verba D. Th.

Confirmatur, & explicatur ratio ista: quia natura

Michaelis, prove à nobis intelligitur pracisa à sua differentia individuali, non intelligitur determinata ad hoc individuum, sed indifferens, & non appropriata illi, ergo provt sic est in tali statu, vt si per impossibile haberet plura individua, determinaretur ad vnumquodque corum per differentiam individualem vniuscuiusque. Ergo ex modo nostro intelligendi natura Michaelis tic præcifa, potest apprehendi ve vniuersalis, & prædicabilis.

Secundo: quia talis natura abstracta comparatuf ab intellectu ad proprium individum, vt quid indifferens ad suum determinatum : ergo ex modo concipiendi nostro, comparatur ve quid superius ad suum inferius, & ex contequenti erit ymuersalis, & prædicabilis. Antecedens oft enidens ex dictis. Et prima consequentia patet : nam indifferens inquantum tale, necessariò concipitur cum maiori latitudine, quam eius determinatiuum : ergo ex modo concipiendi apprehenditur ve quid superius : ac proinde quando natura Michaelis, sic præcisa, & indisserens, comparatur ad suum individum, fit formaliter vniuersalis, & prædicabilis.

41 Confirmatur : quia prædicatio, in qua naturam specificam Michaelis prædicamus de suo indiuiduo, verè est prædicatio formalis, & propriè pertinet ad speciem ergo talis natura specifica, vt à nobis concipitur, vere est universalis, & prædicabilis respectu sui individui. Consequentia patet; probatur antecedens : quia Michaël, ve est quedam res singularis à parte rei existens, est verum individuum, quod directe ponitur in prædicamento substantiæ, ve fundamentum aliorum prædicatorum vt diximus supræ nu. 5.ergo supra illud apprehendimus gradum aliquem specificum, cui immediate subilciatur, Implicat enim dari individuum, quod non contineatur subaliqua speeie infima, vt per se paret. Ergo illud induiduum vt & nobis concipitur, subit intentionem subiscibilis respectu suz naturz specifica. Cum autem relatio mutud correspondens subiicibilitatiindiùidui, sit vniuessalitas, & prædicabilitas spectei, planè sequitut naturane specificam Michaelis, vt à nobis concipitut respectu sui individui, subire etiam intentionem vniuersalis, &

Secunda pars conclusionis est etiam receptissima inter Thomstas: breuitérque probatur : quia Angelus secundum se est actu intelligibilis, non solum quantum ad naturam specificam, sed quantum ad differentiam individualem, ab eodem principio, quo constituitur in esse specifico, constituitur etiam in esse indiuiduali : ergo si intelligeretur secundum quod in se est . non solum intelligeretut secundum naturam specificam sed eriam secundum principium individuale. Ergo simul intelligeretur vt Angelus,& vt hic Angelus:Ergo non intelligeretur ve vniverfalis,& prædicabilis. Videantus

Sanch & Gallego vbi suprà.

42. Ad argumenta telpondetur. Ad primum concedendum est naturam Angelicam esse vnam in multis: ad hoc tamen non est necessarium, quando natura est vniueisalis secundum rationem tanium, quòd illa multa sint actu existentia, vel actu possibilia vel actu conficta ab' intellectu; sed sufficit quòd ex modo concipiendi nostro ita comparetur ad proprium individuum, si haberet alia plura: quia sunc necessario concipitut vt superior, cui provi sic, formaliter loquendo, non repugnat multiplicatio. Vt enim benè inquit Diuns Thomas loco citato de spiritualibus cicaturis: Natura buins Angels non probibetur effe in multis ex eo quod pertinet ad rationem (peciei, sed ex es quod persines ad rationem individus. Itaque non ponimus plura individua fica, de quibus natura Angelica prædicetur, neque exercemus prædicationem ref-M 4

# 140 Disp. VI. de Specie, Quast. IV.

pectu talium, individuorum sictorum, ve in obiechione innuitur; sed dicimus naturam illam ex modo concipiendi nostro, taliter comparari ad proprium individuum, ac si haberet alia plura: quia respectu illius apprehenditur à nobis ve quid superius, & indifferens, & eo ipso est in tali statu, ve si per impossibile darentur plura individua, verè prædicaretur de illis absque aliqua mutatione ipsius naturæ sic à nobis conceptæ.

Ad primam confirmationem similiter respondetur, quòd quando natura est vniuersalis, secundum rem, ex rationem simul, sunc vniuersitas prouenit illi per comparationem, qua natura verè comparatur ad plura individua, siue actu existentia, siue possibilia. Quando verò natura solum potest esse vniuersalis secundum rationem tantum, siue ex modo concipiendi nostro, tunc non est necessarium, vt actu comparetur ad plura, sed sussici ta comparari ad proprium individuum, ac si haberet plura alia, quod est Logicè tantum esse vniuersalem.

43. Ad secundam confirmationem neganda est minor, loquendo de natura Michaëlis, ve à nobis concipitur præcisa à sua singularitate nam formaliter prove sic, potius concipit à nobis, ve communicabilis pluribus, seu ve non habent aliquid, quo prohibeatur descendere ad plura individua, ve explicatum est. Alia autem ratio est de Petro, qui prove talis est, concipitur à nobis ve vuus vnitate numerica, ac proinde apprehenditur ve immultiplicabilis secundum numerum.

Ad secundum negatur consequentia, & disparitas est manisesta: nam ex cognitione Angeli ad modum corporis, non sequitur necessario iudicium, quo iudicemus Angelum esse corpus, aut tribuamus illi saliquid proprium corporum, vt de se pater, cùm sent diuersi actus. At verò ex co, quòd naturas Angelicas abstrahamus, & comparemus ad eum modum, quo abstrahimus, & comparemus naturas materiales, nocessario sequitur illas sieri vniuersales: quia vniuersalitas resultat in natura per ipsum actum comparationis, vt ex dictis patet.

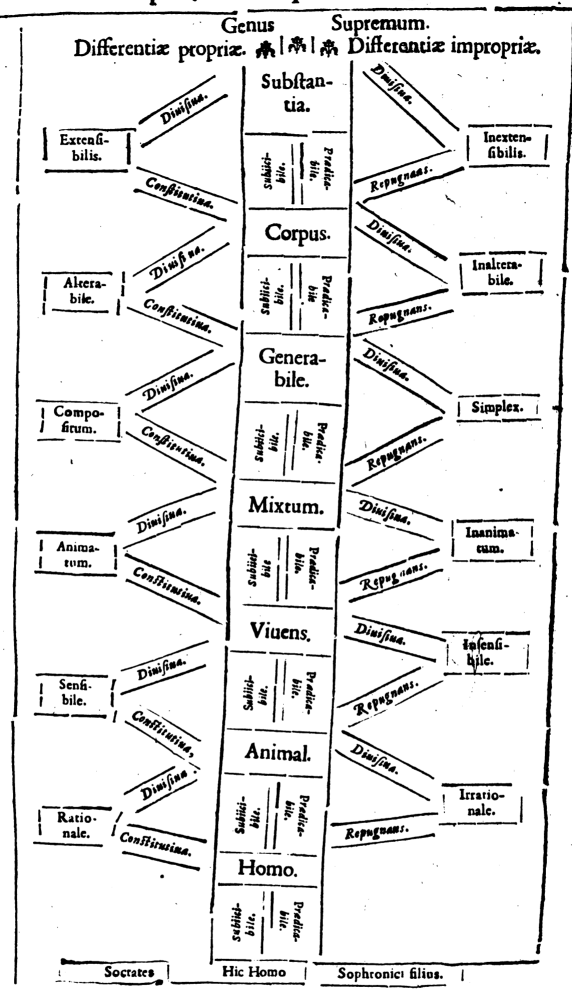
Ad confirmationem respondetur, quòd licet hoc nomen Deus, ve à nobis apprehenditur, sit communicabile multis secundum rationem, vt inquit D. Th. citata quæst. 13 artic. 9. & proptercà ex parte modi concipiendinostri sit cerminus communis,vt frequenter docent Thomista ibidem : adhuc tamen natura dinina non potest subire intentionem speciei, nec vniuersalis, aut prædicabilis. Tum quia vt late probat Sanctus Doctor loco citato in argumento, & 1. part. questione 3. articul. 5. cum Deus sit ipsum suum esse, & actus immixtus potentiz, nullum in co est fundamentum ad formandum gradum genericum, aut specificum: quod tamen verè reperitur in Angelis, vt patet ex iis que diximus disput. precedenti, num. 73. Tum etiam quia sola natura divina est essentialissimè singularis, ac proinde illi soli repugnat sien vniuersalem, aut prædicabilem.

#### Q V Æ S T I O V.

Quomodo ordinanda sit arbor pradicamenti substantia.

44. VI T doctrinam in hoc, & præcedenti cap. traditam de generibus, & speciebus magis explicaret Porphyr. adduxit exemplum in prædicamento substantiæ ordinans arborem eius: propter quod non enumerauit omnia genera, sed ea tantum, quæ notiora erant; hoc enim suo instituto satis erat, maximè cum hic non sit proprius locus examinandi omnes dimisiones huius prædicamenti, sed cap. de substantia. Cæterum, quia vsu communi iam introducum est, ve in præsenti explicetur coordinatio eius: (quæ sumpta denominatione ab arboribus, arbor prædicamentalis appellatur) neque iterum de illa agendum nobis est è ideò integram arborem cum omnibus suis generibus proponendam, & explicandam esse duximus, sicus cernitur in sequenti sigura.

Genus



45 In qua tria circulorum genera continentur. Alii ponuntur ad latus dextrum, vbi collocantur propriz, & positiuz disferentiz, quz simul dividunt gradum superiorem, & constituunt inferiorem. Alij ad latus sinistrum, vbi collocantur disferentiz impropriz, & negatiuz, quas ponimus loco aliarum specierum illius generis. Alij tandem collocantur in resta

linea, seu in medio arboris, vbi ponuntur genera, & species: nam de individuo iam diximus non esse partem quasi intrinsecam prædicamenti, sed sundamentum, cui cætera innituntur.

In horum igirur supremo circulo collocatur substantia, que est supremum genus, seu generalissimum: quia supra se non habetaliud genus proptet quod etiam

поп

# Disp. VI. de Specie, Quast. V.

non potest propriè definiti. Similiter in citculo vitimo ponitur bomo, qui est specis infima : quia sub se no habet alias species. In circulis verò intermediis collocantur ea, que respectu superiorum sunt species,& tespe au inferiorum genera. Hæc autem omnia inter generalissimum, & speciem insimam collocata, licet indistincte, & præcipue ab antiquis, appellentur species, vel genera subalterna : quia vicissim modò sunt species, modò genera:iam tamen vsu receptum est, genus vleimum, quod scilicet immediate dividieur in species atomas appellari genus infimum : quia sub se non continet alia genera

46. Nota tamen : ided in penultimo circulo politum esse animal, pro genere infimo : quia saltem respectu hominis nullum aliud datur immediatius genus. An autem etiam respectu ceterorum animalium sit genus immediatum; & consequenter an animal verè sir genus infimum, sub lite est: quibusdam id affirmantibus cum Sorshic q. vnic. ad 3. quem non pauci sequuntur: aliis verò id negantibus, quibus planè fauet Arist. 7. Metaph. text. 28. vbi expresse docet inter asinum, & animal esse aliud genus innominatum. Quo loco D. Th.lect.7. id ipsum affirmat, dicens: Est enim aliqued proximum genus, qued non est nominatum commune eque, & asine. Propter quod etiain Banez 1.p. q. 72. art. vnic. ad 2. & alij Thomiste hanc sententiam probant. De quo videri potest Banch. lib. 3.q. 12.

47. Cetera, que hie addi possent, videlicet que ponantur in recta linea pradicamenti; que verò non: & cur differentias ad latus collocemus: & an substantia sit primum genus, vel potius corpus, aliaque huiulmodi,propriam sedem habent in anteprædicamentis, & cap. de substantia. Quia tamen in hac arbore duo genera addidimus, que nec posuit Porphyr. nec ponunt communiter Autores, oportet sufficientiam harum dinisionum, & necessiratem ponendi dicta ge-

nera autoritate, & ratione firmare.

Quantum ad autoritatem, licet DD. communiter non addant alia genera, nec constituant alias divisiones præter cas, quas Porphyr. attulit, propter rationem suprà dictam, quod etiam observauit D. Th. opusc. 48. tract. 1.c. 3. collocans in arbore ea tantum genera, que Porph collocauit. Tamen idem Angel. Doct. opus. 42. vbi ex professo inuestigat omnia genera prædicamenti substantia, adducit omnes divisiones, quas in arbore poluimus. T Primam quidem, quasabstantia dividitur in corpoream, & incorpoream, fine in materialem, & immaterialem, leu extensibilem, & inextensibilem (quæ omnia idem sunt) adducit c.4.5.6. & 7. ¶ Secundam verò, qua corpus dividitur in inalterabile, & alterabile, sive in incorruptibile, & corruptibile, seu in cæleste, & sublunare, (que etiam idem sunt) tradit c. 14.

Tandem tertiam, qua generabile dividitur per compositum, & simplex, & quartam qua mixtum dividitur per animatum, & inanimatum; & duas alias, scilicet vinentis, per sensibile,& insensibile,& animalis per rationale, & irrationale explicat, & late probat

cap. 18. Videatur ibi.

48. Ratione etiam idem facile demonstratur à posteriori Quod ve siar, meministe oporter id, quod suprà disp.5. n.25. dicebamus, scilicet omnia accidentia, seu operationes attribui alicui gradui substantiz, cui adzquate,& connertibiliter connenjunt. Omittimus nunc que cotum sant proprie passiones, que verò non : de quo infià disp. 9. Vndè ex diuersis operationibus, seu accidentibus, quorum vnum, neque profluit ab alio, neque convertitur cum illo, optime colliguntur diversi gradus seu genera prædicamenti substantiæ.

Qua ratione D. Th.c. 18 cit. probat, animalis effe distinctum à genere superiori vinentis, adderéque illi persectionem positiuam: quia scilicet in animali (verba sunt D. Th. ) super operationes vegetabiles, que Sunt generari, nutriri, & augmentari , reperitur altie quadam superaddita, seilicet sentire.

Iuxta quam doctrinam sic facile colligemus gradus; sen genera prædicamenti substantiæ: quia in Petro repersuntur intelle &us, & voluntas; quæ tamen non conueniunt illi formaliter, quatenus Petrus est, alias

non reperirentur in aliis hominibus.

Neque conveniunt illi, quia est substantia, corpus, generabile, mixtum, viuens, aut animal: aliàs omnes substantiz, vel corpora, &c. aut omnia animalia haberent intellectum, & voluntatem quod patet esse falsum. Ergo conueniunt Petro; quis est homo, & per consequens immediate su prà individuum collocandus est homo, tanquam specie, infima huius prædicamenti.

Item potentiæ sensitivæ conveniunt eidem Petro, & non quatenus homo, aliàs solis hominibus conucnirent: nec quatenus viuens, aut ratione alicuius gradus superioris, quia omnia non reperiuntur in plantis: ergo quatenus animal, ac proinde gradus animalis col-

locandus erit immediate supra hominem.

49. Similiter potentiæ vegetatiuæ conveniunt eidem Petro, & non quatenus homo, aut animal : alias solis hominibus, aut animalibus conuenirent; neque quatenus mixtum, aut ratione alicuius gradus su perioris; siquidem non reperiuntur in lapidibus, aut metallis : ergo quatenus viuens ; & ex consequenti gradus

vinentes collocandus erit supra animal.

Item qualitates secundæ repetiontur in eodem Petro, que tamen non convenient illi, quatenus homo, animal, aut vivens, siquidem reperiuntur etiam in rebus non viuentibus, nec quatenus generabile, aut ratione alicuius gradus superioris: siquidem non ineniuntut in elementis, que si pura sint non habent colorem, aut saporem &c. ergo conueniunt illi quatenus mixtum; & consequenter gradus mixti collocandus est lupra viuens.

Prætered, in Petro reperitur potentia generarius communiter dica, seu productiva similis in specie: que tamen non conuenit illi quatenus homo animal viuens, aut mixtum: siquidem reperitur etiam in elementis, nec quatenus corpus, aut substantia: quia nec Angeli, aut corpora cælestia habent similem potentiam:ergo conuenit illi quatenus generabile;ac proinde gradus generabilis collocandus est su pra mixtum.

Item quantitas, motus, tempus, & alia huiulmodi, conveniunt Petro, non quatenus homo, animal, vivens, mixtum, aut generabile : quia etiam repetiuntur in cœle, neque quatenus substantia, quia non inueniuntur in Angelis; ergo conueniunt illi quatenus corpus & per consequens gradus corporis collocandus supra

generablile.

Tandem, Petro conuenit subsistere in se,& substate accidentibus; non tamen quatenus homo, animal viuens, mixtum, generabile, aut corpus, quia etiam reperiuntur in Angelis: neque quatenus ens, quia non conveniunt accidentibus: ergo quatenus substantia,& ex consequenti gradus substantia collocandus est supra corpus. Ens autem non potest esse genus, vt ostendemus in anteprædicamentis:ergo substantia est genus supremum in summo prædicamenti verrice collocandum Ex quo tandem fit constituenda necessariò esse omnia genera à nobis affignata.

Quod autem non superfint alia, ex eo probatur: quia nullum datur accidens, quod ad aliquem ex istis gradibus, modo explicato, non reducatur : ergo in arbore à nobis statuta nullum genus desideratur, nul-

lum redundat.

#### Q V Æ S T I O VI.

#### De natura indinidui.

Vas individui definitiones adduxit Porphyrius in hoc cap. vt vidimus ibi, quarum explicationem in hunc locum remisimus. Ante omnia tamen aduertendum est Porph. non definiuisse individuum, quatenus est subiicibile respectu speciei: quia ex definitione speciei subiicibilis colligi facile poterat individuum sic sumptum esse; quod ponitur sub specie, vel de quo species pradicatur. Unde dicke definitiones procedunt de individuo secundum se, se non formaliter, ve respicit speciem.

Secundo pro earum intelligentia notandum est, in individuo duo inueniti, nempè naturam specificam, in qua conuenit cum aliis, & differentiam individualem, per quam talis natura redditor alteri communicabilis,

propriáque huius, & non alterius.

Sicut ergo ex natura specifica præcisa disserentia individuali, sumit intellectus sundamentum, et attribuat illi eniversilitatem, cámque apprehendat et prædicabilem de pluribus: quia et sic præcisa non est cuiquam illorum appropriata: ita ab eadé natura specisica, quando consideratur appropriata, & particularizata sumit intellectus sundamentum, et attribuat illi intentionem particularis, & individui; cámque apprehendat et prædiçabilem de eno tantum, idest de seipso.

51. Tertiò nota hinc fieri, quod sicut natura specifica potest significari dupliciter, videlicet nominibus prima intentionis, vt funt, homo, leo, equus, & c.& nominibus secunde intentionis, qualia sunt species, vniuersale, subiicibile, &c. ita etiam natura particularis, & individua potest dupliciter significari, nempè nominibus primæ intentionis, vt sunt persona, hypostasis, prima substantia. Petrus, bic homo, & similia, & nominibus secundæ intentionis, vt sunt hæc, individuum, singulare, particulare, & suppositum. (Sic enim sumitur nomen istad iuxta propriam, & prin zuam eius fignificationem, vt docet D. Th. 1. p. q. 29. art. 2. & in 1. dist. 26. q. 1.art. 1.ad 3.) luxta hunc ergo duplicem modum, quo natura singuleris significatur, (de quo videri potest S. Doctor q.9. de Potentia a t. 2.ad lecundum ) correspondent duz definitiones Porphyrij, vt communiter explicant eius interpretes. Prima enim, scilicet, indiniduum est, quod de une tantum pradicatur, convenit individuo secundò intentionaliter sumpro; secunda verd , videlicet, Cuius collettio proprietatum sic est in uno, ut nunquam in alio fiat, conuenic individuo primò intentionaliter, quamuis congruè etiam explicari posset secundo intentionaliter.

De quo videri potest Sanch lib.3-q. 19.concl. 4.

Quarrò circa hanc primam definitionem nota, eodem modo, quo in definitionibus prædicabilium diximus sup. d. 5. n. 44. definitum esse secundam intentiopem in concreto significatam; ita ve ipsa secunda intio sie res, quæ definitur, natura verò sie id; pro quo
supponet, & in quo exercetur definitio; sie etiam philosophandum esse in hac definitione individui. Itaque
definitum erit secunda intentio, à qua res denominatur individua, & singularis: naturæ verò particulares
erunt id, pro quo supponit, in quo exercetur definitio, absque eo quod detur al quid reale vinuocum illis commune, ver de natura genetica diximus disp. citata num. 54

52. Hanc ergo secundam intentionem individui concreto significatam definiute per negationem Arist.

1. Periher. c. 5. dicens Singulare est id, quod non est pradicabile de multis. Quod ipsum explicuit positiue Por-

phyr. dicendo: Indiniduum est qued de une tantum

Et veraque definitio facit hunc sensum, individuum est natura quædam, quæ ad seipsam, & non ad plura tefertur, & de scipsa, & non de pluribus prædicatur. Hoc magis constabit reducendo hanc definitionem, (sicut in aliis præstitimus) ad definitionem eiusdem intentionis in abstracto significatæ, quæ sic potest formari: Secunda intentio constitutiva individui est relatio rationis natura: qua tantum potest respicere seipsam relatione pradicabilitatis, seu qua nulla habet inferiora, de quibus sit pradicabilis.

Cùm enim individuum in serie prædicabilium sir sundamentum, cui cætera innituntur, & de quo prædicantur; consequens est, ve ipsum de nullo alio possie prædicari, nisi tantum de seipso; ac proinde ipsum non est prædicabile prædicatione documali, seu artisciali, ve soquitur Caiet. Sed tantum identica. & naturali,

53. Contra hanc definitonem in explicatam plura solent obiici argumenta, quæ ex dictis sicilè soluuntur. Videri possunt (si placet ) Mas. hic sect. 2. q.1. &c. 2. Sanch. lib. 3. q. 19. & alij. Hoc vnum quod difficiliùs est sufficiat in præsenti. Quia individuum verè prædicatur de pluribus : ergo fassum est, quòd de vno tantum prædicetur. Probatur antecedens: quia hæ sunt veræ medicationes: Petrus est individuum, Paulus est individuum. Similiter istæ, hoc individuum est individuum : ergo individuum verè prædicatur de pluribus.

Respondetur in his prædicationibus tantum prædicari secundam intentionem, que est omnibus communis, & quid vniuersale, non verò naturam particularem & proptereà prædicationes adduca, non sicut prædicationes individui, sed primæ pertinent ad quintum prædicabile; secundæ verð ad secundum. Siçut à simili cernitur in genere : nam ista piadicatio bomo est animal, est propria generis; si verò dices; animal est genus, est prædicatio accidentis; si autem dicas:boc genus est genus, est prædicatio speciei. Eodem ergo n cdo hæc prædicatio, Perrus est Perrus, est propria prædicatio individuissi verò dicas: Petrus est individuum, est prædicatio quinti prædicabilis: si autem dicas:hoc indiniduum est indiniduum, est prædicatio speciei. Nec inconvenit id quod elsentialiter est individuum, esse denominatiue speciem, vel accidens, sicut de genere explicuimus sup.disp.4.n. 61.

54. Quinto, circa secundam definitionem notandum est, nomen significans individuum primo intentionaliter sumprum, si illud significet determinate, id est, si in sua significatione includat determinatum individuationis principium, vt Socrates Plato, & huiufmodi verè definiri non posse; sicut neque ettam potest esse subsectum scientiæ, vt con muniter docent Diale-Cici. Et proptereà D. Th. 1. p.q. 2 9. Jart. 2. ad 3. dixit 2 Essentia est id quod significatur per definitionem: definitio autem complettitus principia species; non autem principia indini dualia. Vndè quoties individuum primo intentionaliter sumptum definitur, debet esse sub aliqua ratione communi, ve de individuo vago diximus sup disp. 4. n. 5 t. Que doctrina est expressa Angelici Doctoris q. 9 de potentia art. 2 ad 1 afferentis: Sicut nomen quod significat naturam est commune, & definibile, ve bomo, o animal; ica nomen quod significas naturam cum tali modo existendi; ut bypostasis, vei per-Sona. Illud verò nomen, quod in sua significatione includit determinatum individ ationis proncipium, non est commune, nec definibile,vi Socrates, & Plato.

55. In hac ergo definitione Porph. non definitur natura cum hoc, aut illo determinato modo essendi, ve significatur nomine Socratis, aut Platonis, sed natura cum particulari modo essendi, ve abstrahit ab hoc, vel

### Caput. III. de Differentia.

illo. Sic enim sumptum individuum primò intentionaliter habet sufficientem communitatem, vt possit desiniti. Et hoc modò desinitur prima substantia ab Aristot. in prædicamentis, vt ibi videbimus. Hoc etiam modo desinitur persona à Boëtio, quòd sit rationalis naturæ individua substantia.

Denique notandum est collectionem illam proprietatum, quæ ita est in vno indiuiduo, vt in altero reperiri non possir, explicari à Dialecticis his versibus.

Forma, sigura, locus, tempus, cum nomine, sanguis, Patria sant septem, quanon habet vinu; & alter. Per Formam intelligitur singularis conplexio. Figura vetò significat partium proportionem, & delineamenta. Locus, cam partem terra, vrbis vel domus, vbi quis natus est. Tempus vetò, ipsius generationis momentum; quo etiam spectat propria constellatio, seu syderum aspectus sub quo natus est. Nomen, quod cui que imponitur. Sanguis, prosapiam; Et tandem Patria prouinciam significat. Que omnia simul sumpta non possunt duobus conuenire, ve de se patet.

Hzc autem definitio, ve bene notat Sot. solum conuenit individuis substantiz. Nam hzc intendebat Por-

phyr.præcipuè definire.

# 

De Differentia.

#### SVMMA TEXTVS.

Arvi hoc duas continet partes in pri-ma enumerat Prophy, quinque divisiones differentiz: in secunda totidem assignat definitiones. & Prima diuisio est, differentia alia est communis, vt sedere, & currere : alia propria, vt ceruleus oculorum color, aut risibile: alia propriissima,per quam scilicet res constituitur in sua essentia, & distinguitur essentialiter ab aliis, vt rationale in homine. & Secunda divisio. Differentia alia facit diuersum per accidens, ve communis & propria: alia diuersum per se, vt propriissima. Vel clariùs secundum Perionij translantionem, alia facit dinisum & varium, vt communis, & propria: alia facit omnino alind, ve propriissima. g Tertia divisio. Differentia, alia separabilis vt moueri, & quiescere : alia inseparabilis, vt aquilinum& simum rationale & irrationale T Differentia inseparabilis rursus dividitur (& est quarra divisio: & hæc est de substatia rei, neque suscipit magistaut minus : alia per accidens, vt aquilinum, & simum & hæc solum facit diuersum, potéstque suscipere magis, & minus. Tandem differentia per se subdividitur quinta, & vltima divisione: nam alia est divisiua generis, ve rationale, & irrationale respectu hominis : alla constitutiua speciei:vt sensibile respectuanimalis, & rationale respectu hominis.

2 In secunda parte definit dissentiam, quinque desinitionibus. Prima est: Dissentiaest id, que species excedit genus. Contra quam mouet argumentum: nam vel genus continet disserentias, vel non: a primum ergo iam species per disserentiam nou excludit genus, imò eadem res contrarias formas habebit; si secundum, vnde ergo species disserentiam habet? nam ex nihilo nihil sit et responder, genus continere in potentia omnes disserentias, actu verò nulla, se sic neque sieri ex nihilo, sed ex potentia generis neque dari actu duo contraria in eadem re. Quia verò species continet actu disserentiam, quam genus tantum continet in potentia: inde est quod actu species per disserentiam excedat genus. Secunda desinitio est:

Differentia est, qua pradicatur de pluribus differentia est im specie in quale quid Tertia est : differentia est id, quo ea, qua sunt sub codem genere separat. To Quarta est: Differentia est id, quo singula different. Quinta, & vltima definitio, quam tradit Porphyr. exactius (vt ipse inquit) pertuadans ea qua ad differentiam pertinent, est: Differentia est, quia ita singula differentiat, vt pertineat ad substantiam, o rationem, sisque pars rei, cuius est differentia.

### NOTATIONES, ET DVBIA. circa literam capitis.

Lura ex his, quæ Porph docet in hoc cap. sumpsit ex Arist. nam vltima diussio disferentiæ traditur 2. Poster. c. 14.8c 1. Topic. 7. & lib. 6. c. 3. Simililiter, quòd genus contineat disferentias in potentia, preter locum sup. 5. c. 70. adductum, docet etiam 4. Topic. c. 2. & 7. Metaph. c. 12, Prætereà disferentias prædicari in quale quid, habetur 4. Topic. c. 2. & alibi sæpè. Et tandem quòd disserentiæ propriissimæ, seu essentiales non suscipiant magis & minus docet Arist. 6 Topic. c. 3.

lam verò circa has diuisiones, & definitiones multa solent in præsenti dubitari, quæ vel constant ex dictis circa alia prædicabilia, vel sunt parui ponderis, & ideo illa breuiter in his motationibus explicabimus.

Primò ergo notandum est, quòd differre, seu differensia, si vim nominis, vi in præsenti sumitur, attendamus significat distantiam, distinctionem, seu diuersitatem inter aliqua. Sumitur autem dupliciter, vt ex doctina Arist. Metaph. text. 15. docet & probat D. Th. ibid. lect. 12. & 1.9.3. art. 8. ad 3. lib. 1. contra Gentes cap. 17. & alibi sæpè.

Primò enim sumitur late, & improprie pro quacumque diuersitate, aut distinctione aliquotum ad quod non requiritur, yt in aliquo vno conueniant. Quo sensu prædicamenta, ipsásque differentias dicimus inter se differre; cum tamen sint primò diuersa vt instà constabir.

g Secundò sumitur propriè, pro diuersitate corum, que in aliquo vno conueniunt, seu prove importat ca que non se ipsis, sed aliquo alio inter se disserunt. Vnde etiam nomen, disserunta, applicatum est ad significandum principium huius distinctionis, seu gradum illum, per quem vnum dissertab alio; & sic sumituri professi

tur in prasenti. 4 Secundò circa 1. divisionem notandum est non dici aliquid differentiam communem, quia actu inueniatur in vtroque extremo scilicet in re quam distinguit & in re à qua distinguit; hoc enim est manisesta implicatio: siquidem sessio non distinguit sedentem ab alio vel à seipso sedente sed ab alio, vel à se ipso non sedente. Dicitur ergo differentia communis: quia est accidens neutri extremorum proprium, & vicissim potestvtrique accidere:sicut è contra, non dicitur aliquid d fferentia propria, aut propriisima præcise, quia non inuenitur in altero extremo, respectu cuius exercet rationem differentiz; sed quia cum vna sit propria passio, & altera constitutiuum essentiale; sie inueniuntur in vno extremo vt non possint esse in altero, respectu cuius exercent rationem differentiz. Qualis autem sit ista divisio, explicabitur in disputatione.

5. Tertiò circa 2. divisionem notandum est non esse subdivisionem præcedentis, imò neque novam divisionem: nam differentia communis & propria coincidunt cum differentia per accidens; seu quæ facit diversum & varium: differentia verò propriissima coincidit cum differentia per se, seu quæ facit aliud. Ve au-

Digitized by Google

tem

ad 4. éstque certissima : nam homo propriissime est aljud ab equo : secundam verò tradit in 2 dist. 21.q. 1. art. 1. dicens, non omne, quod est aliud à Socrate, esse aliud ab homine, qui a scilicer Petrus, est aliud à Socrate, & tamen non est aliud ab homine. Et quia in essentia divina neutra diversitas reperitur; ideò neutro modo frius dicitur alind à parre. Potest tamen adiective diei aliud suppositum, vel alius, aut alter, quia fic folum fignificatur divertitas suppositi, seu personæ.

Quamvis autem ly alind, vtramque acceptionem admittat, & vtroque modo sumatur ab Arist. 2. Physic. Porph tamen, & Dialectici in hac divisione sumunt ly, alind in prima acceptione tantum, & sensus est, quod differentia propriissima facit diversitatem formalem. Cùm enim sir constitutiua essentie, distinguit eam essentialiter ab omnibus aliis, quod non habent diffeientia communis, & proptia, que cum sint extraessentiam, tantum destinguunt accidentaliter rem, euius sunt differentiæ. Et hoc significavit Porphyr. dicens, has differentias facere diversum, ac varium, seu alteratu, ve vereit Boët, que nomina tantum lignificat diversitatem accidentalem. Videatur Sanch. 1.3.q.20.

Addit etiam Porphyr. circa hanc divisionem, quod d fferentia faciens aliud dicitut specifica, differentia vero faciens diverlum, seu varium simplicitet appellatur differentia. Quod non ob aliquam dignitatem, aut perfectionem huius differentiæ dictum est, sed potius ob eius ignobilitatem, & imperfectionem, vt ex B. Alberro notant benè Sot. & Mas. hîc, eo sensu quo bruta absolute, & sine addito solemus appellate animalia, & generaliter nomen generis, alio addito solet tribui Speciei imperfectiori.

6 Circa tertiam, & quartam divisionem, nihil se offert notandum : nam ferè coincidunt cum pezcedentibus.

Circa vltimum verò benè notat Sot. hîc., posse dupliciter intelligi. Primo, ita ve membra eius indicent diversas differentias, & sit sensus, quod eiusdem generis est differentia constitutiva; & divisiva; animal enim constituitur per sensibile, & dividitut per rationale, & irrationale, & idem est de aliis generibus.

- g Secundò membra illa dividentia possunt indicate diversas rationes formales eiusdem differentiæ; ita vt sit sensus, eandem differentiam verbi gratia tationale, secundum vnam rationem formalem esse constitutivam speciei, scilicet hominis; & secundum al:am elle divisivam generis, scilicet animalis, & vterque sensus verus est,& veriusque exempla subiungit Porph licet hic secundus sit magis ad rem, & intentum cius.
- Tandem DVBITABIS : an sit verum id, quod Porph. addit,scilicet differentias per se, seu proprissimas non suscipere magis, & minus. J Dubium hoc propriam sedem habet cap. de Substantia, breviter tamen cum communi sententia respondetur affirmative, que elt expressa sententia Arist. 8. Metaph. rext. 10 vbi terum essentias comparans numetis, ait: Quemadmodum de numero ablato, vel addito aliquo, ex quibus numerus est, non est amplius idem numerns, sed diversus, etiamsi minimum auferatur, aut addainr : ita neque definitio, neque ipsum quid erat esse, ern amplius, ablato aliquo, vel addito. Idem docent Caier. Iabel. Sot. & alij, quos refert, & sequitur Rub. hic qu. 3.

Fundamentum est : quia essentiæ consistunt in indivisibili, iuxta commune Metaphysicotum axioma, cuius rationem reddit optime D. Thomas, 1.2.quæst. 32. artic. 1. nam illud secundum quod aliquid sottitur speciem, seu à quo accipit specificationem, oportet elle fixum, & Rans, & quasi indivisibile, ve ita res Colleg. Compl. Logica.

specificata, habeat determinatam, & certam essentiam; cuius manifectum lignum est, quòd prædicata essentialia non dicuntur de speciebus secundum magis, & minus. Cum ergo differentiz essentiales sint constitutiva retum in propria essentia, & gradu certo entis, planum fit confistere in indivisibili, ac proinde non suscipere magis, & minùs.

#### ፙፙቚ**ፙ**፧ፙቚ፧ቚፙፙፙዂዀፙፙፙፙ DISPVTATIO

De Differentia, tertio prædicabili.



VIA de Universali quod est genus respectu differentiæ, satis egimus in præcedentibus: ideo vt hoc tertium prædicabile comprehenderemus, iuxra methodum su-

prà disp. 5. num. 56. præscriptam, solum restabat in hac disput. cognoscere quid sit natura constitutiva, seu contractiva, unde sumitur essentialis eius differentia, quod ostendunt quastiones, quas de differentia, primo intentionalitet sumpta postea instituemus. Sed quia ex vna parce, prima illa divisio differentiæ à Porphyr. tradita, habet specialem difficultatem: ex alia verò quamvis de differentia constet esse vniversale, non tamen constat respectu cuius habet istam vniversalitatem: an scilicet speciei, vel respectu individuorum: ideò veramque istam questionem oportuit aliis præmittere.

#### QVABSTIO

Qualis sit prima divisio disserentia, vbi de divissionibus eius.

Vpponendum est ante omnia, divisionem istam differentiæ in communem, propriam, & propriilsimam else adaquatam, ve docent communiter Dialectici. Quamvis de hoc aliqui dubitaverint, quorum meminit Sanch. lib. 3. Logicæ, qu. 23.

Probat autem eius sufficientiam Mas, hic sectione prima, quæst. 2. perfacili argumento : quia quidquid verè differt ab alio, vel differt secundum essentiam, vel-lecundum accidentia : si primum, erit differentia propriissima, seu essentialis: si secundum, vel est accidens proprium, & sic erit differentia propria, vel est accipens commune, & le erit differentia communis: ergo prædicta divisio est adæquata. Videatur noster Dic. à Iesu hîc qu. 3.

Est tamon contra hoc vulgate argumentum sumptum ex differentia individuali, que quidem vecè est differentia, vt patet: & tamen non est propriissima; cum non faciat differre essentialirer : neque est propria, aut communis; siquidem Petrus & Paulus inter se, non accidentaliter tantum, sed substantialiter diflinguontur.

Respondetur tamen, omissis aliis solutionibus, in prædicta divisione foium dividi differentiam, qua aliquo modo potest pertinere ad hoc prædicabile, quæ scilicet potest subite intentionem universalis, & prædicabilis : quod non haber differentia individualis, vt patet. Et ideò propriè, & per se neque continetut sub diviso, neque sub aliquo membrotum dividentium. Potest tamen aliquo modo reduci ad differentiam propriissimam ex ea parre, qua facit differre substantialiter, & sumitur radicaliter ab vna parte lubstantiæ in quo assimilatur differentiæ propriis-

# Disp. VII. de Differentia. Quast. I.

simz. Licet, ex qua parte sumitur etiam à quantitate inxta doctrinam D. Thom.in dest. 26. quast. 2. art. 2. & 4. dist. 11. quast. 1. art. Quastiunc. 3. ad 3. & alibi sapè, interdum talis differentia appellatur accidentalis: & provt sic reducitur quodammodo ad communem: quia quantitas est accidens commune vt disp. 9. ostendemus.

9. Hoc supposito, pro explicatione quæstionis nocandum est quadiuplicitet posse sieri compatationem
inter divisum, & membra dividentia huius divisionis, Primò si tam divisum, quam membra dividentia sumantur primò intentionaliter pro naturis denominatis. Secundò, si divisum sumitur pro natura denominata, & membra dividentia pro secundis intentionibus. Tertiò, è contra, Et tandem Quarro, si tam divisum, quam membra dividentia sumantur secundò
intentionaliter.

Primo modo cerrum est divisionem non posse esse vninocam, sed analogam : siquidem naturz ista denominatæ diuagantur per omnia ptædicamenta. Setundo etiam, & tertio modo certum est divisiones effe subiecti in accidentia: & accidentis in subiecta. Neque de hoc est difficultas inter Doctores. Quotum tamen quidam inquirunt; an ex aliquo ex his modis sumpserit Porphyr. 1stam diuisionem. Quibus respondendum est probabiliter posse explicare hoc tertio modo. Sed multò probabilius est tam divisum, quam membra dividentia sumpsisse vitimo modo scilicet secundo intentionalizer : tum quia sic explicant communiter Doctores hanc divisionem: tum etiam quia nomen differentia,vt in prælenti sumitur,est terminus secundæ intentionis, seut genus spe-cies, & alia tum denique quia sie diuisio ista proprie per le pertinet ad Logicam, tam ex parte divist quam ex parte membrorum dividentium. Et ita sensus divisionis erit : secunda intentio differentiæ alia est, que facit disserre communiter, alia propriè & alia proprii me. In quo sensu dubitatur à Dialecticis, qualis fit ista diumo.

ro. Relica sententia torum, qui dixerunt dinifionem esse purè æquiuocam, quam satis constat esse falsam. Ofia hîc quæst. 1. art. 2. Cabero tract. 3. disput 4. dub. 2. & alij Moderni per oppositum contendunt diuisionem esse vnivocam, & generis in species.

Quorum fundamentum est : quia non obstante, quod ex quinque intentionibns prædicabilium, tres priores sint rationes prædicandi essentialiter, adhuc vniuerfalitas est quid vniuocum, & verum genus respectu omnium: ergo etiamsi ex intentionibus harum differentiarum, altera faciat diffeire communiter, alia propriè, & alia proprii simè : adhuc secunda intentio differentia erit vniuoca, & genus respectu illarum. Probatur consequentia: quia ideò connenientia illarum quinque intentionum est vninoca : quia omnibus verè, & simpliciter conveniresse rationes prædicandi de plutibus : neque id habet vna per habitudinem, aut dependentiam ab alia, vt suprà disputatione 4. numero 38. dicebamus. Sed eodem modo convenit istis intentionibus esse rationesdifferendi; siquidem etiamsi non daretur differentia, propriissima, adhuc aliz essent d fferentiz: ergo,&c.

11. Confirmatur primò; quia quamvis accidens dependeat à substancia, ideò substancia, & accidenti physicè loquendo nihil detur commune vniuocum, hoc tamen non tollit, quominus æqualiter denominetur à secunda intentione generis, & vniuocè in illa conueniant. Ergo quamuis differentia communis, & propria physicè loquendo, aliquo modo dependeant à proprissima, & provt sic non conue-

niant vniuocè cum illa; adhus secunda intentio differentiæ potest esse illis vniuocè communis.

Confirmater secundo: quia quando intellectus comparat albedinem, aut risbilitatem, Potto, &c Paulo, vt id, per quod distinguuntur ab Æthiope , & equo, verè tribuit illis naturis intentiones vniveris lium. Sed tales intentiones propriz, & stupliciter non pertinent ad primum, & secundum pigdicabile, ve pater: neque ctiam ad quartum, & quintom: siquidem per talem actum non cognoscitur risibilitas, ve quid profluens ab essentia : neque albedo vt quid contingens in quo consistunt propriz rationes quarti, & quinti prædicabilis. Ergo tales intentiones propriè, & simpliciter pertinent ad tertium prædicabile, probatut consequentia quia tales intentiones proprie, & simpliciter debent pertinere ad aliquam speciem relationis rationis: non ad aliam nisi ad hoc terrium przdicabile: ergo, &c. # Hzc & alia argumenta, que solent fieri pro hac opinione, eam probabilem efficient, sieque illam censuit Medina, ve testatur Sanchez postea citandus. Sed non ided discedendum est à communi, & recepta senten.

o2. Dicendum est ergo divisionem istam, etiam secundo intentionaliter sumptam esse analogam. Hac suit Veterum sententia cum Avic. in sua Logica. Quam etiam desendant Beatus Albertus tract. 5. in Porphyr. cap. 2. Iabel. Caietan, & Sor. in commentatio husus capitis. Mal. sectione 1. quast. 3. Medin. quem adducit, & sequitur Sanch. lib. 3. quast. 22. & communiter Thomista. Quibus etiam consentium Scot. hic quast. 2. & alij Moderni.

Fundamentum est, qui sola intentio differentia propriissime simpliciter participat rationem differentialitatis : ipsaquesola constituit hoc tertium prædicabile: ergo aliz intentiones differentiz communts, & propriæ solum, possunt conuenire cum illa analogice in esse differentialitatis. Consequentia patet, Antecedens verò probatut, quia propria ratio differentialitatis, secundum quod confiltuit hoc tertium prædicabile, per quam distinguitur ab aliis intentionibus aliotum prædicabilium consistit in hoc, quod sit vniuersalitas nature, constitutiuz, seu contractiuz, ve diximus dis. 4. numero 41. Estque latis per le manifestum cum differentia comparetur generi, ve acus potentiz, seu vt determinatum indeterminato, vt etiam ex D. Thom. vidimus disput f. numero 61. Esse autem vniuersalitatem nature conftitutiue, seu contractiue, non potest simpliciter conuenire intentionibus differentiæ communis & proprie, sed solum intentioni differentiæ propriistimæ: siquidem id quod est simpliciter actus seu constitution ; debet esse in eodem genere cum potentia cuius est actus constitutiuum alias ex veroque non fieret ve per se paret inducione. Cum ergo sola differentia propriissima sit in codem genere cum genere, quod constituit; differentia verò communis, & propria sint extra, & faciant cum illo compositionem accidentalem : planum fit solam differentiam propriistimam esse simpliciter actum, & constitutionm respectu generis: ac proinde ipsam solam simpliciter pertinere ad hoc prædicabile.

13 Confirmatur quia contraria sentenția euertit totam sere doctrinam de his prædicabilibus, à Dialecticis communiter receptam: ergo non est admittenda. Probatur antecedens: quia omnes enumerant dissertiam inter prædicabilia essentialia, & hac via probant sufficiențiam quinarij

numeri prædicabilium. Adduntque differentiam, non prædicari omnino in quid, neque omnino in quale, sed medio modo, scilicet, in quale quid : quia quantum ad tem significatam est de substantia seu essentia rei, ex modo verò significandi sumitur vi accidens, seu adiacens ipsi rei, ve magis explicuimus disp. 5. numero. 12. Item fere omnes asserunt has quinque intentiones esse species infimas vniuersalitatis. Quæ omnia, & alia his similia directe pugnant cum prædicta sententia, ve consideranti parebit. Maneat ergo, quòd ficut sub genereitate, specieitate, aut proprietate non collocantur per se, & simpliciter, sed secundum quid tantum & per reductionem illæ intentiones, quibus intelleaus denominat ca, que secundum quid tantum sunt genera, species, aut propria, qualia sunt entia incompleta: ita similiter sub differentialitate non continentur per se,& simpliciter intentiones, quibus intellectus denominat ca, que lecundum quie tantum funt differentie, nempe communis, & propria.

14. Ad fundamentum contrariæ sententiæ, neganda est consequentia. Ad cuius probationem respondetur quia sublata disferentia proprissima, per
locum intrinsecum auferretur tettium prædicabile,
tam physicè, quam logicè loquendo: quia tune nihil esset quòd intra idem genus posset esse simpliciter actus & constitutiuum respectu generis; & consequenter neque simpliciter denominari differentia.
Quod tamen non contingit in prædicabilibus essentialibus respectu accidentalium, vel è contra, vt consideranti patebit. Et ideo rario vniuersalis potest esse.
illis omnibus vniuoca, non verò ratio differentiæ istis

tribus.

Ad primam confirmationem similiter respondetur negando consequentiam. Et racio disparitatis est: quia quamuis accidens sit ens, & essentialecundum quid comparatione substantiæ: vnumquodque ramen intra suum genus habet, quidquid requiritur ad fundandas intentiones generis, speciei, vel differentiz: quia vtrobique essentia continet plures, perfectiones, & gradus habentes rationem actus & porentie, & compositi intra idem genus : & ideò tam in substantiis, quàm in accidentibus proprie, & simpliciter reperiuntur perfectibilis, perfectiui, & perfecti : & per consequens vera genera, d'fferentia & species. At verò differentia communis, & propria etiam respectu eius cuius sunt differentiæ, habent rationem actus extranei, & alterius generis, faciuntque cum illo compositionem accidentalem: & ita non habent quidquid requiritur ad fundandam intentionem constitutiuam huius tertij prædicabilis, vt explicatumest; ac proinde secundum quid tantum, & reductiue possunt ad illud pertinere.

15. Ad secundam confirmationem, concessa maiori, & minori, neganda est consequentia. Committitur enim ibi fallacia, à dicto secundum quid, ad dicum simpliciter. Ad probationem autem dicimus, quod quandocumque intellectus comparat aliquid incompletum habens modum generis, aut speciel respectu suorum inferiorum , vt quando animam apprehendir vt genus respectu vegetatiuz, & sensitiuz; aut pundum yt speciem respectu huius & illius punci : vel quando comparat differentiam communem, & proptiam, vt albedinem, & risibilitatem respectu Petri, & Pauli : per tales actus resultant in hujusmodi naturis intentiones quedam, que in suo genere sunt quid imperfectum, & extra rectam lineam proprij prædicamenti : ad eum modum quo

Colleg. Compl. Logica.

de embrione, & cadauere in genere substantiæ docer D. Tho. 1. de generatione sca. 8. Qu o sit ve sicut embrio ad nullam speciem substantiæ per se pertinets sed reducitur ad speciem animalis: sic intentiones istæ propriè, & simpliciter non pettinent ad prædicabilial; sed secundum quid tantum, & per reductionem.

16. Circa definitiones autem differentiz aduertendum est Porphyr. adduxisse omnes illas, quibus tunc solebat definiti differentia. Vnde non est necessarium quamlibet definitionem esse in re distinctami ab alia, aut explicare diuersam persectionem, seu munus differentiz, ve paret in tertia, & quarta, quæ inter se parum, aut nihil differunt. Quia verd aliquæ ex illis quinque definitionibus possunt accommodari differentiz communi, & propriz : aliunde sutem sola differentia propriissima pertineat ad hoc prædicabile, vt explicatum est : ideo Porphyr. in vltima definitione quali corrigens illas & limitans, vt folum conuemant differentiz proptissimz, addit illam particulam, scilicet, quod pertineat ad substantiam, & rationem, stique pars rei, &c. Propter quod etiam omnes has definitiones ad duas possumus reduceres nempe ad secundam, & vitimam : quæ adæquate gonueniunt differentiæ proprissimæ. Ex quibus hæc vitima est essentialis, coincidirque cum es, quam suprà disp. 5- n. 52. diximus formandam esse ex definitione essentiali sui abstracti, ve consideranti patebit. Neque in hoc est amplius immorandum.

Secunda definitio, scilicet Differentia est, que pradicatur de plurihus differentibus specie in quale quid, est descriptiua, vi constat ex dictis disput, citata, num 15; Quare autem Porphyrius addiderit illam particulam à differentibus specie: vel an hæc definitio conuente possit differentiis insimis, de quo est celebris controuersia inter dialecticos, examinabitut insia

quæst. 3.

#### Q V E S T I O II.

An differentia sit universalis per ordinem ad speciem, quam constituit, vel per ordinem ad individua.

Tiulus difficultatis loquitur de differentia insima: hæc enim tantum potest comparari ad speciem, quam constituit, & ad individua eius. Sensus tamen, & resolutio quæstionis generalis est ad differentiam insimam, & subalternam: quia proportionabilis est de vtraque difficultas. Quare de differentia insima, verbi gratia rationali, inquirimus: an sit vniuersalis per ordinem ad speciem, cum qua conuertitur, nempè bominem; ita vi hæc prædicatio; homo est rationalis, sit prædicatio huius prædicabilis: & similiter de differentia subalterna, vt sensibile, an sit vniuersalis per ordinem ad speciem subalternam, scilicet animal: vel solum habeant rationem vniuersalis, illa respectu individuorum, & ista respectu specieium sibi inseriorum.

Prima sententia vtrumque negat, contendens dissertiam non constitui in esse vniuersalis, neque per ordinem ad speciem, neque per ordinem ad induidua, sed per ordinem ad propria inferiora, vtrationals (ait hæc opinio) non constituitur in esse vniuersalis respectu hominis, neque respectu Petri, & Pauli sed respectu huius, & illius rationalis. Hanc sententiam absque Auctoribus resert Sanch, lib. 30. q. 28. ¶ Et sundamentum eius estiquia vniuersale est

correlatium particularis: ergo vnumquodque vniuerfale habet proprium particulare. Sed proprium particulare rationalis non est homo, nec Petrus; cum hi sint correlatiui generis, & speciei: ergo proprium particularerationalis est hoc aut illud rationale; ac proinde respectu horum constituetur in esse vniuersalis, non verò respectu speciei, & individuorum.

18. Secunda sententia assirmat disserentiam vere esse vniuersalem per ordinem ad speciem, quam constituit ita vt hæc prædicatio, homo est rationalia, sit propria huius prædicabilis. Sic indicant Caiet. Soc. & Tolet inhoc cap. The Potestque suaderi primò: quia disserentia, formaliter quatenus talis, est vniuersalis: sed disserentia constituitur in esse talis per ordinem ad speciem: si quidem prout sic dicit esse constituitum eius: ergo per eundem ordinem constituitur in esse vniuersalis.

Respondebis sortè maiorem esse fassam: quia sicut homo sormaliter quatenus rationalis: non est animal: ita disserentia, sormaliter quatenus tale vinuersale, non est vinuersalis. Et ideò, licet quatenus disserentia,

respiciat speciem: non proptered constituetur in esse

vniuersalis per ordinem ad illam.

Sed contra: quia iam sequeretur, quòd differentia non solum quatenus vniuersalis, sed neque etiam quatenus differentia est, respiceret speciem; quod tamen patet esse falsum: ergo, &c. Probatur sequela, quia sicut vniuersale, vt sic, respicit inferiora vt sic; ita talè vniuersale debet respicere talia inferiora: ergo iam differentia non constituetur in esse talis vniuersalis per ordinem ad speciem: quæ est illiæqualis: sed per ordinem ad speciem: quæ est illiæqualis: sed per ordinem.

nem ad lua propria inferiora.

Secundò probatur eadem sententia: quia quodlibet vniuersale constituitur in esse vniuersalis per ordinem ad ea, de quibus immediate prædicatur: sed differentia immediate prædicatur de specie, & media specie de individuis, ergo differentiam in esse vniuersalis potius constituitur per ordinem ad speciem, quam per ordinem ad individua. Minor, & consequentia constant Maior autem probatur: quia genus non constituitur proxime in esse vniuersalis per ordinem ad individua, licer de illis prædicetur, sed per ordinem ad species, non alia ratione: nisi quia de superficiebus immediate prædicatur, non verò de individuis.

Confirmatur quia prædicatio, bomo est rationalu, est prædicatio directa, & formalis: ergo est aliculus prædicabilis. Sed non potest esse alterius nisi differentiæ, ve petet: ergo differentia verè constituitur in esse vniuersalis per ordinem ad speciem, quam

constituit.

19. Nihilominus dicendum est primò propria inferiora differentiz, verb. gra. rationalis, non esse hoc, aut illud rationale, sed individua speciei, scilicet Petrum & Paulum. Hzc conclusio est communis inter Dialecticos, & probatur : quia differentia prædicatur de pluribus in quale quid : sed rationale non prædicatur de hoc, & illo rationali in quale quid, sed omninò in quod: ergo respectu illorum non habet rationem differentiæ; & consequenter neque tales prædicationes pertinent ad tertium prædicabile. Maior, & consequentia constant. Minor verd probatur: quia animal, quod in se genus est, quando prædicatur de individuis genericis; nempè de hoc, & illo animali, ex modo prædicandi induit conditionem speciei; non alia ratione nisi quia tunc prædicatur de inferroribus ve tota eorum essentia, quod proprium est speciei, ve diximus suprà disp.6. num. 12. Sed quando rationale prædicatur de hoc, aut illo rationali, prædicatur ve tota ellentia talium inferiorum. Ergo respectu corum induit conditionem speciei, & prædicatur omnino,in quid:etjamfi in le sit differentia.

20 Dicendum est secundo differentiam infimam non constitui in esse vniuersalis per ordinem ad speciem, sed per ordinem ad individua : & idem proportionabiliter est de differentia subalterna. Hanc conclusionem indicat label. in hoc c. & defendunt Oña hîc q.1. ar. 2. noster Didacus, dis.8. q. 2. & latè & optime Sanch.lib.3. q. 25. qui plures alsos adducit. Colligitur ex D. Th. 1. Posterio.lea.1 3. vbi affirmat differentiam vltimam nullo modo effe in plusquam speciem, quod tamen necessarium erat vt esset vniuersalis respectu speciei Et tandem id planè docuit Porph. in hoc c.dum definit differentiam, non in ordine ad vnam speciem, sed per prædicari de pluribus inferioribus:& cap.præcedenti,dum enumerans modos prædicationis directe inquit: Nam aut paria de paribus. ve binnibile equo : aut masora de mineribus pradicensur oporter. Constat autem prædicationes universalium esse illas, in quibus maiora de minoribus prædicantur: ergo aliz pradicationes, in quibus paria de paribus prædicantur non pertinent ad prædicabilia. Et huiusmodi est differentia respectu speciei; ve pater in exemplo Porphyr.

Ratione etiam probatur: quia vniuersale est natura vna dicens ordinem ad plura inferiora: sed species non est quid inferius ad disserentiam: ergo differentia non est vniuersalis respectu speciei. Maior constat. Minor verò probatur: quia superius ex Arist. in postprædicamentis est id, à quo non valet subsistendi consequentia: sed à differentia ad speciem valet consequentia & contra: et go differentia non est su-

perior respectu speciei.

21. Respondebis primò; quod licet Physicè disserentia sit æqualis cum specie, Logicè tamen, & inquantum prædicabilis, est superior ad illam: quia prædicatione formali disserentia prædicatur, tum de ipsa specie; tum etiam de individuis; cum tamen species prædicatione formali, tantum prædicetur de individuis: hoc sussicit, ve disserentia sit vniversalis respectu speciei.

Sed contra: quia iam sequeretur nullam esse prædicationem æqualis de æquali, Logicè loquendo, contra dictum Porh. & contra communem sententiam Dialecticorum, qui in libris Posteriorum, non solum tales prædicationes admittunt, sed eas asserunt aptiores esse ad persecussimmen demonstrationem:

ergo, &c.

Præterea : & quia vniversale tantum est superius Logicè loquendo respectu eorum, à quibus abstrahitur abstractione vniuersalissed differentia non abstractahitur ab specie abstractione vniuersali , sed tantum abstractione formalitergò respectu speciei non est quid superius Logicè loquendo. Maior constat , & probatur minor: quia ab illis abstrahitur aliquid abstractione vniuersali que immediate vnit in vna ratione & in quibus multiplicatur per abstractionem: sed differentia non vnit in vna ratione speciem cum individuis; neque per contractionem multiplicatur in specie, & individuis, sed solum in individuis, vt patet: ergo &c.

22. Secundo respondebis disserntiam, quando prædicatur de specie, virture prædicati de plutibus, quæ in specie continentur, & sta prædicatur de specie æquiualere plutibus prædicationibus de indiui-

duis.

Sed contrà: quia talis virtualis continentia non sufficit ad veram prædicationem vniuersalis: ergo, &c. Probatur antecedens: quia sicut vniuersale est simpliciter vnuni, ita dicit ordinem ad multa, quæ simpliciter sint multa; aliàs non salvaretur propria abstractio, & superioritas, quam requirit vniuersale.

Sed individua prove virtute continentur in specie non sunt simpliciter multa, sed potius simpliciter virum; siquidem, teste Porph participations speciei plures homines sunt virus homo, ergo disterentia non potest esse virute contineat individua.

Secundò impugnatur eadem solutio: quia quando disserentia prædicatur de specie; tunc species formaliter loquendo mon est prædicabilis, sed subsicibilis, ve constat ex dictis, ergo formaliter
prove sic, non continet virtute inferiora. Probatur consequentia quia sicut de ratione prædicati formaliter prove sic, solum est continere in potentia subiecum; ita de ratione subiecti formaliter prove sic solum est actu continere prædicatum:
ergo quæliber continentia potentialis respectu inferiorum est extra rationem sormalem subiecti, seu
subiicibilis. Ergo quando differentia prædicatur de
specie; tunc species sormaliter loquendo vel non habet,
velsaltem non exercet continentiam potentialem individuorum; est per consequens hæc non potest sacere,
ve disserentia sit vniversalis respectiv speciei.

23. Ad fundamentum primæ sententiæ responderur, quod sicut vniversale non solum dicit naturam, seu zationeni, quæ prædicatur, sed etiam relationem piædicabilitatis ad inferiora ita particulare non solum dicit naturam, seu rem, de qua vniuer-sale prædicatur, sed etiam relationem subiscibilitatis ad superiora: & mediis his relationibus vniuersale, & particulare sunt correlativa. In hoc ergo sensu verum est vnumquodque vniuersale, habere proprium particulare: quia nimirum vnumquodque Vniuersale, respicit inferiora habentia peculiarem tationem sublicibilitatis ad ipsum. Vnde eadem res, v. g. Petrus vt relatione subiicibilis respicit totam essentiam; est proprium particulare speciei: nt verò alia relatione subiicibilis respicit constizurinum suz essentiz, est proprium particulare differentiæ: vt verò alia telatione respicit naturam quandam profluentem à sua essentia, est proprium particulare proprij: & sic de aliis. Quo sic: vt diuersa vniuersalia petant diuersa parricularia, non materialiter, & inesse rei, sed formaliter, & inesse subiicibilis.

24. Ad argumenta secunda sententia tespondetur. Ad primum benè ibi responsum est : quæstione 4. oftendemus, nulla differentia includit genus. Ad replicam autem codem modo respondetur, verum esse, quod differentia, quatenus tale universale, respicit talia inferiora. Sed sicut per ly, tale uninersale, importantur duo, scilicet ratio communis, voiversalis & talitas, seu disserentia contrahens : ita similirer per ly Palia inferiora, importantur duo, scilicer inferiora vt sic, & talitas inferiorum. Quare sicut talitas vniuersalis non includit in se vniuersale ve sic ; ita talitas inferiorum non includir in se inferiora ve sic : Ex quo tandem sit , quòd sicut ratio propria differentiz, per quam contialitut vinuersale vi sie, scilicet esse persectiuam, seu constitutiuam, sumitur per ordinem ad speciein, quam constituit; ita etiam illa specialis ratio, per quam inferiora vt sic contrahuntur, vt sint propria inferiora differentiz attenditur respectu speciei, enius differentia est constitutiua.

Ad secundum distinguenda est maior. Si enim sensus sit, vniuersale constitui in esse vniuersalis per ordinem ad ea, de quibus prædicatur immediate, qua ratione est vniuersale, concedenda est; neganda verò, si prædicetur immediate, non vt vniuersale, sed alio modo. Disserentia autem, qua ratione vni
Colleg. Comp. Logica.

versalis est, non prædicatur immediate de specie sed tantum de individus: ideò quamvis Petrus, & Paulus sint rationales, quia sunt homines; tamen rationale non est vaiuersale, quia respect hominem, sed quia respect Petrum, & Paulum Valdè enim diuers sa sunt quòd Petro conuentat esse rationalem, quia est homo, & quòd rationali conuentat secunda intentio vniuersalis: quia respect hominem. Primum est verissimum; secundum autem omninò falsum, ve ex dictis patet.

25. Ad confirmationem respondetur non omnes prædicationes directas pertinere ad quinque voinersalia, sed solum illas in quibus maiora "de minoribus, prædicantur, ( si cætera necessatia adsint.) Præter quas constat plures alias esse directas, in quibus paria de paribus prædicantur. Quæ per se pettinent ad prædicabile de vno tantum, vt diximus suprà disp. 2.n. 46. g Si autem inquiras: quomodo appellanda sint ista prædicationes in quibus differentia, & proprium prædicantur de sua specie Respondetur graues auctores cas appellare prædicationes tertij, & quarti pradicaii: quia in illis prædicantur res quæ alias, si comparentur ad inferiora, funt tertium., & quartum przdicabile. Qui modus loquendi frequens est inter-Thomistas de quo videri potest Sanch. vbi suprà. Quidquid aurem sit de modo loquendi, cerrum debet elle cales prædicationes non elle tertij & quarti prædicabilis.

#### QVESTIO 111.

An dentur differentia vltima, qua cum peciebus conuertantur.

Elebris suit bæc dissicultas inter antiquos Diadlecticos. Quibus non paruam occasionem præbuit Porphyrius, dum in secunda definitione asseruit dissertiam prædicari de pluribus dissertialisticose. Si enim hoc conuenti omni dissertia: sequitur nullam esse, quæ cum specie instina conuertatur: & ex consequenti non dari dissertias vitimas, seu insimas. Quare duo nobis examinanda sunt Primum est, an rei vertrate dentur tales dissertia vitimæ Deindè, quid in hoc senserie Porphyt & quomodo saluetur desinitio eius.

26. Circa primum multi ex antiquis afferere videntur, non dari disterentias insimas, sed omnes esse subalternas; & ex consequenti ad desiniendum aliquam specieinsinsmam ponendas esse duas vel plures disterentias subalternas, quarum vnaquæque latius pateat quam species desinira omnes vero simul sumptæ cum conuettantur. Pro hac sententia Mas hic sect. 1. q. 6. refert Themissium 2. Post. c. 20. Philopon. ibidem cap. 14.& Auotroem 8. Metaphysicæ text. 43.

Probatur Primò ex Arist.». Post. cap. 14. vbi agens de desinitionibus specierum, sic ait: Talia eò vique sumenda sunt, que vique toi sureint sumpia: vt unumquodque illoram quidem pluribus competat; cuitta autem simul nan ad plura sese extendant. Ferè idem docet 2. Topicor.cap. 7. & lib. 6.c. 3. Et lib. 1. de pattibus animalium cap. 2. non admittit tot differentias vltimas, quot sunt species: ergo, &c.

27. Secundo probatur ex Porphyt. qui cap. de communitatibus generis, & differentiz sic ait: continet enim, & differentia spectes, etsi nen omnes eas quas genus continet: rationale enim, etsi non expertiz rationis, ve animal; Deum tamen ac bominem que sunt species. continet. Idipsum colligitur exeo quod Porph. semper veitut duabus yt pluribus differentis ad definiendam speciem, yt rationali, & mortali ad desinienda.

Bondinien. Ex quibus vnaquaque latius paret quam homb: nam rationale conuente Deo, & Angelis: mortale verò aliis animalibus, sed vtraque simul iun da soli homini. Ergo ex Porphyrii sententia non dantur differentia virima, sed omnes sunt subaltetna.

Tettid probatut ratione: quia per solas disterentias subalternas fimul sumptus sufficienter constituicur species, & distinguirur ab aluis: ergo superstuunt aliz differentiz simplices , & vleimz. Probatur antecedens exemplo, quod adducit Aristot loco citato ex 2. Poster. nam har optima definitio Trinicatis: Trinitas eft numerus impar primus. In qua tamen fingulze particulæ plus in se habent, quam Triniras Nam effe namerum imparem convenit quinario, septenario, &c. similiter elle numeram primum convenit binario: vaumque autem simul sumptum nempe esse imparem primum solum potest convenire ternario. Ergo he differentie lubalterne fimul sumpte sufficiunt constituere numerum ternarium, & distinguere cum ab ahis & ex consequenti superfluit alia diffesentia vlttmă.

28. Nihilominus dicendum est primò præter disserentias subalternas verè dari disserentias vitimas, & simplices, que cum superficiebus convertantur. Hæc conclusio est communis inter Dialecticos illam docet D. Thom. 2. Post. leg. 13. & 7. Metaph. lect. 12. B. Alb. Alexand. Sim. Avic. & alij, quos adducit, & sequitur Mas. vbi suprà, & communiter recentiores.

Tria loca Arist. adducit D. Thom.leg. 13. citata pro hac sentenția. Primus est 7. Meraphysic. text. 42. vbi docet possibile esse, quod definitio ex duobus constituatur, quorum vaum fit genus, & aliud differentia quod explicans Boer in lib. de divisionibus, constanter affirmat quod si non esset penuria nominum, nulla definitio babent plus quam duos terminos Item text. 43 sequenti inquit Arist. Er sic semper vuit procederé, donet viique venias ad non differentiananc autem erunt tot species pedis, quot differentia Quod explicans D. Thom.ait. Es sea semper procedendum est in divisione differentiarum, donec dividens veniar ad non differentia, id est, ad ultimas differentias, que non dinidantur vicerius in alias differencias: & sunc tot erunt species pedis, quot differentia Tandem idem colligitur ex lib. 8. Meth. text. 6. vbi dicirur differennam correspondere formæ.

Ex quo loco sic probatur ratione conclusio: quia differentia in rebus materialibus sumitur à forma, sicut genus a materia: sed in qualibet re materiali est propria forma per quam vltimo constituitur in suo esse rergo in qualibet re materiali eriam debet esse differentia per quam vltimo constituarur. Cum autem qualibet talis forma sit vnica, & simplex, non composita exipluribus, sormis plane sequitur debere illi correspondere differentiam insimam, & simplicem. Quod Argumentum proportionabiliter habet locum in Angelis &, in accidentibus: nam illud, à quo sumitur in cis differentia, est quid simplex & indinsibile: ergo talis etiam esse differentia.

Confirmatur quia differentia subalterna est quid simplex: ergo etiam differentia vleima Antecedens conceditur à contrariis. Consequentia vero probatur: quia si à gradu imperse do & potentiali, quem tribuit forma, sumitur vera differentia simplex: potioti iure à gradu persecto, & actuali sumitur vera, & simplex differentia, que sit vleima. & specifica. Confirmatur secundò: quia propriè passiones, que consequentur gradus insimos & specificos, sunt simplices & alis persectiores: ergo tales etiam debent esse differentia, à quibus radicaliter dimanant.

29 Ad argumenta ad primum ex Arist. respondet. D. Thom. 2. Post. leat. 13. quod quando in eadem definitione sumimus plures disserentias quarum singulle latius patent quam definitum; sunce verò cum illo conveniunt: tales disserentia verè sunt accidentales sumpre ex aliquibus accidentibus communibus ad declarandam vitimam, & essentialem disserentiam quam ignoramus. Et propterea sepè disserentia sitæ dicuntur substantiales, seu essentiales: quia scilices inducuntur ad declarandam sententiam, seu essentiam rei sed re vera suntaccidentales. Et de huiusmodi disserentias loquitur Aristot locis in argumento addactis.

Quod aded verum est, vt ex differentiis subalternis, que funt vere, & substantiales differentie quantumcumque plures iungantur, nullo modo possit confici propria definitio speciei. Nam ve benè argumentatur Suat. disput. 15. Meth. sect. 11. numero 23. si rationale & mortale . ellent differentiæ subalternæ : nunquam ex estum coniunctione constituetur homo. Cuius rationem tangir optime Malvbi supra ad 2. Nam vel differentiz subalterne sunt constitutiue duorum generum, quorum vnum lub alio non continetur: tunc repugnat iungi in vna definitione, si quidem sunt impossibiles vt patet: vel sunt constituciuz generum, quorum vnum continetur sub alio; & huiulmodidifferentiz, etiamli omnes iungantur in definitione alicuius speciei infimz, adhuc conueniunt alus speciebus; ac proinde definitio non erit

30. Ad secundum ex Porph. constabit in secunda parte difficultatis. Verba autem adducta eundem videntur habere sensum, ac loca Arist. quamuis enim, erranerit existimans dati animalia immortalia: tamen in constituendis differentiis vitimis suit procul dubio Peripateticus.

Ad tertium iam patet, quod disserentiz subalternz si verè sint essentiales, non possunt constituere speciem in vitimo, & specisico gradu; si verò suerint accidentales, solum possunt esse signum proptiz, & specisica disserentiz, quando simul iungitur. Quod facere licet, cum vitimam disserentiam ignoramus, vit contingit in definitione adducta numeri ternarij. Non enim ambæ disserentiz ibi assignatæ sunt essentiales: nam cum idem genus semel tantum possit in species dividi; numerus vna divisione adæquatè dividitur in insparem, & parem & alia in primum; & non primum: necessarium est aliquas ex his disserentiis esse accidentales.

AN SECVNDA DEFINITIO Porphyriana conveniat etiam differentiis infimis.

#### §. vnicus.

31 N secunda parte quæstionis, circa mentem Porph. I non est cur nimis solliciti simus: an senserit dari differentias vleimas. Eastamen i plum admissse, colligirur ex lib. de interrogationibus c. 3. Vbi referente Mal. loco citato, sic merrogat; cum dixeris differentiam de pluribus speciebus offerri; nunquid rem, ve sta sese habet, explicasti? Et respondet: non ita plane, sed ve plerumque effe confueuis:repersuntur enim aliqua,que speciebus adequantur, & c. Quibus verbis plane concedit differentias virimas. Quas licet videatur in aliquibus speciebus admittere, in aliis verò non: solum tamen intendit non semper esse nobis natas. Ex quo pater, quod quando loco suprà in argumento 2. addu-&o, ait differentia continere plures species, loquitur, vel de differentia subalterna, vel saltem de aliquibus differentiis accidentalibus, que intra aliquod genus, infimum solent conuenire pluribus speciebus ralis generis,

# Difp VII. de Differentia. Quæst. III. 147

generis, sed non o mnibus. Quate autem in definitionibus viatur Porph. aliquando plutibus differentiis, iam diximus n. 29. in explicatione verborum Arist.

nodo hoc tettium prædicabile definivit Porph. per predicari de pluribus differentibus specie: Et ideo merito inquiunt Dialectici: an prædica definitio conveniar etiam differentiis infimis. Fratio autem dubitandiest, quia ex vna parte ipsa definitionis verba indicant illam tantum convenire differentiis subalternis; ex alia verò non videtur consonum intentioni Porphyrij definientis differentiam, provt est tertium prædicabile, ad quod non solum pertinet subalterna, sed etiam infima.

Prinza sentenția assirmat distam desinitionem convenire etiam dissertatiis infimis. Authores tamen eius non codem modo explicant verba desinitionis. Quidam enim, teste Auic. Bea. Alb. tract. 5.c 6.sic intelligunt desinitionem, quod dissertatia prædicetur de pluribus dissertationale prædicatur de Petro, & Paulo qui licet inter se non dissertationale predicatur de Petro, dissertationale predicatur se petro dissertationale predicatur se petro.

& leone.

Hæc tamen subtilitas nimis crassa est, ve tectè inquit Sanch. lib 3. quæst. 24. & explicatio est extorta, ve benè inquiunt Albert. & Avicen citati. Neque enim ralem sensum possunt reddere illa verba: nam hæc propositio, Petrus, & Paulus differunt specie, sic exponitur: Petrus est alicuius speciei, & Paulus similiter næ Petrus non est eiusdem speciei; suius est Paulus. Quèd autem hic sit legitimus eius sensus, pater ex definitione generis: vbi eadem verba sic intelligontur ab omnibus Quare relica hac explicatione, alissque, quæ adducit, & impugnat Galleg. hîc controvers. 17.

asservado alij exponunt dictam definicionem, asservado alij exponunt dictam definicionem, asservado alij exponunt dictam deficientis vicimis, non in quantum sunt vicimis, sed in quantum sunt differentia, ve racionali, in quantum differentia est, non repugnat prædicari de pluribus differentias specie, alias id omni differentia repugnater. Qua explicatio, & sententia antiquissima est, ve tradit Tolet... in hoc cap. Eamque illustrem secerunt Caiet. ibidem, & Sot. hic quast. vnica ad 6. reputant-que probabilem Tolet. & Galleg. vbi suprà, & Araux.

lib.3.Metaph.q.4. art. 6.

Probatur ratione: quia plures sunt definitiones, quæ necessariò explicandæ sunt per non repugnantiam eigo hæc similiter potest explicari. Probatur antepedens : quia definițio quanti ab Atistot. 5. Meuphylic. scalices, quantum eft, quod est divisibile in ea, qua insunt. &c. licet politive conveniar plutibus rebus, vt ligno, lapidi; aliis tamen convenit negativè solum, & per non repugnantiam rationi communi, ve cœlo. quod quidem, quatenus tale est, dividi non potest, cum sit incorruptibile; ac pió nde convenit illi definitio quanti, ex co solum, quod quatenus quantum est, non repugnat illi divisio. g Item licet minimum naturale, quatenus minimum est, non possit dividi : quia tamen quatenus quantum est, non repugnat ei definițio; absolute tribuimus ei definitionem quanti. Ergo similiter licet differentia vitima, quatenus vitima est, non possit prædicari de pluribus differentibus specie : quia tamen id non repugnates, quaienus differentia est, abiolute dicemus Prædictim definitionem convenire etiam differentiis Vitamis.

34 Czterum hic etiam modus dicendi falsus est Nam si semel admittimus definitiones per non zepugnantiam rationi communi, in plura deveniemus manischa absurda: iam enim hzc esset bo-

na definitio equi: Equus est substantia sensibilis, rationalis. Nam licet equo, quatenus equus est, repugnet esse rationalem; id tamen non repugnat ei, quatenus animal est, ve patet. Et generaliter ii hic modus
desiniendi esset bonus, definitio vnius speciei conveniret alteri; siquidem disserentia constitutiva vnius
speciei, non repugnat alteri proprer rationem communem, & genericam, sed proprer rationem propriam, &
specificam. Ergo neque etiam est asserendum, definitionem disserentia subalterna convenire per nontepugnanțiam disserența infima.

Quod autem prædicta ablurda sequantur, paret: quia sicut rationale, & hianibile sunt rationes essentiales oppositæ, se esse subalternam, & instinam, sunt rationes accidentales oppositæ, & repugnantes: ergo si harum oppositio non obstat, quominus dessuito differentæ subalternæ conveniat insimis per non repugnantiam; nec etiam oppositio rationum essentialium obstabit, quin definitio vnius species possit alteri per non repugnantiam convenire. Per quod excluduntur solutiones, quæ solent adduci in savorem Caiet. vt consideranti constabit. Videatur Vincentius sussinianus lib. 2. Dialect. institutionum cap. 6. vbi optime impugnat prædictum modum definiendi.

35 Dicendum ett ergo dictam definitionem Porphyr. non convenire differenciis infimis, arque ita illum solum definivisse subalternas. Hæc conclusio communis est inter Dialecticos. Quorum non pauci affirment elle Diu. Thom. In quo tamen expresfam non invenimus, neque invenire potuit Gallego, vt iple fatetur. Reperitur tamen quid simile 2, Poster. lect. 14. ybi explicans Aristotel. affe entem quod differentia est in plus quam species, inquit, solum loqui de differentia subalterna, non autem meminisse infimarum : quia incognitæ sunt. Et sta hanc sententiam sequentur communiter Thomste. label. & Mercat in hoc cap. Sanch, & Apix. vbi suprà Mas. hîc sect. 2. quæst. 7. Vincentius Iustinianus sam citatus, & plures alij quos tefert, & sequitur Gallego controvers. 17. Quibus etiam contentiunt Scot. quæst. 37. in Porphyr. Tolet. Fonlec & alis quos adducit, & sequitur Rub. hîc quæit. 9 Ipleque Caieran & Sotiapprobant hanc scotentiami Que saus patet ex verbis definitionis, & impugnatione contrariæ.

Inquires tamen : cur Porphyr. agens de tertio prædicabili, quod complectitur veramque differentiam,

specialiter definirer subalternam.

36 Retponderur primò cum Burleo, quem adducit Massquæst, 7 cirata ad 1.quòd sicus Porphyr cap. præcedenti plures adducit definitiones speces, quarum aliquæ conveniunt speciei insimæ, & subalternæ, aliæ vero soli speciei insimæ: ita etiam in hoc capadducit aliquas definitiones, quæ conveniunt virique differentiæ, ve sunt 1.3.455. & aliam, quæ solium convenit differentiæ subalternæ, scilicer hanc secundam. Neque id illi vitio vertendum est, cuius institutum erat, non tam examinare, quàm referre ea, quæ ad categorias Arist, poterant conducere.

Secundò & melius, respondetur cum Mas. Rub. & aliss, ideò Porphyt. solam dissercatam subalternam definitisse: quia eius vsus in definitionibus, divitionibus, & disputationibus frequentior est. Sicut è contra capi sequenti solum definivit proprium infimum: (cum tamen proprium subalternum verè sit proprium:) quia proprietatibus specificis frequentius quam subalternis vtimur. In vtroque Arist. imitatus, qui licet differentias vltimas concedar, vt vidimus numer. 28 tamen quando ex prosesso apit de differentia in ordine ad demonstrationes, vel argumenta probabilia, solum meminit subalternarum, vt.

Digitized by Google

Patet

### 148 Disp. VII. de Differentia. Quast. IV.

paret a. Poster, c. 14.15 & 16.& 1. Topic.c. 3. cum tamen è contra agens de proprio, solum definierit in-

simum, ve pater ex primo Topicorum c.3.

37 Ad argumentum pro sententia Caiet, negator antecedens. Ad cuius probationem respondetur, quòd quanto, secundum quod tale est, positivè convenit indivisibilitas: & sic omne quantum prove sic est positivè divisibile. Quòd autem divisio ipsa sit, quasi impedita, nec possit exerceri in cœlo, aut minimo naturali, provenit non ratione quantitatis, sed ratione subiecti, in quo est.

Vel secundò respondetur, & fortè melius, propriam passionem quantitatis, non esse divisibilitatem naturalem, seu realem, sed Mathematicam, sive per designationem. Quod docuit Sot. 1. Physic.quæst.4 & colligitur non obscuré ex D. Thom. 1. par. qu. 68. art. 2. & in secundo dist. 30. qu. 2. art. 2. de potentia qu. 4. att. 1. ad 5. & alibi sæpè. Constat autem talem divisibilitatem positive convenire corporibus caleflibus, aut minimo naturali. Præterquam quòd definitio alicuius divisi posset convenire vni membro dividenti per solam non répugnantiam; & quòd sic contingerer in definitione quanti respectu cœli; in. de tamen non licet inferre, definitionem vnius membei dividentis posse alteri convenire per non repugnantiam; aliàs sequerentur absurda suprà enumerata. Hoc autem contingeret in præsenti si definitio differentiz subalternz conveniret infimz per non repug-

38 ¶ Ex dictis infertur quòd cum differentia species infima vniversalis, quæ divisione accidentis in subiecta dividitur in infimam, & subalternam, vt explicatum est: omninò per accident se haber ad intentionem constitutivam huius prædicabilis, quod natura quam denominat, prædicetur de pluribus differentibus solo numero, vel de differentibus specie. Vnde sublata hac particula à desinitione Porphyris, maner optima, & adæquata descriptio huius prædicabilis dicendo: Differentia est, qua pradicatur de pluribus in quale quid.

#### Q V Æ S T I O IV.

#### Virum differentia infima includat Subalternas.

Sensus difficultatis est formalis, & procedit de differentia secundum perfectionem illam, seu gradum, quem formaliter significat : nam in sensu. materiali, & identico, non est dubium differentiam infimam includere subalternas, & ipla gene-12, cum quibus realiter identificatur, Quærimus ergo : an rationale, v. g. formaliter provt fignificat perfectionem illam, seu gradum, per quem homo di-Itinguirur ab aliis animalibus; & ratione cuius homo excedit animal, ita sit conceptus simplex; vt non solum non sit aggregatum plurium differentiarum, vt qu. præcedenti statutum est; sed neque etiam includat in sua ratione, formali aliquam differentiam subalternam, ex qua, & propria ratione intelligatur componi, ad eum modum, quo species componitur ex genere, & differentia. Cum hac autem quæstione coincidunt aliæ, scilicet : an differentia subalterna per se prædicetur de infima, & an genus includatur in differentiis vltimis, & tandem an per se se prædicetur de differentiis, pet quas dividitur. Quatum omnium cadem est solutio, vt consideranti patebit.

40 Pro parce affirmativa referentur communiter Nominales, quatenus constituunt restam lineam in differentiis, non minus, ac in generibus, & speciebus.

Quam etiam sententiam defendit Soncin. 7. Metaph. qu. 37. Sed exercitij gratia, vt ipse ait : contraria enim plus illi placet.

Probatur autem primò ex Aristot. 7. Metaphysic. text. 43. vbi tria dicit. Primum : quod differentiæ superiores clauduntur in infima : & ideo nihil refert, sive in definitione ponantur ille omnes, sive ista sola. Secundum: quod differentia infima est tota rei substantia: & ideò ea posita in definitione, non licet aliquam superiorem adlungere, aliàs committeretur nugatio, qualis esset, si hominem definiremus esse animal rationale sensibile. Tertium eft, quod ad inveniendam vltimam differentiam procedendum eft per divisionem differentie superioris in inferiores, que fint per le divifive eius ; vt fi babens pedes ( que est differentia animalis) dividatur per habere pedes fissos, vel non fissos : hæ enim sunt differentiz per se habentis pedes. Nam fisso (inquit) pedum aliqua pedalitas est. Ex quibus omnibus necessariò sequi viderur differentias infimas includere subalternas.

Secundò arguit Soncin. quia conceptus disserentiz insimz esset simpliciter simplex, si non includeret subalternas: hoc autem est falsum: ergo &c. Minor patet: quia conceptus disserentiz insimz, non est simplicitor conceptu generis generalissimi, cui tamen non est simpliciter simplex: cum solvatur in duos, scilicet conceptum entis, & modi proprij vniuscuiusque. Sequela vero probatur: quia conceptus differentiz insimz iam non esset resolubilis in plutes conceptus, si non includeret subalternas: ergo iam esset conceptus simpliciter simplex.

Tertiò: quia rationale verbi gratia, est substantia: ergo vel corporalis, vel spiritualis. Ergo iam aliqua disferentia subalterna prædicatur formaliter de insima: & sic, &c. Consituatur; quia hæc est bona consequentia in darapti. Omnis homo est sensibilis: omnis homo est rationalis: ergo aliquod rationale est sensibile. Sed in præmissis maior, & minor extremitas includuntur, & prædicantur formaliter de medio: ergo in conclusione maior extremitas, scilicet sensibile includitur, & prædicatur formaliter de mino-

ri, scilicet rationali.

41 Nihilominus dicendum est differentias infimas non includere subalternas, & consequenter neque genera; sed esse conceptus simplices, ac proinde de illis neque genus, neque differentias superiores posse formaliter, & per se prædicari. Sic sentiunt communiter Thomistæ, Capreol. Fland. label. Ferrar. Tolet. & alij quos referunt, & sequuntur Sanch. lib. 3. quaft. 28. Mas. hic sect. 2. queft: ¥. & Rub. quæst. 7. Quibus etiam consentiunt Scot. in 4. diftin &. 11. quæst. 3. & 7. Metaphysic, qu. 17. Anton. Andreas ibidem quæst. 15. & communiter Doctores. Estque expressa sententia Aristot. 4. Topicor.cap. 2. asserbits: Omne qued parsicipae genus; vel species, vel indiniduum est. Differentia antem, neque individuum, neque species. Manifestum igitur, quòd non participat genus differentia. Idem docet 3. Metaphysic. text. 10. De quo videri potest D. Th. ibidem lect. 8. lib. 5. lect. 12. de Ente, & essentia, c.7 & 1, contra gentes cap. 17.

Probatur primò conclusio, ratione ex eisdem locis desumpra: quia differentiæ sunt omninò diversæ, id est, se totis differunt, quod est in nullo convenire: ergo non includunt in se genera, neque differentias superiores. Consequentia est evidens: quia si illa includerens, convenirent in eis, vi paret. Antecedens verò præterquàm quòd ex Aristor. & Diu. Thom. probatur: quia si non sunt omninò

# Disp. VII de Differentia. Quæst. IV. 149

diuerlæ: ergo different aliis differentiis. De quibus inquirendum erit: an fint omnind diversæ, vel differant aliis differentiis: & sic vel dabitur processus in infinitum, quod est absurdum: vel pervenietur ad aliquas omnino diversas, seu quæ se totis differant, &

in nullo conveniant, quod intendimus.

42 Secundò: quia genus, & differentia formaliter sumpra comparantur ve actus & potentia, seu ve contrahibile, & contractiuum, sunt que paries in compositione Metaphysica. Sed extra rationem potentia, seu contractiuum, & è contra: & generaliter qualiber pars in quacunque compositione prascinditab alia, & excludit eam. Ergo extra rationem generis est differentia, & è contra; & ab invicem excluduntur. Quare cùm teste D. Th. i. contra gentes cap, 14. non solùm genus, sed etiam differentia subalterna contrahatur per differentias vitimas, & habeat rationem potentia respectu earum, ve potè qua constituit genus in quodam gradu essentia potentiali, & vitesiùs persectibili: planè sequitur non solùm genus, sed etiam differentias subalternas esse estra essentiam vitimarum.

Terrio tandem: quia inde Aristot. 3. Metaphysic. text. 10. probat genus non esse de essentia differentiarum: quia alia duplici ratione conveniret speciebus: semel quidem ratione sui, & iterum ratione differentiz, in qua includeretur. Quod merito reputat absurdumiquia in definitione committeretur nugatio; si quidem dicere, homo est animal rationale, esset dicere, home est animal, animal rationals. Sed idem absurdum sequeretur, si differentiæ subalternæ includerentur in infimis:ergo, &c. Probatur minor: quia cum dicimus: bomo est animal rationale; idem est, ac dicere : homo est vinens, sensibile, rationale: ergo si rationale includeret insensibile, idem esset dicere : bomo est animal rationale, ac dicere, bomo est vinens sensibile, sensibile rationale. Maneat ergo differentias infimas non includere subalternas, aut genera; sed esse conceptus

simplices inter se omnino diversos. 43 Ad argumenta respondetur. Ad primum Aristorelem loqui in sensu identico, materiali. Quod ex co patet: quia ibi mouet quæstionem: quomodo definitio sit quid vnum; cum habeat partes. Quam vt lolvat, meminit doctrinæ à se traditæ 2. Poster. cap. 14. vbi docuerat dupliciter posse speciem infimam definiri, scilicer ponendo primum genus, & omnes differentias intermedias vique ad infimam, vt si dicas: Homo est substantia corporea, animata, sensibilis, rationalis: vel ponendo genus proximum, & vltimam differentiam dicendo: Homo est animal rationale. Et nihil refert (inquit Atiftot.) an isto, vel, illo modo fiat : nam genns proximum, nihil est præter genus primum, & aliquas differentias. Quo supposito probat, quod sive definitio componatur ex genere proximo, & differentia vltima; sive ex genere primo, & pluribus differentiis: nihil obstat ad vnitatem definitionis, quia genus, & differentia non distinguuntur tanquam duz res, sed tanquam indeterminatum, & determinatum: siquidem eadem res significata, ve indererminata, est genus; & ve determinata differentia. Quod manifeste ostendit Aristot loqui de identitate, quam differentia infima habet cum genere, & differentiis subalternis, & consequenter in sensu identico, & materiali: quomodo non procedit difficultas, ve in tituli explicatione notavimus. Videatur D, Thom circa hunc locum.

Ad Iccundum neganda est sequela: quamuis enim disferentia quodammodo sit simplicior primis generibus, quatenus ipsa sumpta cum præcisione est vitima pars, & actus constitutiuus essentiæ: adhuc tamen propriè loquendo, non est quid simpliciter simplex:

quia hoc est proprium actus puri; differentia vero multum habet potentialitatis ex conditione intima creatura, cui sicut repugnat, quod sua essentia sit suum esse, ita repugnat esse actum purum, aut quid simplici-

ter simplex.

44 Ad tertium respondetur substantiam, & corporeum, vel incorporeum posse dupliciter sumi. Primò propriè, secundùm quod substantia est primum genus- & corporeum, & incorporeum disserentia divisive eius: & sic rationale, lo quendo in sensu formali, non est substantia; & consequeter, neque corporea, aut incorporea. Secundò latè provt substantia distinguitur contra accidens, & provt corporeum, & incorporeum significant quamcumque habitudinem ad corpus, vel spiritum, & hoc modo rationale dicitur substantia, sicut materia etiam, aut forma dicuntur hoc sensu substantia eti æ; similiter dicitur corporea: quia est disserentia cuiu substantia corporea: nempè hominis.

Ad confirmationem respondent aliqui, int er quos Rub. hîc quæst. 7.2d 1. quod ex virtute formæ syllogisticæ solum sequitur extramitates, quæ in præmissis vniuntur cum medio, vniri interse in conclusione: non tamen quod habeant eundem modum vnionis, vel quod propositiones habeant eandem perseitatem, & sic posse contingere, quòd præmisse in sensu formali sint veræ concluso verò solum in sensu

materiali.

Hæc solutio procul dubio est vera: sicque respondent Mas. & Sanch. vbi sup. Credimus tamen in illo syllogismo, tam præmislas, quam conclusionem esse prædicationes formales, & in sensu formali veras. Non quia rationale, formaliter vt est disferentia, includat in se sensibile; sed quia ibi rationale. quæ est minor extremitas, ex situ prædicationis supponit, non tam pro ipsa formali, & simplic: disferentia, quam pro supposito, quod de materiali importat. Vnde cum sensibile, quod est prædicatum habeat aliquo modo rationem formæ ex ca parte, qua quodammodo est quid superius: inde est, vt servata tali suppositione, nulcil desiciat, vt conclusio illa sit prædicatio formalis, & directa. Hoc tamen non semper est necessarium: & ideo standum est solutioni datæ.

#### QVÆSTIO V.

# An qualibes differentia sit perfectior genere.

Vanvis compatio circa perfectionem propriè, & simpliciter non fiat inter partes, sed inter entia completa, quibus tantum sieut simpliciter convenitesse entia; ita etiam esse perfecta; & consequenter magis, vel minus perfecta: adhue tamen licet, saltem secundum quid, comparare ipsas partes interse; hoc modo comparamus in præsenti gradum genericum, & differentialem.

Quod notavit opeine Diuus Thomas prima parte, quæst. 50. art. 4. ad primum dicens, quod disferentia comparatur generi. Sicut determinatam indeterminatio. & proprium communi, non autem sicut alia, & alia natura.

Inquirimus ergo:an quælibet differentia determinet genus ad specialem naturam, addendo aliquam perfe-&ionem; ita vr semper verum sir, quod species in perfestione per differentiam excedit genus.

Oña hic quæit. 1.art. 5. quem sequuntur aliqui Moderni, non admittit vniversaliter omnem differentiam addere aliquam persectionem supra genus. Sed hoc inquit efficere eas tantum quæ elevant genus ad altiorem gradum naturæ, yt animatum, quæ elevat mixe

# 150 Disp. VII. de Differentia. Quæst. V.

tum ad gradum vitz; rationale, que elevat animal ad gradum intellectui, & similes.

Probatur primò: quia differentiz que non elevant genus ad altiorem gradum, significant perfectionem ipsam generis magis contractam, & limitatam: ergo ille non addunt generi perfectionem, sed pot us anserunt.

Probatur consequentia: quia coarctatio, seu limitatio intra idem genus attestatur impersectioni rei limitatæ: siquidem tollit illi aliquid talis generis, & non

additalterius gradus perfectionem.

Secundo: quia volitio libera est genus ad omnes volitiones liberas, tam bonas, quàm malas: sed differentia contrahens illam ad esse pravæ, & peccanti est impersectior, quàm volitio libera in communi; cum hæc non sit ex natura sua mala, illa verò sit: ergo talis differentia nullam addit persectionem.

Confirmatur: quia sapientia vt sic addit maiorem persedionem, quam sapientia creata: ergo hac disserentia non addit persedionem. Consequentia pater: Antecedens verò probatur: quia sapientia vt sic, est persedio simpliciter simplex, non verò sapientia

creata.

Tertiò quia iam sequeretur quamlibet speciem habere distinctam operationem ab aliis speciebus eiusdem generis. & vnam persectionem esse alia persectiorem: hoc autem est falsum: ergo, & c. Sequela videtur
manisesta: Minor autem probatur: quia iuxta valde
probabilem sententiam, omnes species Angelicæ habent easdem operationes scilicet intelligere, & velle;
& aliqua animalia non solum non habent dictam operationem, sed potius desiciunt eis aliquæ ex his quæ
conveniunt ratione generis: siquidem vulgò dicitur
talpam carere visu, pisces ossate, & sic de aliis.

46. Nihilominus dicendum est omnem differentiam esse persectiorem suo genere, ad modum quo actus est persectior potentia; ac proinde nullam dari disserentiam, quæ non addat generi aliquam persectionem. Hæc est mens Arist. 8. Metaph. text. 10. vbi rerum essentias comparat numeris: quia sicut numeri per vltimam vnitatem se invicem superant, & superantur; ita species per differentias. Quod etiam docet expresse, tum Porphyr. in hoc cap. tum etiam D. Thomas de spiritualibus creaturis, art. 8. ad 9. (cuius verba adducemus in solutione ad 3.)& 1.p.q.; 0.art.4. ad 1. & quæst. 57. art. 2. ad 2. ést que communis con sensus Dialecticorum.

Fundamentum est: quia omne genus est persectibile viteriori persectione: ergo omnis disserentia addit aliquam persectionem supra genus. Antecedens constat ex definitione generis, quod in hoc dissinguitur ab specie, vt suprà vidimus. Consequentia verò probatur: quia illa viterior persectio ad quam genus est in potentia, est disserentia: sed in quacu que specie actuatur, & persicitur potentialitas generis; siquidem non datur species, que non sir totum actuale vitimò in essentia persectum, & constitutum: ergo in quacumque specie disserentia addit aliquam persectionem supra genus.

Consirmatur: quia omnisactus, aut forma, est nobilior potentia, seu materia, secundum quod talis est; eique necessariò tribuit aliquam persectionem, seu estectum formalem; sed omnis disserentia habet rationem actus, seu sormæ respectu generis: ergo omnis disserentia est nobilior genere, eique tribuit aliquam

perfectionem.

47. Ad argumenta respondetur.

Adprimum, quod illimitatio in genere cause materialis potius est impersectio: quia causatur ex privatione persectionis, scilicet forme, & actus, & ideo materia prima inter omnia entia; est impese dissimum & proprie nihil: quia secundum se est omn no illimitata in genere causæ materialis; cum sit pura potentia. Et idem proportionabiliter contingit in genere, quod hoc modo est quid illimitatum, ex eo quod non haber in se actu persectiores, quas tribuunt illi disserentiæ.

Ad secundum respondetur volitionem liberam malam posse considerari dupliciter. Primò in esse moris, seu sormaliter quatenus mala: & sie non dieit persectionem, sed summam impersectionem; siue malicia illa sit aliquid positinum, & reale, sive sola privatio rectitudinis: de quo Theologi.

Secundo modo poiest considerari physice, in esse rei, & sic habet differentiam positiuam, & realem, quæ addit aliquam persectionem supra genus, sicut

quæliber alia differentia.

Ad confirmationem respondetur, quòd sapientia ve sic, non est genus, sed analogum ad sapientiam creatam, & increatam. In analogus autem maiorem persectionem dicit analogum quàm secundaria analogata,

vt suo loco ostendemus.

Ad tertium respondetur ex D. Thom. loc. cit. de spiritualibus creaturis, sic asserte : Illud, quod constituit in specie, est nobilius eo, qued constituit in genere; sicut determinatum indeterminato: hahet enun se determinatum ad indeterminatum, vi astus ad potentiam. Non autemita, quod semper illud, quod constituit in specie ad nobiliorem naturam pertireat, vi patet in speciebus animalium irrationalium. Non enim constituuntur huiusimedi species per additionem alicuius natura nobilioris, supra naturam sensitium, qua est nobilisima in eis; sed per determinationem ad diversos gradus in illa natura: & similiter dicendum est de intellectuali, quod est commune in Angelis.

Iuxta quam doctrinam respondetur negando sequelam. Quia disserentia tunc solum est necessario radix novæ operationis, quando elevat genus ad altionem naturam. Quando verò non elevat, sufficit esse radicem, quare eadem ratio persectioni, vel impersectioni modo partici petur ab speciebus. Vnde etiam in illis animalibus, quæ aliquo sensu sunt distincta, propria vniuscuiusque disserentia persection est, quam genus animalis: quia saltem determinat aliquam operationem, quæ consusè tantum indeterminate, & simpliciter conveniebat generi. Vt autem recte dixit D. Th. 2. distinct. 13. qu. 1. art. 6.ad 1. Habere intellettum sies. nobilius est, quam habere intellettum simpliciter.

48 g Ex dictis infertur, genus propriè laquendo non dividi in differentias; siquidem differentia non includunt genus: sed per differentias dividi in species.

Vt autem id recte fiat, oportet sumere differentias, que per se dividant illud, vt dicitur Metaphys. text. 43. nam si sint differentie per accidens, divisio non etit generis in quantum genus, & consequenter neque essentialis. Quod explicuit optime D. Thom. 1.2. qu. 31. artic. 8. dicens: Adrationem speciei pertinet, quod se habeat ex additione ad genus. Sed generi potest aliquid addi dupliciter: vno modo, quad per se ad ipsum pertinet, or virtute continetur in ipso, sicut rationale additur animali, or talis additio facit veras species, vt per Philosophum patet in 7. or 8. Meta; hysica. Aliquid verò additur generi, quasi aliquid extraneum à ratione ipsius, sicut salbum animali addatur, vel aliquid buius modi, or talis additio non facit veras species generis.

CAPVT

**ፙ**ቚጜ፧**ፙፙዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀ** 

C A P V T I V.

De Proprio.

#### SVMMA TEXTVS.



Porphyr in hoc cap. Primò enim dictiur proprium, quod convenit soli speciei, sed non omni individuo eius, ve homini esse

Medicame vel Geometram. Serundò quod convenit omni, & soli, sed non semper, vt canescere. Quartè tandem quod convenit omni, soli, & somper, vt risibile: quamvis enim homo non temper tideat; semper tamen habet ridendi facultatem. Et bec (inquit) appellatur maximè proprium, vt vettit Perionius: seu vero proprium, vt habet Argyropilus: quia convettitur cum specie.

### NOTATIONES, ET DVBIA

Plures huius nominis significationes adducit l'ettus Gregorius libro secundo Syntaxis capite decimo tettio, & tomo primo, Comment. Capite vndecimo. Nam propriam apud Platonem sumitur pro optimo; apud Cicesonem pro co, quo quis vtitut, vel fruitur; in possessionibus ettam & rerum dominis diversimomodè sumitus à Iurisperitis. Sed à Dialecticis dupliciter solet vsurpari.

Primò, vt distinguitur ab improprio: quo sensu dicimus leonem, aut agnum proprie significare quas-dam species animalis, & improprie Christum Dominum.

Secundo, ve distinguitur à communi, sieque sumitur in præsenti, & comprehendit hoc quartum prædicabile. De quo cur quarto loco tractetur, satis constat ex dictis capite de Genere num.
6. vbi semel egimus de ordine omnium prædicabilium.

Propriy autem in hac secunda significatione assignavit Porphyrius quatuor acceptiones in textu adductas: quam doctrinam paucis mutatis, desumpsit ex primo Topicorum capite quarto, vbi primam, & secundam acceptionem Porphyriy sub vna comprehendie Aristoteles, optiméque appellavit proprium ad aliquid: quia proprium in illis acceptionibus non absolute dicitur proprium, sed comparatione alterius speciei, vel individui, vt consideranti patebit. Similiter proprium in tertia acceptione vocavit Aristoteles proprium quando: quia secundum tempus convenit, vt canescere. Et tandem proprium in 4. acceptione desinit Aristoteles: Proprium est, quod non indicat quid este rei, soli autem inest, or conversim pradicatur. Et hoc appellat simpliciter proprium, reliqua vero secundum quid.

3 Circa primam acceptionem notandum est ex Atistotele loco citato, quòd ibi esse Medicum, seu Geometram non sumitur pro generali apritudine, seu capacitate, quam habet homo ad acquirendas scientias, ex eo quòd ratio-

nalis est : hæc enim est proprium quarto modo; siquidem sluit ab essentia hominis, & convenit omni soli, & semper. Sed sumitur vel pro ipso habitu, seu actu Medicinæ, vel Geometriæ, ve explitant Villalpan. & sij, vel pro peculiari habilitate, & inclinatione, qua aliqui homines potius inclinatur ad vnam scientiam, quam ad aliam, ve rece interpretatur Soto. His enim modis esse Medicum, vel Geometram convenit soli homini, sed non omni.

Circa secundam acceptionem DVBITABIS: quomodo Porphyrius assignet esse bipedem pro hominis proprio; cum Aristoteles secundo Periher. capite quarto, dicat esse eius indisserentiam.

J Sed respondet optime Ascicius in hoc capite ad quintum argumentum, quod esse bipedem non est. vera differentia hominis, sed exempli gratia, ponitur ab Aristotele pro vera differentia ve etiam paret ex septimo Metaphysic, textu 434

Adde, quod quamuis esse bipedem simpliciter loquendo, neque sit proprium, neque disferentia, sed accidens commune, ve ex dicendis constabit; secundum quid ramen, se induit rationem propri) ex eo quod quodammodo consequitur ad esse hominis; ita etiam secundum quid induit rationem differentia, quatenus distinguit illum à quadrupedibus. Et sic potuit à Porphyrio assum, ve exemplum proprij, & ab Aristotele differentia.

4 Circa tertiam etiam acceptionem. D V B I= T A B I S de exemplo tibi à porphyrio addacto: nam canescere non foli homini convenit, siquidem alia animalia canescunt; ve testanum Aristoteles libro tertio, de historia animaliam capite vndecimo, & Plinius libro vndecimo capite trigesimoseptimo.

Aliqui respondent candorem, quis in pilis, aliquotum animalium cernitur, non esse veram cantriem; sicut neque etiam corum hominum, qui à nativitate capillos habent albescentes, vt fertur de his, qui zonas frigidas inhabitant.

Hec tamen solutio salsa est: nam vera, & legirima causa caninei, quam assignat Aristoteles libro quinto, de generatione animalium, capite quarto, scilicer humor putrescens in radicibus pilorum, qui vi caloris naturalis consumi nequit, non minus reperitur in canibus, equis, & aliis, quam in homine.

F Et ideò meliùs respondetur Porphytium attulisse exemplum non ex omni parce verum, sed quia sic contingie ve plurimum, squad sopè invenitur apud graves Authores) frequentior enim est, & magis nora canities in hominibus, quam

in aliis animalibus, ve notavit Arifloteles, loco citato de hifloria animalium.

DISPV

# 152 Disp. VIII. de Proprio. Quæst. I.

# ችቶቶቶቶች ለተመተመመሰው DISPVTATIO VIII.

De Proprio , Quarto pradicabili.



L v R A, quæ circa hoc prædicabile inquiri possent, satis constant ex disputationibus præcedentibus: & pauca, quæ testant, breviter in præsenti per-

ftingemus.

#### Q V Æ S T I Ø I

An Proprium, solum quarto modo acceptum, constituat bot pradicabile, vbi etiam definitio eius exponitur.

X dictis disputatione præcedenti, numero 10. Le sequentibus circa divisionem dissertize, sacis constate potest, quid dicendum sit in prima parte huius quæstionis. Sed quia aliqui Doctores, etiam circa proprium, non desistant impugnare communem sententiam: ideo breviter corum sundamenta adducenda, & solvenda sunt.

5. Est ergo prima sententia absolute affirmans tres priores acceptiones proprij vere, & simpliciter pertinere ad hoc prædicabile; & consequenter divisionem esse univocam, & generis in species. Sic docent Lovaniens. & Canterus in hoc capite, Murc. ibidem quæstione vnica in fine, & Huttado disputatione sexta Logicæ, sectione quinta, \$.\\\21. & 22.

Probatur primò: quia tres illæ acceptiones habent specialem modum respiciendi inferiora, quem non habet accidens quintum prædicabile, ergo propriè, & per se non pertinent ad quintum, sed ad quartum.

Consequentia pater: quia prædicabilia distinguuntur per diversos modos respiciendi, & prædicandi de inferioribus.

Antecedens verò probatur: quia proprium in prima acceptione respicit inseriora sub formalitate solius, scilicer ve quid conveniens soli speciei, sed non omni individuo eius; in secunda verò ve quid conveniens omni, sed non seli; se in terria ve quid conveniens omni, sed non seli; sed non semper: at accidens commune solium respicit inseriora sub formalitate contingentu, seu ve potest abesse, se adesse præter subiesti corruptionem: ergo, sec.

Secundo: quia licet tres acceptiones ista, sumptæ pro actu, sint accidentia communia; si tamen sumantur pro aptitudine, seu potentia, verè dimanant ex principiis substantiæ: ergo verè sunt passiones, pertinéntque propriè ad hoc prædicabile.

Consequentia patet, & probatur antecedens: tum ex Diu. Thom. de Ente, & essentia capite 7. Vbi expresse assirmat omne accidens saltem secundum aptitudinem causari à principiis substantia: tum etiam inductione: quia aptitudo, seu potentia ad esse Medicum oritur ex principiis essentialibus natura humana, cum omnis homo naturaliter scire desideret, ve inquit Aristot. 1. Metaphys. Et samile argumentum sit de duabus aliis acceptionibus.

6 Secunda sententia contendit, sakem aliquam ex his tribus acceptionibus verè, & propriè pertinere ad hoc prædicabile. Et de secunda quidem id docet Fon-

seca 5. Metaph.c. 2 8 sect. 19. qu. ad 1. & 2.

G Cuius fundamenumest: quia quod convenit omni, & semper, convenit necessariò; sed proprium in 2 acceptione, vt esse bipedem convenit omni, & semper: ergo convenit necessariò, ac proinde non pertinebit ad 5. sed ad 4. prædicabile. Minor, & Consequentia constant. Maior autem probatur: quia si ad veram rationem proprij esset necessarium, quod soli convenitet; proprium subalternum non esset verè proprium, sed accidens commune, respectu speciei insimæ, quod tamen esse falsum constabit instà

Tandem de tertia acceptione verè pertinere ad hoc prædicabile, docent aliqui Moderni, ve testatur Rub.

hic qu. 1.

Quorum fundamentum estiquia quod convenit omni, & soli, habet quidquid requiritur, ad veram rationem passionis ettamsi non semper conveniatiergo terria acceptio verè pertinet ad hoc prædicabile.

Consequentia patet, & probatur antecedens: quia quod verè ab essentia dimanat, est propria passio: sed vera emanatio alicuius non tollitur ex eo, quòd non semper conveniant, sed tempore à natura statuto: quia tunc solum adest in subiecto dispositio necessaria, ve patet in potentia visiva canis post nonum diem, & aliis huiusmodi: ergo vera ratio passionis tollitur ex eo,

quòd non semper conveniat.

7 Nihilominus dicendum est vltimam tantum acceptionem proprij constituere hoe prædicabile, cætere verò simpliciter perrinere ad quintum: & secundum quid, seu per reductionem ad hoc quartum, ad eum modum quo de differentia communi, & propria diximus pertinere ad tertium:ac proinde divisionem proprij in hac acceptione non esse vnivocam, sed analegam. Sic docer Arist. 1. Topic. c. 2. & Porph. in hoc c. vbi expresse affirmant solum proprium in 4.2cceptione elle simplicitet proprium:in aliis verò tantum secundum quid. Propter quod etiam D. Th. Opusc. 48. tract. 6. & 7. agens de proprio, solum explicat, & definit illud in 4. acceptione. Quam sententiam concorditer sequentur eius discipuli Caier. Iabel. Sor. & Mas. in Comment, huius capitis, Arauxo lib. 3. Metaph. 4. 4. art. 7. & Sanch. lib. 3. 9 53. quibus etiam consentiunt Tolerus, Oña, Rubio, Conimbrib. & alij quos refert, & sequitur Gallego hic controu. 18.

Ratio à priori huius conclusionis facile deduci potest ex ea, quæ disp. præced num, 12. ostendimus, solam differentiam propriissimam constituere tertium

prædicabile.

7 Sed denuò probatur ratione desumpta ex D. Th. loco citato: quia illud est verè, & simpliciter proprium, quod dimanat à principiis essentialibus, & cum eis habet naturalem, & necessariam connexionem; sed tantum proprium, quod convenit omni soli, & semper, est huiusmodi : ergo illud solumest verè,& simpliciter proprium. Maior, & consequentia constant. Minorautem probatur per suam convertentem:quia si habent necessariam conexionem cum principiis esscrialibus: ergo invenitur in omnibus, in quibus inveniuntut talia principia essentialia, & per consequens convenier omni habenri illa. Rursus: ergo vbi non tuerint talia principia essentialia, neque etiam erit tale proprium, & per consequens conveniet solum habentibus talem essentiam. Et tandem : ergo quandiu illa habuerit talem essentiam, tandiù habebunt eius proprietatem. Sed quæ participant aliquam essentiam, semper habent illam : ergo semper etiam habebunt talem proprietatem : & pet confequens convenier omni, foli, & semper.

8. Confirma

8. Confirmatur primò : quia tres priores acceptiones verè non dimanant à principils essentialibus, & consequenter non habent necessariam connexionemiergo non conflituunt hoc prædicabile.

Probatur antecedens quia effe Medieum, si sumatur pro habiru vel actu medicinæ, satis constat non flucre ab estenzia hominis; si verò sumatur pro habilitate, seu inclinatione ad vnam scientiam, potius, quam ad aliam iuxta dicta num. 3. manifestum est id prouenire ex principiis individualibus, & dinerso hominum temperamento, aut etiam ex variò syderum aspectu sub quo quisque natus est, ratione cuius ij, quibus Iupiter præest, procliues sunt ad scientias:quibus verò Mercurius ( qui linguæ dominatut ) insitam habent propensionem ad eloquenriam, &c. Neque Medicum potest alio modo pertinere ad hanc primam acceptionem, vt notauimus loco citato.

g Similiter effe bipedem; aut canescere, satis apparet consequi ex dispositione materiæ: sicut esse masculum, aut fæminam: inuenem, aut senem, alia huiusmodi : ergo solum dimanant ex principiis materialibus & individualibus: non verò ex formalibus, & esten-

Confirmatur secundo: quia quod habet necessariam counexionem cum essentia, licet possit ab ea præscindi abstractione præcisiua: considerando sci-licet essentiam absque illo: non tamen potest præscindi abstractione composira: scilicet, vt absque præiudicio talis essentiz negetur de ca, aut affirmetur eius oppositum: per quod Dialectici distingunt proprium à quinto prædicabile, vr videbimus capite sequenti. Sed esse medicum, bipedem, aut canum, possunt non solum præscindi, sed etiam negari,& corum oppositum assirmari de essentia hominis, absque præiudicio cius: ergo non habent cum illa necessariam connexionem.

. Ad argumenta respondetur.

Ad primum primæ scientiæ dicimus, quod licet tres priores acceptiones proprij; formaliter prove sic. habeant species, modos seu formalitates respiciendi inferiora: distinctas ab incentione quinti præbicabilis; ille tamen non constituunt proprium simpliciter, sed tantum secundum quid, sunt que intentiones quædam imperfecte, reductive pertinentes ad hoc prædicabile: ad eum modum quo disputatione præcedenti nu. 15. diximus de disserentia propria & com-

Ratio autem huius sumitur ex dictis: quia ad veram, & propriam rationem propris exigitur, vt dimanet ab essentia, quatenus essentia est, siue à principiis formalibus rei, quod non habent tres priores acceptiones, vt ostensum est . & ideo simpliciter sunt accidentia communia.

Ad secundum ex dictis num. 3. constat, quòd si aptitudo ad Medicinam sumatur pro generali capacitate, seu inclinatione ad scientias, conuenit homini quarro modo proprij, non primo: si vero sumatur pro speciali habilitate ad vnam potius quam ad aliam; solum dimanat ex principiis materialibus seu individualibus, quod non sufficit ad veram rationem passionis: imò id peculiare est accidentium communium, ve ostendemus disput. sequenti. Et hoc ipsum intendit D. Thom. loco citato in argumento, vhi expresse docet accidentia causari ex principiis substantiæ: quædam quidem ex principiis formalibus: & hæc inquit esse proprias passiones; quædam verò ex principiis materialibus: & hæc dicit esse accidentia in individuis, seu communia. Sed de hoc redibit fermo dilpicitata.

10. Ad fundamentum secunda sententia negatur antecedens: non enim ex eo præcise quod aliquid Colleg. Compl. Logica.

conveniat omni & semper, convenit necessario, ve parer de accidenti inseparabili, ve de albedine cigni, quæ conuenit omni & semper, & tamen eft accidens commune, vt docent. Dialect. cum Porphyr. cap. sequiritur ergo vltra; quod dimanet ex principils essentialibus, seu formalibus : quod non habet proprium in secunda acceptione, ve explicatum est. g Ad probationem autem antecedentis relpondetur ad veram rationem proprij non esse ne-Cessarium, ve hoc, quod est connenire soli, habeat respectu vniuscuiusque, de quo prædicatur ( imò hoc est impossibile; alias neque daretur etiam pro-prium insimum, ve consideranti patebit) sed respectu estentiæ à qua dimanat; ita scilicet, quòd conueniat solis habentibus talem essentiam quod pater

conuenire proprio subalterno.

Ad vitimum negatur antecedens. Ad cuius probationem respondetur, id, quod est verè proprium dimanare ab essentia, quatenus essentia est, seu à principiis essentialibus, & formalibus; & ideò semperadesse in subiecto dispositionem ad illud: quis lemper ibi sunt ipla principia essentialia, cum quibus habet necessariam connexionem. Vnde repugnar, quod propria passio, secundum vnum tempus conueniat & secundum aliud non. Hoc autem habent canities, & alia accidentia individualia: quia sequuntur ex tali, vel tali dispositione materia, aut complexione humorum in quibus contingit variatio & Per quod patet ad exemplum argumenti: nulla enim est variatio secundum ten pus in ipsa potentia visiua canis, que est passio animalis, sed in dispositione organi ad eliciendum actum visionis.

11 In secunda parte difficultas circa definitionem proprij, non est cur immoremur. Quamuis enim iplum non definiuit Porphyr. ex eius tamen verbis formatur definitio proprij fic: Proprium est, qued connenis omni , sols , & semper Per quam definitionem, si recte intelligatur definitur proprium, vt est quattum prædicabile. Ly enim, conuenst omni. non diftribuitut pro omni specie, vt patet sed pro omnibus inferioribus speciei : & sie idem est ac si diceietur : Proprium est, quod pradicatur de plumbus. Cum autein in his acceptionibus, non loquatur Porphyr. de conuementia effentiali, ve pater : subintelligendum est accidentaliter, & sic definitio Porph. facit hunc senm lum : Proprium est quod pradicatur de pluribus accidentaliter, & necessario. Hoc enim exprimunt verba Porph formaliter sumpra: quia quidquid ratione formæ conuenit omni individuo alicuius speciei, & semper, nascitut ex principiis essentialibus: & sic prædicatur necessariò de inferioribus.

In eodem serè sensu posser explicari definitio Ariftot. sup.num. 2. adducta, scilicet Proprium eft quod non indicat quid esse rei ; soli autem intst , & conuersim pradicatur. Sed quia vix in ea aliquis ordo ad inferiora insinuatur: non tam videtur definisse proprium, ve est quartum prædicabile, quam vrest quartum prædicatum. Præsertim cum ibi Arist. solum agat de proprio in ordine ad argumentationem, ve est problema dialesticum, & convertitut cum specie quomodo non est quartum prædicabile, sed quartum prædicatum, ve diximus disput præcedenti n. 25. ld autem quod air Aristot. Proprium non indicare quid esse i, intelligendum est extrinsecè, id est, non indicat essentiam rei tanquam pars extrinseca eius: nam extrinsecè, & tanquam signum certum & propriam possessionem indicere essentiam rei, vt de definitione descriptiua diximus suprà in præambulis institutionum.

Q V Æ

# Disput. VIII. de Proprio. Quæst. II.

#### Q V Æ S T I O II.

Respectu cuius Proprium constituatur in esse vniuersalis. Vbi etiam, an subalternum, & insimum pertineaut ad hoc praditabile.

PRoprium verè esse vniuersale, & vnum ex quinque prædicabilibus satis constat ex is, quæ de numero cotum diximus disp. 4. Vndè solum inquirimus, respectu quorum habeat istam vniuersalitatem, an scilicet respectu illius essentiæ, à qua dimanat: an verò respectu inferiorum eius.

In quo certum debet esse, proprium non constitui in esse vniuersalis respectu inferiorum codem nomine significatorum, videlicet risibile respectu huius, & illius risibilis; de disferentia dicimus disp, præcedenti numero 18. Vtriusque enim eadem est ratio, quam ibi addaximus. Quamuis autem ex ibidem dictis de disferentia facilè deduci posser, quid dicendum sit in hac quæstione; eam tamen oportuit breuiter attingere: quia habet specialem difficultatem circa proprium præpter hæc argumenta.

Primò: quia, vt disp. sequenti videbimus ex Arist. & D. Thom. in hoc distinguitur proprium ab accidenti communi quòd accidens commune conuenir speciei ratione individuorum: nam ideo homo est albus, quia Petrus est albus; proprium verò communis individuis ratione speciei; ideo enim Petrus est risbilis: quia homo est risbilis. Ergo proprium per prius prædicatur de specie, quàm de individuis: ergo potius constituirur in esse vniuersalis per ordinem ad speciem, quàm per ordinem ad individua.

Secundo: quia ex prædicationibus quinque vniversalium solæ prædicationes huius quarti prædicabilis possunt propriè, & à priori demonstrati, ve colligitut ex Atist. 1. Post capite quarto; sed proprium propriè, & à priori demonstratur de specie: ergo prædicatur de illa prædicatione quarti prædicabilis, Minor, & consequentia constant; Maior autem probatur : quia in primis prædicationes quinti prædicabilis, cum fint in materia contingenti, non sunt necessariæ: ergo non possunt demonstrari. Deinde prædicationes generis, speciei, vel differentiæ, licet fint necessatiz, sont tamen essentiales: ergo à prioti demonstrari non possunt, cum nihil possit esse prius ipsa essentia, ve pater: ergo solæ prædicationes quarti prædicabilis possunt propriè, & à priori demonstrari.

13. Tertius: quia idem in acidens, quod respectu illius gradus, à quo dimanat adzquate, est propria passio, repectu graduum inferiorum est accidens commune: ergo vel nulla datur prædicatio quarti prædicabilis, quatenus vniuersalis est, vel constituitur in esse vniuersalis per ordinem ad illam speciem, seu gradum, à quo adzquate dimanat. Consequentia est euidens. Antecedens verò probatur: quia omne accidens habet proprium, & adzquatum subiectum, seu principium à quo dimanar, & per quod definitur, vt diximus disput. 5. numero 24. ergo omne accidens respectu illius gradus habet veram rationem passionis. Ergo saltim respectu gradus inferiorum erit accidens commune, alias nulla dabitur prædicatio quinti præ-

dicabilis.

Proxima conclusio. Proprium non constituitur in esse vniuessalis per ordinem ad speciem, seu essentiam, à qua dimanat & cum qua convertitur; sed per ordinem ad inferiora illius. Quod proportione servata, intelligendum est de proprio subalterno, & insimo, (supponendo qued vriumque pertineat ad hoc prædicabile) sicut disp. præcedenti num 20. explicuimus de differentia. Hanc conclusionem ostendunt maniseste, que ibidem adduximus: & ideò solum restat argumentis satisfacere in quo tota huius questionis dissicultas sita est.

14. Ad primum eigo respondetur disserentiam illam inter proprium, & accidens commune procedere de proprio & acccidenti metaphysicz, & realiter sumpris; non verò de proprio logicè considerato, seu formaliter vi denominatur à secunda intentione. Vndè licet verum sit, quòd entitas risibilitatis, priùs conueniat homini quàm Petro prædicatione tamen vniuersalis, seu prædicabilis non priùs prædicatur de homine, quàm de Petro. Et quamuis disserentia constitutiva proprij in esse quanti prædicabilis sumitur per ordinem ad speciem; tamen non ideò est vniuersale per ordinem ad illam: non enim proprium respectu eiusem habet vniuersale, & tale vniuersale vt de disserentia diximus disput, præcedenti num.

Ad secundum responderur non solum prædicationes, quæ propriè pertinent ad quartum prædicabile, posse à priori demonstrati, sed eriam prædicationes, quas disp. citata num. 25. appellaumus quarti prædicati: imò istæ probantur demonstratione persectiori.

TRatio autem huius est: quia propria passio non ingreditur demonstrationem formaliter quatenus habet orationem, superioris, & vniuerlalis; sed ve dimanat ab essentia, cuius est passio, ad quam compatatur, ve prædicatum æquale, seu conuertibile. Et ided demonstratio, in qua talis passie concluditur de ipsa essentia, cum qua convertitur, persection est aliis demonstrationibus: in quibus cadem passio concludirur de inferioribus, respectu quorum habet rationem vniuersalis : quia ista necessario supponunt illam, & dependent ab ea. si quando autem Arist. aut aliij graves Auctores insinuare videantur, solas prædicationes proprij à priori demonstrari intelligendi sunt non solum de proprio logice, ve est quartum prædicabile sed etiani de proprio metaphysice, ve est quartum prædicatum.

15. Ad tertium negatur antecedens: accidens enim quod verè est propria passio alicuius essentiz, semper est propria passio, quando prædicatur de quibuscumque inferioribus talis essentiz. Ad probationem autem respondetur non sequi ex co præcisè, quòd accidens habeat proprium subiectum, seu principium, à quo causetur, & per quod desiniatur esse propriam passionem eius: quia vitra requirirur, ve causetur ex principiis formalibus, & essentialibus. Quod non habent omnia accidentia, ve sæpè dictum est, non constabit amplius disp. sequenti.

Veniamus ad secundam partem difficultatis. In qua notandum est, quod cum proprium dimanet ab essentia, & hæc componatur ex genere, & differentia, alia sunt propria, quæ dimanant,

# Disp. VIII. de Proprio. Quast. U.

ab essentia ratione gradus generici, & alia ratione gradus differentialis. Illa appellatur propria subalterna, ista verò de insima. De his certum est pertinere ad hoc prædicabile: de ilis verò est aliqualis difficultas.

Sumitur autem ratio dubitandi. Primò ex Porphyr. hîc, & Arist. 1. Topicor. c. 4. qui solum definiunt proprium infimum: ergo illud tantum pertiaet ad hoc prædicabile.

Secundo: quia emanatio propriz passionis ab essentia reducitur ed genus causa essicientis, vt sumitur ex Divo Thoma prima parte, quastione 77.
articulo septimo; sed nullum accidens potest sic dimanare à gradu generico: ergo nullum accidens potest esse propria passio respectu illius. Probatur minor: quia nihil agit, nisi prove est in actu, & deserminatum: sed gradus genericus est quid potentiale, & indeterminatum: ergo non agit ad emana-

tionem passionis.

16 Secunda conclusio: licet proprium infimum propriislin, c habeat tationem proprij, & fleidiffimè dicatut passio, vt potè quod lequitur essentiam vitiniò completam, & perfectam; tamen proprium subalternum, est etiam propria passio, & per se pertiner ad hoc prædicabile. Sic sentiunt communiter Doctores, & docer expresse Diuus Thomas, opulculo quadragelimo octavo, tractatu primo, capite septimo, & de Ente, & essentia capite 7. g Bevitérque probatur : Quia plura sunt accidentia, quæ dimanant à principiis genericis, & cum eis habent necessariam connexionem; quæ consequenter, neque per intellectum possunt adesse, & abesse, salva manente tali essentia, vt de potentiis sensitivis patet respectu animalis, de nutritivis tespectu viventis, & aliis huiusmodi : ergo vetè dantur propria generica, seu sub-

Ad primam rationem dubitandi respondetur, Aristotelem, & Porphyrium definiuisse proprium insimum propter rationem disputatione præcedenti numero trigesimo-sexto adductam; non verò: quia existimaverint non dari propria subalterna. siquidem quinto Topicorum, capite secundo, aptum esse ad sentiendum, docet Aristoteles esse passionem animalis, & plures proprietates supremorum generum assignat in prædicamentis.

Ad secundum negatur minor. Ad cuius probationetto respondetur propria subaltetna non dimanare ab essentia genetica, præcisè ve est totum potentiale, seu formaliter in quantum indeterminate, & in consuso continet inseriora; sic enim non hebet sufficientem actualitatem, ve benè probat argumentum, sed quatenus habet rationem totius actualis. Cum enim passio sit accidens essentiaz, dans illi esse secundum quid, ne-

cessario supponit cam constitutam in esse simpliciter. Vbi autem intelligitut constitutio, etiam apprehenditur compositio ex actu, & potentia, & ex consequenti totum actuale.

Colleg. Compl. Logica.

### 

CAPVT V.

De Accidenti.

#### SVMMA TEXTVS.

RES definitiones accidentis, & vnam divisionem continet hoc caput. Prima definitio est; Accidens est, quod adest, & abest sine sabietti corruptione. Statim autem dividit illud Porph. in separabile, vt dormire, & inseparabile vt nigrum esse in corvo, vel Athiope. Et quia ex hac divisione posset obiici contra definitionem: si datur accidens inseparabile: ergo non omne accidens potest adesse, & abesse tracitè respondet huic obiectioni explicans definitionem, & dicit cogitatione, & intellectu coruum album, & Athiopem non nigrum, sine subiecti corruptione concipi posse. Secunda definitio est; Accidens est quad inesse, & non inesse idem potest: Tertia: Accidens est quod neque genus, neque species, neque differentia, neque proprium est; semper autem est in subiecte.

# NOTATIONES CIR-

Vicen. Alpharab. & alij Arabes, vt teftatur Beatus Albertus tractatu septimo Logicz capite primo, reprehendunt hic Porphyr. eq
quod statim definierit accidens, antequam varias
eius significationes proponeret, invertens methodum, quam in aliis prædicabilibus servaverat. Sed
pro eo respondet benè Caietanus, quod cum ex
aliis capitibus iam constaret ipsum agere de vniversalibus, quatenus pertinent ad considerationem
Logicam: non suit necessarium id explicare de accidenti.

Cz terum, maioris claritatis gratia, duas eius acceptiones, (omissis aliis) referent communiter Doctores, quas adducit, & explicat Dinus Thomas de spiritualibus creaturis arriculo videcir. o. Primo sumitur Physice. Secundo Logice. Accidens Physicum est, quod distinguirur contra substantiam, & dividitur in novem genera, scilicet quantiratem, qualitatem, &c. Propter quod appellatur acciders prædicamentale; Accidens verò Logicum dividitur contra essentiam, & comprehendit quidquid non est, nec pertinet ad essentiam rei, sed le habet omninò accidentaliter, seu contingenter; sive entitative sit substantia, sive accidens, sive ens reale, sive rationis. Quomodo dicimus aurum accidere vasi, rationale animali; existentiam Petro, & sccundas intentiones entibus realibus: quia fáciunt prædicationes accidentales, seu contingentes. Et proptereà accidens in hac acceptione appellatur accidens prædicabile : éfique terminus secundæ intentionis, & vltimum ex quinque vniversalibus, de quo in præsenti agimus. Cætera, que hîc circa definitiones, & divisionem à Porphyr, traditas notari possent, quæst. 1. explicabuntur.

O 2 DISPY

# 156 Disp IX. de Accidenti. Quast. II.

### 

De Accidenti, Quinto pradicabili.

DISPVTATIO

VLTA in præsenti inquirant aliqui de accidenti reali, & provt pertinet ad prædicamenta; quæ tamen relinquenda sunt, ve potè aliena in hoc soco, vbi de accidenti Logico, seu de quinto prædicabili disputamus. De quo ex dictis disput. 4. num. 70. & sequentibus iam constat verè esse vnum ex quinque vniversalibus: & ideo huic quæstioni supercedendum est. Vt autem quæ restant, breuiter perstringamus, sit.

#### Q V Æ S T I O I.

An rette definiatur acceidens à Porphyr. vbi etiam respettu quorum constituatur in esse quinti pradicabilis.

Prima pars difficultatis præcipuè procedit de prima definitione Porph.hac enim explicata,fa-

cile intelliguntur aliz duz.

Et autem ratio dubitandi: quia vel illa verba, quod adest, & abest, sine subiesti corruptione, intelliguntur primò intentionaliter de adeste, & abesse per realem inhasionem, sicut calor adest aqua, quando est calida: abest autem. quando est frigida: & hoc non tum quia sam definitio non conveniret accidenti inseparabili; quod tamen directe pugnat cum Porph, quiaccidens à se desinitum statim dividit in separabile, & inseperabile: tùm etiam quia mors, & existentia actualis accidunt homini, & de illo pradicantur pradicatione quinti pradicabilis; & ramen neque mors adesse, neque existentia abesse potest sine subicati corruptione.

4 Propter hæc Auic. & alij antiqui, vt referent Beatus albertus vbi suprà, & Caiet. in hoc cap. reprehendunt Porphyr. cò quod nullam tradiderit desinitionem accidentis, quatenus est quantum prædicabile. Alij verò, quos refert sequitur Rub. hic quæst. 2. admittentes illud desiniri hac desinitione, explicant verba eius de præsentia, seu absentia reali.

g Sed vtraque sententia procedit ex sinistra intelligentia definitionis, & vtramque rejicium communiter Dialectici. Qui dictam desinitionem vt huius prædicabilis admittunt, camque explicant, vt explicuiripse Porph de abesse per intellectum, seu secundò antentionaliter quod. Quæ etiam est expressa sententia D. Thom de spiritualibus creaturis art. vlt ad 7. quem consequentur Caiet & Set. in hoc cap. Sanch. lib. 3. q.43. & alij Thomistæ, nosque liben-

ter amplectimur.

Probatur breviter contra Auic. quidem: quia hîc Porph.intendebat explicate quintum prædicabile: ergo ipsum definiuit hac definitione. Quod ettam plane constat ex tertia, vbi explicatur accidens per negationem aliorum prædicabilium: ergo nomineaccidentis intelligit quintum prædicabile. ¶ Contra Rub. verò, & alios: quia hic definitur secunda intentio quinti prædicabilis: sed hæc non est principium quo, seu ratio quare natura realiter inhæreat, vel non inhæreat, sed quare natura assirmetur, vel negetur sine subjecti corruptione: ergo non recte definiretur in esse, vel non in esse realiter.

Confirmatur: quia sic intellecta desinitio non conuenit omnibus prædicatis accidentalibus; siquidem multa sunt entiarationis, aut etiam ententatiue substantia, vt patet in his prædicationibus; home est species vas est deaureasum, & simillibus; quæ tamen verè pertinentad hoc prædicabile: ergo verba illa, qued adest & abest, & c. intelligenda sunt de adesse, & abesse secundum intellectum, seu de assirmatione, & negatione absque eo quòd tollatur essentia, seu definitio

subiecti.

Ex quo iam perspicua remanet tota definitio: reddit enim hunc sensum. Accidens est, qued indifferenter affirmatur, vel negatur labsque es quèd destruatur desinitio subietti; vel breujus cum Caiet Accidens est, cuius neque affirmatio, neque negatio subietti rationem tellis. Qua definitione satis apparet definiri accidens, vt est quintum prædicabile: siquidem datur per prædicabilitatem, quæ est passio vniversalis. Et cum ea coincidit descriptio qua communitet desinitur hoc prædicabile dicerio qua communitet desinitur hoc prædicabile dicerio accidens est quod pradicatur de pluribas in quale, or contingenter. Si enim prædicatur contingenter ergo indisterenter potest affirmari, & negati salua essentia subiecti.

J Dices: accidentia inseparabilia non verè affirmantur, & negantur de subiecto. Si enim hæc est vera, eignus est albus: quia nullus datur cignus niger: ergo hæc etit salsa, eignus non est albus: siquidem ab eo quòd tes est, vel non est, ratio dicitur vera, vel folia

Respondetur dupliciter posse aliquam propositionem esse veram: Primò simpliciter, absolute prolatam, quo modo hæc propositio simpliciter est vera emnis cignus est albus, & cius negatiua simpliciter fassa: secundò, secundàm quid, & cum aliqua additione. Et hoc modo contingit in præsenti: non enim simpliciter dicimus accidens indisferenter negati, vel affirmari de subiecto; sed assirmari, vel negati de subiecto sine eius corrruptione, id est, siue assirmetur, siue negetur non tollit naturam subiccii. Siue enim ponatur cignus albus, siue non albus, manet integra essentia eius: atque ita verum est, indisserenter affirmati, & negati de subiecto absque cius corruptione.

Per quod etiam explicata manet 1. definitio Porph.scilicet, Accidens est, quod inesse, & non inesse eidem posest. Satis enim constat intelligendam etiam esse secundo intentionaliter: tum quia ferè eisdem verbis traditur: tum etiam quia sumpto ex Arist. 1. Topic c. 4. vbi definit accidens, secundum quod constituit vnum ex prædicatis Dialecticis. Et sic reddit eundum sensum, ac præcedens, videlicet; accidens est quod posest (id est contingit, vt vertit Boëc.) assirmari, vel negari de subietto. Vbi ly consingis, satis benè explicat potentiam Logicam quinti prædicabilis, vt assirmetur, vel negetur, salua essentia subiecti:

hoe

lis, ve affirmerur , vel negetur, falua effentia fubicai :

hoc enimest prædicati contingenter.

dun est quòd licet non sit pluris facienda, sicut neque pluris facit eam Arist. loco citato: non est ramen omnino contemnenda: tum quia non datur per solas negationes: tum etiam quia quando iam notæ sunt res illæ, per quarum negationem aliquid explicatur, vi contringit in præsenti non malè definitur per tales negationes loco differentiæ. En sic dicta definitio reddit hunc sensum: accidens est quod est in subiecto (non inhæsionis sed prædicationis) idest, quod prædicatur de pluribus, & non sicut genus, species, differentia, vel proprium, per quod vicumque cognoscimus positiuum illud in quo accidens differt ab aliis prædicabilibus, scilicet prædicati contingenter.

Ad rationem dubitandi secundum ea, quæ nobis aduersanter, respondetur. & in primis ad id, quod primò affertur de morte, & existentia, quatenus etiam potest esse contrà definitionem, secundò intentionaliter intellectam, relictis aliis solutionibus, dicinus existentiam quidem posse optime affirmari, aut negari, salua essentia subicci. Siue enim dicatur homo existis: sue bomo non existis, semper manet eadem

definitio,& essentia hominis.

De morre autem maior est dissicultas: quia quando prædicatur de homine, tollit ab eo prædicatum essentiale, scilicet esse viuens, & sic non videtur posse affirmati & negati integra manente essentia hominis; sed relicus aliis solutionibus, quas adducit, & im-

pugnat Sanchez vbi suprà.

7. Responderur primò, cum Caiet. in hoc cap. dub. 2. hanc prædicationem, homo est mortuus, propriè non esse quinti prædicabilis: quia prædicatum non est quid conueniens, sed omninò repugnans subiecto, & destruens illud. Vt enim probat optimè D. Tho. 3. part. quæst. 50. articul. 4. cum vnio animæ, & corporis compleat essentiam hominis; per corum separationem desinit esse homo & ita mors sacit, quod aliquid non sit homo. Est autem vera illa propositio, homo est mortuus, non quia extrema non sint disparata, & repugnantia; sed tarione ampliationis, secundum quam copula extenditur ad tempus preteritum: sacit enim hunc sensum, quod est, vel suit homo, est mortuum, idest, olim homo, modò est mortuus.

Vel secundo respondetur cum Sanch. loco citato, mortem pertinere ad quintum prædicabile, non in sacto esse, & completo consideratam, sed in sieri, & quasi in via siue enim dicatur: bomo moritur, siue: bomo non moritur, non tollitur essentia hominis. Et hoc sufficit vt terminus huius motus qui explicatur in propositione per, mortuum, pertineat ad hoc prædicabile, non in se, sed in suo sieri aut via, siue

in dispositionibus antecedentibus.

Vel tandem tertiò tespond. cum Soto hîc, quòd esse mortuum est accidens quinti prædicabilis ratione corporis respectu illius. & sic adest, & abest à corpore pæter eius corruptionem: quia corpus, quòd modo viuit, idem posteà erit mortuum, licet habeat aliam formam cadaueris. Dicstur tamen idem corpus ratione materiæ vt inquit D. Thom. q. citata art. 5. ad primum: & quia sic homines communiter loquintur.

8 Ad ea verò, quæ secundò afferuntur in ratione dubitandi respondetur. Ad illud de æquiuocarione dicinus, quod, vt magis explicaret Porph. accidens, secundò intentionaliter sumptum, à se definitum, divisit statim illud in varia subiecta, quæ à tali intenColleg. Compl. Logica.

tione denominati possont, in quo nulla committitur æquiuocatio. Fuisset quidem aliquasi in ipsis definitionibus, ly esse, diuersimode supponeret pro esse
reali, & per intellectum: nullum tamen est inconueniens illud accepisse dissorniter in definitione, &
diuisione; vt ostenderet, quòd à secunda intentione quinti prædicabilis denominatut quodcumque accidens non prosluens ab essentia, siue sit realiter separabile, siue non.

Tandem ad id quod de proprio affertur, neganda est consequentia. Ex eo enim quod propria passio sit quid posterius essentia & esse cius; solum sequitur essentiam posse intelligi absque tali passiono abstractione praccisua, non verò abstractione composita; cum enim propria passio dimanet ab essentia & cum ea habeat necessariam connectionem non solum petrinet ad integritatem eius; & ex consequenti absata passione non manet integra essentia; sed etiam eo ipso, quod passio negatur de essentia; sed essentiam en ita etiam recepta fequitur: non est risibilia: ergo est homo: ita etiam recepta fequitur: non est risibilia: ergo non est homo: Quod non contingit in accidentibus communibus quantumuis inseparabilia-sint; vi consideranti patebit:

9. T Circa secundam partem disticultatis, non est immorandum. Omnes enim fatentur accidens constitui in esse quinti prædicabilis per ordinem ad subiecta, quæ accidentaliter denominat; non verò per ordinem ad alia inferiora, quibus potest essentialiter conuenire. Vnde hæ prædicationes sunt quinti prædicabilis, Petrus est albus: equus est coloratus: non verò istæ: boc album, est album; album est colora-

sum, &c.

Cuius ratio ex dictis est manischa: quia esse quintum prædicabile; est posse abesse, & adesse absque subiecti corruptione: ergo accidens constituetur in esse quinti prædicabilis respectu eorum quibus potest sic abesse, & adesse. Sed hoc haber tantum respectus subiectorum quæ a: cidentaliter denominat, non verò respectu inferiorum essentialium, vt per se patet: albedo enim non potest separati ab hac albedine, salua eius essentia; benè tamen ab homine, vel equo: Ergo accidens non constituitur in esse quinti prædicabilis per ordinem ad inferiora essentialia, sed respectu subiectorum, quæ accidentaliter denominat.

Dices, Ergo quintum prædicabile non essentialiter sed accidentaliter est vniuersale, & ex consequenti vniuersale non erit genus ad quinque prædicabilia. Respondetur negando consequentiam. Alsud enim est quod secunda intentio quinti prædicabilis faciat naturam accidentaliter prædicari de subilectis; alsud verò, quod spía secunda intentio sit accidentaliter vniuersalitas. Illud quidem verissimum. Nam sicut genereitas, ex eo quòd sit vniuersalitas naturæ persectibilis facit ipsam prædicari de speciebus: ita accidentareitas, ex eo quòd sit vniuersalitas naturæ extraneæ, se contingentis, facit ipsam prædicari accidentaliter de subiectis denominatis. Id ta-

men non tollit, quominus ipsa accidentareitas sit essentialiter vniuersalitas: quia essentiale est illi, quod faciat naturam prædicari accidentalites de subiessis.

O<sub>3</sub> QVA

#### Q V Æ S T I O II.

In que different proprie passie, & accidens

AT plenè percipiamus secundas intentiones conflitutiuas huius & quarti prædicabilis: omnino necessarium est inuestigare, in quo disserant propria passio, & accidens commune, seu natura profluens ab essentia, seu natura extrinseca, siue conlingens, quæ sunt subiecta adæquata; per quæ intentiones istas desiniumus suprà dist. 5. num. 52. Vnde
non est præsentis instituti examinate in particulari;
an istud vel illud accidentis sit propria passio, aut
accidens commune sed generaliter; quæ accidentia
verè profluant ab essentia, & sint propriæ passiones;
quæ verò ab essentia non dimanent, sed sint accidentia communia.

Louanienses, & alij, quos quidam Neotherici sequentur existimant omnia accidentia esse proprios passiones respectu alicuius gradus substantiz, seu respectui sui proprij, & adzquari subiecti per quod definiuntur. esse verò accidentia communia si comparentur aliis gradibus inferioribus, siue subiectis ina-

dæquatis.

\_ Probatur primo hac sententia: quia differentia, quam Arift.& D.Th.videntur ftatuere inter propriam pessionem, & accidens commone, scilicet quod propria pallio lequatur formam, & accidens commune materiam, non videtur euacuere difficultatem. ergo melius dicendum est, omnia accidentia esse proprias passiones respectu sui proprij, & adæquati subicai. Probatur antecedens. Tum quia ambiguum valde est, que accidentia sequantur materiam, & que formam maxime in sententia D. Thom. cap.7. de ente, & essentia afferentis nullum esse accidens, quod à solamateria dimanet. Tum etiam quantitas ( idem est de aliis similibus accidentibus) sequitur materiam teste eodem Thom. 3. part. quæstio. 90. articulo secundo de potentia questione sexta articulo quinto, & alibi sæpè; & tamen est propria passio corporistergo aliquod accidens sequens materiam est propria passio.

Secundo: quia color respectu hominis, & equi, est accidens commune, ve omnes fatentur; & tamen respectu gradus mixti est propria passio: ergo idem accidens est propria passio: ergo idem accidens commune respectu diversorum. Probatur minor: quia hac proposicio, mixtum est coloratum, potest probati per veram demonstrationem: ergo est necessaria. Ergo prædicatum non convenir contingenter subiecto: & per consequens color respectu mixti non est accidens commune, sed pro-

pria passio.

Tertio: quia etiam accidentia quæ causantur ex varia dispositione materiæ, vt masculmum, & sæminum in animalibus, sunt propriæ passiones, saltem respectu illius complexionis, seu temperamenti, ex quo resultant: ergo omnia accidentia sunt propriæ passiones respectu alicuius gradus. Probatur antecedens: tum ex Arist. 10. Metaph. text. 25. vbi ait: Masculus autem, & sæmina propriæ quidem animalia passiones sunt. Tum etiam quia talia accidentia per se prædicantur de illa dispositione, seu temperamento materiæ ex quo resultant: & sunt per se essectus eius.

is. Cæterum' hæc sententia omnino falsa eft. Et

quid quid sit de hoc aut illo accidenti in particula ri, generaliter suffinere non potest omnia accidentia esse proprias passiones respectu alicaius gradus: respecu verò aliorum esse accidentia communia Tum quia plura sunt accidentia, que quibuscumque comparentur sunt communia, & contingenter conueniunt, ve patet de actibus intellectus, & voluntatis : alias hæ propositiones, bomo intelligit, Petrus amat., & similes possent demonstrari, quod est absurdum Tum etiam quia ex antecedenti necessario sequereur consequens contingens quod omaino implicat ve diximus lib. institutionum cap. 2. sequela patet : quia hec propositio, bomo est celorains, apud Auctores contrarios est contingens; hac autem necessaria, mixtum est coloratum; hac autem necessatia, vt constat in hoc syllogismo: omne mix-tum est coloratum: omnis homo est mixium: ergo omnis homo coloratus. Vbi maior est necessaria; cum pallio prædicetur de propria essentia; minor etiam est necessaria; siquidem in ca genus predicatur de sua specie vi patet : ergo iam ex antecedenti necessariò sequeretur consequens.

11. Dicendum est ergo quod propriè, & in rigore loquendo, non omnia accidentia sunt propria passiones, sed illa tantum, que oriuntur ab essentia ratione forme, & que per se primo conueniunt specieijea verd, que oriuntur ab essentia ratione materiz, & que per se primò conveniunt individuis, sunt accidentia communia. Hec conclusio est communis ferè omnium Dialecticorum, ve testantur. Caiet. in hoc cap. & Mas.c. de proprio quæst. 9. Eamque expresse docet Aristot. 10. Metaph.text. 25. citato, vbiinquirens, quare alique differentie contrarie indicane distinctionem specificam; ve gressibile & volatile aliz verd non, vt album, & nigrum, respondet : An quoniam illa quidem propria passiones generis suntibac verd minime? Reddit autem ftatim rationem, quare illa sint passiones, & non ista: quia illa sequuntut tationem, seu formam; hac verd materiam dicens: Et cum illud quidem ratio, hoc veròmeteria sit: quecumque in ratione contrarietates sunt specie differentiam faciunt : quacumque verò in consumpto materia, mintmè faciunt. Ex quo tandem infert accidentia, quæ proueniunt ratione materiæ, per accidens se habere ad speciem: & ideò per prius conuenire individuis, & ratione illorum speciei. Homo enim ( inquir) est albus : quia Callias est albus : per accidens igitur bomo est albus.

13. Ex qua Atistot.doctina deprehendimus duo discrimina in conclusione assignata inter propries palsiones & accidentia communia. Primum, & præcipuum, quod scilicet illæ sequuntur compositum ratione forme, hec verò ratione materie, explicat optime D. Th.cap.7.de ente, & essentia. Vbi, cum priùs dixisset quedam accidentia principaliter consequi materiam primam; quædam verò formam substantialem, subiungit: Et quia unaquaque res indiniduatur ex materia, & collocatur in genere, vel specie per suam formam: ideò accidentia qua consequentur materiam, sunt accidentia individui, secundum qua eccam individua eiusdem species differunt adinuicem. Accidentia vero, que consequenter formam, sunt proprie passiones, vel generis, vel speciei : sicut risibile consequitur in homine formam, &c. Cui doctrinz si addatut, quod S. Doctor docet 1. dift. 17. queft. 1. art. 2. ad 2. dicens: Quadam sunt accidentia, qua causantur ex principiis subiecti: & boc dupliciter : quia vel causantur ex principus species, & sic sunt propria passiones qua consequuint totam speciem:vel ex principissindinidui, &

sie sunt communia: quod etiam repetit 1. Posteriorum lect. 14. & alibi szpè, evidenter sequitur in doctrina D. Th. hoc esse przeipuum discrimen inter proprias passiones, & accidentia communia, quod illæ consequuntur compositum ratione formæ; ita vt forma sir prima radix illarum; ista verò cònsequuntur compositum ratione materiæ, ita vt materia sit prima radix eotum.

14 Probatur ratione conclusio quoad hanc partem: quia ille sunt proprie passiones absolute, & simpliciter que dimanant ab essentia, quatenus essentia estisted essentia constituitur in esse essentie per formam, & non per materiam: ergo ille sunt proprie passiones, que dimanant ab essentia ratione forme, & non ratione materie.

Confirmatur primò: quia materia est prima radix disferentiz materialis, & numericz, sicut sorma est prima radix disferentiz specificz, & essentialis: ergo accidentia, que sequuntur materiam, sunt propria individuorum: que verò sequuntur formam, sunt propria speciei, seu essentiz. Ergo hec sunt proprie passones, illa verò non. Probatur hec vitima consequentia: quia passio sequitur essentiam ratione differentiz specificz, non verò ratione differentiz individualis; siquidem invenitur in omnibus participantibus talem naturam.

Confirmatur secundo: quia propriæ passiones, vel tributæ sunt naturis ad aliquas operationes, vel saltem sequentur essentiam, provi constituta est in determinato gradu entis: ergo tantum accidentia, quæ sequentur sormam, sunt propriæ passiones. Probatur consequentia: quia sorma, se non materia; est prima radix operationum, aut constitutionis essentiæ in determinato gradu; cum sorma sola sit actus simpliciter.

15 f Ex hoc præcipuo discrimine inter proprias passiones, & accidentia communia, sequitur secundum, quod tangitur in conclusione, & tradit Arift. loco citato, explicarque optime D. Th. ibidem lect. 11. quod scilicet propriæ passiones per prius conveniunt speciei, & media illa indiuiduis. Callias enim Est risibilis: quia homo est risibilis; accidentia verò communia per prius conveniunt individuis, & ratione corum species: homo enim est albus, quia Callias est albus. F Cuius ratio est ex dictis manisesta : quia forma est prima radir, vnde sumitur species; materia verò est prima radix, vnde sumitur individuatio:ergo accidentia, quæ proveniunt à forma, per prius conveniunt speciei, que verò à materia, per pruis individuis. Maior huius materiæ explicatio pender ex libris de generatione, vbi de principio individuarionis agemus.

16 Ad argumenta resp. Ad primum negatur antecedens. Ad cuius probationem dicendum est, quod licet ex desectu nostro, dissicile sir generalem illam regulam cuilibet materiz applicate, explicateque in particulari, que accidentia sequantur materiam, que verò formam, non tamen ideò est salsa. Neque D.Th. contrarius est: non enim dicimus aliqua accidentia sequi, vel oriri à sola materia sine communicatione sorme: hoc enim salsum est, (quidquid ali) d cant) es negat meritò D. Th. sed dicimus inter accidentia, que oriuntur à soco composito, alia oriri ab eo ratione sorme, es alia ratione materiz, ita vt illorum prima radix sit forma, istorum vero materia.

Ad id autem, quod in codem argumento affertur de quantitate respondetur cum Caiet. cap. 7. de Ente, & essentia quæst. 17. quantitatem in rigore loquedo non esse propuam passionem corporis, sed accidens commune: vipotè, quæ sequitur essen-

tiam ratione materiæ, & per se pertinet ad individuationem: & ita est de numero illorum accidentium,
quibus individua inter se disterunt. Ad quod, vt benè notat Caietanus non est necessatium, quòd vnum
individuum habeat vnum accidens, & aliud, aliud;
sed sufficit vtrumque individuum habere idem accidens diverso modo. Et sic individua disserunt per
quantitatem: nunquam enim inveniuntut duo quanta omninò similia, siquidem propriis saltem sitibus
disserte necesse est. Quod planè indicat quantitatem
non esse propriam passionem. Nam propria passio, vel
invenitut codem omninò modo in habentibus essentiam, à qua procedit, vel saltem ex se non habet issem
inæqualitatem, quam cernimus in quantitate.

17 Ad secundum ve respondeatur, notandum est magnam fuisse ab antiquis temporibus de natura coloris controversiam, & adhuc sub sudice lis est. 1 ythagorici enim existimatunt colotes esse de genere quantitatis, scilicet vleimam superficiem, que apparet, seu Epiphaniam, veipsi dicebant. Platonici autem flammulas, & lumina quædam effe dixerunt. Peripatetici verò fortè media via inceduntinam Atist. in lib. de lenfu & lenfato definit colorem, dicens:color visque erit perspicui extremitas in corpore determinato, vbi ly, extremitas, vt bene notat D. Thom. lect. 6. non sumitur pro extremitate corporis, quatenus corpus est; hæc enim est de genere quantitatis; sed pro extremitate perspicui, quatenus perspicuum est, quæ est de genere qualitatisalient ipsum perspieuum. Perspicuum autem vt ibidem docet Aristot. constituitut per lumen: nam lumen, ve ipse dofinit, 2, da anima text. 69.est altus perspicui ea rationo qua perspicuum est, Vndè color aliquo modo supponit, & involvit lumen. Et tandem addit Aristot, quod fit in corpore determinato, seu terminato, id est opaco: quia color tantum invenitur'in vltima superficie, quæ sola in corporibus opacis recipit lumen. De quo redibit sermo in lib. de anima.

Hoc supposito respondetur, quocunque ex his modis explicetur natura coloris, non posse esse propriam passionem, etiam respectu gradus substautialis mixti. Si enim est de genere quantitatis iuxta Pythagoram: iam constat quantitatem non esse propriam passionem. Si verò sit de genere luminis iuxta Platonicos; multò minus erit propria passio: cum sit accidens ab extrinseco adveniens. Si tandem est quadam qualitas perspicui terminati iuxta Peripatericos, vel supponit lumen in ipso perspicuo, vel saltem temperamentum primarum qualitatum in tali, vel tali proportione; quod nascitur ex principiis individualibus, ést que dispositio quadam accidendalis: ac proinde color ipse non potest esse propria passio.

Ad probationem autem minoris responderar hanc propositionem, mixtum, & celeratum, non posse proprie demonstrari, si nomine mixii, incelligamus gradum illum essentialem, quem possumus in arbore: sic entis propositio nullomodo est necessaria. Si verò nomine mixti intelligeremus accidentalem illam mixtionem, seu peculiare temperamentum, ad quod sequitur color tune posset quidem propositio demonstrari per medium, quod licer sic accidentale respectu rei, in qua est color, esset tamen per se refpectu illius mixtionis, seu peculiaris temperamenti-Et ita color respectu talis temperamenti haber quodammodo, & secundum quid rationem passionis; ticut reliqua accidentia communia respectu sui proprij, & adæquari subicchi, à quo causantur: de quo proprereà pizdicantur in quarto modo dicendi per fo ex assignatis ab Arist. lib. 1. Post. cap. 4. Ex quo tan-

dem fit colorem respectu ralis temperamenti induere tationem quarti præd cati : sed non ideo pertinet ad quarrum prædicabile, neque simpliciter est propria

passio, vi ex dictis patet.
18 Ad tertium similiter respondetur masculinum, & fæmininum simpliciter esse accidentia communia: quia licet per se conveniant, & oriantur ab illo peculiari temperamento, seu dispositione, quam tempore conceptionis habet materia, ex eo quod calor operans sit fortis, vel remissus; & proptered respe-Qu talis dispositionis secundum quid dicantur passiones, possintque de illa demonstrari : tamen cum ipla dispositio vnde masculinum, & fæmininum oriuntur limpliciter fit accidentalis,& per accidens respectu essentiz animalis; inde fit, vt talig accidentia simpliciter sine communia, licet respectu sui adaquati subicai, seu principij, induant rationem quarti prædicati, & secundum quid appellentur passiones. Et hoc solum intendit Aristot. nam post verba adduca in argumento statim subdit: Sed non secundum substantiam; verum in materia, & corpore, &c. id cft, non

simpliciter, & ex parte formæ, sed ex parte materiæ,& secundum quid, vt explicat ibi D. Thom. Videatur Caiet 1. Posterior. cap. 7. dub. 2.

#### *ፙፙፙፙፙፙጜ*ፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙ

CAPVT

De Communitatibus quinque pradicabilium.

Æ C est ternia pars tractatus Porphyftatotam : in qua iple lingula prædicabilia prolize inter se comparat; & m quibus conveniant, in quibulve differant, sexto, & finali capite absolvit. Que omnia sufficienter constant, tum ex dictis de vniversalibus in communi,tum etiam ex dicis de vnoquoque in patticulari, & propiereà nos cum communi DD. caput istud prætermittimus.



# CATEGORIARVM ARISTOTE LIS.

OE0 M I V M.



GGREDIMVR iam Aristotelis lib. ingredimurque Licaum illud, unde vera naturalium rerum cognitio, Doctore Ari-Stor, adexiremas v/que orbis partes emanavis. De cuius visa, & admirabili inge-

nio, & in redus vel inveniendis, vel sudscandis, vel difponendis acumine, ac de absoluta en omni doctrine genere perfectione plura pralibanda effent. Sed ne omnia pratermisisse non sine tanti Philosophi iniuria videa-

mur; aliqua saltem attingemus.

1. Fuit Arift. natione Macedo : Patria Stagirites: natus circa annum ab orbe condito 36 5 5. of ante partum Virginis 319 iaxta Chronologiam Bellarmini. A puerista usque ad septem decimum etatis annum sum bumanioribus studius sub Praxeo quodamitum ob consumptum patrimonium, militari, imo & pharmacopolea arti ope ram dedit. Déinde Socratis auditor vique ad annum atatis 20. posteà usque ad 40. fuit Platonis discipulus. Tres insuper annos cum Harmia commoratus inde ad Alexandi Magni institutionem à Philippo Patre, Persarum Imperatore evocatur. Quod munu vsque ad annum 50. fæliciter executus, Athenas postmodum petiii: vbi Lycaum aperuit, ibique per tredecim circiter annos Philosophiam summa cum omnium admiratione, & villitate docust. Caterum coram Senatu accufatu, quod Deorum cultum contemneres, publica se oratione defendis: arque inde ad Calcidem Eboa insula declinans,, complete 63. atatis anno, instante morte ut testantur Calius Rodiginus, lib. 16. cap. 34 & alygranes Auttores auxilium prima causa imploravit illis verbis: çaula causarum miletere mei. Leguntur Lactantius,

Plutarchus, Ammonius, & aly v ex quibus multa refert Masius initio pradicamentorum

2. Extant etiam plura gravissimorum Philosophorum encomia de ingenio, & dostrina Ariftos. Eum Plate menter sui gymnasij, & Philosophum veritatis appel lavir. Calius collocatum illi esse dixis quidquid humano ingenio capi potest: Lucretius, Genus humanum ingenio superesse: Auerroes, fuisse regulam, & exemplat, quod ad ostendendam perfectionem vltimam inuenit natura : pluraque alia à Doctoribus referuntur, ma longum effet recensore. Scripsit in omni parte philo-Sophia plura volumina: de quo viders possunt Franc-Patric. tom. 1. discussionum Peripateticarum lib. 4. & Possevinus lib. 12. sua Biblioth. selecta. Quorum Arist. operum nonest parva laus, quod gravissimi Philosophi susceperint explicanda, Alexander, Thomistis, Pselus, Ammonius, Becoius, Auerroes ( qui ob diligentem explanationem commentatoris nomen assequi mernit:) tandem D.Th. qui alios long è superans, extitis Arist. sidolissimus, & interpres, & discipulus.

3. Primus igisur inter opera Arist. est lib. bic Categoriarum. De quo licet lamblicus teste Brecio, dubitaverit effe Arist.styli samen brevitas, & subtilitas communisue Peripateticorum consensus convincunt ipsum fuisse eins Antorem, Inscribitur autem Atist. Categotica, à verbo Graco narmopia Catigorco, qued Latine idem est, ac prædico, sine enuntio. Quia nimirum categoria est series pradicabilium, in qua superiora de inferioribus pradicantur: Tideò Autore Boësio latinè pradicamenta appellata sunt. Virumque autem nomen, scilicet categoria, seu prædicamentum, sumitur aliquando pro solo **Jupycmo** 

# Caput I. de vnivocis, & æquivocis, &c.

preme genere: frequentius vero pre sota ferie supecorum, & inferiorum. In quo sensu suprà circa proce mium Porpbyr. num. 2. ex communi sententia definimus pradicamentum, quod fit feries sen coordinatio

prædicabilium.

Quod autem sit obieltum buins libri, & quare eum instituerit Aristot. & quomede ad Dialett. pertineat de pradicamentis disputare, ex diffis in proæmio huinsprima partisconstat. Renocantur enim in hoc libro ad certas classes omnia entiavealia, ve facile rerum definitiones, & divisiones inveniremus. Vnde predicamenta secundum suas entitates reales solum pertinent ad obje dum materiale Logica, ut sepius à nobis expli-

calum est.

4 Adbue autem DVBITANT aliqui: verum Aristos, in boc lib. agas pracipue de vecibus, an de rebus , propter Alexandrum , Porphyrium Bocium , Ф alios quos refere Mas. leco citate, ad veces pracipuum Aristotelis intentum reducentes. J Quorum fundamensum est:quia de ipsis rebus qua, suns pradicamento, egis in Metaphysica , ad quam rerum , & non vocum pertinet speculatio : ergo in Logica de vocibus, & non de rebus disputauit.

Respondetur tamen ex dittie suprà disputatione prima , numero trigesimo-tertio , res , & voces per se pertinere ad obiettum Materialo Logica: quia tam intentiones fundata in vocibus, quam qua fundantur in rebus, clauduntur per se subiecto formali eins : ista quidem primarià, & principalizer: illa verò secundarid, & minus principaliter : que erdine tractatur in boc libro ab Aristor. de rebus, & vocibus. Vnde Logica non attendit pracise ad ipsas res sicus Metaphysica, sed ad res, secundum quod vocibus signi-sicantur. Per quod patet ad fundamentum contraria sententia.

Continet autem liber ifte tres partes : antepradicamenta, pradicamenta, post pradicamenta. In prema agisur de quibusdam prarequissis ad pradicamenta: vnde dignoscitur, qua in illis collocandu; qua verò ab eis resicienda sint: continétque quatuer capita. F Secunda de ipfis predicamentis per quinque capita dif-

T Ultima tandem, & aliis quinque capitibus explicat quadam qua consequentur ipsa pradicamen-ta, & ad sorum pleniorem notitiam consequendam

### 

### ANTEPRÆDICAMENTA TELI S

#### P. V T

De Aquivocis, Vnivocis, & Deno-

#### S V M M A T E X T V S.

Æc eria definit in hoc cap. Aristot. sic: ne est; ratio verò substantia nomini accommodata, dinersa: ve animal dicitur, & iple homo, & id , quod eft pictum. Vninvca dieuniur, quorum, & nomen commune est, & ratio substantia nomini accommodata, eft eadem : ve animal dicitir, & ipie homo, & equus : Denominativa dicuntur qua ab aliquo nominis appellacionem babent, folo differentia cafu:vt à Grammatica, Grammaticus,

#### NOTATIONES, ET:DVbia circa boc caput.

Ripliciter possunt comparari prædicamenta, vt notant Albert. & Ægid. hîc. Primò, si omnià cum ente conferamus, cuius partes, & membra sunt. Secundo, si singula cum suis inferioribus comparemus. Terrie, fi quædam illorum aliis attribuamus. Primo modo prædicamenta sunt æquivocata, seu analogata respectu entis, ( sub aquivocis enim comprehendit hic Aristot. analoga, ve posteà dicemus.) secundo modo vnumquodque prædicamentum est vnivocum respecta suorum inferiorum. Tertio modo prædicamenta accidentium sunt denomi-

nativa substantia. Cum ergo in vnoquoque prædicamento priùs considererur ratio entis, déinde propria inferiora, & vitimò pradicata extranea: ideò Aristot prius explicuit æquivoca ( quamvis vnivocie dignitate cedant ) déinde vnivoca, & tandem denomi nata.

Vbi nota, quod nomen ipsum zquivocum, ( & idom proportionabiliter est de univocis, denominativis,& analogis)dicitut æquivocum æquivocans, res verò per tale nomen fignificate zquivoca zquivocata. Vnde constat res ipsas secundum se non dici vnivocas, aut equivocas, sed prove nominibus significantur. Hæ enim intentiones funt de genere carum, quæ immediate fundantur in omnibus: propter quod cas definiens Arist. non dixit : aquivoca funt , enivoca sunt, Te. sed aquivoca dicuntur, uniuoca dicuntur. Quo supposito solum superest traditas definitiones breviter exponere

6 Definiens Arist. æquivoca sic inquit : aquivoca dicument. Loquitur de æquivocis æquivocatis, ve pater, querum nemen. Nomen hie vt notar Boët. accipitur ve comprehendie verbum, participium, & alias partes orationis: in quibus inveniri potest equivocatio, est commune: ve innuat nomen debere esse omnind vnum: sic enim propriè erit commune. Vnde quælibet diversitas in pomine etiamsi fiat sola mutatione alicuius litere, vel solius accentus tollir æqui-

Qua retione eccide, non est zquivocum, licer significet actionem auferendi vitam, & pallionem, leu morrem: quia in prima significatione producitut, & in secunda corripium: ratio verò, id est conceptus obiectivus, five sit propria definitio, sive non, substantia : id est essentia. Substantia enim interdum lumitur pro essentia, interdum verò pro substantia, quæ distinguitur contra accidens: quibus acceptionibus correspodent duz aliz accidentis, quas disp. 9. n. 2. explical

# 162 Caput I. De vnivocis, & æquivocis, & c.

explicuimus: Præterquam quòd loco substantia habetur in Grzco soia. vsia: quod nomen, autore Macrobio in somnium Scipionis lib. 1. cap. 14. ptopriè non substantiam, sed essentiam significat: nomini accommodata, diversa; ve ostendatad æquivocationem solum requiri, ve æquivocata, secundum quod significantur per nomen æquivocum, non habeant vnam rationem, licet alias secundum quòd aliss nominibus significantur, verè habeant vnam rationem, se vnivocè conveniant. Nomen enim canis, æquivocum est ad lattabilem, se matinum; quia secundum quod significantur per tale nomen, non habent vnam: licet alias inenomine substantia, aut animalis, conveniant vnivocè.

7 Per quod explicata etiam manet definitio vnivocorum, que ab equivocis solum distinguitur in hoc, quòd nomen vnivocum immediate significat vnam tationem, que est communis vnivocatis; equivocum verò immediate significat proprias rationes equivocatorum. Quod probat à posteriori in hoc cap. Atistot, quia si quis querar, que est ratio canis, que invenitur in lattabili, emarino; non assignabit vnam definitionem illis communem, sed proprias corum definitiones adducet. Si verò querat, que est ratio animalis, que invenitur in homine, e equo; responder vnica definitione animalis; disendo: est vivens sensibile: absque co quòd cogatur proprias hominis, e animalis definitiones adducere.

& animals definitiones adducere.

8 9 Cisca definitioneth denominativorum notandum est in quacumque denominatione tria inveniri, scilicer formam denominantem, tem denominatam, & ipsum desioninativuum. Vt albedo est forma denominans parietem slbum, paries est res denominatium. Quibus non annumeramus denominatiomem ipsam quia non omnino distinguitur ab his; sed quodammodo involvit ea. Denominatio enim est illa quasi causalitas, seu applicatio, qua denominatium ratione forma denominantis applicatur rei denominata.

Ex his ergo, forma denominans est prima radix, & orl go totius denominationis, à qua denominatiuum accipit appellationem, & vim denominandi. Quando enim dicitur paries est albm; illud denominatiuum positum à parte prædicati, denominat subictum ratione albedinis, quam significat, & à qua solo casu differt, id est cadentia nominis; siquidem nomina in principio conveniunt, & in fine different: res verò significata per virumque cadem est.

Ex quo plana temanet definitio denominativorum; reddit enim hunc sensum. Illa dicuntur denominativa, qua sum solum differunt casu, id est, cadentia nominis ab aliquo alto, seilicetà forma denominante: ab illo tamen babent nominis appellationem: quia forma denominans est prima radix totius denominationis.

In qua definitione tres denominativorum conditiones infinuari notat bene Caictanus hîc.

Prima est, quòd determinatium debet derivari à forma denominante secundum nomen. Quod non est int lligendum iuxta regulas Grammaricorum apud quos non semper concretum derivatur ab abstracto, imò frequencius sit è contra; sed iuxta regulas Logica, in qua abstractum est prima radix concreti.

Sesunda, est quod denominatium differat à sotma denominante cosu, idest, accidentia nominis. Hoc autem intelligendum esti per se loquendo: nam per accidens porest contingere virunque nomen, non disferre casu, seu cadentia, vi patet in Musica sumpta pro multire, est pro arte. Quod tamen non tollic quin in priori fignificatione verè sit denominatium: cum hau sit pradicatio quinti pradicabilis. Maria est Musico. Quia dum ex nomine deriustiuo Masculino formatur semininum; casu accidit, vi coinciderer cum nomine forme denominantis.

Ternia conditio est, vt denominatiuum, & forma denominaus non disterant in re significata, sed sola cadentia nominis. Per quod vt inquit benè Caiet. non excluditur disterentia, qu'am ex modo significandi inter concretum, & abstractum explicumus sup. disp. 4. num. 18. quia hæc disterentia comitatur disterentiam secundum cadentiam nominis. Regula autem generalis est, dictionem exclusivam non excludere à concomitantibus: dicendo enim: solus Sortes currit, non excluditur hoc risibile à cutsu, vt notavimus lib. 2. Institut. cap. vleimo.

9 Explicatis his definitionibus, DVBITATVR primò: an sint rectæ propter hæc argum. Primò: quia quidquid definitur, debet esse species, vt sumitur ex Arist. 8. Metaph. text. 9. ergo quid vniuocum: ergo æquivoca non possunt definiri.

Secundò nomen æquivocum verè non est vnum, neque commune, sed potiùs plura: ergo malè in definitione dicitur, querum nomen est commune. Probaturantecedens: quia nomen constituitur inesse talis per significationem: sed in æquivoco sunt plures significatione, cùm significet immediate plura; ergo sunt etiam plura pomina.

Tertiò: quia omnia genera, de quibus quidem dubitari non potest esse univoca, sunt, etiam æquivoca teste Arist. 7. Physic-text. 31. ergo æquivoca non distinguuntur; esper consequens male assignatur veraque desinitio.

Quartò quia denominativa sunt vnivoca: ergo malè definiuntur diversa definitione. Probatur antecedens: quia quartum, & quintum prædicabile sunt denominativa, & tamen propriè sunt vnivoca: vt diximus disp. 4. num. 60.

Quinto: quia bomo, sumit denominationem ab humanitate, & animal ab animalitate, à quibus solo casu differunt; & tamen, neque homo, neque animal sunt denominativa: ergo definitio convenitaliis à definito

Sextò: quia studiosus, vel est denominativam ab studio, vel à virtute, non primàm: quia ab studio non solum casu dissert; sed etiam in re significata; neque secundum: quia à virtute non dissert sola cadentia nominis, sed in toto nomine: ergo malè dicitur in definitione, denominatium, se sormam denominantem disserte solo casu.

probat autoritas eius, & communis Dialecticorum consensus, quòd iuxta subiectam materiam est genus probandi ita esticax, vi irrationale sit aliud postulare. Vinde ad argumenta respondetur.

Ad primum, concesso antecedenti, distinguendum est consequens. Si enim sensus sit, quòd aquivoca non possunt definiri primò intentionaliter, a secundum illas entitates, seu rationes diversas; concedenda est consequentia. Si verò sensus sit non posse definiri secundò intentionaliter, ve scilicet induunt secundam intentionem, à qua constituuntur in esse aquivocatum neganda est. Nam hoc modo sunt ynivoca: siquidem aquivocatio est quadam species secunda intentionis, qua aqualiter participatut ab his, vel illis aquivocis.

Ad secundum respondetur, ad multiplicationem concreti, seu compositi accidentalis non sussiciere multiplicationem formæ. Quamvis enim aliquis habeat plures artesi dicitur tamen vnus artisex. Cuius ratio est: quia concretum significat formam concerneado subjectum, & ex modo significandi supponia pro illo: vnde ad eius multiplicationem debet multiplicati

# Caput I. De vnivocis, æquivocis, &c. 163

tiplicati subiccum. Videatur D. Thom. 1, part. quæst. 30. art. 3. Cum ergo in præsenti canis, kur aliud nomen æquivocum sit concretum accidentale importans de sormali significationem, & connotans promateriali vocem, non sufficit multiplicatio significationis, ve dicantur plura nomina; sed necessaria etiam

est pluralitas vocis.

11 Ad tertium respondet Diuus Thomas explicans Atist. loco ibi citato lectione 8. quòd genera solent physicè loquendo appellari aquivoca: quia non significant aliquam rationem, qua physicè, & à parte rei sit vna in speciebus. Animal enim verbi gratia, non sumitur ab aliqua forma substantiali, qua realiter sit vna in homine, & equo, sed à peculiatibus formis corum, secundum quod tribuunte persectionem sentiendi, vt explicuimus disp. 5. n. 63. Solent etiam genera appellari analoga inaqualitatis, seu physica, propter rationem insià adducendam. Hoc tamen non tollit, quin sint propriè vnivoca; siquidem significantrationem, que logicè loquendo, & provt abstracta est à pexicous, eadem omninò est illis.

Ad quartum respondetur, quòd sicut species formaliter quatenus subsicibilis, non est vniversalis, neque è contra, etiamsi intentiones ista materialiter coincidant in eadem natura : ita denominativa, non sunt vnivoca, neque è contra, etiamsi intentiones ista

coincidant in eadem re.

Et ratio est maniscsta: quia album habet esse denominatiuum in ordine ad formam denominantem,
à qua nominis appellationem recipitiesse verò vniuocum habet in ordine ad subiecta inferiora, in quibus
æqualiter invenitur. Quos respectus, & rationes esse
inter se essentialiter diversas, & disparatas, saris ex se
patet, & convincitur plas è ex eo, quòd ratio formalis denominativorum æquè benè salvatur tàm in terminis vnivocis, quàm analogis, tàm communibus,
quàm patticularibus. Et contra etiam tatio formalis
vnivocorum æquè benè salvatur, tàm in terminis denominativis, quàm non denominativis.

Quod signum evidens est, intentiones constitutiuas denominativorum, & vnivocorum esse inter se essentialiter diversas, & disparatas; ac proinde exigere di-

versas definitiones.

12 Ad quintum respondetur, quod per illam particulam ab alique, positamin desinitione denominativotum, communiter Doctores intelligent, formam denominantem non debere esse de essentia rei denominate nam quod essentia rei est, propriè non dicitur aliquid aliud ab ipsa, neque ponit in numero cumilla. Et proptereà bomo non est denominatiuum ab humanitate, neque animal ab animalitate; benè tamen humanum, & animale: quia cùm sint termini adiectivi, significant humanitatem, & animalitatem per modum accidentium alteri adiacentium; & per consequens cum alietate sufficienti ad rationem denominatiui,

Vbi etiam advertendum est ex Caiet. nomine forme denominantis in præsenti, non solum intelligi, id quod verè est forma aut accidens; sed omne illud quo aliquid dicitur tale accidentaliter, sive in se sit accidens, sive substantia, sive materia, sive forma. Non enim est minus denominativa ista prædicatio: Cathedra lignea, vel vas est terrenum, quam ista, homo est albus. Venit siquidem à ligno ligneum, & à terra terreum, sicut ab albedine album.

Ad sextum respondetut communiter assignari tres modos denominativorum; alia re, & non voce, vt studiosus à virtute; alia voce, & non re, vt studiosus ab studio, alia re, & voce, vt albus ab albedine. Ex quibus hac vltima propriè, & simpliciter sunt denominativa,

Et ratio est: quia esse denominativa, neque convenit rebus secundum se, neque etiam vocibus secundum suum esse reale; sed rebus, vt significantur per voces. Et sic ad rationem denominativi propriè dicti verumque requiritur, scilicet denominativum, & forma denominans conveniant in principio nominis, & quod non differant in resignificata.

Defectu primi, stadiosus, verè non est denominatiuum à virtute: & desectu seçundi non est denominatiuum ab studio; ac proinde negandum est antece-

dens argumenti.

13 ¶ Secundo solet hie DVBITARI, quod sit desinitum in his desinitionibus. ¶ Respondetur ex his, quæ circa desinitionem generis, & aliorum prædicabilium diximus disputatione 5. num. 43. desinitum esse secundam intentionem constitutivam æquivocorum, vinuocorum, & denominativorum significatam in concreto, quomodo supponit pro ipsis rebus æquivocatis vinuocatis, &c. Vide ipsi intentioni convenit desinitio vt quo; rebus autem, vt quod Neque hoc indiget noua probatione. Videantur, quæ ibidem diximus, & etiam Sanchez lib. 4. qu. 1. conclusione 4.

14 9 Tertid tandem DVBITATVR. An sub

æquinocis comprehenderit Atist. analoga.

Analoga, vt infrà constabit, dicuntur illa, quæ inter se disserunt, ve tamen habeant aliquam similitudinem & proportionem Proptes quod communiter à Doctoribus appellantur media inter purè æqui oca, & vniuoca; quia ratio significata per nomen analogum, neque est omninò eadem sicut in vniuocis, neque omninò diuersa sicut in æquiuocis, sed partim eandem, & partim diuersa.

Est ergo dubium: an sub altero ex his extremis definierit Aristoteles an loga: an verò de prætermiseret. Et eatio dubitandi est: quia non videtur maior ratio, quare sub vno potius quam sub altero extremo

contineatur.

Respondetur tamen Arist sub definitione æquiuocorum procul dubio comprehendisse analoga. Ita
expresse D. Thomas, Opusc. 48. tract. 2. cap. 1. Caiet 1. parte quæst. 13. artic 5. & communiter Doctores. Quod maniscste constat; tum ex exemplo ab
Aristot adducto de bomins respectu viui, & picti:respectu quorum non est pure æquivocum, sed analogum, vt patet: tum etiam quia ratio importata per
nomen analogum non sic est partim eadem, & partim
diversa, quasi exæquo contineat vtrumque: sed simpliciter est diversa, & secundum quid eadem, vt insia
explicabimus.

Ergo analogum non sic, est medium inter æquiuocum, & vniuocum quasi æqualiter dister ab viroque: sed multo magis approximatur æquiuocis, & simpliciter annumeratur illis, ac proinde sub iis comprehensum est ab Aristot. Per quod patet ad rationem

dubitandi.

Iuxta quam doctrinam communiter Doctotes dividunt æquiuoca ve sie, in purè æquiuoca, & analoga. In his ratio significata per nomen simpliciter est diuersa, & secundum quid eadem; in illis verò tàm simpliciter quàm secundum quid est diuersa; & ita est omninò diuersa. Propter quod etiam solent appellati æquiuoca à casu, & ita appellauti illa Aristot. 1, Ethic. lect. 7. apud D. Thomam.

## Disput. X. de Analogia, Quæst. I.

### **፞፠፧ቚ፟፠ቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚ**፞ቚ፧ቚ፧ቚ DISPVTATIO

De nominum Analogia.

V A M necessaria sit analogiæ cognitie, tùm ad Phylicas, & Metaphylicas, tum etiam ad Theologiæ quæstiones experientia sola potest ostendere. Vix enim in scientiis reperitur nomen, quod aliqua analogia non fit analogum. Vix tractatur difficultas ad cuius solutionem aditum non patefaciat analogia. Sed si multum necessaria, est tamen procul dubio plus difficilis; si iuxta Peripateticam veritatem penetranda sit : & ideò oportet Atistor. & D. Thom. iterum atque iterum euoluere. Quorum mentem, veramque analogiæ notitiam inter alios assequutus est plenè Caiet. in aureo illo opusculo de nominum analogia, à quo eam acceperunt Nazarius 1. part. quæst. 13. artic, s. in tract. de Analogia: Arauxo lib. Metaphys. q. 2. per totam, Zanardus ibidem quæst. 3. 4. & 5. Elandria lib. 12. quætt. 8. Soto in hoc cap. Masius ibid. diiput. 1. sect. 1. de quo etiam videri possunt Ferrar. 1. contra Genres cap. 34. & alij Thomistæ. Quorum nos vestigiis inhætendo, age-mus in hac disput. de Analogia in communi, quæ proprie ad Dialecticum pertinet, infià verò de Analogia entis circa cap. 4. vbi propriam sedem habet, di putabimus.

#### QVÆSTIO

#### Quid sit Analogia.

N hac, & duabus sequentibus questionibus breviter proponemus doctrinam Analogiæ à prædidis autoribus traditem, & in schola Divi Thomæ communiter receptam. Quam posteà conabimur ab imis fundamentis deducere : si forte plus aliquid lucis huic pernecessariæ materiæ ex proprio marte af-

ferre possimus.

1 Igitur Grzca przpolitio dva, ana, lzpe lignificat proportionalem quandam distributionem, ve notant Ioannes Scapilla, & Iacobus Zeratinus in sais dictionariis : & patet Mat. 20. des Surapier Ausor, and dinarion elabon, id eft, acceperunt finguli denarium. Et abrea in hac significatione formatur nomen avaxono, analogos, quod idem est, ac ad proportionem similes, seu proportione respondens, scilicet res, quæ ad aliam proportione quadam constituta, & comparata est, vt ex Austor, adducit idem Scapula. Et inde analogia Græcè idem est, quòd Latinè proportio, comparatio, seu proportionalitas : quæ om. nia vt infrà constabit, non omnimodam æqualitatem, aut similitudinem, sed aliqualem convenientiam simul cum differentia, aux inæqualitate important. Et ideò illa propriè appellamus proportionata, aut proportionalia, quæ cum simpliciter sint diversa, aur inæqualia habent tamen aliquam similitudinem, aut æqualitatem. Ex quo tandem fit, analogiæ nomen involvere diversitatem, seu inzqualitatem, simul cum aliqua convenientia, aut fimilitudine.

3 Hinc nomin istud extensum est ad significandam quamcumque inzqualitatem rationis communis, vndecumque proveniat. Et quia genera, licet quantum ad essentiam, seu rationem præcisam æqualiter conveniant speciebus; habent tamen persectius: elle in vna jquam in alia, ratione inæqualium differentiarum contrahentium : ideò consueverunt appel-

lari analoga..

Hic tamen modus analogiæ imperfectissimus est, neque tollit vniuocationem : quia inæqualitas illa non attenditur in ipla ratione præcila significata per nomen, sed ratione differentiarum contra hentium, & secundum esse, seu existentiam. Et ideò hulusmodi analoga appellantur à Diuo Thoma in 1. distinctione 19. quæstione 5. articulo 2. ad 1. Analoga setundum esse, & non secundum intentionem. Appellantur eriam analoga Physica: quia talis inzqualitas attenditur secundum esse, & persectionem realem; non verò secundum sationes pracisas, & abstractas. Et tandem dicuntur analoga indqualitatis: quia licer in omni analogia reperiatur inæqualicas, consueuit tamen nomen divisi simpliciter, & abique addito applicari imperfectiori membro dividenti, vt notavimus capite de differentia, num. 5.

4 & Analoga ergo in hac communissima acceptione, vt comprehendunt analoga physica iam explicata, definiuntur à Doctoribus, esse illa: Quorum nomen est commune, tratio verò substantia secundum illud nomen parism est eadem, & parism duersa. Proportionabiliter enim potest applicari hæc definitio, tam analogis proprie dictis, quam etiam analogis phylicis. leu inæqualitatis. Nam animal, verbi gratia, que ratione dividitur analogum inæqualitatis, bgnificat rationem, que partim est eadem in speciebus, scilicet squantum ad essentiam, & conceptum præcifum, & partim diversa, nempè quantum ad este, & inæqualem patticipationem. Et ideò buiusmodi analoga phytica communiter definiuntur esse illa. Quorum nomen est commune; ratio verò substantia secundum illud nomen est omnino eadem; inequaliter tamen participata.

T Sedrelictis his analogis, que apud Logicum non sunt analoga, sed verè & propriè vniuoca, deinceps agemus de analogis propriè dictis, que verè mediant inter vniuoca, & zquiuoca : quzque merito analoga logica, seu secundum intensionem, communiter appellantur. Quorum naturam ve melius

percipiamus.

5 Observandum est, quod inter rationem omnind eandem, rationem omnind diuersam, mediat ratio, quæ partim est eadem, & partim diueisa, ve de se constat. Hire autem ratio media tripliciter potest excogitari. Peimò, si zqualiter participet de viroque extremo; ita vt simul tripliciter fit eadem, & simpliciter dineria. Secundo, si magis inclinet ad omnimodam identitatem; ita vt fit simpliciter eadem, & secundum quid diversa. Terrid, si magis propendeat in omnimodam diuerstratem; ita vt sie simpliciter diuerla, & secundum quid eadem. Neque fingi posest inter duo illa extrema alter modus medij, vt patet. Cum ergo analoga propriè dicta non includant omnimodam identitatem, sicut vniuoca; neque omnimodam dinersitatem, sicut æquinoca; sed medio modo se habeant: videndum est quænam ex his modis me-

6 Et quidem satis constat primo modo mediare non posse. Nam idem simpliciter, & diuersum simplicitet opponuntur contradictorie: ergo repugnat rationem significatam per nomen analogum simul esse simpliciter eandem, & simpliciter diversam in

analogacis,

T Neque secundo etiam modo potest analogum mediare inter vniuocum, & zquiuocum. Tum quiz iam analoga essent simpliciter vniuoca: tum etiam

## Disput. X. de Analogia. Quast. I J.

quia co iplo, quòd diqua ratio præcila, & abstra-&a sit simpliciter vna & eadem; excludit pro vt sic, quecumque principia distinguentia: ergo repugnat, quod quantum est ex parte sui, includat actu aliquam diversitatem. De quo redibit sermo disput. seq. quæſt.∫.

Potest autem optimé fieri, vt rationes simpliciter diuerse habeant aliquam identitatem, secudum quid, & quodammodo inter se assimilentur ratione alicuius attributionis, vel proportionalitatis, vt postca videbimus : ergo non primo, aut secundo, sed tertio modo mediant analoga inter vniuoca, & pura equiuoca: & ex consequenti important diversitatem simpliciter, & identitatem secundum quid:

7. Ex quo iam facile deprehenditur, quid sit analogia logica. Quamuis enim eadem definitione, quam suprà tradimus de analogis in generali, provt comprehendunt analoga phylica, pollont etiam (pecialiter definiti analoga propriè dicta seu logica; sequidem definitio analogi simpliciter intellecta est definitio analogati principalis, vi infrà constabititamen quia per particulas illius definitionis non ita clare exprimitut quando analoga medient inter pute aquiuoca, & vniuoca in quo propria corum ratio consistit:ideò exactions definiemus analoga logica in communi, dicendo: Analoga suns, querum nomen est commune, ratio verò substantia secundum illud nomen, simpliciter est dinersa, & secundum quid eadem. Cuius definitionis bonitas satis ex dictis patet, neque indiget ampliori probatione.

### QVÆSTIO 11.

#### Quotuplex sit analogia.

Ommuni Dialecticorum consensu analogia propriè dica, seu Logica dividitur in analogiam attributionis, seu proportionis, & analogiam proportionalitatis. Que divisio sumitur ex Aristot. 1. Ethicor. cap. 6. Eamque lub his terminis tradit Diu. Thom. quæst. 1. de veritate art. 2. & explicat optime Caierait de nominum analogia capit. 2. 66 3. whi ex mente Angelici doctoris 12 Metaphysic. lect. 3. definit analoga attributionis esse. Ilia, querum nomen est commune ratio verò substantia, secundum illud nomen eft cadem secundum verminnm, & dinersa secundum babitudines ad sllum. V t sanum commune nomen est Medicinz, vrinæ, & animali; ratio verd omnium in quantum sana sunt est eadem secundum terminum: quia eademmet sanitas est, quam respicit animal, in quo est; & Medicina à qua causatur; & vrina que illam indicat. Est verò diversa secundum dinersas habitudines ad sanitatem : quia h quis assignet, quid est animal in quantum sanum Subiectum dicet saniras : Medicinam verò in quantum lanam, caulam fanitacis, &c. vbi terminus quidem idem est, nempè lanitas : sed habitudines diuerlæ lunt, nempè lubieci, caulæ, yt indicatiui.

9. Appellatur autem hæc analogia, attributionis vel quia in ea principale analogatum tribuit denominationem aliis ( Medicina enim dicitut sana quia est causa sanitatis animalis; vrina dicitur sana: quia signum sanitatis animalis, &c.) vel quia analogata mines principalia quasi attribuuntur principaliori analogato, & reducuntur ad illud ranquam ad propriam mensuram, & sadicem, vnde ratio signi-Acata per nomen derivatur ad ipla f Dicitur emam. analogia proportionis, ad distinctionem analogia proportionalitatis: quia, vi infrà constabit, non proportio, sed proportionalitas requirit quatuor Colleg. Compl. Logica.

rerminos qui tamen non lunt necessarij in analogia attributionis.

f Item hac analogia appellatur ab Aristot. loco citato, & à D. Thom. ibidem analogia ab une, vel ad vnum: quia in ca minus principalia analogata" quandoque procedunt tanquam ab efficiente ab vno, scilicet à principali analogata; quandoque verò tanquam ad finem ordinantur ad illud. F Er tandem ab rodem Diu. Thom. in primo dittina. 19, queft. 5. art. 2. ad primum appellatut analogia secundum intentionem tantum , & non secundum effe : quia in ea retio significata, licet referatur ad omnia analoga per prius, & posterius; tamen non habet esse nisi in vno. Intentio enim fanitatis ( inquit D. Th. ) refereur ad animal, vrinam; & dietam dinersimede secundum prius, & posterius; non tamen secundum diuersum esse: quia esse santtates non est nist in animali.

10. Vbi observandum est cum Caieran. loco citato hanc analogiam attribution is posse sieri in quoliber genere caule, præcipuz si causam exemplarem ad formalem reducamus. Possunt enim plura ad vnum finem, vel ad vnum efficiens, vel ad vnum exemplar, vel ad vnum fubicceum, secundum aliquam ad vnum denominationem; attributionem diversimode habere. Exemplum primi adducit Aristor. 17-Metaphysic. lea. 3.apud Diu. Thom. de sane respectu animalis,& Medicinæ: hæc enim ad animal tanquam ad finem ordinatur. Exemplum secundi adducit etiam ibidem de meditatino respectu Medicine sermonis medicinalis, & inftrumentorum; hzc enim à Medicina ve ab efficienti procedunt Ibidem etam adducit exemplum quarti, de ente respectu substantiz, & accidentium, que ad substantiam tanquam ad commune subiectum ordinantur. Et tandem exemplum terrij adducit 1. Ethic. lea 7. apud D. Thom.de bene respectu boni, quod per se est bonum & boni, quod est bonum propter aliud; hoc enim ad illud tanquam ad exemplar ordinatur.

11. ¶ Hzc autem analogia attibutionis duplex est: vel ve proprius loquamur, in hac analogia dupliciter potest comparati analogum ad analogata, ve docet Diu. Thom. i par.q. 13 artic 5 & potentia quzstione 7, artic.7. Prime si compatetur ad omnia analogata: tunc enim vnum suscipit denominationem per ordinem ad alterum, scilicet ad principale. Et propterea dicitut analogia unius ad alterum, vel unius ad unum, sine sit vnum tantum analogatum minus principale, sue plura hoc enim nihil refert) vt cum sanum comparatur animali ex vna pate, & medicinæ, & vrinæ & slia : & similiter cum ens comparatur lubitantiæ ex vna parte & quantitati, qualitati, &c. ex alia : tunc enim vnum membrum dividens suscipit denominationem per ordinem

ad alterum.

Secundò modo potest comparari analogum ad sola analogata minus principalia, vt cum fanum comparatur medicinæ ex vna parte, & vrinæ ex alia; & fimiliter cum ens comparatur quantitati ex viva parte, & qualitati ex alia. Et tunc vnum non recipit denominationem per ordinem ad alterum, sed ambo per respectum ad aliud terrium, scilicer ad privcipale analogetum propter quod etiam appellatui à D. Th. analogia multorum ad unum, vel duorum ad al quod tertium. Qui quidem medus comparationis, iuxia hanc D. Thom. doctrinam, sufficiens ad causandam veram analogiam. Nam quamvis analogum comparatum secundis analogatis, equaliter denominat illa:non ideò est vniuocum respe au corum: quia talia analogata suscipiunt denominationem per ordinem ad aliud tertium, scilicer ad primum analogatum quod est in rei veritate, continetur fub diviso talis

talis divisionis. Per quod soluuntur plura argumenta que possint fieri in hac materia.

12. J Analoga proportionalitatis, vt definit Caice opulc.citato c. 3. funt illa, querum nomen est commune, racioverò substancia secundum illud nomen est similis secundum proportionum. Ve Videre corporali visione: & videre intelle dualiter communi pomine vocantur videre: quia licut visio corporalis rem corpori animato ostendit intellectio rem anima representat: & ita sieut se habet visio ad potentiam visiuamita intellectio ad intellectum & Aliud exemplum communiter lassertur de nomine, principium, quod proportionabiliter dicitur de corde hominis, & fundamento domus : nam licut se habet cor ad principiandum hominem; ita fundamentum ad principiandam domum, In quibus exemplis nomen est commune ve pater; ratio verò per illud importata fimilis est secundum proporcionem: quamvis valde diuerso modo oculus cognoscat. & cor principiet hominem ; ac intellectus intelligit, & fundamentum principiat domum neque vnum ab also derinctur: tamen proportio, quam habet visio ad oculum, & cor ad hominem similis est proportioni, quam habet intellectio ad intellectum, & findamentum ad domum.

Appellatur autem hæc analogia, propertionalitatis quia versatur inter quatuor terminos, & à D. Thoma. in 1.dift.1 9.quæft.5.2rt.2.2d 1.vocatur analogia secondum intentionem, & effe: quia ratio lignificata refettur ab intellectu ad omnia analogata, in quo conuenit cum analogia, attributionis ; & haber cesse in vnoquoque, co quod intrinsecè reperiatur in omnibus quando proportionalitas est propria: in quo distinguitur ab analogia attributionis. Quo fit, ve quamuis veraque hæc analogia sit vera analogia Logica & quamvis analogia attributioni, frequenzior sit in fignificationibus nominum; analogia tamen proportionalitaris est illa multo nobilior: si quidem in ca propiùs intercedit proportio & comparatio, quam analogiz nomen significat. Et ideo apud Arift. & Grecos ipla sola nomen analogiæ fibi viurpavit, vt notat Ferrar. 1. contra gent.cap. 34. & colligiour ex pluribus locis Arift. que adducir Caier c. 3.citato : habetútque expresse 1. Et hic cap. 3. iuxta translationem antiquam.

13. ¶ Tandum analogia proportionalitatis diuiditur in analogiam proportionalitatis, proprie, & Proportionalizatis metaphoticz. Que in hoc precique different, quod in prima, ratio fignificata per nomen analogum intrinsece inuentur in omnibus analogatis. Et frac modo ens ell analogum substan. tiz , & accidenti : nam ficut le habet lubstantia ad sum este, ita accidens ad sunm. Ratione cuius proportionalitatis, ratio entis fignificata per nomen suo modo salvatur intrinsece in accidenti. In analogia verò proportionalitatis metaphorice tatto fignificata intrinsecè est in vno, & extrinsecè in alio. Quo modo rifusest analogum ad cilum hominis, & viriditatem prati ; quia sicut se habet risus hominis ad hominem, ita variditas ad pratum : in quo ratio figuificata per nomen rifus extrinfece untuin reperitur,vt de se patet.

QVESTIO III.

QVÆSINT CON DITIONES

A Nalogia attributionis tres communiter affiguantur conditiones, quas receè explicat Caiet.c. 2. citato. Prima, & pracipua est, yt stat secun-

dum denominationem extrinfecam tantum, ita'vt reto fignificata per nomen analogum, tantum fit inttinsecè, & formaliter in primo analogato; in aliis veiò per extrinlecam donominationem. Que conditio formaliter intellecta verè conuenit omnibus huiulmodi analogis ve pater in sane quod fignificat sanitatem, que solum reperitur formaliter in animali: iptum enim tolum est intrinsece sanum, ve pote habens in le sanitatem, medicina verd, aut vrina extrinseco: quia causar vel significat sanitatem existentem in animali: Similier tatio entis, secundum quod formaliter elt analogum attributionis respectu substantie, & accidentis solum reperitut intrinsece in substantia, in accidentibus verò extrinsecè; nam quantitas ratione istius analogiæ non dicitur ens; quasi ipsa in se fir chs:sed quia est mensura entis scilicet substantiz & qualitas dicitur ensiquia est dispositio entis & idem : cft de alus.

Que doctrina est expressa Aristot i i-Motaph lect. 3.apud D.Thom. vbi comparat analogiam entis respe Aufubstantie, & accidentis sum analogia fani. Quod explicans Din. Thom.inquic: In bis were, qua praditto medo dicuntur, idem nomen de dinerfis pradicatur fe; cundum rationem parsimeandem, & partim dinerfam: dinersam quidem quantiem ad dinersos modos velationis candem verò quantum ad id, ad quod fit relatio : esse enim fignificationm, & effe effectioum. diversom eft sed sanua una, est: Et similiter est de multiplicitate eneis. Nam ens simplicater dieitured, qued in se babet effe, scilicer substantia ; alia verò dicuntur entia : quia sune buins, qued per se est, vel passio, vel bubuem, vel aliquid buiusmedi. Non enim qualitat dicitur ens,quia spfa babeat effe; sed quia per eam substantia dicitur effe disposita. O similiser de aliis accidentibus. Et propier bec dicient, qued funt entis. Idem docet cum Aristot 4. Metaph.in principio, & alibi (zpè.

Non est autem hine inferendum accidens non habere intrinsecè entitatem: hoc enim stultum est neu nos absoluté dicimus tationem entis inueniri extrinsecè in accidentifica quod ratio entis formaliter secundum quod est analogum attributionis, inuentut extrinsecè in accidenti; quod magis constabit quattione sequenti.

15. J Secunda conditio infertur ex hac prima & eain tradit expresse D. Thom.4. Metaph. lect. 1. & 1. 2. quæft. 20. art.; ad 3. quod scilicer ratio significata per nomen analogum attributionis est vna, non solùm ratione sed etiam numero saltem negatiue, id est, quòd non multiplicetur realiter in analogatis, ucut multiplicatur ratio fignificata per nomen visiuocum. Nam a parte rei alia est animalitas hominis, & alia equi : & ita animalitas non porest esse eadent numero in speciebus, sed ratione cantum; non est tamen alia sanitas animalis, & alia Medicinz, &c. Sed eadem numero sanitas, que intrinsecè est in snymali, extrinsecè denominat Medicinam, & vrinam sanan. Sequitur autem hec conditio ex precedenti. Quia distinctio denominationis intrinsecz ; & extrintecæ non famitur ex parte formæ, sed ex parte subiectorum: & ita vnica numero forma realis causat in vno subicato denominationem intrinscam, in alio verò extrinsecam.

ea primum analogatum ponitur in definitione catetorum: nam catera non suscipiont denominationemonis per ordinem ad aliud. Si enim velis definere
Medicinam in quantum sanam, dices, ese causam sanitatis animalis: si vrinam, ese signum sanitatis
animalis, à sic de aliis. Cum enim analogata, que
extrinsecè denominantur à primo, respiciant illud ve
terminum sustum habitudinum: oporter ipsum ponete

in eorum definitione, quando definiuntur, secundum quod habent talem relationem. Et cadem ratione hæc conditio habet etiam locum in analogia propotsionalitas metaphoticæ suprà explicata. Ex quo tandem sit commune illud Dialecticorum axioma, videlicet: Analogum per se sumpsum stat pro samossors significato, de his duabusanalogiis, proportionis scilicet, & proportionalitatis metaphoticæ intelligendum esse.

17 Tandem, telicta analogia proportionalitatis metaphorica, qua ferè easdem habet conditiones, ac analogia attributionis, vt patet ex dictis Analogiæ proportionalitaris.propriæ:aliquæ etiam assignantur conditiones, quas ex Caier adduxit Arauxo lib. 4. Metaph. q. 2. art. 4. Prima, & præcipua est quam supra tetigimus, quòd sulicet hac analogia necessariò fit secundum denominationem intrinsecam vtriusque analogati. Tunc enim aliqua propriè dicuntur proportionabiliter eadem, quando inuenitur æqualitas proportionum inter illa : ad quod necessarium est, vt in vnoquoque sit verum,& intrinlecum fundamentum proportionalis conuenientia, vt infrà constabit. Hinc orttur, quod in his analogis viium non definiatur per alterum; sed definitio vnius propottionabiliter sit definitio alterius; & quod ibi analogum sit qu'd superius analogatis: & ve tale dividatur, & prædicacut de illis, sitque medium demonstrationis, quæ sunt aliz conditiones huius analogia. De quibus tamen, quia potius sunt proprietates illam consequentes, commodiùs agenus ad calcem q sequentis.

Hæc sunt quæ ex Aristor. D. Thom. & Caiet. docent concorditer Thomistæ de analogia. Quia tamen ex eorum ignorantia, vt benè inquit Caietan. cap. 1. plures in scientiis errores emergunt, oporter illa amplius explicate, quod præstabimus quæstione

sequenti.

#### Q V Æ S T I O II.

'AD CONDITION ES VTRIVSQVE analogia sint rest è assignata.

18. DRæsens difficultas præcipue procedit de prima conditione vtriusque analogiæ: hac enim explicata, facile intelligentur aliz analogorum conditiones: & proprietates. Inquirimus ergo: an analogia actributionis semper fiat secundum denominationem extrinsecam rantum: ita ve ratio significata per nomen, secundum quod sic est analogum, solùm reperiatur intrinsecè in primo analogato, in aliis veid per extrinsecam denominationem. Et similiter: an analogia proportionalitatis propriæ necessario fiet secundum denominationem intrinsecam: ita ve ratio significata per nomen sic analogum, intrinsece, & formaliter repetiatur in omnibus analogatis. Quamuis enim verumque ve certum receptum sit in scola Aristor. & D. Thom. vt vidimus : de vtroque tamen nouiter dubitant aliqui Moderni.

Suarcz disput. 23. Metaph. sect. 3. num. 14. quem sequuntur Rub. hic quæst. 3. & alij, negat ex vna parte primam illam conditionem conventre omnibus analogis attributionis, distinguens duplicem modum huius analogiæ: alterum, quando ratio analogi reperitur intrinsecè in vno analogato: in aliis verò extrinsecè: & alterum quando ratio analogi intrinsecè reperitur in emmibus. Inter quos modos attributionis plures assignar disterentias. Prima, est, quòd in priori, secunda analogata desinivatur per primum: non verò in postetiori, Secunda, quòd in priori non datur vnus conceptus communis omnibus analogatis; bene tamen in po-

steriori. Terria, tandem, quod in priori analogia a nomen analogum non potest esse medium demonstrationis; benè tamen in posteriori, pro qua sententia adduçit D. Thom. & Caiet. 1. p. qu. 12, artic. 6. eamque probat num. 17. sequenti ex Arist. 4. Metaph. cap. 1. & lib. 5. cap. 6. & lib. 7. cap. 4. quibus locis constituit analogiam attributionis accidentium ad substantiam quam saris constat (inquit Suarez) talem esse, ve rario entis propriè, & instinsecè omnibus conueniat.

19. Secundò probatur eadem sententia: quia creaturæ analogantur analogia attributionis cum primo ente, quatenus sunt essecutati butionis cum primo ente, quatenus sunt essecutati este entia: ergo ratio entis etiam formaliter ve est analogum attributionis, reperitur intrinsecè in creaturis, Maior est cetta, ve constabit insta. Minor verò probatur quia esse essecutati pationem: ergo sicut explicat creaturas, secundum quod analogantur analogia attributionis cum Deo, subtersugere rationem essecuta, ita simplicat subtersugere intrinsecam rationem entis participati.

Confirmatur quia creaturæ, etiam vt sic analogatæ, non possuit susception denominationem entis ab entitate primi entis: ergo talem denominationem habent à suis intrinsects entitatibus. Probatur antecedens, quia entitas primi entis cum sit entites per essentiam solum potest tribuere denominationem entis per essentiam: sed creaturæ nequeunt subste hanc denominationem, cum sint entia per participa-

tionem: ergo &c.

Ex alia eriam parte, citca analogiam proportionalitatis, idem Suar. sect. citata num. 11. singularem inuenit opinionem, cui subscribit Cabeto hic tract. 4. disput. 2. dub. 3. in fine, quò is scilicet, omnis vera analogia proportionalitatis includit aliquid metaphora, se improprietatis, sicut ridere dictum de homine, se de prato. Et consequenter negat primamillam conditionem analogorum proportionalitatis propria.

Cuius fundamentum est: quia non omnis proportionalitats sufficit ad causandam analogiam proportionalitatis: siquidem vera proportionalitats potestetiam reperiri inter res vniuocas, & omnino similes. Verè enim dicimus, quòd sicut se habent quatuor ad duo: sta octo ad quatuor: vel quòd sicut homo comparatur ad suos sensus; sta equus ad suos: & tamen nomen dupli, vel animalis, non est analogum, sed vniuocum. Ergo illa sola proportionalitats causat veram analogiam proportionalitatis, que includit aliquid metaphoiæ, & improprietatis.

NONNVLLA EX MATHE MATIcis adprasentem materiam necessaria pramittuntur.

g I.

Ro solutione quæst. supponendum est, quod sicut magnum, & paruum, aquale, & inaquale, & alia huiusmodi propriè reperiuntur in quantitatibus, ve notaute D. Thom. 1. 2. qu. 15. art. 1. & inde transferuntur ad alia prædicamenta; dicitur enim magna virtus, æqualis scientia rita proportio, & proportionalitas propriè inueniuntur inter quantitates; siquidem sunt passiones numeri, & magnitudinis: & inde ad tes alias transferuntur. Cum autem nequeat cognosci, quòd per translationem dicitur tale, ignotato eo quod propriè habet talem denominationem: inde est, ve nunquam possis percipi, quid sit proportio, aut proportionalitas, quam format intilectus in aliis prædicamentis; nisi præcognitis propriis P a

## 168 Disput. X. de Analogia, Quast. IV.

proportione, & proportionalitate quantitatum quas considerant Mathematici.

Quia ergo glures moderni, dum de analogia disputant, non curant de cognoscendis proportione, & proportionalitate Mathematicis: ideò materiam hanc comprehendere, imò & cognoscere minimè possunt. Indéque ortæ sunt opiniones constituentes analogiam in unitate conceptus communis, & abstracti cum inæquali participatione, & aliæ similes: quas Caiet, de nominum analogica c. t. meritò appellat originem errorum in altis scientiis. Videamus ergo quid sint proportio, & proportionalitas proptiæ di- etas se Mathematicæ.

21 ¶ Pro quo, primò sciendum est proportionem desiniri ab Euclide lib- s. Element. Proportio est oerta duarum quantitatem eiusdem generis proximi vnius ad alternam habitudo, vel ve breutus desinit D. Thom. s. Et hic lect. s. Proportio est habitudo vmus quantitatis ad aliam. Nulla enim est quantitas, cui respectu alterius non conueniat aliqua habitudo seu relatio realis: & hæc habitudo quantitatem nomine incomplexo appellatur proportio. Relicta autem ea, quæ est inter quantitates incommensurabiles, quam propterea Mathematici appellant proportionem irrationalem; enius cognitio nihil resert ad presens.

Proportio tationalis, seu que est inter quantitates commensables, dividitur Euclide voi sup. & 20. Thom. 5. Metaph. lest. 17. in proportionem equalitatis, se inequalitatis. Prima versatur inter quantitates eiusdem extensionis, ve inter 2. & 2. vel palmum, se palmum. Et hec frequentius appellatur equalitas quam proportionis involvit aliquam inequalitatem: ob idque quantitates eiusdem omninò extenfionis, non tam proportionatas, quam equales solemus appellate. Secunda verò versatur inter quantitates diverse extensionis, ve inter 2. & 4. vel inter magnitudines vnius, se duorum palmorum. Et hec reteto comuni nomine frequentius appellatur proportio.

Proportionis autem inæqualitatie unt inæqualitas scilicet excedens, & excelsum, sen magis, & minus. porportio autem inæqualitatis excedentis, seu inæquale excedens in quinque species dividitur, quatum nomina sunt. Multiplex, superparticularis, or multiplex superparticularis, superparticularis,

Proportio ergo tunc multiplex dicitur, quando magnitudo, aut numerus maior aliquoties continet minorem, ficut sex continet duo, ter. Et siquidem contineat ipsum bis, dicitur duplum, sicut se habent 4.1d 2. si ter, triplum; si quater, quadruplum, & sic deinde Superparticularis appellatur quando numerus maior continet minorem semel, & insuper vnam aliquam pattem eius, & tunc si contineat totum, & medium vocatur sesquialterum, sicut se habent 3.2d duo Si autem totum, & tertiam pattem: sesquialterum, sicut 4.2d 3. Si verò totum, & quartam partem: dicitur sesquiaquartum, sicut 5.2d 4. & sic deindè.

Snperpatiens dicitur, quando numetus maior continet minorem semel, & insuper non solum vnam, sed plures partes eius, & si contineat duas partes appellatur superbipartiens, sicut se habent 5.2d 3. si verò tres, dicitur supertripar tiens, sicut 7.1d 4. & sic de reliquis.

Multiplex superparticularis vocatur, quando numetus maior continer totum minorum pluries, & insuper aliquim parrem eius Et siquidé contineat ipsum bis, & mediam partem eius, dicitur duplum sesquialterum, sicut se habent 3. ad 2. si autem ter & mediam partem illius nuncupatut triplam sesquialternum' ficut 7.86 1. & sie deinceps. Mulesplez [uperparties, dicitur quando numerus maior habet totum minorem pluries & etiam plures partes illius, & si contineat minorem bis, & duas parces eius licur le habent 8.ad. 3.appellatur duplum superbiparciens & sic de aliis: hæc enim proportio porell dividi locundum species multiplicitatis & secundu species superpartientes, quas iam explicuimus. Et totidem etiam sunt species ex parte inzqualitatis eins quantitatis que exciditut, nam merus minor, & proportio inæqualitatis ad majorem dicitur submultiplex, subparticularis,&c. facile intelligantut ex dictis.

22 ¶ Secundo sciendum est proportionalitatem propriè dictam definiri ab Euclide codem lib. 5. Element. sic Proportionalitas est simulitudo, seu comparatio multarum projectionum. Vel ve clavius ex Arist. desnit D. Thom. codem 5. Ethico lect. 5. Proportionalitas est aqualitas proportionum: cum scilicet aqualem proportionem habet hoc ad hoc, & illud ad illad Semper enim in proportionalitate Mathematica repetitur aliqua vera, & propria aqualitas proportionum.

Vt si dicas: sicut se habent 6. ad 3. ita 4. ad 2. ibi est vera proportionalitas, quia quamuis numeri ipsi fint inæquales, & similiter excessus, quibus extrema nempe 6. & 4. superant 3. & 2. proportio tamen, que est inter 6. 3. Equalis est proportioni, que est inter 4. 2. siquidem vtraque est proportio dupla. Similiter si dicas : sicut le habent 6 1 & 4. ita 3. ad 2. ibi veraque est proporrio sequialtera. Item. sicut se habent 8. ad 6. ita 4. ad 3. vbi viraque est proportio sesquitercia & sic de aliis. Quo fir proportionem in hocdistingui à proportionalitate, quod illa versatur inter quantitates, hæe verd inter proportiones. Et sic proportionalitas necessario requirit quatuor terminos; siuc omnes sint diversi, vt contingit in proportionalitate, quam Mathematici appellant difiun am, feu discretam; fine alter bis repetatur; ve quando dicimus : ficut le habent 8. ad 4. ita 4 ad 2. que appellatur proportionalitas continua, fcu coniun da. De quo videri potest D.Th.loco citato.

23. Terrid sciendum est quod quamuis ad veram, & propriam proportionelitatem non sufficiat quæcupque similitudo, seu habitudo inter proportiones sed debeat esse vera zqualitas; ita vt amba fint eiusdem speciei, vt explicatum est : qui'a tamen sicut inter numeres, ita etiam inter proportiones diuerlæ species datur dependentia, & habitudo in ratione mensuræ, & per consequens aliqualis similitudo, & attributio vnius ad alia, ve posteà dicemus inde est, quod si ex una parte proponatur proportio dupla v. g. & ex alia sesquialtera dicendo: scut se habent 4. ad 2. ita 6. ad 4. siet aliqualis proporrionalis tas, licer imperfecta, & impropria. Quia tune fecunda proportio aliquo modo attribuitur primz & dependet ab ea: & per consequens ibi intercedit aliqualis habitudo proportionum. Quam possumus appellare proportionalitatem secundum quid, imperfecam, seu impropriam; ad distinctionem proportionalitatis proptie dicte, que abiolité, & simplicitet dicitur proportionalitas.

Iam ergo habemus ex dictis quatuor relationes, seu habitudines; duas inter quantitates, scilicet emnimodam aqualitatem, & proportionem; & duas inter proportiones, scilicet equalitatem proportionum, seu proportionalitatem proprié dictam, & proportionem, seu attributionem proportionum, que est proportionalitat secudum quid, impropria. Quibus quatuor

## Disput. X. de Analogia. Quæst. IV.

quatuor relationbus realibus correspondent quatuor intentiones rationis, quas ad illarum similitudinem sormat intellectus: Prime correspondet vnivocatio: Secunda analogia proportionis, seu astributionis: Terriæ, analogia proportionalitatis propriæ: & vltime analogia proportionalitatis Metaphorice, vt

magis ex dicendis constabit.

24 9 Quarto sciendum est, quod vnitas, & pun-Aum funt prime mensure numeiorum, & magnitudinum: ex unitate enim plories sumpta causantur binarius, & ternarius, &c. ipsa verò non mensuratur per aliud intra genus quantitatis. Similiter ex ductu puncti caulantur linea, ex ductu lineæ superficies,&c. iplum verò non menturatur per aliud intra idem genus. Vode numerus, vel magnitudo quando propinquior est vinitati vel puncto, tantò plus participat de tetione mensulæ Quo si: ve in quacumque proportione numerus, seu magnitudo minor habeat rationem mensuræ respectu maioris, & per consequens maior dependeat à minori tanquam à regula per quam cognoscieur. J Sit exemplum in numeris quadratis, id est, qui coalescunt ex eodem numero multoties repetito. Nam 256. mensuratur per 16. qui est cius radix quad ata; siquidem 16, per 16 multi plicara reddunt 146. men furatus per 4. & 4. per 2. que sunt corum tadices quadrate; & tandem 2. per vnitatem, que est prima mensura numerorum. T Idem cernimus in magnitudinibus. Nam leuca mensuratur per milliarium, milliarium per stadium, stadium per passus, passus per pedes, pes per p. lmos, palmus per digitos, & digitus per granum ordei, quod assemitur à Geometra, ve prima mensura magnitudinis: quia nulla linea, quantum vis minima potest certò refolvi in punctum.

Qu od autem dicum est de numero, & magnitudine, dicendum est etiam de corum proportionibus. Nam onines super particulares mensurantur per selqui alteram, que est prima illius generis : & omnes multiplicitates per duplam; & hæc per vnitatem. Vnde sicut inter numeros, aut magnitudines maior depender à minori tanquam à mensura : 14a similiter inter proportiones, & per conlequens quoties he proportionalitas illa, quam appellavimus secundum quid, & impropriam : iminor proportio habet rationem mensuræ respectu maioris : hæcque depender ab ea, vt explicatum est. ( Appellatur in præsenti proportio minor, que magis accedit ad vnitatem.) # Ex quo tandem collige, quod ex quatuor illis relationibus suprà explicatis, in omnimode aqualitate, vna quantieas non dependet ab alia: fiquidem neutra mensuratur per alteram, cum tint einidem extensionis Et similiter in proportionalitate proprie dicta, una proportio non depender ab al a : siquidem veraque est eiusdem ipeciei : at verò in proportione una quantitas dependet ab alia ; cum mensuretur per illam. Et similiter in in proportionalitate secundum quid vna proportio depender ab alia: siquidem vna mensuratur per aliam, vt dictum est.

25 ¶ Quinto, & maxime notandum est, quod licet proportionalitas inveniatur inter numeros, qui alias vnivoce conveniunt in ratione numeri : non ided ipsa proportio, aut propottionalitas est convenientia vnivoca, sed quid ab ea valde diversum, & ex diverso principio desumptum. Convenientia enim vni-Voca numerorum attenuitur penes gradam communem nameri, qui in illis invenitur; non verò penes proprias corum differentias, quas porius excludit, 🗱 ab eispræicindit. At vero proportio, aut proportionaliras omnind tollerentur à numeris, si præscinderensur corum differentiz; ac proinde non attendisur penes gradum communem numeri, led penes Colleg. Compl. Logica.

propriam vniulcuiulque differentiam : super cam im mediate fundatur.

Six exemplum in istis numeris 8.4.2 quorum convenientia vnivoca attendeur ex eo quod intellectus considerat rationem numeri vt sic; non considerate propria vniuscumsque differentia. At verd proportiones duplæ corum,& consequenter ipsacum proportionalitas fundatur in hoc, quod numerus octonarius, lecundim quòd talis est, bis includit quaternarium, lecundûm quod est quaternatius, & que ternatius lecundum quod calis est bis includir binarium, secundùm quòd est binarius. Ex quo patet, quomodo vnivocatio includat identifateun simpliciter, proportio vetò & proportionalitas diversitatem simpliciter: quia nimirum illa intenditur penes gradum præcitum, & abitradum à principiis distinctivis, & per consequens. simpliciter vnum; ista verò attenduntur penes gradus differentiales, qui sunt primò diversi.

76 9 Hinc sequitur (& vleime note) quod inter quacumque invenit intollectus convenientiam genericam, potest ctiam formate veram analogiam ratione aliculus proportionis, vel proport'onalitatis, eorum: quamvis de facto ferè nulla sunt imposita nomina ad significandam talem convenientiam analogam inter illa Ratio autem est manifesta: quia quæcumque conveniunt generice in aliquo gradu, habent necessario aliquid primo diversum, per quod diflinguantur, scilicet diffetentias, ratione quarum potest fieri aliqua proportio, vel proportionalitas inter ipla. Ergo inter quzcumque est convenientia generica, potest erum (licet ex diversa radice) formari vera analogia. Non tamen contingit è contra Nam benè potest inter aliqua este analogia, absque co, quòd sit ibi convenientia generica : quia possunt aliqua esse primò diversa secundum le tota; & ex consequenti nullum habere gradum in quo convenient, vt de prædicamentis infrà dicemus.

Doctrinam hanc tradit expresse Arist. 5. Metaph. text. 12. vbi distinguens quadruplicem vnitatem scilicet numericam, specificam, genericam, & analogam inter cas hung constituit ordinem, quòd maior includit minorem, non tamen è contre. Et ita que funt vnum numero, sunt vnum specie, non tamen è contia & quæ funt vnum specie sunt vnum genere; non tanien è contra : tandem que funt vnum genere, funt etiam vnum Analogia; non tamen è contra. Videaru. D Th. ibid. lect. 8 Quare si haberemus nomen ad fignification hominem. & equum lecundum suas proprias rationes cum aliqua corum habitudine, vel attributionis, vel proportionalitatis; ficut habemus ad fige ificandum gradem genericum animalis, in quo conveniunt, illud verè effet analogum attributionis vel proportionalitatis; sicut ikud verè est vnivocum.

APPLICATUR DOCTRINA tradita presenti instituto, & quastio resolvitur.

#### II.

Ognito, quid proprié significent proportio & proportionalitas, & quomodo inter quantitates inveniantur, facile cognoscerur, quomodo ad alia prædicamenta transferantur . & quomodo intellectus funder analogiam. J Tunc enim inter qualcumque rest erit analogia proportionis, seu ettributionis, quando assimilerut numeris mæqualibus: qui quamuis leciindum id in quo fur datur p.oportio, fint inequales, vt primo diverti, vnus ramen corum depender ab alio, & mensuratur per il-

## 170 Disput. X. de Analogia. Quæst. IV.

lum. Vnde nomen sic analogum ita debet signisicare immediate analogata; vt primum, qui cst terminus, & mensura cæterorum, primariò, & distincte significet; reliqua verò secundatiò, & consusè, quatenus à primo denominantur. Vt sanum, ita signisicat immediate animal, medicinam, & vtinam; vt primariò, & distincte signisicet sanitatem animalis, quæ est terminum, quem medicina, & vrina respiciunt, & à quo sana denominantur; secundariò verò, & consusè ipsam medicinam, & vrinam, secundum quod sunt causa, & signum talis sanitatis animalis.

28' T Similiter tunc erit inter quascumque res analogia proportionalitaris propriæ; quando carum trabitudines affimilentur proportionaliti, que eft inter proportiones æquales numerorum : quarum neutra depender, neque mensuratur per alteram, quanwis numeri sint inequales. Quare nomen sic analogum, ita debet significate immediate analogata secundum suas proprias rationes, vt neutrum significet secundario, & per ordinem ad aliud, fed verumque aqualiter, secundum quod mutud affimilantur inter se in hoc, quòd sicut vnum se habet ad suum esse; ita aliud ad Suvm V.G. principium ( supposito quod sit analogum proportionalitatis propriæ, vt communiter ponitur respectu co:dis,& fundamenti domus ) non debet significare immediate aliquam rationem ab eis precisam, & abstractam ! ( in hac enim non potest fundari proportionalitas, sed vniuocatio, vt dicum est) sed ita immediare verumque, ve neuerum primario, aut secundarid fignificet, sed ambo æqualitet, vt proportionabiliter affimilantur inter se. Et ita non refert si dicas: ficut se habet cot ad hominem, ita fundamentum ad domum, vel è contra,

Tandem tunc erit inter quascumque res analogia Proportionalitatis Metaphoricæ; quando earum habitudines affimilentur proportionalitati illi secundum quid, & impropriæ, quæ est inter proportiones inæquales numerorum: quotum vna necessariò mensuratur per aliam, & depender ab ea. Vnde noncen sic analogum, ita significat immediatè analogata secundum proprias proportiones; vt alterum primariò. & distinctè significet; alterum verò secundariò, & confusè, & provt à primo denominatur. V. G. risus, significat immediatè risum hominis; & viriditatem pratt, vtillum primariò, & distinctè, hanc verò secundariò, & consusè, & provt à primo recipie, denominationem secundario.

denominationem, significet.

30 His suppositis dicendum est primo in quacumque analogia attributionis rationem significatam per nomen analogum, secundum quod tali analogia est analogum, inttinsecè repetiti in primo analogato, in aliis verò per extrinsecam denominationem : ac próinde fictitiam esse divisionem analogiæ attributionis suprà num. 18. relatam. Hac est plena mens Arist. & D. Th. 11. Meraphys. lect. 3. ve vidimus suprà numero 14. quod etiam constat ex lib. 4.text. 1.vbi Philosophus docer ens esse analogum attributionis eo modo quo sanum, his verbis : Ens autem multipliciter dicisur; verum ad vnum, vramque naturam: o non aquivoce, sed quemadmodum owne salubre ad sanitatem, &c. vbi prosequitur Aristot. eandem comparationem, docens accidentia secundum hanc analogiam non dici entia : quia in se habeant esse; sed quia sunt substantiæ quæ per se est ens, vel passiones, vel viæ vel estectiones, vel corruptiones, &c. Quem locum exponens D. The lect. 1. inter alia inquirillis veibis : Verum ad vnum, vnamque naturam significari in hac analogia entis rationem fignificatam per nomen, este vuam, non solum ratione, sed etiam numero in omnibus analogaus, id est, non multiplicari in illis, ve suprà numero 15.in secunda conditione huius analogia explicuimus.

Ex quo loco sumitur evidens argumentum: quia impossibile est, ve forma creata non multiplicata realirer, sit intrintecè in plutibus realiter distinctis: sed ratio significata per analogum attributionis est forma realiter non multiplicata: etgo repugnat esse intriusecè in plutibus analogatis realiter distinctis. Maior est evidens: Minor Diu. Thom. consequentia legitima: etgo, &c. Vnde mirum est, quomodo Suarez pro illa sua sententia adducat hae, & simblia Arist. & D. Thom. testimonia, vbi planè docent oppositum.

31 Eandem conclusionem docent expresse D. Th. 1. Eth. lect. 17. vbi Arist. inquirit, quomodò bonum dicatur de omnibus bonis: & respondet non omninò equivoce : sed vel quia sunt ab uno, vel ad unum omnia conferunt : vel comparatione potius rationum. Etenim ve est in corpore visus, ita est in anima mens. In quibus verbis duo priores modi, scilicet ab une ad vnum, pertinent ad analogiam attributionis: quæ quandoque fit in genere causæ efficientis, quod vocat Ariftot. ab uno, & quandoque in genere caulæ finalis, quod vocat Aristoc. ad vnum. vt vidimus suprà numero 9. & 10. Tertius verò modus est analogia proportionalitatis, vt docent communiter Interpretes, & constat ex exemplo adducto ab Aristotele. Explicans ergo hunc locum Diu. Thom. concludie his verbis : Ideo banc tertium modum prafert, quia accipitur secundum bonitatem inharentem rebus : primi antem duo modi secundum bonitatem separatam , à qua non ita propriè aliquid denominatur. D. Thom. sequuntur concorditer discipuli eius, Ferrara, Nazarius, Zanaidus, Arauxo, Masius, Soto, & alij supià numero i citati. Explicatque optime hanc sententiam Caier. c. 3. de nominum analogia, & 1. part. qu. 13. art. 6. vbi non solum non concedit dari analogiam attributionis, in qua lœunda analogata non definiantur per primum, ve illi Suar. adscribit : sed potius genetalem doctrinam, quam priori loco tradiderat de omni analogia attributionis, quòd scrlicer in ca secunda analogata definiuntur, per primum extendit ad analogiam proportionalitatis Metaphorica, vt patet ex cius verbis.

12 Probatur primò conclusio ratione desumpta ex definitione huius analogiæ, quam admittunt contrarij. Quia analoga attributionis sunt, quorum nomen eft commune, ratio verd substantiæ secundum illud nomen, est eadem secundum terminum, diuetta verò secundum diuersas habitudines ad illum: ergo huiusmodi analoga solum conueniunt in termino, quem respiciunt. Sed terminus respectus non porest esse intrinsece in omnibus : ergo neque ratio significata per nomen sic analogum. Antecedens & prims consequentia constant. Minor verò probatur quia terminus quem huiusmodi analogata respiciunt, non distinguitur à principali analogato: ipsum enim est, cui reliqua attribuuntur, & ad quod dicunt habitudinem. Cùm ergo principale analogatum non possit esse inttinsece in aliis, sed solum extrinlece vi patet; planum fit terminum, quem huiusmodi analogata respiciunt, non posse esse intrinsecè

Consismatur ex ipsa nominis ethymologia. Nam ideò analogia ista dicitur attributionis: quia in ea secunda analogata suscipiunt denominationem analogi per attributionem ad principale analogatum: sed dici aliquid tale per attributionem ad aliquid extrinsecum, est dici tale extrinseca denominatione: ergo, dices: ex hac ratione sequi analogum, & principale analogatum non distingui. Quod tamen este salum constat: quia hæc propositio, accidens est ens, est vera, hæc autem salta, accidens est substantia. Ad hoc argumentum non potest hîc commodè responderi:

sed constabit infrà n.41. vbi agemus de distinctione

analogi ab analogacis.

33. Secundo probatur conclusio : quia quod ens, benum, aut alia huiusmodi sint etiam analoga proportionalitatis propriæ respectu Dei, & creaturarum, non tollit creaturas posse denominari extrinsecè entia, aut bona formaliter secundum quod attribuun-' tur Deo vt aliquid eius : sed hoc non potest illis conuenire ratione analogiæ proportionalitatis propriæ: ergo convenit illis ratione analogiæ attributionis; & ex consequenti proprium erit istius analogiæ 12tionem significatam per nomen analogum inueniti extrinsecè in secundis analogatis. Minor, & consequentia constant: maior autem probatur: tum ex D.Th. 1.p.q.6. att. 4. expresse affirmant omnia creata, non solum dici entia bona inttinsece, & formaliter bo-'nitatibus propriis, sed etiam extrinsecè, & causaliter bonitate ipsa diuina,sicut primo principio exemplati, effectiuo, & finali totius bonitatis. Tum etiam quia ideò vrina dicitur extrinsecè sana à sanitate animalis, quia dicitad illam habitudinem signi, & effectus, in qua habitudine fundatur analogia, quam habet sanum respectueorum, sed creaturz etiam sunt signa, & effectus dining entitatis, & bonitatis:ergo poterunt ab ca extrinsecè entia, & bona denominari, etiamsi per impossibile ab entitatibus, & bonitatibus sibi in-nærentibus intrinsecè non denominarentur; & consequenter in tali habitudine fundabitur analogia artributionis, que conuenit enti, & bono respectu Dei,& creaturatum. Plures alias rationes adducit Arauxo lib. 4. citato Metaph. q.2. art. 2. vbi late probat hanc conditionem conuenire etiam analogis proportionalitatis metaphoricæ: sed hoc à nemine negatur, & satis constat ex dictis.

34. Dicendum est secundò rarionem significatam per nomen analogum proportionalitatis propriz intrinsecè reperiri in omnibus analogatis. Hzc conclusio expressa D.Th.loco adducto ex 1. Eth. eamque admittunt non solùm discipuli eius, sed serè omnes alij Doctores. Quia tamen plures ex istis improbant dati conceptum communem analogatis ve disp. sequent, videbimus; ideò oportet legitimum huius conclusionis sensum breuiter aperite.

Dupliciter ergo potest explicari conclusio. Primò, si dicatur nomen analogum proportionalitatis proprize immediate significare aliquam vnam rationem, seu gradum przeisum, qui intrinsece participerur ab veroque analogato; & mediate ipsa analogata: sicut vniuocum immediate significat vnam rationem communem, & abstractam ab vniuocatis. & mediate ipsa vniuocata licet disserant in hoc, quòd analogum ex se & intrinseca rationesua perit descendere ad analogata cum quadam subordinatione, prioritate, & dependentia, quod non habet vniuocum. Quomodo intelligunt hane conclusionem, qui ponunt conceptum communem entis & aliorum analogatorum. Sed explicatio ista omnino salsa est, ve videbimus loco citato.

Secundo modo potest explicari conclusio, dicendo nomen analogum proportionalitatis propriæ immediatè significare ipsa analogata secundum suas proprias rationes non absolute sumptas, sed et proportionabiliter se habentes inter se: in quantum scilicet enumquodque sundat habitudinem ad suum esse similem habitudini quam sundat alterum. Quomodo sicut est verum, quòd esse ensilem sualogati est alli intrinsecum; ita est verum, quod analogum significans proportionabiliter ettumque, significat rationem, quæ est intrinsecè in analogatis. Et hic est legitimus, & Peripateticus sensus nostaz conclusionis: sicque desendunt illam Caietan opuscul. citat. cap. 3. & 4. cæteri Thomistæ, qui negant conceptum

communem enti & aliis analogis. In quo sensu.

35 Probatur breuiter conclusio: quia non repugnat dari nomen æquiuocum immediate fignificans plura absque alique habitudine & proportione, de quibus quando prædicatur non prædicat aliquid commune neque omnia simul: sed propriam vniuseuiusque rationem fine habitudine ad alterum : ergo neque etiam repugnabit dati nomen analogun; immediate lignificans analogaia, ve proportionabiliter se habentia; de quibus quando prædicatur; non prædicabit aliquid vnum commune neque omnia simul; sed proprium yniuscuiusque rationem, non absolute sumptam, sed cum proportionabilitate explicata. Aliunde autem sepugnat nomen analogum immediate significare aliquam rationem simpliciter vnam, & abstractam; alias cum vniuocis coincideret, vt infrà ostendemus: ergo concedenda analogia, in qua ratio fignificata intrinsecè sit in omnibus analogatis, modo explicato. Qua cum non fit analogia attributionis, aut proportionalitatis metaphoricæ constat ex prima conclusione: necessariò asserendum est esse analogiam proportiona litatis propriæ.

Argumentis in principio quastionisadductis respandetur

§. 111

26. A D primum ex auctoritatibus constat ex a conclus. Nullibi enim Arist. & D.Th. neque leuiter infinuant rationem significatam per nomem analogum attributionis, formaliter provt sic, repetiri intrinsecè in omnis analogatis: quin potius priori loco ex 4. Metaph plane docent oppositum. Ex aliis verò solum colligitur ens esse analogum attributionis respectu substantiæ, & accidentis, de quo non dubitamus.

Id autem quod addit Suar. scilicet hanc analogiam, talem esse, ve ratio entis propriè, & intrinsecè conueniat omnibus nihil veges. Quamus enim ess intrinsecè reperiatur, tam in substantia, quàm in accidentibutid tamen non habet: formaliter quatenus est analogum attributionis; sed quatenus est analogum proportionalitatis propriæ, vel ratione transcendentiæ Videatur Caiet vbi suprà c. 2.

Ad secundum responderur, quòd sicut quando dicimus medicinam analogari analogia attributionis cum animali quatenus est causa sanitatis eius, non est tensus hoc ipsum, quod est medicinam esse causatiuam, formaliter elle iplam denominationem, qua dicitur extrinlece sana à sanitate animalis, sed esse proximum, & reale fundamentum supra quod cadit talis denominatio, ita similiter quando dicimus cieaturas analogari analogia attributionis cum primo ente, quatenus sunt effecus eius non est sensus hoc ipsum, quod est creaturas esse effectus Dei, seu habere esse participatum, esse ipsam formalem denominationem. qua dicuntur entia ab entitate, qua fignificat ens, ve est analogum attributions, sed esse proprium; & reale fundamentum, supra qued cadit talis denominatio Vnde sicut stat optime, quod respicere sanitatem animalis, seu esse causatinum illius, se quid intrinsecum medicinæ, materialiter tamen se habens ad denominationem analogi, quæ est illis extrinseca: ita etiam flat optime, quod creaturæ vt effectus Dei fint intrinsecè entia entitatibus sibi propriis; materialiter 'tamen se habentibus ad denominationem entis, secundùm quod est analogum attributionis Quæ quidem est illis extrinseca; quia vt dictum est, & magis infrà confiabit analogum attributionis simpliciter non distinguuntur à principali analogato: ac proinde ens, secundum quod tali analogia est analogum ad Deum,&

## Disput. X. de Analogia, Quæst. IV.

creaturas, tantum significat entitatem increatam, à qua sitis constat non posse creaturas intrinsece denominari. Videatur Auraux lib. 4. Metaph. q. 2. art. 2. n. 25. vbi optime explicat hanc doctrinam.

37. Ad confirmationem negatur antecedens. Ad cuius probationem respondetur, quod entitas per essentiam subjectum quidem illam habens denominat ens per essentiam in recto; aliis vero qui illam respectante en per estratum extrinsceum, tribuit denomina-

picione ve terminum exerinsecum, etibuit denominationem entis per essentiam, non in tecto, sed in obliduo: & ideo creatura non dicitur ens per essentiam, sed quid entis per essentiam, seut iuxta hanc analq-

giamaccidens non dicitur ens, sed entis.

Ad fundamentum alterius sententiæ, quam n. 19.10enlimus ex Suar. Respondetur virum hunc docissismum in hac parte fuisse procul dubio de numero corum, de quibus dixit Arist. 2. Elencho. & refer: Caier. loco citato, c. 10. quod aquinecatie latens in bis preportionalibus peritiffimo miam latet. Nam cette ratioilla peccat non dittinguens radices seu principia, unde fumuntur,& supra que fundantor proportionalicas,& vaiuocatio:neque attendens, quam fint inter se diuerse etiamlicin eildem rebus inueniantur, ve visimus Supra 18.85. & 26.4 Quare ad argumentum respondeeur negando antecedens : si enim imponereme non en ad fignificandos hominem, & equum secundum suas proprias rationes, ve proportionabiliter se habentes; derè effet analogum proportionabilitatis propria, ficut nomen animalis est filis vnivocum ; & idem esset de numeris & aliis quibuscum quesve ibid.explicuimus.

Cutera analogorum condicionus, & proprietates ex distis inferantur, & explicaneur.

5. I V.

38. X prædictis fundamentisfacile deduçuntur,& explicantur cetera que de analogis folent difputat : & ideò illa hic breviter perftringemus. Videri tamen potest Caiet. quia late, & optime tradat opusc, citat. 2 c.4. víque ad finem. I Primò: ergo ex dictis intelligeret, quare in analogia attributionis, & proportionalitatis Metaph. secunda analogata definiuntur per primum; non verò in analogia proportionalitatis proprie, que est doctrina D. Th.de veritate q. 2. art. 11. ad 7.& 1.pat.q.1 3.art.6.ve ibi explicat Caret tario est: quia ad hoc, vealiquid definiatur per aliud, necessarium est, quòd in sua essentia dependeat ab illo. In analogis autem proportionalitatis proprie habitudines, seu proportiones sunt aquales : & ita neutra depender ab altero: & per consequens res iplæ, inter quas attenditut proportionalitas, ratione istus analogias non dicunt dependentiam. Cuius contrarium contingie in analogia artributionis, & proportionalitatis metaphorica, ve lup explicatum est.

39. T Secundo plené percipietur, quare in his duabus analogiis, analogum per se sumptum stat pro samosiori signiscato, non verò in analogia proportio nalitatis propriæ. Ratio enim est; quia hoc analogum non magis signiscat vnum analogatum, quàm aliud, sed æqualiter vrrumque cum proportionalitate explicata, & ita absolute prolatum non magis stat pro vno, quàm pro alio. At verò analogum attributionis & proportionalitatis meraphoricæ non signiscant æqualiter omnia analogata, sed primum ex propria impositione, primariò & distinctè: reliqua verò secundariò & consisè, & quatenus à primo denominantur; & ita simpliciter prolata stant pro illo.

proportionalizaris metaphorice, formaliter prove sic, non posse esse medium demonstrationis; benè autem

analogum proportionalitatis propriæ. Ratio est: quia cum in prioribus analogiis analogum ex propria impositione, & distincte tamum significer principale analogatum; alia verò confundat & connotet, ve recipiunt illed, & denominatur ab eo: ideò nomen sic analogum, non distribuitur secundum aliquid intrinsecum in omnibus; & per consequens præmissa, in qua prædicatur de secundo analogato, semper est contingens quod repugnat demonstrationi. At verò analogum proportionalitatis propriæ æqualiter significat verumque; & ratio significata intrinsecè reperitur in omnibus: & ideò distribuitur secundum aliquid intrinsecum pro omnibus, & præmissa habent sussicientem necessitatem ad demonstrationem.

41. ¶ Quartò infertur, quomodò analogum distinguitur ab analogatis. Non enim distinguntur tanquam conceptus aur gradus diuersi: sed penes diuersium modum concipiendi, & signissicandi eundem gradum. V. g. ens, & substantia non distinguntur sicut duo gradus: sed sicut idem diuerso modo signissicatur tatio substantia absolute in se ipsa considerata: nomine verò antis, signissicatur eadem ratio, provt fundat similitudinem cum accidentibus, vel terminat habitudinem eorum.

Moc autem diverso modo contingit in diversis analogiis. Nam analogum attributionis, aut proportionalitatis metaphoricæ non significat verumque, analogatum intrinsecè ve ita dicamus & quasi partes principales sui significati: sed primum propriè & distinctè; alia verò quasi de connotato & consusè, in quantum ad primum ordinantur. Vnde nomini sic analogo correspondet quidem conceptus, qui in se simpliciter est vnus, sed non distinctus à conceptu principalis analogati, nisi penes modum concipiendi, & significandi explicatum: ab aliis tamen analogatis verè, & simpliciter distinguitur, ve ex dictis patet.

At verò analogo proportionalitatis propriz correspondent tot conceptus obiectiuis; quot sunt analogata, cum quadam tanten proportionabilitate inter fe quam non dicunt ipsa analogata:ratione cuius nomeu fic analogum diftinguitur ab eis. V.g. hoc nomen ens fi sumatur ve est analogum attributionis ad substantiam. & accidens, lignificat eundem gradum, quem lignificat hoc nomen, substantia, licèt cum discrimine explicato, & ex consequenti sicut conceptus accidentis simpliciter est diffinctus à conceptu substantia : ita etiam à conceptu entis provi est sic analogum. Si verò ens suniatur, quaterus est analogum proportionalitatis proprizitunc aquè fignificat lubstantiam, & accidens, non absoluté sumpta, sed ve proportionabiliter se habentia, in quantum scilicet simili modo fundant habitudines, seu proportiones vnumquodque ad suum esse. Et in hoc sensu dicitur analogum proportionalitatis propriæ diftingui ab analogatis: sicut res vt similis alteri distinguitar à se ipsa absolute concepta, quod. est dittingui secundum quid.

42. Quinto infersur ab analogis non posse abstrahi aliquam rationem, quæ simpliciter sit communis, & præcisa ab ess. Et quidem de analogia attributionis, & proportionalitatis metaphoricæ satis patet i siquidem ibi idem est conceptus adiectious analogi, & principalis analogatis ve dictum est. De analogia verò proportionalitatis propriè etiam constat.

Quia cum hæc attendatur penes rationes proprias analogatorum, & immediare fundetur in eis: ipsa proportionalis conuenientia secum affert, & intime includit differentiam, seu diuerstratem analogatorum: ac proinde repugnat ve simpliciter præscindatur ab eis. Dicitur tamen nomen sic analogum abstrahere ab analogatis, eò modo, quo distinguitur ab eis; qua-

tenus

## Caput II. de Complexis & Incomplexis: 173

tenus scilicet res vt sic habens ad aliam, abstrahit à se ipsa absoluté sumpta, quod est abstrahere secundum quid de quo redibit sermo instractata cap. 4. cum de conceptu communi entis disputemus.

Hoc autem sufficit, analogum proportionalicatis sic superius analogatis, & prædicetur formaliter de eis, sufficienterque distribuatur. Quæ omnia, & alia his similia, quæ in vniuocis simpliciter repetiuntur, verissicament in his analogis, tantum secundum quid

Videatur Caiet. loco citato, c. 4. & 5.

43. Sextò tandem infertur analogia attributionis, proportionalitatis metaphoricæ causari per dependentiam: siquidem in eis secunda analogata sassicipiunt denominationem per habitudinem ad primum, à quo secundum illud nomen omnino dependent; analogiam verò proportionalitatis propriæ formaliter provisse, non causari per dependentiam: siquidem proportiones, quas importat, sunt inter se omnino æquales; ac proinde adinucem independentes. Quamuis enim analogata secundum suas proprias rationes possint aliunde habere aliquam subordinationem, & dependentiam: hæc tamen non attenditur in hac analogia, sed potius æqualitas proportionum, ve suprà explicatum est.

Contra dicta de analogia proportionalitatis propriz est vulgare argumentum: quòd quamuis ex dictis facilè solui posser, ad pleniorem tamen dictorum notitiam breuiter proponendum est. Quia si ad propriam proportionalitatem non sussiceret quacumque habitudo proportions, sed requireretur propria zqualitas easum ita ve proportiones essent eiusdem speciei, iam analoga proportionalitatis propriz verè essent vniuoca: consequens est falsum: ergo, &c.

Probatur sequela, quia à duabus proportionibus eiusdem speciei abstrahibilis est ratio proportionis, qua sit illis vniuoca: ergo si ens significat æqualitatem istam proportionum verè significabit rationem

Vniuocam inferioribus.

44. Respondetur tamen, quod aliud est loqui de fundamento relationis & alind de ipsa relatione. Potest enim contingere aliquas relationes vniuocè conuenire in ratione relationis: cum ramen earum fundamenta sint primò diuersa, ve pater ex Arist.c.7. huius Hbri, vt relationem einsdem generis assignat pro fundamentis diuersa prædicamenta. Quare, licet nomen significans ipsas relationes possir esse vniuocum: non ideo crit vniuocom nomen fignificans earum fundamenta. Et sic contingit in præsenti. Nam analogumproportionalitatis proptie, vt ens, aut bonum, non fignificat gradum ipsum relationis, in quo conueniunt duz pro portiones: (hunc enim fignificat nomen istud, proporsio, quod verè est vniuocum; neque similiter significat ipsam æqualitatem proportionum:) hanc enim fignificat nomen istud, proportionalitas, quod ctiam est vniuocum(sed significat res fundantes tales proportiones, & proportionalitatem. Que, quia non attenduntur penes gradum communem, sed penes propriam vniuscuiusque differentiam: ideò ab illis rebus non potest abstrahi ratio aliqua vniuoca, bene tamen ab ipfis relationibus.

# 森森森·森森森森森森森森森森森森森森森 C A P V T II.

De Complexis & Incomplexis.

### S V M M A TEXTV S.

VAS divisiones, & vnam definitionem continet hoc caput. Prima divisio est corum, quæ dicuntur, alia cum complexione dicuntur, vt homo currit, alia sine complexione, vt homo. Secunda, corum quæ sunt quædam de subiecto dicuntur, in subiecto tamen non sunt, vt substantiæ vniversales. Quædam in subiecto sunt, de subiecto autem non dicuntur. vt accidétia singularia: quædam in subiecto sunt, de & subiecto dicutur, vt accidétia vniversalia: quædam verò neque in subiecto sunt neque de subiecto dicuntur, vt substantiæ singulares frandem definitio, quod est esse insubiecto dicens: In subiecto autem esse dico, quod cumsit in aliquo, non sicut parsimpossibile est esse sine eo inquo est.

### NOTATIONES ET DVBIA

Primo notandum est primam divisionem huius capitis correspondere illi qua libro Secundo. Summularum divisimus terminum incomplexum, & incomplexum cum hoc tamen discrimine, quod illa principaliter dutur de vocibus, quarum nositiam tractatus Summolarum sibi vendicauit, hæc verò præcipuè est de rebus : quia res sunt, quæ collocantur in prædicamentis, in ordine ad quæ agit his Aristide complexis & incomplexis, ve illa renciat, ista verò admirrat. Et sic sensus divisionis est: rerum, qua per voces fignificantur, alia funt incomplexa, que scilicer pluribus conceptibus concipiuntur, correspondentibus pluribus vocibus, per quas significantor; & aliz incomplexz, que scilicer vnico conceptu concipiuntur, correspondents vni voci, per quamfignficatur: que provile simpliciter dicutur vne, alie verò tantum secunda quid Bt ita divisio est analogia.

3. Secundo pro explicatione secundæ divisionis, nota ex Caictano quatuor esse rationes, duas reales, & duas rationis, quarum aliquas necessariò deber habere quicquid in reca linea prædicamenti collocatur : scilicet substantialitus, & accidentalitus; vninersalitas. & particularitas Ad primam sequitur non esse in subsecto: ad secunda esse in subsecto. (Intelligitur de subiecto inhasionis, cum sint rationes reales.) Ad terriam sequitur dici de subietto: (de subiecto scilicet prædicationis, cum fint rationes rationis.) Combinatis ergo inter le singulis rationibus realibus, cum fingulis rationibus rationis, formantur quatuor membra dividentia haius divisionis quæ consequenter facir hune sensum: quecumque res in prædicamento collocantur, vel funt substrite vniuersales vel substantiæ particulares, vel accidentia vninersalia, vel accidentia particularia. Unde hze propriè non est vna divisio, vt bene notat Toletas: sed quædam enrium enumeratio, in qua plures diuisiones

Continetur enim ibi divisio entis in substantiam, & accident, de qua insta agendum est, & divisio substantia



"stantiæ in vniversalem, & particularem; & similiter divisio accidentis in vniuersale, & particulare : quæ duz sunt divisiones subiecti in accidentia quadam rationis. Et tandem continentur divisio vniversalis in substantiam, & accidens, & divisio particularis in substantiam, & accidens: quæ sunt diussiones accidentis in subjecta.

4. Tertiò circa definitionem notandum est, quòd octo modis dicitur aliquid esse in alio; quos ex Arist lib. 4. Physicorum colligit hic Boëtius. . Primò ve pars in soto, sicue manus in corpore. Secundo ve totum in parce, sicur dicimus perse-ctionem totius esse in partibus. Tertio ve species in genere. Quartd vt genus in speciebus. Qui duo modi ad priores reducuntur : quia species est pars subiectiva generis. Quinto ve forma in materia, sicut anima in corpore. Sextò ve in mouente, sen efficiente, sieut subditi sunt in manu Regis. Septimò vt in fine, sicut auarus in diuitiis. Octand sieut locatum in loco, vt aqua in vase. Quibus non addidit Aristotel. esse in tempore : quia statim de illo erat acturus. Præter hos autem datur modos essendi in subietto : quem Aristot.vr ab omnibus aliis diftinguat, in præsenti definit, sieut viditous in textu.

5. Hoc supposito, sic explicat definitionem Caiet. vt prima particula habeat vicem generis; secunda verò, & tertia locum differentia. Et ita in prima convenit accidens cum aliis modis essendi in alio; per secundam verò distinguitur à quatuor prioribus, intelligendo per illam, tam quod non est sieut pars, quam quod non est sieur in parte : per tertiam verò distinguitur à quatuor modis posterioribus, in quibus res, quæ est in also, porest esse sine

Melius tamen explicabitur, definitio, dicendo illam particulam, in alio, si simpliciter intelligatur, sufficienter distinguere accidens à substantia, & ideo habere vicem differentiz; ly verò, quod non est, seu ens, vicem generis : ac proinde integram definitionem accidentis contineri in illis primis verbis, qued est in alio, id el , ens in alio: alias verò parciculas addidisse Aristor. maioris claritatis gratia. Ly ergo in alio, quod habet vicem differentiæ, simpliciter intellectum duo importat. Primum est , ve illud , in quo accidens est, sit omnino aliud, ita ve neque sit de eius essentia, neque cum co componat vnam essentiam: per quod distinguitur accidens à quinque prioribus modis essendi in alio. Ad quod magis explicandum addidit Aristotel. illam parciculam, & non sieut pars. Secundum est quod de accidentis essentia sit esse in alio, ita vt verè illi inhæreat, & absque eo iuxta exigentiam suæ nature non possit existere : per quod accidens distinguitur ab aliis modis essendi in alio. Ad quod magis explicandum addidit. Arist. vlumam parti-

6. Modo DVBITATYR: an definitio Aristot. st sufficiens, propter hæc argumenta. F Primò : quia dicta definitio convenit formis brutorum. Nam anima equi est in materia, non tanquam pars cius, & impossibile est ab ca separari, saltem naturaliter. & Secundò: quia corpus est in loco, & in tempore, & non tanquam pars illorum, vt de se patet, impossibileque est ab eis separaii: siquidem non datur corpus sine loco, aut tempore:

Tertiò: quia odor pomi est in subiecto, & tamen separatur ab illo, quando de pomo tiansit ad manumiergo definitio non connenit omni contento sub definito.

Respondetur tamen definitionem esse sufficien-

tem, vt patet ex dictis.

The standard primum augumentum dicimus, formam non esse in alio, propriè loquendo. Tuns quia ly, alind, vt diximus, fignificat, quod est omnino aliud, ita ve neque sir de eius essentia, neque pertineat ad eandem essentiam, quod non habet forma respectu materiæ, vt patet. Tum etiam quia, ve bene Commentator ait, Aristotel. vtitur sermone famoso, appellans absolute aliquid, quod est simpliciter aliquid : at materia prima neque est quid, neque quantum, &c. ¶ Ad fecundum respondetur ly, in also importare veram inhasionem : quia significat, de essentia illius esse, in alio existere : quod tames non habet corpus respectu loci, & temporis; siquidem ab eis extrinsecè mensuratur. ¶ Ad tertium respondetur odorem non separari, à pomo : ( non enim accidens transit de subiecto in subicaum, &c. ) sed exhalari subtiliores partes substantiæ in quibus odor defertur. Cuius fignum est , quod pomum marceicie manibus attrectatum.

### **ቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚ**፞ቚ፧ቚ፧**ቚቚቚቚ**

#### C A P V T111.

De Regulis.

#### SVMMA TEXTVS.

V A s regulas prædicamentis deser-vientes continet caput istud. Prima est: Quando aliquid predicatur de aliquo ve subiecto, quidquid predicatur de pre-dicato, dicitur etiam de subiecto. Ve si de Petro prædicatur homo, & de homine prædicatur animal, viuens, &c. etiam prædicabuntur de Petro. Secunda circumfettur communicer sic, iuxta translationem Boëtij: Dinersorum generum & non subalternation positorum, diverse sunt specie differentie; subalternorum verogenerum nibil probibet easdem differentias effe.

#### NOTATIONES ET DYBIA circa boc caput.

Vo prædicatorum genera collocati in prædicamento diximus supra disput. 6. num. 45. alia in relica linea, scilicet genera, & species: & alia ad latus, scilicet differentias. His ergo duobus generibus prædicatorum cognoscendis deserviunt duz istz regulz. Et proptereà, vt ex Boëtio, Ammonio, & Simplicio notant Caiet. Sot. Tolet. & alij, prima solum statuitur ab Arist. pro prædicationibus essentialibus generis, & speciei : hæc enim tantum ponuntur in reca linea. Quod innuit Ariftor, illis verbis: Quando aliquid pradicatur de aliquo, ve de subiedo, &c.id est, vt de substantia, se u in co quod quid: quod solum convenit generi & specici. Et ita sensus regulæest. Quando a'iquid prædicatur quidditatine de aliquo subiecto, quidquid piædicatur quid-

## Caput III. de Regulis.

quidditatiue de prædicato, prædicatur enim quidditatiue de subiecto.

Alij extendunt hanc regulam, tum ad prædicationes quinque prædicabilium; tum ad alias qualcumque, dummodo seruetur eadem suppositio: desectu cuius non valet: bomo est animal: animal est genus: ergo bomo est genus: quæ quidem extensiones veræ sunt, sed non intentæ ab Arist. qui in præsenti agit de hac regula, præcisè ve est ante prædicamentum. Iuxta alias autem extensiones continet principias y llogistica, seilicet dici omni, or dici de nallo: quæ non sunt anteprædicamenta, sed priora analytica.

Ex hac regula elicitur modus arguendi, quem Cicero acerbaiem, Græc sogerer Sorsten, nostri verò vocant de primo ad vitimum. Quia si homo est animal; & animal viuens; & viuens substantia, de primo ad vitimum homo est substantia.

3. Circa secundam regulam notant bene Caiet. & Tolet. in aliquibus Codicibus corruptè legi: diner-sa sunt species, & differentia: debet enim legi: diner-sa sunt specie differentia: quia in Græco legitur in datiuo: τω είδει, to eidei. Appellat autem differentias specie diversas:non quia genere conveniant, sed ve differentias materiales excludat, differentias essentiales, seu formales vocauit specie, id est, essentialiter diversas.

DVBITATVR primò: quomodo sit intelligenda hæc secunda regula. Est autem tota difficultas in explicando, quid intelligatur per genera subalternatim posita: inde enim cognoscemus, quæ sint genera non subalternatim.

In quo certum est illa genera, quorum vnum est sub alio, esse subalternatim posita, vt animal, & viuens. Vnde solum est difficultas: an ea genera, quorum vnum non continetur sub alio, sed ambo sub vno tertio, vt animal, & planta, que continentur, sub viuenti, sint subalternatim posita. In enim affirmant Caiet. Tolet. Oña, & alij contendentes Arist. Tic, per genera subalternatim posita, interligere tam illa, quorum vnum continetur sub alio, quam ea, que continentur sub vno tertio: & ita, per genera non subalternatim posita, vtrumque excludere; tantumque intelligere ea genera, que continentur sub diversis pradicamentis.

4. Sed melius cum Soro, & aliis responderur negatiue. Non enim duo genera dicuntur inter se Aubalterna, seu subalternatim posita: si vnum non continetur sub alio : etiamsi ambo contineantur sub vno tertio. Sieut Astrologia, & Perspectius non sunt inter se scientiz subulternæ; etium fi vtraque vni Geometriæ subalternetur. Hanc autem fuisse mentem Aristot patet tum ex translatione Perioni, & Argyropili, qui ita vercunt : Quando genera diuersa sunt, unum ab altero continetur : corum etiam differentia specie different. Eorum antem generum, quo-rum unum sub altero consinetur, nibil probibet easdem differentias ese: tum etiam in textu Grzco: nam vox επάλλυλα, hypallila, ab Arift. posita significat ea, quoium vnum continetur sub alio, vt nosat Budzus in suis Commentariis. Et ita sensus re-

Quando duo genera ita funt diversa, ve vnum non contineatur sub alio; siue quia sunt in diuersis prædicamentis, ve animal, & scientia; siue quia inter se condistinguuntur, & opponuntur sub adiquo tersio, ve animal, & planta; necesse est, vt habeant differentias essentiales, tam diversas, quam constitutivas formaliter diversas. Genera enim primò diversa, vel opposita e provesio, nec possunt constitui per candem differentiam, neque dividi in cadem membra, ver postea dicemus. Quando verò vnum genus continetur sub alio, possunt quidem habere cas differentias, ve sam explicabimus.

5. DVBITATVR secundo verum vera sie hæc regula, ve nobis explicata est. I Non dubitamus de veritate istius regulæ iuxta expositionem adductam Caier. & aliorum, qui per genera non subalternatim posita, solum intelligunt genera diversorum prædicamentorum: sie enim satis constat esse verissimam. Nam si genera suprema sunt diuersa: quæcumque sub illis continentur, erunte à fortiori diuersa; & consequenter repugnabit cassem differentias essentiales in duobus prædicamentis collocari, ve patet in exemplo Aristot. animal enim, & scientia, neque possunt essem differentia diuidi, neque cadem differentia constitui.

Quare si quando in diversis prædicamentis eadem nomina pro differentiis ponuntur : id fit, vel quia sunt differentiæ accidentales, ve quando substantia dividitur in yniuersalem, & particularem; & item quantitas, aut qualitas in vniuerfalem, & particularem : vel quia ignoramus proprias differentias, & loco earum substituimus alias, ve quando qualitas dividitur in naturalem, & tupernaturalem , & similiter actio , aut vbi. Veltandem id contingie : quia talia nomina in rei veritate sunt æquiuoca, & consequenter non significant vnam rationem, sed plures. Quod notauit expresse Arist. Topic. cap. 1 3. adducens pro exemplo, ly, acutum, quod invenitur in quantitatibus, & qualitatibus : dicimus enimangulum acutum & vocem acutam. Redditque pro ratione tegulam statutam dicens : Vox enim à voce differt , qued acuta ; item magnitudo à magnitudine. Ita fit, yt acutivocabulum sie in bomonymie : diverserum enime generum, quorum unum ab alio continetur, diversa sunt differentia. Per quod facile soluuntur plures instantiz, que contra hanc regulam afferri

Hoc supposito tota difficultas est: an prædicaa regula sit etiam vniuersaliter vera, iuxta nostram expositionem. Ita quòd quæcumque geneta, intra idem prædicamentum inter se condissincta, & opposita, vt planta, & animal, debeant necessariò habere diversas disserentias, tam divissuas, quàm constitutivas. ¶ Circa quod Alexand. Boët. & Simpl. quos citat, & sequitur Oña in Annotationibus huius Cap. negant, dicam regulam tuxta expositionem nostram esse vniuersaliter veram, asserentes bene posse duo genera, quorum vnum sub alio non continetur, habere eassem disserentias: duminodò contineatur sub vno tettio, & consequenter sint intra idem prædicamentum.

7. Probat Ofia suam sententiam aliquibus in-

Primò: quia animal gressibile, & volatile sunt genera, quorum vnum non continetur sub alio, sed ambo sub vno tertio; & tamen habent easdem differentias diussuas, scilicet bipes, or quadrupes.

Secundo: quia quantitas dividitur in continuam, & discretam; & vnaquaque in successivam. & permanentem; vel si priùs siat divisso quantitatis in successivam. & permanentem; postea vna-

dasdas.

quæque debet dividi in continuam, & discretam : er-

go . &c. Terrid idem cernitur in potentia, quæ potest dividi in cognolcitivam, & appetitivam; & deinde vnaquzque in spiritualem, & corporalem, vel è contra : & in proposicionesquæ dividitur in affirmativam, & negari-

uam, & vnaquæque in veram & fallim.

Tandem de differentiis constitutius potest sic probari : quia homo, & Angelus funt inter se ita diuersi, vt vous non contineatur sub alio, & tamen eadem differentia, nempe rationale, est constitutiva veriusque : ergo genera, quæ continentur lub vno tertio, criamsi vnum non contineatur sub alio; possunt habere easdem differentias, tam constitutivas, quam diviliuas.

8 Nihilominus dicendum est primò genera, quorum vnum non continetur lub alio, led ambo lub vno tertio necessariò habere diuerlas differentias constitutius sibi propries. Hæc conclusio est evidens, breuitérque probatur : quia illa duo geners, que in aliquo terrio conueniunt, ve animal & planta, sunt inter le dinerla, & oppolita, vt supponimus: ergo per aliquid distinguuntur, & opponuntur. Non per gradum genericum, in quo conveniunt: ergo per pro-

priam vniuscuiusque differentiam.

9. Dicendum est secundo, genera quorum vnum continerur sub alio, sed ambo sub vno tertio, non posse habere easdem differentias divisivas: sed vnumquodque necessarid habere differentias diuisiuas diversas à differentiis dinissuis alterius. Et loquimur de differentiis essentialibus : nam de accidentalibus id non repugnat. Hæc conclusio, & regula in hoc sensu nobis ita certa est, sicut iuxta Caiet. expositionem certum est genera diversorum prædicamentorum non posse habere easdem differentias divisivas:nam ezdem est verobique ratio. Quare sic primò probatur conclusio. Diuersa genera quorum vnum non est sub alio, sunt diver se potentie Metaphysice efsentialiter distincte : ergo correspondent illis actus effentialiter dinerfi. Sed differentie divisiuz funt actus generis, quatenus est potentia Metaphiergo generibus essentialiter diversis, correspondent differentiæ divifine effentialiter diverfe.

Confirmatur: quia genus, & differentiæ diuisivæ eius , affimilantur materiæ primæ , & formis substantialibus: sed in sententia Thomsstatum constituente materias primas essentialiter diuersas, scilicet materiam colorum, & sublanarium, vnicuique materiæ correspondent diversæ formæ: neque fieri potest, ve eadem forma informet veramque:ergo pari ratione generibus essentialiter diversis, ve animali, & planta debent correspondere differentiæ diuisius

essentialitet dinersæ.

Secundò probatur: quia cadem species non potett esse sub divertis generabus quorum vnum non sit sub alio, verbi gratia, sub animali, & planta : ergo diuersa genera, quotum vnum non est sub alio, non possunt

habere ealdem differentias.

Consequentia est evidens : quia sicut differentia constituit speciem, ita vna, & eadem differentia, vbicumque fit, constituit vnam, & eandem speciem; aliàs d fferentias non converteretur cum specie, rollereturque precipuus arguendi locus, à differentia ad speciem. Antecedens verò ex Arist. 4. Topicor. cap. 2. afferente: Chra enim species una duobus generibus subie-Ha est: sunc alterum ab altero continetur. Maneat ergo genera diuerla, quorum vnum non est sub also, non posse habere easdem differentias.

10. Ad argumenta responderur-Ad primu, quod bipes, & quadrupes funt differentie

materiales, non verd essentiales: & ita nihil sequitur.

Ad secundum, non omnes illas diarsiones este essentiales. Quando enim aliquod divisum adaquate dividitur duplici divisione, altera necessariò est accidentalis: quia idem genus non potest bis diuidi in species. Et hoe contingit in presenti : nam quantitas adzquate dividitur in continuam, & discretam; & similiter in successivam, & permanentem. Prima ergo diussio est essentialis, secunda verd accidentalis. De quo infrà cap. de Quantitate.

Per quod patet ad tertium. Divisio enim potentiz in cognoscitiuam,& appetitiuam est essentialis:quia sumitur ex obiecto, à quo potentiz specificantur. Alia verd in spiritualem, & corpoream sumitur ex obiecto materialist ita est accidentalis. Idem etiam contingit in divisionibus propositionis, ve explicuimus lib. 2.

Summularum, cap. 3.

Ad virimum respondetur, quod rationale, vt est differentia hominis, importat cognitionem discursiuam, & mediis phantasmatibus: & ita provt sic non conuenit Angelo. Ablatis tamen imperfectionibus, solet tribui Angelis, vt docet Diuus Thomas secunda secundæ, quæst. 83.211. 10.2d 2. sed tunc non est diffe-

tentia hominis, vt de se patet.

11. Tandem circa 2. partem huius regulæ obseruandumest, quòd licer genera, quorum vnum est sub alio, habeant quodammodo ealdem differen-ias; ram divissuas, quam constitutivas: quas differentia constieiua superioris, est etiam inadzquate, & remote constitutius inferioris differentiz divisiuz inferioris. sunt eriam inadæquate, & remoræ dinisiuæ superioris: per hoc tamen non excluditur, quod ista genera habeant proprias differentias, per quas proxime, & adzquate constituantur; dividantur, ve consideranti patebit, exceptis tamen generalissimis, que licet habeant proprias differentias divisiuas, non tamen habeant constitutiuas, ve in infrà videbimus.

## *ቚቚቚቚቚቚ*ጜ፞ጜ፞ጜ፞ቚቚቚቚቚቚቚቚቚ

#### CAPVT

De divisione entis in decem pradicamenta.

#### TEXTVS. SVMMA

NICAM divisionem, & vnicam membrorum dividentium proprietatem continet hoc caput. Divisio est entis per se in decem prædicamenta. Quam tradit Arift. dividendo nomina incomplexa:nam vel significant Substantiam, vt homojaut quantitatem, vt bicubitum : aut qualitatem, vt album: aut ad aliquid, vt duplum: aut whi, we in foro: aut quando, ve heri: aut sieum, ve iacere: aut habitum, et armatum effe: aut actionem, ve fecare : aut passionem, vt secari Sunt ergo prædicamenta, nempè substantia, quantitas qualitas, relatio, vbi, quando situs, habitus, actio, & passio. Proprietas autem omnium est, vt secundum le sumpta, cum nuila affirmatione, aut negatione dicantur. Qu'od probat: quia omnis affirmatio est vera, vel falla:incomplexa amem qualia sunt prædicamenta, non dicunt verum, vel fallum.

NOTATIO

#### NOTATIONES CIRCA hoc Capus.

Ræsens divisso est subdivisso primæ, quam cap. 2. statuti Arittor. & ita in codem sensu intelligenda est. Non enim agit hic præcipuè de vocibus, sed de rebus, quæ per voces significantur. Ecita sensus est. Res per voces incomplexas significata,

vel est substancia, vel quantitas, &c.

Circa secundam partem capitis dubitant Ona; Conimbricenses, Mas. & alij: quomodo Aristot probet prædicamenta esse incomplexa, ex eo quòd non dicant affirmationem, vel negationem: propter Sotum sic Arist, interpretantem. Videtur enim ratio inæssicax, cum sint aliqua incomplexa, quæ non habent affirmationem, vel negationem, ve homo albus. ¶ Et respondet, Arist, tantum velle distribuere librum istum, à libris Petiher, vbi agitur de proposizioneiad quodessicax est ratio industa.

Sed pace horum Doctorum dictum sit) non benè dubitant, & planè falluntur circa intentum, & processum Arist, Non enim ipse probat prædicamenta esse incomplexa ex eo, quod non dicant assirmationem vel negationem: nam talis consequentia indigna est Aristor. sed potius è contra probat, prædicamenta secundum se non dicere assirmationem, vel negationem, ex eo quòd sint incomplexa. Assignata enim proprietato, quod scilicer non dicant assirmationem, vel negationem id probat: quia non dicunt veritatem vel sassirmationem; quod tandem probat, quia sunt incomplexa, ve patet in littera: quæ consequentiæ essicaces, & euidentes sunt Reliqua quæ hic notari solent sequenti disputatione explicabuntur.

### 

De dinisione Entis in sua inferiora.

VAMVIS res hæc sit proptia Metaphisicæ, ad quam pettinet rationem entis, & habitudines eius speculari : est tamen ad prædicamentorum notitiam omninò necessaria neque aderitalibi opportunior occassio ista explicandi. Et ideò, quæ de materia dissussà Doctoribus in præsenti pettractantur, sequentibus dissicultatibus complectemur,

### Q V Æ S.T. I O I.

VTRVM E W S S I T PVRE Æ QV1""Wocum respectusuorum inferiorum.

J. Oquimur in præsenti de ente in sua latissima. Significatione, provt se extendit ad omnia. Cuius plures solent assignati divisiones adæquatæ Dividitur enim Primò, in ens per se, & per accidens Secundò, in ens reale,& rationis. Tersiò, in Deum, & creaturas. Quarrò, in substantiam,& accidens. Quintò, in ens absolutum,& relatiuum. Sextò, in ens completum,& incompletum. Septimò, in decem prædicamenta. Ostano, in actum, & potentiam: & sic de aliis divisionibus. Quarum aliquas tradit Aristot. 5. Metaph. sext. 13. lib. 6. text. 4. lib. 6. text. 21. & alibi sepè: & serè omnes habentur apud Div. Thom. yt videri potest in Colleg. Compl. Logica.

tabula aurea verbo Ens.

4 Vt autem eas, vtcumque ordinemus (exactaenim discussio plura petit à præsenti instituto aliena) aduertendum est id quod suprà circa caput 3, num. 10. dicebamus: nullum scilicet esse inconveniens, quod aliquid dividatur pluribus divisionibus adæquatis, dum tamen non omnes sint essentiales: nam in his, si omnes sunt essentiales; necessario debet esse subordinatio, ita vt vna sit subdivisio alterius.

Igitur ex his divisionibus, Prima communiter omittitur in præsenti. Quia cum ens per se sit illud quod simpliciter est vnum; ens verò per accidens, quod agregatione tantum est vnum; talis divisio magis attenditur ex parte vnitatis, quæ est passio entis, quam ex-parte ipsius entis. Similiter quarta, & sepsima, non sunt duæ divisiones, sed vna, & eadem, vt

ex D. Thom. oftendemus infrà nu. 58.

Prætered in quinta diutione versque disferentia non est positiua, & consequenter, neque propriè essentialis. Ly enim absolutum formaliter non dicit aliquem gradum positium, in quo conueniant substantia, quantitas, & reliqua accidentia absoluta, sed solum negationem relationis, quæ consequitur ad talia prædicamenta, & sundatur in propria ratione vniuscuiusque. Quod si ly absolutum sumatur non formaliter pro negatione, sed materialiter pro sundamentis illius: iam hæc diuisio erit eadem cum septima, qua ens diuiditur in decem prædicamenta.

Sexta etiam divisio verè non est essentialis : nam eius membra dividentia, formaliter provesic, non dicunt persectiones oppositas; sed solum exprimunt maiorem, & minorem persectionem: quibus proinde non repugnat inveniri intra eandem speciem, ve patet in natura humana, intra quam inveniuntur completum & incompletum, nempè compositum, & partes eius. Quod plane indicat divisionem non esse essentialem: à simili constat de masculino & seminino, quas non esse disterentias essentiales optime colligimus ex eo, quod inveniuntur intra candem speciem.

5 Denique oftaua divisio entis per actum, & potentiam tripliciter potest intelligi. Primò: ita vt sit divisio totius in pattes, ex quibus componitur: quomodo accipiunt illam Aristot. 1. Physicortext. 73. & D. Thom. 41. cap. 3. Sic autem eft divisio actualis : neque pertinet ad præsentem considerationem, vbi diuisones potentiales entis inquirimus. & Secundo , ita vt sit diuisio eius-dem entis quasi in diueisos status, perfectum scilicet, & imperfectum: sicut frumentum dicitur in potentia, quando est in herba; & in actu, quando est perfectum. Sicque accipit illam frequenrer Aristotel. vt patet. 3. Metaph text. 13. lib. 3.-Physic. text. 3. & alibi szpe. & Terrid, tan-dem potest generalius intelligi, vt comprehendit quidquid habet qualemcumque tationem actus, & potentiz fine fint tota fine partes, fine essentialiter diuerla siue tantum penes statum perfe-& imperfectum. Quomodo eam videntur. accepisse. Aristot. & D. Tho. 11. Metaph. le&. 9. Et his duobus modis intellecta diussio, haber quidem modum divisionis essentialis : sed formaliter vt traditur per hæc membra non est talis, sicut diximus de divisione præcedenti. Etratio est eadem:quia verumque membrum huius divisionis sic explicate potest inueniri intra eandem speiem : ergo ex se non causant diftinctionem essentialem Qua etiam ratione de Thom loco citato ex 3. Phyl dixit, quod divisio ente per actum, & potentiam non distinguit genera entium : quia actus & potentia inueniuntur in quolibet genere. His

## 178 Disput.XI. dediuisione Entis, Quæst.I.

His ergo divisionibus omissis tres alias sic possumus ordinate, vt primò derivatur in ens reale, & rationis: deinde ens reale in Deum, & creaturas i & tetriò ens creatum in substantiam, & accidens, seu in decem prædicamenta Que omnes verè sunt divisiones essentiales, significant que perfectiones positivas, vt consideranti patebic. Et ideò de illis deinceps agemus. Nunc autem inquirimus, an earum divisum sit purè æquivocum respoctu membrorum dividentium.

6 Ens esse pute zquinocum ad ens reale, & rationis docent aliqui ex Thomisis, Soncinas Quarto metaph, quæft. quinta & libro decfino questione prima, label. libro primo questione prima Bannez prima p. quæstione vigetima octaua articulo primo alij. F Probat hanc sententiam Soncinas primò : quia ens rationis, & ens reale nullam habene similitudinem : ergo ens dicum de veroque nihil importat illis commune præter nomen. Consequentia patet, & probatut antecedens : quia magis distant ens reale, & rationis, quam ens finitum, & infinitum: sed inter hæc nulla est similitudo : ergo neque inter illa. Probatur minor quia maior distantia minuit similitudinem : ergo distantia infinita illam omnind tollit. Sed inter ens finitum, & infinitum est distantia infinita : ergo. &c.

Secundò: quia talis est diuisio entis in reale, & rationis, qualis diuisio hominis in vivum, & mottuum: sed hæc est purè æquiuoca:
ergo & illa: probatur minor, quia ita se habet
homo desiciente vita sicut oculus desiciente visu: sed oculus, desiciente visu, æquiuocè dicitut oculus, ex Aristot. secundo de anima text. nono
ergo etiam homo desiciente vita, æquiuocè dicitur
homo.

7 Prætered ens esse pure æquiuocum respectu Dei, & creaturarum, docuir Rabi Moyses, ve reserr D. Thom. quæstione septima de potentia articulo septimo Tribuiturque Aureolus in prima distinct. secunda quæstione prima Sed neque id illa asseruit, neque in tali sensu impugnat cum Capreolus ibidem articulo ve fasso aliqui existimant. Potest tamen probari hæc sententia. Primò: quia æserno, & temporali nihil est commune præter nomen, ex Atistotele decimo Metaph. capite vitimo: sed Deus est æternus, creatura autém temporalis: ergo eis nihil est commune nisi nomen: Hoc autem est proprium purè æquiuocorum, ergo, &cc.

Secundo, vbicumque est aliqua similitudo, potest esse comparatio: sed inter Deum; & creaturas nulla potest esse comparatio: ergo neque aliqua similitudo; & ex consequenti z-quiuocè conueniunt. Maior & consequentia constant. Minor verò probatur: quia vbicumque est aliqua comparatio, oporter esse aliquam formam que participetur à plutibus; vet equaliter vel secundum magis, & minus: sed nulla talis forma potest esse in Deo, & creaturis, cum Deus sit simplicissimus: ergo nulla potest ibi esse comparatio. Alia argumenta pro hac parte adducir Diuus Thomas questione citata de potentia, & questione secunda de veritate artículo t...

8 Tandem, quod ens si pure æquinocum ad substantiam, se accidens, seu ad decem prædicamenta, docuernat plures antiqui, quos refert Mas. hic capite seuto sectione prima questione prima. Quibus facere videtur Porphyr: capite de

specie, dum ex Aristot. ait: Si enim emnia quis entia vecauerit, aquinecè, & non uninecè vecauit. Et probatur primò, quia magis different substancia, & accidens quam canis latrabilis, & marinus; siquidem hæs continentur sub eodem prædicamento; non autem illa: sed nomen canis respectu hotum est pui e quiuocum: ergo etiam nomen ens respectu illorum.

Secundò: quia ens immediate significat omnia prædicamenta: ergo est pure æquiuocum respectu illorum. Antecedens constabit insta. Consequentia verò probatur quia ideò canis est pure æquipocum respectu latrabilis, & marini: quia immediate significat illos.

9 Nihilominus dicendum est ens non esse purè zquiuocum respectu entis realis, & rationis, neque respectu Dei, & creaturarum: neque respectu substantiz, & accidentis. Primam partem conclu-sionis docuit Atistotelis quarto Metaphoricz capite secundo, vbi inter entia, de quibus ait ens analogice, & non æquiuoce prædicari, enumerat privationes, & negationes. Idem docet Diuns Thomas ibidem, & quastione secunda de veritate articulo vndecimo ad quintum Caietanus de nominum analogia capite octano & alij plares, quos refert, & sequitur Mas loco citato. F Bre-uitérque probatur: quia ens rationis sit, & cognoscieur ad modum entis realis: & quidquid de entibus rationis docent Metaphysici, & logici explicant per similitudinem, & proportionem ad entia realia : ergo ens non dicitur de illis purè zquigocè.

Secundam partem conclusionis docet Diu. Thom. prima parte quæstione vndecima tertia att. quinta lib. contra gentes cap. 34. & alibi sæpè: ést que communis inter doctores. Et probatur ratione suprà ex Aristot. 11. Metaph. capite 3. quia si ens esser purè æquiuouocum respectu Dei & creaturarum, non posser cadero sub vua scientia Metaphysica, neque posser in illo sieri contradictio, neque esse medium demonstrationis, quæ tamen constat esse sulla constat esse sulla capital.

falla:ergo,&c.

Confirmatur ratione D. Thom.quia ex cognitione vnius aquiuocati nihil potest cognosci alterius: sed ex cognitione creaturatum deuenimus in cognitionem Dei viuxta illud Rom. 1. Innisibilia Dei per ea qua festa sunt à creatura mundi intelletta conspiciantur ergò ens non esse purè aquiuocum respectu Dei , & creatura rutto.

Tertia etiam pars conclusionis receptissima est inter Doctores eam docent Atistot. quarto Metaph. capite secundo libro sexto, capite 8 & lib. vndecimo capite tertio & Diuus Thmo. ibidem. Probaturque cum eisdem rationibus, ac pracedentes. Tum etiam quia inter æquiuocata nullus attenditur ordo prioris, & posterioris secundum nomen æquiuocum: sed inter substantiam, & accidens in ratione entis reperitur talis ordo, &c. Probatur minor: quia accidens definitur per substantiam, & torum eius esse est in esse substantia; ergo ex natura sua præsupponitillam, & depender ab ea. Phires aliæ rationes videri possunt apud D. Thom. & Auctores citaros.

gantur, primum antecedens, & minor syllogismi sequentis. Ad cuius probationem dicendum est, duplicem esse similitudinem, vt ex Aristot. secundo Topic tradit. Diu. Tho. qu. secunda de vetitare articuli vndecimo ad secundum. Alia est intet res eiusdem generis, quando scilicer eadem ratio repecitur in diuersis. Et hæc quidem minuitur

## Disput. X I. de divisione Entis, Quæst. I. 173

per distantiam : ac proinde non stat cum infinita distantia Dei , & creaturarum. Alia est similitudo inter res diversi generis, que attenditur secundúm aliquam proportionem, vel proportionalitatem; ve quando alterum se habet ad alterum, sicut aliud ad aliud, ve ibidem, inquit Arift. Et hæc similitudo non minuitur per maiorem distantiam; non enim est maior fimilitudo proportionalis inter duo, & vnum; & fex, & tria quam inter duo, & vnum, & centum, & quinquagints, ve inquit D. Tho. ibidem in solutione ad quartum: ac proinde talis similitudo potest stare cum distancia infinita. Et ratione hums creaturæ dicuntur similes Deo. Licet è contra non dicamus Deum esse similem creaturis: quia ve ex Dionysio notauit D. Thom in solutione ad primum, res non dicitur similis suz imagini, sed è contra

Ad secundum neganda est minor ad cuius probationem respondetur, Arist. sub zquiuocis comprehendisse analoga ve vidimus circa cap. 1. n. 14. Quo etiam sensu locutus est Porphirius adductus pro tertia sententia, ve patet ex illis verbis: zquiuoce, & non vniuoce & c. Vbi à negatione vniuocationis infert zquiuocationem; quod non rece fieret, si sub zquiuocis non comprehenderet analoga, ve per se

patet.

11. Ad primum secundæ sententiæ respondetur ex D. Thom. de potentia quæst.7. art.7. ad 1. Arist. loqui de communitate naturalitet, & non logicè. Quia nimirum corruptibile, & incorruptibile non conueniunt in aliquo Physico, sicut conveniunt corruptibilia, in quibus omnibus materia prima est eiusdem rationis in sententia Aristot. diuersa verò essentialiter à materia cœlestium corporum. Non tamen negat conuenientiam Logicam que fit in aliqua ratione abstracta per intellectum, quomodo corpora cœlestia, & sublunaria conuenient in gradu corporis & substantiz. & proprereà hæc dicuntur genera Logica, & non Phylica: quia non sumuntur à materia eiusdem rationis. Videatur D. Thom. opusc. 42. cap. 7. & 8. Præterquam quod Arist. loco citato in argumunto non ait : aterno, & temporali nibil est commune prater nomen; sed corruptibile, o incorruptibile differunt genere: quod de genere Physico, scilicet materia prima, verissimum est, ve nuper dicebamus. Videatur D.Th.in Commentillius loci.

Ad secundum negatur minor. Ad cuius probationem respondetur ex dictis primæ sententiæ, quòd sicut duplex est similitudo; ita duplex porest sieri eomparatio quando ergo comparatio sit inter reseius dem generis tuoc datur aliqua forma, vt vel gradus, qui participetur ab his inter quæ sit comparatio. Et hæc propriè, & simpliciter dicitur similitudo, & comparatio. De qua loquitur Arist. 7. Physicor. text. 30, negans comparationem inter res diuersi generis. Alia tamen est comparatio secundum quid, quæ sequitur similitudinem proportionalem. Et ad hanc non est necesse, vt aliquid vnum participetur à pluribus; sed quòd habeant, aliquam proportionem vel proportionalitatem,

Ad primum tertiæ sententiæ respondetur distinguendo antecedens. Si enim sensus sit quod secundum se magis disserunt substantia, & accidens, quam canis marinus & latrabilis, concedendum est: negandum verò, si sensus sit, magis dissere, secundum quod significantur nominibus entis, & canis: Nam vt rectè notauit D. Thom, qui a de veritate artic. 11. ad 7. potest optime speciebus vnius generis imponi aliquod nomen absque consideratione alicusus conuenientiæ, & huius modiest nomen canis: rebus verò diuersorum generum potuit imponi nomen ex consideratione alicuius proportionis, aut propor-

Colleg. Compl. Logica.

tionalizatis, & huiusmodi est nomen ens.

Ad secundum negatur consequentia. Nam ad puram æquiuocationem vlera requiritur, ve nomen significet immediate plura absque consideratione alicuius conuenientiæ: quod non contingit in ente.

### QVESTIO II.

VTRVM ENS SIT UNIVOCVM RESPECTV Suorum inferiorum.

rarum, & respectu substantiz & accidentis.

Scorus in primo distinct. 3. qu. 1. & 3. & lib. 4. Metaph.qu. 1. quem sequuntur Discipulieius, & Nominales, verefere Mas. loco citato, docent ens esse voiuocum tam respectu Dei, & creaturarum, quam respectu substantia, & accidentis. Cuius rationes, quia supponunt ens habere vnum conceptum simpliciter præcisum à fuis inferioribus, quem nosinfrà excludemus ; nihil vrgent in nostra sententia:& ideò aliis nunc probanda est dicta opinio. Priùs tamen aduertendum duximus id, quod notatunt Fert. 1. contra gentes cap. 32. & Iabel. 4. Metaphyficæ quæft. 1. fortè Scotum in re non discordare à vera sententia:nam quid ipse per vniuocationem intellexerit, explicat dicens: Ne fiat contentio de nomine uniuocationis, conceptum univocum dico, qui ita est unus, quòd eius unitas sufficiat ad contraditionem, & potest effe medium syllogisticum. Quod quidem nos libenter concedimus; ted non benè Scotus vnitatem istam sppellat vniuocationem, cum ad hæc sufficiat analogia, vt sæpè diximus, & patet ex Arist. 4. Metaph. cap. 2. Non later nos, alios aliter interpretari Scotum, de quo videri poreft Arauxo 4. Metaph.quæft. 3. art. 2. Sed quidquid

14. Probatur primò hæc sententia: quia mensura, & mensuratum debent esse eiusdem rationis: sed perfectio diuina est mensura omnium creaturarum: ergo sunt eiusdem rationis, & ex consequenti conueniunt vniuocè. Probatur maiot: quia mensura debet esse homo genea, seu cognata mensurato, vt loquitur Aristot. 10. Metaph.text.4. Proptereà enim quadratura circuli non est scira, quia linea recta, & circularis non habent aliquam mensuram vtrique homogeneam.

Secundò: quia nihil cognoscitur, niss per speciem eiusdem rationis: sed creatures cognoscit Deus per suam essentiam: ergo essentia Dei, & creature sune

eiuldem rationis.

Tertiò: quia ens potest esse medium demonstrationis: ergo est vniuocum. Probatur consequentia: quia vnitas analogiæ, præcipuè in sententia negante conceptum communem analogatis, non sussici, vt distribuatur aliqua vna ratio, quæ vniatur cum extremitatibus in præmissis siquidem non datur talis vna ratio, aut conceptus communis analogatis.

pe du Dei & creaturarum. Et idem est de quocum que alio nomine signisseante, aliquid illis commune. Ita D. Thom. 1. partiqu. 13. art. 5. de potentia quast. 7.

## 180 Caput XI. de diuisione Entis, Quæst. II.

art. 7. de veritate qu. 2. art. 11. primò contra gentes cap.; 2. & alibi sepè, quem sequentur concordirer discipuli eius communiter DD. Colligiturque ex illo Exod.;. Ego sum, qui sum: & Isai 40. Omnes gentes quasi non sint, sic sunt coram eo: quibus verbis, vt Diony sius ait significatur Deum non quodammodò esse, sed absolute & sine vilo termino, vniuerso illo, quod est esse, in se comprehenso, & occupato; creaturas verò esse vestigia quædam, & vmbras ipsius Dei, ab illo suum esse mendicantes.

Probatut primò ratione D. Thom. Quia quando aliquis effectus non adæquat virtutem causæ, nomen illis commune non potest esse vniuocum: sed creaturæ sunt esse Dei non adæquantes virtutem eius in aliqua ratione t ergo nomen illis commune non potest esse vniuocum. Probatus maior: quia quando effectus non adæquant virtutem causæ agentis, non recipiunt similitudinem eius secundum eandem rationem sed desicienter; ta vt quòd diussim, & multipliciter est in esse dibus, sit in causa simpliciter, & vnisormiter: ergo nomen non potest esse commune causæ & esse citatibus secundum eandem rationem; & per consequens neque vniuocè.

16 Dices plures esse esse chus nonadæquantes virtutem causæ qui tamen vniuocè conveniunt cum illa in aliquo gradu, ve patet in causisæquivocis. Verè enim sol convenit vniuocè cum auro in gradu corporis, substantiæ: & tamen aurum est esse colis non adæquans virtutem eius. Ergo ratio adducta D. Thom. non est esse casa.

Respondetur illam esse essicacissimam, si formalifer intelligatur. Est autem sensus formalis eius, quòd effectus in illa ratione, in qua effectus non adæquans virtutem caulæ non potest vniuocè cum illa conuenire, licet aliàs in alia ratione, secundù m quam non habet rationem effectus, possit vniuocè conuenire. Et hoc contingit in sole, & auro; nam aurum secundum gradus corporis, & substantiæ, non est effectus celi, nisi per accidens : & ideò in illis possunt vniuocè conuenire. Si vero imponeretur nomen ad significandam illam rationem, secundum quam aurum est effectus solis non adequans virtutem eins; proculdubiò esset analogum,& non vniuocum. Cum ergo creature fint effectus Dei non adæquantes virtutem eius non solum secundum gradus particulares, sed neque etiam secundum vniuersalissimam rationem entis, vt probat S. Doctor. t. part. qu. 43. art. 3. planè sequitur nullum nomen posse de Deo, & creaturis vniuocè prædicari. Videatur Suarez disp. 18. Metaphysic.sca. z.nu.7.

Thom. quæst. 13. citata, & qu.2 de veritate. quia ratio entis taliter est Deo, vt includar essentialiter omnem gradum essentialiter omnem essentialit

Has duas rationes graves acutas appellat Suarcz loco citato num. 9. Ens tamen impugnat: quia vel nimium (inquit, probant, vel efficaces non sunt. Probant onim, non solum ens non vinuocum, sed etiam non habere conceptum abstractum, & practium, quem ipse ponit: & ideò infert non esse efficacismas; quia simul destruunt plutes opiniones falsas de quarum numero esse hanc eius sententiam de

conceptu communi entis, ostendemus infrà quæ-

18 Tertid probatur ab codem D. Thom. 1. contra gentes cap., 2. sic: Omne, qued pluribus uniuscè pradicatur vel est genus, vel species, vel disferentia vel accidens vel proprium. De Des autem nibil pradicatur ve genus ve suprà, scilicet cap. 16. est en sum est constituiter, neque ve differentia, neque ve species, qua ex genere, differentia constituitur. Neque aliquid es accidere potest, ve suprà scilicet cap. 24 demonstratum est conta nibil de Deo pradicatur, neque ve accidens, neque proprium: nam proprium de genere accidentium est. Relinquetur ergo nibil de Deo, & rebus aliis uniuscè pradicari.

Maiorem huius argumenti negant Scotus in 1. dift. 3. q. 3. & dift. 8. q. 2. Suar. disputat. 32. Metaph. sect. 2.nu. 10. & alij Moderni allerentes quod quamuis ens verè esset vniuocum; non tamen esset genus; quia includitur in vlrimis differentiis, quod repugnat ra-tions generis: neque aliud ex quinque esset prædicabilibus, ve de se pater. F Et ided sic breuiter probabaturiqaia omne nomen vniuocum significat rationem simpliciter vnam in inferioribus ve patet ex definitione vniuocorum. Ergo talis ratio actu non includit inferiotajaliàs simul esset simpliciter vna, & simpliciter plures, quod omninò repugnat. Ergo simpliciter abstrahit ab vniuscuiusque ratione, & solum in potentia continet illa Sed omnis potentia respicit suum pro, prium actum: ergo ratio sic abstracta respicit sua in-, feriora: ergo est ustura vna relata ad plura inferiora, seu vna in multis : ergo vniuersalis : ergo vel genus vel species vel differentia, &c. aliàs divisio vniversalis in quinque prædicabilia non esset adæquata, quod suprà disp.4. n. 47. ostendemus esse falsum Videatur Ferrrar loco citato, qui optime expendit rationem adductam D. Thomæ.

19 Ex quo intelliges: quam fruola sit ratio contratiorum, qui concedentes ens esse conceptum quendam abstractum, & vniuocum, contrahibileme que per varios modos constitutivas Dei, & creaturarum; substantiæ, & accidentis; negant tamen esse genus: quia deficit illi proprietas generis scilicet non includi in différentiis. Sieur quia concederer equum esse animal rationale, ineptè negaret esse hominem, . quia deficit risbilitas. Repugnat enim quòd alicui conueniat essentia, & quòd non conueniat propria passio: vel contra, quòd de aliquo negetur pro pria passio, & quod negetur essentia. Sed essentia generis est esse naturam essentialiter Perfectibilem , habentem rationem potentiæ respectu illorum per quæ contrahitur. Et hoc oritur tanquam passio,quod non includatur in differentis: quia potentia est extra actum, & actus extra potentiam. Ergo cum aduersarij concedant ens importare rationem quandam pracisam essentialiter contrahibilem per varios modos, habentémque rationem potentie respectu corum, concedere etiam tenetur non includi in illis; vel si hoc inficiantur, oporter etiam, vt negent elle rationem abstractam, contrahibilem. Videatur Ferrar.loco citato.

20 Secunda conclusio, Ensnon est vniuocum respectu substantiæ, & accidentis Ita docet Arist. vbicumque de hac materia tractat. 4. Metaph. cap. 1. lib.7. cap. 1. & 4. lib.11. cap. 2. & 1. Ethicor. cap. 6. Vbi etiam D. Thom. & cap. 2. de ente & essentia. Quem sequentur concorditet Thomistæ, Capreol. Caiet. Ectrar. Deza, Niger, Iabel. Soncin. Soto, & alij plutes, quos resert & sequitur Mashic sect. 1. quæst. 2. & communiter Doctores.

Hanc conclusionem probat etiam tertia ratio pro prima conclusione sacta: si enim ens respectu substan



## Disput. XI. de divisione Entis, Quæst. II. 181

subRantia, & accidentis esfet vniuocum; cum non effet species, d'fferentia, proprium, aut accidens, esser necessariò genus quod tamen est falsum : cum ens sit de essentia differentiarum, quòd repugnat generi, vt vidimus disp.n.41. Ergo ens non est vniuocum respectu substantia, & accidentiis

Secundò probatur: quia omne accidens definitur per substantiam; vt docet Atisto. 7. Metaph. cap. 1. & non explicuimus suprà disputat 3. nu. 21. Ergo ens non potest esse vninocum verique. Probatur consequentia: quia vni uocata aqualiter participant rationem vniuocum & per contequés ab sque dependentia vnius ab alio. Hoc autem non potest inueniri in ente; si accidens definitur per substantiam, ve de se con-

ftat: ergo,&c.

21 Hanc etiam rationem labefactere constur Suarez-vbi supra num.7.quia destruit conceptum communem entis. Et ita respondet, quòd licet accidens, quatenus est accidens definiatur per substantiam : non tamen qua ratione est ens, Quia accidens, præcisè quatenus accidens dicit habitudinem ab substan. tiam: non verò quatenus est ens; sed potiùs substantia, & accidens in quantum entia habent vnam & eandem definitionem. Et ita provt sic vnum non de-

finitut pet aliud.

Czterum hzc solutio, & doctrina omnino falsaest: & planè destruit analogiam attributionis, in qua secunda ana logara, non solum secundum suas proprias rationes sed etiam secundum rationem analogam, dependent à primo, & definiuntur per illud, vt suprà vidimus. Repugnat etiam Aristoteli 7. Metaph. cap. 1. vbi docet accidentia ideò dici entia quia sunt entis entia; hæc quidem quantitates, illa verò qualitates, &c. Et inde infert accidentia in concreto esse magis entia, quam in abstracto: quia significata in concreto connotant substantiam, à qua accipiunt rationem entis, Vbi Commentator.comm. 3. addit, quod sedens, & stans non dicuntur entia sine substantia Repugnar ctiam D. Thom. qui 1. Perihermenias 1e&.8.& alibi sapè expresse affi mat interaccidens, & substantiam elle prioritatem, & dependentiam, non solum secundum propras rationes, sed etiam in ipla ratione communi entis: ergo non solum ratio præcisa accidentis, sed ipsa etiam ratio entis quæ est in accidentibus, participatur dependenter à substantia.& ex consequenti accidentia, non solum in quantum acidentia, sed etiam in quantum entia, definiuntur per substantiam.

Tandem di Sta solutio repugnat ipsi suarez, qui ponens in ente respectu substantiæ, & accidentis conceptum communem, asserit ibidem numer. 15. illum non esse vniuocam, sed analogum ex eo, quòd iple conceptus præcifus entis ex le postular descendere inæqualiter ad substantiam, & accidens, & cum subordinatione secundum priùs & posterius; ita quod ipla atio entis descendenda ad accidens mediasubstantia Ergo non præcisè rationem accidentis, sed ipsam etiam rationem entis participat accidens cum subordinatione, & dependéria à substantia: & per consequens non solum secundum quod accidens, sed etiam in quantum ens definitur per substantiam. Videantur Caietan. cap. 1. de ente, & essentia quæst. 3. Ferrar. 1. contra gentes cap. 31. g Plures rationes, alia quibus Thomista probant hanc conclusionem, impugnat. Suat. loco. citato Quas tamen expendemus infrà cum de conceptu entis dis-

22 Ad argumenta respondetur, Ad primum respondeter D. Thom.qu.7.de potentia art.7.ad t. part qu. 1 3. art. 5. ad 3. rationem illam , & dictum Arift. procedere de mensura, cui mensuratum potest cozquari, vel commensuralis. Talis autem non est Deus, cum in infinitum excedat creaturas. Itaque ioxta hanc doctrinam duplex est mensura alia commensurabilis, seu proportionata; alia incommensurabilis, & excedens. prima debet esse eiusdem rationis, seu homo genera non verò secunda. Deus autem non dicitur menlura creaturarum in primo, sed secundo mo-

Dtces distinctionem hanc videri voluntatiam quia de ratione mensuræ est, quod si e commensurabilis, & proportionata mensurato vt ipsum nomen indicat: quomodo enim potest aliquid per aliquam regulam mensurari; nisi illis commensurerur, & cozquetur; Ergo voluntarie ponitur mensura, quæ sit incommen-

furabilis mensurato.

Respondetur nomen mensuræ primò impositum esse ad significandum d, per quod certificamur de quantitate alicuius rei. Et ideò ratio mensuræ propriè inuenitur in quantitatibus : inter quas quia semper est mutua proportio, ideò quantitas mensurans, & mensurata semper commensurantur, & coæquantur inter se. Et in hoc tigore, & proprietate nihil habet rationem mensuræ extra prædicamentum quantitatis. Inde tamen nomen mensuræ translatum est ad res omnes, quibus quomodolibet certificamus de aliis, licet in se ipsis improportionate sint. Et hoc modo Deus dicitur mensura creaturarum: quia cum sit fons, & origo totius perfectionis,& ex maiori, vel minori participatione ipsius certificamur de persectione, vel impersectione creaturarum.

23 Ad secundum responderur distinguendo antecedens; si enim sensus sit nihil cognosci, nisi per speciem eiuldem rationis in repræsentando, concedendum est: negandum verò, si contendat debere esse einsdem rationis in essendo imò vt benè aduertit. D. Th. loco citato de potentia ad quintum, quando species intelligibilis eminentius, & nobilius esse habet; tanto ex ea relinquitur perfectior cognitio, ve cernimus in speciebus inditis Angelorum. Er ided cognitio Dei, est excellentissima : quia essentia sua, per quam cognoscit, est supereminens species, seu

idea rerum creatarum.

Ad tertium concesso accidenti: neganda est consequentia. Ad cuius probationem respondetut, quòd licet ens non habeat conceptum communem simpliciter vnum, & przcisum ab inferioribus; adhuc potest esse medium demonstationis: quia ad hoc sufficit identitas proportionalis, quam habent in ente infectiora eius: ratio est, quia ve aliquid sie medium demonstrationis; sufficit posse integrè coniungi cum extremitatibus. & distribui vnica distributione pro omnibus inferioribus: ad quod satis proportionalis conucnientia corum. Nam co ipso quod aliquid sequitur ad rationem vnius, vt proportionabiliter se habet ad aliud.idem etjam sequirur proportionabiliter ad rationem alterius. V. G.si ex immaterialitate animæ rationalis sequitur esse spiritualem, proportionabiliter in Deo ex immeteriale ipsius sequetur eius spiritualitas, absque co quod detur aliqua ratio immaterialitatis simplicitur vna in il is. De quo redibit sermo infrà q.5. Videatur tamen Caiet. de nominum analogia cap. 10.

Ex dictis infertur ens respectu quorumcumque consideretur non posse esse vniuocum: quia includitut in differentiis illorum, & consequenter neque habere

conceptum communem, vt infiz constabit,

QVÆST

## 182 Disput. XI. dediuisione Entis, Quast. III.

#### QVÆSTIO III.

QVA ANALOGIA ENS SIT ANALOgum respectu suorum infereorum.

Supposto quòd ens, neque est pure equivocum, neque vniuocum, necessariò sequitur à sufficienti enumeratione, illud esse analogum. Et ideò solum restat difficultas, quo genere analogiæ dicatur analogum: an schicet sola attributione, vel sola proportio-

nalitate, vel vtraque simul.

124. Et in primis de ente respectu entis realis, & rationis certum est esse analogum attributionis. Hoc enim definitur per illudissicque depender; vt ab ipso participet totum sum este : ergo verè illi attribuitur, & per ordinem ad ipsum denominatur ens. Vtrum autem sit etiam analogum proportionalitatis propriæ, dubium potest esse. In quo illi, qui afferunt ens rationis conlistere in denominatione extrinseca, consequenter negant ibi esse propriam proportionalitatem, sed tantum meraphoricam. In sententia verò asserente ens rationis consistere in quodam esse fico quod ad modum formæ intrinlece denominat res, quam suprà disp. 2. numer, 10. sequuti sumu's: consequenter afferendum est, ens respectu entis realis, & rationis verè esse analogum proportionalitatis propriæ. Ratio est manifesta : quia, cum ratio entis sit vniuersalissima, quidquid non habet illam inttinsece, intrinsece est nihil. Quod iuxta hanc sententiam assirmati non potest de ente rationis : cui intrinsecum eft illud effe fictum, in quo consistie. Ergo æqualem proportionem habet cum ente rea'i in hoc, quòd sicut ens reale se habet ad suum esse reale; ita ens rationis ad luum elle fictum; & ex conlequenti ens respectu illorum erit analogum proportionalitatis propriz. Quare solum restat disficultas de aliis duabus divisionibus.

25. Prima sententia absolutènegat ens esse analogum proportionalitatis proprize, tam respectu Dei, & creaturarum, quam respectu substantize, & accidentis, solam analogiam attributionis verobique constituens. Ita Suar. disp. 28. Metaph. sect. 3. num. 11. & disput. 32. sect. 2. num. 12. Tet probat primò: quia nomen analogum proportionalitatis non significat analogata vnica impositione: sed pluribus: at hoc non habet ens; neque respectu Dei, & creaturarum: neque respectu substantize, & accidentis, ergo non est analogum proportionalitati, respectu illorum.

Secundo:quia omnis vera analogia proportionalitatis includit aliquid metaphoræ, & improprietatis, sicut ridere dicitur de prato per translationem metaphoricam: sed ens respectu Dei, & creaturatum, aut substantiæ, & accidentis nihil metaphoræ, seu improprietatis, includit: ergo, &c. Probatur maior: quia aliàs vera analogia proportionalitatis posset esse inter vniuocata; siquidem inter illa reperitur vera proportionalitas absque metaphora, vt patet in numeris.

16 Secunda sententia assistmat ens respectu Dei, & creaturarum solum esse analogum proportionalitatis propriæ: respectu verò substantiæ, & accidentis habere vtramque analogiam. Ita Caiet. cap. 2. de ente, & essentia, q. 3. concl 2. & videtur expresse sententia D. Thom. q. 2 de veritate, art. 1. I Probaturque ratione, quam ibi insinuat Sanctus Doctor Quia proportio, & non proportionalitas importat determinatum excessum inter res, inter quas inventur. Cuius signum manisestum est, quòd non est aqualis proportio inter vium, & duo: & inter vium, & tia; & inter vium, & quatuor: sed quanto magis

numerus elongaturab vnitate, tantò minus proportionatur illi & per consequenssi in infinitum elongatur desiceret omnino proportio: quod non contingit in proportionalitate, vt supra num. 10. explicuimus. Cum ergo inter Deum, & creaturas non sit
determinatus excessus, sed infinitus, planè videtur
sequi, nullam posse ibi proportionem, sed tantum proportionalitatem. Ac proindè inter Deum,
& creaturas non erit analogia attributionis; sed tan-

tum proportionalitatis proptiz.

27. Prima conclusio. Ens respectu Dei, & creaturatum, non solumest analogum proportionalitatis, sed etiam attributionis. Hac est communis inter Thomissas, vt testatur Araux. 4. Methap. q. 3. art. 3. Pro qua videri possunt Zanard. ibidem. q. 1. Nazar. 1. part. q. 13. art. 5. conclus. 9. Mas. hîc sect. 1. q. 4. concl. 2. & alij. prima pars conclusionis satis ex se patet tum : quia inter Deum, & creaturas veré est similitudo proportionalis: qua non minuitur per quamcumque distantiam, vt ex Thom. vidimus loco citato: tum entia quia ratio entis soi maliter, & intrinsecè repetiturin creatura, vt per se constat sed id non conuenit enti, quatenus est analogum attributionis; vt suprà disput. 10. num. 30. ostensum est ergo quatenus est analogum proportionalitatis.

Secunda etiam pars conclusionis est procul dubio D.Th.1,p.q.13, art.6. & q.7. de potentia art.7. vbi negans inter Deum, & creaturas analogiam multorum ad unum: seu duorum ad aliquod tertium, expresse concedit analogiam unius ad alterum, seu unius ad unum: qui modus analogiæ petinet ad analogiam attributionis, vt vidimus disput. citata num. 11. & docent communiter Doctores. Probatur breviter rationes quia Deus dicitur ens per essentiam, creaturæ autem dicuntur entia per participationem, & ab entitate Dei, possunt extrinsecè denominari entia, inquantum sunt vestigia Dei, & oidinantur in illure sergo ens est analogum attributionis respectu illorum,

18 Secunda conclusio. Ens etiam est analogumattributionis, & proportionalitatis respectu subfiantiæ, & accidentis. Vtraque pars conclusionis est communis inter Thomist, De quo vltra prædictos, videri posset Caier, vbi suprà conclus. 1. Ferr. 1. contra gentes c. 34 Flandria 4. Metaph. quæst. 2. artic. 4. & alij Primam do ent Aristor & Diu. Thom 4. Metaph. lect. 1. lib. 6. lect. 1. lib. 11. lect. 3. & alibi sæpè. Breuiterque probatur quia accidens in ratione entis dependet essentialiter à substantia, & per illam definitur, est que esse chus non adæquans virtutem agentis: & taudem ad ipsam tanquam ad sinem ordinatur: ergo ens respectu substantiæ, & accidentis, est analogum attribut. onis.

Confirmatur quia substantia dicitur ens quasi habens esse, accidentia verò denominantur entia: quia sunt cius vel dispositiones, vel mensuræ, vel passiones, &c. Ergo ens significat tationem, quæ est eadem secundum terminum, diuersa verò secundum diuersas habitudines ad illum, quæ est definitio analogiæ

attributionis.

Secundam eriam partem conclusionis docet cum Aristot. Div. Thom. 12. Metaph. lect. 4. primo dist. 19. q. s. art. 2. ad 1.& 3. distinct. 1. q. 1. artic. 2. Breviterque probatur: qu. a. r. atio entis non inuenitur extrinsce in accidenti secundum omnem considerationem; alias accidenti secundum omnem considerationem; alias accidens à parte rei esset nihil, neque, posset ens esse medium demonstrationis: ergo secundum aliquam considerationem accidens habet veram, & intrinscam entitatem, secundum quam posse attendi in illo vera, & propria proportionalitas respectu substantia. Cumque talem entitatem non importet ens ratione analogia attributionis, ve.

suprà ostensum est planum sie id habere rationem

analogiæ proportionalitatis propriæ.

29 Ad argumenta responderur. Ad primum primæ sententiæ dicimus antecedens esse verum de analogo proportionalitatis metaphoricæ, non verò de analogo prortionalitatis propriæ. Neque hoc indiget maioriexplicatione.

Ad secundum negatur antecedens. Cuius probatio peccat non distinguens inter rationes communes, secundum quas attenditur vniuocatio, & rationes proprias, secundum quas attenditur proportionalitas, vt magis explicuimus suprà disp. 10. num. 25.

& 37.

Ad locum D. Thome & frationem inde desumptam pro secunda sententia respondetur ex doctrina ciusdem Angel.doch. suprà num. 22. adducha quòd sicut ratio mensuræ, ita etiam proportio potest sumi dupliciter. Primo proprie, & in rigore, ve est passio quantitatis: & hoc modo requirit determinatum excessum quia est certa habitudo duarum quantitaeum definiunt Mathematici. Et à proportione in hoc sensu negat D. Th. posse desumi analogiam attributionis inter Deum, & creaturas, ve pater ex ratione quam ibi adducit. Secundo modo potest latiùs sumi proportio, ve extenditur ad qualcumque res inter quas inuenitur dependentia in aliquo genere caulæ; vel quia vna definitur per aliam; vel quia ab illa recipit esse; vel quia ad cam, vead finem ordinatur, aut alio simili modo. Et hoc modo verè est inter Deum & creaturas analogia proportionis ab une vel ad unum: siquidem omnes creaturæ ab vno Deo procedunt, & ad vnum Deum ordinantur. Sicque concedit hanc analogiam D. Tho. locis citatis in prima conclusione.

30. Sed obiicis quia non nomen proportionis, quando à quantitatibus transfertur ad res al às, non omainò remouetur à lua fignificatione, sed alienatur : ergo determinatus excessus, secundum quem attenditur proportio propriè dista înrer quantitates, debet aliquo modo manere, quando proportio transfertur ad res alias. Et per consequens doctrina tradita non

e ft fufficiens

Respondetur concedendo antecedens, & negando consequentiam. Ratioest: quia id ratione cuius formaliter & per se primò loquendo, nomen proportionis transfertur à quantitatibus ad aliàs res, non est determinatus excessus, sed ratio mensuræ. Quia tamen vna quantitas non est mensura alterius, nisi habeant inter se determinatum excessum; & similiter vna tes finita respectu alterius: ideò ibi rationem mensuræ semper comitatur determinatus excessus. Si verò contingat aliquam tem habere rationem mensuræ respectu aliarum, quas infinite excedat : runc pon deficiet omnind proportio : etiamsi omnind deficiat terminatus excellus: quia non deficit tatio mensuræ supra quam proportio fundatur. Et fioc modo inter Deum, & creaturas, etiams non sit determinatus excessus, est tamen proportio sufficiens ad analogiam attributionis.

genera nominum, quæ de Deo, & creaturis dicuntur, comprehendatur, observandum est, quatuor esse genera nominum. Alia enim significant persectionem infinitam, & illimitatam, vt omnipotens, aternus, & c. Et hæc sunt Dei proptia, neque creaturis attribuuntur. Alia signisicant impersectionem, & desectum, vt sinitum, temporale, & similia: & hæc sunt proptia creaturatum, neque Deo possunt attribui. Alia signisicant quidem persectionem, sed sinitam & limitatam, vt seo, petra, & c. & hæc propriè de creaturis prædicantur: de Deo autem impropriè, & per

metaphoram. Alia tandem signissicant in suo conceptu perseccionem absolute, non determinando quòd sit sinita, vel infinita vt ens, sapiens, insus; & hæc propriè de Deo, & creaturis prædicantur. Adhuc tamen in eis potest considerari, vel res signissicata, vel modus signissicandi. Si rem signissicatam attendamus: per prius dicuntur de Deo quàm de creaturis: econtrà verò si modus signissicandi præcipuè attendatur: quia hunc semper comitatur in nomibus aliqua impersectio. Videatur Diu. Thom. 1. part. quæssio, 13. artil. 6.

32 Tandem inquires: in quo genere causæ fiat analogia attributionis, quæ cst inter Deum, &

creaturas; substantiam, & accidens.

Ad quod breuiter respondetur creaturas dependere à Deo in genete cause finalis, efficientis, & exemplaris, vt notat benè Caiet. 1. p. quæst. 12. atti. 6. &
ideò in hoc triplici genere cause fieri analogiam, quæ
est inter Deum, & creaturas. Accidens etiam depender
à substantia in genere cause finalis, esticientis, & materialis, vt probat D. Th. 1. part. quæst. 77. attic. 7. &
adeò iuxta hoc triplex genus cause causatur inter illa
analogia attributionis: quamuis ad eam frequentiùs attendatur dependentia in genere cause materialis, vt
ex commentare notauit Caiet. loco citato: quia nomen ens videtur magis significare istam dependentiam.

#### Q V Æ S T I O V

#### Vsrum ens sit transcedens respectu suorum inferiorum.

Ranscendens appellatur id, quod ita est de essentia rerum, vt nihil in eis inveniatur, de quo formaliter non prædicetur, in eiulque ratione non imbibatur:ad distinctionem vniuoci, quod licet sie de essentia suorum infetiorum; in eis tamen est aliquid, nempè differentia, de qua formaliter prædicatur, ve patet in animali, quod quamuis fit de effentia hominis; non tamen est de essentia rationalis, ve diximus suprà disput.7.num.41. At verò prædicatum transcedens, ita est de essentia inferiorum, ve etiam imbibatur essentialiter in vltimis corum differentiis, seu modis constitutiuis. Quomodo sex transcendentia communiter numeratur à Doctoribus præcipuè à Diu. Thomiquide veritate artic. 1 opulc. 42. c. 2. & alibi sape.scilicet ens, res, vnum, aliquid, verum, & bonum. Ex quibus ens habet rationem essentiæ: quia est id, quod primo apprehenditur de quacumque re:alia verò rationem passionis, quia supponunt, & consequentur ens. Quia ergo aliqui negant transcedentiam entis, & passionem einstideò breuiter examinanda est. Quidquid autem de ente dichim fuerit proportionabiliter applicari porest suis passionibus, Propteredenim in titulo solum inquirimus de ente, an sit transcendens.

34 Partem negatiuam defendit Scotus in primo diflinct.3, q. 3. contendens ens formaliteenon includi in vlumis differétiis rerum; neque in modis constitutiuis prædicamentorum; ac proinde so um prædicari de illis idétice, eo modo, quo genus prædicarur de differétiis. Probatur primò hæc sententia: quia si vlumæ differentiæ hominis, & equi, aut modi constitutiui quantitatis & qualitatis includerent in se rationem entis necessario convenirent in ente: ergo vr interse different; indigerent differentiis: nam quæ conueniunt, differentiis differentiæ includant etiam ens, convenient similiter in ente, & indigebunt differétiis aliis, per quas differant: ergo vel dandus est processus

## Disp.X I. de diuisione entis, Quæst IV.

in infinitum, vel dicendum differentias non conuenire in ente,& per consequens non includere illud.

Secundo: quia sicut compositum reale conflatur ex actu, & potentia reali; ita compositum, quod format intellectus ex diversis gradibus, componitor ex gradu potentiali, seu determinabili, & ex gradu actuali, seu determinante. Ergo sicut resolutio compositi realis non sistit, vsque dum perueniatur ad simpliciter simplicia, scilicer ad potentiam, quæ nihil includat actus & ad actum, qui nihil includat potentiæ: ita in resolutione compositi rationis deuiniendum est ad gradus simpliciter simplices scilicet omninò potentialem, & omninò actualem, quorom vous nihil includat alterius. Tales autem sum conceptus entis & vltimæ differentiæ : ergo neque ens includit differentias, neque differentiz includunt ens. Alias rationes pro hac sententia adducit Soncin.

4. Metaph.q. 19-35. Pro solutione difficultatis, & intelligentia eorum, que posteà dicenda sunt, explicate oportet, quid lignificerens: propriè enim definiti non potest cum fir res vniuersalissima, supra quam nihil est assignabile, per quod definiatur. Illud tamen vicumque explicat D. Th. opusc. 42. cap. 1. dicens, Ens est, cuius actus est effe. Vel,ve ait quoliber. 2. & quæft. 2. areicul.3. Ens est id, cui composit esse. Que quali descriprio licet extendi posset ad omnia, propriè tamen loquendo lolum conuenit enti reali creato. Non enim ens rationis dicitur ens, quali habeat elle, seu existentiam, sed quia de illo format intellectus propositiones, vt eisdem locis notat ex Atistot. D. Thom. Neque similiter Deus dicitur ens, quasi habeat esse, si in rigore loquamur, hæc enim phrasi denotatur distinctio inter rem, que habet elle, & ipsum esse habitum. Quod tamen nullo modo repetitur in Deo, in quo nulla est compositio ex actu, & potentia, neque esse eius est receptum in aliqua essentia. Et ideò, vt ex Diony sio & Damasceno notar Diu. Thom. opusc.citato, & explicat laté Picus Mirandulanus de ente, & vno, cap.3. & 4. veriùs dicitur Deum esse super omne ens, quam esse ens, quia scilicer non habet esse, sed essentialiter est ipsum esse simplicissimum, purissimum,& per se subsistens. Propter quod etiam, vt ex codem Dionysio probat Angel. Doctor. dist. 8. quæit. 2. artic. 3.& 1.p. quæit. 13. art. 11.qui eft, seu esse est propriissimum interomnia divina nomina,iuxta illud Exodi 3. Ego sum, qui sum, &c.qui est, misit me ad vos. Vbi Septuaginta transtulerunt, 'ego eigi 'o on ego imi hoon, id est, ego sum ipsum ens, seu ipsum esse, Quod idem significat nomen illud inessabile tetragrammaton lehona, quod Iudzi pronuntiate non audebant, eo quòd ab ipsis haberetur sacratissimum, vepote nomen Dei primarium, & essentiale. radix que aliorum omnium nominum. Deducitur enim à radice baia. Que idem valer, ac est. De quo videri potest inter alios Cornelius Cornelij,

Exod. 6.vers.6.30. Sicut ergo, si daretur Albedo in se subsistens, & separata, non diceretur habere albedinem, sed esset ipsa albedo per essentiam, & in genere albedinis infinita, à qua consequenter esse album derivatetur ad omnia alba:ita Deus, qui est ipsum esse subsistens, non dicitur propriè habere esse, sed est ipsum esse per essentiam, & in genere entis infinitum, à quo consequenter deriuatur elle ad omnes creaturas, quæ propterea dicuntur entia per participationem, veréque recipiunt esse ab ipso ente per essentiam. Vnde ineis iplum este non est actus purus, & impermixtus sed verè limitarus, & receptus in essentia, que est eius potentia, & ideò realiter distinguuntur, vt aliquando oftendemus.

36. Iuxta quam doctrinam, vniuersalissima compolitio, que in creaturis innenitur, fit ex vniuerfalissimo actu, qui est existentia seu effe,& ex vniuer- . salissima potentia, quæ est effentia, seu ens. Diftinguntur autem à Diu. Thom. opusculo citato ens, & esentia, sicut quod, & quo, quemadmodum viuens, & vita, ilicut enim vita, est id quo viuens viuit : ita essentia est id quo ens est. Ex quo iam plana remanet descriptio suprà sex Diu. Tom. adduca. Ens enim proprie fignificat id, quod est, seu id, cuius actus est esse, seu id, cui competir esse, non verò ipsum esse. Et hoc modo est prædicatum essentiale omnium rerum: quia 'potentia, seu aptitudo ad esse est intrinseca, & essentialis cuiliber creaturæ, Si verò nomen entis sumatur, non pro potentia ad esse, sed pro ipso esse, seu existere: sic de solo Deo prædicatur essentialiter, ve optime explicat D. Thomas quodlibito 2. qu. 2. artic. 3. vbi iuxta hunc sensum docet ex mente Commentatoris, hanc propositionem, Sorses est, esse accidentalem: quia cum esse in creaturis, st ab alio participatum, & receptum; necessariò debet esle extra essentiam, que co sensu quod est eterne.est ctiam independens,& nullo recepta,

37. Ex quibus, iam duæ formantur, entis acceptiones. Primà enim sumitur, ve significat potentiam iilam, cuius actus elle. Sicque solet appellari ens nominaliter: quia in tali significatione quasi non exer-

cetur ipsum esse, sed solum connotatur.

Secundo sumitur ens, vt includit ipsum esse, & valet ibidem; quod existens. Sicque solet appellari ens participaliter : quia tunc exercetur iplum effe, & non solum connotatur iuxta distinctionem nominis, & participij, quam explicuimus lib. 2. Institut. cap. 1. Videatur Ferr. contra Gentes, c. 25. qui breuiter explicat, quid sit ens nominaliter, & participaliter, dicens ens esse nomen concretum, quod potest duas formas significare, scilicet, essentiam, & existentiam Quando ergo ens pro formali significat essentiam.dicitur ens nominaliter; quando verò pro formali significat existentiam, dicitut ens participaliter.

38. Dicendum est ergo primò. Ens nominaliter sumptum verè esse transcendens repectu suorum inferiorum. Ita D. Thomas 1. parte qu. 1 3. artic. 5. & 1. contra Gentes c. 25. Ferrat. ibidem, Sonci. 4. Metaph. qu.19. & communiter Doctores quorum plures refert, & sequitur Suar disp. 2. Metaph. sectione 5.

Probatur primò conclusio ex Arist. 3. Metap. text. 12. vbi ens non esse genus probat hac ratione. Nullum genus prædicatur de differentiis : ens prædicatur de differentiis: ergo ens non est genus. Quærir ergo optimeà Scoto Socinas: an maiorem intelligat Arist. de prædicatione formali, an de identica. Si secundum ergo maior est fals: nam genus in sensu identico prædicatur de differentiis, cum non distinguatur ab illis. Vt ergo maior sit vera, debet intelligi de prædicatione formali. Ergo in eodem sensu procedie minor ne varietur suppositio: & per consequens ex sententia Arist.ens prædicatur formaliter de differentiis, & transcendit illas.

Secundò, quia ens, & nihil opponuntur contradi-&oria, sicut aliquid, & nihil consequenter interilla nullum datur medium:ergo quidquid non est essentialiter ens,est omnino nihil: sed differentiæ non sunt omnino nihil vt per se constat : ergo includunt essentialiter ens.

Confirmatur quia omne objectum intellectus est essentialiter ens: sed differentia sunt obiectumintellectus, cum possitillas cognoscere: ergo sunt essentialiter ens. Quærationes procedunt de ente nominaliter sumpto: sic enim est de essentia disferentiarum, vt patet.

39 Dicen



## Disp.X I. de divisione Entis, Quæst IV. 185

39 Dicendum est secundò ens participialiter sumprum non includi essentialiter in vitimis disserentiis suorum inferiorum, & consequenter non esse transcendens, prædicatur tamen de illis accidentaliter, & denominatiue. Hæc etiam conclusio satis ex dictis constat breuiter tamen probætur: quia ens participialiter sumptum significat pro formali ipsum esse, seu existentia, sed hæc non includitur essentialiter in vitimis differétiis: ergo neque ens participialiter suprum.

Probatur minor quia esse, seu existentia non est de essentia alicuius creatura, siquidem conuenit ei per causam essicientem, & est quid receptum in ipsa essentia: ergo non includitur essentialiter in vltimis differentis creaturatum. Pradicatur tamen aecidentaliter de illis: quia sicut hac est pradicatio denominatiua bomo est, seu homo est existens; ita etiam hac, rationale est, seu rationale est existens, Videatur D. Tho quod lib. 2. citato.

40 Ad argumenta Scoti videant quid respondere possint Auctores asserentes ens vere habere vnum conceptum communem, & præcilum: contra hos enim procul dubio convincunt ens non esse transcendens. Quem conceptum quia concessit Scotus, satis consequentet asseruit ens esse vniuocum, & non transcendere rerum differentias. Caterum in nostra sententia, nullam vim habent eius argumenta. Vnde ad primum respondetur differentias, propriè loquendo, non convenire in ente; quali ens sit aliquid vnum, in quo conformentur: quod necessarium est ad propriam conuenientiam de qua loquitur Arist-loco ibi citato. Connenire enim propriè est plura simul in vhum venire, ac proinde vbi non est aliquid vnum non possunt duo conuenire. Quia ergo ens non dicit aliquem vnum gradum, in illo disserentiz, propriè loquendo non conueniunt; sed sunt primo diversa, & se totis different & ex consequentia non indigent aliis differentiis, per quas distinguantur. Dicitur autem differentias, vel prædicamenta conuenire in ente non proprie, & simpliciter; sed secundum quid, Exproportionabiliter, vt fæpe explicuimus, & con-

fta bit amplius quæft. sequenti. Ad secundum responsproportionem illam, & paritatem, quam continet primum enthymema, si recte intelligatur, verissimam esses sed minorem subsumptam in rigore esse falsam. Non enim ens est gradus verè vnus, in quem compositum Metaphysicum po-Mit resolui, tanquam in aliquam vnam potentiam, sicut compositum physicum resoluitur in potentiam verè vnam; sed in vnoquoque prædicamento compositum. Metaphylicum resoluitur, ranquam in primam potentiam, id genus supremum illius prædicamenti. Ideò enim prædicamenta dicuntur prima genera: quia ibi, proprie loquendo, sistic resolutio: cum sint conceptus omnino simplices; & consequenter irresolubiles in alios simpliciores Dicimus tamen frequenter suprema genera quali componi ex gradu entis, & modo constitutivo vniuscuiusque, & in eos posse resolui:norquia verè habeant in se plures gradus ant conceptus obiectivos, ex quibus componantur: sed vel quia res simplices apprehendere non possumus absque aliqua compositione: vel quia ens quodammodo, & secundum quid saltemex modo significandi, distinguitur & abstrahit à generibus supremis,vt de analogis expliculmus fup.difp.10.n.42.

41 ¶ Ex dictis facile soluitur quæstio quam nouiter mouent aliqui Moderni: an scilicet analogia entis causetur per dependentiam, vel per transcendentiam quam ex Thomistis nullus, quem viderimus, stactat: quia semel statura generali doctrina supra tradita de analogia, supernacanea est. Dicimus ergo analogiam attributionis, quam habet ens respectu suorum inferiorum causati per dependentiam, & non per transcendentiam.

In illa enim, 2. analogata suscipiunt denominationem à primo, & per ordinem ad istud constituuntur quod formaliter loquendo non prouenit à transcendentia entis sed ex eo quod primò, & per se significat vnum; alia verò non nisi per respectum; & habitudinem ad istudin quo consistit dependentia.

De analogia verò proportionalitatis propriz, quan habet ens è contra dicendum est, formaliter loquendo, non causari dependentiam: propter rationem sup. disp. 10 n. 28. & 43. adiluctam. Causarut tamen per transcendentiam. Et ratio est quia prædicamenta, aut alia inferiora enris, que immediate significantur per illud, vt est analogum proportionalitatis propriæ provt fic, sunt primo diversa, & se totis differunt propter quod talis proportionalitas attenditur inter illa secundum se tota, & non pracise ratione differentiarum; sed transcendentia est causa. quod inferiora entis fint primo diversa, & quod inter illa secundum se tota attendatur proportionalitas, ve de se constat: Ergo ipsa est causa talis analogiæ proportionalitatis. Posset quidem, dato quod ens non eslet transcendens, sed vniuocum attendi inter inferiora eius rarione differentiarum propria proportionalitas, sicut interinumeros, aut alias res vniuocas attendi posse diximus loco citato nu. 26. Sed illa distincta effet ab ea, quam de facto habent inferiora eius, & quam iplum nomen importat. Er ideo hæc necessario supponit transcendentia, & fundatur in illa,ve expliplicatum est.

### QVÆSTIO V.

Urrum ens dicat unum conceptum communem, & pracisum à suis inferioribus.

PRo tituli intelligentia recolenda sunt, qua diximus disput. 3. n. 4. vbi distinximus duplicem conceptum, alium formalem qui est ipse actus in tellectus, & alium obiectium, qui est gradus illè, seu persectioque cognoscitut per coceptu formale De vetroque ergo procedit difficultas: & ita duo inquirimus.

Frimum est:an enti correspondeat in intellectu vnus conceptus formalis distinctus à conceptibus formalibus inferiorum. Et loquimur de conceptu formali vltimato, quo scilicet cognoscimus res significatas per voces, nam de non vltimo (quo scilicet percipimus ipsas voces: certum est esse vnum: cum nomen sit vnum)

Secundum est: an ex parte obiecti ens significet aliquem gradum seu persectionem distinctam à gradibus, seu persectionibus, quas significant inseriora eius, ita ve sicut hoc nomen, animal, non significat immediate hominem, & equum, sed gradum sentiendi: ita nomen entis, non significet immediate substantiam, & accidens, vel Deum & creaturas, sed gradum illum, seu persectionem ipsis communem. loquimur autem de ente, secundum quod est analogum proportionalitatis. Nam formaliter ve est analogum attributionis, satis constat ex dictis suprà disputatione 20, num. 30. & 42, non posse habere vnum conceptum praccisum; cum prove sic non dissinguatur à primo analogato, neque reperiatur intrinsece in omnibus.

43 Igitur circa primam partem quæstionis Aureor, in primo distinct. 2. q.1. & alij absolute negant, enti correspondere vnum conceptum formalem. Econtra verò Soncin. 4. Metaph. q. 2. & alij illum abfolute concedunt. Sed opus est distinct, qua vuntur

## Disput. IX. de diuisione Entis, Quæst. IV.

Caiet.Fer.& alij Thomistæ infrà citandi.

Pro cuius intelligentia sciendum est, quòd conceptus mentalis potest esse duplex, alius perfectus, eu explicitus, aut distinctus; & alius imperfectus, seu Implicitus, a ut confulus.

Conceptum persedum, seu explicitum in præsentiappellamus actum illum intellectus, qui repræsentat plura secundum aliquam vnam rationem, seu igradum, ita ve immediaté, & distincte repræsentet talem gradum, seu perfectionem, que in illis inuenitur. Et conceptus iste, non solum entitatiue, sed etiam formalitet in ratione imaginis, & simpliciter vnus; cum res repræsentata fit simpliciter vna. Conceptum verò imperfectum, seu confusum appellamus eum qui immediate repræsentat plura secundum aliquam similitudinem propottionalem, que proinde non intenditur in aliqua vna ratione illis communi, sed secundum suas propries rationes, non absolute consideratas sed vt proportionaliter se habentes. Et hic conceptus licet entitatiue sit vere vnus, vtpote vnus numero a dus intelle dus, tamen, formaliter in ratione imaginis, seu in repræsentando non potest dici absolute, & simpliciter vnus, sed tantum secundam quid; cum res representata non sit simpliciter vna, sed tantum proportionabiliter; seu secundum

44 Prima conclusio. Enti non correspondet in intellectu vnus conceptus formalis perfectus, diffin-Aus, sed imperfedus, & confusus: qui licet entitatiue, & realiter sit vere vnus; in repræsentando tamen, seu in ratione imaginis, tantum est vaus secundùm quid. Sic docet. Caiet de nominum analogia cap.4 & 5. Qui licet aliqualiter videatur ab hoc difsentire q. 3 de Ente & essentia; ipse tamen se explicat pro hac concl.in tract de conceptu entis, qui habetut post tractatum de nominum analogia. Quem sequinitur communiter Thomistæ Ferrar. 1. contra Gent. c. 34, Zanard.4. Meraph.q.z. Arauxo ibid.q.3. artic.4. Nay. 1. parte quæst. 15. artic. 5. ad argumenta contra quintam conclusionem, & alij antiqui, quos referunt, & sequentur Nas. hîc sect. 2. q. 6. & Galleg. con-

Fundamentum est : quia ens fignificat immediate sua inferiora, vt sunt proportionabilirer similia, non verò aliquem vnum gradum, seu rationem ab eis præcisam: ergo in intellectu non correspondet enti aliquis conceptus formalis, perfectus, & distinctus, simpliciter que vnus in præsentando ; sed imperfectus & confusus, tantumque proportionabiliter vnus. Consequentia patet : quia ex vnitate rei representatz pensatur vnitas imaginis, antecedens verò probabitur à nobis concl. 2.

Quid de conceptu obiestino dicendum sit.

Eniamus ergo ad secundam partem quest. de qua est potissima difficultas. In qua Scotus I. dist. 3. & dist. 8.q. 2. docet eos immediate significare vnum conceptum obiectiuum communem inferioribus, simpliciterab illis distinctum, & przcisum, & consequenter actu non includentem inferiora,

Sequentur hanc sententiam Antonius Andr. Bonenetus, Lycherus, & alij Scoti discipuli, quos refert Mal. vbi sup. Ex Thomistis verò Iabel. 4. Metap. q. 1. & Soto hic q. r. concl. 2. & lib. 1. Phyl.q. 2. concl. 5. Ex aliis verd Suar.disp.2. Metap. sect. 2.n. 8. Hurtad. ibid. fect. 3.& Cabero hic tra. 4. disp. 3. dubio 6.

Probatur primo auctoritate D.Th. 1. p. q.5. art. 1.

ad 1. asserentis: substantia, quantitas, & qualitas, contrabunt ens, aplicando ens ad aliquam quidditatem, seu naturam. Contractio autem intelligi non potest absque conceptu abstracto præcisoiergo,&c.Et quæst.1. de veritate artic. 1. docet ens elle id, quod primò intelle & us concipit, & in quod resoluit omnes conceptiones:explicatque modum quo contrahitur ad prædicamenta: que omnia saluari non possunt absque conceptu obiectiuo qui sir verè vnus, & præcisus: ergo concedendus est iuxta mentem D. Thomæ.

Secundò probatur ratione Scoti quia conceptus obicaiuus, de quo intelleaus est certus, distin-Aus est à conceptu, de quo est dubius. Sed potest inlectus elle certus de aliqua re, quod sit ens & dubitare, an sit substantia, vel accidens, ve patet in quantitate de qua nemo dubitat esse ens; cum tamen plures dubitaucrint, an sit substantia. Ergo conceptus obiectious entis distinctus est à conceptibus substantiæ & accidentis.

Tertio: quia ens vt est analogum proportionalitatis vel significat immediate substantiam, vel accidens, vel vtrumque simul vel aliquid illis commune. Non primum : quia hæc esset falla, accidens est ens. Neque secundum : qua hzc esset falsa, sub-Stantia est ens, Neque tertium: quia, vel edificat vtrumque copulative vel dissunctive : non copulatiue: quia iam hec propositio, substantia est ens, erit falla; siquidem facier hunc sensum : substantia,est substantia & accidens : neque etiam distunctiue, ve opinatus est Syncinas quia hoc est contra iplam experientiam. Ergo ens fignificat aliquem vnam rationem, seu gradum communem substantia & accidenti, actu non includentem illas, sed ab eis distinctum, & separatum.

Quarto quia ens est prior natura quam substantia & accidensifiquidem ab illo ad vnumquodque ex his non valet consequentia:ergo in illo priori habet conceptum aliquem obiectium distinctum à con-

ceptibus substantiæ, & accidentis.

Probatur consequenția: quia in illo priori, audito nomine entis mens non distrahitur ad substantiam, vel accidens: ergo verè concipit aliquam vnam ratio-

nem vitique communem.

Confirmatur quia primum in vnoquoque genere debet esse maximè vnum : ergo in genere intelligibilium, quod primò cognoscitur ab intellectu, etit maxime vnum; sed ens eft, quod primo cognoscit intelledus vt docent Arist. & D. Th. 1. physic. lect. 1. ergo ens ex maximè voum.

Vliimò probatur à priori (inquit Suarcz) quia omnia entia tealia habent similitudinem, & conuenientiam in ente: ergo omnia possunt concipi & repræsentati secundum illam præcisam rationem, in qua conueniunt: ergo verè habent aliquem conceptum

obiectiuum abstractum.

46 Secunda conclusio. Ens non significat immediatè aliquem gradum seu rationem communem inferioribus ab eis distinctam, & abstractam: sed immediate significat ipsa inferiora ve proportionabiliter se habentia inter se: atque ita simpliciter loquendo, ens non habet vnum conceptum obie & iuum suis inferioribus communem. Ita docet Diu. Thomas de Ente respectu substantiæ, & accidentis 8. Metaphlect 3 & .ib. 10. lectione 3. de ente verd respectu Dei, & creaturarum planè indicat 1. par. q. 13. artic. 5.1ecundò dist.16 quæst.1. artic.1.ad 3. de potentia quæst. 7. artic. 7 & quæstione 2. de veritate artic. 11. dum docet nullum nomen prædicari de Deo, & creaturis secundum eandem rationem. Intelligit autem per, rationem conceptum vt obiectum, iple Sanctus explicat,& notat Ferrat.1.conua Gentes c.34.Diuum

Digitized by Google

Thomam

## Disp.XI. de divisione Entis, Quæst IV. 187

Thomam sequentur communiter discipuli eius, Caiet, Ferrar. Zanardus Arauxo, Nazarius, & Mafins, concl. 1. adducti. Soncin. 4. Metaph. quæst. 2. Flandria ibidem artic. 5. & alij quos refert, & sequitur Galleg. controuersia citata. Quam sententiam appellat verissimam Vasquez 1. parte, disput. 114. cap. 2. qui eriam videti potest disp. 22. antecedenti cap. 5. & Rub.in tractatu de Analogia, qui plures alios adducit.

47 Probat primò hanc sententiam Caiet quæftione 2. de Ente & essentia ex Arist. 8. Metaph. text. 16. vbi docet, quòd ens statim se ipso est substantia, quantitas, & cæteta prædicamenta, non expectans aliud faciens ipsum naturas prædicamentales: ergo ens non significat conceptum aliquem communem prædicamentis.

Paret consequentia: quis si talem conceptum sigmissaret, chm hic actu non includeret prædicamenta, vt supponimus: iam expectaret aliquid:per quod ad

ipsa contraheretur.

Confirmatur, ex codem Aristot. 10. Metaph.text. 8. docente ens non fignificare aliquem gradum supra prædicamenta, sed immediate ipsa prædicamenta, his verbis: In pradicatione unus bomo, non addit aliquid alind quam, bomossicut neque ipsum effe prater quid est, aut quale aut quantum. Quem locum exponens Commenta to, inquit: Ens & vnum fignificat id, quod fignificat in pradicamento substantia, quantitatic, aut qualisatis, prima significatione fine medio, & non mediante alique communs. Quo ctiam sensu intellexit Arist. D. Thom. ibidem lect. 3. dum ait : Cum dicieur vous bome, non aliquam naturam aliame ab bomine pradicat, sieut neque ipsum, quod est ens, pradicat aliam naturam à decem pradicamentis, &c. Et tandem idem docet Porph. cap. de Specie asserens : Cum autem sint decem prima, communicacio nomine tanskm, band verò, & ratione adid nomen accommodata

48 Secundò probatur ratione: quia nullus gradus verè communis & præcilus, potest, esse transcendens: ergo nullum transcendens: ergo potest sesse gradus, aut conceptus communis. Sed ens est transcendens: ergo non potest esse gradus aut conceptus communis. Minor, & vltima consequentia constat. Prima etiam est manischa pe regulas conucrsionis, iuxta quas vniuersalis negativa convertitur simpliciter. Antecedens verò probatur: quia repugnat, quòd aliquid comparetur ad aliud, vt pars ad compartem, & quod transcendat illud, seu includatur in cojaliàs interipsa esset impossibilis compositio, ad quam sicut necessarialest coniunctio extremorum, ita etiam ipsa'se inuicem excludant, & vnum non sit aliud. Ergo nullus gradus potentialis & determinabilis potest transcendere, aut includi in illis, per que contrahitur, & detetminatur; siquidem inter se comparantur, vt partes Cum ergo omnis gradus verè communis & præcisus, sit potentialis, & determinabilis per alios, liquet profecto nullum talem gradum posse transcedereillos; & ex consequeuti omnino inter se pugnate, quod ens sit transcendens, & quod simul habeat conceptum communem, & præcifum.

Confirmatur, quia ideo genus dicit vnum conceptum præcisum, & communem: quia non est de essentia disserentiarum, sed ens de essentia disserentiarum, seu modorum per quos ad prædicamenta determinatur: ergo ens non dicit vnum conceptum præcisum, & communem.

Probatur maior: quia quod est de essentia alicuius, non potest verè præscindi, seu abstrahi ab illo, ergo ideò genus præscindicur, seu abstrahitur à differentiis: quia non est de essentia illarum.

49 Dices genus præscinditut, & abstrabitut ab speciebus, & tamen est de essentia illatum.

Respondetur, propriè loquendo, genus non præscindi ab speciebus, sed à differentiis. Præcisio enim scissionem importat, sicut abstractio separationem Separatio autem, seu scisso sit necessario inter partes, vt de se patet. Quando autem dicimus aliquam partem abstrahi à toto, vt lapidem ab aceruo, aut genus ab specie locutio est per synecdochen, ideóque verificatur: quia in toto remanet alia pars, à qua propriè abstrahitur, es separatur, quia in ca non excluditur quod quidem inuenitur in genere respectu specierum; sed non in ente respectu inseriorum: & ita in sensu explicato potest rectè dici genus abstrahit ab speciebus, non verò ensab inserioribus.

jo Tertiò probatut conclusio ab inconuenientibus: quia si ens habetet conceptum communem, esset vniuocum: consequent est falsum: ergo, & illud ex quo sequitut. Sequelam admisit Scotus: quia penetratvim illationis: faciléque suadetur ex definitione vnivocorum. Nam conceptus ille habetet nomen commune, vt patet: & ratio significata esset omnino eadem Quod sic probatur: quia illa ratio est omninò eadem, vt requiritur ad vniuocationem, quæ in se non includit actu principia distinguentia, etiamsi illa includat in potentia: sed ille conceptus præcisus esset huiusmodi: ergo, &c.

Maior constat in animali, quòd quamuis contineat in potentia rationale, & irrationale; dicit tamen rationem omnino eandem, & vniuocam: quia actu non includit illa; Minorem autem concedunt aduersarij: est que satis clara quia ille coneptus apud ipfos est actu vnus: ergo actu non includit ea, per qua

mulciplicatur.

Respondebis id quod Suar. & alij Moderni communiter respondent, quod conceptus analogus, qualis est conceptus præcisus entis etiams actu non includat principia distinguentia; tamen ex se postulat descendere ad inferiora cum quadam inæqualitate, subordinatione, non solum ex parte ipsorum inferiorum, sed etiam ex intimis visceribus ipsius conceptus analogi: quod tamen non habet conceptus vniuocus. Animal enim ex se non petit hanc inæqualitatem, sed tota prouenit à differentiis, per quas contrahitur.

Sed contra, quia vel loqueris de inæqualitate actuali, & formali, asserens conceptum analogum abstractum in se habere aliquam actualem inequalitatem, quam in se non habet conceptus vnidocus: & hoc non, quia iam conceptus ille actu includeretaliqua principia distinguentia, à quibus causareretur ista inæqualitas actualis, & per consequens actu non esset vnus. Vel loqueris de inæqualitate radicali & potentiali, asserens conceptum analogum præcisumex se esse radicem inæqualitatis, quam habent inferiora, eamque continere in potentia. Hoc autem non tollit vniuo cationem: quia conceptus genericus est etiam radix inæqualitatis, quæ inuenitur inter species, & continet illam in potentia; siquidem in potentia, & in radice continet earum differentias, quod autem est radix principiorum causantium inæqualitatem, etiam est radix ipsius inæqualitatis, ve per se patet. Ergo semel admisso conceptu præcisò entis, negari non potest illum esse vniuocum.

51 Vicerius etiam sequeretur ens posse poni in definitionibus, contra Azistot. 8. Metaph. tex. 16. assertem: Quare non inest in desinitionibus, neque ens, neque unum, &c. Probatur sequela: quia in qualibet definitione, loco generis potest poni definitio ipsius generis ex Arist. 2. Topic. cap. 2. sed si ens di-

## Caput XI. de diuisione Entis, Quæst. V.

ceret vnum conceptum præcifum, iam genera suprema haberent veras definitiones:ergo in qualibet definitione, loco generum supremoium possent poni corum definitiones, in quibus necessario continetur ensiac proinde iam in definitionibus poneretur ens.

Quod autem hoc sit absurdum, probatur ratione, qua Arist. 3. Metaph. text. 10. probat genus non esse de essentia differentiarum. Quia scilicet duplici ratione genus intraret definitionem, semel quidem ratione sui, & iterum ratione differentiz,& ita commicaretur nugatio:nam bis genus repeteretur in definitione,vt magis explicumus suprà disp.7.n. 42. Sed hæc cadem nugatio contingeret, si poneretur ens in definitionibus; siquidem est de essentia differentiaru, ve pater: ergo, &c.

Hoc inconveniens esse parui momenti iudicanit Suar.disp. 32. Memph. sect. 2. n. 8. quod tamen omnino absurdum reputauit Arist.& merito:nam ita cersum est vnam partem definitionis non posse includi in alia; sicut est certum partes cuinscumque compositio-

nis realis se invicem excludere.

Tandem si en's diceret conceptum communem & precisum, sequeretur aliquid esse prius, & simplicius Deo; in eoque dari compositionem ex actu & potentia; & prædicamenta non esse conceptus simplices, nec primò diuersa: quæ tamen salsa suntiergo

& illud ex quo sequuntur.

Probatur sequela : quia quilibet conceptus abstra. Aus habet tationem partis tespectu inferioris; cum ex illo, & ex gradu proprio intelligatur componi . sed omnis pars prior, & simplicior est composito:ergo, &c. Quod i conceptus ille habet rationem partis, iam Deus, & prædicamenta erunt composita ex diveras gradibus, in quorum vno conuenient, in alio different; & per consequens no different se totis, neque erunt primò diuersa. Videatur pro hacratione D. Thomas 1. p.q. 3.21t. 5. & 1. contra Gentes c. 42. ratione 7.

Ex quibus omnibus probata manet secunda pars conclusionis. Si enim ens non significat immediate aliquem gradum, seu conceptum obiectiuum przeisum à fuis inferioribus.ergo immediate fignificat ipla secun-

dum suas proprias rationes.

#### -Argumentis pro contraria sententia factis respondesur.

#### II.

D primum locum D. Tho. respondetur, quod eo lenlu,quo luprà disputatione 10.n.42.diximus analogum abstrahere ab analogatis, dicitur etiá contrahi ad illa:non scilicet simpliciter tanquam gradus præcifus ab eis, sed per maiorem expressionem eiusdem conceptus, quod est contrahi secundum quid. Et hoc modo concedit D. Thomas ens contrahi ad prædicamenta; quia candem rem, seu gradum, quem ens confuse & imperfecte lignificat, lignificat substantia, aut accidens perfecte & distincte. Propier quod D.Th. addidit illam limitationem, applicando ens ad aliquam quidditatem. Hanc autem esse mentem Angelici Doctoris pater ex primo contra Gentes c. 25. Vbi loquens de propria contradictione, negat ens contrahi posse per aliquam differentiam.

Ad alium locum D. Thom. respondetur ens esse primò notum,& omnia resolui in illud, non tanquam in vnum, conceptum simplicitet, sed vnum analogice. Quod ibi explicat D. Thom. dum docet, quod inferiora dicuntur addere enti : non quia addant aliquam naturam, aut conceptum distinctum, per quem proprie contrahatur; sed per maiorem expreshonem euildem conceptus: In quantum scilicet inferiora entis (inquit) exprimant ipsius modum, qui nomine entis non exprimitur.

34 Ad secundum distingenda est maior. Si enim sensus sit conceptum, de quo intelle dus est certus, debere esse distinctum simpliciter à conceptu, de que est dubius, neganda est: concedenda verò, si sensus sit debere esse distinctum secundum quid, seu penes maiorem, & minorem expressionem. De codem enim conceptu, vt est alteri similis, & vt imperfecte, & confuse significatur, potest intelle dus esse certus alicui convenire; cum tamen dubitet an illi conveniat idem conceptus-absolute sumptus, vel ve perfecte, & distin-

&è significatur.

Ad tertium respondetur ens non significare aliquem gradum communem substantiz, & accidenti, neque solam substantiam neque solum accidens, sed vtrumque simul secundum suas proprias tationes. Hoc autem dupliciter potest intelligi. Prime, quod cas. significat substantiam, & accident secundum suas. proprias rationes absolute sumptas, vt exprimuntuç nominibus substantie, & accidentis, vel dissunctiue, ve voluit Soncinas, vel copulatiue, ve intendit argumentum: & verumque est falsum, neque amplius probat ratio ibi facta. Secundo, quod ens significer substantiam, & accidens secundum suas proprias rationes, ve proportionabiliter inter se similes. Et hoc, propriè loquendo, neque est significare copulatiue, neque dissunctive : quia copulatio, vel dissunctio exercetur inter res absolute sumptas; sed sufficienter explicatur dicendo, ens significare substantiam, & accidens secundum suas rationes, proportionabiliter simplicitet similes, quodest significare verumque simpliciter, seu nudé, non verò cum copulatione, vel disiun ctione. Et ita quando ens prædicatur de substantia, & accidenti, non prædicat candem omnino rationem. Sed quando dicimus; substantia est ens, ibi de substantia absolute sumpta prædicatur ratio eiusdem substantiz, ve proportionabiliter similis accidentibus: &, quando dicimus: accidens est ens, ibi de accidenti absolute sum pro prædicatur ratio accidentis, ve proportionabiliter similis substantiæ. Et hic est proprius modus prædicandi analogi proportionalitatis propriz, in quo distinguitur ab vniuoco, & zquiuoco, vt etiam notavimus suprà disputar. 10. nume-

55 Ad quartum respondetur, quod ficut conuenientia proportionalis, quam substantia, & accidens habent in ente, sufficit, vt sit secundum quid superius:ita etiam vt sit prius natura illis, & vt audito nomine entis, mens propriè loquendo non distrabatur. Ad diftractionem enim necessarium erat, ve nomen significaret plura vt plura, seu rationes omninò diuersas, sicut æquiuocum: quod non habet ens; vt.

Ad confirmationem respondetur antecedens esse, verum de co, quod est primum in vnoquoque genece via perfectionis. Secus verd, si sit primum, secundum impersectionem, seu ordine generation, nis, vt paret de materia prima : que quia in genere substantiz est prima via impersectionis, ideo han bet minimam vnitatem, scilicet negatiuum, vt suo, loco dicemus. Et hoc modo ens in genere intelligibilium est primò cognitum, ve docent Aristot., & D. Thom loco citato in argumento. Quia, vt ibi-, dem explicabimus, cum intellectus noster in cognoscendo procedat de potentia ad actum, prius peruenit ad cognitionem confusam. Et ita priùs occurrunt illi vniuersaliora, que sunt potentialiora, & confusiora. Et in hæc primd occurrit. id, quod vniuersalissimum est, nempè ens. Quod

## Disput. XI. de divisione Entis, Quast. V. 189

consequenter inter alia potiùs habet minimam vni-

Ad quintum, quod est ratio à priori P. Suarez, respondetur distinguendo antecedens. Si enim sensus sit omnia entia realia in ratione entis habere similitudinem, & convenientiam secundum quid, seu proportionalem, concedendum est: negandum verò, si intelligatur de convenientia simpliciter, & propria. Quo etiam modo distinguendum est consequens. Et ita solum sequitur omnia entia realia habere conseptum obiectiuum abstractum secundum quid, non verò simpliciter.

Fix quo non solum ruit ratio illa à priori: sed sic facile contra suum Auctorem retorquetur. Omnia entia realia in ratione entis solum habent conuenientiam secundum quid, & proportionalem; que consequenter secum assert, & intime includet corum diversitatem sergo solum possunt concipi, & repræsentari secundum rationem secundum quid præcisam, in qua proportionabiliter conveniant. Ergo solum habent conceptum obsectioum secundum quid, seu proportionabiliter vnum, & ex consequen-

ti simpliciter plures.

T Ex dictis infertur primo suprema genera proprissime esse conceptus simplices, sient de differentiis diximus disput. 7. numero 41. cum enim ens non fignificet aliquem vnum gradum, in quo prædicamenta conueniant; non potest in eis fundari ab intellectu compositio rationis, que sit vera compositio ex duobus gradibus, sicut sundatur in generibus intermediis. Vnde quamuis apprehendamus prædicamenta, quasi componi ex ente, & peculiari modo vniuscuiusque, id prouenit : non quia ex parte iplorum sit sufficiens fundamentum ad formandos diuerlos gradus: sed quia nos res simplices semper apprehendimus cum aliqua compositione. Ex quo tursus sequitur prædicamenta in toto rigore esse primò diverse, & se totis differre. Non enim conueniunt in aliquo conceptu, & in aliquo different, que non componenter ex diversis concepribus,ve de se patet.

57 # Secundo infertur ens, in tigore loquendo non ideò esse transcendens respectu supremorum generum:quia includatur in differentiis constitutiuis corum; fiquidem non habent tales differentias, ve explicatum est. Vnde transcendentia essentialiter consistit in quadam identitate conceptus, seu in eo, quòd transcendens mon fignificer immediate aliquem gradum distinctum ab iis, respectu quotum dicitut transcendens : sed immediate sit ipsa secundum omnem rationem, quam habent Proptet quod transcendentia melius, applicatur per negationem sicutillam explienimus num. 33. dicendo wanfcendens esse, id quod in rebus convenit ve nihil in eis inuenistur, de quo formaliter non prædicetur, quia autem ex hac identirate conceptus prouenit in rebus habentibus differentias, quo tranfcendens prædicetur essentialiter de illie : ided solent aliqui definire transcendens elle id, quod imbibitur in vitimis differentiis sed hoe non semper invenizur, ve explicatum elt. Ex quo vherius sequitur, non solum ens, vt abstrahir à completo, & incompleto, sed eriam ens completum esse transcendens respectu supremorum generum, nihit enim in cis, de quo formaliter non prædicerur ens completum; siquidem non habent partes, ex quibus componantur.

58. Tertiò tandem infertur, quod etiam accidens est transcendens respectu nouem prædicamentorum; siquidem in eis nihil inuenitur, de quo formaliter non prædicerur; & per consequens non significat immediate aliquem gradum, seu conceptum Colleg. Compl. Logica.

obiectium Illis communem; sed ipfa nonem genera secundum suas proprias rationes, ve propertionabiliter schabentes. Ac proinde erit analogum proportionalitatis, propriæ quidem si omnia no-uem prædicamenta sint intrinsecè entia, & accidentia, ve multi docent: si verò corum aliqua consistant in sola denominatione extrinseca, vt alij volum (de quo infrà disput. 16.) tunc analogia respe-Au omnium erit proportionalitatis metaphoricz: neque in hoc est amplins immorandum. Ex his tamen collige eandem omninò esse diuisionem entis in substantiam, & accidens, ac in decem prædicamenta. Quod docuit ex presse Diu. Thomas opust. 42. cap. 3. dicens Ens vno mode dicitur substantia, alio modo accidens : & bac est dinissio entis per decem pradicamenta. Ratio autem est clara : quia cum accidens non significet aliquem gradum medium inter ens, & quantitatem, qualitatem, aut alia prædicamenta aceidentium, sed immediate ipla nouem genera, vi dictum est : zque immediate, & in cadera membra dividitur ens in veraque divisione.

#### QVÆSTIO YLTIMA.

QVOMODO ALIQVA ALIA dubia ansepradicamentalia expedienda sint.

#### DVBITATVR PRIMO.

Qua entia, & quemodo in pradicamentis collocentur.

59 Onstans Dialecticorum sententia est, in prædicamentis [quædam collocari per se , & in recta linea; alia verò per accidens, & redu-Qiuè, & ca, que in reca linea collocantur, in ptimis debere esse entia realiz: nam ens, quod diuiditur in decem prædicamenta, est ens reale: similiter debere esse entia per se, completa, incomplexa, vniuoca, & essentialia: & consequentet à techa linea prædicamentorum excludi entia per accidens, incompleta, complexa, zquinoca: analoga, & przdicata accidentalia. Cuius ratio sumitur ex ipsa definitione prædicamenti. Cum enimprædicamentum sit series, seu ordinatio prædicabilium: ad hoc, vtaliqua per se collocentur in prædicamento, requiritur, & quòd propriè, & simpliciter sint prædicabilia, & quod habeant inter le propriam leriem seu ordinationem; siquidem verba in definitione stant simpliciter. Sed vt sint simpliciter prædicabilia, debent esse entia per, se completa, incomplexa, & vniuoca: & vt habeant propriam seriem, seu coordinationem, debentesse prædicata essentialia; siquidem solùm inter es potest esse essentialis subordinatiosuperioris, & inferioris. Ergo omnia præaffignata requirontur.

Hac etiam ratione, differentiz essentiales excluduntur à recta linea prædicamenti, quia cum non prædicentur omninò in quid, sed in quale quid; inter ipsa, & alia prædicata ossentialia non est propriè series, aut subordinatio essentialia superioris e inferioris: siquidem respectu gradus generici non est popriè inferior; cum non includat illud: & respectu gradus specifici non est superior, sed æqualis; cum sit constitutiua eius Quia verò differentiz solum ex modo significandi significantur per modum alteri adiacentis; cum tamen res significata sit ipsa tota essentia, quam significat genus ve dis-

## 190 Disp.XI. de diuisione Entis, Quast vlt.

put. 5. num.63. explicatum est: ided intera lia omnia, que reductiue collocantur in prædicamentis disserentiæ habent specialem dignitatem, & proprium locum, sculicet ad latus illius speciei, quam constituunt, vt

eciam vidimus suprà disp, 6.n.45.

60 Quomodo autem res collocentur in prædicamentis, an scilicet in concreto, vel in abstracto significatæ, satis constate ex dictis disputat sicitata, whi explicuimus radicem quare in prædicamento substantæ propriè, per se collocentur concreta jabstracta verò non nisi per reductionem: & contra in prædicamentis accidentium.

Adhuc tamen propter Caietanum inuestigandum est: an saltem dici possit concreta accidentium per se collocari in prædicamentis, secundum quod ad Me-

taphylicum spectant.

Pro quo sciendum est Caieranum cap. 7. de ente, & essentia circa sinem, distinguere duas considerationes prædicamentorum: vnam, secundum quod de eis tractat metaphisicus, qui tantum attendit res- 6g. nisicatas; & aliam, secundum quod pertinent ad Logicum, qui etiam attendit modum signisicandi. Cum ergo concreta accidentium, quantum ad rem signisicatam, sint entia per se; ex modo verò signisicandi sint entia per accidens: ideò inquit in prædicamentis, secundum quòd considerantur à Metaphysico collocari per se, tam concreta, quàm abstracta accidentium in essem verò, ve considerantur à Logico, collocari sola abstracta.

61 Hanc Caietani sententiam approbant, & defendunt Sanchez libr., logicz quzstio. 2. Machic se-&ione 2.quæstione quarta & Arauxo libro 5. Metaph. quæst. 1. artic. 3. Alij tamen cam contemnunt, appellantque singularem, & improbabilem. Sed immeritò: nam in rei veritate solum vult Caier. quòd res fignificata per concretum accidentale, per se ponatur in prædicamento, licet non secundum qued tali nomine fignisicatur : in quo nihil nouum in re asserit. Verum est tamen hanc eius doctrinam parum necessariam esse, neque satis propriè loqui. Nam tota distinctio inter concretum, & abstractum sumitur ex modo significandi, ve supponit iple Caieran. & nos explicuimus supra disp.4.num. 18. Ergo, si Meizphysicus non attendie in prædicamentis modum significandi, sed tantum res significacas: proprius diceretur, in eis formaliter ve à Metaphysico confiderantur, neque poni concreta, neque abstracta; siquidem hac essentialiter includunt modum fignificandi; & per consequens co sublato, neque maner concretum, neque abstractum, sed hæ formalitates parum prolunt, & minus firmitatis habent Quamuis enim Metaphyficus non consideret nomina vt partem sui obiecii, sicut considerat Logicus; tamen non adducie res iplas ad scholas, neque eas per se ipses collocat, in prædicamentis, sed loco illarum substituit nomina: quibus cum fit inttinsecus modus significandi, non recte faciet si in prædicamenris accidentium loco rerum substituat nomina concreta; quate standum est communi doctrine, quam loco citato absolute tradidimus, quamque ab sque tali distinctione tradunt Aristoteles tertio Topicorum, capite primo, Diu Thomas cap 7 de ente, & essentia, & opusculo 42.cap. 19. Soco capite de quantitate quæstione prima ad secundum, & communiter Dialectici.

#### DVBITATVR 11.

#### Quot sint pradicamenta.

MInor est his temporibus de numero prædicamentorum dissensio, quam suit apud antiquos Philosophos. Plato enim teste Aristot. 3. Metaphys. cap. 3. vnum constituit rerum omnium prædicamentum, scilicet ens. Quam sententiam secuti sunt Scotus & plutes alij. The Kenocrates & Andronicus, et resert Simplicius, duo constituunt prædiadicamenta, scilicet substantiam, & accidens. Laurentius Valla, vt testantur Conimbricens. hic qu. 2. art. 3. enumerat tria, nempè substantiam, quantitatem, & actionem. Thousand of Plotinus lib. 1. Enneade 6. quatuor assignant. Plato etiam in Sophista; vt resert Maschic sect. 2.q. 1. quinque constituit.

Vt harum opinionum desecum emendarent alij, quorum meminit Niphus 6. Metaphs. disp. 7. vndecim constituerunt prædicamenta, addentes communi numero vnum prædicamentum entium rationis. ¶ Et tandem Pythagorici, vt colligirur ex Aristot. 1. Metaphys. cap. 5. vsque ad viginti prædicamentorum numerum protulerunt. Quæ antiquorum sententiæ ex dictis in hac, & præcedenti disput. & ex dicendis de vnoquoque prædicamento facilè reiiciuntur: & ideò illis telictis.

63. Vera, & communis sententia decem constituit prædicamenta. Quam primus docuit Architas Tarentinus quem sequutus Aristotel. tantam huic numero apud subsequentes Philosophos conciliauit autotitateus, vt quamuis non adeò sirma ratione stabiliatur: iam tamen paradoxum esset illi repugnare. Vnde Auicenna 7. Metaphysicæ, vt refert, Scotus 4. dist. 13. quæst. 1. art. 1. Coguntur (inquit) observare illam dinissonem samosam pradicamenterum, qua dicitur esse decem generalissima, propier Philosophorum antiquam austoritatem, cui nen debet sacilè contradici. Sed antequam vtcumque ostendamus huius diuisionis susse; cientiatu.

Notandum est denarium istum prædicamentorum numerum probabilitert tantum sustineri. Neque enim perspectas habere possumus rerum omnium essentias, vt omnino convincatur eas omnes ad decem classes esse necessariò reducendas. Quare non sic huic numero inherendum est, ve velimus ita propriè, & exacte saluare rigorem prædicamentorum, sicut saluatur in substantia, verbi gratia, quantitate, aut qualitate. Nam de fitu quidem vix intelligitur, quid addat supra vbi, quod ab ipso, & relatiobe sir primo diversum. Similiter de habitumon facilè explicatur quomodo constituat nomm prædicamentum. Et idem forteeft de quibusdam alis. Hanc autem fuisse mentem grauiorum Philosophorum post Aristot.saris apparer ex eo quod ferè omnes antiqui sex virima prædicamenta in denominatione extrinseca constituere videntur, ita ve cadem sorma refpedu subiedi, in quo est, sit in vno prædicamento ! quatenus verò comparatur ad aliud, quòd intrinsecè denominat, ponatur in alio : per quod distingunt lex ista prædicamenta ab aliis quatuor, ve suo soco videbimus. Iuxta quam tamen sententiam vix explicadi potest, quomodo hæc sunt ab illis primo diuersa, fa prædicamentorum conditiones, & rigerem in omnibus ad vnguem observare velimus. Restat ergo hanc prædicamentorum enumerationem solum esse propofirionem quandam Diale Aicam, probabilem, præcipue innicentem suctoritati Philosophorum, qui cam tradidefunt, & probatune.

64 Hinc



## Disp. XI. de divisione Entis Quast. vlt.

64 Hine fit sufficientiam huius diuisionis non posse omnino convinci ac proinde non esse quærendam rationem, cui repugnati non possit, sed quæ verosimiliter oftendat numerum iftum satis congruenter esse constitutum. Quod sic nos deducero possumus cum Din. Thom. 5. Metaphysic. lea.9. & . Phylicorum lect. 5. Quia prædicamentum est series prædicabilium; ergo tot erunt prædicamenta quot fuerint coordinationes seu series prædicabilium. Sed hæc funt tantum decem : ergo decem tantum sunt prædicamenta. Minorem probat Diu. Thomas ex diuerlo modo prædicandi rerum: qui consequenter arguit dinersum modum essendi : vtiturque hoc discurlu. Quia prædicatum tripliciter potest se habere ad primam substantiam. Vno mode quando prædicatum est id.; quod est ipsum subiecum, non solum quantum ad modum significandi, sed etiam quantum ad rem fignificatam, vt cam dicimus: Petrus est homo animal, &c. Et huiusmodi prædicata constituunt prædicamentum Subfantia. Secundo mede, cum prædicatum sumitur, secundum quod inest subiecto. Et tunc vel prædicatum inest subiecto absolute, vt consequens materiam, & sic est quantitas: vel vt con-sequens formam & sic est qualitas: vel inest, non absolute, sed in ordine ad aliud & sic est relatie. Tertie mede cum prædicatum sumitur ab eo, quod est extra subiectum : & hoc dupliciter. Nam vel id, à quo sumitur prædicatum non omninò est extra subictum; sed secundum aliquid est in illo & tunc si sit secundum principium, est actio; si verò secundum terminum, passo. Vel id, à quo sumitur prædicatum, est omnino extra & tunc si non sit mensura subiecti, prædicatur per modum babiens : si verd sit mensura : cum mensura extrinsecasit vel tempus, vel locus; ex tempore sumitur quando, & ex loco vbi; non considerato ordine partium in loco; eo autem considerato, erit sim. Ergo decem sunt prædicamenta. Videatur D. Thom. vbi suprà. Quomodo autem inter se distinguantur, explicabimus capite de relatione, agentes, de distinctione eius à fundamento.

#### DVBITATVR

#### An inharentia aptitudinalis sit de essentia accidentium.

Vbium istud commune est novem generibus accidentium: & ideò suus etiam locus debetur ei in his anteprædicamentis. Pro tituli autem intelligentia nota, illud dici inharere, quod est in aliquo tanquam in subiecto, à quo sustentatur: quod etiam solet appellari inesse, seu inexistere. Et hoc inhærere, seu inesse in abstracto, & quasi in actu signato, dicitut inharentia. Que proinde est propria accidentium: siquidem accidentis esse inesse. Si ergo accidens considererur, ve actus est in subiecto, talis inhærentia dicitur attualis: si verò solum consideretur in accidenti aptitudo, seu propensio ad inhærendum ; dicitur inharentia aptitudinalis. Et ita meritò dubitatur, veta harum sit de essentia acciden.

Scotus in quarto distinct. 2. quæst. 1. existimat vttamque inhærentiam esse veram ralationem, ac proinde neutram esse essentia nouem prædicamentorum:quia ex eis plura sunt entia absoluta. Additque eos, qui hoe vertunt in dubium, ignorare quid nominis iplius inhærentiæ.

Econtra verò Gentiles Philosophi fortè existima-Colleg. Compl. Logica.

runt de essentia accidentis esse inhærentiam, non solum apritudinalem, sed eriam actualem. Nam; ve bene notat label. 7. Metaphysic. quæft. 1. ex sensatis non potest conuinci, accidens posse esse fine actuali inhærentia. Hancque fuisse mentem Atistotelis; & Commentatoris defendit notter Ioannes Bacon, ve ibidem refert label, quod etiam latè prosequitur Niphus 7. Metaphylic. disputatione 1. Mediam tamen sententiam, quòd scilicet inhærentia aptitudi-nalis sit de essentia accidentium; non verò actuslis, recipit communiter schols Diui Thomæ iuxta quam.

66. Dicendum est solam inhærentiam aprirudinalem esse de essentia accidentium. Sie docet Angelicus Doctor. 4. distinct. 1 2. quæst. 1. art. 1. quæstiuncula 1. ad secundum; vbi reddens rationem, quare accidentia possintà Deo conservati sine actuali inhærentia ad subiecum , ait : Effe in subiecto non eff definitio accidentis : sed è contrario res cui debitur ese in also: & boc numquam separatur ab aliquo accidenti, neque separari potest : quia illi rei, qua est accidens, secundum rationem sua quidditatis semper debetur esse in alio, &c. Diuum Thomam sequentur Caietan. de ente, & essentia c.7. quæstione 15. Capreolus in primo distinatione 42. quæstione i. acric. 3. label.vbi Suprà Ferrar. 4. contra gentes c.75. & Masius sect. 1. de accidentibus questione 1. qui addit esse omnium Thomistarum. Quibus etiam alij Doctores consen-

Fundamentum potissimum sumitur ex mysterio Eucharistiz, vbi quantitas, & alia accidentia conseruantur fine subiecto: ergo actu inherere non est de essentia illorum. Antecedens pater ex Concilio Tridentino fessione 13.can. 2. Consequentia verò probatur : quia implicat rem conservari sine propria es-

67. Dices, hoc argumento solum convinci intentum de quantitate; non verò de aliis accidentibus: fiquidem hæc in Eucharistia non omnino conseruantur absque subiecto. g Sed contra est: quia quamuis ratio adducta non inducat verobique candem certitudinem; tamen, supposito mysterio, negari non potest, valde efficax desumi argumentum à quantitate ad alia accidentia Eucharistia. Tum quia quantum ad hoc cadem est ratio de omnibus accidentibus completis; siquidem quòd quantitas, aut qualilitas exigant subiectum, à quo suftententur, non oritur ex peculiari ratione huius, aut illius, sed ex communi ratione accidentis. Tum etiam quia alia accidentia Eucharistiæ verè conservantur absque integro, & connaturali subiecto, ad quod dicunt essentialem habitudinem; & per consequens non habent actua-lem inhærentiam ad illud. Tum demum quis inhærentia actualis ad subiectum supernaturaliter, seu per miraculum sustentans, non potest esse de essentia alicuius accidentis; siquidem nihil est cuilibet rei magis naturale, quam sua essentia : ergo si de essentia albedinis verbi gratia esset aliqua inhærentia actualis : hæc non deberet esse respectu solius quantitatis, sed respectu totius subiecti, à quo connaturaliter perit sustentari. Cum ergo talis inhærentia actualis non sit in Eucharistia: planum sit ipsam non posse esse de essentia albedinis, & aliorum accidentium, quæ ibi manent.

68. Secundò probatur nostra sententia: quia inhærentia actualis, vel non est aliqua entitas distin-Ca ab ipla existentia accidentium, vi docent pluies Thomista, & desendit Massus, vbi suprà quastione secunda, vel ad summum est aliqua vnio, seu nexus medius quo accidens copulatur subiecto: sed neutrum potest esse de essentia accidentis: ergo, &c. Maior

K 2

## 192 Disput. XI. de divisione Entis, Quæst.vlt.

Maior videtur certa: nam inhærentia actualis, vt ipsum nomen indicat, est id, ratione cuius accidens actu existit in subiecto, seu ipsum actuale esse in subsection : ergo vel est ipsa actualis existentia accidentis, wel aliquid, medio quo acu coniungatur illi. Minor verò probatur: quia existentia est extra effentiam cuiuscumque creature, & cum illa facit compositionem, vt aliquando ostendemus. Similiter nexus ille medius, esto quod detur, distinguitur ab iplo accidenti ergo non potest esse ipla, essentia eius. Per quod patet, quid dicendum sit ad Scotum. Si

enim nomine linbarentia intelligatur relatio aliqua prædicamentalis, quam accidens habeat respectu subiecti, faremur nullo modo esse de essentia accidentis. Nos tamen nomine inhærentiæ non intelligimus talem relationem', sed fundamentum eiusquod explicamus per relationem transcendentalem eiusdem accidentis ad subiecum. In quo sensu sumitur nomen istud à Dialecticis. Vnde eum Scoto solum remanet questio de nomine in qua adhue non potest ipse efficaciter probare, inhærentiam esse nomen relationis.

### 

### PRÆDICAMENTA

ARISTOTELIS.

RPLICATIS iis qua ad Pradicamentorum notitiam erant necessariò pramittenda, & proptereà antepradicamenta meritò nuncupantur : iam inhac secunda parte libri per 🖔 quinque sequentia capita disserit Aristoteles de vnoquoque pradicamento in speciali. Quem nos imitantes codem ordine de illis agemus.

CAPV

De substantia.

SVMMA TEXTVS.

Rus partes continet hoc Caput. In Prima, subintellecta divisione substantiz in primam, & se secundam, veramque definit Arist. dicens: Substantia, qua proprie, primo, & maxime dicitur, est, qua neque de subiecto aliquo dicieur, neque in subiecto aliquo est. Secunde verò substantie sunt species, & genera, in quibus

insunt prime. In secunda parte comparat primas substantias cum secundis, & res inter se, dicens primas substantias esse magis substantias, quam secundas; quia pluribus subiiciuntur, Substant enim accidentibus, quibus substant secundæ substantiæ & insuper subiiciutur ipsis secundis substantiis. Ex quo infect, sublatis primis substantiis, impossibile esse aliquid aliotum remanere, Differunt autem accidentia, & secundæ substantiæ, quod hæ prædicantur de primis, non solum nomine, sed etiam ratione, aut definitione: illorum verò aliqua neque nomine; neque ratione:cætera verd nomine tantum, & non ratione, aut definitione de primis prædicantur. Comparat deinde secundas substantias inter se, dicens ex eisspeciem esse magis substantiam, quam genus:quia propinquior est primæ substantiæ; & ided inter ipsas species vnam non esse magis substantiam, quam aliam, sicut etiam inter primas substantias vna non est magis substantia, quam alia: quia æquè omnibus aliis

In tertia parte enumera sex proprietates substantiz, Prima, est, quod tam prima, quam secunda substantia non est in subiccto. Sezunda, quòd secundæ substantiæ, & differentiæ vniuoce prædicantur de prima substantia. Tertia, quod prima substantia significat hoc aliquid; secunda verd videntur significare quale quid. Quarta, quod substantiznihil est contrarium. Quinta, quòd non suscipit magis

& minus. Et vliima, quæ maximè videtur propria substantia, est quod cadem manens sit contrariorum susceptiua.

#### NOTATIONES ET DVBIA circa hoc capus.

Irca primam partem label.existimat in prioribus sverbis Arist.duas contineri definitiones prime Substantia, vnam in illis aduerbiis: Que proprie, primò, & maxime dicitur, & aliam in verbis sequentibus: Que neque de subiette dicitur, neque in subsette est. Sed quidem aduerbia illa non habent formam definitionis; sed ea posuit Arist à parce definiti, tanquam encomia quædam, primæ substantiæ dignitatem declarantia: & ita tantum sequentia verba relata pertinent ad definitionem. De qua, & de definitione secundæ substantiæ, ac divisione in veramque agemus in disp. Nunc tamen.

Dubitatur primo : quo sensu substantia fingu-

laris dicitur propriè, primò, & maximè substantia.

Ratio dubitandi sumitur ex Arist. 8. Metap cap. primò, vbi expresse vniuesalia appellat magis substantias, qu'am singularia: Qui ctiam in postprædicamentis docet vniuersalia esse priora singulari-

3 Diversimode respondent aliqui ex antiquis: quorum sententias refert Masius hic sectione secunda, quæftione prima. Illis ramen relictis, respondetur cum Caierano, & aliis quod quia substantia dicta est à substando accidentibus, vel à subsistendo: ideò illa dicitur propriè, primò, & maximè substantia; que propriè, & primo sustentar accidentia, & que proprie, & primo subsistit. Qu od constat convenire primis substantiis:nam ideo homo substat, seu sustentat accidentia, quia Petrus illa sustentat & ideò subsistit, quia Petrus subsistit. Hoc autem intendit Aristoteles in præsenti, probans primam sustantiam este magis substantiam, quam secundam: quia pluribus substat. Quod non solum de prædicatione, sed etiam, & maxime de reali sustentatione accidentium intelligendum est. Ideò enim homo est albus, quia Petrus est albus.

Dices

Dices: propriæ passiones conveniunt primis substantiis ratione secundarum: ideo enim Petrus est risibilis, quia homo est risibilis, ve diximus supra disput. 9. numero 12. ergo vniuersalitet non est verum secundas substantias substare acidentibus ratione primarum.

Respondetur doctrinam illam procedere de connexione prædicari cum subiecto; non verò de reali corum existentia. Quamuis enim risibile prius respiciat hominem quam Petrum: quia dimanat ab homine; ratione cuius connenit Petro; tamen quantum ad realem existentiam, ideo tisibile realizer existit in homine: quia realiter existit in Petro; vel Paulo. Radix-autem vtriusque est: quia connexio prædicati cum subiecto est necessaria, & absoluiturà tempote: atque ita per prius conuenit speciei. At corum existentia est temporalis, & contingens, conueniens eis per actionem cause esticientis: ac proinde per prius conuenit singularibus que propriæ dicuntur sieri, vt suprà disp. 3. num. 8. vidimus:

4 Ad rationem dubitandi respondetur. Ad primum locum Aristot. dicimus primo cum Alexandro; & D. Thom. ibi loqui Aristotelem ex mente Platotiis, cuius tangit sententiam assertiem substantias vriiuersales; seu ideas esse magis substantias que tamen opinio supra à nobis explosa est. Tel secundo respondetur ibi secundas substantias appellari magis substantias: quia secundum se sunt incortupribiles, & immutabiles: quod non habent substantia singulares.

Ad secundum locum respondetur ibi Aristot. distinguere duplicem prioritatem aliam consequentia;
& hoc modo vniuersalia sunt priora singularibus: quia ab vniuersalibus ad singularia non valet
consequentia: & aliam causalitatis; & hoc modo
singularia sunt priora vniuersalibus: quia vniuersalia recipiunt à singularibus existentiam, & causalitatem. Dicimus ergo cum Caietano quod Aristot. substantias singulares appellat primas secundo modo;
qui pertinet ad persectionem; non verò primo; qui
potius arguit impersectionem.

Dubitabis secundoscirca secundam partem capitis: quomodo intelligatur discrimen ibi assignatum inter accidentias se secundas substantias. Ratio dubitandi est: quia sicut de primis substantiis pradicantur secundas, se carum desmitiones!: ita etiam pradicantur accidentia in concreto significata; se corum desmitiones e ergo sicut illa pradicantur nomine, se desinitione; ita etiam se ista.

5 Respondetur tamen cum B. Albert, Caietan. Soto, & aliis quos refere & sequitur Mas.in schollis huius capitis, diferimen illud formalitet esse intelligendum; & consistere in hoc, quod de primis substantils prædicantur secundæ, & earum definitiones, formaliter quatenus definitiones. Quando enim dicitur: Petrus eft animal rationale ; ibi prædicatur de Petro definitio hominis formaliter quatenus est definitio : quia prædicatur in quid : & ideò talis prædicatio reduciturad secundum prædicabile. Quod non habent accidentia respectu prima substantiæ: nam horum aliqua, nec nomine, nec ratione prædicantur, scilicet accidentia in abstracto: alia verd, scilicer concreta, nomine quidem, sed pon definitione prædicantur: quia quamuis vere dicatut: Petrus est albus, & Petrus est perspicuum disgregatium visus : ibi tamen prædicatur definitio albi, formaliter, quatenus est definitio, sed ve accidens commune : & ideò prædicatio est quinti prædicabilis. Per quod paret ad rationem dubitandi

Sed instabis, quando accidens prædicatur de pri-Colleg. Compl. Logica. mis substantiis prædicatione quinti prædicabilis, predicatur de illis vniuocè : ergo prædicatur nomine, & ratione, siquidem vniuoca sunt, quotum nomen est commune, ratio verò substantiæ est omnino eadem. Sed prædicati ratione, est prædicati definitione: ergo, &c.

Respondetur tamen, per rationem in definitione vintuocorum, significari quemcumque conceptum obiectiuum simpliciter vnum, siue prædicetur essentialiter; siue accidentaliter, vt suo loco explicuimus. In præsenti vetò prædicari ratione, seu definitione sumitur ab Aristot, formaliter pro prædicatione essentiali, vt explicatum est. Et ita nihil sequitur contra nos.

6 Circa tertiam partem capitis prima proprietae satis constat ex dictis cap. 2. anteprædicamentorum. Pro secunda verd solumest aduertendum, ibi prædicari vniuoce, idem esse, quod prædicari nomine, & ratione quidditativa, seu essentialiterale enim est proprieras substantiæ. Terria autem difficilis est sensus! & ideo cam dinersimode explicant Auctores, vt refert Mas. hic vera tamen interpretatio est, quam ex Diu. Thom. tradidimus suprà disput. 5. num. 1 4. quod scilicet prima substantia dicitur significare hoc aliquid, quia semper in prædicatione habet locum subicai, seu substantiæ : secundæ verd dicuntur signisicare quale quid : quia respectu primarum habent locum prædicatisquod generali quadam ratione dici-tur qualitas, & forma subsecti : quia quodammodo adiacet illi. Hunc autem esse sensum Aristot. patet ex textu, vbi reddens rationem huius differentiæ ait. Neque enim res una subielta est, ut in prima substantia: sed de multis homo, animaque dicuntur, & c. & posteà subdit, quod secundæ substantiæ non fignificant qualitatem, sed quasi designant, & adsignificant. T De aliis proprietatibus, quia indigent maiori explicatione, agemus disput sequenti.

Dubitatur vitimo : quare de substantia egerit Aristot. ante alia omnia prædicamenta. Non mouemus hoc dubium : quia dubitate liceat substantiam esse priorem accidentibus, & priori loco de illa dispurandum; sed vt hac occasione explicemus, quæ sint huius caula, & quibus modis substantia sit prior accedentibus:res scitu valdè digna, quam definit Arist.7. Metaph cap. 1. dicens : Substantia omnium primum est, tatione & notitia, & tempore. Aliorum nullum est separabile : bac autem sola. Et ratione boc primum: necessa est enim in uninscuiusque ratione substantia rationem effe. Et scire tunc singula maxima putamu: quando, quid est bomo cognoscimus magis, quam aus quale; aut quantum, Oc. V bi tribus modis docer Arist. substantiamesse priorem accidentibus scilicet definitione:cognicione, & tempore: sin gulaque probat: que in præsenti oportet explicare.

Et quidem horum primum satis constat ex iis, quæ diximus suprà disput. 5. num. 21. explicantes aliqua ex his verbis Arist. Si enim in definitione suiuscumque accidentis ponitur substantia; in definitione verd substantiæ non ponitur accidens: manifestum est definitionem substantiæ esse priorem definitionibus accidentium. Neque in hoc est amplius immorandum.

8. Quantum ad secundum verò, in quo est maior dissicultas, Herb. Iandunus, & alij, quos refert
Mas. hic sect. 1. quæst. 3. voluerum substantiam dici
priorem notitià, & cognitione, per quandam tantum
dignitatem, & excellentiam: quia scilicer est ens nobilius accidentibus: non verò quia secundum originem cognisio substantiæ præcedat cognitionem illorum. Porestque probati.

Primo: quia substantia mediis qualitatibus sensi-

bilibus intrat ad intellectum: ergo accidentia priùs cognoscuntur, quàm substantia. J Secundo: quia ex cognitione accidentium, & proprietarum desenimus in cognitionem substantia: ergo hac posteriùs cognoscitur, quàm illa. J Tertiò, quia qua sunt minùs entia, priùs cognoscuntur, vt videtur sentire Aristot. 7. Metaph. cap. 4. vbi docet substantias materiales, qua sunt minùs entia priùs cognosci, quàm immateriales, qua sunt magis entia: sego &c.

Pro solucione notandum est duplicem esse cognitionem, scilicet sensus, & intellectus Et hæc tursus est duplex: alia confusa, & alia distincta. Confusam in præsenti appellamus cam qua cognoscitur
res impersecte, & secundum gradus generales
tantum perinde ac quando à longè videmus, aliquid,
de quo tunc solum apprehendimus esse substantiam. vel corpus; non tamen discernimus, an sit
animal, vel homo, &c. Distincta verò est, qua rem
apprehendimus persecte, & secundum gradus, tam
communes, quam proprios; non secus ac quando res

de propinquo videmus.

p Dicendum est ergo quod quamuis cognitione sensus priùs accidentia cognoscantur, quàm substantia; cognitione tamen intellectus priùs cognoscitur substantia, quàm accidentia. Cum hac tamen proportione, quod cognitio consusa substantia prior est cognitione consusa accidentium; & similiter cognitio distincta substantia, prior est cognitione distincta accidentium: at cognitio consusa accidentium præcedit cognitionem distinctam substantia. Sic docent communiter Doctores, de quo videri possunt Zanardus 7. Metaphysica quastione 5. Soncinus ibidem, quastione decima tertia, & Mas. vbi suprà.

Probatur breuiter: nam in primis, quod cognitione sensus priùs cognoscantur accidentia, euidens est: & id, conuincit primum argumentum in contratium addudum. Quod verè cognitione intellectus priùs substantia cognoscatur cum proportione explicata, patet. Nam accidentia sunt entia secundum quid, respiciúntque substantiam, vi propriam mensuram, à qua sicut participant esse, ita & cognosci vi argumentatur Diu-Thom. explicans verba adducta Aristor: ergo qualibet cognitio accidentium præsupponit cognitionem saltem consusam substantia.

Specialiter autem de cognitione distincta probatur: quia accidentia definiuntur per substantiam: ergo cognitio distincta eorum supponit cognitionem distinctam substantia. Paterconsequentia: quia co-

gnitio distincta definiti pender ex cognitione distincta pattium definitionis.

Denique quòd aliqualis cognitio accidentium præsupponatur ad cognitionem distinctam substantiæ, probat secundum argumentum in contratium adductum, & docet Arist. 1. de Anima cap. 1. Satisqué ex se patet:nam ex proprietatibus, operationibus & accidentibus, quæ nobis viciniora sunt inuestigamus latentes substantiarum essentias: ergo, &c. Per quod patet ad primum, & secundum argumentum.

10 Ad tertium vero negatur maior. Neque illa potest colligi ex Arist. Ipse enim solum ait substantias materiales, que sunt minus entia prius cognosci vo ly, qua sunt minus entia, est copula implicationis, que nihil refundit in principalem proportionem. Non verò inquit per causalem, quia sant minus entia,

&c. Quod tamen necessarium erat vt teneret argu-

Tandem quantum ab tertium, quo modo scilicet . subflantia sit prior tempore accidentibus, plures non parum laborant in eius explicatione. Quorum varios modos dicendi referunt & impugnat. Zanardus, vbi suprà & Mas. q. 2. Illis tamen omissis, vera expositio Aristot-eft, quam ibidem, lect. adducie Diu. Thom. quod scilicet, quia in tota latitudine substantiarum, datur aliqua substantia absque vllis accidentibus, scilicet Deus: at verd in tota latitudine accidentium, non datut aliquod accidens absque substantia : ideò meritò substantia dicitur prior accidentibus tempere, id est, duratione, quia in rei veritate substantia aliqua præcesst existentiam omnium accidentium prioritate durationis. Et hocest, quod loco adducto lignificavit Aristot.dicens : Alierum enim nullum est separabile, hac aucem sola.

# · DISPVTATIO XII.

De Pradicamento Substantia.

RECIPVA cura Aristot. in hoc cap.est explicare quid sint prima, & secunda substantia: hæ enim sunt, quæ in hoc prædicamento tanquam inseriora, & supe-

riora disponuntur: quod solum pertinet ad Logicum. Et ideò hic nullas mouet quæstiones ex his, quas de substantia tractat. s. Metap. Quem nos etiam imitantes in præsenti ea tantum examinabimus, quæ sunt Dialectici instituti, commodiori loco relinquentes plura alia, quæ de subsistentia, & existentia disputant Metaph. & ab aliquibus hic non necessariò, imò & intempessimè admissentur.

#### Q V AS S T I O I.

Quanam sit propria, & formalis ratio tonstitutiua huins pradicamenti.

B Étymologia incipiendo, nomen substantize, ve notat D. Isidorus lib. 2. Originum. capit. 27. & lib. 1. Similitudinum capit. 4. impositum est huic prædicamento ex duplici eius proprietate, scilicet subsstendi in se, & substandi aliis. Disserunt autem subsistere & substare, quod subsistere est persectè in se esse independenter à quoliber alio, ve à sustentante, substare verò est tanquam sundamentum, & substare verò est tanquam sundamentum, & substare verò est tanquam sundamentum, & substare verò est tanquam substate prius sit, quàm substare sicut prior est res in se, quam in ordine ad alias quia tamen hoc nobis notius est, ideò frequentina substantiam à substando derivamus Et ideò huius tantim ctymologiæ meminir Arist in hoc cap. & s. Metaphys. cap. 8.

Hinc iam desumuntur tres substantiz acception nes, omissis aliis. Quia enim quelibet essentia etiam accidentium quodammodo substat suis passionibus i ideò nomen substantiz lata quadam significatione primò sumitur pro essentia, ve ex Arist vidimus capes

huius libri num.6.

Quia tamen accidentia simplicitet non substant aliis, sed tantum secundum quid, & vt que, vt in seà explicabimus: ideò nomen substantia secundo, & ma-

gis propriè sumitur, ve distinguitur contra accidens, comprehendit quidquid non est in alio tanquam in subicato. Quo sensu materiam, & formam, & modos

etiam substantiales substantias appellamus.

Sed quia neque etiam substantiæ incompletæ(excepta anima rationali, cui iuxta probabilissimam sententiam peculiareest habere propriam subsistentiam, vt videbimus lib. 1. Phylicorum) & multo minus modi substantiales propriè, & per se substant accidentibus: ideò tertia, & propriissima acceptione sumitur substantia pro ea, que ponitur in recta linea huius prædicamenti, nempè prosubstantia creata completa, que proprie, & simpliciter substat accidentibus vepote que in se, & per se subsistit independenter à quocumque alio, non solum ve à subiecto, sed etiam vt à comparte, seu concausa suz subsistentiz. Et de hac inquirimus per quid constituatur in sua propria, & essentiali ratione.

12. Prima sententia docet hoc prædicamentum formaliter non constitui per aliquid positiuum, sed per negationem estendi in alio; & hanc tantum fignificari ly per se, quod solet poni in definitione subttantiæ. Pro hac citatur Porph.in interrogationibus,cám-

quel defendit Soncin. 5. Metaph. q. 14.

Cuius fundamentum est: quia supra ens addit substantia aliquid, per quod constituitur in sua propria ratione: sed non addit aliquid positiuum: ergo solùm addit negationem, quæ fit constitutiva eius. Maior,& consequentia constant. Minor autem probatur: quia illud positiuum non est quid rationis, vt patet; cum nequeat per aliquid rationis constitui prædicamentum reale; neque etiam potest esse quid reale: tum quia in quolibet clauditur essentialiter ens; ac proinde non potest esse illi superadditum:tum consequenter, quiz in definitione substantiz committeretur nugatio: siquidem bis repeteretur ens, si ly per se, posirum pro differentia esfet quod positiuum includens iplum ens. Restat ergo substantiam nihil positinum addere supra ens, sed suam negationem.

13. Secunda sententia afferit substantiam constitui in sua propria, & essentiali ratione per hoc, quod est subiici, seu substate accidentibus. Sic docent Boëtius, & alij, quos refert noster Didacus à Iesu disp. 12.quæst.1. g Potestque probari ex ipsa etymologia suprà explicata. Nam ve inquie Isidorus, ibidem adductus : Substantia est, qua proprie substare dicitur : ergo essentialis eius ratio erit subiici, vel substare accidentibus. f Confirmatur : quia inde Aristot.in hoc cap.probat primas substantias esse magis substantias, quam secundas; quia magis substant, & pluribus subiiciuntur, vt vidimus in textu. Ergo ipsa ratio subftantiæ consistit in hoc quod est subiici, vel

sabstare accidentibus.

24. Prima conclusio. Substantia non constituitur in sua propria, & essentiali ratione per negationem essendi in alio:neque similiter per hoc,quod est subiici aut substare accidentibus. Hæc est communis consensus Dialecticorum:pro qua videri porest interalios Mal.hic fect.2.9 5.

Prior pars probatur primo : quia nullum ens reale politium potest constitui in sua essentia per solam negationem, alias pura negatio esset natura aliqua positiva, quod est absurdum : sed substantia est ens reale positiuum, & inter omnia alia persectissimum : ergo non porest in essentia constitui per solam

negationem.

Secundò, quia in qualibet re essentia debet esse omnium primum, à quo orientur cætere, quæ cum illa habent connexionem : sed negatio essendi in alio non potest esse primum quod invenitur in substantia, & generaliter nulla negatio porest elle primum, quod inuenitur in re:ergo, &c.Probatur minor : quiz quacumque negatio innititur alicui affirmationi,& caufatur, ab ca, vt patet in inductione. Ided enim homo non est lapis: quia est rationalis, ided equus non est rationalis: quia est hinnibilis, & sic de aliis. Ergo ideò substantia non est in alio tanquam in subiecto: quia essentialiter petit in se, & pet se esse : ac proinde

hoc præcedit talem negationem.

Per quod etiam probatut posterior pars conclusionis. Subiici enim, seu substare accidentibus, non est primum, quod inuenitur in substantia: tum quia priùs est rem in se, & per se esse, quam quod aliis fundamentum, aut fulcimentum præstet seaque sustentet: tum ctiam quia non ideò substantia in se, & per se existit quia substataccidenti bus; sed ècontrà, ideò substat illis, quia est res in se, & per se consistens : ergo subiici, aut substare accidentibus non potest esse ratio essentialis substantiæ, sed proprietas ab illa dima-

Confirmatur: quia substantia non definitur essens tialiter per habitudinem ad accidentia:ergo subuci, seu substare illis non potest esse constitutiuum essentiale ipsius. Consequentia patet : quia subiici, seu substare intrinsece dicit ordinem ad accidentia, ve de se constat. Antecedens verò probatur : nam ex Arist.7. Metaph.c.1. asserente substantiam esse priorem definitione accidentibus: tum etiam quiziam lubstantia haberet definitionem incompletam, seu ex additione, sieut accidentia: quod suprà n. 7. vidimus esse fal-

15. Secunda conclusio. Propria, & essentialis ratio huius prædicamenti sufficienter explicatur per esse per se, seu per se fare, fi intelligatur simpliciter, & secundum aptitudinem, ad eum modum que suprà cap. 2. huius lib.num. 5. diximus propriam rationem accidentis sufficienter explicari per esse in alio, sumptum simpliciter, & secundum apritudinem. Hæc etiam est communiter inter Dialecticos. Sumiturque ex libro de causis, vbi definitur hoc prædicamentum sic : Substancia est qua per se stat : vel definit Damase.cap.23. suz Logicz: substantia est res per se existens, nen indigens altero ad consistentiam. Quam etiam definitionem admittit D. Thom.opusc. 42.cap. 10.& explicatius tradit. 4. dist. 12. q. 1. att. 1. qu. 1. ad 2. dicens definitionem, vel quasi definitionem substantiæ esse, quòd sie res, cui debetur effe per se, ficut definitio accidentis eft, res, cui debetur esse in alio. De quo videri potest Mas. vbi lu prà.

Explicatur, & probatur breuiter conclusio: quia per se posest sumi tripliciter. Primo, vt distinguitur contra per accidens, & significat id, quod verè habet vnicam essentiam: hoc autem modo commune est omnibus prædicamentis, ve patet; ac proinde non potest esse constitutium substantiz. Secundo, ve distinguisur contra per alind, & valet idem, quod ens à se: & hoc modo nulli creature conuenit, sed soli Deo: qui cum sit primum ens., à se ipso, & non ab also habet suum esse: & consequenter neque hoc etiam modo potest esse constitutium huius prædicamenti, vt de se conflat. Tertiè, tandem sumitur esse per le,vt distinguitur ab esse in alie, quod est proprium accidentium, ve scilicer fignificat id, quod ex natura sua postular per se stare independenter à quocura-que subjecto sustentante. Quo modo esse per se & esse in also sunt quidam modi generales oppositi; determinantes ens ad substantiam, & accidens. Ergo! sicut propria tatio, & essentia accidentis est! esse in alio secundum apritudinem, seu inclinatio ad inhe-. rendum: sic propria ratio v. & essentia substantiæ create ericifia aptitudinalis perseitas, seu ese rem, cui debetur per se existere independenter ab alio. Quod

## 196 Disput. XII. de Substantia, Quæst. II.

Quod simpliciter intellectum satis constat contienire substantiæ completæ, quæ per se pertinet ad hoc prædicamentum: alia enim, quæ ad ipsum reducuntur, scilicet partes, & modi, seu termini substantiales, licet non dependeant ab alio tanquam à subiecto; dependent tamen tanquam à comparte, seu concausa suæ subsistentiæ, vel tanquam ab essentia, quam modificant, aut terminantiæ ita simpliciter sequendo, non stant per se junque sunt res, qui bus debeatur per se existere. Ex quo tandem sit, definitiones adducas sufficiences explicare naturam, huius prædicamenti.

16. Ad fundamentum prime fententie neganda est minor. Ad cuius probationem satemur propriam sationem, quam exprimit substantia, esse quid positiuum.

Ad haius autem primam impugnationem resp. quòd cum prædicamenta sint conceptus omninò simplices, ve explicuimus disp. præced. a., 6. substantia non dicitur addere supra ens aliquid positiuum, quia ibi dentur duo conceptus; quotum vnus addatur alteri: sed quia exprimit proprium conceptum, qui nomine entis non exprimitur, ve ibidem explicuimus.

Per quod paret ad secundam : propterea enim pradicamenta non possunt verèdefiniri, quia ens non potest poni in definitionibus, vt ex Arist. vidimus sup. disp. 5. n. 42. & disp. 11. n. 51. & ideo supra adducta non sunt definitiones, sed quasi definitiones, vt inquit D. Th. citato loco, sententiarum.

17. Ad fondamentum sedundæ sententiæ resp. argumentum ab etymologia sumptum non esse esse esse ve sumitur ex.D. Thom. 2.21,92 art. 2.22 2. sepè enim res, à qua nomen imponitur, et res, ad quam significandam imponitur, valdè dinersæ sont, ve patet in lapide. Et alise multis. Præterquèm quod etiam nomen substantiæ derioutur à per se stando, seu per se subsistendo, ve ex Isidoro vidimus in principio quæstionis.

Ad confirmationem respondetur, argumentum Arist. esse à posteriori, procedens ex reali proprietate substantia dipsam essentiam substantia: & ita nihil sequitur contra nos.

#### QVESTIO II.

Iuxta quam vationem Substantia dividatur in primam, & secondam, & qualis sit bac divisio.

🖜 Vm prima, & lecunda lubitantia, de quibus Inunc agimus, fine fubitantia completa, veporè in secta linea hulus predicamente collocate: planum fit dividum huius dividionis non elle fubstantiam in prima aut secunda acceptione quæst. præcod. explicatis, alias diunio non effet adequata; sed substantiam directe ponibilem in prædicamento ser completam. Quod sais explicuit Aristot.in cap. dum excludit differentias à tatione prime & secunde labstantie. Quia ramen in substantia completa. tria adhuc considerare possumus iuxta supra dicta, schicet essentiam ipsam, seu conceptum quidditatitum substantia , realem eius proprietatem subsistendi, vel substandi accidentibus, & secondam intentionem, à qua substantia denominatur subiceum prædicationistided diffientas est inter Doctores; fecundum quam harom rationum dividatur substantia in primem & secundam: inde enim pender qualis fit di-Ca divisio,

Prima sententia asserit divisum huius divisionis esse substantiam, ratione secundæ intentionis, ita ve sensus sit: substantia secundum quod est subsectum prædicationis, alia est vnivetsalis, alia particularis: econsequenter divisionem esse vnivocam. Sic docet Tattaretus, ve referent Conimbricenses hic q. 2.

Hze tamen opinio omnino viderur aliena à mente Arist. qui in præsenti disputat de substantia, secundum quod ponitur in prædicamentorin quo non collocatur ratione alicuius intentionis, sed ratione sue entitatis realis, ve per se contrat. Proprer quod etiam liber hic pertinet ad obiectum materiale Logi-

cz,vt dilp.t.explicuimus.

19: Secunda sententia docet divisum huius divifionis esse substantiam ratione realis proprietatis subfistendi, vel substantia accidentibus: ita ve divisio reddat hune sensum: substantia, qua ratione substat accidentibus, alia primò substat, scilicet particularis; alia
secundò substat, scilicet vosversalis: & consequenter
divisionem esse analogam. Sic tenent ex Thomistis
sabel. 5. Metaph. q. 7. Caiet. & Mass. hic. & ex aliis Suatez disputatione 33. Metaph. sec. 2. Tolet. & Rub. in
hoc cap & Conimb. vbi suprà.

Terria tandem sententia (omissis aliis) docet ditissmesse substantiam secondum suam essentiam; & conceptum quidditatiuum; dividique in duos modos subsistendi, scilicet particulariter, & vniversaliter: ex quibus alter est modus realis, quem suppositum addit supra naturam: alter verò est modus, & accidens rationis, à quo natura constituitur in esse vniver-

lalis.

Et consequenter, inquit hæc sententia, divisionem esse subiecti in accidentia: quamuis quodammodo etiam sit analoga, cum vnum membrum dividens sit quid reale, & aliud rationis. Pro hac citantur Mercatus, & alij antiqui: exmque defendunt Sanchez lib. 5. Logicæ, q.4. Gall. controuer L23. & latè Arauxo 5. Metaph. q2. art. 1. & 2. à quibus non dissentiunt Caiet. & Mas. vb suprà: hic enimexpresse fatetur se ample à sententiam istam sic explicatam; ille verò expresse affirmat hic dividi essentiam substantiæ per diversos modos subsistendi. De quo etiam videri potest Zanar. 5. Metaph. q. 14.

20. Prima conclusio. Secunda sententia valde probabilis est: Elicet iuxta eam non dividatur substantia secundum suam essentialem rationem; videtur tamen satis ad mentem Arist. Hæc concl. colligitur ex toto hoc cap. vbi sæpè comparat Philisophus primam, & secundam substantiam in ratione substandi: ergo ibi loquitur de substantia sub tali ratione. Quo semel admisso, recte assertir divisionem verè & propriè esse analogamiac proinde nibil fassum continet hæc sen-

tentia, sed potest optime suftineri.

21. Secunda conclusio. Tertia etiam sententia optime explicat divisionem substantiæ in primam & secundam : & ita diulsio simpliciter est subiecti in accidentia, & secundum quid analogi in analogata. Hec est procut dubio mens D. Thom.vt expendunc recte Sanch. & Gall, citati. Nam q.9. de Potentia art. 2. ad 6. sic inquit : Cum diniditur subfantia in primam & secundam, non est dinisio generis in species : sed ust dinisio generis secundum dinersos modos essendi. Nam secunda substantia significat naturam generis secundum se absolutam; prima verò significat eam, vt individualiter subsistentem. Vnde magis est dinisio analogi, quàm generis. Quibus verbis, vt notat bene Sanchez, non dixit D. Thom.absolute divisionem esse analogam; siquidem præmiserat in ea dividi genus in diversos modos, qui modus divisionis necessariò percinet ad divisionem subiecti in accidentia: sed dixit magis esse analogi, qu'am generis: quia magis accedit

### Disp. XII. de Substantia, Quæst. III. 197

ad divisionem analogam, qu'am ad vniuocam: & ideo diximus secundum quid esse analogam. Videatur Angelic. Doctor. 1. part quæst. 29. art. 1. ad 2. & ibidem Caiet.

Probatur breuitet conclusio: quia divisum in hac divisione est id, quod per se pertinet ad prædicamentum substantiæ, & collocatur in eius recta linea: sed hoc est ipsa essentia substantiæ, & non proprietas eius: ergo meliùs explicatur hæc divisio in tertia sententia, quam in aliis. Iam verò si divisum est ipsa essentia substantiæ, manifestum sit, divisionem simpliciter esse subsecti in accidentia.

Nam id, quod prima substantia addit supra substantiam, est modus quidam realis particulariter subsistendi: & id, quod addit secunda substantia supra substantiam, est modus vniuersaliter subsistendi in intellectu: sed isti habent rationem accidentium, respectu substantia: ergo quando substantia dividitur in illos, dividitur subiectum in accidentia.

Est autem inter ipsa membra dividentia subordinatio, & dependentia; cum alterum sit ens reale, & alterum rationis: ergo eadem divisio quodammodo étiam est analoga. Videantur Sanch. & Arauxo vbi suprà.

22. Contra hanc tamen divisionem quocumque modo explicetur, potest obiici. Primò: quia membra dividentia cuiuscumque divisionis debent essa opposita, neque se mutuò includere: sed prima & secunda substantia non opponuntur, imò vna includitur in alia, & prædicatur de illa: ergo hæc est mala divisio. Probatur minor: quia homo, aut animal, quæ sunt secundæ substantiæ, verè prædicantur de Petro, qui est prima substantia.

Secundo quia divisum huius divisionis, quocumque modo explicetur, coincidit cum vno membro dividenti; ergo est mala. Probatur antecedens: quia siue hic dividatur substantia secundum suam essentiam, siue secundum rationem substandi; divisum debet esse substantia ve sic, & communiter considerata: ergo est substantia; communis; ergo substantia secunda.

Ad primum respond. secundam substantiam formaliter sumptam, vt est membrum dividens in hac divisione, non includi, neque prædicari de prima, hæc enim est formaliter falsa, substantia prima, est substantia secunda: ita membra dividentia verè sunt opposita.

Ad probationem autem minoris respond. solum tonuincere rem illam, quæ materialiter denominatur secunda substantia, prædicari de prima. Quod quidem verum est, quia talis res est ipsa natura substantiæ secundum se, vt præuenit modos prime, vel secundæ substantiæ. Sic autem non est membrum diuidens, sed potius diuisum. Vnde non sequitur vnum membrum diuidens, formaliter, vt tale, prædicari de alio.

23. Per quod patet ad secundum. Respondetur enim diussum esse substantiam consideratam secundum se, & secundum sua essentialia tantum, seu ve præuenit modos indiusidualiter, vel vniuersaliter essendi. Quo modo neque est indiusiduum, neque genus, aut species: & consequenter neque prima, aut secunda substantia.

Sed instabis: quia adhuc substantia provt sic, & vt præuenit tales modos, verè est communis: & D.Thomas in verbis adductis asseruit esse diussionem generis in diuersos modos essendi: ergo diussum verè est substantia vniuersalis, & per consequens substantia secunda.

Respondetur, quod quia ipsa natura substantiz secundum sua essentialia considerata, habet vnitatem formalem, quæ de se non est propria huius, vel illius indiuidui, ideò dicitur communis, seu vniuersalis negatiuè tantum, vt explicuimus suprà disp. 3. num. 26.&c quia hoc est fondamentum vnitatis genericæ: ideo appellatur à D. Thom. diussio generis in diuersos modos. Esse tamen sic communem non sufficit ad veram, &c formalem vniuersalitatem, vt vidimus ibidem n. 46.&c consequenter neque ad rationem secundæ substantiæ: proindè diussum non coincidit cum vno membro diuisenti.

#### Q V Æ S T I O III.

An definitiones prima & secunda substantia sint recte assignata.

24. Définitionem prime substantie, quam hie tradit Aristot. scilicet: Que neque de subiette alique dicitur, neque in subiette alique est, non esse exactam, his argumentis suadetur.

g Primò: quia definitio, quæ datut per negationem est vitiosa: sed hæc datut per negationem, imò

per duas negationes: ergo est vitiosa.

Jecando: quia substantia considerata secundum se, & vt præuenit modos individualitet, vel vniuersalitet essendi, neque est in subsecto, neque dicitur de subsiecto: & tamen prove sic non est prima substantia, vedi-

Quarto: quia substantia prima prædicatur de hac, & illa prima substantiaiergo falso dicitur primam substantiam non dici de subiecto.

Similiter definitionem secunde substancie, quam in codem cap.tradit Arist.scilicet: Substantia secunda sunt genera & species, in quibus insunt prima, non esse bonam, probatur his argumentis.

Primò: quia de ratione secundæ substantiæ non est, quòd sit genus, vel species; sed tantùm quòd sit vniuersalis: ergo malè definitur ab Arist. quòd sunt genera & species, & c. Probatut antecedens: quia substantiam esse genus, aut speciem, est esse talem, vel calem secundam substantiam: ergo id non est de ratione secundæ substantiæ, vt abstrahit ab omnibus secundis substantis, quomodo hic desinitur.

g Secundo: quia secundæ substantiæ prædicantur de primis : ergo insunt illis : ergo falsum est dicere, quòd in secundis substantiis insunt primæ.

25. Nihilominus definitiones istas non esse vitiosas probat auctoritas Arist. & concors consensus Dialecticorum illas admittentium. Quod genus argumóti est aded sufficiens in proposito, ve nullum disciplinarum ingenium possit eas non admittere: & ideò solùm indigent explicatione. Pro qua meminisse oportet quæ sup.disp. 5.n.44. diximus circa definitiones accidentium, & earum definita, quando definiuntur in concreto: vbi ostendimus rem definitam esse ipsum accidens, licer ex modo significandi fiat suppositiq pro subiecto, ac proinde accidenti couenire definitionem tantum, ve quo, ve ibidem explicuimus. Ad hunc ergo modum intelligenda est definitio primæ substantiæ, vt bene notat Caiet.hîc. Cum enim prima lubstantia pro materiali dicat ipsam essentiam substantiæ, & pro formali modum quendam realem particulariter sublistendi, vel substandi accidentibus: inde fit, vt definitio conveniat vt quo, illi modo reali: simulque explicetur talem definitionem exerceri in ipla lubstantia, que habet rationem subiecti respectu talis modi... Et ita sensus planus definitionis est, quod ille modus realis particulariter subsistendi est ratio,

quare

## 198 Disput. XII. de Substantia, Quæst. IV.

quare substantia prima, neque sit in subiecto, per quod distinguitor ab accidentibus, neque dicatur de subiecto, per quod distinguitur à secundis substantiis.

Simili modo debet etiam explicari definicio secundæ substantiæ. Nam modus ille vniuersaliter essendisseu secunda intentio. à qua substantia constituitur in esse secunda, seu vniuersalis, est ratio, quare in secundis substantiis insint primæ, id est, contineantur potentialiter in eis sanquam partes subsectiuæ earum. Primæ enim substantiæ continentur in secundis, vt inferiora essentialia in superioribus: quam potentialem continentiam habent ipsa à secunda intentione vniuersalis, non cuiuscumque, sed generis vel speciei: hæ enim tantum possunt esse superiora essentialia, respectu primarum substantiarum.

Et ideò recte Arist. Messiniens secundas substantias, dixit esse genera & species, in quibus insunt prima: vbi tandem aduertendum est, quod cum prima & secunda substantia sint termini complexi, ipse potius sunt definitiones: & ideò adducte ab Arist. servare non possunt rigorem definitionum, sed tantum sunt explicationes quedam, seu circumsocutiones prime & secunde substantia. Quas si breuius velis explicare: Prima sabstântia, est substantia singularis: & secunda substantia, est substantia uninersalis.

26. Ad argumenta responderur.

Ad primum plures adhibet solutiones Mas.hîc sect. 1.q. 2. quæ ibi videri possunt. Respond. tamen primò, quòd quando definitio est descriptiua, vel non est propria definitio; non est vitium ponere pro disferentia aliquas negationes, præcipuè quando iam explicatum est illud positiuum, cuius sunt negationes, ve contingit in præsenti: iam enim Arist. cap. 2. explicuerat, quid sint esse in subiecto, & dici de subiecto.

Vel secundo, ve melius respond. illa verba: Neque in subietto, est, neque de subietto dicieur, quæ ponuntur loco disferentiæ, non esse explicanda merè negatiuè, sed quasi contrariè, ita ve sensus six: prima substantia est id, cui positiuè repugnatesse in subiecto, vel dici de subiecto. Ve à simili contingit, quando Philosophi desiniunt violentum esse, quod sit à principio intrinseco, passo non conferente vim: vbi ly, non conferente vim: non intelligitur negatiuè, sed contrariè, id est, resistente.

Ad secundum respond, quod substantiz secundum se consideratz, & vt przuenit singularitatem, vel vniuersalitatem, neque conuenit, neque repugnat esse, aut dici de subse con sed merè negative se habet. Ad rationem verò primz substantiz necessarium est, quod positive repugnet illi-& hoc significatur in eius definitione, vt explicatum est.

Ad tertium respond. singularia determinata, vt Petrum, vel Paulum non posse definiri; singularia verò indeterminata, vt individuum vagum, personam & alia huiusmodi posse definiri, eo quod important modum particulariter existendi absque determinatione, & cum quadam communitate: & huiusmodi est prima substantia. Videantur, quæ diximus sup. disp. 4. n. 51. & disp. 6. num. 54.

Ad quartum resp. quod licet prima substantia significet modum subsistendi communem; supponit tamen pro Petro, vel Paulo, verbi gratia, in quibus exercetur definitioi de his debet verificari, quod non dicuntur de subiecto. Quod solet aliis terminis explicari, dicendo primam substantiam in actu exercito non dici de aliquo, non verò primam substantiam in actu signato. Videantur, quæ circa definitionem individui diximus disputatione sexta citata, n. 5 r.

27. Ad primum contra secundam definitionem respondetur, quòd licet de ratione secunda substan-

tiz vt sic, non sit esse determinate genus, vel determinate speciem, tamen neque etiamest esse quod comque vniuersale, sed illud quod potest esse superius essentiale, respectu primz substantiz. Et hoc necessario est genus, vel species: quia in his solum possunt essentialiter contineri primz substantiz. Et ideò sic desiniuit Arist. secundas.

Ad secundum respondetur, quòd secundæ substantiæ insunt actu in primis: quia sunt de earum essentia; è contra verò primæ insunt in potentia in secundis: quia sunt partes subiecciuæ earum. Et hoc secundum significatur in definitione: dicendo enim quòd primæ substantiæ continentur in genere: euidens est sermonem esse de continentia potentiali.

#### Q V Æ S T I O IV.

#### Quanam substantia in hec pradimento collocentur.

Mnia, quæ in hac materia solent disputari, magna ex parte constant ex dictis sup disp. 5. neque de eis est ser iam disceptatio inter Doctorest & ideò illa breuiter perstringemus in hac quæst. In primis autem certum est omnes substantias completas, corporeas, & corrupribiles, vt sunt elementa, mixta, inanimata, plantæ, & animalia, per se collocari in hoc prædicamento: neque de his dubitauit aliquis, quem viderimus. Cernitur siquidem in eis sussiciens sundamentum ad formandos gradus genericos, & disserentiales: cùm sint compositæ ex materia & forma: & ideo non est cur à prædicamento reiiciantur. Quare solùm potest moueri dissicultas de corporibus cælestibus, de Angelis, de Deo Opt. Max. & de Christo Domino. De quibus eodem ordine per singula breuiter discurremus.

Et in primis de corporibus cœlestibus id receptissimum est : ( quidquid dicant Auert. Nip. & Gandauo explicantes quedam verba Arist. 10. Metaph. cap.vlt. Ratio est clara: quia, vt in Philosophia ostendemus, etiam corpora colestia verè sunt composita ex materia & formatergo ibi etiam est sufficiens sundamentum, vnde intelle & us de lumat genus & differentiam. Quòd enim illa sint incorruptibilia, aut quòd materia corum sit alterius rationis à materia sublunarium, solum probat ipsa naturaliter non conuenire in aliqua vna entitate reali, seu quod corruptibile, & incorruptibile differunt genere physico, quod tantum intendit Arist. loco cit. vt vidimus sup. dilp. 11. n. 11. Hoc autem non obstat, quominus logice detut. gradus præcilus, in quo vniuocè conueniant corpora cœlestia & sublunaria: arque adeo quod in prædicamento per se, & propriè collocentur. De quo videri potest D. Thom locis citatis.

29. Secundo de Angelis communis Philosophorum sententia tenet, verè esse in hoc prædicamento. Quamuis id negauerint præter Auerr. & alios adductos, Plotinus lib. 2. Æneade 6. Alb. & Ænead. sh hoc cap. fortè ducti auctoritate Arist. 9. Metaph. text. 22. vbi eos appellat substantias, simplices, & entia semper

In actu.

I Sed fundamentum est nullius roboris, & ratio in contrarium manisesta. Quia quamuis Angeli non sint compositi ex materia & forma, & per consequens physicè loquendo, sint materiæ puræ, & substantiæ simplices; neque habeant potentiam contradictionis ad essendum, & non essendum, quod loco citato intendit Aristot. tamen metaphysicè loquendo non sunt actus puri, sed realitet compositi ex essentia & existentia: vt generalitet de omni creatura ostendemus lib. 1. Physic. Ergo intra corum essentiam est potentia

## Disput.XII.de Substantia, Quast. IV. 19

potentialitas susticiens ad sundandum gradum genericum, in quo cum aliis conveniat; & per consequens verè collocantur in hoc prædicamento. Videantur quæ diximus suprà disput. 5. num. 73. & se-

que ntibus.

30. Tertid, de Deo opt. Max. ( quidquid dicant Nominales) constans est Philosophorum, & Theologorum sententia, non contineri in recta linea huius prædicamenti. Quod fancti Patres non obleure docent : quorum plura loca addunt noster Didacus hic disput 12.quæst.2 & Naza.1 parte questione 3 artic. 5. Probatque late & optime D. Thom. ibid. & primò contra Gentes cap. 24. & 25. Cum enim in Deo nulla sit compositio ex actu & potentiailed sua essentia sit ipsum suum esse per se subsistens, & per consequens actus secundum omnem considerationem simplicissimus, & purissimus; inde fit vt in eo nihil sit, quod possit esse radix, aut fundamentum gradus potentialis, qualis est gradus genericus. Videantur que diximus disp.citata, & disp. 1 1.n.15. vbi ostendimus nihil posse esse vniuocum Deo, &

Per quod facile excluditur Vazqu.prima parte, disputatione vigesimasecunda cap, 3. qui suscitans Nominalium sententiam; admittit in Deo compositionem ex genere & d fferentia : impugnatque rationes, quibus D. Tho. q 3 citata, probat Deum non contineri in aliquo prædicamento. Sed illum meritò reiitiunt Theologi, etiam fuz societatis: ex quibus Molina ibid. artic. 5. affirmat talem sententiam non recte stare cum definitione Ecclesia capifirmiter de summà Trinit. & fide Catholica : vbi decernitur Denm esse omnino simplicem. De quo eriam videri possunt Suarez disp. 30. Metaph. sect. 4. & 1. part. lib. de Essentia Dei, cap.4. Valent ibid q.3.disp. 1.punet, 5.Rub. cap. de disserentia q 4.& Conimbr hic quast. 1. art. 2. Ex Thomistis verò impugnant recte hanc sententiam Arauxo lib.5. Meraph.q.2.arr.3. Ioan. Gonçales 1. par. 9.7. controu. 1 5. Nauarrete controu. 2 0. & late Nazati 5. citato controu.1.2.3.& 4.

31. ¶ Vtrum autem Deus reductive collocetur in hoc prædicamento, secundum quod est principium efficiens omnium substantiarum: sicut collocantur materia & forma, secundum quod sunt principia substantiarum materialium, difficultas esse potest, proptet D. Th qui q.7. de potentia artic. 2. ad 7. concedit Deum esse per reductionem in genere substantia, vt principium esus, quemadmodum punctum & vnitas in genere quantitatis: cuius tamen contrarium expresse

docet loco citato ex 1. parte art. 5.

Propter hac duo loca, Capreol. in 1. dift. 8. q. 2. & Sanch.lib.5.9.13.fatentur D. Thom. mutalle sententiam; ca tamen rede concordat Caiet.dicto artic.s. ex doctina eiusdem Angelici Doctoris in primo dift. & quæst. 4, artic. 2.ad 3. dicens, quòd dupliciter potest aliquid esse in prædicamento reductive, sicut principium. Une mode, tanquam principium contensum ab iplo genere: & hoc modo negat D. Thom.posteriori loco Deum esse per reductionem in prædicamento substantiz. Alie modo, ve principium continens iplum genus: & fic concedit D. Th Deum esse reductiuè in genere: quia in hoc sensu quodammodo est in omnibus generibus, cum omnia continear: licet per appropriationem quand im dicatur esse in prædicamento substantiz: quia hec propinquior est Deo. quam accidentia.De quo ettam videri possum Nazatius vbi lup.dub.3. & Bergomensis in concordantiis D.Th.dub.464.

31. Czerum, quamuis in re hze ita fine: absolute tamen negandum est Deum reductiue collocari in pradioamento substantiz: tum quis in communi modo loquendi, illa dicimus collocari in prædicamento, quæ contifientur intra illud: tum etiam quia principium, de quo propriè dicitur reduci ad aliquod genus, non se extendit vitta illud: ve parer de puncto, & vnitate, respectu quantitatis. At Deus est supereminens principium totius esse, & omnium prædicamentorum: & ideò standum est modo loquendi, & doctrinæ D.Th. loco cir.ex 1. parte.

33. Tandem de Christo Domino (quidquid dicant Scot.in 3. distinct.7. quæst. 1. Basolis & Durandus ibidem) asserendum est verè esse primam substantiam continerique in prædicamento substantiæ; sicus continentur alia individua naturæ humanæ. Sicus continentur alia individua naturæ humanæ.

Potestque probati ex cap Cum Christus, de Haresicis, vbi Alex.3. desinit Christum, secundim quod
est homo, esse aliquid, id est singulare quid. Cuius
rationem reddit dicens: Quia sicut Christus, est verus
Dous, ita est verus bomo ex anima rationali, & humana
carne subsistens. Vbi quamuis Vasq.3. parte, disp. 17.
cap. 3. dicat solum desiniri, Christum esse aliquid, ve
distinguitur contra nihil; non verò esse hoc aliquid
de genere substantiæ: tamen in hoc posteriori sensu
intellexerunt illa verba Glossa, & Panormitanus ibidem, D. Thom. 3. parte, quæst. 2. art. 6. in argumento sed
contra, D. Bonauentura in 3. distinæ. 6. art. 1. quæst. 3. &c
Seot. ibidem quæstione vleima. Sarísque paret ex illa
causali, quam subdit Pontisex: vide in hoc non est

immorandum.

Ratione etiam perfacili, omississiis, probatura quia res collocantur in prædicamento ratione essentiæ, seu naturæ: sed natura humana Christi Domini intoto rigore, & proprietate est eiusdem speciei cum nostra: ergo verè & propriè collocatur in eodem prædicamento. Quia tamen naturæ substantiales non ponuntur in prædicamento significatæ in abstracto, sed in concreto, quomodo connotant suppositum quod in Christo est ipsum suppositum Verbi diuini: ideò hoc ponitur in prædicamento, non secundum se, & absolute; sed præsisè quatenus sustentat humanitatem Christi Domini, ve expresse docet D. Thom.in 3. distinct 6 q. 1. quæstiuncula 1 ad a. Videantur Bases 1. patt. q. 3. art. 3. & Amux. sib. 5. Metaphiquæst. 2. art 4.

34. Neque valet vulgare argumentum: Christus ponitur in pradicamento: Christus est Deus; erga Deus ponitur in pradicamento. Variatur enim appellatio: quia poni in prædicamento est secunda intentio appellans supra Christum ratione humanæ naturæ. Quando verò absolute insertur: Ergo Deus ponisur in pradicamento, appellat supra Deuro ratione Deitatis. Valet autem consequentia, si inferretur: Ergo Deus ponitur ratione bumana natura.

Dices: Christus non est creatura ex D. Th. 3. partiquest. 16.ergo non ponitur in prædicamento. Probatur consequentia: quia quidquid ponitur in prædicamento, debet esse aliquid creatum, ve patet ex dictis.

Respondetur tamen sufficere, ve aliquid ponatur in prædicamento, quòd sit quid creatum secundum illud, secundum quod formaliter constituitur in prædicamento. Et hoc inuenitur in Christo Domino: in quo natura humana aliquid creatum est, licet suppositum sit divinum.

Sed instabis: quia hac propositio: Christus est ereasura, absolute non admittitut: quia ponit in Christo impersectionemised hac etiam, Christus ponitur in pradicamense, ponit in illo impersectionem; ergo absolute non est admittenda.

Respond

## 200 Disput. XII. de Substantia, Quæst. V.

Respondetur, quòd prima propositio ponit impersectionem in suppositio Christi Domini; secunda
verò tantum ponit impersectionem in natura humana clus: quia sieri, seu creari per se primò conuenit
suppositio, se quasi per accidens naturæ, seu essentia;
siquidem hæc per se, neque sit, neque creatut, sed
potitis est æterna, ve explicuimus suprà disput. 4.
num. 5. At verò poni in prædicamento per se primò
conuenit essentiæ; siquidem hæc est, quæ denominatur genus, ves species; quasi per accidens supposito, à quo sustentatur. Et ideò prima propositio
absolute negatur, se secunda conceditur: quia supposito Christi repugnat impersectio; non verò naturæ humanæ cius.

#### Q V E S T I O V.

Quomodo intelligenda suns propriesates substantia ab Arist. tradita.

PRima, seçunda, & tertia proprietas explicate funt in rationibus: & ideo de aliis tribus agendum est in præsenti. Et quidem circa quartam solum est notandum id, quod advertir Aristot. illam convenire substantiæ, non tamen soli: nam quantitas etiam non habet contrarium. V trumque autem intelligendum est de contrariis propriè dictis: quæ ve infrà in postprædicamentis videbimus, sunt illa, quæ sub codom genero maxime distant, & ab codem subsecto mutuò se expellunt: sic enim satis constat substantiæ, & quantitati nihit esse contrarium.

Per quod soluntur plura argumenta, que contra hanci propriotatem sunt: vi quòd sorme substantiali contratiami prinationex Arist. 1. Physicorum text. 10. asserbasio. Item quòd differentie substantiales cius dont general sunt contratia, vi sumitur ex Aristo. 10. Morach. text.

est idem Aristor, lib. 2 de generat. Ergo substanriæ potest aliquid este contrarium. F Respondetur en m sormam, & privationem non esse propriè contraria: quia non continentur sub éodem genere: Neque differentiais substantiales: quia non sur subjecto; neque tandem elementa: quia ipsa non se expellunt ab codem subjecto, sed corum qualitates. Appellantur autem sorma, & privatio contraria, largè: quia opponuntur privatine. Et largiùs disserentiæ: quia sunt primò diverse. Et tandem elementa dicuntur contraria, radicaliter: quia scilicet sunt radices qualitatum, inter quas est sormalis contrarietas.

Rotes: an conuentant omni substantiz etiam incompletz, pro prer Auerr. 3100 com. 67. & alios, quos refert Mallife sec. 2. quæst. 9. qui existimant omnes formas substantiales, excepta anima rationali, suscipere magis, & minus I Imò de anima rationali potest idem suaderi: quia anima rationales sunt inæquales, ve docent granissimi Philosophi, D. Tho. in 2. dist. 32. quæst. 2. art. 3. & 1. part. quæstio. 85. att. 7. Caiet. ibidem, Ferr. 1. contra gent. eap 30. Med. 3. part. quæst. 5. att. 3. & alij: ergo aliqua substantia suscipit magis & minus.

Contrariam tamen sententiam tenent communiter Doctores cum Arist. in hoc cap. vbi non solum sub-stantias completas: sed quascumque alias negat suscipere magis, & minus, dum ait: Substantia non dicitur magis, & minus, neque caterarum quidquam omnino, qua substantia subeuno rationom.

Pro cuius intelligentia notandum est ex codem Aristot.in præsenti, aliud esse, quod una substantia fir perfection alia; aliud verò, quod suscipias magis; vel minus; vel quod intendatur, aut remittatur. Ad illud enim sufficit, vr eadem indivisibilis effentia habeat persectius esse in vno, quam in alio, seu quod inæqualiter participetur ab eis ratione inæqualium differentiatum, siue essentialium, fiue individualium. Ad hoc verò, vt rectè explicat D. Thom.1.2. q 52. art. 1 & opulc. 48. tr. 2. cap. 4. necessarium est, quòd in ipsa essentia etiam individuali sir latitudo quædam gradualis, ratione cuius possit secundam se ipsam augeri, vel minui, seu magis, aut minus vehementer imprimi subiecto. Hoc enim fignificant nomina, intenfionis,& remissionis, que iuxta primam sur imposicionem dicuntur de lyræ fidibus : quæ quando vehementiùs sonant, appellantur intense; quando verò reddunt grauiorem sonum, remissa.

Quod quidem non posse convenire substantiz, sed qualitatibus explicat D. Thom. 1. part. quæst. 93. art. 3. ad 3. & colligit Caiet: hic optimo signo. Quamuis enim vna substantia sit altera persectior; eadem talmen non persectiur secundum essentiam, ita vt Pettus v. g. modo sit minus homo, & possed magis homo. Qualitates verò, quæ suscipiunt magis, & minus in diuersis subiectis; sed etiam in eodem, saltem de possibili. Quamuis enim de sacto aliquæ ex his qualitatibus in eodem subiectio non intendantur, aut remittantur; hoc tamen illis non repugnat vt substantiz tepugnare diximus.

Per quod patet ad substantiam de anima rationali. Dicimus enim vnam esse meliorem alia satione perfectioris esse, vel perfectioris corporis, seu ratione perfectioris disserentia individualis, qua desumisur ab illo: non verò quia suscipiar magis, aut minus,

37. ¶ Circa sextam, & virimam proprietatem est etiam disticultat inter Doctores; an conucuiat substantiz quarto modo proprij. Quamuis enim id videatur voluisse Arist. dum dixit: Maxime vere proprima substantia esse videsur, & c. contra tamen militant hac argumenta.

vt explicatum est. Videatur D. Th. opusc. citato.

Primo: quia hæc proprietas ex Aristot.in hoc cap. conucnit substantiæ quæ est vna numero: sic enimair? Maxime substantia proprium esse videtur, cum vnum idémque numero, sic contrariorum susceptiuum esse. Sed sola prima substantia est vna numero: ergo soli illi conuenit, & non secundæ: & per consequens non conuenit omni substantiæ.

Secundo: quia neque Deus, neque Angeli, neque corpora cœlestia possunt recipere contraria; alias effent corruptibilia: ergo talis proprietas non convenit omni substantiæ.

Terriò: quia, vt hîc Arist.contra se argumentatur, cadem operatio recipit contraria, nempe veritatem. Se fassitatem:nam Petro sedente vera est hæc propositio. Petrus seder: quæ tamen sit fassa, surgente Petro: sed oratio est accidens: ergo hæc proprietas non connent soli substantiæ.

Quarto: quia etiam quantitas potest suscipere contraria: eadem enim superficies potest esse alba, & nigra. Similitet intellectus recipit scientiam, & ertorem. Et quod maius est, in mysterio Eucharistiae, quantitas per se solam verè caleste, & frigesir, recipitque alia contraria: ergo &c.

38. Propter hæc argumenta aliqui existimarunt, recipere contraria non conuenire substantiæ quartò modo proprij. ¶ Sed non ideò descrenda est recepta sententia, quam ante Aristot, significanit Architas, ve reserunt Conimb. hic quæst. 3. docet que D. Thom.

-Fare

## Disput. X II. de Substantia, Quæst. V.

opulc.48.tract. 2.cap 4. & sequentur hie Caier. Sot. Mas.Sanch. & communiter Doctores.

Pro cuius explicatione nota: quòd recipere contratia, proprie loquendo, provt hic loquitur Aristor. necessario fit cum mutatione intrinseca subiecti, ve iple Arist. se explicat, repugnat enim, quod vnum numero subiectum abiiciat vnum contrariorum, & secipiat alterum : quin intrinsece mutetur. Similiter non loquitur hic Arist. de quocumque subiecto, sed de co, quod propriè, & ablolute est subiectum, & solet appellari subicctum qued. Quo supposito.

39 Ad argumenta respondetur. Ad primum respondet benè Caiet. hanc proprietatem non esse re-Aringendam ad solas primas substantias. Non enim inquit Arist.quod proprium est illius substantiz, quæ st vna numero, elle susceptiuam contrariorum, sed Proprium est substantia, qued cum una numero sit sit susceptiun contrariorum. Cuius sensus est, proprium elle substantiæ, qued, seruata vnitate numerica, sit Insceptius contrariorum. Quod etiam conuenit secundz substantiz, homo enim seruata vnitate numerica, quam habet in Petro, recipit contraria.

Dices:dato, quod secundæ substantiæ recipiant contraria: tamen id habent ratione primarum : ideò enim homo recipit calorem, & frigus : quia Petrus recipit illa:ergo esse susceptium contrariorum non est propria passio substantiz; & consequenter non conuenit illi quarto modo. Antecedens patet ex dictis supra n. 3. Consequentia vetò probatur: quia propria passio priùs debet conuenire secunde substantie, quam pri-

mæ,vt explicuimus disp.g.n.1 2.

Responderur, quod aliud est substantiam habere aptitudinem ad recipienda contraria, seu esse susceprinam corum: alind verd:actu recipere illa: sicut aliud est hominem esse risibilem, & actu ridere. Aprititudo ergo ad recipiendum contraria est propria pasfio substantiz; receptio verò actualis accidens commune: sicut aptitudo ad ridendum est passio hominis; actualis verò risus accidens commune. Quod etiam pater mille aliis exemplis. Dicimus ergo, quod sicut ided Petrus est risibilis, quia homo est risibilis; è contra verò ideo homo ridet quia Petrus ridet : sic similiter ideo Petrus est susceptions contrariorum, quia substantia est susceptiva contratiorum, econtrà verò ideo substantia recipit contraria: quia Petrus re-

40 Ad secundum resp. quòd hic agit Arist. de substantia, que ponitur in predicamento nempe de Substantia creara: & ita proprietas eius non debet connenire Deo. Angeli autem, & cœli verè possunt recipere contraria. Nam Angelus porest recipere scientiam, & errorem; & corpora cœlestia morus contrarios, ve patet in motibus naturali, & rapto planetarum, qui etiamid propriis epyciclis interdum mouentur furfum, vt quando tendunt versus augem; interdum verò deorsum, vr cum ad oppositum augis regrediuntur. Verum est motus istos proprie non esse contrarios, ve recte probat D. Thom. lib. 1. de Cœlo lect. 8. quia neque fiunt à contrario in contrarium, neque per eandem lineam, neque super cosdem polos, ve ibidem explicabimus. Sed hoc nihil obstat. In præsenti enim non sumit Arist. contraria rigorosè: sed tantum vult maxime proprium esse subkantiæ, esse subiectum qued accidentium, sue sint propriè contraria, fine non.

Ad tertium responder Arist. quod licet oratio possit transire de vera in falsam; propriè tamen non recipit contraria: quia oratio ipla non mutatur intrinsecè; cum non abiiciat à le aliquid, & recipiat aliud. Sed talis mutatio sir in ipso obiecto, scilicet Petro, qui amittit sessionem, & acquirit flationem, per

Calleg. Compl. Logica,

cuius variationem oratio extrinsecè dicitut transire de vera in falsam. At verò substantia propriè recipit contratia: quia in se ipsa mutatut abitciendo voume & acquirendo aliud.In quo sensu intelligenda est hec

proprietat, vt suprà explicatum en.

41 Ad quartum respondetur quantitam, intelle-&um, & alias potentias non recipere accidentia ve med, sed vt que, siue vt rationes recipiendi. Vnde de illis non potest absolute dici, recipere accidentia, ficut dicitur de substantia. Qu'od si in Eucharistia quantitas per le solam recipit accidentia, & habes modum subicat quodiided est: quia ibi quantitas virtute diuina habet modum substantiæ, vt docet D. Thom. 3. p. q.77. art. 3.ad 2. Siue id fiat à Deo tribuendo quantitati modum quasi substantialem, ratione cuius per se fit ve tenent plures Doctores; sine conservando existentiam substantia panis, & vini, ve aliqui eriam inconsiderate afferere ausi sunt; sine per solam manutentiam conservando quantitatem cum sua existentia, & supplendo per nonum concursum vicem substantiz, ve docent plures alij: de quo disputant Theologi loco citato in materia de Eucha-

#### EXPLICATUR AMPLIVS , QVOmodò soli substantia conneniat esse subie-Etum quod accidentium.

#### S. vnicus.

Ccasione huius argumenti magis explicate... oportet, quomodò vnum accidens sit subie-&um alterius, propter Suar. disputat. 14. Metaph. sec. 4.v bi distinguens ly,quod,quo,inquit,si per subiectum quod intelligatur primum fundamentum, & balis totius causalitatis, in qua sustentatur accidens? & per subicctum que,id,quod ita recipit altud,ve iplum fuftentetur in alio: sic procul dubio solam substantiam esse subiectum quod accidentium, & quodcumque accidens respectu alterius subiectum quo tantum. Si verò per subiectum quod, intelligatur id, cui inhætet accidens, non tantum vt rationi recipiendi, fen vt integro, & immediato subiecto, quod respectu eius exercet propriam causalitatem materialemi& per subiectum que, id quod tantum est ratio recipiendi, sic inquit iste Auctor plura accidentia vete effe subiectum quod aliorumilicet alia tantum fint subicaum quo, siue rationes tecipiendi.

Si autem quæras ab illo:quæ sit regula ad discertitida talia accidentia; respondet numero 1 2 mullam posse statui, sed respiciendum esse ad naturam vniuscuiufque.Quam doctrinam mirum est velle Suarez esse Diut Thomæ:cum neque leuiter infinuerieam, & oppostatum sæpissimè doccat, vt postea videbimus.

Potest tamen probari hac ratione: quia in Eucharistia qualitates panis inhærent soli quantitati, non per nouam inhærentiam, que illis per consecrationem conferaturisch per antiquam, quam habebant in quantitate, vt docet D. Thom. 3. part. quest. 77. artic. 2.ergo ante consecrationem soli quantitati immediatè inhærebant.

43 Cæterum hæc sententia falfa eft, & omnino aliena à mente Aristorelis, & Dini Thome. Qui quantum ad hoc nunquam distinguant inter accidentia, vt distinguit Soarez; sed vniuersaliter affirmant vnum accidens, in tantum effe subiectum alterius, in quantum est ratio recipiendi illud, siue in quantum ambo recipiuntur, & inherent ipsi substantie ordine quodam, ita vt vnum prius, & alterum posterius recipiatur. Quò sit, vt respectu secundi acci-

## Disput. X I I. de Substantia, Quæst. V.

dentis, propriè loquendo, non dentur duo integra subiccta, vnum proximum, & aliud remotum: sed substantia simul cum proprio accidenti constituit integrum, & immediarum subiectum secundi : ad eum modum, quo in causis efficientibus substantia ignis, verbi gratia,& calor eius propriè loquendo, non sunt duz caulz, alia proxima, & alia remota; sedab veto. que simul procedit calefactio; ab illa vt à supposito, quod operatur; ab hoc verò, ve à ratione agendi, seu

virtute, qua ignis agit.

Hæc est expressa doctrina Aristor. 4. Metaphys. text. decimo quarto, vbi ait: Accidenti enim non est accidens nisi quia ambo eidem accidunt. A quo acce-pit eam Diu. Thom. 1. 2. quæstione septima, articulo primo, ( quem locum non apparet qua ratione adducat Suar. pro sua sententia: ) nam in solutione ad secundum sie ait Angelic. Doct. Aliquid dicitur accidens alicuim dupliciter une modo: quia inest ei, sicut album dicitur accident Sortis. Also modo quia est simul cum eo in eodem subsecto, &c. Quem modum statim in solutione ad tertium subdividit dicens: Sicus distum est, accidens dicieur accidenti accidere propter convenientiam in subiecto. Sed boc contingit dupliciter Uno modo, secundum quod due accidentia comparantur ad vnum subiectum absque aliquo ordine, sicut album, & musicum ad Sortem. Also modo cum aliquo ordine, puta quia subiellum recipit vuum accidens alio mediante, sicut corpus recipit albedinem mediante, superficie, &c. Vbi expresse docer accidens soli substantiæ propriè in effe, seu inhærere; alteri verò accidenti non nisi in quantum ambo ordine quodam substantiæ insunt. Ergo sola substantia est, que propriè loquendo exercet causalitatem materialem respectu accidentium cum subordinatione explicata.

Idem docet quæstione secunda, de virtutibus articulo tettio ad secundum, dum inquit: Forma non est forma i ita quod una forma praster subjettum alieri. Nihil tamen prohibet plures formas in codem subjection esse secundum quendam ordinem, seilicet ut una sit formalis respectualterius, sicue calor est formalis respellu superficies, de. Videatur etiam quæftione prima, antecedenti articulo quatto ad quintum, libro primo. Post. lect. 34. in 3. disp. 33. quæstione secunda, articulo quarto, quæstiunc. prima, in corpore; & ad 1. & 2. in 4, distinct. 16. quæstione tertia, articulo primo, quæstiunc. prima ad tertium, & alibi sæpè. Ex quibus, & aliis locis Diuus Thom. probant hanc sententiam Capr. in 1. distinct. tertia, quæstione tertia, articulo tertio, ad secundam, Scoti, & prima distinct. decima octaua, quæst in 2. 2.3.ad 1. Estque receptissima inter Thomissas. Pro qua videri possunt Caiet. prima parte, quest. 77. articulo primo, & in hoc cap. circa finem. Soto ibid. in quarta distinct. decima, quæstione secunda, articulo secundo, Mas. hîc sectione secunda, quæstione decima, Sanchez, lib. s. quæst.11, Bergom.in Concordantiis D. Thom.dub. 20.

44 Fundamentum est : quia omne accidens definitur per proprium, & immediatum subiecum, cui inhæret, ve ostendimus suprà disputatione quinta, numero vigelimo primo, sed semper definitur per substantiam, vt ibidem ex Arist. diximus: ergo semper substantia pertinet ad proprium, & immediatum subiecum accidentis.

Confirmatur, primò: quia quælibet forma, feu: actus immediate attingit propriam materiam, seu potentiam, ve pater inductione: sed in propria materia, seu potentia accidentium semper includitut substantia : ergo semper accidentia immediate attingunt substantiam. Probatur minor : quia acci lens dat propriz materiz esse secundum quid: ergo requirit, & supponit in illa elle simpliciter.

Confirmatur secundo: quia ideò in sententia D. Thom. materia prima non est integrum, & immediatum subicctum quantitatis, aut alterius accidentis (& idem est de formis materialibus) quia non habet propriam subsistentiam, vt videbimus libro primo Physicorum: sed nullum accidens habet propriam sublistentiam, ve patet : ergo nullum accidens potest esse subiedum iutegrum, & immediatum al-

45 Argumentum in contrarium adductum pendet ex plutibus, que in materia de Euchatistia habent non paruam difficultatem. Pro nunc tamen dicimus, quòd si inhærentia actualis accidentinm non distinguitur ab corum existentia, sed accidens per iplum luum existere absque aliquo alio vnitur subiecto, ve explicat noster Didacus à Iesu disputatione duodecima, questione vltima, conclusione tertia, & docent plures Thomistæ: sie consequenter dicendum est, quod qualitates panis ante consecrationem per ipsam suam existentiam inhærebant subsantiæ quantæ tanquam vni integrosubiecto; post consecrationem verò maner quidem eadem existentia qualitatum; & ita manent cum antiqua inhærentia; sed hæc iam non exercetur eirea substantiam, & quantitatem; fed solum circa quantitatem: & ita quantitas tunc habet vices subjecti quod. Videatur Naz. prima parte, quæstione tertia, & controuersa prima, parum ante conclusiones. Si verò inhærentia actualis, seu vnio accidentis ad subiectum sit aliquis alius modus distinctus ab eius existentia, vt alij volunt; consequenter asserendum est post consecrationem, licet maneat in qualitatibus antiqua existentia, non tamen manere antiquam vnionem; sed virtute consecrationis de nouo vniri quantitati. Neque Diu. Thom. in argumento adductus contratius est. Solum enim afferir manere accidentia secundum esse, quod priùs habebant, quod verissimum est: sed inde non sequitur manere cum antiqua vnione, si hæc ponitur distincta ab existentia accidentium.

49 J. Ex dictis infertur, qua acceptione proprij conueniant substantie ifte fex proprietates. Secunda enim & tertia conueniunt primo modo, scilicet soli, sed non omni. Nam prædicari essentialiter de prima substantia connenit quidem soli substantia, vt patet, sed non omni : cum ipsa prima substantia non prædicetur formaliter de se ipsa. Scilicet significate hoc aliquid contenit soli substantiz: sed non omni cum non conueniant secundis substantiis.

Deinde quarta, & quinta proprietas conueniunt substantia secundo modo proprij scilicet omni, sed non soli. Nam omni substantia conuenie non habere contrarium, & non fuscipere magis, & minus, non tamen soli: cum id conveniat etiam quantitati. &

aliis pluribus prædicamentis.

Tandem prima, & vitima proprietas, scilicet non esse in subicco, & esse suscriptinum contratiorum modo explicato, conueniunt substantiz quarro modo proprij, vt satis ex dictis patet. Ex illis tamen vltima appellatur ab Arist. maxime propria:quia est positiua perfectio substantia, & non mera negatio sicut prima.

CAPVI



## 

De Quantitate.

SVMMA TEXTVS.

N tres partes dividitur hoc Caput. Prima continet duas divisiones quantitatis. Quarum prima est: quantitas alia discreta, enius scilicet partes non copulantur aliquo termino communi, vt numerus, & oratio: & alia continua, cuius scilicet partes copulantur termino communi, vt linea, superficies, corpus, tempus, & locus: nam partes lineæ copulantur punctis, partes superficiei lineis, &c.

Secunda diuisio est: quantitas alia habet situm, seu positionem partium inter se, vt linea, supersities, corpus, & locus: alia verò non habet talem positionem, vt tempus, numerus, & oratio. In illis enim verè designari potest, quem situm, seu positionem singulæ partes habeant; non verò in his, vt patet: quamuis eorum partes habeant ordinem prioris, & posterioris.

În secunda parte inquit Arist. quod ista septem species quantitatis sunt quanta per se, & ratione sui, alia vero omnia sunt quanta per accidens: quia non per se, sed per istas species sunt quanta. Nam actio dicitur longa: quia multum temporis in ea consumitur: albedinem etiam multam dicimus, qua est in magna supersicie, &c.

In tertia parte enumerat tres proptierates. Prima est, non habere contrarium. Tontra quam obnicit: quia multum, & paucum; magnum, & paruum videntur contraria: ergo, & e. Te responder primò, ista non esse quantitates sed relationes: quia dicuntur in comparatione ad aliud. Cuius signum est, quòd montem dicimus paruum; millium vero magnum. Secundò respondet, quòd sine sint quantitates, sine relationes, adhuc non sunt contraria: quia non se expellunt; siquidem idem simul est magnum, & paruum respectu diuersorum.

Seeunda proprietas est non suscipete magis, & minus: neque enim vnum bicubitum, aut vnum tempus est magis bicubitum, aut tempus quam aliud.

Tertia proprietas maxime propria quantitatis est, vt secundum eam res dicantur æquales, vel inæquales. Nam vnum corpus dicitur æquale, vel inæquale alteri, & similiter numerus, tempus, &c. quod tamen non inuenitur in aliis prædicamentis. Qualitas enim non dicitur æqualis alteri, sed similis, &c.

## NOTATIONES, ET DVB1A circa hoc Caput.

nes alias, propret quandam similitudinem non frequenter translatum, efficit duas acceptiones: quas adducit D. Thom. 1. part. quæst. 42. art. 1. ad 1. Primò enim sumitur latè, pro persectione, seu virtute cuiuscumque naturæ: solét que appellari quantitas virtutis, seu persectionis. Quo sensul dicitur magna scientia, aut virtus, id est, persecolleg. Compl. Logica.

cta: & Deum appellamus magnum, non corpore; sed persectione naturæ. De qua etiem acceptione Aug. 6. de Trin.cap 8. inquit: la b s, qua nou mole, sed virtute magna sunt, idem est maius esse quod metius esse. Secundo sumitur quantitas stricte, vr significat molem, seu extensionem corporum appellaturque quantitas molis. Et hæc est, quæ hoc prædie mentum constituit, de qua in prasentiagit Austot. & nos deinceps agemus.

Circa primam dinisionem, eam esse generis in species dicemus q 3. Nunc tamen pro i telligentia membrorum dividentium explicare oportet, quid lit partes copulari, vel non copulari termino communi Quod explicat optimé Caiet, ex ipsis vocibus. Ad hoc enim, ve aliquid sie terminus communis; duo tequiruntut, scilicet quod terminet, & quoil si communis Et quia adicchinum eft modus & determinario substantiui: non sufficit ad hoc, quodaliquid dicatur terminus communis, quod sir term nus, & quòd sit communis; sicut neque ad hoc, quòd aliquis sit monachus albus, sufficit, quòd sit monachus; & quod sit albus; sed exigitur, quod actum terminandi habeat communen, id est, quòd ita sit terminus vnius partis, vt etiam fit terminus alrerius; ficut pundum, in quocumque loco linez designetur, veriusque partis, hinc scilicet, & inde, terminus est. Et quoniam terminus, in quantum terminus; oportet quod sit indimsibilis: quiz si posset dinidi , non esser vicimum terminans, ve patet : ided termini communis nomine significatur aliquid indiuisibile communiter terminans vtramque partem : quod in linea est punctum, in superficie linea; in corpore superficies, & in tempore instans. Hæc Caietanus.

3 9 Secundò circa secundam diustionem notandum venit quod dupliciter potest ibi explicati juus ; len positio partium. Primo formaliter, ve fignificat ipsam dispositionem partium in ordine ad locum, à qua habent, quòd aliæ fint lurfom, aliæ deoisum, &c Er hoc modo positio pairium pertinet ad piædicamentum fities : & confequenter diuisio sientelleda non potest elle estentialis, vr patet; ked ern subiecht in accidentia : sig ihrm siens; & negatio eius sunt accidentium respecto quantitatis. Et hic sensus videtur ad mentem Ar ft. cer piehendens enim sub hac divisione eatdem quantitates, quas sub primas comprehenderet, fetis oftendit eandem quantitatem in communi effe duisam in veraque diussione. Ex quo necestario sequitur alteram esse accidentalem, iuxia ea quæ diximus in anteprædicamentis capite 3. num. 10. Quare cum prima divisio sit essentialis, vt supponimus : hæc necussariò esit accidentalis, si formaliter intelligantur eius membra diuidentia, vt di &umi

Secundò modo potest sumi situs, seu possito partium, radicalter pro situabilitate, seu aptitudine; quam linea, superficies, & corpus habent, vt disponantur secundum locum, hæ enim solæ quantitates possum recipere siguram, ad quam consequitur dispositio in ordine ad locum & sic istæ solæ sunt situabiles: tempus verò cum omninò sit insigurabile; est etiam insituabile. Non enim partes eius possum disponi sursum, aut deorsum, vt per se constat: sicut non possum recipere siguram trianguli, pyramidis, &c. Et idem etiamest de numero, aut ratione: nam licet numeris sæpè siguras tribuamus, vt cum dicimus numerum quadratum, tubum, &c. Hoc tamen conuenit illis, secundum quod sumuntur, vt quantitates continua, ficus

è contra proportionem sepè tribuimus quantitatibus continuis, secundum quod sumuntur discretz, nempè ve bicubitz, tricubitz, &c.

Igitur iuxta hunc sensum, quantitatem habere situm, seu positionem partium erit esse figurabilem, situabilem : sic enim circumloquuntur gradum essentialem, in quo linea, superficies, & corpus conveniunt, & per quem distinguuntur à tempore, & ex consequenti sic intellecta hæc secunda divisio erit effentialis, & subdivisio præcedentis; facietque hunc, sensum. Quantitas continua alia est figurabilis, seu situabilis, scilicet linea, superficies, & corpus: & alia infigurabilis, seu insituabilis, vt tempus. Neque obstat, quòd sub hoc secundo membro eriam numerentur numerus, & oratio, quæ sunt quantitates discretæ: quia quando aliquod membrum dividens est negatiuum, si non sumatur privatiue, sed omnino negatiue; possunt sub illo contineri plura, que non continement sub diviso, vt pater mille exemplis. Sic ordinant has divisiones Sonc. 5. Metaph. quast. 24. & alij.

4 Terriò circa secundam partem capitis notandum est species quantitatis appellari ab Arist. Quanta per se. ( Sic recte transfert Argyropilus: Boëtius enim, quem sequitur Caietan. sic vertit :) Proprie enim quantitates ba sola dicantur: alia vero omnia secundum accidens quanta sunt, &c. Tum quia per se sunt principia, vnde ad res alias derinatur denominatio quanti : sicut si albedinem appellaremus per se albam : quia per se est princi-pium dealbandi. Tum etiam quia speciale est in quantitate quodammodò denominari à se ipsa, ve terigimus suprà disp. 4. num. 40. Cuius ampliorem explicationem, quia in hunc locum remisimus: ideò pro eius intelligentia considerandum est, quòd licet ratio mensuræ non sit essentia quantitatis, sed passio eius, vt postea dicemus : quia tamen est nobis notior : ided frequentius loquimur de quantitate sub rationemensuræ. Sicque de ea egisse in præsenti Aristot. satis colligitur ex eo, quòd locum, & superficiem ponit, vt duas species quantitatis, propter diversum modum mensurandi; cum tamen in ipsa ratione essendi quantitatis non distinguan-

Quia ergo inter quantitates neutra est prima mensura; siquidem hoc tantum conuenit puncto, & vnitati, ve explicuimus supra disp. 10. num. 24. ided hoc speciale est in isto prædicamento, quod vna quantitas possit mensurari per aliam. Et ita vna linea mensuramus aliam; vna superficie aliam, & sic de cereris, ve docer D. Th. de potentia, quest. 3.211. 17. ad 24. Quo fit, vt quantitas, quæ in se, & intrinsecè est mensura aliarum rerum, dicatur mensurata, dum regulatur per aliam quantitatem: ac proinde eadem quantitas simul dicitur mensura, & mensurata : & consequenter in codem sensu simul dicitur quantitas, & quanta. Quia tamen vnam quancitatem per aliam mensurari non tollit, quo minus in se, & intrinsece sint mensur aliarum rerum: ided quantitas sic mensurata dicitur mensurata, seu quanta per se: quia tam tes mensurans, quam mensurata est intrinsece mensura : & sie verificatur, quòd quantitas mensuratur per se ipsam, ve inquit D. Th. loco citato. Res verò aliorum prædicamentorum dicuntur mensurate seu quante per accidens, seu per aliud; quia res mensurara non est mensura, sed quid aliud ab ea diuersum. Et hic est verisimilior modus explicandi hunc locum Arist. & quomodò quantitas denominet se ipsam. Videantur Masius in scholiis huius capitis, & alij Tho-

Tandem in tertia parte capitis, relicis prima & lecunda proprierate, quæ capite præcedenti explicata sunt, circa terriam notandum est æqualitem, & inæqualitatem esse relationes consequentes quantitatem, & in illa fundatas: & ideò dicitur proprium esse quantitatis, vt secundum eam res dicantur æquales; vel inæquales, Appellatur autem hoc maxime proprium : quia conuenit quarto modo proprij. Nam secundum omnes species quantitatis dicitur aliquid aquale, vel inaquale, non verò secundum alia prædicamenta, ve consideranti patebit. g Vbi nota, quòd sicut per similitudinem ad veram quantitatem , perfectio, seu virtus cuiulcumque rei appellatur quantitas: ita per similitudinem ad veram æqualitatem, vel inaqualitatem conuenientia omnimoda, vel excessus rerum secundum perfectionem dicitur æqualitas, vel inæqualims. Quo sensu duas albedines eiusdem intensionis appellamus aquales; si verò altera sit remission, inæquales: & Christus Dominus dicitur æqualis patri secundum divinitatem; inzqualis verd secundum humanitatem. Ex quo fit, vt leruata cadem proportione, sicut vera æqualitas, vel inæqualitas est passio consequens quantitatem molis, que est vera quantitas: ita similitudinaria equalitas, vel inequalicas est quasi proprietas consequens quantitatem virtutis, que per quandam similiudinem appellatur quanticas.

### ቚ፟ቚ<mark>ቚቚቚቚቚቚቚቚቚ</mark>ቚዀቚቚቚቚቚቚ

#### DISPVTATIO XIII.

De pradicamento Quantitatis.

VAMVIS Qualitas, vipotè accidens consequens formam, dignitate superet quantitatem, que consequitur materiam: rectè tamen Arist. statim post substantiam de quantitate disputauit. Tum quia hec intelligitur ante quascumque qualitates in substantia corporali, de qua precipue egerat Arist. Tum quia in ratione substandi quantitates plus imitatur substantiam, quam alia accidentia, et magis participat de ratione subsecti: vnde etiam potest diuina virture per se sustentia etia accidentia, quod de aliis multi non improbabiliter negant, et saltem non est ita certum. Iam verò circa quantitatem plura possent inquiri, nisi itetum de ca agendum essentiam cius, et species, quas statuit Aristot. tantum explicabimus.

#### QVESTIO 1.

An quantitas realiter distinguatur à Substantia.

Pars negatina videtur suisse Platonis; qui teste Artstotel. 1. Metaphysic. text. 5. vnam posuit omnium retum materiam, evius disserentize divissuz essent magnum, & paruum, arbitratus procul dubiò oandem rem esse materiam, & quantitatem. Quamsententiam sequiti sunt Stoici, teste Aphrodisio, sequinturque Nominales, quos resert Suar, disp. 40. Metaph.

## Disp. XIII. de Quantitate, Quast. I.

fect. 2. afferentes eandem rem esse substantiam, & quantitatem. Vocart tamen substantiam, secundum quod substat accidentibus; quantitatem verò, scundum quod habor partes extra partes. Et idem proportionabiliter asserunt de aliis accidentibus corporois; quòd scilicet quantitas non distinguitur ab eis ; sed vnumquodque per le, iplum est extensum, & quan-

Fundamentum hulus sententiæ quantum ad substantiam, & quantitatem est: quia si quantitas esset res distincta à substantia; maxime, vt illa mediante, substantia reciperet accidentia contraria: sed ad hoc non est necessarium, quod sit realiter distincta : ergo, &c. Probatur minor : quia recipere contraria est proprieras substantia; ergo per se ipsam absque aliquo alio potest illa recipete.

Opposita tamen sententia communis est inter Philosophus, & Theologos Eam docent Aristot.7. Meraphylic, text. 8 Diu. Augustin. 5.de Trinitat. capite decimose D. Thom. 3. p. quæst 77. actic: 1. & in 4. distinct. 12. quæst. 12. articulo primo, quæstione Pro qua videri possunt inter alias Suar. vbi suprà, Arau. lib. j. Meraph. quæst. 3. art 6., & Mas. hîc sect. , 1.

qualt.

Breunérque probatur, Tum ratione generali : quia nullum accidens reale porest esse idem realiter cum substantia: sed quantitas estaccidens reale: ergo non potest effo idems realiter cum substantia. Minor, & consequentie constant, Major autem nostro iudicio est cettissima, implicat enim quod cadem entitas realis fit sealiter per le, & realiter inhæreat alteri , vt magis ostendemus cap, sequenti, cum de distinctione relationis à fundamento disputabigus. & Tum exiam ratione (peciali desumpra ex mysterio Eucharistia, 14 quo, quantitas pahis de fatto lapajatur à substantia: ergo antea distinguebantur realiter. Patet consequentia i quia realis separatio signum euidens est distinaion's realis.

Respondent Nominalessin mysterio Eucharistiz periiste quantitatem panis simul cum substantia, ve-Potè idem realiter cum ipla, manere tamen quantitatem coloris, saporis, &caliorum accidentium, que

realiter distinguebantur à substantia.

& Mac tamen folutio, & lententia, licet quia saluat veritatem transubstantiationis, non sie hieretisa: quis tamen elle contra communem Theologorum consensam in Esclesia communiter receptum, non caret aliqua, remeritate. Et ideò sic breuiter impugna-

Primò: quia transsubstantiatio, quam, Concilia, & Pares ponunt in Euchariffia, est conversio totius substantiæ panis in totam substantiam Christi Domini, manentibus eildem accidentibus, ve sumitur ex Concil. Lateranistab Innocent, III. capite primo, & Trident, sest. 13. Can-2. sed quantitas panis est verum accidens de prædicamento accidentis, etiam în sententia Nominalium : ergo ipla ețiam debet ma-

Secundo: quia omnino irrationabiliter ponitur vaa quantitas ad extendendam lubstantiain , & alia est à veritate dicta, sentenzia. Probatur antecedens: quia effectus formales einsidem rationis provenire debent ab cadem forma, sed extensio substantia, & extendo albedinis zarque aliorum accidentium funt einidem rationis a ve parere ergo ab cadem forma prosente debent. Cum ergo in Enchatistia maneat ... gantitas coloris, vi ad. sensum pates : etiam manebit quantitut lubstantie; liquidem tadem est quantisupluinty and

Tortio tandem: quia Caccidentia Eucharistiz non Colleg. Compl. Logica.

voirentur in quantitate panis tanquam in communi subiecto, nullo modo vnirentur, nullanque haberent colligationem: ac proinde posset cotor manere, immoto sapore; quod ad sensem pater esse falsum; ergo, &c. Probatur lequela : quia qualitates ista non comparantur inter fe,tanquam actus, & potential neque fingi potest alius modus vnionis nisi secundum quod eidem communi subiecto insunt; quod nullum aliud potest esse, nisi quantitas panis : ergo verè subiectantur in illa : ac proinde ipsa realiterseparatur, &

distinguitur à substantia.

9 Ad fundamentum contrariz sententiz respondetur in primis, quod quantitas non ex co prægist, distinguitur realiter à substantia, vt hæc, media illa, recipiat accidentia : nam etiamfi nullum aliud effe, accidens, adhuc distingueretur à substantia. Deinde dicimus, quod substantia proprium est este subiccum qued contrariorum , vt supra explicatum est : quod autem sic est subiectum, non excludit à se subiectum que, quale est qualitas, sed potius illud exigit, ve sie. ratio recipiendi. Sicut ex co, quod anima rationalis. fit subicaum quod aduum inteliedus , non excludit; sed potius exigit ipsam potentiam intellectiuam, vt fit ratio recipiendi illos.

#### QV/ESTIO 11.

In que consistat ratio formalis, & essentin quantitatis.

10 Ria sunt precipua, que quantitas tribuit substantiæ, de quibus potest procedere d fficultas, scilicerratione mensuræ, divisibilitas in partes,& earum extensio, seu dilatio : quæ oportet seorsum ex-/

plicare ad resolutionem difficultatis.

Mensura ergo propriè dicta definitur ab Aristoti 10. Metoph. text. 2. effe Id, quo quantitae rei cognoscitur : sicut vlna est mensura panni : quia media illa cognoscimus quantitatem panni. Ad hoc autem ne-cellatium est, vt mensura sit vna, & indivisibilis secundum illam tationem, sequndum quam assumitur ve mensura, ve probat ibid. Aristor. Ratioque est manifesta, quia mensura est id, vnde primo derivatur cognitio rei mensuratæ: ergo prove sic, debet esse indivisibilis. Si enim haberet partes;iam esset aliud priùs, vnde derivatur cognitio. & per consequens ipsa non esser mensura. Sic videmus vinam in ratione vinæ esse indivisibilem quis non componitur ex vinis, palmum in ratione palmi, & sic de aliis.

Hocautem dupliciter contingit. Nam vel mensura est tantum secundum quid indivisibilis,& simpliciter divisibilis:vt vlna, quæ est indivisibilis in ratione vlnæ; simpliciter tamen dividi potest eum componatur ex palmis : idem est de aliis mensuris, quibus homines veuntur, ve cubitum, pes, passus, &c. Et huiusmodi mensuræ simul sunt mensura,& res mensuratæ. Vel mensura, est simpliciter indivisibilitas,, ve vnitas, & punctum : que propterea sunt prime mensure quantitatum; & ex consequenti repugnat, quòd sint tes mensurere. Hec autem que de propris mensure Inter quantitates molis dica funt, proportionabiliter applicantur quantitatibus virtutis, inter quas invenitur etiam mensura vittutis, seu persectionis, vt loco citato probat Aristot. De qua intelligitur commune dictum: Primum in unequeque genere est mensura catererum:per accessum enim, vel recessum ab illo primo, cognoscimus perfectionem aliorum in illo genere. Tota hac doctrina desumpta est ex Diuyo Thomas 1. distinct. 8. quæstione quarta, articulo

## 206 Disp. XIII. de Quantitate, Quast II.

tertio, lib. 10. Metaphyfic.le & . 2 & libro primo, Poster. le & . 2 6.

11. Secundò notandum est, quòd quamuis ratio menlure tantum convenire videatur menlure, que ex extrinseca mensutaro : hæc enim est, quæ in vsu humano applicatur ad rerum quantitates cognoscendas, vi pater de vlna respectu panni, de pede respe-&u adificij, &c. tamen inter Philosophos loquendo, etiam datur meniura intrinseca mensurato. Et hoc modo quantitas est mensura substantiz, cui inheret, & aliorum accidentium corporalium, quæ media quantitate subiectantur in substantia. Cum enim à quantitate recipiant extensionem : media illa verè cognoscimus corum magnitudinem; & per consequens habet veram rationem mensuræ respectu illorum. Que doctrina est expressa Diur Thom. in 2, distinct. secunda, quæstione prima, articulo secundo, ad 1. & quæstione prima, de veritate artic. 5. vbi dinidit mensuram in extrinsecam, & intrinsecam : aitque hanc esse in mensurato sicut accidens in subjecto; & ponie exemplum de quantitate respectu corporis, cui

Per quod excluditur Suarez, disput. 40. Metaphy. sectione tertia, numero vndecimo, asserens ex mente Scot. & Durand. quantitatem non habere rationem mensura respectu subiecti in quo est. Vt enim contra ipsum bene argumentatur Sanchez, libro quinto, Logicae quast. 15. substantia habet, quò di tanta à quantitate: ergo quò d cognoscatur esse tantam, haber eriam ex sua quantitate: & per consequens quantitas erit mensura intrinseca illius. Et idem argumentum sieri potest in aliis accidentibus corporeis, vesper se patet.

12. Dices quantitas extendendo substantiam tribuitilli aptitudinem, vt mensuretur per mensuram extrinsecam: ergo potius constituit eam in ratione mensuratæ, seu mensurabilis, quam habeat rationem

menluræ relpectu eius.

Responderur, quantitatem mensurando intrinsece substantiam tribuere illi talem aptitudinem. Inde autem solum sequitur quantitatem non esse mensuram simpliciter primam in genere quantitatis, quod sibenter concedimus: quia va sepe diximus, id tantum convenit puncto, & vnitari. Vnde quacumque quantitas simul est mensura, & res mensurata: quia proprium subsectum mensurat intrinsece, & constituit aptum, tum vt assumatur vt mensura extrinseca aliotum, tum vt passivè mensuretur per aliam mensuram extrinsecam.

Per quod excluditur etiam aliorum sententia, qui dividentes mensuram in activam. & passivam, dicunt, esse mensuram activam non convenire omini quontitati : bene tamen esse mensuram passivam, seu men-

furabilem.

Quæ quidem non benè dicuntur: nam in primis aptitudo passiva rei, vt mensuretur, valdè impropriè appellatur mensura, sicut aptitudo ad recipiendam albedinem abusive diceretur albedo. Deinde omnis quantitas verè habet rationem mensura activa e tum quia intrinsecè mensurat proprium subiectum: tum etiam quia reddit illud aptum vt assumatur tanquam mensura extrinseca aliarum rerum. Quamuis enim in vsu humano quædam tantum quantitates, vt palmus, pes, calamus, etc. destinata ad mensurandum; aptitudo tamen activa ad mensurandum alia oritur ex ipsa natura quantitatis; ac proindè connenit omni quantitati.

13 Tertid notandum est divisibilitatem nihil aliud esse, quam apritudinem, seu potentiam passetam res, ve dividatur in pattes, Cum autem variz sint partes; variæ eriam erunt diuisiones, & diuisibilitates: & ita alia etit diuisibilitas in partes physicas, alia impartes Metaphysicas, &c. Piæter quas daturalia in partes integrantes, seu extensionis, ve aptitudo, quam habet linea vnius vlnæ, ve diuidatur in tertias vel quartas partes. Et hæcest propria quantitas : quia abea habent res aptitudinem, ve diuidantur in partes integrantes, ve in sea dicemus.

Hic autem nota ex Suesano lib. 5. Metaphysic. quæst. 9. hanc divisibilitatem esse duplicem, aliam proximam, aliam remotam; illa est immediata ratio, quare quantitas dividatur; hæc verò est, à qua sluic ipsa divisibilitas proxima. Sicut à stabili distinguimus duplicem potentiam in homine ad intelligendum, aliam proximam, nempè intellectum, & aliam radicalem, seu remotam, scilicet ipsam essentiam anima.

rationalis.

14 Quarto tandem nota, quod extentio, st in præsenti sumitur, est latitudo illa, seu moles, quam intelligimus substantia corporea quantitate affe@a: quod explicamus per habere partes extra partes. Hæc antem extensio duplex est. Alia in ordine ad locum. quando scilicet vna para adu est extra locum alterius: vt in nobis nunc manus non solum chextre entitatem capitis, sed etiam extra locum eius, cum actu correspondent diverso spario. Alia est extensio in ordine ad se, quando scilicet vna pars est extra aliam, ita ve secundum suam molem quantitatiuam non fint permixez, & confulz; sed capuz immediatè uniatur collo, collum pectori, & sic de allis. Quod potest contingere, etiams tales partes correspondeant eidem loco: vt patet in Eucharistia, vbi Chriflus Dominus verenhabet extensionem hancin ordine: ad se : quia partes eius non sunt confusa, ita ve caput ficut est vnitum collo; ita sit vnitum pedibus, sed ve rèserbant inter se ordinem & vna est extra entitatem alterius : acto famen non funt extensa in ordine ad. locum: quia omnos eidem indivisibile spatiq correspondent: & ided totus Christus continetur in qualibet parte minutifima Hostia.

Quamuis autem duz iste estentiones superpaturaliter separentur in Euchariste, vt dictum est connaturaliter tamen extensio in ordine addocum debetat esteti, & dimanat ab ea, vt paser in textris vebus quantis: Propter quod Suarez, & alij, quos adducemus questione sequenti extensionem istem partium, quam appellanimus in ordine ad se, appellant ipsi radicaliter localem, & situalem, seu quantitatiuam, vt eam distinguant ab alia quadam extensione, quamconstituunt in substantia secundam se, & ante quan-

titatem sevt ibidem videbimus.

quantitatis non consistere in extensione actuali partium in ordine ad locum. Nam iuxta communem sententiam ( quidquid contradica Durandus) Christus.
Dominus in Eucharistia habet quantitatem; & ramen ibi non est extensus in ordine ad locum. Vnde
folum remanet difficultas de extensione in ordine
ad se adssicultate, & ratione mensione. Citca
quod relictis quibusdam Scholassicis, querum
meminit Masius hic sectione prima quastitione tertia,
contendentibus nullam posse à nobis assignati essensiam quantitatis, eo quòd sit summè latens, & obscura.

Prima sententia assert essentiam quantitatis dontistere in ratione mensura. Pro quacitatur Albert hie,
tract. 8. cap. primo: camque docere viderur D. Thom.
opusc. 52. circa finem, vhi aix: Propria ratio quantitatis, qua competit quantitati, quatenus quantitatis, qua competit quantitati, quatenus quantitati est mensura. Et prima parte quast. 28. art. 2. 60
alibi

## Disput.XIII. de Quantitate, Quast. II. 207

alibi sepe, definit quantitaren, quod sit mensuta substantie. Quod eriam satis infinuat Arist in hoc capite, dum probat orationem esse quantitatem : quia

mensuratur syllaba breui, & longa.

Ratione etiam suadetur: quia illa est oratio essentialis quantitatis, quæ diuiditur in diuersas species huius prædicamenti, & contracta per plures disserentias, diuersificatur in illis; sed hæc est ratio mensuræ, & non diuisibilitas, aut extensiò ergo &c. Probatur minor: quia superficies, & locus, quæ ponuntur ab Arist. vt duæ species quantitatis, non disserunt secundum extensionem, aut diuisibilitatem, sed penes diuersum modum mensurandi: siquidem eadem extensio, secundum quod mensurat subicctum, in quo est, dicitur superficies; & secundum quod mensura corpus, quod continer, dicitur locus.

16 Secunda sententia docet essentiam quantitatis consistere in divisibilitate. Hanc sequentur plures. Thomistæ Capreol.in 2. dist. 3.q. 1. art. 3. ad 11. Scoti & dist. 19. q. vnica ad secundum contra primam conclusionem. Soncinas 3. Metaph. q. 21. labelius quæst. 20. Zanardus ibidem Fland. quæst. 1. 4: artic 4. & Aquatius quæst. 11. Quibus etiam consentiunt Scot. hic q. 17. & 3. Metaph. q. 9. Anto. Andræas, ibidem q. 10. & alij eius Discipuli. Colligiur que ex. Arist. eodem lib. 3. Metaph. text. 18. vbi quantum definit esse "Id, quod esse divissibile in ea, que in suntum definit esse "Id, quod esse divissibile in ea, que in suntum esse esse Est satis indicat D. Th. in 1. dist. 19. quæst. s'artic. 1. ad primum; vbi inquit: £qualitas consequisur rationem quantitatis, qua son sistiis in quadam dimisibilitate, vc.

Probatur ratione Scotisquia iuxta diuerlos modos diuisbilitatis ponuntur diuerlæ species quantitatis ergo eius essentia consistit in diuisbilitate. Consequentia patet, & prabatur antecedens: quia in primis aliter est diuisibilis quantitas continua, ae discreta: siquidem hæc dividitur in patres, quæ nullo communi termino iunguntur; illa verò in patres communi termino copulatas. Similiter linea, superficies, & corpus distinguuntur per hoc, quod vna est diuisibilis secundum longitudinem, alia secundum latitudinem, alia secundum profunditatem; idem est de aliis spe-

ciebus quantitaris; ergo, &c.

17 Nihilominus dicendum est primo essentiam quantitatis non confidere in ratione mensura, neque in dinisibilitate proxima. Sic docent Auctores con-clus. sequenti adducendi. Et probatur prima pars. Nam in primis esse mensuram primam in hoc genere non potest esse essentia quantitatis: hoc enim tan-, tum convenit puncto, & vnitati, que non funt quantitates, sed principia earum, vt paret. Deindè, vel per mensuram intelligimus apricudinem, quam tribuit quantitas subjecto, ve assumatur ad mensurandes alias res, quæ solet appellari mensura actiua; vel aptitudinem, vt passine mensuretur ( Nam actu mensurare, aut mensurati euidens est non esse ellentiam quantitatis.) Sed in neutra aptitudine potest consistere essentia quantitaris: ergo, &c. Probatur minor: quia veraque aptitudo supponit extensionem partium, & oritur ex ea : ideò enim aliquod quantum potest men-, surare alia, aue mensurari ab alio: quia habet partes : ergo prius est habere partes, quam habere talem apri-, tudinem. Cum ergo essentia sit omnium primum, plane sequitur in neutra aptitudine posse confistere essentiam quantitatis.

Per quod etiam probatur secunda pars conclusionis: quia aptitudo, quam res quanta habet, ve dividatur necessario supponit extensionem partium: nam ideò linea potest dividi in partes quia habet partes. & non è contra: ergo habete partes prius est, quàm potentia proxima ad divisionem. & ste. &c.

Dices: faltim divisibilitas radicalis, aut etiam mensura bilitas radicalis, etit essentia quantitatis.

Responderur id quidem esse verum: nam in rei vertitate extensio ipsa est radicaliter dinssibilitas, aut mensurabilitas; si quidem est radix vnde oriuntur dimisbilitas, & mensurabilitas proximæ. Adhuc tamen non explicatur sufficienter essentia quantitatis per hos terminos. Sicut si quis diceret risibilitatem radicalem esse essentim hominis, in re quidem nihil falsum diceret; siquidem radix risibilitatis est ipsa rationalitas. Cæterum insussicienter, & consusè explicaret tunc essentiam hominis; quia nondum exprimebatur, quid esset illud, à quo tanquam à radice oritur risibilitas. Idem etgo contingit in præsenti, ve consideranti patebit.

18 Dicendum est secundo extensionem partium in ordine ad se esse rationem formalem, & essentiam quantitatis. Sic docet aperte D Thomas, partique stage quantitatis. Sic docet aperte D Thomas, partique stage stage stage stage and serious quantitatis est ordo partium. Et clasius 4. consta Gent. c. 65 his verbis e. Posseio, qua est ordo partium in tato, in eius, scilicet quantitatis) ratione includitur: Quem sequentur Ferrara ibidem c. 87. s. ad euidentiam, Nuno 3. p. q. 176. artic. 4. dub.vuic. Arauxo lib. 5. Met. ph. q. 3. art. 18. M. sius vbi supra, Sanch. lib. 3. Logicæ q. 13. & Galleg. controuer. 24 qui addit esse communem in sch.

la Thomistarum.

Quibus in hac parte consentiunt Toletus, Rub. Vasq. Fonseça, & multi alij quos resert Galleg. loco citato. Vbi rectè probat ab hac sententia in re non discordare Thomistas citatos pro secunda: loquuntur enim de diuisibilitate radicali, vt satis se explicant Capreolus secundo loco, & Soncin. q. citata in solutione ad primum.

Fundamentum sumitut ex dictis: quia illud en ratio formalis, & essentia alicuius, in quo andem resoluun- tut omnes illius proprietates: sed omnes proprietates quantitatis vitimò resoluuntur in extensionem partium ergo in illa consistit essentia eius.

Confirmatur: quia ipsa moles, quæ distinguit hoc prædicamentum à quantitate virtutes, nihil alind est quam habere in se extensionem partium: & secundum hance siunt dinissones essentiales huius prædicamenti. Continuitas enim, vel discretio, longitudo, aut profunditas, &c. sunt tales, wel tales modi habendi pattes. Et tandem ideò locus teiicitur communiter à recta linea huius prædicamenti (ve postea widebiamus) quia non haber specialem modum extensionis distinctum à superficie Ergo ratio formalis & essentia quantitatis consistit in extensione partium in ordine ad se.

19 Ad argumenta respondetur. Ad locum D. Tho, pro prima sententia adductum dicimus primo, ibi sumi mensuram pro radicali mensurabilitate, que est extensio.

Secundo. & melius, respondetur sensum esse, quod ratio quantitatis, secundum quod consideratur à Logico, est ratio mensure: siquidem ob hanc causam Arist. (vt in notationibus capitis dicehamus) possitit duas species quantitatis, superficiem & locu: quod in illo Opusculo explicare volebat Diuus Thomas.

## 208 Disp. XIII. de Quantitate, Quæst. III.

Quibus adde dicum Opusculum esse ex reprobacis in rea censuram Diui Antonini 3.p.historialiu, titul. 18 c.10. quam resetum Antonius Senensis in Bibliot. Prædicatorum, & Sixtus Senensis lib. 4. Bibliot. verbo Thomas Aquinas: quamque secura est editio Pij V. Romas facta anno 1571. Et admittunt communiter Dictores: De quo etiam videri potest Antonius Picamus Patricius, Præfatione ad Opuscula Diui Thomas, multo antea excusa Veneriis anno 1547.

Per quod patet, tum ad locum Arist. tum ad rationem factam pro hae sententia. Quia enim in hoc cap. agebat Arist de quantitate in ratione mensuræ: ideo ex ea sumpsi: argumentum ad probandum orationem esse superficiem: ideoque posuit vt duas eias species, superficiem, sersocum, propter diuersum modum mensurandi earum. In Metaphysica verd, vbi agebat de quantitate secundum suam essentiam, negauit socum esse veram speciem quantitatis, ve insta videbimus.

20 Ad arguments secunde sententie respond. Ad locum Aritibis definisse quantitatem per divisibilitatem, tanquam per propriate passionem, que nobis notion est, et qua sacis colligianus ipsammer essentiam sicur proprer candem rationem definit D. Tho. quantitatem per tationem mensiare.

Ad locum einstem Angelici Doctoris respondetur ibi loqui de dintibilitate radicali. Neque opus fuir exprimere extensionem partium; quintibi non de-

finicitat quantitatent.

Ad rationem respondetut distinguendo antecedens sirenim sensus sirenim si

dinisibilitatem esse passionem quantitatis, 21 g Ex dictis infertur primò, quod esfecatensum infordine ad locum non potest esse estectus quantitatis in genere caulæ formalis, sine ve alij dicume, effectus primarius: hic enim leparari non potest à quantitate, ctiam de potentia absoluta, vt sentiurit communiter Doctores : sed vel est effectus formalis vbi circumscriptioi, vel alterius accidentis innominati à quantitate connaturaliter dimanantis. Propter quod solet appellari effectus secundarius quantitatis : poteffque' ab ipla didifficus leparati, ve contingere diximus in Euchariftia Sicut eriam cernimus in fubliftentia, aur existentia creata : quæ solent appellari effe-Que lecundatij formæ lubkantialis: & ideo poffunt ab ca separati per potentiam diuinam, vi'de facto leparantut' in natura humana Christi Domini.

12. Secundo infecture multo minus posse consister essentiam quantitatis in impenetrabilitate, scilicet în repugnanția, quain substantia corpostea stabet, vi sir in codem loco cum alia. Tusti quia intepenetrabilitas necessario supponit extensionem in ordine ad locum siquidem non habent talem repugnătiasis, nisti quae suste in loco. Tum etiasis quia socist a
quantitate separari, vi de facto contingir in natiultate
Christi Domini quando ad discipalos intravir ianuis clausis. Tune enim quantitas Christi Domini
mansite penetrabilis, ex eo quod impedita; ves absata est
à Deo impenetrabilitas, quae est con nativastis passio
quantitatis, vi sumitus ex Dino Thoma in 4: distinexione 44 q. 2. art. 1, quaesti uncula 4.

Ex quo etiam fit, quod penettabilitas oppolita impenettabilitati, de qua loquimiti, potius est pris unitio, quanaliud positium, solumque inuenitur in

corporibus; & per consequens, neque Angeli, neque anima separata proprie dicuntur penetrari, quando sunt in codem loco fimul cum corporibus;

#### Q V E S T I O III.

An substantia corporea sine quantitate ha-

Sypposite distinctione reali quantitatis & subgari non potest substantiam posse per divinam potentiam absque quantitate conservati, sicut de sacto in
Eucharistia quantitas conservatur absque substantia.
Minus enim dependet in sua existentia substantia.
Minus enim dependet in sua existentia substantia.

duantitate, quam quantitas à substantia, vet de se pater.
In casu ergo, quo conservatet Deus substantiam absque quantitate, procedir præsens dissinultas, & sinquiritian tune substantia haberet partes. Et non est duebium de partibus essentialibus, tast Physicis, quam metaphysicis: hæ enim, cum componant essentiam
substantiæ corporeæ; necessario illam comitantur.

Neque similiter est dubium de extensione partium in ordine ad locum, seu in loco. Quamquam nonnulli Moderni, quorum meminit Vasquez 1. p. disput. 1992 c. 3. cò deuenerint, vt hanc eriam concedant inslubstantia absque quantitate conservara, asserentes tunchabere quandam extensionem localem entitativam, itavet caput corresponderet sursum, pedes deorsum, &c. Hittamen, vipore sensibus addicti, relinquendi sont. Diebium ergo est de partibus integralibus, & extensione in ordine ad se : an scilicet substantia sic conservam haberei in sua entitate aliquam actualem extensionemita quod verè ibi essent partes, & alteri vnirenetur, essenque consequenter actu manus, pedes, &c.

#### Referent sententia affirmans, variaque eius asgumenta adducuntur.

§. I.

Valde plausibilis est his temporibus apud alia quos Modernos opinio, asserens substantiam corpoream sic absque quantitate conservata verè habere partes integrales, & extensionem actuale modo explicato. Sic docuerunt Nominales, quos reservant, & sequintur Suandisp. 4. Metaph. sec. 4. Ponsecal. 5 c. 13: q. 2. sec. 3. Conimbr. 1. Physic. c. 2. q. 2. art. 3. Rub. ibid: c. 3 q. 2. Osa hic q. 1. art. 1. Caber. disp. 2. dust. 2. & communiter Recentiores extra scholam Di Thomas.

Si autem eis obiicias extensionem, & dinistolistatem innta Peripatericam doctinam ad quantitatem pertineretexcogitarunt facilem solutionem, distinguendo duplicem extensionem, & dinistolitatem; aliam substantialem, seu entitatiusm, & aliam quantitateitiam substantialem, seu entitatiusm, & aliam quantitateitiam seu entitatiusm, & aliam quantitateitiam seu entitatiusm entitatis; & consequente absque camanere substantiam, quando separatur quantitas: illaim verò habete substantiam à seipsa; & per consequenta semper retinere eam. Per quod facile soluere arbitrantur tum Arist. & D. Thom testimonia, tum etiam argumenta, quie contra cos siunt.

Concedunt autem hanc extensionem, non solitin in ipla substantia completa; sed etiam in materia prima secondum seita quod ipla à forma & quantitate præcifa, habeat partes integrantes actu distinctas; & vniesas. Videatur Suarez ibid, num. 12.

Probatur

## Disput.XIII. de Quantitate, Quast. III. 209

Probatur primo hæc sententia ex D. Thoma in 2. dist. 30. quæst. 2. artic. 1. vbi d Putans: quomodo alimentum transeat in veritatem humanæ naturæ impugnat quorumdam sententiam asserentium, quia materia prima ex se caret omni quantitatem: produce quantitatem debere proportionari materiæ: ergo sentit D. Thom. extensionem quantitatiuam materiæ supponere in ipsa propriam extensionem entitatiuam.

25 Secundo ibidem docet, animal per nutritionem acquirere, non solum nouam partem quantitatis, sed etiam nouam partem substantia. Ex quo sic formatur argumentum. Quoties aliquid successive producitur; necessario debet habere partes respondentes partibus motus productiui, quarum vna post aliam producatur: sed substantia corporea producitur successive per nutritionem: ergo verè habet partes, & extensionem.

Respondebis, ideo tunc substantiam habete partes, quarum vna post aliam producatur: quia ibi est quantitas. T Sed contra: quia per nutritionem intelligitur præcisè produci substantia, & prius natura quam per augmentationem intelligatur produci quantitas: ergo in ipsa substantia ante quantitatem

intelligitur pluralitas partium.

Tertiò idem D. Thomas 1. parte qu. 92 art. 3. ad 1. docet, quod quando Deus formauit Euam ex costa Adami; addidit materiam per creationem, vel conuersionem productam. Vbi Caiet. concedit in ipsa essentia materiæ secundum se dari plus; aut minus: quod etiam concedit Soncio. 8. Metaph. q. 4. Ex quo sic formatur argumentum. Vbi datur plus, aut minus; ibi datur distinctio partium: sed in substantia ante quantitatem datur plus, aut minusiergo ibi datur distinctio partium.

Maior patet: quia id, quod habet plus, excedit id, quod habet minus, in aliquo reali: ergo distinguitur sealiter à tali excessu. Minor autem videtur D. Th. nam si in substantia non daretur plus, aut minus ante quantitatem, non habetet plus substantia Adami; quam costa ab illo educta: & consequentur non oporteret producere nouam materiam in formatio-

ne Euz.

26 Quarto probatur ex consecratione Eucharistie in casu, quo Sacerdos consecraret medietatem Hostie à se designatam, quod esse possibile nullus potest dubitare. In quo casu sic formatur argumentum. Substantia, que erat in medietate Hostie consecrate verè desinit esse, & separatur à substantia, que manet in altera medietate non consecrata: & tamen quantitas totius Hostie manet integra, & indivisa: ergo iam substantia dividitur secundum seipsam, & non ad divisionem quantitaris.

Respondebis, in tali casu virtute consecrationis discontinuari quantitatem in duabus illis medietati-

bus, licet à nobis percipiatur.

Sed contra: quia id videtur voluntarie dictum, & directe pugnat cum doctrina D. Thom. tertia parte; quæst. 77.artic. 8. ad secundum, vbi docet, quòd si vino consecrato infundatur parum vini non consecrati; Erit quidem una diviensio secundum continuationem quantitatis, non tamen una secundum modum essenti in subietto. Talia erit in subietto: ergo idem dicendum est de illis medietatibus Hostiæ in casu posito.

. Quintò, quia substantia est subiectum quantitatissergo tota quantitas recipitur in tota substantia, &c partes quantitatis in partibus substantia. Ergo sicut tota substantia antecedit totam quantitatem; ita partes substantia antecedunt partes quantitatia. Antecedens est certum: & prima consequentia probatur: quia subiectum & forma debent proportionari: ergo cum quantitas habeat partes, & sit extensa: substantia eriam debet habere aliquam extensionem.

Confirmatur primò: quia res diuisibilis non potest recipi in subiecto indiuisibilissed quantitas recipitur in substantia: ergo substantia non est de se indiussibilis:

Probatur maior, quia ideo accidentia corporea non possunt recipi in Angelo, quia hic est indiuisibi-lis, illa verò diuisibilia.

Confirmatur secundò, quia in illo priori, in qua substantia recipit quantitatem, vel recipit illam quatenus diuisibilis, vel quatenus indiuisibilis. Si primum: ergo substantia ante quantitatem habet partes. Si secundum: ergo substantia manet semper indiuisibilis: quia eadem est ratio recipiendi, & consequandi. Hoc autem est falsum: ergo, &c.

27 Sextò: quia substantia cum quantitate habet partes substantiales, siquidem in Petro caput, & per partes substantiales sunt, & substantialiter distinctæ: ergo illas non recipit à quantitate. Probatur consequentia: quia nullum accidens potest tribuere essentium substantialem: sed istæ partes sunt substantiales:

ergo, &c.

Confirmatur, quia cœlum verbi gratia, maiorem quantitatem natura sua postulat, quàm granum sumenti: ergo propter aliquam maioritatem substantialem, quam in se habeat. Probatur antecedens: quia sicut quantitas absolute, sequitur substantiam corpoream absolute: ita tanta, aut maior quantitas sequitur tantam, aut maiorem substantiam.

Septimò: quia si auserret Deus in instanti quantitatem à substantia Oceani, vel maneret tunc substantia divisibilis, vel indivisibilis: non secundum, ergo
primum. Probatur minor. Tum quia iam tota illa
substantia conslueret in punctum; moueret urque localiter in instanti. Tum etiam quia non esset maior
ratio, quare consluxus iste sieret in Oceano Indico, vel Atlantico. Tum denique, quia bibens guttam
exilla aqua integrum Oceanum biberet, qua videntur
absurda.

Ocaud: quia si substantia haberet à quantitate partes integrantes; sequeretur, quòd quæ distinguuntur realiter, realiter identificatentur; & quæ realiter sunt iden, realiter distinguerentur: verumque autem est

impossibile:ergo, &c.

Probatur sequela: quia nunc caput, verbi gratia, distinguitur realiter à brachio: auscratur quantitas, tunc vel manent distincta caput, & brachium, vel sunt idem. Non primum per te ergo realiter identificantur. Similiter ponatur substantia aquæ absque quantitate; tunc illa substantia realiter est idem; si verò ponatur quantitas; tunc partes aquæ realiter distinguintur.

Vlume; quia substantia corporea, ablata quantitate; verè est in loco, sicut antea: ergo habet aliquam
extensionem, ratione cuius sit in ille. Consequentia videtur certa. Antecedens verò probatur, quia si
ab aqua existente in vase auseratur quantitas; verè
manebit ibi substantia aquæ; siquidem inde non migrauit in alium locum; neque destructa est (vt supponimus) sed manet in retum natura: ergo substantia
ablata quantitate; verè est in loco sicut antes.

Nonnullié



## 210 Disp. XIII. de Quantitate, Quast III.

Nonnullis pranotatis sententia negans, & vera proponitur, & statutur.

s. 11.

T meliùs intelligarur, & Rabiliarur nostra sententia, maxime considerandum, & perpendendum est quod oun substantia fit ens simpliciter, est consequenter proprium subsectu accidentiu: ac proinde inuenitur in ca capacitas, & potentia passina ad illa recipienda. Unde sieut est impossibile substantiam esse sub accidentibus, & quòd non tribuat ei suum effectum formalem: ita repugnat substanciam habote talem effectum formalem autesse accidentale, antoquam recipiat ipla accidentia; licet præintelligatut in substantia potentia passiva ad carecipienda. Quia tamen nos pro hoc statu intelligimus medas sensibus, & imaginatione, que non possunt percipere substantiam secundum se, & ab omni accidenti nudam : ideo otiam quando nicimut, intelligere subfrantiam secundum se, & ve prenenie oninia accidencia, imaginamur illam, ac si verè haberet aliqua accidentia.

Accidentia autem, quæ ad minus sont necessain, ve sensus interior operetur, sunt sensibilia communia, scilicet quantitas, motus, voi, & similia: & ideò sensus interior (quantumus is intellectus nitatur apprehandere substantiam secundum se, & nudam) semper percipit cam cum talibus sensibilibus.

Cam autem intellectus pro hoc statu, si suprà non eleuatur, & sensibilia, non transcendit, sequatur cognitionem sensium: inde sit, vt substantia secundum se apprehendat per modum sensibilium, etibuatque ei sliquam extensionem, vbicationem, aut motum. Mon onim percipit, quomodo talis substantia, qua capax est quantitatis, sit corporea, & non sit extensa: aut quomodo verè, & realizer existat in rerum natura; & non sit in aliquo loco: aut quare tune non possit moueri motu physico.

Que tumen i relligeret, si supra se restectens, & sensibilia transcendens cogitaret, quod sicut substantia ante albedinem non est alba, sed dealbabilis: ita ante quantitatem non est extensa, sed extensibilis: & ante vbi non est vbicata, sed vbicabilis, & c.

Et quod sieut dealbabilitas in substantia non est aliqua albedo entitatiua: sed potentia passiua ad reeipiendam albedinem:ita extensibilitas, aut vbicabilitas in substantia non est aliqua extensio, aut vbicatio entimeina, sod capacitas, seu potentia passina ad recipiendam quantitatem, & vbi. Cum autem porentia passiua; dum non recipir actum, cuius est capax, habeat privarionem eins:ided hæc duo necessarideon cedonda sunt, scilicet quod substantia une quantitatem,& vbi,est extensibilis, & vbicabilis: & quod dum non recipit quantitatem, & vbi, est inextenfa, & inubicata. Et quia divisibilitas proxima est passio extenfionis, ve suprà explicatum est : ideo substantia, dum non est extensa, non est proxime dinisibilis; & per consequens est indivisibilis. Quo modo loquendi veitur fzpè ex Arist.D. Thom. ve postez videbimus.

29 Ex qua manifesta dostrina redditur vanum effugium de partibus, aut extensione entitatius, quod à contrarits excogiatum est. Hanc enim extensionem ad id ponunt in substantia secundum se, ve possie recipere quantitatem; ne divisibile recipiatur in subie, co indussibili.

Ad hoc autem minimè est necessaria: cum accidens solum requirat in subiccto potentiam passiuam ad il-. dud recipiendum: aliàs si ad recipiendam execusionem

quancitatis non sufficeret extensibiliras substantiæ; sed necessaria essentalia extensio acqualis entitativa: idem, seruata proportione, dicendum esset de aliis accidentibus atque ita ve corpus quantum reciperet vbi circumscrippiuum, deberer prehabere aliquod aliud vbi eneitariuum: & fimiliter vt anima reciperer intellectum, deberet præhabere quendam imellectum entitatiuum, &c. Nam sicut isti Auctores non percipiune, quomodo divisibile recipiatur in subiecto indiuisibili : sic intelligere non poterunt , quemodo vbi circumscriptum, ses præsentia localis recipiatus in subiecto non existence in co: aut quomodo potentia ad intelligendu recipiator in suscepto non potente intelligere. Hoc auté non solum non esse in intelligibilessed oppositu manifeste implicatinam ante receptionem actus necessario aniecedit in potentia priuario astus, non verò iple actus. Hic autem ideò decipiurur aduersarij, ve rece noratune D. Thomas infra num. 41. adducendus, & Capreol.in 2.dist. 3. q. 1.artic. 3. ad 14. Scoti, quia inextensionem, sen indivisibilitatem substantie secundum fe , apprehendant vt contradictorie, seu contrarie oppositamentensioni, & divisibilitati quantitatis; cum tamen solum opponavur privatinė.

30 Dicendum est ergo substantiam de se, seu ablata quantitate, non habere partes integrantes, neque v Mam extensionem aut dinisibilitatem, eriam entitatinam:& consequenter manere indivisibilem Et idem est de materia prima. Sic docet ex Arist.D. Thom. 4. contra Gentes, cap. 65. his verbis. Nam remota quantitate substantia omnis indinissibilis est, ve paret per Philo ophum 1. Physic. & 1. parte qu. 50. urt. 2. Materiam autem dividi in partes non convenit, nisi secun-dum quod intelligitur sub quantitate: qua remota, remanet substancia indinisibilis, ve dicieur 1. Physicorum. Quod explications tradit Quodlib. 9. qu. 4. artic. 1. dicens: Impessibile est quod ona materia contravias, & disparates formas recipiat nisi secundum diversas parses. Dinersicas autem partium non potest intelligi in materea, non intellecta dinisione; neque dinisio, non intelle-Eta dimensione: quia substantia, quantitate sublata re-manet indivisibilis, ve dicitur 1. Physic. Quæ Angelici Doctoris restimonia adeò expressa funt, ve absque eius iniuria tergiuersati non possint, aut ad alium sensum detorqueri. Idem etiam docet loco adducto in primo argumento contrariæ sententiæ, vt in eius solutione videbimus.

Et ideò hanc concl. defendunt Capreol. vbi sup. & disp, 18. q. 1. art. 3. ad 2. & 4.in 4 dist. 13. q. vnic. at. 3. ad 1. Cal. 1.p.q. 52. art. 1. Ferrar. 4. Physic. q. 4. Soncin. 5. Meraph. qu. 19. Sanch.lib. 1. Logicæ q. 15. concl. 7. Naza. 1. parte quæstione 50. artic. 2. in informatione textus. Estque receptissima inter Thomistas, vt fatetur Suarez vbi suprà. Quam etiam defendunt Durandus prima distinctione 34. quæstione 1. sin sine. Beatus Albert.lib. 1. Physicorum quæstione sexta. Tolet.ibidem quæst. 7. & Vasquez 1. p. disp. 196. c. 3. vbi acriter reprehendit oppositum.

Dupliciter probati potest hæc concluso. Primo, ostendendo, extensionem illam entitativam, quæ ponitur in substantia, non esse necessariam. Secundo, ostendendo esse impossibilem. Primum satis constat ex discursu suprà facto. Optimè enim potest intelligi in substantia capacitas, seu potentia passiva, ve extendatur per quantitatem, & recipiat partes absque eo, quod habeat in se aliquas partes, aut extensionem entitativam actualem, ve ibi explicuimus: ergo; &c. Quòd autem talis extensio, aut dinisibilitas sit impossibilis.

31 Probatur primò: quia ante quantitatem nulla potest esse in substantia compositio partium integralium

## Disp. XIII. de Quantitate, Quast. III. 211

etiam entitativarum's ergo ante quantitatem non potest esse in substancia extensio, aut divisibilitas, etiam

Entitatiua. Consequentia paret.

Antecedens verò probatur: quia compositio partium integralium etiam enritativarum est accidentalis: ergo non potest esse in substantia ante quantitatem. Consequentia est nota: quia cum quantitas sit primum accidens substantiæ corporalis: quidquid in ca intelligitur ante quantitatem, pertinet necessariò ad essentiam.

Antecedens autem probatur: quia compositio partium integralium etiam entitativarum non sit ex actus & potentia simpliciter: cum vna pars non constituat aliam, aut det illi esse, aut recipietur in ea ; neque sint inter se primò diuersa, sed eiusem rationis, ve ipsi aduersarij fatentur; ergo est accidentalis.

Confirmatur, quia partes integrales etiam etherogenez in esse partium, & distinctio earum causatur ab accidentibus: ergo illis ablatis non manebunt actu

partes integrales.

Consequenția est euidens, & antecedens probatur: quia caput, v. g. & manus solum de materiali significant substantiami; de formali verò talem, vel talem siguram cum his, aut illis accidentibus. Similiter osla non distinguuntur à carne in substantia secundum se; sed penes durum, & molle; quæ sunt
accidentia: ergo ridiculum est dicete, quòd ablara
quantitate, & aliis accidentibus dantur in substantia
caput, manus, &c.

32 Secundò probatur ratione Albert. quam adducit Ferrar. vbi suprà Quia materia prima hominis, remota quantitate, vel est simplex, vel composita. Si simplex, erit indivisibilis. Si composita, aut prima compositione, aut secunda. Non prima, quia hæc sit ex potentia & actu simpliciter vi habetur 8 Metaph. text. 8 materia autem est pura potentia. Non etiam secunda, quæ est ex subiecto, & accidenti, quia vbi non est prima compositio, repugnat esse secundam. Ergo materia prima verè est indivisibilis remota quantitate.

Confirmatur primo: quia si materia prima secundum se componeretur ex partibus.negessariò ibi esset distinctio partium: sed hæc est impossibilis in materia prima: ergo, &c. Probatur minor: quia vbi est distinctio vnius ab alio, necessariò interuenit aliquis actus; siquidem assus est qui distinguis ex 7. Metaphetext. 49. sed in materia secundum se nullus est actus; cum sit pura potentia ergo ibi non potest esse distin-

aio partium.

Confirmatur secundo: quia priùs est esse quam maius esse: sed materia prima de se non habet esse, ve ostendemus 1. Physic, ergò neque habet maius esse ergo secundum se non est diuisibilis, aut extensa, etiam entitatiuè.

33 Tertiò, quia esse extensim quacumque extensione, sicut esse quale, est esse secundum quid, ergo sicut esse quale prouenit substantiæ à forma accidentalita etiam esse extensim quacumque extensione; de per consequens, sicut, ablata qualitate, substantia non remanet qualis: ita ablata quantitate non remanebit vilo modo extensa. Probatur antecedens; quia illud est esse secundum quid, respectu substantiæ, per quod non potest responderi ad q. quid ess, ipsius substantiæ, vel quod non complet, aut terminat eam intra simites substantiæ, sed esse extensum est huiusmodi: ergo, &c. Maior constat, quia in substantia nullum aliud daretur esse simpliciter, nisi vel esse essentia nullum aliud daretur esse simpliciter, nisi vel esse substantiæ, per quod respond. ad quæst. quid ess, vel esse substantiæ, aut existentiæ quæstunt complementa, & termini ipsius substantiæ.

Minor verd probaturiquia quærenti quid est homo,non respondetur, est extensus etiam entitatine; sed animel viuens, &c. Neque talis extensio este omplementum, aut terminus substantizi in ratione substantie: siquidem neque constituit cam in esse suppositi; aut primz substantiz: neque tribuit illi vitimam actualitatem, vr per se patettergo esse extensum etiam entitatiuè est esse secundum quid, &c accidentale.

Confirmatur primo : quia ridiculum effet distinguere quoddam esse quale entitatiue, & aliud esse quale qualitatiue, assereque substantiam secundum se osse qualem primo, non verò secundò:ergo absurdum etiam est distinguere quoddam esse excensum entitatine, & aliad esse extensum quantitatiue, & illud tribuere substantiæ secuadum le. & Confirmatur secundo : quia ex oppolita sententia sequitur nullum esse quantum per accidens. Si enim semel admittitut in substantia propria extensio ad recipiendam quanritatem, ne diuisibile recipiatur in subieco indiuisibili: pari ratione in albedine, relatione, & aliis accidentibus corporeis ponenda est propria extensio entitatiua, ve recipiatur in quantitate; ne indiuisibile recipiatur in subicco divisibili. Que omnia, & alia his similia absurda sunt, & aliena à schola Aristot. Ergo substantia secundum se, & absque quantitate nullam haber partium extensionem etiam entitatiuam.

## ARGUMENTIS PRO CONTRARIA fententia factis respondetur.

#### S. III:

D primum ex auctoritate D. Thomæ respon-Adetur ibi Sanckum Doctorem expresse docuisse nostramsententiam; bis enim, aut ter repetit materiam non habere à se extensionem, aut divisibilitatem his verbis: Ex materia res quanta efficieur, nen per extensionemicum extensio non sit nist eins, quod alicuius quantitatis erat, sed per quantitatis susceptionem. Et infrà: Dinisso non accidis materia, nis secundum quod annsideratur sub dimensionibus saltim interminatis:quia remote quantitate, ut in primo Physicorum dicitur, substantia etit indinisibilis, &c. Vnde mirum cft, quomodo hic articulus adducatur à viris docus pro contraria sententia. Respondetur ergo ad argumentum, quodibi D. Thomas probat non lequi ex eo, quòd materia de se non habeat quantitatem, quod sit in potentia respectu cuiuscunque quantitatis imaginabilis. Ad id tamen oftendendum, non sumit rationem exeo, quod materia ex se habeat aliquam extensionem, quam expresse negatifed ex co quod materia est in potentia ad formas naturales, qua petunt determinatam quantitatem, & mediis illis recipit eam, Ex quo optime concludir non posse recipere quancumque quantitatem imaginabilem. Videatur D. Tho. ibidem.

s Ad secundum cum sua replica respondetur; quod sine nutritio, & argumentatio sint actiones reahter distinca, sue non ( de quo agemus in libris de anima ) à parte rei semper ibi producitur substantia cum quantitate, ratione cuius dantur in ea partes, quarum vna post aliam producatur per nutritionem. Vnde quamuis prioritate nature intelligatur, ante quantitatem substantia in ratione substantia potentis tecipere partialem extensionem quantitatis, seu vt est radix illius, quod sufficit ad specificandam nutritionem, vt præintelligitur augmentatione: non tamen intelligitut priùs in ratione partis actualis. Et ided si auferrer Deus quantitatem à substantia aliri, vel alimenti, vel ab vtraque non posset actu fieri nutritio: quia sine quantitate subfantia non potest actu esse pars integralis. Adde, alied intendere naturam

## 2 12 Disp. XIII. de Quantitate, Quæst. III.

n generatione totali-quia primò producitur viuens, & aliud in generatione partiali: quia iam productum nutritur. Per illain enim intendit producere esse, & ita prius, intendit, quod primò habet esse, scilicet substantiam; per hanc vetò non intendit natura producere esse, sed perficere rem productam in ordine ad operari, quam dispositionem habet res per acquistionem quantitatis congruz, & ideò in generatione partiali priùs intendit natura producere quantitatem; propter quod etiam potentia nutritiua ordinatur, ad augmeneatiuam, & non è contra, vt dicemus in libris de anima. Ex quo tandem sit, vt in nutritione non intendatur, neque producatur pars substantiz, nisi vt est sub quantitate, à qua constituitur in esse partis.

34 Ad terrium respondetur materiam in illo casu, fine addite fuerit per conversionem, sine per creationem, semper fuisse sub quantitate aliculus forme, vt per se patet: (neque enim potuit materia per se solum, & absque omni forma creari, ve dicemus libro 1. Physicorum ) & ratione talis quantitatis potuit siere additio vnius partis materiz ad aliam. Ad id autem quod ex Caiet. & Soncin.affertur, dicimus quod, vt ipfi le explicant, & docet D. Thom. opusc. 32. in materia secundum le non datur actus plus, aut minus, sed tantum in potentia, & aptitudinem, secundum quod est radix maioris, vel minoris, quantitatis iuxta exigentiam forme substantialis, ratione cuius recipit illam. Et propter à materia existens sub costa Adami, non erat in potentia ad totam quantitatem Euz, saltem servata densitate debita ad corpus muliebre. Et generaliter materia existens sub quacumque forma, & dimensione, non est in potentia ad quantamcumque dimensionem, sed est certus limes, vitra quem neque in potentia extenditur, vt recte inquit Caietanus thidem. Videatur etiam Soncinas, qui se explicans ait: Non intendo dicere, quòd materia sit parubilis secundum se, & quod seclusa quantitate in ea fint partes, &cc.

57 Ad quartum respondetur primò non esse improbabilem solutionem ibi assignatam. Sicut in atbore v.g. probabile est partem arefactam, quæ non informatur anima, non continuari secundum rem, sed solum secundum apparentiam partibus viuentibus: quia cumibi sint duæ formæ substantiales; & consequenter duæ materiæ, & duo composita: etiam accidentia debent esse divisa, & maxime quantitas, quæ simul cum materia est principium individuationis ta-

lium compositorum.

Iuxta quod resp. ad locum in contrarium addu-Aumibi D.Th. solum intendere, esse vnam dimensionem, secundum apparentiam tantum, non verò partes illas proprie, & in rigore esse continuas. Quod non obscurè colligitur ex exemplo, quod adducit de corpore constituto ex duobus metallis, cuius vna pars fe. aurosi alia argenta; de quo affirmans S.Doctor effe, plura secundum speciem naturz; satis indicat dimen-. siones folum esse continuas secundum apparentiam, seu mathematice consideratas, non verò proprie. & naturaliter. Si enfim teste codem D.Th.1.2.q. 20.21. 6.8 in 2 dift. 40. q! vnica att. 4. Lignum, cuius una pars est alba & alcera nigra, secundum illud effe, quo est colorasum, est multa, o non continuum: multo magis corpus, cuius alia pars est aurum, & alia argentum, secundum esse simpliciter, & substantiale erit multa, & non continum; & per consequens eadem numero quantitas continua non poterit esse in vtroque metallo,: siquidem vium numero accidens continuum non potest elle in pluribus subiecus realiter distinctis, & non continuis. Sed quidquid sit de his exemplis,

38 Secundo, & melius respondetur cum Ralud. quem refert, & leq. Caprin 4. disp. 13.q.1.ar.3, ad 1.

sequunturque communiter Thomiste, quod in casu argumenti permanent continua dimenfiones totius Hostiz. Ad id autem quod contra hoc obiicitur, responderur, tunc substantiam illius medietatis propriè loquendo non dividi ab alia:hoc enim repugnar substantizinisi ad divisionem quantitatis, ve recet probat argumentum : sed desinere esse ex vi actionis supernaturalis connertentis talem substantiam in corpus Christi, in quo nulla est repugnantia. Cum enim substantia, quando est sub quantitate, verè habeat in se ipla partes, & extensionem ab ipla quantitate communicatas: quamuis agens naturale non possit ad has pertingere, nisi operando etiam circa quantitatem: quia agit mediis dispositionibus naturalibus, quæ subiectantur in illa; tamen diuina virtus, quæ independenter ab illis operatur, potest optime ex illis partibus substantiæ aliques annihilare, corrumpere, aut conuertere, integra manente quantitate. Videantur Au-Cores citati.

39 Ad quintum negatur consequentia, quia substantiam esse totam integraliter, vel habere partes, est
esse esse ipsius quantitatis. Vndè ante ipsam neque
est esse actu totum integrale, neque partes. Ad probationem autem concedimus subsectum, & formam
debere proportionari; proportio tamen non stat in eo,
quòd subiectum, & forma habeant similes actus: hoc
enim potitus repugnat proportioni, que est inter potentiam, & actum; sed in eo, quod subiectum habeat potentiam passiuam, vt recipiat formam, & forma vim actuandi talem potentiam, & tribuendi
suum esse cum formalem; ad quod non requirit in
potentia similem esse cum, sed potitus priuationem
eius.

Ad primam confirmationem distinguenda est maior. Si enim sensus sit rem divisibilem non posse recipi in subiecto indivisibili negative, id est, habentem
negationem divisibilitatis, concedenda est:proptered
enim quantitas non potest recipi in Angelo. Si verò
sensus sit, non posse recipi in subiecto indivisibili priuative, id est, habente privationem divisibilitatis, neganda est. Imò id est omnino necessarium: sicut enim
albedo recipitur in subiecto privative non albo; ita divisibile, sev divisibilitas recipirur in subiecto privativè indivisibili.

Ad secundam confirmationem respondetur : quad subiectum recipiens formam, non recipit eam quatenus habet denominationem talis forme, neque quatenus habet denominationem formæ oppolitæ; sed quatenus habet potentiam passiuam, in qua præcedit priuatio formæ recipiendæ, v.g. paries non recipit albedinem quatenus albus, nec quatenus niger, sed quatenus est dealbabilis; nondum autem albus. Sie ergo substantia non recipit quantitatem quatenus divisibilis, vel indivisibilis, si per divisibilicatem, & indivisibilitate m intelligamus formas aliquas contrarie, vel contradictorie oppositas. Si verò per indivisibilitatem intelligatur prinatio, se substantia recipit quantitatem quatenus indivisibilis. Inde tamen non sequitur substantiam semper manere indivisibilem : quia acquisita forma statim deperdieur privatio. Item si per divisibilitatem intelle gamus primam & radicalem aptitudinem, que eft in substantia, ve per quantitatem fiat proxime divilibilis; asserendum est substantiam, quatenus est radicaliter divisibilis, resipere quantitatem. Neque hæc inter se pugnant: sicut non pugnat, quod paries recipiat albedinem, quatenus est dealbabilis, & quatenus est non albus.

40 Ad sextum respondetur : quòd quando dicitur substantiam cum quantitate habere partes substătiales, non est formatis locutio, sed denominatiua,

## Disp.XIII. de Quantitate, Quast. III. 213

& materialis, faciens hunc sensum, id quod habet partes, est substantia; Sicut quando dicitur in calefactione sieri substantiam calidam, non significatur substantiam se tenere à parte termini formalis, sed tantum à parte termini materialis: & sensus est, quod in substantia fit calor. Ita similiter quantitas non tribuit partes substantiales sic, quod totum hoc sit eius effectus formalis; sed tribuit substantiæ habere partes. Et eodem sensu intelligenda est, vt sit vera alia propositio, quod scilicet caput, & manus substantia-liter distinguuntur; id est, res quæ distinguuntur sunt substantiæ: si enim intelligatur in sensu formali, quod scilicer principium causans distinctioné actualeminter caput, & manus, est substantia; propositio est omninò falsa : nam talis distinctio solum promenit à quantitate, & aliis accidentibus, vt explicatum est.

Ad confirmationem negatur consequentia, si sermo sit de aliqua maioritate actuali. Solum enim habet substantia cœlismaioritatem quandam radicalem, ex eo quod sit radix maioris quantitatis: hoc autem non est habete maiorem extensionem actualem, sed esse extensibilem per maiorem quantitatem. Vndè malè insertur ex eo, quod quantitas absolutè sequitur substantiam cospoream absolutè, quòd tanta quantitas sequatur tantam substantiam: sed inferendum est, quòd tanta quantitas sequitur substantiam, quæ est radix huius tantæ quantitatis, & non alterius.

41 Ad septimum concedendum est substantiam Oceani manere tunc privative indivisibilem. Ad id autem quod contra hoc obiicitur, responderur ex D. Thoma loco citato ex secundo sententiarum, quod arguens imaginatur indivisibilitatem substantiz, seu materiæ præcisa quantitate, ad modum indivisibilitatis puncti; quod tamen falsum est. Nam materia, aut substantia dicitur indivisibilis per remotionem totius generis quantitatis, seu quia omnino privata est quantitate; & ita neque manet in loco, neque habet situm : cum situs, & vbi supponant quantitatem. At punctum est indivisibile, vt principium quantitatis, & sic habet determinatum situm, vt ibi'inquit D. Thomas. Dicimus ergo, quod sicut substantia recipiens quantitatem, non sic extenditur, quasi transcat de minori ad maiorem magnitudinem; vel de minori ad maiorem situm; sed quia de non magna in magnam, & de non situata in situatam. Ita è contra, quando aufertur quantitas, non fic substantia comprimitur, quasi transcat de maiori ad maiorem magnitudinem, vel de maiori ad minorem situm, atque ita partes confluant ad situm vnius puncti; (hoc enim absurdum est, neque id Thomista asserunt : cum loco citato neget D. Tho.) sed quia transit de magna in non magnam. & de situata in non situatam. Qu'are talis substantia non reducitur ad situm vnius puncti, sed omnind definit habere locum,& situm.Id autem, quod additur in argumento, scilicet, quod quis biberet Oceanum; vanum est. Neque enim tunc Oceanum haberet guttas, cum non haberet partes : neque bibi, aut deglutiri posset : cum non esset in loco, neque consequenter posset moueri.

42. Ad octauum respondetur cum Capreol.in 2. dist. 18.4. 1. artic. 3. ad 4. quod quando ausertur quantitas, desinunt esse caput, & brachium, & per consequens substantia desinit habere partes. Quare neque identificantur, quæ erant distincta, neque quæ erant idem, distinguuntur: quia talis identitas, & distinctio sunt relationes in partes; & ita vbi non sunt partes, non est distinctio, aut identitas.

Ad vltimum respondet benè Caietan. 1. part. quæst. 3 2. artic. 1. circa medium sic : Ad exemplum, quod adducitur de aqua existente in vase, remota quanColleg. Compl. Logica.

titate, dicitur, quòd imaginatio in boc decipitur. Quoniam seclusa quantitate, iqua illa nusquam remaneret:
quia nullam babitudinem, baberet ad locum. Et ideò
non oportet quarere quo ierit, sed vas plenum aëre
reperietur, qua indinissibili reddita, & nusquam existente; Sicut si poneretur à Sorte remoueri quantitatem: tunc non baberet partes integrales, scilicet cor;
bepar, caput, &c. Quia remaneret substantia indinisibilis: & tamen imaginamur, quod remaneret Sortes.
Vndè istu imaginationibus non est credendum. Hæc
Caiet. Quibus adde, quòd quamuis tunc substantia
illa non esset in vniuerso, tanquam locatum in loco:
esset tamen in eo tanquam pars in toto. Sicut Angelis
esse contingere docet Basez ibidem, & non explicabimus lib. 4. Physicorum:

43 Ex dictis facile formari potest aliqualis definitio huius prædicamenti; (propriè enim definiti non potest, ve sæpè dictum est ) est ergo quantitas, Accidens tribuens partes substantia, seu Accidens Substantia extensinum. Vt enim quæft. 2 .vidimus, effe-Aus formalis maxime proprius quantitatis, ch tribuere extensionem, seu partes substantiz. Cum autemi hæc secundum se nullam habeat extensione, aut partes entitatioas, vt ostensum est, nullam aliam particulam oportet addere diche definitioni. Sed sicut essentia corporis de prædicamento substantiæ sufficienter explicaturper hoc, quòd sit substantia extensibilis, id est, apra ve extendatur per quantitatem; ita essentia quantitatis sufficienter explicatur, dicendo: esse accidens tribuens partes substantiz, seu extenfiuum substantiz, id est, potest extendere illam: quam aptitudinem semper retinet, etiamsi actu non extendat substantiam, quando separatur ab ea. Ex qua definitione inferuntur omnes proprietates quan-

#### Q V Æ S T I O IV.

titatis, vt consideranti patebit.

An linea, Superficies, & corpus sint verè speties quantitatis continua.

144. Duisionem quantitatis in continuam, & discretam esse essentialem, & generis in species docent. Aristor. in hoc capite, dum post enumetatas quantitates, tam continuas, quam discretas subdit: Propria autem quantitates ha sunt, quas diximus: alia verò omnia secundum accidens sunt, &c. &c. D'Thomas 1.part.quæst. 30. art. 3. Quodlib. 10. art. 1.de potentia q. 9. artic. 7. & alibi sæpe. Quem sequuntur concorditer discipuli eius Capreol. Caiet. Soncin. label. Sot. Mas. & exteri, quos referunt, & sequuntur Arauxo 5. Metaph.quæst. 3. art. 2. Sanchez hîc lib.5.q. 19.& Galleg. controu. 25. De quo etiam videri potest Naza, 1.p.q.30.art.3.contr.wnica. Faciléque probatur ex dictis:nam continuum, & discretum dividunt quantitatem secundom rationem formalem quantitatis : ergo sunt differentiæ per se, &c essentiales; & ex consequenti constituunt veras species huius prædicamenti. Consequentia patet;antecedens verò probatur: quia habere pattes, quæ est essentia quantitatis, formaliter diniditut per habere partes vnitas, in quo consistit esse continuum, & per habete partes distunctas,in quo consistit esse discretum.

Potest tamen contra hoc facere quòd quantitas discreta non videtur quid simpliciter vnum, & ens per se, sed potiùs aggregatum ex pluribus entibus completis: quod si ita est, iam non erit vera, & propria species quantitatis. Sed de, hoc agendum est instà, quæst. 7. Interim cam appellabimus speciem, ve appellant

## 214 Disp.XIII. de Quantitate, Quæst. IV.

appellant communiter Doctores, etiam ij, qui contendunt quantitatem discretam esse ens per accidens. Cùm autem Ati, in præsenti constituerit plures species, tam sub quantitate continua, quam sub quantitate discreta; semel hoc statuto, planum sit vtramque esse speciem subalternam huius prædicamenti. Quarè ad plenam eius notitiam solum testat examinare in hac, & sequentibus quæstionibus: an omnia illa ab Aristotele enumerata, vel quæ eotum sint verè, & propriè

species quantitatis.

45 Igitur incipiendo à linea, superficie, & corpore, de quibus hæc prior quæstio procedit : quia ordine generationis, & doctring pracedunt alias species: Protituli intelligentia sciendum est: Lineam significare longitudinem, quæ intelligitur causari ex ductu pundi, superficiem verd latitudinem, que intelligitur causari ex ductu linez; & carpus profunditatem, que intelligitur causati ex ductu superficiei. Vndè supercies supponit longitudine, corpus verò longitudinem & latitudinem Et propterea dicitur lineam includete vnam dimensionem superficiem duas, & corpus tres. No quia omnes has de formali significent superficies, & corpus:ná vt recte notauit D.Th.opulc.48.tract.3. c.5.vnaquæque de formali significat vnam dimensioné tantum: led quia superficies importans vna, & supponens aliami, dicitur includere duas; & corpus importans, vnam, & supponens duas, dicitur includere tres. Quo sensu Arist. 5. Metaph c. 3. dixit: Magnisudo, que quidem ad unum continua est, longitudo: qua vero ad duo, lasitudo: que autem ed tria, profunditas. In quibus verbis continentur definitiones essentiales istatum dimensionum, scilicet: Linea est quansitas consinua ad vnum: superficies est quantitas continua ad due: Corpus est quantitas continua adtria : Que etiam sic clarius potlunt definiri: Linea est quantitas continua punctis: Superficies est quantitas continua lineis: Corpus est quantitas continua superficiebus. De his ergo tribus dimensionibus inquirimus:an sint verè, & propriè species quantitatis.

46 Partem negativam circa lineam, & superficiem defendunt Hurtado disput. 13 Metaph. sect. 6. & Cabero hic disput. 14 dub. 5. Quorum fundamenta sunt. Primò: quia sicut motus ordinatur essentialiter ad serminum, & puncum ad lineam: ita linea ordinatur essentialiter ad superficiem, & superficies ad corpus: ergo sicut motus, & puncum sunt quid incompletum, & propterca non sunt proprie species quantitatis, sic etiam linea, & superficies erunt quid incomple-

tum, & non verè species.

Confirmatur: quia linea, & superficies secundum proprias extensiones saltem includuntur in corpore, secundum quod corpus habet trinam dimensionem: ergo non sunt propriè species. Probatur consequentia:

quia vna species non includieur in alia.

Secundò: quia quantitas, hoc ipso quò d talis est, habet partes impenetrabiles in eodem loco: sed hac impenetrabilitas non conuenit partibus istatum dimensionum: ergo non sunt veiè, & propriè quantitates. Probatur minor: quia si supra vnum corpus perfectè planum ponatur aliud aquale, superficies vitima vnius tangit omnes partes superficiei vitima alterius; ac proinde penetrantur: quando quidem penetrari nibil aliudest, qu'am qu'od vna quantitas tangat omnes partes alterius.

47 Nihilominus dicendum est lineam, supersiciem, & corpus esse propriè, & per se species quantitatis continua. Ita Arist. in hoc cap. & 5. Metaph. cap. 13. & D. Thom. ibidem lect. 15. opusc. 48. tract. 3.c. 5. & alibi sapè. Quem sequentur Capreol. 1. dist. 31. ad 5. Durandi, Sonc. 5. Metaph. quast. 24. Iabel. ibidem in epitome ad capide quanto, Arauxo quast. 5. art. 5.

Caiet. Sor. Sanch. & Mas. in hoc cap. & communiter Doctores.

Fundamentum estiquia linea, superficies, & corpus sunt intrinsecè; & essentialiter quantitates; vipotè que à se ipsis, & non ab alio habent extensionem, & divisibilitatem. Deinde vnaqueque habet propriam, & completam extensionem, essentialiter ab alia distinctam. Ergo sunt verè species quantitatis continue. Probatur minor: quial vniuscuius que partes exposcunt diuersa continuativa, ve copulement; siquidem partes lineze copulantur punctis, partes superficies lineis, & partes corporis superficiebus; & vnaque que extensio, quatenus talis est, non ordinatur ad aliam, ve posteà constabit. Ergo reverà vnaque que ex his dimensionibus habet propriam, & completam extensionem, distinctam essentialiter ab alia.

Confirmatur primò: quia tot sunt species extensionis permanentis, quot sunt modo positionis in uno quoque corpote: sed isti sunt tres: scilicet distantia inter ante, & retro; dextrum, & sinistrum, sursum, & deorsum. Ergo tres eriam erunt species extensionis fundantes tales positiones. Tonsirmatur secundò: quia linea, superficies, & corpus habent diuersas proprietates: nam productum, & breue sunt passiones, lineæ: latum, & structum superficiei: celsum, & humile corporis, ve docent Aristotel. & Diu. Thom. cicati.

Ergo habent essentias diversas.

48 Ad argumenta respondetur. Ad primum neganda est consequentia. Et disparitas consistit in hoc, quòd motus, vt motus est, semper confideratur vt via, & transitus; & per consequens ve quid incompletum. Similiter punctum secundum omnem considerationem, & versus omnem partem est quid indiuisibile, & inextensum; & ita neque motus, neque punctum secundum aliquam rationem possunt esse species quantitatis. At verò linea,ve linea est, (& idem proportionabiliter est de superficie) potest considerari dupliciter. Primò versus longitudinem, quomodo habet veram, & propriam extensionem, & est dinisibilis in partes, neque formaliter prove sic ordinatur ad superficiem, ac proinde est quid completum, & vera species quantitatis. Secundò versus latitudinem : & hoc modo linea est indivisibilis e ordinatúrque ad vniendas partes superficiei:sicut punctom, ad vniendas partes linez; & per consequens prove sic, neque oft species quantitatis, neque quantitas, sed continuatiuum quantitatis.

Ad confirmationem respondetur, quod corpus essentialiter non dicit trinam dimensionem, sed solam profunditatem, vt num. 45. vidimus ex Diu. Tho. & ideò materialiter tantùm includit lineam, & superficiem, in quantum supponit eas: quod non tollit esse veras species quantitatis continuz. Sicat à simili contingit in quantitate discreta: quaternarius enim includit ternatium non sormaliter, vt ternarius est, sed materialiter ratione trium vnitatum, & ideò ternarius

est vera species numeri.

49 Ad lecundum neganda est minor. Ad cuius probationem respondetur duas illas superficies non penetrari: quia non se tangunt formaliter secundum quod sunt quantitates, siue vt sunt divisibiles, sed formaliter quatenus sunt indivisibiles: quamuis vnaquæque earum materialiter tangat omnes partes alterius. Ad penetrationem enim non sufficit duas quantitates se se, vicumque tangere in omnibus suis partibus, sed vltra requiritur, vt tangant se in omnibus partibus formaliter secundum illam dimensionem, versus quam sit contactus: quod non contingit in duabus illis superficiebus, vt per se patet.

Dices: hoc ipso præcise quod duo corpora sese tangant

## Disp. XIII. de Quartitate, Quast. V. 215

tangant in omnibus partibus penetrantur : ergo ex eo præcisè quod inter duas superficies sit similis con-

tractis, dabitur penetratio,

Respondetur negando consequentiam. Etratio estiquia cum corpus versus omnem dimensionem sit divisibile; ex eo præcisè quòd duo corpora se tangunt secundum se tota, aut secundum aliquas partes profunditatis; debent etiam se tangere formaliter quatenus sunt divisibilia; ac proinde ad huiusmodi contractum necessaria est intromissio vnius in aliud circa eundem locum in quo consistit penetratio. At verò duæ illæ superficies, licet versus latitudinem sint divisibiles; tamen versus profunditatem, sue ve terminant illa corpora, sunt indivisibiles, & formaliter provt sic sit contractus, ac proindè nulla ibi datur intromissio vnius partis in aliam circa eundem locum,

VI consideranti patebit.

50. Tandem inquires: an linea superficies, & corpus sint species infimæ quantitatis continuæ. F Refpondetur affirmatiue. Non enim propria vniuscuiusque extensio continct sub se extensiones essentialiter distinctas in ratione: cuius fignum est, quod linea re-Ca potest fiesi curua: & superficies quadrata circularis. Præterquam quod tales differentiæ sumuntut ex diversis siguris, quæ su t vera accidentia quantitatis, ve patet. Ergo diuisio lineæ in rectam, & curuam: superficiei in quadratam, & circularem : corporis in pyramidalem,& curuam; & aliæ similes non sunt generis in species, sed subiecti in accidentia. Alia quæ circa has dimensiones solent disputari : an scilicet physicè fint species, inter le realirer distincte, vel tantum Mathematice:an componantur ex indiuisibilibus:an parces, & indivisibilia sint actu in illis, vel folum in potentia: & alia huiusmodi, proprium locum obtinent libro sexto Physicorum:nec reate hîc ab aliquibus pertractantur.

#### Q V Æ STIO V

An locus, tempus, & motus sint vera species Quantitatis continua.

PRæcipua ratio dubitandi sumitur ex Atistotele, qui in hoc capire intet quantitates continuas numerauit locum, & tempus, quibus etiam ex paritate rationis alij addunt modum, cum tamen quinto Metaphysicæ cap. 13. vbi exacte inuestigat essentiam, & species quantitatis, nullum illorum constituerit sub quantitate continua. Et ideò quid tenendum sit, per

singula discurrendo, breuiter discutiemus.

Primò ergo sciendum est lecum definiri ab Ariftot. 4. Phylicor lic : Est vleims superficies corporis continentis immobilis primi. In quâ definitione, relicis vkimis verbis, quæ ibidem explicabimus, primæ illi particulæ, scilicet elsima superficies corporis consinensis, denotant locum in sui ratione includere, non solum vitimam superficiem, sed etiam relationem ad corpus locatum, ve notauit Vasquez primâ parte, disputat. 193. capite 3. vel saltem aptitudinem circumscribendi, & continendi locatum, in qua formatur talis relatio. Verbi gratia vas continens aquam est locus eius: quia secundum suam vitimam superficiem concauam circumscribit aquam: & ideò ad rationem loci pertinent vleima superficies, & relatio continentiz, seu aptitudo circumseribendi locatum; quorum quolibet deficiente, deficit ratio loci, ve patet in cælo empyreo, quod propriè non est in loco : quia non habet aliam superficiem ipsum continentem. Similiter si à vase prescindamus. Colleg. Compl. Logica.

relationem, seu aptitudinem continendi aliud corpus erit quidem quantum, & habebit superficiem; sed talis superficies non erit locus, vt per se notum est. Maneat ergo, locum in sua ratione vitra superficiem includere aliquid aliud, nempè talem relationem, seu aptitudinem continendi rem locatam; quam cum actu continet, dicimus locum esse plenum, si verò actu non contineat, dicitur esse vacuum. Et ideò vacuum desinitur ab Arist. lib. citat. c. 7. sic: Est locus non repletus corpore.

dem Aristibidem cap. 11. sic: Est numerus motus
fecundum prius, & posterius. Vbi numerus non sumirur
pro specie quantitatis discretz que est obiecum Arithmeticz; & diuditur in binarium; quaternarium;
&c. Constat enim tempus esse quid continuum; cum
præteritum, & futurum, que sunt partes eius, copulentut termino communi, scilicet instanti præsenti. Ly ergo numerus in definitione Arist vt magis explicabimus loco citato, idem est, quod mensura, seu extensio. Et ita sensus est: tempus est mensura, seu extensio motus secundum prius, & posterius. Quam desinitionem, vt intelligamus opostet aliqualiter explica-

re quid sit motus. Pro quo.

Tertio notandum est cum Masso hic sect. 3: quæst. 6. in quolibet motu quatuor posse considerari. Primum est egressus ab agente Secundum est receptio in passo. Tertium est ipsa forma, quæ est terminus motus in quodam esse imperfecto, & secundum quod intelligitut in fluxu, & acquisitione. Quartum tandem est ipse fluxus, & transitus, non habita ratione termini. Ex his ergo primum, & secundum constituunt prædicamenta actionis, & passionis; & sic non sunt essentialiter ipse motus, qui ad nullum prædicamentum pertinet, sed potius est postprædicamentum, vt ostendemus lib. 3. Physicorum. Terrium etiam, licet non pertineat per se ad aliquod genus: cum sir quid incompletum, & imperse & um, sed reducatur ad illud, ad quod pertineat eadem forma, quando est jam perfecta, & completa; adhuc tamen non est ipse motus. Tum quia revera non est postprædicamentum, nec quid distinctum ab ipso termino: Tùm eriam quia vt recte notauit D. Tho.2.dist.40.q. 1.art.4.ad primum, propria ratio motus abstrahit absque veroque termino, & consideratur fine differentia agentis, & patientis. Restat ergo motum propriè, & formaliter consistere in illo fluxu, & transitu intermedio nulla habita ratione termini.

54. Quatto sciendum est, motum sic formaliter sumptum definiri ab Aristot. 3. Physic. cap. 2. sic : Eft actus entis in potentia, provt in potentia. In cuius explicatione multa ibi dicenda sunt, nunc solum rudi minerva asserendum est, quòd in motu propriè dicto, prove distinguitur à mutatione instantanca, ex co quod non simul actuet totum mobile, sed partim actuat,& partim relinquat in potentia ( quod fignificatur in definitione adducta) necessariò intelligitur esse prius, & posterius; & per consequens verè extensio successiva. Et hæc est tempus, intelligiturque dimanere ab ipla quantitate, seu extensione permanenti rei mobilis medio motu, in genere caulæ quasi efficientis; sicut ipsa quantitas, seu extensio permanens dimanat immediate à substantia corporea. Et hoc est, quod docet Aristot. 5. Metaphysie.cap.1 3.asserens tempus habere extensionem à motu, & motum à magnitudine, in genere scilicet cause efficientis. Quod non tollit quin ipsum tempus in genere causa formalis extendat, & mensuret motum, & quantitatem permanentem; ficut quantitas permanens extendit; & mensurat substantiam à qua dimanat. Ex quibus iam facile intelligetur definitio temporis:

## 216 Disp. XIII. de Quantitate, Quast V.

dicitur enim extensio, sett mensura motus secundum prius, & posterius: qua non extendit, aut mensurat substantiam secundum se, vt mensurat quantitas permatiens, sed dum est in motu, & successione, que necessario includit prius & posterius vt explicatum est.

55. Prima conclusio. Locus non est proprie, & per se species quantitatis continue, sed reducitur ad eam ratione superficiei, quam includit. Hac est mens Arist. & Diu. Thom. loco citato Metaphysice, dum asserunt locum esse quantum per accidens; quos sequentur Auctores quant pracedenti citati. & commu-

nicer Philosophi.

Fundamentum sumitur ex dictis: quia locus præter supersciem includit relationem, seu apritudinem ad continendum corpus locatum, quæ pet accidens se habet ad propriam, se essentialem rationem superficiei, ve notum est: ergo locus prove sic, est ens per accidens; se consequenter non potest esse vera species quantitatis. Tonsirmatur: quia locus nullam aliam extensionem habet præter extensionem supersiciei: ergo non potest constituere distinctam speciem quan-

titatis, sed reducitur ad superficiem.

56 Secunda conclusio. Tempus revera est species quantitatis, quamuis valde imperfecta, & tenuissimæ entitatis. Hec est contra Sanchez lib. 5. quæstio. 17.& Arauxo loco citato quæst.præcedenti. Eam tamen docent ex antiquis Alb. Iamblicus, & alij quos refert & sequitur Toler.hic quest. 2. Quam etiam defendunt Aquar.5. Metaphysic. q. 11. Masius hic sect. 3. q. s.noster Didac.à Ielu q 2 Rub. quæst. 3. est que communior inter Doctores. Eam docet in præsenti Arist. neque dissentit s. Meraph. vt volunt aduersarij : 1bi caim distinguit duos modos quanti per accidens. Aliud quod verè dicitur tale : quia de se nullam habet extensionem, sed extenditur per ipsam extensionem subiecti, vt musicum, & album: musica enim, & albedo nullam habent propriam extensionem, ve patet. Alterum verd, quod non tam dicitur quantum per accidens, quam per aliud, ve explicat D. Thom. ibidem lect. 15. quia nimirum, licèt in se habest propriam extensionem, illa tamen resultat, & derivatur ab alia, quam præsupponit; atque ita non dividitur per se, sed ad divisionem alterius. Et hoc modo tempus appellatur ab Atistot. quantum per accidens, seu per aliud. Videatur D. Thom. ibidem. Ex qua loca.

Probatur conclusio. Quia tempus esse quantum per aliud modo explicato, non tollit, quin revera sie species quantitatis; quamuis arguat esse imperfectissimam, & tenuissime entitatis : ergo non est cur includatur à vera ratione quantitatis. Probatur antecedens: quia etiamsi superficies necessario supponat extensionem linez; & corpus superficiei; orianturque quodammodo ex eis:adhuc sunt veræ species quantitatis, vt lupra vidimus. Similiter etiamfi numerus supponat necessario quantitatem continuam, & cansetut ex divisione eius, teste D. Thom. par. quæst. 30. art. 3. adhuc est vera species quantitatis, ve infrà videbimus, nulla alia ratione nisi quia habent propriam extensionem distinctam ab ca, quam præsupponunt, & à que intelliguntur oriri: Ergo etiam fi tempus supponat; & oriatur ab extensione permanence rei mobilis medio moru, ve explicatum est; adhuc erit vera species quantitatie, si habet propriam

extensionem ab aliis diftinctam.

57 Quod autem eam habeat, sais ex dictis pater; nam tempus habet proprias partes; scilicet præteritum, & futurum, & propria continuativa, scilicet instans præsens. Item proprietates ab aliis diversis nam cæteræ quantitates continuæ mensurant permanenter; tempus verò successiuè; & ideò illæ habent totum

suum esse simul, istud verd solum existis secundum aliquid indiussibile sui, ve docet D. Thom. opusc. 44.82 nos explicabimus lib. 4. Physicor. Ergo verè tempua babet propriam extensionem ab aliis distincam.

Per quod tandem patet, quare tempus inter omnes quantitates continuas sit imperse dissima, & debilissima entitatis. Quia scilicet, ve recte inquie D. Thom. opusc citato, illa sunt minima entitatis, qua vel secundum se non sunt entia actu, ve materia prima, vel secundum se tota non extant, sed secundum aliquid indivisibile sui, ve tempus, & alia successiua. De quo re-

dibit sermo citato lib.4. Physicor.

58 Tertia conclusio. Motus non est per se, & prapriè species quantitatis. Hæc est contra Fonsec. 5: Meraph.c. 1 3. quæst. 8. sect. 3. & Conimbricen. 3. Physicorum c.1.q.2.2rt. 3. Eam tamen recipiunt communiter Doctores cum Arist.qui nec hîc,nec s. Metaph. numerauit motum inter species quantitatis. De quo videri possunt Mas. vbi supra q. 6. Sanch. Tolet.& Rub.citati conclusione præcedenti,& Aran.5. Metap. 3.211. 5. Faciléque probatur. Tum quia motus est fluxus quidam,& transitus de vno in aliud; & consequenter ens, incompletum, & imperfectum, vedocent Arist. & D. Thom. 1 1. Metaph. lect. 9. ergo non porest directe, & per se ad aliquod prædicamentum pertinere. Tum etiam quia motus est post prædicamentum, vt constabit infra ex Arist. ergo non porest esse vera specics quantitatis.

Contra has duas conclusiones obiicles quia extensio, & continuitas temporis dimanat à motu, ve passio ab essentia, teste D. Thomas 1.p. quæst. 53. are. 32. ergo vel motus est per species quantitatis, sicue tempus, vel tempus non est per se in prædicamento, sicut motus: Probatur consequentia: quia passio nom potest esse impersectior, quam subiectum cuius est passio: ergo si motus propter sui impersectionem, & incompletionem excluditur à recta linea prædicamenti, multo magis debet excludi tempus, vel si tempus admittitur, debet etiam admitti motus: 

Consimatur: quia motus habet propriam extensionem, & continuitatem, sicut tempus, eique assignantur propria continuatiua, scilicet mutata esse: esque assignantur propria

quantitatis.

59 Ad argumentum neganda est consequentia. Ad cuius probationem respondetur, dato quod antecedens sit verum de subiecto proprio & adsquato, seu de subicato qued, non tamen esse vniuerfaliter verum de subiccto, que, seu de co, quod est ratio resipiendi aliud:vr patet in quantitate respectu figura, & aliarum qualitatum corporalium que media illa recipiunt in substantia: & tamen sunt perfectiores ipsa quantitate. Et ita contingit in præsenti: motus enim solum est id, medio quo extensio temporis recipitur in remobili, & dimanatab ea, ac proinde tempus potelt habere sufficientem perfectionem, & completionem, vt sit species quantitatis, etiams motus non habeat illam. Quòd autem de facto hoc ita sit, colligitur optime ex eo, quòd motus ex natura sua est via ad terminum, & ordinatur ad illud tan-. quam ad id, à quo completur in ratione entis, quod non habet tempus,vt de se constat.

Per quod patet ad confirmationem. Quamuis enim motus habeat propriam aliquam extensionem actualem, præter extensionem temporis; illa tamen est in suo genere incompletassicut ipse motus; quod non conuenit extensioni temporis, vt dictum est. Et ideò hæc potest esse vera species quantitatis, non

autem illa.

60 Ad rationem dubitandi in principio positam respondetur cum D.Th.; Meraph. lect. 15. & Caiet. in hoc cap. Aristotelem in prædicamentis egisse

## Disp. XIII de Quantitate, Quast. VI. 217

de quantitate secundum rationem mensuræ: & ideò ibinumerauit locum inter species quantitatis: quia licet nonshabeat distinctam extensionem à superficie; est tamen diverso modo mensura. În Metaphyfica verò egir de quantitate secundum suum esse: & ideò eas tantum species numerauit, quæ habent extensionem per se ipsas, & non per aliud, seu derivatam ab alia. Proprer quod prætermist ibi tempus; & orationem: quia eotum extensio dependet à motu: quod tamen non tollit quin sint veræ species quantitatis, vt dictum est. Consultò omittimus alia plura, quæ circa locum, tempus, motum adduci possent: quia propriam sedem habent lib. 3. & 4. Physicor. vbi ea discutiemus.

#### Q V Æ S T I O VI.

Quid fit whitas pradicamentalis Et. virum addat aliquid supra quantitatem continuam.

Explicatis speciebus quantitatis continue; quas Aristor. in præsenti constituit sub quantitate dileteta, scilicet numerus, & oratio. Ad quod przmittenda, est quæstio presens : quia cum numerus sit multitudo mensurata per vnum, vt dissinit D. Thom. 1.p. q. 7. att. 4. notitia eius omnino pendet ex cognitione vnitatis. Cum autem duplex sit vnitas; vna Que est passio entis, & solet appellari transcendentalis: quia in omnibus entibus reperitur: & alia quæ est propria quantitatis, & solet appellari prædicamentalis: quia tantum inuenitur in hoc prædicamento: inde est duplicem etiam esse multitudinem, seu numerum. Alius appellatur transcendentalis, & reperitur in omnibus rebus; de quo proinde intelligendum est, quando dicimus, Angelorum ordines esse nouem: personas Sanctissima Trinitatis tres,&c.vt docet Angelicus Doctor q. 30. sequenti art. 3. Alius verò est numerus prædicamentalis, seu multitudo vnitatum prædicamentalium & de hoc agimus in præsenti. Ad quem cognoscendum specialiter inquirimus: quid addat vnitas prædicamentalis supra quantitatem continuam; inde enim cognoscemus quid illa sit, & in quo distinguatur à transcendentali.

62 Plures Doctores, ve refert D. Thom. 1. p.q. 11. art. 1. ad 1. non distinguentes inter vnum, quod conuertitur cum ente, & vnum, quod est principium numeri, seu inter vnitatem transcendentalem, & prædicamentalem, in contrarias sententias abierunt. Auic. enim 3: Metaphysic. c. 2. considerans vnum, quod est principium numeri addere aliquid oppositum supra ens, idem existimauit de vno, quod conuertitur cum ente. Quem sequuntur Scot in 2. dist. 3.quæst. 2. lih. 4. Metaph. q. 2. Anto. Andr. ibidem

quæft. 3. & alij eins Discipuli.

Hanc tamen sententiam, quantum ad secundam partem, in qua à veritate discedit, impugnat rectè Diu. Thom.loco citato:quia qualibet res est vna per se ipsam: aliàs si per aliquid aliud esset vna, cum illudirerum sit vnum, esset vnum per aliquid aliud; & sic procederetut in infinitum. Ergo vnum, quod conuertitur cum ente, non potest superaddere illi entitatem aliquam positiuam, à qua constituantur in ratione vnius. Neque in hoc est immorandum: quia non est prasentis instituti: potest tamen videri D. Tholocis institudicandis.

63. Secunda sententia extreme huic opposita suit Pythagora, & Platonis, qui considerantes youm, quod Colleg. Compl. Logica. convertitur cum ente; non addere aliquam tem supra ens, sed solam indivisionem, existimaverunt idem dicendum esse de vno, quod est principium numeri. Quam sententiam sequuntur Durand.in 1. dist. 24.q. 2. Greg. ibid. Fonsec. 3. Metaph.c. 13.q. 3. sect. 3. Sucr. disp: 4. sect. 9. n. 9: & alij affirmantes vnitatem propriam quantitatis explicandam esse eodem modo, ac transcendentalem aliorum entium; ac proinde sicut vnitas propria qualitatis nihil positiuum addit supra illam; sed est ipsa eius entitas vt indivisa; ita vnitatem prædicamentalem nihil positiuum addere supra quantitatem continuam, sed esse ipsammet quantitatem, vt indivisam:

Probatur primo hac sententia: quia si vnitas prædicamentalis adderer aliquid politinum ; velillud, esser relatiuum, vel absolutum : sed verumque est falsum : ergo, &c. Probatur minor quoad primami partem: quia si priùs quantitas est vna, quàm quod in illa intelligatur aliqua relatio : imò ipía cius vnitas debet esse ratio fundandi talem rationem, vt infra constabit. Ergo quantitas non potest constitui in esse vnins per aliquid relatiuum. Quoad secundami verò partem probatur: quia cum tale positiuum non possit esse res alterius prædicamenti propter rationem factam, necessariò erit vel quantitas discreta; vel continua : sed non potest esse discreta: siquidem vnitas potius dicit indiuisionem : ergo erit quantitas continua. Hancautem dicit vnitas pro materiali. ergo supra illam nihil addit positiuum, sed solam negationem.

64. Secundò: quia alia entia, verbi gratiz duz substantiæ secundum se, aut duæ qualitates per suafmet entitates sunt vnæ, & se ipsis constituunt numerum binarium absque aliqua alia realitate illis superaddira: ergo idem dicendum est de duabus quantitatibus continuis. Probatur consequentia. Tum ratione D. Thom facta contra primam sententiam quia si quantitas continua esset vna per aliquid aliud, illud aliud effet vnum peraliquid aliud, & sic in infinitum. Tum etiam ratione Gregorij, quia ex co precisè quod aliquid sit vnum vnitate propria entis,potest alteri connumerari, seu constituere cum illo numerum: sed vnitas propria entis non addit supra ipsum aliquid positiuum; sed solam indinisionem : ergo ex co præcise quod quantitas continua intelligatur indivisa, potest alteri connumerari, & constituere numerum prædicamentalem. Restat ergo, quod sicut vnitas transcendentalis nihil positiuum addit supra entitatem, ad quam consequitur: ita neque vnitas prædicamentalis sopra quantitatem. Plura alia argumenta pro hac sententia adducis Capreol in 1. dist. 24. quæst. vnica.

Tertia sententia, inter præcedentes media, distinguit inter has duas vnitates, negát que cum posteriori opinione, vnitatem transcendentalem addere aliquid positium supra entitatem, cuius est vnitas; cum posteriori verò assirmat vnitatem prædicamentalem addere aliquid supra quantitatem continuam Sic docent Arist. & Alb. vt testatur D. Th. dist. 24. citata q. 1. art. 3. Pro que videri potest idem Commentator 4. Metaph. comm. 3. li. 5. commen. 11. & lib. 10. comm. 8 & D. Th. ibid aliisque locis infra adducendis. Quæ sententia est communis in schola Arist. & D. Th.

65. Dicendum est ergo vnitatem prædicamentalem non esse solar quantitatem continuam vt indiuisam, sed supra eam addere quid positiumm, & reale incompletum, reductiue pertinens ad prædicamentum quantitatis; ratione cuius ipsa quantitas continua est pats numeri prædicamentalis. Sic docent communiter Thomistæ; inter quos sate explicat, 60 desendit hanc conclusionem Cap. vbi sup. concl. 10

## 218 Disp. XIII. de Quantitate, Quast VI.

&c ad argumenta contra illam. Quem sequentur Sonc. 4. Metaph. quæst. 25. Iabel. ibid q. 4. ratione 1. & lib. 8. q. 9. Sanch. lib. 5. Logicæ q. 21. ad 1. Masin hoc capsect. 2. quæst. 4. Gallego contr. 25. circa sinem, & Arauxol. 5. Metap. quæst. 5. art. 3. vbi Fonsecam reprehendit, eò quòd negauerit hanc suisse sententiam D. Tho. additque quòd sideles Angelici Doctoris sectapores ipsum in hac suisse sententia testatur, & vt ge-

nuinam eius mentem amplectuntur.

Probatur primò, vno, vel aketo Angelici Doctoris testimonio: nam quod lib. 1 o.are. 1. sic aix: Respondeo dicendum, quod voum, quod est principium numeri, de necessitate aliquid positive dicit in co , cui attribuitur: quia cum ex vaisacibus numerus confectuirm , nifi vaitas res aliqua effet , numerus res effe non poffet, Et fic non pocest poni in aliquo genere, tanquam species. &c. Et loco citato ex primo fencentiarum : Vnum qued connereitur cum ente, nibil positime addit ad id, cui adiungitur, &c. Sed woum qued est principium numeri pemie aliquid addieum ad offe feilicee offe menfure; cuius ratio prime inmenitur in unitate: d' deinde confequenter in aliis numeria: & deinceps in quantitatibus continuis, &c. Quod eriam reperit 4. Metaphyl. leck. 2. & lib. 10. lect, 3. Et tandem 1. patt. quastione 11. artic.1.ad. 1. post impugnatas duas primas sententias supra relatas concludir: Sic igicar dicendum est, qued vaun, qued convertitor cum ente, non addit aliquam rem supra ensifed woum qued est principium numeri, addis aliquid supra ens ad genus quantitatis persinens. De quo etiam videri potest questi.30.sequenti artic.3. de potentia q. 9.art. 7:8 alibi læpe.

66 Respondebis sorte id, quod Fonseca, & Suar. vbi sup. respondent, sensum Din, Thom. esse, quod vaitas prædicamentalis addit aliquid positiuum supra ens, in quantum addit supra substantiam quantitatem ipsam continuam, quæ est res positiua.

Sed hec expositio, est non solum falla sed etiam absurda. Quod sit falsa probatur primò quia si quando Diu. Thomsocis citatis viitur nomine substantia, fumit ishud pro effensia, ve tecte notat Arauxo vbi fupra, & conftat enidenter ex contextu; referens enim Sanchus Doctor qu. 1 1. citata, extremas illas cententias ficuit: Pythagorat, & Plato videntes, quod vnum, quod connersions cum ente, non addit aliquam rem supra one, sed significat substantiam entis, prout ost indivisa: existimaneruns sic se babere de uno, quod est principium numeri. Es conevario autem Anicon. considerans quod unum, qued est principium numeri, addit aliquam rem supra subfantiam entis (alias numerus ex unitatibus compositus non esset species quantitatis:) credidit, qued umam , qued conversione cum ente , addat rem aliquam supra subfantiam entis, &c Quibus v.: bis per fubstantiam entis , enidens est significati effentiam en tis, & sensus planus est, quod iuxta primam sententiam neutra vnitas addit aliquid politiuum fupra essentiam, ad quam consequitur: iuxta secundam verò, veraque addit aliquid politimm. Inter que duo extrema media via procedit Disus Thom. vi vidimus. Ergo codem sensu, quo negat de vnitate transcendeneali addere aliquid positiuum supra essentiam, cuins est vnitas, id concedit de vnitare prædicamentali; ac proinde hæc verè addit aliquid positiuum supra essentiam quantitatis continuz. Quod etiam satis expressit Sandus Doctor aliis locis adductis, dicons vnitatem prædicamentalem addere aliquid politiue, in eo cui aerebuitur, seu eni adiungieur, &c. Idest in co cuius est vnitas, scu ad quod consequitar, nempè in quantitate continua De quo ettam videri potest dift. 24 citata q. 1.2tt. 3.ad.4.

67 Secundò impugnatur eadem solutio: quia D. Thom. loco cimto ex 1. p. expresse aitrid quod addit

vnum prædicamentale supra ens, esse quid ad genus quantitatis pertinens. Quod esse reductive intelligendum constat plane: tum quia modus hic loquendi stequens est in D. Thom. tùm quia alias esset impropria, & bachara locatio, si de ipsa quantitate diceretur pertinere ad genus quantitis; tum denique quia eadem 1.p.q.3 art. 5. de potent.q.7. art. 3. ad 7 & alibi sæpè expt se docet vnitatem prædicamentalem esse quid reductive pertinens ad genus quantitatis, sieut punctum, quod tamen negant Doctores, quos impugnamus. Ergo in sententia D. Thom. vnitas prædicamentalis non est ipsa quantitas continua, sed quid incompletum, ipsi superadditum, & ad ea diversum; sicut etiam in omni sententia dicendum est de puncto.

Tandem quòd dicta expositio sit absurda, patet: quia manifeste eludit intentum D. Th. & reddit vanam differentiam, quam affignatinter vtramque vnitatem. Vt enim rece docet iple Sanctus loco citeto de poten. ad 8. etiam vnitas transcendentalis ponit aliquid politiuum, in quantum ponit ipsum ens, cuius est vnitas. Ergo si ex eo præcisè vnita prædicamentalis dicitur addere aliquid positiuum supra ens, quia addit supra substantiam ipsam quantitatem, quæ est res positivazidem etiam dicendum esset de vnitatibus transcendentalibus aliorum accidentium; si quidem hæc etiam addunt supra snbstantiam acidentia ipla, qua sunt res positiua. Ex quo rursus sequeretur, quod vierque numerus, vel neuter esset res aliqua; & vera species alicuius generis: cuius oppositum intendit D. Thom.eildem locis. Ergo dica expolitio

planè eludit intentum eius.

68 Secundò probatur conclusio ratione D. Tho. quia nisi vnicas prædicamentalis a dderet aliquid reale incompletum supra quantitatem continuam, ratione cuius fieret pars numeri prædicamentalis; talis numerus non posser esse ens per se, & Vera species quantitatis : consequens est falsum, & contra Arift. & Din. Thom. ve oftendemus quæft.fequenti; ergo &c. Probatur sequela; quia ideo numerus transcendentelis duorum intellectuum, aut etiam duarum substantiarum corporalium, ablata quantitate, non est vera species alicuius generis : quia vnitates transcendentales ex quibus componitur, cum far iplæ entitates talium terum cum negatione diuisionis absque aliquo alio, non sunt simpliciter parres, sequentia completa, & per consequens numerus inde refultans est aggregatum entium completorum, & ens per accidens. Ergo si vnitates, prædicamentales duorum hominum verb gr. essent iplæ quantitates completæ corum cum negatione divitionis absque aliquo alio, numerus inde resultans esset similiter aggregatum entium completorum;ac proinde ens per accidens; & per confequens non posset esse vera species quantitatis. Sed de hoc redibit sermo q. sequenti in solutione ad tertium.

Confirmatur: quia ex hoc vno, vel præcipuo fundamento Suarez disp. 41 Metaph sec. 1. Fonseca, & alij Anctores contrarij probant numerum prædicamentalem non esse ens per se, & veram speciem quantitatis, vt ibi videbimus: ergo vt oppositam sententiam runc sunt facienda sundamenta, asserendumque vnitatem prædicamentalem esse quid reale, & incempletum superadditum quantitati continuæ, & essentialiter ordinatum ad componendum numerum.

69. Tertiò: quia in quantitate continua datur aliqua entitas incompleta, quæ fit principium magnitudinis, nempè punctumiergo etiam in quantitate discreta necessariò concedenda est aliqua entitas incompleta, quæ sit principium numerarum, scilicer

# Disp. XIII de Quantitate, Quast. VI. 219

sur vis huius rationis: qui Phitas predicamentalie, ficer & punchum, et mentura fimplicitur prima intra gonus quantitatis, ve oftendimes sup. disp. 10. n. 14.& amplius confabit in libris Posteriorum:ergo non potest elle sola quanticas continua cum indivifione. Probatur consequentia. Tum quia quantitati folum convenit se elle menturam, vt eriam sit res mensurata, ve sup. num. 12. explicuimus; quod repugnat prime menlure. Tum criam quia ad rationem mensure non sufficit rem esse indivisam, sed requiritur, quod sit indiuisibilis in illa ratione, in qua est mensura, ve ibi ex Arist. vidimus : ergo ad rationem mensura simpliciter prime in genere quantitatis requiritur, quod fit in tali genere simpliciter indiuisibilis: hoc autem non habet quantitas continua, etlam cum indivisione; siquidem calis indivisio non tollit, sed potius supponit divisibilitatem in quanticate. Ergo virra hanc ponenda est aliqua alia entitas vere indivisibilis,& incompleta, que fit vnitas prædicamentalis: Videatur D.Th. 1. Metaph.lect. 3. vbi docet vnitatem esse omnino indivisibilem.

70. Quarto tandem ad hoc facit ratio super nu mero 62. adducta, qua D. Thom. oftendit vnitatem transcendentalem non addere aliquid positiuum supra ensicadem enim sumpta à contrario sensu, ve ibidem D. Thom, subintelligi voluit, contrarium probat de vnitate prædicamentali sic. Non solum res alionum prædicamentorum, sed criam ipsa quantitas continua non poteR elle una quantitatiue, & pars numeri prædicamentalis per se ipsam : ergo aliquid aliud est necessarium, per quod fiat vna, & pars talis numeri. Probatur apsecedens : quia aliàs inter ea, inter que semel inuenitur talis numerus, superinuenireur; & vbi à principio non esset, nunquam effet, vt contingit in vnitate, & numero transcendentali, quatenus tales sunt. Cuius tamen contrarium experimur in pradicamentali nam in ligno continuo verbi gratia non est numerus quantitatum, sed vnitas, si veròdiuidatur, iam non est vnitas, sed numerus. Similiter in duabus partibus aquæ separatis est verus numerus quantitatum : & non vnitas; quibus tamen coniunciis, deperditur numerus, & fit vnitas : ergo tales tes, & quantitates sunt vnæ per aliquid superadditum, quod possit per divisionem produci, & per visionem deperdi. Videatur Zanar.lib.10 Metaph. quæst.3. & 5. ad 6. Ex quo rursus sit entitatem illam tealem, & incompletam superadditam quantitati continuæ distingui ab ea ex natura rei, & ante operationem intellectus, saltem vt modum à re: siquidem manente quantitate continna,acquiritur,& deperditur talis vnitas, ve ex didis paret. Videatur D.Th.3.p.q.77.art.4. & in 4. dift. 12. q.1.art.2. quæstiuncula 3.

71. Hic autem statim inquirendum venit quid st istud reale incompletum, quod superaddit vnitas prædicamentalis. Aliqui, vt refert Capreol. vbi suprà, respondent esse formam continuitatis. Sed hoe non satisfacit: quia forma continuitatis non distinguitur ab ipsa quantitate continua, & sic est divisibilis in multa, quod est contra rationem vnitatis.

Et ideo alter, & bene responder idem Capr cum Auicen. 3. Metaph.c. z. quod est ipsum esse indiuisum, seu existentia quantitatis continua. Cuius sententiam, quantum ad hoc, admirtit D. Tho.in 1 dist. 24. citata, est que saris verosimilis: nam vt ostendimus lib. 1. Physic. & tractat lare Nauar. 1. p. controuer. 18. & 19. esse seu existentia cuius libet rei cuiam composita est omnino simplex, & indiuisibile: ergo quando quantitas continua diuiditur, esse primum, remanet, neque dividitur, sed qualibet para diuis habet nouum esse.

Quod optime consonat cum ils, que de predicamentali vnitate dista sunt, & fauet non parum D. Th. loco citato ex 4. sententiarum, vbi expresse docet ex Atist. Quod in additione quantitatis ad quantitatem; vna quantitas esse incipis, duabus esse desinentibus. E contrario in divisione. & c.

Secundo respondet Capreol.quod vnitas ista, neque est forma continuitatis; neque est talis forma, sed
queddam accidens indivisibile consequens quantitatem
continuam. Et differt à puntto in boc, quod punttus babet sium in linea, vel continno, non autem unitas, sed
habet pro subietto adaquato totum continuum: ita quod
autto, vel diminuto tali centinuo, nen remanes prior unitas, sed alia.

Idem docet Zanard. voi sup. ad tertium. Cui doctinæ non parum fauer D. Thom. loco citato 1. par. art. 8.
& Quodlib. to. a. 3. voi expresse faremr, quod quando
alicui liquori permisceturalter eussdem speciei, non
manet idem numero, vel in toto, vel in parre: secundum quod mixtio facta est. Cui etiam consonat alia
doctrina, quam habet sanctus Doctor ibidem art. 4:
& 3. Metaph. lectione decimatertia, voi expresse dicit, quòd quando duo corpora prins diussa copulantur, corrumpuntur due superficies terminatiuz eorum,
& sit vna: quando verò vnum corpus diuditur in duo,
corrumpirur vna superficies, & siunt duz.

71. Ad argumenta secunda sententia respon-

Ad primum ex dictis paret id. quod addit vnitas prædicamentalis, esse quid absolutum: sed tamen incompletum, & indivisibile, pertinensque ad genus quantitatis, non per se, vt species eius sed reductine, vt principium numeri; quemadmodum punctum, vt principium magnitudinis.

Ad secundum neganda est consequentia. Ad cuius primam probationem respondetur, quod quia solius quantitatis propria est diuisibilitas in partes integrantes, ve ex Aristotele & D. Thoma explicuimus suprà questione terria : ideò apud ipsos sola quantitas inter omnia alia entia habet specialem, & proptium modum vnieatis: qui proptercà appellatur prædicamentalis; confiftique in co quòd quantitas non sit vna per seipsam, sed per aliquod indivisibile superadditum, vt vidimus numero 66. Hoc autem non est vnum per aliquid aliud sed per seipfum : tum, qu'a eft effentialiter ipla vnitas ; & ita eft vna per seipsam, tum etiam quia cum sit quid indiuisibile, non potest ipso manente amittere, vel acquitere rationem vaius, seut potest quantitas; & ideo non indiger aliquo alio, per quod fiat vnum, & ita

non proceditur in infinitum.

Notat autem bene Zanatd. vbi fuprà ad 6. quod hæc vnitas non est vna quantitatiuè, nisi tantum ve quo: vt quod verò est vna vnitate transcendentali; que supra entitatem solum addit negationem, vr explicatum est.

Ad secundam probationem respondetur, ex eo præcisè, quod aliquid sir vnum vnitate propria entis, solum posse constituere numerum transcendentalem, qui proprerea non est ens per se, neque vera species alicuius generis: quia non est aliquid superadditum ipsis rebus numeratis; sicut neque etiam vnitates ex quibus componitur.

Quare si vnitates prædicamentales essent ipsæ quantitates numeratæ absque aliquo alio, numerus ex illis coalescens non esse taccidens per se vnum, & vera species quantitatis vt ex dictis constat.

Id autem quod vleimo infertur, scilicet ex eo quod quantitas continua intelligatur indivisa posse alteri connumerari. & construcre numerum prædicamentalem; verum quidem est mon quia sola indi-

## 220 Disp.XIII.de Quantitate, Quast.VII.

nisio addita quantitati continua sufficiat ad constituendum numerum, qui sit verum ens per se: sed quia talis indivisio, seu negatio, supponit in quantitate continua illud incompletum, & indivisibile, per quod constituitur positiue vna, & ratione cuius quandiu durat convenit ei talis negatio.

#### Q V Æ S T I O V'II.

An númerus pradicamentalis sit ensper se . & vera species quantitatis.

73 E X dictis satis constat numerum transcendentalem non esse aliquod vnum ens, aut veram speciem alicuius generis. Et ideo solum est dubium de numero prædicamentali, seu de multitudine istarum

vnitatum, quas explicuimus.

De quo adhuc non procedit disticultas, vt applicato ad ipsas quantitates continuas, & alias res numeratas, seu in concreto significato, quomodo appellatur ab Atist. 4. Physic. cap. 12. Numeras numeratas: sic enim certum est non esse proprie speciem, neque proprie ens per se; sicut de alias concretis accidentium diximus dist. 5. n. 17.

Sed dissicultas est de numero in abstraco, scilicet de multitudine vnitatum prædicamentalium, vt præscindunt etiam absipsis quantitatibus continuis, quatum sunt vnitates: qui numerus appellatur ab Aristot. lib. citato. Numerus numerans. Et de hoc inquirimus: an sit ens per se, & vera species quan-

titatis.

Partem negativam defendunt Durand in 1 dist. 43. q. 2. att. 1. Gabriel & Greg. Ocham, & alij Nominales, quos referent, & sequentur Ofiia in hoc c.q. 2. att. 4. Conimb. att. 1. Fonsec. lib. 5. Metaph. c. 7. q. 5. sect. 2. & c. 13. q. 4. Suar disp. 41. citata, sectione 1. Hurt. disp. 13 sect. 6. §. 45. Vasquez 1. parte disp. 26. c. 3. Aversa hic quæst. 18. sectione 2. & alij.

74. Probant primo hanc sententiam Conimb. ex Aristot.9. Physic. cap. 3. asserte numerum esse plures vnitates, & 8. Metaph.cap. 3. vbi ait: Numerum non

esse vnum, sed sicut cumulum.

Secundò id probant alij ex D. Thom. prima parte quæstione 30 artic. 1. ad 4. & artic. 2. ad 5. vbi expressè dicit: numerum absolutum, seu abstractum non esse nisi in intellectu: ergo sentit numerum pro formali esse ens rationis; & consequenter non esse veram

speciem quantitatis.

Tertiò id probant ferè omnes hac præcipua ratione e quia ex multis entibus in actu, & completis non
potest fieri ens per se, vt sæpè docet Aristot. & patet
ex ipsa natura entis completi, de cuius ratione est non
ordinari essentialiter ad coponendu: sed vnitates prædicametales sunt plura entia in actu, & copleta: supponunt enim dicti Auctores esse ipsas quantitates
continuas, vt supra vidimus: ergo numerus ex illis resultans non potest esse ens per se.

Quarto probatur eadem sententia: quia ens per se deber habere partes vnitas: sed has non habet nume-

rus, imò repugnant rationi eius: ergo, &c.

Probatur maior: quia ens per se est illud, quod habet vnicam essentiam: sed id, cuius partes non sunt vnitæ, non habent vnicam essentiam, cum sint absolute plura: ergo non est ens per se.

Confirmatur, quia accidens, quod est per se vnum, non porest esse in pluribus subiectis realiter destinctis, divissiergo numerus non potest esse accidens per se vnum.

Vitimò: quia inter vnitates non solum non inue-

nitur vnio Physica, sed neque vnio ordinis sufficiera ad constituendum vnum per secergo, &c. Probatur antecedens. Tum quia vnio ordinis præcisè absque aliqua alia, non videtur sufficiens ad constituendum vnum per se, vt patet in exercitu, & ciuitate, quæ licst habeant vnitatem ordinis, non tamen sunt vnum per se. Tum etiam quia inter vnitates eiusdem numeri non est ordo realis, sed rationis tantu, siquidem in ternario, verbi gratia, vnitas non est à parte rei prima, alia secunda, & alia tertia: sed id sit ab intellectu constituente vnam primo loco, aliam secundo, &c. Ergo non habent vnitatem ordinis sufficientem ad constituendum vnum per se, & veram speciem entis realis.

75 Nihilominus dicendum est numerum prædicamentalem esse ens per se se veram speciem quantitatis. Hæc conclusio est receptissima in schola Aist. & D. Thom. Docet illam Philosophus, non solum in hoc cap, vbi aliqui asserunt non esse locutum ex propria sententia, sed etiam 5. Metaph. cap. 13. vbi quanti-

tatis species inuestigat.

Idem habet D. Thom.ibid. lect. 15. & late probat lib 8.lect. 3. vbi inter alia sic ait: Est enim per se unum numerus, in quantum ultima unitas dat numero speciem, & unitatem, sicut etiam in rebus compositit ex materia, & forma, per formam est aliquid unum, O vnitatem, O speciem sortitur, Oc. infértque pro inconvenienti, quod si numerus non esset simpliciter unum, sed per modum coarcenationis, non esfet aliqua species entis. Quod etiam vt inconveniens deducit locis supra n.65. adductis:ergo quando D. Thom.ibid & q.30.primæ partis,art.3.& de Potentia q. 9. att. 7. & alibi sæpè docet numerum esse speciem quantitatis, loquitur de vera & propria specie. Quam in hoc sensu intelligunt,& fequuntur omnes eius discipuli, vt inquit Sanchez lib.5.Logicz, quzstione 21 De quo viderl possunt Capreol.in primo dist. 24 q.1. concl. 5. Nazar.1. parce q.30. artic. 3. controuers. vnica, Herbeus Quodlib. 2.q. 11. Soncin. lib. 10. Metap. quæst. 7. Zanar. 1.ibid.quæst.3.label.lib.6.quæstione 9. Flandria lib 5. q.t 4.art.6. Arauxo ibid.q. 3.art. 2. Caiet & Soro in hoc c.Malibid.sectione 2.q.2.noster Didacus à Iesu disp. 13.q. 2.& plures alij, quos refert & sequitur Galleg. hic controuers. 25 Quibus etiam consentiunt Scot. 5. Metaph. 9.9. Tolet in hoc c.q.1. Rub quætt. 6.& alij. Tenet etiam Euclides in sua Arithmetica, & omnes

76 Probatur primò ratione: quia vr aliquid sit per se vnum, & ens saltim in infirmo gradu perseitatis, non est necessarium, quod partes eius sint realiter vnitæ: sed sufficit fi fint essentialiter ordinatæ ad componendum, & habeant aliquam vnitatem compositionis, vel ordinis; sed huiusmodi sunt partes numeri:ergo quamuisillæ non sint realiter vnitæ, adhue numerus potest esse per se vnum, & ens. Minor est Arist. in hoc c,& constabit quæst.sequenti.Maior autem probatur. Tum quia domus, verbi gratia, & alia artificialia sunt entia per se ratione vnius figuræ, quam habent parces eius, etiamsi inter se non sint realiter Vnitæ.Tum etlam quia non repugnat aliqua vetè ella entia incompleta, etiamsi physicè inter se non vniantur. Ergo possunt esse verè ex simpliciter partes ali-cuius entis discreti. Tum denique quia ratio vnius per se non consistit in indivisibili, sed haber plures gradus; siquidem Deus est magis per se ens, & vnum, quàm Angelus, & Angelus quam substantia materialis; & hæc plus quam quantitas continua. Ergo saltem in infimo gradu potestaliquid discretum esse per se vnum, si partes eins sint quid incompletum, & habeant inter se ordinem. Videatur D.Th. 7. Metaph. lect.vltima, vbi inter elia inquit : Compositum quandoque sortisur speciem ab aliquo uno quod est, vel forma us PAISS

## Disp. XIII de Quantitate, Quast. VII. 221

patet in corpore mixto: vel compasitio, ut patet in domo: vel ordo, ut patet in syllaba. In numero: in the oportet, quod totum compasitum sit unum simpliciter. Quandoque verò compositum sortitur speciem ab 19sa multitudine partium collectarum, ut patet in aceruo, populo, & in talibus compositum non est unum simpliciter, sed tan-

tum fecundum quid.

77. Secundò probatur: quia numerus est proprium, & per se obiectum Arithmeticæ; ergo non potest esse ens per accidens; antecedens est euidens. Consequentia verò probatur. Tum ex Aristot. 6.Metaph.c.s. & alibi sæpè, asserte de ente per accidens non posse esse scientiam aut definitionem. Tum etiam ratione manifesta: quia ens per accidens non habet vnicam & determinatam effentiam:ergo provt sic non habet passiones. que de illo possint à scientia demonstrari. Patet consequentia : quia passio sequitur essentiam constituram in aliquo determinato gradu entis per differentiam essentialem:cum autem hæc necessarid constituat ens per se, & non per accidens, planum sit istud provt sic non polle habere passiones à scientia demonstrabiles : ac proinde non posse esse obie-Aum scientiz. Quæ doarina saltim de obieais scientiarum non subalternarum, qualis est Arithmetica, est euidens, & extra contr. apud Meraphysicos: ergo; &c. Que ratio etiam concludit numerum esse veram speciem quantitatis, vt consideranti patebit.

78. Vt huic argumento (quod procul dubio contincit intentum) respondeat Suar loco citato; simulque in concordiam adducat vtramque sententiam; præmittit n. 16. quod licet numerus in rei veritate, & provt est à parte, rei, sit ens per accidens; ramen prove à nobis concipitur per modum vnius, dici potest habere aliquam vniiatem sufficientem, vt de illo tanquam de vna specie entis loquamur, & vt sub tali consideratione in prædicamento quantitatis collocetur. Quo supposito, responder vnitatem istam, quam habet numerus in ordine ad intellectum, vt ab eo per modum vnius concipiatur, sufficientem esse vt numer

tus st obiectum Arithmeticæ.

Hæc tamen solutio, & concordia friuola est, habet que contra se veriusque sententiæ argumenta, ve consideranti patebit. Et quod peius est, quidquid refugiat Suar. tandem incidit in sententiam Aureoli apud Capteol.in 1. dissince. 24. q 1 art. 1. assertis numerum pro formali este ens rationis; & exconsequenti obiecum formale Arithmeticæ non este ens reale.

Mirabile quidem (inquit Sanch. vbi sup q. 22.) volunt Dostores ists obiecum Logica esse ens reale contra communem sententi am; obiecum autem Arubmetica faciunt ene rationis contra communem omnium sensum:

79. Respondent aduersarij obiectum formale Arithmet.non esse numerum pro formali, sed sumptum materialiter pro ipsis quantitatibus continuis.

J Sed hæc solutio plus falsa est, quam præcedens. Tum quia quantitas continua, que est materiale in numero, est obiectum formale Geometriz, ve per se pater, ac proinde Arith. non diftingueretur à Geometria. Tum etiam quia Arithmet. non curat, an binarius, v.g. sit linearum; vel corporum; sed potius abstrahit à continuitate, & considerat formalem rationem multitudinis. Tum denique quia passiones, quas de numero demonstrar Arith. nempe proportiones & proportionalitates non conveniunt illi ex materiali ratione quantitatis continuz; led secundum formalissimam rationem discreti. Cuins duo sunt signa manifesta: vnum est, quod vt proportionem aut protionalitatem aliqualiter applicemus quantitati continuz, deber ipla apprehendi sub ratione formali discretz;ve bicubirz,ericubitz,&c.ve notauimus sup. n.3. alterum est quod Arithmeticus demonstrat nullum esse numerum, qui non habeat aliquam speciem proportionis, respectu cuiuscumque alterius; cuius tamen oppositum concludit Geometra de quantitate continua, esse scilicet aliquas incommensurabiles, seu nullam habentes propost onem numerorum. De quo videri potest D. Thom-1. Metaphysic, lect. 13. Ergo proportio, aut proportionalitas, non conuenium numero ex ratione materiali quantitatis continua, sed secundum formalem rationem discreta; ac proinde secundum hanc est obiectum formale Arithmetica.

80. Ad argumenta contrariz sententiz respondi Ad primum dicimus Conimbr. reserve sideliter verba Arist.ipse enim non dicit absolute. Numerus non est vnus, sed sicut cumulus; sed sic. Es numerum oportes aliquid esse, que vnus, si vnus est; aus enim non est, sed quasi congeries; aus si est: dicendum est, quidnam illud

sit, qued eum ex multis facit.

Quibus verbis, ve patet; non dicitur absolure numerum esse sicut aceruum, sed quod si vnus est, aut erit sicut aceruus, vel explicandum erit, quid sit illud; quod ipsum vnum constituit: quod statim explicat Arist.ex eo quod vnaquæque pars numeri est entelechia, on natura quadam. Id est, ve explicat D. Thibid. lect. 3. Numerus est vnum per se, ex eo quod vna para eius est ve forma alterius.

Ad secundum ex auctoritate Angelici Doctoris respondetur sensum eius non esse, quod essentia numeri prædicamentalis sit ens rationis, sed quòd non datur à parte rei numerus abstractus ab omni subiecto, sicut quando dicimus, quod animal abstractum à suis speciebus non datur à parte rei, sed tantum in intellectu: non est sensus quòd natura animalis; quæ abstractur, non est realis, sed quòd separatio illa, & status abstractionis sit ab intellectu.

\$1 Ad tertium illi Doctores, qui ex vna parte defendunt vnitatem prædicamentalem elle solam quantitatem continuam cum indivisione, & ex alia numerum elle ens per se: respondent vnitates elle quidem entia completa in genere continui, sed respectu entis discreti verè esse entia incompleta, & sic posse componere vnum per se. Adducunt que exemplum in linea quæ in genere lineæ est quid completum, tamen respectu superficiei, habet incomplexionem, secundum quod vnit partes eius.

Sed hæc solutio certè non satisfacit, camque metitò impugnant Conimbr. & alij. Quamuis enim id,
quod est simpliciter totum, & ens completum in vno
genere, possit esse secundum quid pars, & quid incompletum in alio, vt diximus suprà disp. 4.n. 3 1. & patet
in homine, qui simpliciter est totum in genere substantiæ, & secundum quid pars, respectu compositi
accidentalis: tamen omnino videtur repugnare quod
idem absolute, & in rigore loquendo, sit simpliciter
totum, & simpliciter pars, seu ens completum & in-

completum, etiam respectu dinersoruma

Et ratio est, quia vera completio, aut incompletio, seu esse sincompletio adueniens rebus comparatione factuantitate; sed est quid conneniens eis absolute in seipsis, secundum essentialem vinuscuius que conceptum, ratione cuius quidquid est simpliciter pars, se ens incompletum, essentialiter petit alterius consortium ad sui persectionem, vt patet in materia & forma. Quod verò est simpliciter totum, & ens completum integrè intelligitut in sua essentia persectum, absque eo quòd componat cum alio; ac proinde accidentaliter tantum, & secundum quid potest esse pars respectus alterius.

Cum ergo quantitas continua Petri, verbi gratia,

#### Disp. XIII.de Quantitate, Quast VIII. 222

sir accidens reale simpliciter completum : cuius perfectio essentialis integra omninò esset, etiamsi non diretur alia quantitas, cui enumeraretur, consequens est, fi vnitates prædicamentales sunt ipfe quantitares continua absque aliquo alio, quòd non sint simpliciter pattes, neque ellentialiter ordinentur ad componendum numerum; & per consequens quod

iple non lit ens per le.

82. Confirmatur : quia alias possemus dicere hominem, v.g. licer in genete substantiæ sit quid completum : tamen in genere albi verè est ens incomplerum,& consequenter compositum accidentale esse per se. Similiter duos intellectus, & duas voluntates, licet in ratione intellectus aut voluntatis, sint accidentia completa; tamen in ratione numeri transcendentalis verè esse entia incompleta; & per consequens talem numerum esse aliquod ens per se. Quz omnia, & his similia sunt absurda: ergo insufficiens est

prædicta solutio.

Neque exemplum adductum de linea vrget. Tum quia non est ita certum talia indivisibilia continuativa actu esselin quantitate:esto autem quod actu sint in illa, tamen non sunt partes eius, sed continuatiua: non enim superficies compositur ex lineis, neque corpus ex superficiebus, vt dicemus lib.6. Physic. vnitates autem sunt veræ partes numeri. Tum & maxime: quia ve somitur ex D. Thoma quæst. 9. de Potentia, art. 7. tres istæ dimensiones non tam sunt species Physicæ & naturales quantitatis, qu'am Mathematicæ, & per designationemiex eo quòd Geometra sumit vnamquamque vt per se subsistentem, & independentem ab alia : cum tamen omnes reuera constituat idem accidens reale, dimanans à substantia corporali: de quo propterea, vt de vno & specifico accidenti tractar Philosophia. Quarè linea, verbi gratia, & superficies absolute & realiter loquendo, non sunt entitates, simpliciter completæ:& sic non est mitum ipsas ordinari essentialiter ad corpus, quod tamen dici non potest de quantitate 'naturali trinæ dimensionis,respectu numeri, vt patet; ac proinde non est eadem ratio.

Relica ergo hac solutione, respondetur ad argumentum ex doctrina quæstionis præcedentis, vnitates prædicamentales non esse ipsas quantitates continuas, sed quid incomplerum illis superadditums & sic poste constituere vnum per se. Videatur Arauxo vbi sup. ad

fecundum.

83. Ad quareum distinguenda est maior. Si enim sensus sit, omne ens per le debere habere partes vnitas termino communi,neganda est sconcedenda verò si sensus sit debere esse vnitas saltem aliquo ordine:& hoc modo vniuntur partes numeri, ve postea explicabimus.Qu od sufficit, vt absolute non sint plura, sed habeant unicam essentiam quamuis discretam.

# Ad confirmationem similiter respond.accidens quod est per se vnum, non posseesse in pluribus subiectis adæquatissseu totalibus: benè autem in pluribus subiectis inadaquatis & partialibus : & hoc mode numerus est in pluribus realiter distinctis. Sic enim integer binarius non est vnaquæque vnitas, sed ambæ simul; ita adaquarum eius subiedum non est vna quantitas, sed duæ.

Ad vltimum negatur antecedens. Ad cuius probationem respondetur realem ordinationem inter duo, ratione alicuius incompleti in eis inuenti, esse sufficien-

tem ad constituendum vnum per se.

Vndè quia in hominibus in quantum sunt partes vnius exercitus, vel ciuitatis, non inuenitur aliqua realis & physica entitas incompleta, à qua constituaneur partes talis exercitus vel civitatis, sed moraliter tantum & in æstimatione hominum censentur qui d incompletum, ideò exercitus vel ciuitas, physice loquendo, non est ens per se, sed solum moraliter : nui mecus verò prædicamentalis physicè est ens per se: quia vnitates ex quibus componitur, sunt quid physi-

cè incompletum, vt explicatum est.

Ad secundam probationem antecedentis respondes tur non esse necessariam ad hoc, vt sit ordo realis inter vnitates, quòd vna determinatè sit prima, & alia secunda,&c. sed sufficit quod indeterminate se habcant inter se, ve materia & forma: præcipuè cum vltima vnitas specialiter dicatur forma numeri, eo quod quali determinat alias, & constituit in hac, vel illa specie numeti, vt ex D. Thoma 8. Metaph. lect. 3. adduximus in conclusione. Sed pro huius maiori intelligentia sit.

#### QVÆSTIO

An, & quomode vltima unitas sit forma numeri.

Ontroversia hec solum est inter Doctores, Jqui nobiscum sentium numerum esse ens per fe. Quorum quidam ( & sit prima sententia ) ablolute negant vitimam vnitatem esse formam numeri, contendentes ipsam simul cum aliis solumesse materiam eius; formam verd esse structuram illam, seu compositionem, quæ in binario est binitas, in ternario ternitas,&c.

Sic docent Aureol.apud Capreol.in r. distinct. 24 q. 1. in argumentis contra secundam conclusionem Anton. Andræas 8. Metaph.cap. 3. Rub. in hoc cap. 9. 7. Murcia disput. 3. q. 1. & alij. Qui addunt, quando numerus successiue producitur, & potest assignari vltima vnitas dici posse aliquo modo formam; sed valde improprie, & metaphorice, in quantum est vltima pars materiz; non autem quia vetè habeat tationem formæ respectu aliarum; quod eriam docet Suarez difput.41.Metaph.sectione 4.num.11.

Probatur primo hæc sententia: quia compositio quæ fit in ipla entitate accidentis, non potest esse compositio ex materià & forma, præcipuè in quantitate. cuius partes sunt eiusdem rationis: ergo in numero nulla vnitas potest esse forma respectu alterius.

Secundò, quia compositio materiæ & formæ, requirit veram vnionem vtriulque inter le ; & quod forma verè recipiatur in materia, vt patet inductione:sed neutrum reperitur in numero: neque enim vnitates copulantur aliquo termino communi:neque vltima recipitur in aliis, ve per se paret: ergo nulla vni-

ras potestelle forma respectu aliarum.

85. Tertiò, quia determinata species, habet determinatam formam : ergo si vltima vnitas est forma numeri, dabitur aliqua, que determinate sit vltima. In ternario autem trium vnitatum simul productarum nulla potest esse determinate virima:ergo nulla potest elle forma numeri. Plura alia argumenta pro hac fententia adducunt Capreol.vbi sup. Sanch. Mas. Galleg. & alij Thomistæ infra citandi.

Certe hac apinio sic explicata falsa est : camque reiiciunt, tum hi, tum etiam alij omnes Thomistz, quos vidimus. Et meritò: nam D. Thom.locis n. 75. & 80. adductis absolute docet ex mente Aristotel. vitimam vnitatem esse formam numeri, eique tribuere speciem & vnitatem, & propterea ex eius additione, vel subtractione causari diuersas species numerorum: ad eum modum, quo ex additione vel subtractione vitime differentie fiunt diuerse dennitiones. Propter quod etiam ibidem vltimam vnitatem appellat differentiam numeri. Vnde tandem concluditipsum esse ens per se. Que omnia saluari.

# de Quantitate, Qualt. VIII.

non possunt per solam illem extransecam metaphom, vr patet : ergo necellario Merendum eft oum Thomistis in aliquo vero & proprio sensu vitimam vnitatem esse formam numeri.

Neque recte id negatur in hac sententia, ex eo quod in ternario forma sit ternitas; & in quaternio quaternitas,&c. Nam ve tecte notauit Capreol.vbi fuprà conclusione quinta cum forma sit duplex; alia totius, vt humanitas; alia partis, vt anima: stat optimè respectu ternitatis, que est forma totalis, omnes vnitates fe habere vt materiamjeum tamen intet ipsas vna sit forma, respectu alterius: sicut criam respectu humanitatis corpus, & anima habent rationem materiæ,& tamen anima est vera forma,respecui corporis. Hac ergo opinione relicha.

86. Secunda, & inter Thomistas recepta sententia affirmat vltimam vnitatem verè esse formam numeri. Sic docer Capreol.vbi suprà. Soncin.lib.10. Metaph. quæst.9. Iabel. lib. 8. quæst. 1 o. Bartholom. Spina ibid. defens. 20 Arauxo lib. 5.9 3. arr. 2. ad. 5. Sanch. l. 5. Logicæ quælt. 12. Mas. hie sect. 2 quæst. 5. Galleg. controuers. 26. & alij. Qui tamen in eius explicatione diuisi sunt.

Primò enim, quidam ita firictè intelligunt verba D.Th. vt afferent vltimam vniratem non folum habere rarionem formæ quafi Phylicæ respectu aliarum; sed verè else formam Metaphysicam, seu differentiam essentialem numeri. Sic docet Galleg, putárque esse communem sententiam Thomistarum. Sed immentò: nam ferè omnes se satis explicant, dum dicunt vleimam vnitatem esse formam pattialem; ad eum modum, quo anima est forma corporis: quod etiam fignificauit D. Thom.loco citato. Ezideò hunc modum dicendi impugnat recte Sanchez conclus.2. Ratioque est manifesta : quia differentia significat totam essentiam rei, & prædicatur de illa in recto, vt patet ex dictis disput. 7. sed vltima vnitas non est totus numerus, nec prædicatur in tecto de illo, ve per le constat : ergo non potest esse disferentia cius.

87. Secundò, alij concedentes vltimam vnitateta solum este formam numeri quasi Physicam . & partialem, dicunt in rei veritate dati in quolibet numero aliquam vnitatem determinatam, quæ à parte rel sit vltima, & forma aliarum, licet nos ignoremus quenam illa sit. Sic docent Capreol. & Iabel. reputátque probabile Sanch.concl 4.

Sed neque hic eriam modus dicendi satisfacit aliis Thomistis. Tum quia omnes vnitates entitatiuè loquendo sunt eiusdem rationis: ergo nulla potest esse ratio ex natura rei : quare vna potius quam alia fit determinate vltima, aut forma aliatum; maximè quando omnes amul producuntur, quod constat esse possibile. Tum etiam quia alias species numeri non diminueretur, nisi per ablationem illius determinatz vniratis, que est vltima. Quod sic probatur : quia per ablationem aliculus partis materia, si cum aliis maneat forma, non corrumpitut species rei; yt patet quando homini abscinditur brachium: ergo si in numero quaternario manerilla vnitas, que in rei veritate est vitima; etiamsi auferatur aliqua ex aliis tribus, adhuc manebit quaternarius; quod tamen est absurdum, vt patet:ergo &c.

88. His ergo, & aliis dicendi modis relicis, asserendum est à parte rei, & entitative loquendo, vnamquamque vnitatem prædicamentalem ex natura sua simul esse determinabilem peralias, & determinativam illarum sub diversis formalitatibus; ac proinde ad invicem habere rationem materiæ, & formæ. Ad eum modum, quo in matrimonio, aut quolibet alio contractu vierque consensus se habent, ve materia,& forma, secundum quod se invicem determinat. & determinantur. Hic est frequentior modus dicenci Thoreistarum, quem sequentur Sanchez, & Arauxo, Massus, & alij ex supra adductis. Estque proculdubio mens D. Thomæ loco citato ex 8. Metaph; lea. z. vbi propterea compositionem, que sit in numero ex multis vnitatibus, explicat per similitudinem ad compositionem Physicam ex materia, & forma. Sieut enim forma constituit, & determinat materiam; ita contingit in vnitatibus. Et tamen discrimen, quòd materia, & forma sunt primò diuersæ, & ita altera sic est potentia, ve non possit esse actus;altera verò sic est actus, ve non possit esse potencia: & ided ab ea, que est actus determinate sumitur species : quia actus est, qui constituit. At verò vnitates prædicamentales, cum sint eiusdem rationis, nulla determinaté est actus, aut potentia; & sic nulla determinate constituit, sed ad inuicem habens rationem actus, & potentiæ: Quod vt explicatet D. Thom. subdidit: Numerus est unum per se, ex es quod una pars est us forma alterius.

Dices hoc non sufficere ad vnitatem per se, quam ponimus in numeto: vt enim compositum sit simpliciter vnum, videtur requiri quòd altera eius pars sit simpliciter potentia, & altera simplicitet actus. Respondetur. quòd cum omne accidens ex natura sit adus, & forma, nullum potest proprieloquendo componi ex materia, & forma. Quare si quando accidens ex propria ratione postular partes, non debet ad eius vnitatem requiri, vt aliqua simpliciter sir forma aliarum; sed satis est omnes esse talis naturz, vt essentialiter ordinentur ad constituendam vnam integram formam:nam eo iplo altera quodammodò est alteri ratio essendi, in quo consistit ad inuicem habere tationem materiæ, & formæ. Et hoc contingit in numero; ex eo quod vnitates sint quid incompletum, & essentialiter ordinentur ad componendum illum, vt explicatum est.

89. Secundo obiicies: quia iuxta hunc modum dicendi, in quolibet numero erunt multæ vnitates dantes illi speciem, siquidem vnaquæque respectu alterius habet rationem formæ; & per consequens in quolibet numero erunt multæ vnitates vitimæ: quod tamen videtur contra D. Thom.qui singulatiter tribuit vltimæ vnitati esse formam numeri,& dare illi

Huic argumento respondet Sanch quòd D. Thom. solum asserit vltimam vnitatem date speciem numero & esse formam eius, in quo non significat vnam. solam vnitatem date speciem, & esse formam, sed hoc habere virimam, siue sir vna, siue plures. Quod vt melius intelligatur, notandum est hoc, quod est vnitatem elle determinatiuam aliarum, elle iplam formalitatem visima; sicut etiam esse determinabilem. per aliam, esi formalitas non vleima. Quare sicutà parte rei vnaquæque vnitas, formaliter secundum quod est determinabilis per aliam, est non vitima, & consequenter materia numeri; sic vnaquæque, formaliter secundum quod est determinativa aliarum, est vltima; & provt sic habet rationem formæ. Ac proinde formaliter loquendo,semper verificatur vltimam vnitatem elle formam numeri; quæ funt verba D.Thom.

Cæterùm vt hæc folutio plenè fatisfaciat argumento,& omnino explicet mentem Angelici Do&oris, addendum est;quod quia numerus est vnus vnitate ordinis, vt docet Arist in hoc cap. vbi postquam dixit partes temporis habere intrinsecum ordinem: quia vna est prior, & alia posterior, subdit : Eo in numero smili modo, ex eo planê: quia prins vnum quam duo, o duo quam tria, o tria qua quatnor numerantur:

## 224 Disp. XIII. de Quantitate, Quæst vlt.

arque bec quidem patteordinem quendam habent, & c. inde est, quòd quamuis materialiter loquendo, nulla vnitas in particulari sit determinatè vltima, vel non vltima, prima, vel secunda, & c. vt explicatum est: tamen formaliter loquendo, in qualiber specie numeri semper vna vnitas est vltima, nempè in binario secunda; in ternario tertia, & sic de alias. Cum enim tealis numerabilitas vnitatum includat dicum ordinem, quomodocumque numerentur, vltima ternarij est tertia; & quaternarij quarta: ac proinde hæc exercet rationem formæ, & determinat alias; Et in hoc proprio, & formali sensu loquitur D. Thom. vbi suprà Videatur Arauxo art. 2. citato circa finem.

90. Ad argumenta primæ sententiæ ex dictis patet solutio. Ad primum respondetur compositionem, quæ sit in ipså entitate accidentis no posse esse ex materià, & formà Physica, seu ex partibus primò diuersis: benè autem ex partibus, quæ ad inuicem habent ratio-

nem materiæ,& formæ,vt explicatum est.

Ad secundum similiter respondetur, quòd prior illa compositio est, quæ requirit veram vnionem partium, & quod forma intrinsecè recipiatur, & informet materiam. Hæc verò posterior, cum siat inter pattes discretas, solum requirit vnionem ordinis, & quod vna extrinsecè recipiatur in alia, secundum quod, determinat illam, qui est quidam modus informationis, & actuationis proportionatus naturæ entis discreti. Ad eum modum quo, in contractu humano vnus consensus determinat, & actuat intrinsecè alium.

Dices: forma extrinseca non constituit vnum per se, cum illo, cuius est forma, vt patet inductione: nam obiectum est forma extrinseca habitus, vel potentiz; terminus relationis: charitas aliarum virtutum, teste D. Thom. 2.2. quæst. 23. artic. 8. & sic de aliis: & tamen ex his non tesultat vnum per se: ergo, &c. Respondetur determinationem extrinsecam, quæ sit à formà per se ordinatà per modum partis actuationem alterius: sufficere ad constituendum vnum per se, vt suprà num. 7. dictum est, & hoc inuenitur in numero, non autem in aliis exemplis argumenti, & ideo non est simile.

Ad tertium respondetur, quod quando species essentialiter petit componi ex materia, & forma, que sint simpliciter tales, & primò diuerse, tunc determinata species exigit formam, que simpliciter sit determinata, tam formaliter, quàm entitatiuè, vt contingit in substantiis materialibus. Quando verò species ipsa est essentialiter forma, & solum componitur ex partibus eiusdem rationis; ad hoc vt sit species determinata sufficit, quod habeat formam aliquo modo determinatam, scilicet in communi & secundum aliquam formalitatem, quamuis entitativè, & in particulari sit indeterminata: & sic contingit in numero, vt explicatum est.

91. ¶ Ex dictis infertur numerum prædicamentalem non esse speciem infimam quantitatis, vt aliqui dixerunt; sed verè continere plures species numerorum. Quæ ex doctrina Aristot. loco citato ex 8. Metaph. vbi propterea aliarum rerum species comparat numeris. Quod etiam ex eo patet quia Arithmeticus sæpè demonstrat passiones de aliquo numero, quæ nullo modo conuentunt aliis; vt quòd binarius sit simpliciter primus; quòd ternarius sit primus impar; quòd quidam sunt lineales: quidam solidi, &c. quod signum est distinctionis essentialis: ergo numerus est species subalterna quantitatis.

QVÆSTIO VLTIMA.

An oratio sit vera species quantitatis.

92. PRo tituli intelligentia notandum est plures esse orationis acceptiones. Nam alis omissis, à Theologis sumitur pro quodam actu virtutis religionis, quo mens eleuarur in Deum; seu quo aliquid ab iplo petimus. De quo disputat, D. Thom. 2, 2, q. 8 3. Secundo, à Dialecticis vsurpatur, ve deseruit ad explicandos animi conceptus: quo modo definit eam Aristot. lib.1. Periher.cap. 4. quod sit Vox fignificatiua ad placitum, cuius aliqua pars separata significat, vt vidimus libr. 2. Summularum. Tertiò, apud Rhetores accipitur, vt est instrumentum quoddam ad persuadendum:De qua Cicer. 2. de Oratore : Tantam (inquit) vim babet flexanima illa, atque omninta regina retum oratio.ut non modo inclinantom erigere, aut stantem inclinare; sed etiam aduer santem, & repugnantem : vt imperator bonus, ac fortes capero possit. Et tandem 4. sumitur apud musicos pro oratione externâ, seu vocali, secundum quod est realis multitudo prolationum, seu syllabarum discretarum ordine quodam sibi succedentium: & hoc modo sumitur in præsenti. Pro cuius maiori explicatione.

93. Secundò notandum est, quòd sonus est quedam qualitas causa in aëre ex duorum corporum collisione. Vox autem propriè sumpta non est quicumque sonus, sed ille, qui causatur ex collisione quarumdam partium corporis animalis, nempè guttutis, palati, linguz, dentium, & labiorum. Et sic vnica vox erit, quæ ex vnica collisione causatur; quod fit quando vna vocalis littera cum aliqua, vel aliquibus consonantibus pronuntiztur. Vnde vna vox in præsenti crit unica syllaba, & plures voces plures syllaba; oratio veiò erit aggregatum ex talibus vocibus, seu syllabis. Verbi gratia hæc dictio, dominus,est oratio: quia fit tribus percussionibus sibi succedentibus, iuxta tres eius syllabas; & sic est quid successiuum. Cum autem inter vnam, & alteram pronuntiationem intercedat aliqua temporalis morula; consequens est tales syllabas elle discontinuas; ac proinde totam orationem elle quid discretum.

94. Tertiò notandum est, in his vocibus, scu syllabis plura reperiri. Primò enim inuenitut aër verberatus, in quo recipitur sonus; & de hoc certum est non esse orationem : cum sit substantia. Secundo. sonus ipse causatus ex tali percussione; & neque hic etiam potest esse essentialitet oratio : cum sit qua-litas. Tertiò motio illa seu percussio pet quam causatur : in qua duo adhuc possunt considerari. Primum est motio ipla secundum se; & sic est vera productio, & collocatur in prædicamento actionis. Secundum est duratio illa, seu extensio, & quasi corpulentia vocis, lecandim quam quæliber (yllabadici. tur magna, vel parua, seu longa, vel breuis : & hæc est quantitas vocis, quæ etiam dicitur tempus eius; non quidem extrinsecum, & primi mobilis, sed vnicuique intrinsecum, nempè extensio illa, seu dilatatio syllabz, quæ maior est in longa, quam in breui, & ratione cuius sunt ordinabiles secundum consonantiam, à qua sumitur vnitas, & essentia orationis; sicut ab ordine, seu numerabilitate vnitatum, sumitur ratio numeri. Ac proinde sicut iste essentialiter consistit in multitudine vnitatum sic ordinatarum:ita illa essentialiter consistit in multitudine illorum temporum, seu extensionum syllabarum sie sibi correspondentium secundum copionantiam.

95. Quartà



95. Quarto tandem notandum est,ex D.Th.2. de anima lect. 18. id quod dictum est de his vocibus, scu fyllabis, intelligendum etiam; esse de aliis sonis, aut motibus musicis, qui quodammedò etiam dearticulantur, & propterea solent appellari voces. Ac proinde comm multitudinem, secundum quod mensuratur longitudine, & breuitate in ordine ad consonantiam, esse etiam orationem. Quare oratio sic, explicata continet sub se plures species, secundum quodisyllabæ, vel moms diuerso modo ordinantur secundum brevitatem; vel longitudinem. Et ideò vt benè notat Toletus hîc q.2.alia oracio est populus pro arbores& alia pro cinitate: nam illa est ex prima longa & hac ex prima breui. Similiter diversæ species sunt dominus, & domini. Et generaliter sub oratione sic explicata continentur omnia genera carminum, ve exametrum, pentamerrum, saphicum, adonicum, &c. Item omnes pedes carminum, vt spodæus, pyrrichius, molossus, trybrachus, &cc. Et tandem species tonorum, vt diapente, diatessaron, &c. De quo videri potest Sot. hîc quælt.1.211. 4.

96 Dicendum est ergo orationem sic explicatam esse veram speciem quantitatis. Sic docet, & probat Aristor, in hoc cap. Quem sequentur D. Thom loco citato,& in 4.distinct. 3.quæst. 1. artic. 3. quæs stiunc. 4. ad 1. & opusc. 48.tractat. 3.cap. 2. Albert. tract.de quantitate cap. 2. Soncinas 5. Metaph. qu. 4. Arauxo ibidem qu. 3.arr. 4.Soto, & Tolet. vbi supra / Mas. hîc sect. 2. qu. 7. Rub. quest. 9. & communiter Doctores. Breuiter que probatur. Et in primis quod fit vera quantitas confet. Tum ex ratione extensionis i verè enim habet partes extra partes; nempè durationes illas, seu morulas syllabarum sibissuccedentes. Tum eriam ex ratione mensuræ tam adiuæ, quam passiuz : nam tota illa extensio orationis verè mensurar prolationes syllabarum, ipsaque mensuratur suis partibus, scilicet syllaba breui, & longa; ficut numerus mensuratur vnitatibus: ergo oratio est vera quantitas. Quod autem sit discreta, etiam est manischum: nam motiones iple aeris, seu prolationes syllabarum, cum fiant distinctis percussionibus, necessario sunt discontinuz, mediatque inter eas aliqua quies; quamuis sensu non percipiatur; ergo similiter durationes illæ, seu morulæ syllabatum verè

Tandem, quòd aggregarum ex his partibus discretis sit compositum per se vnum; & per consequens, quòd oratio sit vera species quantitatis discretz, probatur à paritate numeri. Quia ideò hic est vnum per se, & veta species: quia partes eius, licet non vniantur termino communi, formaliter tamen habent verum ordinem prioris, & posterioris, secundum quod essentialiter perunt numerati vna post aliam, vt suprà explicuimus: sed similiter partes orationis in ipsa successione sibi correspondent secundum concentum, seu in ordine ad vnam consonantiam: ergo habent inter se sufficientem ordinem ad constituendum vnum per se; ac proindè nihil desicit, vt oratio sit vera species quantitatis,

97 Per quod eriam patet quomodo oratio distinguatur ab aliis speciebus quantitaris. A numero enim distinguitur: quia quamuis hic possiti attribut rebus successiuis (quomodo numeramus deambulationes, dies, annos, mò & syllabas ipsas orationis, dicendo eam esse dissiplabam, trisyllabam, &c.) non tamen mensurat illas secundum consonantiam, sed secundum multitudinem, vt explicatum est: à linea verò, superficie, corpore, & tempore distinguitur: quia ha sunt quantitates continua, oratio verò discreta.

Ex quibus potest iam facile ordinariarbor prædica-Colleg. Compl. Logica. menti quantitatis. Que prima dinissione dinistrur in continuam, & discretam; deindè continua dinistrur in eam, quam consequitur sigura, & situs; & possamus appellare sigurabilem, seu situabilem; & sm. eam, cui repugnat sigura, ant situs; potestque appellari insigurabilis, & insituabilis: sic enim circumloquimur disserentias essentiales harum specierum. Insigurabile, seu insituabile constituit tempus quantitas verò sigurabilis, seu situabilis dinistrur in lineam, supersiciem, & corpus, tanquam in species insimas. Similiter quantitas discreta dinistrur in numerum, & rationem. Vnaquæque autem est species subalterna, & dinistrur in suas species, ve suprà explicatum est.

#### ቝ፞ፙፙጜዀፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙ

#### CAPVT VII.

De adaliquid.

#### SVMMA TEXTVS.

RES sunt huius capitis partes. Iti prima adducit Aristot. definitionem relatiuorum ab Antiquis traditam, quæ erat huiusmodi: Ea dicuntur ad aliquid, qua id quod sunt, aliorum esse aut ad aliquid aliquo alio modo dicuntur: vt duplum alterius est duplum, & maius altero est maius. Iuxta quam definitionem eriam sunt ad aliquid habitus, dispositio, scientia, & positiones; vt cubatio, statio, &c:

In secunda parte adducir quamor relatiuorum proprietates. Prima est habere contrarium. Secunda
suscipere magis, & minus. Tertia, dici ad conuertentiam, vt dominus alicuius serui est dominus, &
seruus alicuius domini est setuus: quod conuenit
omnibus relatiuis, si receè assignentur nomina.
Quarta tandem proprietas est, quòd relatiua sunt simul natura, vt duplam & dimidium: nam si duplum est, etiam erit dimidium, & è contra; & si
non est dimidium, neque etiam erit duplum, &
è contra & ideò posita se ponunt & ablata se suse-

In tertia parte colligit contra definitionem Antiquorum, quòd substantia diceretur ad aliquid, esset que in prædicamento relationis; siquidem capur aliquis dicitur caput, em mus alicuius dicitur manus: et ideò relicta corum definitione, adducit propriam in hunc modum: Relatina sunt, quibus ipsum esse, ess ad aliud quodammodo se habere. Quæ definitio dissere à prima, quòd illa conuent etiam relatiuis secundum quid, et impropriè dictis: hæc verò solum conuent insequæ verè sunt relatiua Ex qua definitione imfert quintam relatiuorum proprietatem, quòd scilicet, qui definitè cognoscit voum; definitè cognoscit se alterum.

## NOTATIONES, ET DVBIA

D hoc prædicamentum fignificandum frequenter vitur Aristotel. non nomine relationis, sed ly ad aliquid: quia hoc (vt bene notat Caietan.) meliùs significat esse um formalem relationis, siquidem exprimit ipsum exercitium reserendisse hoc, quod est ad aliud se habere, quod non v. ita

## 226 Disput. XIV. de Relatione, Quæst. I.

ita bene exprimit nomen relationis. Agit autem de ea significata in concreto. & in plurali, dum inquit: Ad aliquid feu relatina dicuntur; & c. In concreto quidem: vt notat D. Thom. opusc. 48. tract. 5. cap. 1. relatio parum habet de entitate, & ideò significatur in concreto: quia accidentia in concreto apparent magis entia, vt dicitur 7. Metaph. cap. 1. in plurali autem, quia, vt notat B. Albertus, sic melius explicatur relationem exerceri inter duo.

4 Definitionem antiquorum, quæ suo tempore circumserebatur, & creditur suisse Platonis, vt inquit Caiet. non expresse impugnar Aristot. adducit tamen alqua, quæ iuxta talem definitionem relationi conuenirent; vt illis tacitè ostendat definitionis insufficientiam. Quæ indè satis constat: quia iam alia prædicamenta, quæ sunt relatiua secundèm dici, essent veræ relationes. Quod vt ostenderet Aristot. adduxit in exemplum scientiam, quæ est qualitas; cubationem, quæ est situs, & alia huiusmodi.

Eodem animo, vt explicant communiter interpretes, adduxit Aristot. in secunda parte capitis duas primas proprietates relationis: non ex propria sententia; sed quæ ex dica definitione sequentur. Cùm enim hæc conueniat etiam qualiratibus, vt dicum est: qualitates autem verè habeant contrarium, & suscipiant magis, & minùs; id ipsum relationiconueniret, si reca esset talis definitio. Veritas ergo, cui Aristoteles hîc non contradicit, est quòd relatio secundum se non habet contrarium, sed tantum ratione sundamenti, vt magis explicabimus in sine disputationis; vbi has, & alias relatiuorum proprietates exponendas reservamus.

5 Circa tertiam partem capitis definitio ibi adduca explicanda est q. 1. Nunc solum est aduertendum Arist.ibi consulto non dixisse: ad aliquid dicuntur; sicut dixit Plato; ad aliquid sunt, ve innueret ipsum non comprehendere in sua definitione relativa secundum dici; sed solum relativa secundum esse, quæ verè sunt relativa.

6 Hic solet DVBITARI circa methodum Arist. quare prius egerit de relatione, quam de qualitate : cum hæc sine dubio sit persectior illa. Sed huius solutio facilis est ex dictis cap.de genere, numer. 6. g Respondetur enim, quod sicut Porphyr. in proæmino prædicabilium secutus me-thodum compositionis prius enumeravit differentiam, quam speciem; postea verd iuxta methodum arbitrariam priùs de specie, quam de differentia egit, propter rationes ibi assignatas : sic simpliciter contingit Aristoteli in hoc libro: nam capite 4. vbi decem prædicamenta enumerauit, qualitatem telationi præposuit : sicut etiam secit 5. Metaphysic, vt ostenderet iuxta methodum compositionis, que regulariter sequenda est in tradendis disciplinis, qualitatem priorem esse relatione. Hic verò inuertit illum ordinem, sequutus methodum arbitrariam: tum quia cap. præcedenti mentionem fecerat relationis; dum docuit magnum & paruum, multum & paucum esse relationes: tum quia hæ, & aliæ plures conveniunt quantitati ante omnem qualitatem, & multæ aliæ fundantur immediate in substantia; et infra con-Cabit.

### ሕቆሕሕሕሕሕ<mark>ሕሕሕሕሕ</mark>ሕሕሕ DISPVTATIO XIV.

De pradicamento Relationis.

Ori Ti A huius prædicamenti est summe necessaria: tum ad scientias naturales: tum etiam ad sacram Theologiam, vbi de relationibus diuinis dispuratur. Cum autem relatio sit habitudo, & ordo inter duo, nempè inter sundamentum & terminum; ad persedam relationis notitiam o portebit de vtroque disputate, quæ omnia præsenti disputatione complectemur. Sed ante omnia sit.

#### Q V Æ S T I O I.

In dentur Relationes reales, & quidnam illa sint.

I CIrca primum: quia relatio, vt ex Diuno Thom. suprà notabamus, est ita minima entitatis, non desuerunt ex antiquis plurimi, qui relationes reales omninò negauerint. Quam sententiam, si credimus Ammonio, & Simplicio in hoc capite, Zeno perantiquus Philosophus, Stoici, & alij plures secuti sunt, eámque suscitauit Aureolus in 1. distinct.30. quast. 1. art. 2. solas diuinarum personarum relationes reales admittens.

¶ Argumenta, quibus solet probati hæc sententia, æquè militant contra distinctionem relationis à sundamento, & ideò commodiùs adducentur, cum ad illa disputemus. Nunc tamen sic potest suaderi.

Primò: quia relatio non potest habere disserentias divisivas, aut constitutivas reales: ergo non potest esse speciale genus entis realis. Probatur antecedens: quia disserentiales gaudent oppositione contratia, & veluti privativa, ve paret inductione: sed disferentia divisiva relationis tantum opponuntur relative, siquidem inter simile, & dissimile, aut patrem, & silium solum invenitur oppositio relativa: ergo, &c.

8 Secundo, quia relatio videtur post prædicamentum, ergo non est ponenda vt speciale genus entis realis. Probatur antecedens: tum ex minima entitate illius: tum etiam quia diuagatur per multa prædicamenta, & ad illa consequitur, quandoquidem ordo vnius ad aliud inuenitur in pluribus generibus: imò priùs & posterius, oppositio, & alia post prædicamenta sunt relationes.

Tertiò: quia in prædicamentis realibus accidentium concreta non ponuntur, nisi ratione suorum abstractorum: vt expliculmus suprà disput. 1 i.mumer.60. sed relatio in abstracto nequit esse in prædicamento, nisi ratione sui concreti: ergo non constituir aliquod reale prædicamentum accidentis. Probatur minor: quia relatio in tantum ponitur in prædicamento, in quantum est aliud: sed non refertur ad aliud, nisi ratione concreti, non enim ipsa, sed concretum eius propriè refertur: ergo verè non ponitur in prædicamento, nisi ratione sui concreti.

• Nihilo

## Disp. XIV. de Relatione, Quast. I. 227

9 Mihilominus dicendum est primò verè dari relationes reales creatas, constituciéque speciale genus entis realis. Hæc est communis Philosophorum sententia, cum Arist. in hoc libro, & 5. Metaphys. quam Platonici omnes, & Peripatetici dese dunt. Sequuntúrque Scholastici cum Magistro in 1. dist. 30. & Theologi cum D. Thom. 1. p.q. 13. ar. 7. & qu. 28. art. 1. de potentia qu. 7. art. 9. & alibi sepè. Pro qua videri possunt Capreolus distinct. citata quæst. 1. art. 1. Flandria 5. Metaph. quæst. 16. art. 1. Soncinas q. 25. Arauxo. qu. 5. art. 1. & alij.

Prima pars conclusionis probatur primo: quia in divinis dantut veræ relationes teales, vt sunt, paternitas, & filiatio: ergo etiam in creatis concedendæ sunt relationes reales. Antecedens salua side negari non potest. Consequentia verò probatur, quia ideò Pater ætetnus habet relationem realem paternitatis ad silium: quia verè generat illum, & est principium eius: sed idem contingit in creaturis; homo enim, aut equus verè generat, & est principium alterius: ergo verè dantur in creaturis relationes reales.

10 Secundo probatur ratione Diuus Thom. loca citato de potentia: quia Perfectio, & bonum, qua sunt in rebus extra animam: non solum attenditur secundum aliquid abselute inharens: rebus secundum ordinem unius rei ad aliam; sicut etiam in ordine pratium exercitus, bonum exercitus consistit: cui ordini comparas Philosophus ordinem uniuersi. 11. Metaph.ergo oportet in ipsis rebus ordinem quendam esse. Sed bic ordo est relatio quadam: ergo oportet in rebus ipsis relationes quasdam esse , secundum quas unum ad alterum ordinatur.

Confirmaturs quia à parte rei, & seclusa operatione intellectus: vna quantitas est alteri æqualis, & vna albedo alteri similis: sed his nominibus non significantur res absolutæ; sed habitudines vnius ad alterum, vt pater: ergo à parte rei non solum dantur res absolutæ, sed etiam reales relationes. Alias rationes adducit Arauxo, vbi suprà.

Per quod etiam patet secunda pars conclusionis: quia relatio ex eo quod sit otdo vnius ad aliud, habet specialem, & proprium modum essendi diuersum ab aliis entibus absolutis, quorum essentia non potest formaliter consistere in tali respectu, vt patet; habét que relatio sub se plures species, & modos referendi diuersos, vt insta constabir: ergo verè constituit speciale genus entis realis. Ex quo rursus sequitur relationem esse vetum ens reale non solum quantum ad rationem communem accidentis, seu secundum esse in; sed etiam quantum ad propriam rationem relationis, seu secundum esse ad.

Sed obiicies Divus Thom. 1. part.quest. 28. art. 1. sic asserentem: Solum in his, qua dicuntur ad aliquid, inneniuntur aliqua secundum rationem tantum & non secundum rem : quod non est in aliis generibus, &c. Quod etiam repetit Quodlibet. g. att. 4. addens: Es quamuis ad aliquid ex rasione sui generis non habeat, quod ponat aliquid: non tamen etiam babet ex ipsa generis rations, quod nibil ponat : quia ste nulla relatio effet aliquid in verum natura, &c. De quo etiam videri potest de potentia qu.z. att. 5. & in 1. distinct. 20.quæft.1.art.1.ad 3.& dift. 26.quæft. 2.art. 1. Quibus locis plane viderur docere, vel quod in hoc prædicamento verè continentur alique relationes rationis; vel saltem quod relatio secundum propriam rationem constitutivam huius prædicamenti, seu secundum quod formaliter dicit ad, non sit aliquid reale.

Propter hac Disus Thom.testimonia, non defue- | Colleg. Compl. Logica.

runt, qui asserent prædicamentum relationis esse quidem aliquid reale, quarenus dicit esse in, sed secundum quod dicit esse ad, esse aliquid rationis. Quam sententiam sæpè desendisse Bartholomæum de Medina Primarium Salmanticensem testatur Sancheź eius discipulus lib. 5. Logicæ, qu. 32. Illa tamen, quia per se constat esse fallam, relica.

Alij Thomistæ dicunt, quod quamvis hoc prædicamentum, secundum quod dicitin, sit aliquid realer tamen secundum propriam rationem relationis, seu formaliter quatenus dicit ad, neque est quid reale, neque quid rationis; sed abstrahens ab veroque. Quæ videtur esse sentia Capreoli in primo distinct. 33. quæstione prima, & Caiet. loco citato ex prima parte; neque dissentit Soncinas voi suprà quæst. 26. sequitur que Canar. cadem 1. p. quæst. 28. articulo 1.

Opposita tamen sententia, quòd scrlicer hoc pradicamentum, tam secundum rationem communem accidentis, quàm secundum specialem, & propriam tationem constitutiuam relationis, sit verum ens seale, est communis inter Doctores. Quam recte explicant, desendunt Basicz, Nazurius, & Ripa loco citato ex prima parte Vasquez, ibidem disputat. 114. cap. 3. Granado controuers, quinta, tiactat. tertio, disputatione prima, Ferrat. quarto, contra gentes, cap. 14. Flandr. vbi suprà, art. 24. Arauxo artic. 2. & alij, est que plana mens Diu. Thom. quæst. 8. de potentia art. 24.

Fundamentum est: quia relatio, que constituit hoc prædicamentum formaliter secundum quod dicit esse ad, determinat ens, & accidens reale, vt sit speciale genus entis realis : ergo non solum ratio communis accidentis, que invenitur in relatione, & fignificatur per esse in, sed etiam propria, & specialle ratio relationis, que constituit cam in esse tahis accidentis, & significatur per esse ad, est verum ens reale. Probatur consequentia. Tùm quia hæc determinatio entis , & accidentis ad prædicamenta nt per realem transcendentiam, & essentialem inclusionem in illis; quæ intelligi non potest mis ipse proprius, & specialis modus constitutiuus huius prædicamenti formaliter sit quid reale, vt per se constat. Tum, & maxime, quia ipse conceptus obiectiuus enris , aut accidentis non est distinctus à propriis conceptibus prædicamentorum sibi inferiorum, vt ostendimus sup. disp. 11. n.46. & sequentibus. Ergo omnino repugnat quòd relatio quatenus dicit esse in, sit aliquid reale, & quatenus dicit esse ad, sit aliquid rationis, vel abstrahat ab veroque. Alias rationes adducit Arauxo vbi suprà.

12 Quo supposito : ad obiedionem respondernt cum Doctoribus ciratis sensum Diu. Thom. in illis locis esse, quòd modus prædicamenti relationis, scilicet esse ad, non secundum cam rationem determinatam, quæ est modus proprius prædicamenti ad aliquid, sed secundum rationem magis communem, & abstracam, continct relatiua realia, & rationis, ita ve simpliciter, & absoluté relatio rationis dicatur relatio, quod non contingit in aliis generibus, verbi gratia substantiæ, quantitatis, aut qualitatis; que etiam secundum rationem magis communem, & abstractam, non sic continent entia rationis. Quamuis enim interdum formemus entia rationis ad modum substantie, ve cum concipimus chimæram; vel ad modum qualitatis, vt cum apprehendimus priuationes, aut negationes: tamen huiusmodi entia rationis non dicuntur simpliciter, & absolute subfiantia, aut qualitas, nifi cum addito rationis. Et hoc tantum intendit Capreolus in contrarium adductus,

ve patet ex solutione ad octauum.

V 2 Nascitur

## 228 Disp.XIV. de Relatione, Quæst.II.

Nascitur autem hæc disterentia: tûm ex parte intellectus: tûm etiam ex ipsa natura relationis. Ex parte quidem intellectus: quia ipse formans entia rationis, habet proprium actum, quo vnum resert ad aliud, & ita propriè dicitur sacere relationem rationis; non autem habet actum, quo dicatur substantificare, aut qualificare, vt ita dicamus; atque ita non dicitur propriè facere substantiam, aut qualitatem rationis; videatur Vasq. vbi luprà.

Ex parte verd ipsius relationis : quia vt rechè explicat Diuus Thom. eadem quæst. 28. act. 1. & alij locis adductis, in hoc distinguitur relatio ab aliis accidentibus absolutis, quòd ista non solum secundum rationem communem accidentis: sed etiam secundum rationem vniuscuiusque propriam dicunt habitudinem ad subiectum, & sumuntur per comparationem ad illud. (Quantitas/ enim, secundum rationem communem accidentis inest substantia, & secundum rationem sibi propriam est extensio, seu mensura substantiæ: & idem proportionabilitet est de qualitate, & aliis, ve infrà constabit.) Relatio verò quamuis secundum quod est accidens, dicat ordinem ad subiedum, & illi inhæreat : propria tamen ratio eius secundum quod relatio est, sumitur per comparationem ad extrinsecum terminum : atque ita secundum hanc præcisam. & formalissimam rationem, explicité non intelligitur, neque significatur, vt afficiens lubiectum : sed vt ad aliud se habens. Cum autem relatio sumat suam realitatem ex fundamento, vt Quodlibet citato docet Dius Thom. inde fit, vt propria ratio constitu-tiua huius prædicamenti, quamuis revera sit realis, sicut aliæ aliorum prædicamentorum : tamen ex modo quo concipitur, & significatur, præcisè vt est ad, non exprimit realitatem sicut illz. Et ided formaliter provt sic fundat similitudinem, & convenientiam cum relationibus rationis, sufficientem vt iplæ dicantur absolute relationes: quod non habet locum in aliis, prædicamentis absolutis. Videantur Banez, & Arauxo, vbi fup. Granado tom. 3. primæ partis tract. 3. difp. 1-

1 30

13 Ad argumenta in principio facta. Ad primum negandum est antecedens. Ad cuius probationem respondetur, quòd differentiz diuisiuz relationis etiam opponuntur contrariè, & prinatiuè: eo modo quo aliz altorum generum, in quantum scilicet non possunt eidem speciei in esse: & opponuntur, sicut persectum, & impersectum. Przter has, autem oppositiones, quz in hoc sensu communes sunt differentiis cuius cumque generis: inuenitur inter relationes, specialis, & propria oppositio relatiua, quz non inuenitur in aliis. Et ideo ab ea specialiter denominantur.

Ad secundum etiam negatur antecedens. Ad cuius probationem respondetur, quòd postprædicamentum propriè non est entitas, sed modus entitatis, & quid ex sua ratione imperse dum, & incompletum; & ideo ratione sui consequitor ad plura prædicamenta. Relatio verò, quamuis sit imperse dior aliis accidentibus: adhuc tamen est entitas completa: & non ratione sui, sed ratione sundamenti inuenitur in pluribus prædicamentis: & sic potest constituere speciale genus entis. Hoc autem non habent prius, posterius, simul, & c. sed sunt puri modi, & non perse ex relationes; ac proinde de numero post-prædicamentorum.

Ad tertium negatur minor. Ad cuius probationem dicendum est relationem formaliter, & in abstracto consideratam, habere ratione sui hoc, quod est esso ad aliud, seu referri, non vi quod, sed vi quo, in quantum scilicet est id, medio quo sundamentum referrur ad terminum: & provi sie ponitur in prædicamento. Vndè non ratione concreti, sed ratione sui collocatur in illo.

14 Dicendum est secundo circa secundam partem quæstionis. Recte definiri relatiua ab Aristor. secunda illa definitione in textu adducta, scilicet Relatina sunt ea, quibus ipsum esse est ad alsud quodammodo se habere. Vel ve communiter traditut, Relatina sunt, quorum totum suum esse est ad alind se habere. Hac conclusio recipitur concorditur à Dialecticis; & ideo sola indiger explicatione. Est autem sensus definitionis, illa esse verè relativa, quorum ratio formalis est ipsum respicere aliud, seu ad aliudse habere. Per quod excluduntur relativa secundum dici: nam horum esse, seu ratio formalis, licet connotet, seu inuoluat aliquem respectum, non tamen est respeaus iple, sed quid absolutum, vt dicemus quzstione sequenti; & ided ipsum suum esse non est ad aliud. Quo fit vt relatio in abstracto fignisicata sit illud accidens, quod ex proprio, & natiuo effectu eius tribuit subiecto respicere alterum; ac proinde accidentia illa, quæ primatiò tribuunt subiecto aliquod esse absolutum, & quasi de consequenti ordinant ad aliud, non sunt veræ relationes,,neque pertinent ad istud prædicamentum. Quare hæc erit congrua definitio relationis in abstracto significatæ si formaliter , & simpliciter verba eius intelligantur : Relatio est accidens faciens respicere ad alind. Que ex co quòd sit accidens, dicit esse in; ex co verd, quod faciat respicere aliud, dicit esse ad, que est propria ratio relationis. Cum qua definitione coincidit alia, que solet formari ex definitione, quam in concreto tradidit Aristotel. scilicet Relatio est accidens, cuius totum suum esse est ad aliud se babere. Vt autem hæc exacta sit, debet intelligi tantum, vt que : non enim relatio vt qued respicit, aut le habet ad aliud; sed est ratio media qua sundamentum respicit, & se fe habet ad aliud, vt explicatum est.

#### Q V Æ S T I O II.

Quanam relationes pertineant ad boc pradicamentum.

PRO solutione explicare oportet quassam generales relationis divisiones, vi apparet, qua earum pettineant ad hoc prædicamentum. Tres autem sunt quibus dividitur relatio communissime sumpta, Nam primò dividitur in relationem tealem, & rationis: secundò in relationem secundòm dici, & secundòm esse: & tertiò in transcendentalem, & prædicamentalem. De prima nihil est in præsenti dicendum: suprà enim disp. 2. plura egimus de relatione rationis: ex quibus constat etiam relationem realem esse illam, quæ ante operationem intellectus sactives pricere aliud.

De secunda autem divisione Auic. 3. Metaph. & Henri. Quodlib. 3. q. 4. existimatunt coincidere cum prima: ita vt idem sint relatio secundum dici, & rationis: & similiter relatio secundum esse, & realis.

## Disp. XIV. de Relatione, Quast. II. 229

Quam sententiam verisimilem appellat Suarez difput. 47. Metaph. sect. 3. num. 7. Sed omninò falsa est: & expresse contra Diu. Thom.in 1.dist. 30.q. 1. ar. 3. ad 4. & 9.7. de potentia att. 10. ad 11. Ratio D. Tho. est manifesta: quia etiam in entibus rationis dantur relationes secundum esse, quæ verè sint relationes, & valde dinerlæ ab aliis entibus rationis,quæ possunt appellari relativa secundum dici propter aliqualem respectum in eis inuentum,vt patet in secundis intentionibus, & negationibus. Nam tota essentia illarum sita est in ordine vnius ad aliud;ac proinde verè habent esse relationis : iste verò concipiuntur per modum formæ absolutæ; ac proinde solum habent dici relationis:quia involuent aliqualem respedum ad formas, quibus prinent. Quod argumentum sit etiam in relationibus, quarum plures sunt relationes secundum esse, aliz verò secundum dici, ve postea constabir : ergo non coincidunt primæduædiuifiones

16 Major difficultas est de secunda, & tertia; Quamuis enim communis Doctorum consensus admittat relationem secundum dici, & transcendentalem inter se conuerti; & similiter relationem secundum esse prædicamentalem. Suarez tamen loco citato n.g. aliter sentit, & vnam facit subdivisionem alterius; existimans prius dividi relationem in secundum dici, & secundum esse, & deinde relationem secundum esse, in prædicamentalem, & transcendentalem. Cuius sundamentum estiquia extra hoc prædicamentum vere dantur relationes secundum esse, vt inter materiam, & sormamiaccidens, & subiectum, & generaliter in omni enti creato respectu Dei; quæ omnes sunt re-

lationes transcendentales:ergo,&c.

Hæc tamen sententia salsa est, & contra D. Thom. 7. p. q. 13. art. 7. ad 1. vbi explicans, quæ sint relativa secundum esse, & secundum dici, inquit: Quadum relativa sunt imposita ad signissicandum ipsas habitudines telativas, vt dominus, seruus, pater, & silius: buius modi: bac dicuntur relativa secundum esse. Quadam verò sunt imposita ad signissicandas res, quas consequentur quadam habitudines sicut mouens, & motum: caput, & capitatum; & alia buius modi, qua dicuntur relativa sepundum dici. Constat autem quòd neque materia aut forma, neque accidens, aut subiedum; neque aliud quodlibet nomen extra hoc prædicamentum impositum est ad signissicandas ipsas relationes; siquidem alia prædicamenta sunt absoluta: ergo omnes relationes secundum esse sunt prædicamentales, & è contra.

17 Quamuis autem relationes ista inter se coincidant, vt explicatum est, tamen nominum etymologiæ, & appellationes summneur, à diversis forma-litatibus. Etenim exdem relationes, vi paternitas, & filiatio dicuntur secundum esse: quia in rei veritate funt relationes, & habent esse relationis; appellantur verò prædicamentales, quia pertinent ad hoc prædicamentum. Similiter scientia, sensus, & similia dicuntur relativa secundum dici : quia significant res, quas consequentur quædam habitudines, siue reales, sine rationis: & ideò propter relationes addu-Cas videntur relatiua, & dicuntur talia. Appellantur verò relatiua transcendentalia: quia propria corum essentia, ad quam sequuntur tales relationes, licet sit quidabsolutum, sumitur tamen in ordine ad aliquid extrinsecum; & sic habent aliqualem modum relationis. Que formalitates, & etymologie licet diuerle fint:realitet tamen non datur relatio transcendentalis, que non fit secundam dici,& è contra : quia ex co, quòd essentia alicuius rei sumatur per ordinem ad aliquid extrinsecum, in quod confistit relatio transcendentalis; sequitur, quòdad tales tes consequantur Colleg. Compl. Logica.

alique relationes, sue reales, sue rationis, in quo consistit relationem esse secundum dici ve explicatum esse. Alia discrimina, que solent assignari inter has relationes, commodiàs explicabuntur questione sequenti.

18 Præter has divisiones relationis dantur duæ aliæ, quæ sûnt subdivisiones præcedentium. Nam relatio secundum esse, seu prædicamentalis dividitur in mutuam, & non mutuam. Mutua est illa, cui à patte termini correspondet alia realis relatio realis, et paternitas, qua pater respicit filium, cui correspondet in silio relatio realis filiationis. Non mutua est illa, cui non correspondet in termino alia relatio realis, et relatio servituris, qua creaturæ reservitur ad Deum, cui in ipso non correspondet alia relatio realis.

Dices: omnia relativa secundum esse, imò etiam relativa secundum dici dicuntur ad convertentiam e ergo omnes relationes sunt mutur. Secundo quia cuicun que relationi corresponder in termino aliqua relatio saltem rationis ergo non recte assignatur pre-

dicta divisio.

Respondetur ad primum, quòd vt relatina dicantur ad convertentiam, sufficit vna relatio inter vtrumque: nam ex eo ipso vnum respicit, & aliud respicitur, in quo consistit propria convertentia relatinorum, vt magis explicabimus instà quæstione sexta, & octana. Ad hoc autem vt relatio sit mutua, requiritur, quòd vtrumque extremum verè respiciat; & consequenter, quod ex parte vtriusque sit vera relatio, & quod posita vna, quasi naturali sequela, ponatur, & altera: hoc enim præ se fert mutuitas relationis, vt patet.

Per quod respondetur ad secundum. Licer enim in vnoquoque termino relationis possit sormari aliqua relatio rationis; hæc tamen non necessariò; & quasi naturaliter consequitur ad primam relationemised si

intellectus illam pro libito fabricauerit.

nem æquiparentiæ, & disquiparantiæ; quas D. Damas. cap. 3 4. suæ Logicæ appellatæqualis, & inæqualis cóparationis. Relatio mutua æquiparantiæ est illa, cus correspondet in termino alia eiusem rationis, vt similitudo vnius albi ad aliud, in quo correspondet ettam similitudo ad primum. Relatio disquiparentiæ est illa, cui correspondet in termino alia diuersæ rationis, vt paternitas, cui in termino non correspondet aliæ paternitas, sed siliatio.

His suppositis Paul. Venet. Ammon. Simplicius, & alij, quos refert Massus hic sect. 1. quæst. 6 existimarunt sub hoc prædicamento contineri relativa secundum dici, proptered quòd illis convenit prima definicio ab Aristot. tradita, à quo etiam adducunturin exempla huius prædicamenti scientia sensua, & alia relativa secundum dici. Thoc tamen sundamentum nullum est, ex eòque potius inferendum esset oppositum: siquidem propterea dictam definitionem, & exempla

relicit Aristot vi vidimus supra num.4.

20 Dicendum est ergo omaes, & solas relationes reales creatas quæ verè sont relationes, & appellantut secundum esse, contineri in hoc prædicamento. Hæc est communis sententia Dialecticorum: quam docet Arist. in hoc cap. vbi propterea insufficientem indicauit Platonis definitionem quia ex illa inferebatur relativa secundum dici ad hoc prædicamentum pertinere. Quod etiam non obscure docet D. Th. 1. p.q. 18.art. 1.ad 2.de veritate q. 1.art. 5.ad 15.in 1.dift. 26.q. 2.art. 1. & alibi (zpè, vbi hoc constituit discrimen inter relationem,& alia prædicamenta; quod hæc secundum propries rationes ponunt aliquid in subicao;illa verd secundum quod talis est, tantum est ad aliquid; sed purus respectus. Ergo sola illa nomina, que imposita sunt ad significandas ipsas relationes ( quæ sunt relativa secundum esse) pertinent ad hoc prædicamentum.

j Funda

## Disput. XIV.de Relatione, Quæst. III.

Fundamentumest: quia ad prædicamentum quantitatis folum percinent, quæ vere funt quantitates, & in prædicamento qualitatis tautum collocantur, quæ verè sunt qualitates:ergo in prædicamento relationis illæ solæ collocabuntur quæ veie fuerint relationes reales. Sed tales sunt omnes, & solæ relationes secundûmesse, vt ex dictis paret : ergo hæ tantûm pertinent ad hoc prædicamentum. Videantur Soto hic q. 1. label. 5.Metaph.q.21.& alij.

Additum est autem in conclusione solas relationes creatas pertinere ad hoc prædicamentum, vt excludantut relationes dinina: que quamuis sint verè relationes, tamen propter identitatem cum natura diuina, sunt ipla substantia Dei; & ideò pertinere non possunt ad hoc prædicamentum, in quo solum collo-

cantur accidentia, vt per se patet.

21 Ad fundamentum Suar. lup.n. 16. adductum respondetur materiam, & formam,accidens,& substantiam, aut Quodlibet aliud nomen extra hoc prædicamentum, non significate ipsas habitudines, aut veras relationes, sed res, ad quas consequentur tales habitudines; ac proinde talia nomina esse relativa secundum dici, & transcendentalia. Si tamen propriis nominibus significentur tales habitudines, & ipfa habueriot alia requisita ad relationem realem, verè erunt relativa secundum esse, & prædicamentalia, vt infià constabit.

#### QVÆSTIO 111.

Qua conditiones requirantur ad relationem realem pradicamentalem.

T plene percipiatur que relationes fint ad hoc prædicamentum admittendæ, quæ verò ab illo reciiciende, explicare oporter, que conditiones requirantur ad relationem realem prædicamentalem. Cum enim hæc inter omnia prædicamenta habeat debilissimum esse, ve ex Commentatore docet D. Thom. de potentia q.7. art. 8. plura ad illam requiruntur, quàm ad alia.

22. Dicendum est ergo quatuor conditiones requiti ad relationem tealem prædicamentalem, scilicet subiectum reale; rationem fundandi realem, terminum realem, & realiter existentem : & distinctionem realem fundamenti, & termini. Sic docet expresse D. Th. opusc.48.tract.5.c. 1. (Vbi licet quintam aliam conditionem assignet, nempè quod relatius sint eius. dem ordinis:hanc tamen ponit pro relationibus mutuis, vt satis ibi constat: & sic non est vniuersaliter requisita ad relationem realem) Quam etiam conclusionem recipiunt communiter Doctores.

Probatur breuiter & explicatur conclusio discurrendo per singulas conditiones. Et Prima quidem satis exse patet: nam accidens reale necessario petit subiectum reale, & realiter existens, cui inhæreat. Vnde non ens, aut ens rationis, vel etiam tes nondum exi-

stens non potest habere relationem realem.

Secunda etiam conditio, quòd scilicet ex parte eiusdem subie&i requiratur aliqua ratio realis, quare referatur, seu ratione cuius insit illi relatio, satis constat : tum quia in hoc distinguuntur magna ex parte relationes reales, & rationis: tum etiam ex ip-la natura relationis: cum enim hæc sit ordo inter duo, cuius realitas, formaliter loquendo, non sumitur à termino; sed à fundamento: si in hoc non intelligitur àliquid reale, quod sit radix, seu ratio, quare respiciat terminum, talis respectus non poterit esse realis. Propter quod (vt benè inquit D. Thom.

vbi suprà ) res intellecta prove sie non refereur realiter ad intelligentem : quia esse intelle cham nihil reale ponit in ipla, vt de se paret.

Hæc autem ratio realis communitet appellatur à DD. ratio fundandi; & ab aliis dicitur fundamentum. sed dissensio non est de re. Si tamen nomina ista propriè accipienda sint, habent se vt subsettum; ratio fundandi, of fundamentum; licut, corpus, albedo, & album: sicut enim corpus est res illa, in qua recipitur albedo, hæc verò est ipsa forma recepta, & album, compositum ex veroque sic subiectum relationis significat illam rem materialem, cui relatio inhærer, ratio verð fundandi lignificat rationem illam, seu accidens, ratione cuius relatio fundatur, seu inhæret subiecto. Fundamentum autem significat compositum ex veroque, scilicet ex subiecto, & ratione fundandi: propter quod etiam aliqui subiecum appellant fundamentum remotum; rationem verò fundandı fundamentum proximum. Vbi tandem nota, nos in hac conditione non asserere rationem fundandi debere semper esse aliquod accidens, aut quid realiter distinctum à subieco; sed solum quod debet esse aliqua ratio realis. Quando verò sit accidens, aut quando non, infra constabit.

13 Tertiam conditionem, quod scilicet terminus sit quid reale, & realiter existens, docer etiam D. Thom. 1. p. quæst. 13. 211. 7. in 1.dist. 26.quæst. 2. art. 1. lib. 2. contra gentes cap. 1.& alibi sapè. Faciléque probatur in relationibus mutuis : nam ibi vtiique extremo inhæret vera relatio realistergo requiritut existentia veriusque. g Generalem tamen rationem reddit D. Thom. loco citato contra gentes: quia aliàs actu essent infinitæ relationes reales in codem subic-&o,si respectu rei possibilis posset esse relatio realis: binarius enim, v. g prior est infinitis numeris qui ir potentia sunt illo maiores, ve notum chiergo si ad omnes illas referretur, actu essent infinitæ relationes § Quod tandem probat ibidem Fertara ex ipsa natura relationis; nam relatio realis ante operationem intelle-&us versatur inter duo : ergo vnum haber à parce rei aliquid, ratione cuius fundet talem relationem, & alterum similiter habet à parte rei aliquid, ratione cuius terminet; Ergo sicut requiritur realis existentia sub-

iecti, ita etiam & termini.

14 Per quod ctiam paret quarta, & vltima conditio, quod scilicet veraque extrema sint realiter distincta, & hoc non solum quantum ad rationes materiales corum, sed etiam quantum ad rationes formales, secundum quas attenditur telatio: Si enim relatio realis est verus ordo vnius ad aliud, realisque oppolitio inter duo : ergo ante operationem intelle-Aus terminus absolute est aliud à fundamento, & per consequens realiter distinguuntur, etiam secundum rationes formales causantes relationem. Defectu cuius conditionis D. Thom. 1. part. qu. 42, art. 1. ad 4. docet relationes similitudinis, aut equalitatis intet personas diuinas ratione essentiz non esse reales: quia licet personæ ipsæ realitet distinguantur, tamen tatio formalis, secundum quam attenditur talis similitudo, & æqualitas, scilicet natura diuina est omnino cadem in illis.

Et eadem tatione, si per impossibile eadem numero albedo poneretur in duobus hominibus, non effet inter duos relatio realis similitudinis: quia tunc rationes fundantes similitudinem ex vtroque extremo, non distinguerenturrealiter. Videantur Caietan. & Nazar. ett.citato.

25 Ex dictis facile expedientur aliqua discrimina, quæ solent assignari inter relationem prædicamentalem, seu secundum esse, & transcendentalem, seu secundum dici, Primum est relationem prædicamenta-

## Disp. XIV. de Relatione, Quast. IV. 231

lem necessario supponere aliquod fundamentum abfolutum; quod tamen non necessario supponit relatio transcendentalis.

Hoc discrimen sanè intellectum verum est (quidquid dicat Suarez voi suprà) nam relatio prædicamentalis est vera relatio, & sic necessariò supponit tem absolutam: relatio verò transcendentalis, revera est quid absolutum; & per consequens non necessariò supponit illud.

Secundum discrimen est relationem prædicamentalem, non esse per se intentam à natura, bene autem
transcendentalem. Qu od etiam verum esse pater ex
primo: nam vera relatio non potest produci per se;
sed ad productionem alterius: cum ad illam non detur per se motus ex Arist. 5. Physic. quod tamen non
repugnat rei absolutæ, quæ est relatio transcendentalis, ve pater in scientia, & aliis qualitatibus.

16 Tertium discrimen est, relationem prædicamentalem exigere terminum realem, realiter existentem, & realiter distinctum à fundamento: quorum nullum necessario inuenitur in relatione transcendentali.

Hoc discrimen, quantum ad realitatem, & existentiam termini, satis constat esse verum; siquidem scientia est relatio transcendentalis ad obiecum, etiamsi illud non existat, aut sit quid rationis. Quod tamen repugnat relationi prædicamentali, vt vidimus. Sed quantum ad distinctionem realem falsum est: vtrobique enim requiritur distinctio realis; siquidem eiusdem ad seipsum solum potest esse relatio rationis. Quare licet relatio transcendentalis, seu secundum dici, non sit vera relatio, sed, quid absolutum: tamen illud respectu cuius dicitur relatio necessario est quid extrinscum, & saltem realiter negatiue distinctum, vt patet in scientia respectu obiecati rationis, vel nondum existentis.

27 Quartum tandem, & præcipuum discrimen (omissis aliis) assignatur communiter à Doctoribus cum Caiet de Ente & Essentia cap.7 quæst. 15. scilicer relationem prædicamentalem respicere terminum, purè vt terminum; transcendentalem verò respicere illum, non sub præcisa ratione termini; sed sub alia ratione, nempe subicci, essectus, sinis essectiontis, &c.

Hoc discrimen non potest plene percipi, donec ea, quæ ad terminum relationis pertinent discutiamus : quod fier quæft. 6. & 7. Sufficiat in præsenti dicere, quòd loquendo de termino secundum formalem rationem termini, seu vt formaliter opponitur alteri relatiuo, & est correlatiuum eins; sic verum est discrimen à Caietano assignatum, optimeque explicat naturam relatiuorum prædicamentalium. Cum enim hæc formaliter pro vt sic sint simul natura, vt infrå explicabimus: inde fit, vt quamuis in radicali ratione terminandi corum pollit includi ratio caulæ, effectus, obiecti, aut alia huiusmodi: tamen horum nihil per se petitur ad formalem terminationem talium relationum. Que proinde ad hoc præcise consistit; quòd terminer eas, & correferatur illis: & consequenter sit purus terminus respectu carum. Quod tamen dici non potest de relatiuis granscendental ibus que neque sunt simul natura, neque propriè telatiua, sed quid absolutum dices ordinem ad aliquit extrinsecum, à quo sumunt suam totam essentiam. Ac proinde formaliter terminatur ad illud sub aliqua speciali ratione causæ vel effecus subiecti, vel obiecti, &c.Vt patet in scientia, que per se, & formaliter terminatur ad obiectum vt obiectum; & causa ad effectum ve effectum, & sie de aliis,

#### QVÆSTIO IV.

#### Quos sins fundamenta relationis.

Cognità essentia huius prædicamenti, species ceius vicumque investigare oportet; licét res sit purè Metaphysica, voi Aristot. illas investigat. Cum autem relatio suam entitatem accipiatà sundamento: seu ratione sundandi; inde etiam magna ex parte sumit suam specificationem, vi instra videbimus: & ideò quot suerint genera sundamentorum, tot erunt genera subaltetna relationis. Proptet quod in præsenti huiusmodi sundamenta investigamus.

Dicendum est ergo tria este genera sundamentorum, seu rationum sundandi, scilicet vnitatem & numerum:actionem, & passionem:mensuram, & mensurabile: quæ paulò inferius exponentur. Sic docet expresse Aristot, Metaphy.capite decimoquinto, eius sententiam recipiunt D. Thom. ibidem sectionedecimaseptima; &'alij omnes Metaphysici, nec non Dialectici.

Probatur ratione D. Thomæ: quia relatio realis est ordo realis vnius ad aliud: ergo rot modis dicetur relatio, quot modis contigerit vnam tem à parte rei ad aliam ordinari. Sed hoc contingit tripliciter: ergo tot erunt genera relativorum & sundamentorum.

Probatur minor, quia vna res potest ordinati ad aliam, vel secundum esse; prove seilicet esse vnins depender ab alia; tanquam à mensura suz persectionis: & sic est tertium genus mensura, & mensurabilis. Vel vna res depender ab alia recundum virturem actiuam ant passiuam; in quantum vna res ab alia tecipit, autalteri confert aliquid: & sic est secundum genus actionis & passionis. Vel vna res depender ab altera, secundum quod quantitas vnius potest mensurari cum altera: & sic est primum genus, nempè vnitas & numerus. Non autem inveniuntur relationes, que ad hæc tria genera non reducantur, vt ex dicendus constabit: ergo sufficiens est dica diussio.

28 Si autem inquiras: quarè qualitas non fundat peculiare genus relationis? Respondet D. Thomas qualitatem, secundum quod qualitas est, tantum ordinari ad subiecum, cui inhæret; ad aliud verò non ordinari, nisi vel secundum rationem potentiæ actiuæ vel passuæ; sive ve est principium actionia; ex passionis, quomodo pertinet ad secundum quod induit rationem quantitatis, quatenus scilicet dicitur vna, vel plures; quomodo pertinet ad primum genus. Arque ita diuiso remanet sufficiens, videatur Sanchez lib. 5. Log. quæst. 13. vbi hanc D. Thom. rationem latè explicat, & ab impugnationibus desendit.

Difficiliès est explicare vnumquodque ex his sundamentis, & que relationes ad illud pertineant. Circa quod non potest Logicus, nec debet omnia examinare: presertim cùm Aristot, in hoc cap. nec verbum faciat de his sundamentis, Videri tamen potest Diuus Thom. loco citato, vbi label. Soncin. & alij Metaphysici, & prima parte questione decimatertia, articulo tertio, quest. 28. articulo quarto, vbi Caietan. Bañes, Nazar. & alij Theologi pertra-dant hanc materiam; cuius nos aliqua breviter attinggemus.

¥ 4 : D4

## 232 Disp. XIV. de Relatione, Quæst. IV.

#### De primo fundamento relationum.

§. I.

A Nee omnia circa primam partem istius sundamenti se offert dubitatio: de qua vnitate loquatur Arist. Nam omnia eius verba, & exempla, imò & expositio D. Thom. vnitatem quantitatiuam medolent: siquidem ibi afferuntur proportiones om-

nes, quas confiderat Arithmetica.

Nihilominus communis consensus Interpretum, & discipuli D. Thom. cum Angelico Magist. 9.7. de Potentia artic. 9. & in 3. dist. 5. q. 1. art. 1. quæstiancul. 1. extendunt hoc sundamentum ad alis prædicamenta, in quantum induunt modum quantitatis, seu secundum quod in eis attenditur vnitas, vel multitudo; ad quod sufficit vnitas transcendentalis corum. De quo videri possunt Caiet. 9. 28. citata, Naz. quæst. 13. Arauxo 5. Metaph. quæst. 5. articul. 9. & alij. Quo sensum vna est substantia: similia verò, quorum qualitate est una: aqualia verò, quorum quantitate est una. Vnde sumptum est commune proloquium: Vnum in substantia facit idem; in quantitate aquale; in qualitate verò simile.

Quod etiam dicendum esset in aliis prædicamentis si haberemus peculiaria nomina exprimentia proprium modum relationis vniuscuiusque. Vt si dicamus (licet impropriè) quod vnum in vbi facit præsensiin

fin verò propinquum.

Hinc sit, sub isto primo genere contineri relationes omnes identitatis, & diversitatis; æqualitatis, & inæqualitatis; similitudinis, & dissimilitudinis; præsentiæ, & absentiæ; propinquitatis, & distantiæ; & si quæssunt aliæ huius generis. Ex quibus identitas, æqualitas, similitudo, præsentia, & propinquas sundantur in vnitate, absolute sumpta, & non formalitet, vt est pincipium numeri: quia in huiussmodi relativis attenditur ordo, secundum id in quo extrema conveniunt. Vnde ibi formaliter soquendo, non attenditur numerus, vt patet in Petro & Paulo, qui suadant relationem identitatis in natura humana sormaliter secundum quod sunt vnum, seu vt habent principium conveniendi; non verò secundum quod estusant numerum, sou vt sunt principia disserendi.

Alie verò relationes, scilicet diuessitas, inequalieas, diffimilitudo, ablenzia, distantia, & similes fundanmran vnimee;non absolute sumpta, sed vt est principium numeri : quia in huiusmodi relatiuis potius atrenditur id, in quo differunt, & sunt plura; propter quod dici pollet cum aliquibus Doctoribus huiusmo-di relationem fundari in numero, qui ett secunda pars huius primi fundamenti. Sed melius dicitur fundari in vnitate, vt est principium numeri quia in his relacionibus non inuctifur numerus ex parte alicuids extremi , anod faltem necessarium erat, ve ratio Andandi esset numeros: sicut cernitur in proportionibus numerorum, & amplius constabitex dicendis Re-Rat ergo has omnes relationes enumeraras fundari in vinitate, quæ est. 1. pars hulus fundaméti:& per confequens, si alia condiciones requifica adfint, vetè esse relationes prædicamentales etiam quando ratio fundandi est unitas transcendentalis, ve explicatum est.

31 Vtrum aurem unites transcendentalis ipsus relationis possit etiam sundare relationem prædicamentalem; sicut sundat unitas transcendentalis substantiæ aut qualitatis, res est controuersa inter Doctores, dum inquirunt::an una relatio possit sundari in alia. In que pastem assirmativam desendunt Scotus, & alij eius discipuli. Quorum fundamenta adducit, & soluit noster Didacus à lesu hic disp 4.quæst. 2.vbi optime explicat, & probat partem negatiuam, quando docent communiter Doctores. Estque expressa sententia D. Thom. 1. parte quæst. 42. artic. 1. ad 4. assertis: Neque iserum una relatio referent ad aliam, per aliquam aliam relationem. Cum enim dicimus, quòd paternitas opponitur siliationi, opposicio non est relatio media inter paternitatem & siliationom: quia utroque modo multiplicaretur in infinitum. Et qu. 35. astic. 3. ad 2. Relationes, cum hoc ipsum quod sunt, ad aliquid dicantur, non referantur per aliquas alias reluciones; sed per seipsas.

Quibus verbis continetur ratio à priori huius sententiæ, quam explicatius tradit ipse sanctus quæst. 7. de Potentia, artic. 9. ad. 2. quia nimirum relatio essentialiter est relationergo se ipsa referrur, & non media alia ratione; sicut quia actio essentialiter est actio, se ipsa sit, & non media alia actione distincta. Alias ra-

tiones adducit noster Didacus. Videatur ibi.

31. Circa secundam partem huius sundamenti, dicendum est illas relationes propriè sundari in numero, quæ ex parte alicuius extremi habent aliquem numerum pro ratione sundandi, cuiusinodi sunt propottiones omnes, tam numeri ad numerum, quàm
numeri ad vnitatem. Quod docuit expresse Arist.
vbi suprà dicens: Dicuntur antem secundam numerum,
aut simpliciter, aut determinate, ad eos, aut ad vnum,
vs duplum ad dimidium, &c. Vbi prosequitur proportiones omnes numerorum. De quo videti potest D.
Thomas ibidem sectione 17.

Ratio autem est clara: quia relatio non dicitur fundari in numero, ex eo quòd fundamentum & terminus sint multa, & faciant numerum; sic enim omnis relatio realis fundatur in illo; siquidem exigit extrema realiter distincta: neque similiter dicitut fundari in numero: quia ponat disconvenientiam, seu dissertiam inter illa: hoc enim faciunt ettam relationes, quæ fundantur in actione & passione. Er ideò dicitur sundari in numero: quia ipse numeras est extremum, quod resertur media tali relatione.

3;. Ex quo collige, (& benè notat quia neminem vidimus hoc aduertentem) quod quamuis vnitas transcendentalis vnius substantiz, aut albedinis sufficiens sit ad fundandam relationem prædicamentalem respectu alterius substantiz, vel albedinis; sicut vnitas prædicamentalis vnius quantitatis sufficiens est ad sundandam relationem prædicamentalem respectu alterius quantitatis; tamen numerus transcendentalis, siue substantiarum, siue quantitatum, siue quantitatum, siue quantitatum, siue substantiarum prædicamentalem; sicut est

sufficiens numerus prædicamentalis.

Ratio autem disparitatis estiquia vniras transcendentalis cuius cumque entis est ens per se; sicut ipsum ens, cuius est vnitas. Similiter numerus prædicamentalis est per se vnum, & vera species quantitatis; at verò numerus transcendentalis, est ens per accidens, vi vidimus disputatione præced. num. 73. & ideò iste non potest sundare veram relationem, benè autem illa. Ex quo tandem sit proportionem duplam, quam concipimus inter numerum quaternatium, & binarium Angelorum; autinter binarium, & vnum Angelum non esse veram relationem: & idem est de aliis numeris transcendentalibus; & per consequens illas tantum proportiones esse reales huius prædicamenti, quæ inueniuntut inter numeros quantitatiuos, seu prædicamentales.

#### De secundo fundamento relationum.

§. II.

34. Cîrca istud genus relationum non conuenit inter omnes, quid propriè habeat rationem fundamenti, seu rationis sundandi. An scilicet potentia actiua & passiua: an verò actio & passio, an potius substantia ipsa qua est principium radicale actionis & passionis. Verbi gratia, in relatione paternitatis dissicultas est, quid propriè sit ratio sundandi illam: an potentia generatiua pattis, an generatio ipsa, an verò neutrum horum, sed ipsa substantia patris.

Scotus 5. Metaph. cap. 15. in 4. dist. 6. quæstione 10. assirmant potentiam generativam propriè esse rationem sundandi paternitatem; generationem veròtantum esse conditionem, sine qua non. Quod etiam

docet Arauxo vbi suprà.

S Et potest suaderi: quia ratio fundandi randiù permanere debet, quandiù manet relatio, cuius est ratio fundandi: sed generatio transit manente paternitate: ergo non potest esse ratio fundandi illam.

Restat ergo, quòd sit potentia generativa; siquidem hac permanet, & est id, ratione cuius convenit substan-

tiz hominis esse patrem.

35 Suarez verò disp. 27. sect. 12. n. 5. existimat ipsam substantiam, quæ est radicale principium generationis, esse rationem sundandi, seu sundamentum proximum, ve ipse ait; non verò potentiam generatiuam, aut generationem. Duod etiam potest suaderi. Primò, quia relatio paternitaris potest manere, sum absque generatione, tum etiam absque potentia generatiua: ergo neutrum est ratio sundandi. Antecedens circa generationem constat ex ratione præcedenti. Circa potentiam verò generatiuam probatur: quia dato casu, quòd à Petro habente silium auseratur potentia generatiua; non ideo ausertur relatio paternitatis, ve patet: ergo hæc potest esse absque illa.

Secundò, quia relatio filiationis immediate afficit ipsam substantiam, sen suppositum: ergo idem dicéndum est de paternitate; & per consequens substantia ipsa etit ratio sundandi, seu sundamentum proximum viriusque. Consequentia patet. Antecedens verò tractatur à Theologis in materia de Incarnatione, & pro nunc probatur ex Diuo Thoma. 3. p. q. 35 artic. 5. vbi negat in Christo Domino esse duas filiationes: quia suppositum divinum est, & incapax recipiendi aliquod accidens. Qua ratio nulla esse, si relatio filiationis non afficeret immediate ipsum, suppositum, si quidem accidentia, quo immediate inharent, vel natura humana, vel potentiis eius, aut quantitati, non repugnat esse de nouo in Christo, vt patet de risibilitate, scientia, colore, & aliis huissmodi.

36 Tandem, Soto hic exponens tex. 3.& 5. Phyfic. q. 2. att. 2. Caietanus 3. par. q. 35. at. 5. Iabel. 5.
Metaph.q. 21. Sanch lib. 5. Logicæ quæst. 31. Gallego controu. 3. ad 3. & communiter. Thomistæ censent generationem ipsam, & non potentiam generatiuam, aut substantiam patris propriè esse rationem
sundandi paternitatem. Quod videtur esse planè ad
mentem Arist. & D. Tho. qui pro sundamento harum
relationum assignant, non potentiam actiuam, &
passimam, aut substantiam; sed actionem & passionem, verpatet loco citato ex 5. Metaph. & 1. p. q. 28.
artic. 4. vbi inquit Angel. Doct. Secundum Philosophum in 5. Metaphysica, relatio omnis sundatur, vel
supra quantitatem, vet duplum & dimidium; vel supra
allionem & passionem, ve faciens, & fastum, pater, &

filins, &c. Idem repetit 4. contra Gentes cap. 24. de Potentia quæst 8. artic. 1. in 3. dist. 8 quæst. 1. art. 5. &c Opusc. 48. cap. 4. expresse dicit: quod Fundamentum paternitatis, est actio scilicet generatio, qua quis genuit filium, & fundamentum filiationis est passo, scilicet generatio passua.

37 Certè si naturam harum relationum attendamus, omnia clara sient. Et in primis recolendum est id, quod disp. 12. num. 43. dicimus, scilicet vnum accidens non esse subjectum, quod alterius sed tantum vt quo, modo ibi explicato. Quo sit, vt generaliter loquendo relatio non debeat inhærere rationi fundandi; ita vt ipsa sit quasi immediatum, & integrum sundamentum relationis; sed ita quòd sie medium, seu ratio, quare relatio inhæreat ipsi substan-

tiz, quz est subicatum quod.

Deinde, si specialiter consideremus relationes huius secundi generis, inueniemus non debere ipfas inhærere rationibus fundandi ; in quo plane differe genus istud ab aliis duobus. Etenim in primo aut tertio rationes fundandi lunt formæ perfecte, nullum includentes motum aut transitum; & ita petmanenter,& quali infacto-elle constituunt fundamentum; & sunt rationes recipiendi relationes. At vetò in hoc secundo genere rationes fundandi secum afferunt aliquem motum aut transitum; siquidem requirunt actionem caulæ efficientis. Quarè cum à caula efficienti, quando est vniuoca, vt in præsenti est pater, respectufilis, solum dependeat effectus, dum fitz non verò in elle, aut conseruari; inde est rationes fundandi istarum relationum non debere permanenter, & quali in facto elle constituere fundamentum, seu esse rationes recipiendi illas, sed tantum in

se Cuius doctinæ signum optimum est, & est secundum discrimen,) quod licet ad hoc, ve inter duo alba sit relatio similitudinis, vel ad hoc, quòdinter scientiam & obiectum se relatio mensuræ, necessaria sucrit productio extremorum: (si enim aliquando saca non sussent , non existerent in rerum natura, & consequenter neque realizer referrentur:) tamen talis productio non petitur per se, & intrinsece

à relationibus similitudinis & mensuræ.

Nam si per impossibile illa alba, aut scientia, & obiectum existerent absque productione, esset ibi similitudo, aut mensurabilitas eiusdem rationis, ac modo est. At verò paternitati, & aliis relationibus huius secundi generis ita per se, & extrinsecè annexa est productio & transitu, seu facere, & sieri; vt quantum-cumque ponantur duo homines cum potentia actiua, & passiua, vel cum alia quamuis forma permanenti, si tamen ab eis præscindamus actionem, & passionem, seu generare, & genetari:non potest ibi intelligi paternitas, aut filiatio. Etè contrà, si prescindamus alia omnia ab istis hominibus, etiam ipsam potentiam actiuam, & passiuam; si tamen intelligimus actionem generandi, & passionem seu generare, & generari, statim intelligimus paternitatem, & filiationem.

29 Ex quibus iam duo licet inferre. Primuma est, in relationibus huius secundi generis rationem fundandi solum esse necessariam in sieri, seu in primo produci relationis, & ita manere posse non existente ratione fundandi. Quod non contingit in aliis duobus generibus: quia ibi ratio fundandi est necessario in sacco esse, seu in conservari relationis: & sie illa ablata ausertur relatio, ve patet in similitudine, que tollitur statim ac ausertur albedo ab aliquo extremo.

Secundum est, in duobus aliis generibus relationum productionem cuiulcumque extremi non posse este rationem sundandi, sed tantum conditio-

## 234 Disp. XIV. de Relatione, Quast IV.

nem sine qua non ve paret in relatione similitudinis, in qua productio albedmis non est ratio sundandi;

fed ipla albedo.

At vero in hoc secundo genere ipsa productio, seu generatio, verè est ratio sundandi relationem, & non conditio; ac proinde aliis præserenda est tertia sentencia. Caz est procui dubio Arist. nam postquam assignatis actionem & passonem, pro ratione sundandi, subdit. Sie estim pater sig paser dicinaribee enim secit; at illud passim quid est. Per quod patet ad argumenta adducta pto prima & secunda sententia.

46. Vbi randem observandum est, hucusque dicta intelligi de relationibus situus secundi generis, qua mecessario supponunt actionem causa, & ad illam consequentur; ve sunt paternitas, siliatio & similes. Solent autem præter has assignari ex Arist. lib.; citato Metaphysica alia relationes huius generis, quibus causa essectiones, quando sunt constituta in actu primo, antequam operentur in actu secundo, referentur ad passum, ve est estam in actu primo ad recipiendum,

antequam recipiet in actu secundo.

De quo videri potest D. Thom. ibid. lectione 17. Et tales refariones non requirunt actionem & passionem, neque vt conditiones; sed verè fundantur in potentia actiua & passiva; vt per se patet. Que ofinia docuir Arist. ibidem ditens: Actina verò & passina secundum potentiam attinam & passinam sunt, dictiones potentiamin, vi calesaltinum, ad calesaltibile: quia potest: distrim calesacions ad calesactum, & secans ad sectum tangam ugentia, & c.

Ex quo paret ad hoc genus perrinere relationes omnes, que inter quamliber causam efficientem creatam & effectum eius inveniuntur. Dividitur autem secundum divisionem actionis, & passionis, & potentizaciones, & passionis, & potentizaciones, & passionis & potentizaciones, & passionis & socializaciones, & esta causa en en en esta causa en esta causa en esta causa en esta causa esta causa en esta causa esta causa en esta causa esta causa en esta caus

#### De tertio fundamento relationum.

#### **6.** III.

41. CIrca istud fundamentum solum se offert notrandum id, quod docent Aristot. loco citato & D. Tho.ibidem, & prima parte q. 13. artic. 7. & concorditer Doctores: scilicet relationes huius tertij generis, ex parte vnius extremi tantum esse reales; nempe, ex parte mensurabilis ad mensuram, vt patet in scientia, & scibilistensu, & sensibilis similibus.

Nam scientia & sensus, realitet referuntur ad sua obiecta: obiecta tamen non habent relationem realem ad scientiam & sensum. Cuius rationem reddit D. Thom.lect. 7. citata: quia ex parte mensura non datur aliqua ratio realis, qua possit fundare relationem; non enim scibile dicitut relative propter aliquid ex parte eius; sed solum propter actionem alterius scibicet scientia: qua cum sit immanens, non ponit aliquid reale in ipso obiecto; sicut ponit in scientia. Ergo licet relatio, qua scientia refertur ad obiectum, sit realis, non tamen è contra Propter quod inquit recte Arist. scibile, aut sensibile non dici relative, quia ipsa referantur ad alia; sed quia alia referuntur ad ipsa.

Quòd fi rationem vniuersalem assignare velimus, que comprehendat omnia relativa huius tertij generis: sumenda est ex ipsa ratione sundandi eius. Que cum sit intima cuiuscumque rei persectio, secundum quod est mensurabilis ab alia persectiori, que respectu eius habet rationem regule. A mensure extrin-

secz, inde fit ve in re mensurata sit vera & realis dependentia; saltem in genere caus aquasi exemplaris: & per consequens vera & realis relatio.

At verd in eo, quod est regula & mensura petsectionis alterius, provt sic nulla est dependentia; & per consequens neque realis relatio respectu eius. Es propterea, ve benè notauit D. Thom. quæst. 13. citara, semper relationes istæ inueniuntur inter res diuersi ordinis, id est, quarum vna depender ab alia, non tamen è contra.

42 Ex quo sit ad hoc genus pertinere relationes, quibus creaturæ reseruntur ad Deum, & resationes quibus scientiæ, habitus, vel potentiæ respiciunt sua obiecta; & generaliter huiusmodi relationibus referuntur omnes species cuiuscumque generis, ad primam & persectissimam speciem talis generis, quæ est regula & mensura persectionis illarum: iuxta illud axioma: Primum in vnoquoque genere est mensura cæterorum.

Vbi tandem observandum est pro hoc, & præcedentibus generibus relationum, quòd quando dicimus has, vel illas esse reales, intelligendum est dummodò non desiciat eis aliqua ex conditionibus requisitis ad relationem realem.

Propieted enim, licet Logica mensurem à suo subiecto; non tamen dicit relationem realem ad illud, ve vidimus disp.1.n. 24.8e in casu quo prima species alicuius generis omnino corrumperetur, non maneret in aliis speciebus relatio realis mensurabilis ad slam, & sic de aliis.

43. ¶ Ex dictis in hac qui infertur maniscste plures relationes predicamentales sundari immediate in substantia: & hoc non solum ex relationibus huius, & secundi generis; sed etiam ex iis, que sundantur in primo Que sententia est communis inter Dialecticos, eamque docet. D. Tho. de Potentia, q. 6. art. 9. ad 4. & Quodliber. 7. art. 10. ad 4. constatque discurrendo per

singula fundamenta.

Nam in primis in hoc tertio, relationes illæ, quas Angeli, aut animalia dicum ad primum Angelum,& animal, tanquam ad mensuram suæ persectionis elsentialis, satis constat fundari in ipsa substantia corum. Similiter in secundo genere, omnes relationes caule, vel effectus vniuoci, que tantum requirunt actionem & passionem in fieri, ve paternicas, filiatio, & similes etiam fundantur immediate in substantia, seu supposito iuxta suprà diaa. Quod saltem de iis, que correspondent ex parte effectus, qualisest filiatio, negari non potest; signidem tales effectus in mediatè per suam substantiam, absque aliqua superaddita potentia passiua de genere accidentium, terminant generationem substantialem, & pet consequens immediate per suam substantiam fundant relationem ad suas causas efficientes. Tandem in primo genere relationis, quæ fundantur in vnitate transcendentali vnius substantiæ respectualterius, vt identitas, quæ est inter substanciam Petri, & Pauli; & distinctio qua vrraque, distinguitur à substantia equi, immediate fundatur in substantia, vt per se patet. Nec in hoc est amplius immorandum.

#### Q V Æ STIO 'V.

Perum Relatio distinguatur realiser à suo fundamento.

44. Cognitis fundamentis, examinandum est :
an scilicet per operationem intellectus tantum : an
verà

verd à parte rei. Et procedit difficultas de solis relationibus prædicamentalibus. In qua licet plures sunt

sententiæ:duæ tamen sunt præcipuæ.

Prima asserit nullam relationem à parte rei distingui actualiter à fundamento; sed tantum per operationem intellectus. Pro hac sententia citantur Ocham, Maior, Marsilius, & alij Nominales. Eámque defendunt Suarez disp. 47- Metaphysic. seat. 2. Oña hîc quæst. 1- art. 6. Lorinus ibid.qu.4. Conimb. q. 1. art. 4. Hurt. difp. 15. Metaph. fect. 2. & Percyra lib. 6. Physicor. cap. 16. Quam etiam tenent aliqui Thomista, Sylvest.in conflato q.28.dub.2.Herb.in 1.'distina. 30. qu.t. Iabel. 5. Metaph. qu. 22. Soncin. ibidem quæst. 18. Zumel. 1. p.q. 28. art. 2. qu. 6 & videtur esse sententia Sori quæst. 2. huius cap. Sed reuera solum intendit relationem non distingui à fundamento tanquam rem, & rem:nam in solutione ad 3. se explicat dicens, quòd licet prædicamenta non fint decem res realiter distincte, sicut ignis, & calor; funt tamen decem distinate rationes entis, seclula operatione intellectus, primò diversa. In quo etiam sensu alij Thomistæ explicant Herbeum, Iabellum, & Soncin & forte hac est illorum mens:nam nullibi afferunt distingui tantum per intellectum, sed esse rationes formaliter distinctas. Sed quidquid sit de hoc.

Probatur primo hac sententia ex Aristor. 5. Physicorum textu 10.asserente, ad relationem non dari per se motum, quod probat: Quia altero subeunte mutationem, alterum mutationem non subiens, ver è dici potest ad aliquid : id est, potest relatio aduenire subiecto absque mutatione eius, per solam mutationem termini. Vbi Diuus Thomas lect. 3. inquit : Nibil aduenis milis: de nouo, per boc quod incipio esse alseri aqualis per eius mutationem. Quod etiam repetit 3. parte, quæst. 16. articl. 6. ad 2. & tandem opusc. 48. tractatu. s.cap. 2. ait : Cum dico quod similitudo Sortis habet albedinem eins, vet fundamentum: non est intelligendum, quòd similitudo Sortis sit aliqua res in Sorte alia ab ipfa albedine; sed solum est ipsa albedo, ve se habet ad albedinem Platonis, ut ad terminum. Si enim similitudo adderet supra albedinem Sortis aliquam rem, nullo modo posser aliquis alicus sieri similis sine sui mutatione. & c. Ergo ex sententia Atistot. & D. Thomæ relatio non distinguitur realiter à fundamen-

45. Secundò probatur ratione, ex cisdem locis desumpta : quia relatio aduenit sundamento absque vlla muratione reali cius:ergo non distinguitut realiter ab illo. Consequentia patet: nam forma realis non potest de nouo aduenire alicui, quin ipsum alter se habeat nunc, ac priùs, quod est mutari Antècedens verò probatur, quia existente Petro albo, si ponatur apud Indos aliud album, statim Petrus incipit esse similis illi : sed hoc sit absque productione alicuius nouæ realitatis in Petro: ergo absque reali mutatione, Probatut minor, quia nulla datur causa talis entitatis: neque enim fundamentum, scilicet Petrus, aliquid tunc operatur, & multo minus, potest esse causa terminus, nempè illud album, quod de nouo producitur; quippè cum absurdum videatur rem apud Antipodas productam aliquid reale operari in Petro hic existente.

Confirmatur primò: quia iam terminus de nouo productus esser causa infinitarum penè entitatum; siquidem quando denuò producitur aliquod album, aliæ res, quæ anteà erant albæ, de nouo referuntur ad istam, & hæc ad illas: hoc autem videtur absurdum: ergo, &c.

Confirmatur secundo: quia alias daretur ad relationem per se mous contra Arist. 5. Physic. nam. quod per se est res, & entitas realis, per se est producibilis, & potest terminare aliquam actionem, seu motum: ergo dicendum est relationemaduenire fundamento absque productione alicuius entitatis realis; & per consequens absque mutatione eius.

46. Tertiò:quia accident reale à parte rei distincum à subiecto, in quo est, facit cum illo compositionem realem; siquidem vniuntur per modum actus, & potentiz ante omnem operationem intellectus: sed relatio adueniens sundamento non facit cum illo compositionem realem ergo non distinguitur à parte rei ab illo. Maior, & consequentia constant. Minor autem est expressa D. Tho.q.7. de potentia art. 8. Et probatur: quia vnum album post productionem alterius non est magis compositum, quàm anteà.

Consirmatur: quia si relatio distingueretur realiter à fundamento, posset Deus illam separare, manente sundamento, & termino: hoc autem est sal-sum: ergo & illud ex quo sequitur. Sequela viderur certa: nam sundamentum non est de essentia telationis, neque è contrà ergo si distinguuntur realiter, poterit Deus adhuc posito termino suspendere suum concursum, ne relatio dimanet, à sundamento. Minor verò probatur: quia quantumcumque singatur auserri entitas similitudinis à duobus albis, manentibus ipsis; ambo habent albedinem: ergo impossibile est, quod non sint similia; & per consequens per ipsas albedines, & non per aliquid superadditum sunt similia.

Quartò, quia iam relatio duplicitatis, qua numerus quaternarius hominum est duplus respectu binarij, esfet entitas à parte rei distinct a ab ipsa numero quaternario, supra quem sundatur: hoc autem videtur abfurdum: ergo &c. Sequela patet. Minor verò probatur: quia iam vna simplex relatio esset in quatuor sub-

ie ais distinais, quod videtur impossibile.

Confirmatur: quia saltem duplicitas, qua corpus continuum duorum cubitorum est duplum ad corpus vnius cubiti, non potest esse aliquid realiter distinctum ab ipla quantitate continua, ergo, &c. Probatur antecedens: quia si talis duplicitas est quid distinctum, vel est tota in qualiber parte quantitatiss vel tota in tota, & pars in parte. Non primum : quia iam quælibet pars esset dupla, quod constat esse falsum. Neque etiam secundum : quia in primis partes duplicitatis non essent eiusdem tationis cum toto; aliàs sequeretur idem inconueniens, quod quælibet pars quantitatis esset dupla. Sed neque eriam possunt esse diuersæ rationis; quia quod non habet extensionem, aut divisibilitatem ex se, sed ex quantitate, non est alio modo divisibile quam illa: sed quantitas non est divisibilis, nisi in partes ciusdem rationis: ergo duplicitas, que non ex se, sed à quantitate habet divisibilitatem, non potest dividi in partes diversæ

47. Secunda sententia affirmat omnem relationem prædicamentalem à parte rei distingui à sundamento. Quam docet procul dubio D. Thom. vt instra constabit, & ideo in ea conveniunt sere omnes Thomistæ, Capreolus in 1.dist. 30.quæst. 1.Deza ibidem notab. 3. Caiet. 1. parte, quæst. 28. articul. 2. Basiez ibidem dub. 2. Raphaël de Ripa adubitatioue 1. Ioannes Gonzalez disput. 20. sect. 1. num. 8. Ferrata 4. contra gentes cap. 14. Fland. 5. Metap. quæst. 16. art. 18. Aquarius ibidem quæst. 19. Arauxo quæst. 6, art. 4. & 5. Zanardus quæst. 22. Bruxelensis in hoc cap. qu. 4. artic. 5. Soto vbi suprà. Massus sect. 2. quæst. 2. Sanchez lib. 5. quæst. 38. Noster Didacus à Iesu disput. 14. quæst. 3. & Galleg. controuers. 31. Quos sequentur Molina 1. parte quæst. 13. art. 7. Valent. ibidem disp.

## Disp. XIV. de Relatione, Quæst. VI.

disp. 2. quæst. 2. puna. 1. & Rubio hic quæst. 14. A quibus eriam in re non dissentiunt Scotus in 3 dist. 3. qu. 1. & Duran. in 1. dist. 30. quæst. 2. vt consideranti patebit .

Quamuis autem Auctores citati vniformiter conueniant in constituenda distinctione actuali ante intellectum, aliqualiter tamen dissentiunt in modo distinctionis. Nam Banez, Arauxo, Soto, & Rub. contendunt relationem, & fundamentum non distingui realiter entitatiue, seu distinctione rei à re, sed realiter formaliter, vt res & modus, seu vt duæ formalitates. Massus verd, & Aquarius dicunt distinctionem hanc esse quidem entitatiuam exparte essentiæ, sed non ex parce existentiæ, id est, essentias ipsas relationis & fundamenti esse diversas res, non tamen habentes diuersas existentias. At verò Capreol. Deza, Caieran Ripa. Ferrar. Fland. Zanar. Sanch. Galleg. & cæteri absolute affirmant distingui realiter entitative; sieut duas res. Quæ dissensio quam vis non fit magni ponderis, tamen etiam erit à nobis dirimenda.

### EXPENDINTIR ALIQUA quastionis solutionem necessaria.

D'epliciter possumus hanc quastionem per-tractare. Primo ex communibus principiis prædicamentorum : examinando scilicet : an inter genera primò diversa necessariò debeat esse distincio actualis ante intellectum. Secundo ex propriis relationis: an scilicet dato, quod non omnia prædicamenta distinguantur ex natura rei, adhuc ponenda sit talis distinctio inter fundamentum, & relationem. Et quia nobiliores Thomistæ ex mente sui Magistri procedunt ex veriusque principiis, ve iam videbimus: & vtriusque notitia necessatia est ad plenim quæstionis solutionem : ided verumque breuiter attingemus.

Circa primum ergo considerandum est, quòd di-Ainctio realis positiua, de qua in præsenti loquimur, supponit necessario vnitatem transcendentalem eius rei, quæ ab alia distinguitur, proportionatam ipsi d stinctioni. (Hæc vluma particula additut propter partes quantitatis, & gradus qualitatis, de quibus, qui asserunt realiter inter se distingui; consequenter dicunt, quod sient talis distinatio non est completa, sed parcialis; ita etiam non supponit in vnaquaque vnitatem transcendentalem completam, sed partialem. ( Itaque hoc certum debet esse, quod distinctio realis duorum supponit in vnoquoque vnitarem transcendentalem, per quam quodlibet realiter sit in se vnum. Vnde tunc aliqua erunt à parce rei distincta, quando à parce rei vnum quodque facrit in se vnum:nam co ipso crit realiter indivisum in fe , & diuisum à quolibet alio. Est autem vnumquodque à parte tei vnum per suam entitatem, seu essentiam realem; cum vnitas sit passio entis : ergo illud erit à parte rei distincum ab alio, quod à parte rei habuerit in se vnicam essentiam. Et cum per hanc res constituatur in proprio prædicamento: planum fitea, que à parte rei continentur sub diuersis prædicamentis, à parte rei habere diuersas unitates transcendentales; & per consequens distingui ex natura rei, & ante omnem operationem intellectus.

49 Quo argumento vtitur D. Tho. quæft. 8. de potentia art.2.ad primum, reddens rationem, quare substantia creata non possir esse idem à parte rei

cum relatione, benè autem essentia divina : quia nimirum substantia creata ( inquit)est definita ad unum genus; o per consequens excluditur ab alio genere. Que ratio si bona est, & sufficiens (inquit Caiet. vbi suprà, ) etiam probat distinctionem realem relationis à quantitate, & qualitate : cum vnaquæque sit definita ad suum genus. Cui nos addimus iuxta hanc rationem D. Thom. etiam probari, omnia prædicamenta distingui ex natura rei, & ante omnem operationem intellectus. Quam sententiam, vt Angelico Doctori conformiorem defendunt pluces, & nobiliores Thomistæ Caiet. Bafiez, Ferrar. Gonzal. Capreol. Fland. Zanar. Sot. & Sanch. vbi sup. & Araux. loco citat. & q. 1. antecedenti art. 4. qui addit sic sentire omnes veros D. Thom. discipulos.

Quod denuò confirmatur ex codem Angelico Do-Aore in 2.dift. 12. q. 1. art. 1. ad 3. & q., 7. de potentia art. 4. ad 2. Vbi affirmat prædicamenta feipsis distingui, seu esse primò diuersa: ergo inter illa concedenda est aliqua actualis distinctio ex natura rei,& ante operationem intelle us. Probatur consequentia. Primo: quia, ve rece dedacit Arauxo, que leipsis distinguuntur, sunt principia actualis distinctionis in aliis, seu ipsæ relationes actu disserendi : ergo magis ipla distinguuntur inter se.

Secundo ratione, quam format Gonzal.quia ea quæ habent diuersas essentias, quarum vna actu non est alia, neque è contra, distinguuntur ex natura rei sine aliquo ordine ad intellectum: sed quæ pertinent ad diuersa prædicamenta, sunt huiusmodi; siquidem distingunnrur, tam penes gradum genericum quam differentialem; & per consequens different totaliter in natura : ergo distinguuntur ex natura rei sine ordine ad intellectum.

Terriò: quia, vt benè argumentatur Sanch.qualibet propositio, in qua vnum prædicamentum negatut de alio, secundum se est actu immediata, & per se nota,vt constabit in lib.Posteriorum:ergo,seclusa operatione intellectus, quiddiras,& essentia substantia actu non est quidditas, & essentia quantitatis, & sic de cateris.

Quarto denique:quia maior separatio est in primò diuerlis, qu'am in realiter distinctis: siquidem hæc possunt vniuoce conuenire; illis verd nihil est commune præter nomen:sed prædicamenta sine ordine ad intellectum sunt actu primò diversa; aliàs non darentur à parte rei decem suprema genera entium : ergo ctiam sunt adu distinda ante operationem intelle-Erus. Videantur Araux. & Sanch. citati, qui pluribus rationibus impugnant Suatez, & alios contrarium afferentes.

50 9 Veniamus ad secundum. Pro quo statuenda est certa, & indubitata regula, que solet communiter tradi : scilicet illa distingui realiter, que possunt separacilità et alterum, vel virumque maneat sine alio-Quo ht, vt quando vnum realiter aduenit, altero iam existente; vel petit realiter, altero remanente, sit optimum signum distinctionis realis. Quod docuit exprelse Arist.7. Physic.cap. 1. dicens: Amplius, si porest alterum sine altero esse, non erit idem, & c. Et probat re-&è Suar.disp.7. Metap.sect. 2. tum quia implicat, quòd idem à se ipso realiter separetur; aut quod idem simul sit, & non sit : tum etiam quia quando vnum ab alio separacur, aliquid tollitur, & aliquid remanet : ergo realiter inter se distinguuntur. Vnde valde errant, (inquit benè Suar.) qui existimant relationem esse aliquid reale politinum, line quo'potest fundamentum manere in re ipla;& tamen non distingui à parte rei ab iplo : est enim aperta implicatio contradictionis.

Est tamen observandum, quod licet hæc regula; provi iaces, vem sit:non tamen est adæquatum indi cium z

## Disp. XIV. de Relatione, Quæst. V. 237

cium distinctionis realis: quia non conuertitur. Nam Verum quidem est omnia, que realiter possunt sepa-Tari, realiter distingui: non tamen è contra omnia, quæ realiter distinguuntur, posse separari. Vt patet de personis diuinis, quæ licet realiter distinguantur; vna tamen non potest esse sine alia. Et de multis accidentibus, quæ realiter distinguuntur à subiecto, tenent plures graues Doctores, non posse ab illo separari. Ratio autem est: quia ad separationem plus viderur requiri, quam ad distinctionem; ad illam enim vltra distinctionem necessaria est aliqua independentia Vnius ab alio; quæ tamen non necessariò inuenitur inter ca, quæ distinguuntur. Vt patet in materia prima, que licèt realiter distinguatur à forma; omnino ta men depender abel, & consequenter non potest existere fine ipla. Quibus suppositis.

STATVITUR VERA SENTENsia, & quastio resoluisur.

S. I 1.

Icendum est ergo omnem relationem prædicamentalem ex natura rei, & ante operarionem intellectus diftingni actualiter à fundamento. Sic docent omnes Auctores secunda sententie, ve vidimus. Et probatur primò ex D. Thoma prima parce q. 28. art.2. vbi docet telationem realiter inharere subicco: & in solutione ad secundum inquit; Sient in rebus creatis in illo quod dicitur relatine non solum est innenire respettum ad alterum, sed etiam aliquid absolutum: ita etiam, d in Deo. Sed camen aliter, d aliter, nam id, wod innenitur in creatura, prater id, gwod continetur sub significatione nominis relatini, est aliares; in Deo autem non eft alia res sed una, & eadem. Quem locum quamuis 'aliqui eneruare contendant; ipsum tamen esse expressum pro nostra sententia fatentur. Canarien. & alij aduersarij. Et probant recte Caier. & Bañez vbi supr. Nam in prædictis verbis planè sit sermo de distinctione reali; siquidem per intellectum etiam distinguuntur in Deo absolutum, & relatio ve patet.

Eandem doctinam tradit S.Doct in 1. dift.33. q. 1. vbi etiam fatetut relationes reales terum creatarum facere eum eis compositionem: verba eius sunt : Cum esse essentie dinina sit ipsa essentia, & esse paternitatis sit ipsa paternitas, relinquitur de necessitate, quod. ipsa paternitas secundum rem est ipsa essentia. Undè non facit compositionem cum ea. & c. In aliis autem realibus relationibus in creaturis existentibus ost alind esse relationis, & substantia qua refertur, & ideò dicuntur inesse: o secundum quod insunt, compositionem faciunt accidentis ad subiectum; quod non conuenit in divinis relationibus. Idem expressius haber dist. 4. anteced. quæft.1.211.1.ad 3 dicens : Relationes dinina non differunt ab essentia realiter, sed tantum ratione, ve diffum est. Et ided non sequitur ibi compositio, quod in aliis esse non posest : qui a nulla relatio est substantia secundum rem in creaturis. Unde oportet, qued emne generatum sit compositum, &c. Videatur etiam lib. 2. contra gentes, cap. 14. Ergo ex sententia Diu. Thom. relatio prædicamentalis creata, distinguitur exi natura rei à fundamento.

52. Secundo probatur ratione generali, qua viuntur, Caiet. Bafiez, Gonzal. Arauxo, Zanar. & alij Thomistæ citati: quia quæcumque pertinent ad diversa prædicamenta, distinguuntur actualiter ante operationem intellectus: sed relatio, & sundamentum pertinent ad diversa prædicamenta: ergo distinguuntur actualiter, ante operationem intellectus. Miaor, & consequentia constant. Maior verò sacelleg. Compl. Logica.

ris probata est §, præced. & sumitur ex Arist. 5. M. taphysic. text. 14 vbi ens extra animam inquir diuidi in decem prædicamenta per diuersos modos, non solum prædicandi; sed etiam essenti, vt ibi explicat D. Thom. Et lib. 10. text. 8. docet nomine entis realis non significari immediate aliquid vnum; sed ipsa plura, & suprema genera, Quæ omnia, & his similia, quæ passim docet Arist. consistere non possum absque aliqua distinctione actuali ex natura rei inter prædicamenta: si enim à parte rei dantur decem suprema genera, nomine entis immediate significata: ergo à parte rei vnum non est aliud: quomodo enim intelligi potest à parte rei numerus inter ea, quæ sealiter sunt idem ?

fatuta: quia relatio aduenit realiter, fundamento existente & perit realiter ipso remanente: ergo distinguitur realiter ab illo. Consequenția patet. Antecedens verò probatur, quia Petrus ante generationem non est pater, & post illam est verè & realiter paters similiter pereunte filio desinit esse pater, manente codem petro. Et idem argumentum potest sieri de similitudine respectu albedinis: ergo relatio aduenit realiter, fundamento iam existente, & corrumpitur realiter, ipso remanente:

Respondent contrarij, quod non aduenit, aut perit realitas relationis, sed formalitas eius: vel vt inquit Suar. quod relatio numquam separatur à fundamento secundum aliquid reale, sed solum destructo termino, cessat relatiua denominatio.

Hac tamen solutio solum in verbis consistir; & facilè impugnaturiquia illa formalitas, seu denominatio, qua aduenit, aut perit, vel est quid rationis, vel aliquid reale. Si quid rationis : ergo non aduenit, aut perit aliquid, quod pertineat ad essentiam relationis pradicamentalis, si quidem nullum ens rationis potest esse de essentia alicuius entis realis; ac proindè Petrus ante generationem habebit toiam essentiam relationis paternitatis, dabiturque telatio pradicamentalis sine termino, qua sunt absuida. Si autem illa formalitas, seu denominatio est quid reale in Petro: ergo iam aduenit vel perit aliquid reale; & per consequens distinguiuntur.

Confirmatur primò: quia propria ratio relationis, quatenus relatio est, seu que constituit hoc predicamentum in esse talis, scilicet esse ad, non potest consistere, neque intelligi absque termino; vt pater, sed talis ratio intrinsecè, & essentialiter est quid reale, vt ossendimus sup.num. 11. ergo aliquid reale perit percunte termino, vel aduenit ipso adueniente.

Confirmatur secundò :/quia illa relatiua denominatio, quæ dicitur incipere vel cessare posito, aut ablato termino, vel est extrinseca, vel inquinseca. Non primum: quia iam non posset constituere speciale prædicamentum; ve ostendemus infrà disp. 16. ergo secundum: & per consequens verè incipit, aut cessar aliqua forma realis, à qua causetur talis denominatio relatiua.

J4 Quartò: quia per aduentum relationis pradicamentalis realiter, & intrinsecè mutatur sundamentum: ergo realiter inter se distinguuntur. Consequentia patet. Antecedens verò probatur. Tùm quia aliàs possent poni in Deo relationes reales ex tempore, respectu creaturarum salua immutabilitate duina: quas tamen communiter negant Theologi; nulla alia ratione, nisi quia iam Deus mutatetur per receptionem alicuius accidentis realis. Tùm etiam quia inintelligibile est aliquam realitatem aduenire de nouo alicui, & quòd ipsum non mutetur; si quidem mutari est aliter se habete: sed relatio, & formale eius est aliqua realitas, yt supponimus; ergo adueniente

### 238 Disp. XIV. de Relatione, Quæst. V.

nienter ipfa realiter mutatur fundamentum.

Confirmatut primò, quia relatio prædicamentalis facit compositionem realem cum sundamento: ergo ipsum realiter, & intrinsecè mutatur per receptio nem illius. Consequentia patet. Antecedens verò sest expressum D. Thomæ locis in concl. adductis. Et probaturiquia relatio est verum accidens realeiergo comparatur ve sorma realis subiecto, cui inest: sed quæ comparantur inter se veractus, & potentia realis, faciunt compositionem realemiergo, &c. ¶ Consistmatur compositionem realemiergo, &c. ¶ Consistmatur secundò: quia potest augeri entitas, quæ est albedo, non aucta similitudine: ergo distinguintur ex natura rei. Consequencia videtor, cuidens: nam impossibile est candem rem aliter augeri, & non augeri. Antecedens verò constabit instà quæst. octava.

55 Tandem singulariter de relationibus, quæ immediate sundantur in substantia, probatur conclusio: quia impossibile est idem à parte rei simul esse substantiam, & accidens reale: sed relatio est accidens reale: ergo impossibile est idem à parte rei simul esse substantiam, & relationem. Probatur maior: quia om nino repugnat idem realiter esse per se, & in alio; si enim à parte rei est in alio: ergo ante omnem intel-

lectum datur vnum, & aliud.

Confirmatur primò, quia esse per se, & esse in alio, sant modi reales oppositi, quorum vnus trahit negationem alterius: ergo co modo, quo substantia est ens per se, eo modo non est in alio, & eo modo quo relatio est in alio, eo modo non est per se, Sed substantia realiter est ens per se, & relatio realiter est ens in alio: ergo neque substantia realiter est in alio, neque relatio realiter est per se; & per consequens realiter distinguuntur: Consirmatur secundò: quia relatiuum, & absolutum opponuntur contradictoriè: ergo idem à parte rei non potest simul esse absolutum, & relatiuum. Manear ergo omnem relalationem prædicamentalem distingui ex natura rei à suo sundamento.

56 Dicendum eft secundo, distinationem relatiopis à fundamento in rigore loquendo non esse modalem, neque solum entitatiuam ex parte essentiz; sed verè distingui ve duas res habentes diuersas existentias. Hæcconclusio est frequentior inter Thomistas, ve nu.47. vidimus. Quam plane docet D. Thom. tum lib.1.sentent.dift.2.qu.1. art. 5. ad 2. vbi expresse affirmat, quod res comprehendit sub se absoluta, & relationes; tum etiam locis pro prima conclusione adductis, dum inquit, quod fundamentum, & relatio sunt, alia, & alia res, quod Alind effe relationis, & substantia, qua refertur, vbi per ly esse intelligit existentiam, vt patet ex prioribus verbis: Cum effe dinina effentia sit ipsa essentia, &c. Quo etiam sensu codem lib.t sentent, dist. 20. q.1. art. 1. ast : Relatio, qua babet effe in creatura, babet alind effe, quam sis esse sui subietti. Vnde est aliquid aliud a suo subietto. Et dist. 21. q. 1. 21t. 2. Increasis per pasernisa sem additur nouum effe, quod est effe accidentale & non idem, quod est subiecti, & c. Quod tandem laté explicat, & probat lib.4.contra gentes c. 14. ergo ex sententia D. Thom. relatio in rigore loquendo non est purus modus, sed res, & enritas habens propriam existen-

Id etiam conuincunt serè omnes rationes adducta pro prima concl. ve consideranti patebie. Et demuò probatur: quia nomen rei propriè sumptum, ve dicitur à ratus, rata, ratum, significat quod habet quidditatem, siue essentiam, sicut ens dicitur, quod habet existentiam, ve ex Auic. docet Angelicus Doctor. in 2. dist. 37. qu. 1. a. c. Ergo id, quod verè habet essentiam, & existentiam, propriè est res, & ens. Sed calis est relatio prædicamentalis; cum sit acci-

dens completum constituens, speciale genus entis:er-

go propriè est res, & ens.

Appellaturtamen sæpè ab auctoribus modus, & distinctio eius modalis; sicut etiam contingit in vltimis prædicamentis:quia cum solæ substantiæ simpliciter & absolute loquendo, sint entia, & res. solum inter illas simpliciter inuenitur distinctio rei à re quam tantò magis participant accidentia, quantò plus habent de entitate, & magis appropinquant substantiz. Et ideò distinctio inter quantitates, & qualitates semper appellatur rei à re : in aliis verò prædicamentis interdum appellatur modalis, seu Metaphysica; ve explicetur corum terminus, & impersectio. De quo redibit sermo infrà disp. 16. Per quod etiam possunt conciliari oppositz sententiz: semel enim concesso quod relatio est speciale predicamentum accidentis, habens propriam existentiam, sicut alia; contendere, an sit dicenda res aut modus, est pura questio de nomine, ve consideranti

### WRGVMENTIS SVPRA, FACTIS

#### S. 111.

D primum ex Aristot. & D. Thoma face-A mur ad relationem non dari per se motum : quia non producitur per aliquam actionem ad iplam per le terminatam; producitur tamen per accidens ad productionem alterius, vel per naturalem resultantiam: & ita ad illam datut per accidens motus. Quod docet expresse sanctus Doctor. in .. dift. 9 in 2. part. expositionis literæ ad primum: & innuit satis aperte Arist.addens ly per se, que est perticula limitans : nam exceptio firmat regulam in contrarium, vt habetur lege. Nam quid liquide, ff. de penu. legata; & cap. 2. de consugio leproso. Id autem quod addunt Arist. & D. Thom. scilicet relationem aduenire absque mutatione subiecti, intelligitur de muratione absoluta; non verò de relativa. Sic respondet Banez 1.p.g.13.art.7.dub.1.

Vel secundò resp.cum Ferr. vbi sup. mutationem esse duplicem: aliam propriè, & strictè sumptam, quæ solet appellari Physica, quia scilicet per se producitur aliquid, ve contingit in mutatione substantiali, augmentatione, alteratione & motu locali; aliam veiò largè & communiter dictam, quæ solet appellari Metaphysica, qua scilicet aliquid producitur per simplicem emanationem. Arist.ergo, & D. Thom. loquuntur de prima, non de secunda. Per quod patee ad lo-

cum citatum tertiæ partis.

Ad alium verò ex opusc. 48. dici porest solum velle D. Thomam similitudinem Sortis non effe aliam rem productam per actionem per se terminatarn ad ipsam. T Vel secundò resp. cum Sanch & Rub. vbi sup. Angelicum Doctor. marafic sententiam, vicima voluntas continetur in partibus. Vel tandem & melius resp.dictum opus. non esse D. Thomæ; sicut neque quædam alia, quotum meminimus disp. præcedenti num. 19. Quam solutioneus præter Auctores ibi citatos approbant circa hoc propositum Ripa, Mas. Galleg. & alij Thomita moderni. Ex antiquis verò neque Capreol. Caiet. Ferrar. aut alij, qui nostram sententiam defendunt : neque. label. aut Sonci. qui contratium contendunt, veuntor hoc opusculo, nulla alia ratione, nifi quia spud illos legitimum non habebatur. Soto etiam, qui primus in hac quæft, vius est prædicto testimonio, loquitur dubitanter, & sub conditione fi fit D. Thoma. Restat

Restat ergo dictum opule. ab antiquis eriam temporibus inter illegitima computari; ac proinde non esse cur auctoritate eius premamur; maxime cum contratium habeamus i arte, & aliis locis adductis. Videa-

tur Galleg.vbisuptà.

59 Ad secundum negatur antecedens. Ad cuius probationem negatur etiam maior.nam revera postto termino resultat in fundamento nous entitas reslis. Ad id verò quod contra hoc affertur respondetur, quod licet non detur caula producens talem relationem per actionem per se terminatam ad ipsam; datur tamen causa realis, à qua resultet per simplicem emanationem; vt à simili de passionibus anime docet D. Thom. 1. p. q. 77. art. 7. Talis aurem causa non est terminus, sed ipsum fundamentum: à quo non à principio pullulauit relatio; quia positio termini est conditio sine qua non. Cuius optimum exemplum est id, quod aliqui Theologi dicunt, scilicet, quod si Verbum diuinum dimitteret naturam humanam, pullularet ab illa propria subsistentia, que tamen modo non pullulat:quia impedita est.

Ad primam confirmationem respondetur, in vno subiecto non posse esse plures relationes ciussem speciei, vt instà dicemus. Vndè ex positione vnius albi, non resultant in aliis albis plures relationes similitudinis, sed per relationem, quæ in vnoquoque erat, modo reseruntur ad illud, quod de nouo ponitur; vt ibidem explicabimùs. Esto autem, hoc esse falsum: nullum esset inconueniens ex positione vnius albi resultare tot relationes. Non enim repugnat vnam conditionem sine qua non descruire pluribus causis, vt in exemplo adducto, si Verbum dininum esset vnitum mille naturis humanis, & simul dimitteret illas: ex vnica dimissione resultarent mille subsistentiæ

in illis naturis.

Ad secundam confirmationem constat ex solutione ad primum. Non enim omne, quod per se est res, & entitas realis, est per se producibile, sed quædam sunt, quæ ex natura sua petunt: primò productionem alterius, & hæc non possunt per se primò actionem terminate; vt patet in potentia intellectiua, & aliis propriis passionibus, quæ licèt ex se sint entia realia: quia tamen essentialiter exposcunt productionem suæ essentiæ, ideò per se primò non producuntur, sed comproducuntur, vel dimanant à tali essentia. Et huius modi est relatio, quæ essentialiter petit suum sundamentum productum, à quo posito termino naturaliter resultat, vt dictum est.

60. Ad terrium neganda est minor, vt suprà num. 51. vidimus ex D.Th. Guius probatio non vrget. Nam vt benè inquit Caiet. vbi sup. album simile esse compositius, quàm album non solum non inconuenit, imò est necessarium: quia similitudo realis est essentialiter accidens. Fallitut tamen imaginatio ex eo, quòd relationum momina non offerunt explicitè esse in, sed esse ad, & hoc est quod docet D. Thom. loco adducto in argumento, scilicet relationem secundum explicitam rationem ad, non essicere compositionem cum subiecto: quia provt sic consideratur ad terminum, non verò in subiecto. Hoc tamen non tollit; quominus secundum quod dicit in, verè componat cum illo. Videatur Angelicus Doctor attic sequenti ad 7.

Ad confirmationem negatur sequela: non enim infertur posse relationem separari à sundamento, ex co quod distinguatur ab co, vt supra vidimus; & pates mille exemplis. Constat enim quantitatem distingui tealiter à sigura: & tamen communior sententia censet etiam de potentia absoluta non posse esse quantitatem sinitam absque sigura. Materia etiam distinguitur realiter à forma, & actio vitalis à suo principio, & tamen iuxta certiorem sententiam, Colleg. Compl. Logica.

nullo modo possunt esse sine illis. F Et quidem hcet in proposito, aliqui admittant posse Deum separace similitudinem à duobus albis, manentibus ipsis, id tamen videtur impossibile, tum propter debilita. tem relationis, tum propter essentialem dependentiam , & intimam connexionem cum fundamento, & termino, sicque censent frequenter Thomistæ cum Caietano, vbi supra, g Sed quidquid fit de hoc; dato per impossibile, quod à duo bus albis auferretur relatio: non manerent formaliter fimilia, sed tantum fundamentaliter. Neque hae doctrina habet maiorem difficultatem, quam illa, quam capite de proprio questione 2 tradit ipse Soto, cuius est hoc argumentum, dicens, quòd si Deus separaret risibilitatem ab homine; tunc homo diceretur radicaliter, & non formaliter risibilis : quia deesser ei quædam entitas, & forma realis, constituens ipsum formaliter risib le.

bationem respondetur, quòd sicut non est impossibile; sed de sacto contingit numerum prædicamentalem; qui est quoddam accidens reale, & vera species quantitatis, esse in pluribus subiedis inadæquatis, etiams sint realiter distincta, & discontinua; iuxta dicta disputatione præcedenti, num. 83. sic non est impossibile; neque vilum continet inconueniens relationem duplicitatis; quæ est propria passio numeri, & sundatur in eo, esse in pluribus subiedis partialibus realiter diniss:

Ad confirmationem negatur antecedens, & ad probationem respondetur cum Ferrara, duplicitatem illam esse totam in toto, & partem in parte. Cum autem instatur, aut est eiuldem rationis cum toto, aut non fatemur non esse eiusdem rationis. Ad id verò, quod contra hoc obiicitur, respondetur quantitatem bicubitam dupliciter considerati posse: vno modo in ratione quantitatis continuz, verbi gratia linez, vel superficiei:alio modo, vt induit modum quantitatis discretæ, ve scilicet significatur nomine bicubitæ: quod ergo habet extensionem, & divisibilitatem ex quantitate, vt habet rationem continui, dividitut in pattes eiuldem rationis; sicut ipsa quantitas: nam linea diuiditur in lineas, & superficies in superficies: & fimiliter albedo, que hoc modo habet divisibilitatem à quantitate, dividitur in albedines, &c. At verò id, quod habet divisibilitatem à quantitate, vt induit modum discreti, non dividitur in partes einsdem rationis: quia neque sic quantitas dividitur; siquidem bicubitum non dividitur in bicubita, ve patet. Quia ergo duplicitas de qua procedit argumentum, accipit divisionem à continuo, in quantum induit rationem discretit ided non oporter, vt dividatur in partes, quarum quæliber sit duplicitas, sed quarum quælibet sit pars duplicitatis.

### QVÆST10 VI.

Vitum Relatio terminetur, ad absolutum, vel.
tespectiuum.

Nousque egimus de relatione per comparationem ad fundamentum: restat agamus de illa fri ordine ad terminum: quia ex veriusque notitia pender plena cognitio relationis, cum sit ordo vnius ad aliud.

62 Pro tituli autem intelligentia sciendum est fundamentum & terminum, aliis nominibus appellari relatiuum, & correlatiuum. Fundamentum dicitur relatiuum: quia media relatione reservor ad X 2 terminum;

## 240 Disput. XIV.de Relatione, Quæst. VI.

terminum; terminus verò dicitur correlatiuum: quia ex eo quod fundamentum referatur ad terminum; terminus ipse corresertur ad fundamentum. Quod sir, vel media alia relatione ex parte termini resultante, & ei inhærente, vt cernitur in relationibus mutuis; vel ab eadem relatione sundamenti, à qua terminus extrinsecè denominatur correlatiuum, vt contingit in relationibus non mutuis.

Different autem ista nomina, fundamentum, & terminus, ab his relatiuum, & correlatiumm, quod illa non exprimunt in suo formali significato ipsas relationes, quas tamen ista pro formali important; & ideò ex eo quod relatio exigat terminum' in ordine ad quem constituatur in sua essentia, sicut di-Aum est in superioribus; non habetur definitum:an, correlatioum ipsum exigatorad hoc, vt terminus intelligatur sub ratione formali termini, an verò concomitanter tantum se habeant. Quod tamen oportet examinare: quia in hoc præcipuè intima relativorum penetratio sita est. Inquirimus ergo : an terminus rationis terminet formaliter cam secundum aliquam rationem absolutam, vel potius secundum aliquam rationem relatiuam, seu formaliter quatenus est correlatium. Vel clarius : an ratio formalis terminandi sit quid absolutum, vel quid pertinens ad relationem.

#### VARIÆ DOCTORVM SENTENtia referuntur.

6. I.

Quidam enim (1& est prima sententia) vnitersaliter affirmant omnem relationem prædicamentalem terminari ad absolutum. Sic docent Scosus in
1. dist. 30.quæst. 1.& eius discipuli. Quos sequuntur
Vasquez 1.p disput. 139.c. 6.Suar. disp. 47. Metaph.
sect. 16. Hurtado ibidem disp. 15 sect. 7.Oña hîc q. 1.
art. 3. Lorinus q. 8. & Paulus Vallius tom. 1. Logicæ, q.
11. cap. 9. In quam etiam sententiam inclinare videntur ex Thomistis Capreolus in 1. dist. 30, q. 1. art. 2.
ad 3. Scoti, quod est circa sinem art. Sonc. 6. Metaph.
q. 30. ad 2. & 3. & Soto in hoe c.q. 1. ad 8.

Probatur primò hæc opinio: quia posito fundamento,& termino statim resultat relatio:ergo ante illam intelligitur fundamentum integré & formalites constitutum in esse fundamenti, & terminus in esse termini. Sed quidquid antecedit relationem,est res ab-Soluta: ergo terminus constituitur formaliter in esse termini per aliquid absolutum Minor, & vitima conlèquentia constant. Prima autem videtur manifesta, qui a quidquid habet rationem caulæ respectu alicuius, debet esse prius illo, non solum secundum suam entitatem materialem, sed etiam formaliter secundum id, per quod constituitur in esse causæ eius. Antecedens autem præterquam quod videtur commune Philosophorum axioma, facile probatur: quia relatio est ordo vrius ad aliud,nempè fundamenti ad terminum : ergo dependet ab illis, & ex corum positione resultat.

Confirmatur primò: quia si vna relatio esset terminus alterius, jam ex positione vnius resultaret alia; ac proinde non essent simul natura.

Confirmatur secundo; quia terminus verè pertiner ad specificatiuum relationis, vt instà constabit: ergo etiam secundum rationem formalem terminandi antesedit ipsam telationem. Pater consequentia: quia specificatiuum habet rationem causæ respectu rei specisisatæ, vt inductione patet in omnibus.

64. Secundò: quia si alique relationes sermi-

narentur ad relatiuum, maxime mutuz: sed ha vea rè terminantur ad absolutum : ergo nulla relatio terminatur ad relatiuum. Maior, & consequentia constant. Minor verò probatur: quie in relationibus mutuis ratio terminandi vnam est ratio fundandi aliam : sed ratio fundandi quamcunque relationem non, potest esse aliqua relatio, sed quid absolutum : ergo ratio terminandi non potest esse quid relatiuum, sed absolutum. Consequentia est euidens: & minor ex dictis certa: nam vna relatio non potest fundati int. alia. Maior autem probatur: quia relationem esse mutuam consistit in hoc, quod id ipsum, quod constiruit aliquid in esse termini vnius relationis, constituat ipsum in esse fundamenti alterius: aliàs si ad mutuitatem sufficeret terminum vnius materialiter sumptum esse fundamentum alterius; iam similitudo, verbi gratia quam in albedine habet filius respe-&u patris, & paternitas, quam habet pater relpe-Qu filij, essent relationes inter se mutuz, quod est

Consirmatur primò: quia maternitas ex natura sua est relatio mutua: & tamen inuenitur in Beata Virgine absque reali filiatione sibi correspondente ex parte Christi Domini: iuxta sententiam D.Thom. 3. p. q. 35. art. 5. ergo signum est vnam ex his relationibus non pendere essentializer ab alia, neque formalizer terminari ad illam. Probatur consequentia, quia alias vna non posset manere, neque terminari, sine alia, etiam de potentia absoluta.

Confirmatur secundò ex communi modo loquendi: quia vnum album non dicitur simile alteri simili, sed alteri albo, & vnum quantum non dicitur æquale alteri æquali, sed alteri quanto: ergo ratio terminandi non est relatio, sed quid absolutum.

65 Tertiò tandem probatur: quia repugnat vnum telatiuum exacte, & essentialiter definiri per conclatiuum formaliter sumptum, definitur autem rece per terminum: ergo terminus, formaliter quatenus terminus, non est quid relatiuum. Minor, & consequentia constant. Maior autem probatur ab inconuenientibus: quod genus argumenti in proposito esticatius est pro hac sententia.

In primis enim sequeretur tales definitiones non dari per notiota desinito. Quod sic ostenditur: quia impossibile est idem simul esse notius, & ignotius se iplo: ergo relatiua non possunt se inuicem explicare, voum per aliud desiniendo. Si enim ignoras quid sint duplum, & dimidium, nihil tibi palam faciet, qui dixerit. Duplum est, quod est ad dimidium, & Dimidium est, quod est ad duplum.

VIterius etiam sequeretur dari circulum in definitionibus relatiuorum, quem licet aliqui Auctores admittant : id camen quam sit irrationabile, & contra omnem benè definiendi artem; sc probatur. Quzcumque recta definitio tradenda est per propriora, & notiora definito : ergo etiam in definitionibus relativotum non potest dari circulus. Consequentia est euidens. Antecedens verd late docet, & probat. Arist. 6. Topicotum cap. 3. vbi inter alia inquit: Primum ergo, si non per priora, & notiora, conficit definitionem. Nam quoniam definitio affignatur eiu cognoscendi gratia, quod docitur. Cognoscimus autem non ex quibuslibet:sed ex prioribus , notioribusque quemadmodum in demonstrationibus. Manifestum igitur, qued que non per buiusmodi definiuit , &c. & infra: Operses per genus, differentiam definire eum, qui bene definis-Hac autem simpliciter priera, & notiona sunt fociebm, &c.

Confirmatur primò ex codem Atist. 5. Metaph. cap. 15. vbi planè videtur reiicere circulum à definitionibus relatiuorum; dum inquit: Similitar & wisus

### Disp. X I V. de Relatione, Quæst. VI. 241

visus, cuinsdam est visua: non cuins est visus (& si verum est boc dicere) sed ad colorem. aut aliquid aliud tale, ille vero modo bis idem dicereiur, & c. Quorum verborum sensus videtur este, quem late expendit Vasquez vbi supra, & disput. 104. antecedenti cap. 2. quod scilicet visus non recte definitur per visibile formaliter sumptum, sed per colorem, aut quid simile: quia idem bis repeteretur.

Confirmatur secundo ex D. Thom. 1. p. quæst. 25. art. 3. vbi eadem ratione docet omnipotentiam non benè desiniri, per possibile, vt sumitur relatiuè ad ipsam: Quia eris (inquit) circulatio in manisestatione omnipotentia. Hoc enim non eris aliud quàm dicere, quod Deus est omnipotens, quia potest omnia qua potest. Relinquitur igitur, quòd Deus dicatur omnipotens: quia potest omnia possibilia absolutè: &c. Ergo nullo modo admittendus est circulus in definitionibus relatiuorum; & consequenter non redè vnum per aliud definitur.

Deniquè sequeretur in huiusmodi desinitionibus vnum per se ipsum desiniri, & desinitum ingredi desinitionem. Quod sie probaturiquia ex doctrina Arist. 2. Topicorum cap. 2. loco nominis positi in aliqua desinitione, potest poni eius desinitio: si enim dicas: homo est animal rationale, licet tibi etiam dicere; homo est viuens sensibile rationale: ergo si hac est bona definitio patris: pater est, qui est ad filium; loco silip posset poni sua definitio, qua esset hac: Filius est, qui est ad patrem: dicendo: Pater est, qui est ad eum, quia est ad patrem: iam ergo pater definiretur per se ipsum, & ingrederetur suam definitionem.

66 Secunda sententia præcedenti extremè opposita assirmat omnem relationem prædicamentalem
formaliter terminari ad relativam. Hee procul dubio est
mens Aristorelis, & D. Thom. vt postea constabit. Et
ideo eam desendunt plures, & nobiliores Thomistæ,
Caietan in hoc capite, & 1.p.q. 13. art. 7. Bañez ibid.
dubio vnico ad 2 Nazarius controversia vnica, Zumel
q. 2. Flandria 5. Metaphys. q. 16. art. 20. Arauxo ibid. q.
5. artic. 7. Sanchez lib 5. Logicæ q. 34. Vincentius Iustinianus lib. 1. Dialecticarum institutionum c. 8. q. 4. &c
alij. Quæ etiam suit mens Auicennæ, vt patet 3. Metaph. c. 8 & antiquorum Interpretum Arist. vt ex Auer10. adnotabimus in sià num. 78.

67 Tertia sententia inter vtramque media distinguit inter relationes mutuas, & non mutuas: hasque assert ad absolutum terminari; illas verò ad relatiuum. Sic docent Ferrar. 2. contra gentes capiti. Deza in 1. dist. 3 quest 1. Massus hic seet 3. quæst. 2. Gallego controuersia 29. Rubio quæst 7. & Valentia 1. p. quæst.

13.dilp.4.puncto 4.circa finem.

Probatur primoex Arist in hoc cap text. 5.vbi asfignans quartam relatiuorum proprietatem, quòd scilicet sint simul natura, expresse facetur cam aliquibus relatiuis non conuenire, scilicet non mutuis: inquit enim. Videntur autem ipsa ad aliquid simul esse natura. Et in plurimis quidem verum estrin aliquibus verò non verum, &c. Quod etiam planè docuisse videtur D. Thom. 1.p. quæft. 1 3. art. 7.2d 6.dum relativis inquit : Si antem unum in sui intellestus claudat aliud,& non è connerse: tunc non sunt simul natura: O hos modo se babent scienzia, o scibilei oc. Et q 7.de potentia art. 8. ad 1.aperte fatetur relativa non mutua, ve Deum, & creaturam non esse simul natura. Ergo ex sententia Arist. & D.Th.relatina non mutua terminantur ad absolutum; quando quidem si ad relatiuum formaliter terminatentar,iam effent simul natura,vt patet.

Confirmatur ex codem Angelico Doctore art. 10. sequenci in solutione ad 4. vbi assirmat, quòd cum hoc nomen, dominus, tria importet, scilicet po-Colleg. Compl. Logica. tentiam coercendi subditos, ordinem ad subditos, & terminationem ordinis subditorum ad dominum i huius significatio inuenitur quidem in Deo quantum ad primum, & tertium; non autem quantum ad secundum. Ergo secundum D. Thomam Deus terminat relationem creaturæ absque aliquo ordine ipsius ad creaturam; & consequenter sub catione absoluta.

Secundò probatur ratione ex eisdem locis desumpta; quia relationes creaturarumad Deum, & aliz non mutuz, habent à parte rei terminum integiè; & formaliter constitutum ad eas terminandas ante quamcumque relationem: ergo ratio formalis terminandi non potest esse quid relatiuum; sed absolutum. Consequentia patet. Er probatur antecedens à quia in huissmodi relatiuis, alterum extremum nullam relationem habet, niss dum actualiter consideratur: & tamen terminat relationem reliqui extremi ad se nullo intellectu considerante: ergo ante omnem relationem est, formaliter constitutum in ratione terminis ex consequenti terminat ratione absoluti.

Gonfirmantur, & explicatur hac ratio:quia in Deo verbi gratia, vr est terminus relationis creaturarum, tria rantum possunt considerari, scilicet persectio illa realis, seu attributum, secundam quod conuenit illi terminare talem relationem; & denominatio extrinseca resultans in Deo ex reals relatione creaturarum ad iplum; & tandem relatio rationis, quâ intellectus noster correfert ipsum Deum ad creaturas; sed neque per huiusmodirelationem rationis, aut denominationem extrinsecam constituitur Deus in esse termini relationis creaturarum: ergo formalitet reiminat eas rationes suz perfectionis, & entiraris absolutz. Maior, & consequentia patent. Minor verò quosd primam partem constat ex ratione præcedenti:& videtur satis per se manisesta. Quoad secundam verò probatut : quia quamuis ab eadem relatione possit vtrumque extremum denominari relatiuum; alterum intrinsece, & alterum extrinsecè, id tamen contingit ordine quodam, & causalitate, vt sumitur ex Ainft. in hoc capite afferente scibile dici relatiunm : non quia ipsum referatur ad scientiam, sed quia scientia refertur ad ipsum; ac proinde prius est scientiam reserti ad scibile, quam quod iplum extrinsecè denominerur correlatiuum. Sed ratio formalis terminandi non est posterior ipsa relatione, quam terminat, vt de le constat sergo per talem denominationem extrinsecam non potest Deus constitui in esse términi rélationis creaturatum.

### Statuitur vera sententia: ipsaque auctoritate; 6 ratione probatur.

#### §. I I.

Vamuis omnes adductæ opiniones sint satis probabiles: secunda tamen sententia vt probabilior, ma gisque Aristoteli, & Diuo Thomæ conformior, ac Christianæ Philosophiæ, & Theologiæ congruentior, cæteris præferenda est, asseradumque omnem relationem prædicamentalem, sine mutuam, sine non mutuam formaliter terminari ad relatiuum. Sic docent Auctores suprà num. 66. adducti: estque hæc conclusio communior inter Thomistas.

A quibus non dissentiunt Capreol. Soncinas & Soto adducti pro i sententiatipsi enim se satis explicant, & planè de termino materiali loquuntur, si quidem essem locis expresse docent, & probant relatium non definiri per terminum, vt cst prior, & magis notum.

## 242 Disp. XIV. de Relatione, Quast.VI.

potum, sed vt est simul natura, & æquè notum : addunt que ipsum necessatio debere intelligi relature, vt terminet relationem alterius extremi, vt patet in solutionibus argumentorum sequentium. De quo etiam videri potest Soncinas in expositione Porphy-

tij cap.de specie ad terrium.

Probatur primò conclusio auctoritate Arist. Porph. & D. Thom. Aristot. signidem in hoc capite probans omnia relatina, li rece assignentur, dici ad connertentiam,inter alia inquit: Amplins siquidem connenienter assignatur, ad quod dicitur, omnibus alits sublatis, quecunque accidentia funt : velicto autem folo illo, ad qued assignatum eft convenienter, semper ad ipsum dicetur Ve si seruns ad hominem dicteur : circumscriptis omnibus, que accidentia sunt domino, ut esse bipedem, vel bominem, relisto verò solo, quòd Dominus est, semper serum ad ipsum diceiur. Et post pauca. Circumscribemur ab bomine effe dominum:non fanè amplisu ferus ad dominum dicesur. Cum enim dominus non sit, neque sernu eft, &c. Quibus verbis manifeste docet Arist. qued sublata à termino relationis quacunque ratione absoluta, si manet relativa denominatio, verè terminat relationem E contra verò si ab illo auferatur esse relatiuum; non ampliùs terminat relationem etiamsi maneant quæcumque aliæ rationes absolutæ. Et loquitur vniuersaliter de omnibus relatiuis, vt patet in textu. Quem explicans Auerroes ibidem subdit, quod semper id,ad quod dicitur relativum, debet esse in prædicamento relationis. Ergo ex sententia Aristot. ratio terminandi quamcumque relationem non potest esse aliquid absolutum.

Id ipsum sensisse Porphyrium cap. de specie fatentur ferè omnes eius Interpretes. Reddens enim rationem quare genus per speciem, & rursus speciem pér genus definierit, subdit: Nosse oportet, quod quoniam, & genus alicuius est genus, & species alicuius est species, virumque viriusque: idicirco necesse est in virorumque rationibus veriusque vis. V bi ex ipsa natura relationem infert, vnum per aliud debere definiri. Quæ ratio nisi procedat de relatiuis, formaliter quatenus relatiua sunt, nulla erit, vt per se patet.

Tandem idem docuisse D. Thom. planè convincitur. Tum ex eo, quod ipse 1. p.q.42.art. 3.ad 2 opusc. 37,cap. 1. & alibi sæpè expresse affirmat,vnum relativum formaliter includi in definitione alterius. Tum etia quia apud ipsum omnia relativa siue mutua, sine non mutua, si tede allignentur, sunt simul natura, ve infra n. 68. constabit, quod est vnum ex præcipuis fundamentis nostræ sententiæ, vt iam expendemus, Tum denique quia eadem 1. p. q. 40. artic. 2. ad 4. exponens definitionem relativorum docct, per ly alind intelligendum effe correlationm formaliter fumprum his verbis: Cum dicitur, quod relativi effe eft ad alind se babere: per ly, alind, intelligitur correlatiumm, qued non est prim, sed simul natura. Et 2. contra gent. Cap. 11. Non potest aliquid intelligi ad alterum : nis è connerso illud relatine diceretur ad ipsum Que omnia planè repugnant fundamentis aduersariorum, vt patet: ergo ex sententia D Thom terminus formalis cuiufcumque relationis est aliquid relatiuum.

79. Secundò probatur conclusio ratione desumpta ex ipsa natura relationis. Quia relatiua, quatenus sormalirer talia, exercent oppositionem relativam: sed oppositio relativa essentialiter includit rationes referendi, & terminandi: ergo verumque munus exercent relativa per relationes. Maior, & consequentia constant: quia relativa per ipsas relationes, & non per sundamenta absoluta sortiuntur sormalem oppositionem. Minor verò probatur: quia oppositio relativa non est aliud, quàm respectus vnius ad alterum, ve omnes satentur cum Anstor, in postpræ-

dicamentis cap. de oppositis, & docet D. Thom. 1: p. q 18. art. 3. explicarque latè Caiet.codem capite-In respectu autem vnius ad aliud includitur per se vtraque ratio referendi, & terminandi: siquidem non potest intelligi vnum respicere aliud; quin istud respiciatur, & respectum terminet.

Respondent aliqui, verum esse oppositionem relatiuam eriam non mutuam includere prædictas rationes reservedi, & terminandi; non tamen vtrumque exercere relatiua per relationem: nam licer ipsum respicere per relationem exerceant; terminare autem, non nisi per entitates absolutas: ac proindè non conunci, relatiuè opposita ad relatiuum sotmaliter terminari.

Hec ramen solutio minime eneruat vim nostræ sationis: & contra illam sic insurgimus. Quia in relatiue oppositis illud per se primo respicitur ab altero, quod per se primò illi opponitur sed quod hos modo alteri opponitur: est correlatiuum formaliter vt tale : ergo vt sic respicitur; & consequenter vt sic exercet munus terminandi. Consequentia constat. Minor etiam est certa: quia ipsa relatio est forma-lis oppositio, vt sumitut ex D. Thom. loco cirato, & docet q.42. sequenti art. 1. ad 4. Cuius verba adduximus supra num. 3 t. Maior autem probaturiquia oppositum relatiue, quatenus tale, illud per se primò respicit, quod è regione primò fibi correspondet, primò contra ponitur, & aduersatur; non autem quod materialiter; & quasi disparate se habet : sed illud est correlatioum ve tale: ergo ve sie respicitur, & exercet munus terminandi.

Confirmatur i ex Arist. dicto cap. de Oppositis, vbi desiniens relative opposita inquit: Quacumque vi relativa dicuntur, sa ipsa qua suns, oppositorum dicuntur, aut quomodolobet aliter ad ea. Quibus verbis perspicue docet relative opposita ad correlativa, vi sibi formaliter opposita terminari; & consequentet ad correlativa formaliter siquidem ly oppositorum, in definitione positum formaliter debet accipi.

Confirmatur secundo, quia si relative opposita formaliser ve talia solum exercent munus referendi, non verò terminandi, sequeretur oppositionem relatiuam (quæ, ve ostensum est, veramque tationem includie) non inueneri adæquate in relativis, ve relativis

ormaliter.

Hoc autem esse absurdum patet: quia oppositio contraria adæquate reperitur in contrariis, vi contrariis sotmaliter; & idem proportionabiliter cernitur in oppositione contradictoria & privativa.

Ergo idem dicendum est de oppositione relativa, quòd scilicet adæquatè exercetur per relativa vi formalirer talia, alioquin huiusmodi oppositio non continebitur adæquatè intra genus relationis; & consequenter proprios limites sui generis egredietur: ex quo viterius set non esse veram oppositionem relativam.

70. Tertiò probatur Theologica ratione ex divinis relationibus petita. Quia in divinis Pater, & Filius, ad invicem referentur, & suos respectus terminant per ipsas relationes paternitatis, & siliationis: ergo etiam in creatis similes relationes verè terminavit ad relatiuum.

Antecedens est omnino certum: qu'a Pater & Filius adinuicem referuntur, & se inuicem terminant, per eas rationes, per quas realiter distinguuntur, & opponuntur; cùm idem non referatur, nec terminetur realiter ad seipsum. Sed non distinguuntur, aut opponuntur per aliquid absolutum; sed tantum per relationes iuxta receptum Theologorum axioma: In dininis omnia sunt unum, vivi non obniat relationis oppositio. Ergo per solas relationes se inuicem respiciunt & termina ne

### Disp. XIV. de Relatione, Quast. VI. 243

Consequentia verò probatur. Tum quia relationes creatæ verè assimilantur diuinis in hoc, quod est respicere terminum: ergo etiam assimilari debent in ratione terminandi. Tum & maximè, quia ex ipsa natura oppositionis relatiuè prouenit, quòd relationes diuinæ terminentur ad relatiuum; quando quidem sicut distinctio inter personas diuinas non porest reduci, nisi ad oppositionem relatiuam; quæ distinctionem in sua ratione includit: ita etiam terminare secundum rationes relatiuas non porest ex alio capite, quàm ex oppositione prouenire. Cum ergo in relationibus creatis verè & propriè saluetur ratio oppositionis relatiua, sicut in diuinis: consequens est proportionabiliter esse de vtrisque philosophandum.

Respondent aduersarij, ex relationibus divinis non posseconueniens argumentum desumi; quia cum ipsæsint infinitæ, substantiales, & per se substantiales, realiterque identisseatæ cum absoluto Deitatis: ibi nihil est absolutum distinctum, ad quod possint terminari: ac proinde mirum non est, si vnaquæque se ipsa suum relatiuum terminer. Secus autem contingit in relationibus creatis, quæ sun accidentia, & distin-

guuntur à suis fundamentis, &c.

Cæterum hæc solutio non satisfacit. Et in primis absque fundamento assertur non posse ex diuinis relationibus ad creatas argumentum essicax deduci. Cum enim persæpè Theologi essicaciter argumententur ex relationibus creatis ad diuinas, ablatis impersectionibus: cum quibus permixtæ sunt in creaturis; cur non licebit è conuerso à diuinis ad creatas relationes argumentari in his, quæ consequuntur ex ipsa natura relationis, in qua propotrionabiliter conveniunt?

Quod autem relationes divinas terminari ad relatium oriatur ex ipsa formalissima tatione relationis, que communis est virisque relationibus: non verò ex co, quòd sint infinitæ, substantiales, aut realiter identificatæ cum ellentia divina, le efficaciter oftenditur. Quia huiusmodi discrimina in solutione asfignata, conveniunt prædictis relationibus, secundum quod dicunt esse in : quæ ratio materialiter se habet ad formalem rationem relationis, quæ sumitur versus terminum, & exprimitur per esse ad.Sed terminari ad relatiuum non est esse in,sed esse ad,ve pater. Ergo id non convenit relationibus divinis: quia sunt insinitæ, substantiales, &c. Minor & consequentia constant. Maior autem probatur optimo discursu, quem habet D. Th. 1. p. qu. 28. art. 2. Nam quòd relationes creatæ sint accidentia, aut distinguantur à suis fundamentis, omnino sumirur per comparationem ad subic-&um, vt patet. Et quia quidquid in rebus creatis habet esse accidentale, translarum in Deum habet esse substantiale:ideo (inquit D.Th. Ex ea parce, qua relatio in rebus creatis habet esse accidentale in subtetto, relatio existens in Deo babet esse essentia dinina. In boc verò, qued ad aliquid dicitur, non significatur aliqua babitudo ad essentiam, sed magis ad suum oppositum, &c. Ergo quòd relationes divinæ sint substantiales, & realiter identificatæ cum essentia; creatæ verò accidentia à suis fundamentis distinca, & alia similia discrimina, non conveniunt illis ex ipsa sormali ratione relationis, secundum quod sunt ad terminum: ac proinde in hoc omnino debent proportionari di-& relationes :- & consequenter perstat efficacia rationis à nobis inducte.

Confirmatur, quia ex eo quòd propria & formalissima ratio relationis realis non sumatur per ordinem ad subicaum; sicut sumuntur propriz rationes aliorum prædicamentorum, sed per comparationem ad extrinsecum terminum: orirur vt ex modo, quo concipitur & significatur, præcisè vt est ad, non exprimat realitatem seut illæ: ac proinde fundat maiorem conuenient im cum relationibus rationis, quam
fundant alia prædicamenta cum entibus rationis ad
eorum similitudinem efformatis, vt ex D. Thom. explicuimus sup.num. 12. Ergo etiam ex eadem sormalissima ratione procedit, quòd relationes diuinæ,
præcise vt sunt ad terminum, non exprimant esse
substantiales infinitas, &c.& consequenter sundant
in tali ratione maiorem conuenientiam cum relationibus creatis, quam sundant cætera atteibuta Dei
cum persectionibus creaturarum sibi correspondentibus.

Cum ergo ex sapientia diuina, verbi gratia, optime desumatur argumentum ad sapientiam creatam in ratione formali sapientia, secundam quam comparatur ad obiecum: priori sure sumetur argumentum ex relationibus diuinis ad creatas in ratione formali relationis, secundum quam comparantur ad terminum.

71. Quarto probatur conclusio, quia si relatio' non terminaretur ad relatiumm; jam in definitione alicuius creaturæ ponecetur Deus sub propria ratione absoluta: ergo iam aliqua creatura ordinis naturalis esset naturaliter incognoscibilis, quod est absurdum. Sequelam admittunt Authores, quos impugnamus. Consequentia verò probatur: quia Deus sub propria ratione absoluta nequit è nobis cognosci in hac vita; quando quidem conceptus omnes, quos hîc de Deo formamus, necessatio sune connoratiui, neque Deum immediate repræsentant absolute, & simpliciter loquendo, vt sumitur ex D. Thom. in 4. pist.49.quæst.2.art. 1, & tractant rece Capreol.in 1. distinct. 22. quæst. 1. conclus 4. & ad 3. Aureol. Nazat- 1. quæst. 13. artic. 1. in expositione text. & alij Theologi.

Respondet Suar. sufficere cognitionem confulem & abstractivam Dei secundum esse absolutum terminans relationem, que cognitio bene potest haberi in has vita. Hæs tamen solutio pluta petit, sed pro nunc resicitur. Tum quia cognitio diftincta & perfecta definiti haberi non potest absque distincta & perseda cognitione partium definitionis secundum eam rationem, qua ingrediuntur illam. Tum & maximè: quia saltem talis creatura esset incomptehensibilis à quocum que intellectu creato, ctiani de potentia absoluta: quandoquidem ad veram comprehensionem rei exigitur, vt plenè cognoscantur omnes rationes quomodocumque ad ipsam pertinentes. Ergo si Deus secundum suum esse absolutum pertineset ad definitionem alicuius creaturæ, oporteret ad eius comprehensionem plenè cognoscere tale esse absolutum : quod nulli intellectui creato communicari potest. Videatur Nazar, art. 7. sequenti concl. 1.

Vltimò probatur conclusio ex proprietatibus relatiuorum ab Aristot assignatis in hoc cap. Quia omnia relatiua formaliter sumpta, si rectè assignentur, sunt simul natura & cognitione: ergo omnia formaliter terminantur ad relatiuum. Antecedens est Arist. & D. Thom.vt postea constabit, facile que probatur. Quia relatiua formaliter sumpta se mutuò includunt, & ponunt, & perimunt, vt ex eodem Philosopho inquit Angel. 7. Doctor Opuse. 37. c. 1. & vnum non est causalterius, in quo consistit simultas natura, vt suo loco explicabimus: vnde etiam prouenit, quòd vnum non possit sine alio intelligi: ergo verè sunt simul natura & cognitione.

Consequentia verò probatur: quia filius, verbi gratia, secundum entitatem absolutam, prior est paternitate; cum hæc ex positione illius resultet: ergo ratione talis entitatis absolutæ non est simul natura. At terminus formalis exigitur in relatiuis ex ipsa

## Disp. XIV. de Relatione, Quæst. V I.

ratione ad, secundum quam sunt simul hatura: ergo prove sic debet terminare; & ex consequents secundum rationem relatiuam. Item si paternitas termina. retur ad entitatem absolutam filij: ista cognitatetiam si non cognoscatur relacio filiationis, cognosceretur perfecte paternitas : ergo revera poterit vna fine alia cognosci ; & consequenter non erunt simul cognitione. Quæ omnes rationes cum procedant ex ipla natura, & proprietatibus relationis, vt comprehendit mutuas, & non mutuas : æquè convincunt intentum de verisque ac proinde omnes sormaliter terminantur

### Argumentis pro prima sententia factis respondesur.

D primum dicimus antecedens esse verum de termino, non formaliter, sed materialiter, ant radicaliter sumpto. g Pro cuius luce norandum est cum Nazario vbi sup. in quocumque reratiuo distinguendam esse duplicem rationem terminandi; aliam radicalem & aliam formalem. Radicalis est illa entitas, seu perfeccio absoluta, vnde orutur, & supra quam fundatur ipla tatio formalis terminandi. Hæc autem est id, in quo vitimo sistit respectus alterius relatiui, & per quod per se primò opponitur, & correferrur illi. Verbi gratia, in patre, ratio radicalis terminandi relationemest potentia generativa, aut genetatio ipla supra quam fundatur paternitas : quia illa est radix, proprer quam conuenit patri terminare filiationem: ratio verò formalis terminandi est ipsa parerniras: quia est id, per quod parer per se primò opponitur filio, & correfertur ad illum, vt fuprà expli-

g Quar do ergo Dialectici afferunt ex positione eermini refultate relationem, vel ab illo dependere: loquuntur de termino materialiter, seu radicaliter sumpto; non verò de ipsa ratione formali terminandi. Si autem de hac fiat sermo : tunc non est asserendum relationem dependere à termino, sod ad terminutus, ve loquieur D.Th.Opusc. 37. cit. c. 1. quia cam terminus formalis sit purus terminus per se inclusus in ipla ratione formali relationis, vt dicum est, non porest habere causalitatem, aut antecedentiam quam ly ex vel ab important.

Neque contra hoc vrget, quod tangitur in argumento, quod scilicet sicut ante relationem fundamentum intelligitur integrè & formaliter constitutum in esse fundamenti, sic terminus debet præintelligi formaliter constitutus in ratione termini. Est enim quod ad hoc disparitas valde notanda. Quoniam refario exigit fundamentum ex communi ratione accidentis, seu ve dicit in : ex qua parce habet esse ens reale, ve docet D.Th. t. parte, q. 28. att. 2. & in 1. dift. 33. q. t. art. 1. ad 1.Et ideo comparatur ad fundamentum, vt ad caufam sui esse & realitatis; & consequenter præexigit illud integrè & formaliter constitutum in esse fundamenti.

At verò terminus formalis conuenit relationi ex propria, præcisa ratione relationis, seu vt dicit ad : ex qua parte, formaliter loquendo, relatio non habet esse in rerum natura; sed solam oppositionem ad cortelatiuum, vt eisdem locis docet Angelic. Doctor: ac proinde ratio formalis terminandi non est causa relarionis; sed quasi conditio concomitans eam : & confequenter relatio non przezigie terminum formaliter constitutum in setione termini : fed po-

tiùs continuiur per iplam oppositionem, seu re-

73. Per quod pater ad confirmationes.

Ad primam enim relpondetur, quod cum ratio formalis terminandi non fit causa relationis; sed quasi conditio concomitans eam : non verificatur piopriè loquendo, quòd ex positione eius resultat relatio: quia ly, ex, denorat causalitatom : ac proinde stat optime vnam relationem esse rationem formalem terminandi aliam, & esse simul natura cum illa.

Quia aurem ratio radicalis terminandi est quodammodo causa relationis, quatenus aliquo modo est radix specificationis eins, vt infrà constabit : ided verè dicitur ex positione eius resultare relationem : in quo sensu loquuntur Dialectici, vt expli-

catom eft.

Ad fecundum similiter respondetur, terminnin quidem concurrere ad specificationem relationis; cum proportione tamen explicata, quod scilicet ratio radicalis tern inandi pertineat ad specificatiuum, ve radix, ant conditio antecedens, ex cuius vnitate, vel distin-&ione fumitur vnitas, vel diftin &io relationis: & huiulmodi specificatiuum habet quidem rationem causa relationis, & consequenter antecedit eam.

Ratio verò formalis terminandi non sie specificat relationem, sed per modum puri termini, seu conditionis concomitantis illani: & ideò loquendo de hac ratione formali terminandi, relatio non tam dicitur specificari à termino, qu'am ad terminum : quia modus specificandi non exigit causalitatem, aut prioritatem. Neque contra huiusmodi specificatiuum sumendum est argumentum ex aliis. Quia ficut singularissimum est in relatione, quèd tit purus refpectus ad alud: ita singularissimum est in illo alio, quod sir purus terminus, & provt sic specificet rela-

74. Ad secundum argumentum neganda est minot primi syllogismi, & reasor secundi. Ad cuius probationem respondetur quod ve telatio sit mutua, non sufficit terminum vnius materialiter sumprum este fundamentum alterius, neque requiritur, ve ipsa tatio formalis terminandi vnam sit ratio fundandi aliamised sufficiti& requiretur, ve rationes fundandi veramque per se sibi correspondeant, & inter se habeant aliquem transcendentalem ordinem, vt contingit in actione & passione, aut vnitate & numero. Quam correspondentiam & connexionem rationum fundandi non habent similitudo & paternitas, vt pater: & ideò non sunt relationes inter le mutuz.

Ad primam confirmationem respondetur, quod quia Christus Dominus propter suppositum divisium non est capax relationis realis, respectu matris, ve loco ibidem adducto explicat D. Thom. ideo maternitas B. Virginis de facto non est relatio mutua: ac prointe Christus Dominus non terminat eam per aliquam relationem realiter in ipso existentem & ei inhærentem: sed per relatiuam denominationem, qua dicitur Filius à maternitate in B. Virgine existente; per quem modum terminantur cæteræ relationes non mutuæ, vt posteà explicabimus.

Hæc autem relatiua denominatio ad minus est necessaria in termino relationis ex ipsa ratione essentiali cius:& ideò quamuis possit impediri alia relatio ex parte termini resultans non tamen potest etiam de potentia absoluta, manente relatione fundamenti, impediri relativa denominatio termini. Videatur Nazat. vbi sup.in solut.ad 7.

Ad tecundam confirmationem resp. quod modus ille loquendi solum probat album, aut quantum esse terminos materiales similitudinis & æqualitatis:quia per tales locutiones solum intendimus explicare

## Disp. XIV. de Relatione, Quæst. V I. 245

eaulas. E radices proximas terminandi, que non sunt ipse relationesssed albedo, & quantitas, ve ex dictia constat.

75. Ad tertium neganda est maior. Imò, potiùs non potest vnum relatiuum, secundum quod tale est, aliter definiri, nisi per correlatiuum formaliter sumptum, vt ostendunt hucusque adducta. Quæ sententia est expressa Aristot, tum in hoc cap, tum etiam lib. 6. Topic, cap. 3. & 4. cuius aliqua verba postea adducemus.

Quibus locit docet idiplum Auerroës, estque sententia valde recepta inter Philosophos. Pro qua videri potest inter alios Caier.cap.de Specie, vbi cam probat optima ratione, quam iple appellat demonstrationem: quia nimirum vnumquodque secundum modum sui esse quidditatiui definiendum est; quandoquidem non est quærenda vnisormiter omnium rerum definitio, sicut neque essentia, vt per se patet: sed esse quidditatiuum relatiui, hoc ipsum quod est, alterius, id est, sui correlatiui, est, vt in prædicamentis dicitur: ergo definiendum non est, sine suo correlatiuo.

Quo supposito iam facile respondetur ad inconnenientia, que obiiciuntur in illo tertio argumento. Et in primis perpendendum est (vt recte notat Rubio hic quest.7.) omnia illa etiam militare in quacumque sententia circa relationes divinas.

Cùm enim hæ, vt sunt in se, & cognoscuntur à Deo, & Beatis, verè terminentur ad relatiuum formaliter sumptum, vt sup vidimus consequens est per illud necessario esse definiendas. Ac proinde si Beatus explicatione quadam declarare vellet, quid sit Pater zternus, non posseralio modo, nisi per Filium zternum, & item Filium, nisi per Patrem declarare. Tunc etgo, vel ex tali definitione sequuntur illa inconuenientia, nempè circulus vitiosus, & nugatoria repetitio ignorum per zquè ignorum; aut idem per se ipsum definiendo, vel non.

Primum dici non potest: aliàs concedendum esset relationes divinas à parte rei terminari ad absolutum, quod est erroneum: ergo asserendum est secundum ac proinde neque eriam sequentur similia inconvenientia ex modo definiendi vnum relatiuum creatum per aliud.

Responderur ergo ad primum cum Capreol. Caiet. Vincent. Iustin. & aliis suprà citatis, vnum relatiuum non assumi in definitione alterius, vt priùs, aut magis notum; sed vt simul, & zquè notum. Stat autem desinitionem dari causa innotescendi, & notificate essentiam desiniti; etiamsi non qualibet pars desinitionis sir notior illo: tùm quia aliz particulz definitionis sunt notiores: tùm etiam quia connotitia relatiui ad hoc cooperatur; quod sufficit, vt tota desinitio, absolute loquendo, dicatur tradi per notiora Et hic est proprius & specialis modus desiniendi relatiua. Neque est mirabile, vt benè inquir Caier. Is singulate genus entium singulatium sibi modum desinitionis & notitiz vendicat.

Adde cum Auicen. & Alphar. quorum solutionem admittit Caiet. vbi sup. ipsum correlatiuum formaliter sumprum, secundum quod explicite affert, & exercet rationem terminandi ( quo modo ponitut in definitione alterius ) esse quodammodo notius alio: quia terminans & terminatum, provt sic, habent aliqualem similitudinem actus & potentiæ: actus autem prior; & notior est potentia, vt dicitur 9. Metaphysic. text. 20. Cum quo tamen stat correlatiua, simpliciter loquendo, esse simul natura & cognitione.

76. Ad secundum inconveniens negandum est antecedens. Neque enim in huiusmodi desimitionibus

datur circulus vnisormis, vt aiunt, ita quod relatiua eodem omnino modo, & secundum eandem formalitatem se inuicem definiant, & definiantur, vt ex dictis patet. Non autem inconnenit dari circulum disformem: imò necessariò admittendus est proptet ipsam naturam relatiuorum; sicut etiam ex proportionabili causa admittitur ab omnibus demonstratio circularis disformis, vt in lib. Posterior. videbimus. Quo exemplo vsus est Aristot. loco adducto in argumento, dicens: Quemadmodum demonstrationibus, c. vt ostenderet proportionabili modo esse vtrobique phialosophandum.

Ad cætera autem eiuldem testimonij verba respond. Arist. in cod cap paulò infrà expresse ab illa regula excepisse relativa, dicens: Oportet autem non latere quadam fortasse alister desiniri non posse, ve duplam sino dimidio. O quacumque per se ad aliquid dicuntur. Nam omnibus buius modi est idem esse ei, quod est ad aliquid quodammodo se babere. Quare non est possibile sine altero alterum cognoscere, eo quòd necessarium est alterius oratione coassumi, O ad alterum, Occ. Quæ verba non solum adversariorum fundamenta eludunt, sed hucusque adducta pro nostra sententia dilucidè confirmant.

Ad primam confirmationem respondetur, longe alium esse sensum illius loci, ac Vasquez interpretatur: propter quod expolitio eius vt noua & singularis.meritò reiicitur al aliis, sed etiam suz Societatis. De quo videri potest Nazar. 1.p.q. 3 2. 217. 2. contr. 2. & Rub. vbi sup. Legitimus ergo sensus illius loci est, quem ibid. tradunt D.Th. Auer. Auicen & czteri, tum Grzci, tum etiam Latini Interpretes: quod scilicet relatiua prædicamentalia, provt sic, non dicuntur in ordine ad subiecum, cui insunt, quia sic bis dicerentur ad aliquid. Cum enim sensus referatur relatione mensurabilis ad sensibile tanquam ad obiectum & mensuram:si provt he relatiuum, etiam referretur ad id, euius est ficut subiecti, simul diceretur relatiue in ordine ad duo totalia extrema: & cum relatini esse sit ad aliud se habere, iam idem haberet duplex esse, quod omnino repuguat. Videatur D.Th.lect. 18.

Ad secundam confirmationem responderur omnipotentiam non esse relatiuum secundum esse, & prædicamentale; sed quid absolutum: & ideò recte, inquit
D. Thom debere definiti per possibile absolute. Quid
cum huiusmodi definitiones tradantur per simpliciter
priora; in eis esse vitiosus quicumque circulus ctiam
dissormis; quod non contingit in relatiuis prædicamentalibus, vt satis ex dictis patet.

77 Tandem ad terrium inconueniens neganda est sequela. Ad cuius probationem respondetur cum Caiet. Sot. Rub & aliis sup.citatis, doctrinam illam Arist. quod scilicer loco nominis definientis licet ponere eius rationem intelligendam esse quoad ea, qua intrinsece cadunt in definitionem, nempe quoad partes intrinsecas definitiono verò quoad ea, qua ponuntur ve additum, sue ve connatum.

Nam in huiusmodi, quamnis aliquando etiam habeat locum prædicta regula: non tamen potest vniuersaliter observari propter aliquas speciales causas occurrentes. Quod probat Caict. optimo exemplo. Cum enim definitur homo, quòd sit animal rationales loco quidem animalis, potest poni tota sua definitio: quia nihil habet in sua ratione, vt additum: & sic rectè dicitur: homo est viuens sensibile, vbi prius dicebatur animal; loco verò rationalis, non potest poni tota sua ratio: quia hæc includit aliquid, vt intrinsecum, & aliquid vt additum: & ideò quoad ca quidem, quæ intrinsecè includit, scilicèt potens vti ratione, licitè poni potest, vt patet; quoad id verò, quod includit vt additum, nempo animal (quæcumque

## 246 Disp. X IV. de Relatione, Quast. V I.

enim differentia ex proptia ratione connotat genus, cuius est differentia) poni non potest: alias sequeretur nugatio in definitione speciei, dum genus bis poneretur in ea, semel quidem ratione sui, & iterum ratione differentiæ.

Ad hunc ergo modum, cum relatiuum non ponatus in definitione alterius vt pars extrinseca, sed vt additum, seu connotatum, in ordine ad quod sumitur essentia correlatiui; inde sit. vt ex illa doctrina Aristot. non conuincatur aliqua nugatio in definionibus relatiuorum.

Est autem specialis & propria ratio: quarè in illis seruanda non sit prædicta regula. Quia nimiròm vnum relatiuum ponitur in definitione alterius, formaliter vt exercet rationem termini illi oppositi. Hanc sutem rationé potest quidem exercere per seipsum, vt patetino verò per suam definin qua alterum relatiuu continetur: aliàs istud sibi ipsi opponeretur, & refertetur, quod est impossibile: ergo quamuis vnum relatiuum sit de ratione alterius modo explicato: nihilominus repugnabit, loco vnius in obliquo positi in definitione, poni alterum secundum quod pertiner ad rationem primi. Videatur Sot, sic qui in sine, vbi aliter, & benè expendit hanc rationem.

Fundamentis tertia sententia satisfit, simulque explicatur: quare non dentur dao gevera suprema relationum.

S. IV.

D primum ex auctorirate Arift. negandum est ipsum assignasse quarram illam relativorum proprietatem pro solis relatiuis mutuis, in quo plane decipiumur aliqui Authores contrarij. Legitimus ergo sensus est, quem ex mente omnium antiquorum Interpretum tradit Anerroës ibid. scilicet aliqua relativa non esse simul natura, quia non sunt rede affignata correlatiua; si verò rede affignentur, omnia esse simul natura. Hanc autem esse mentem Aristot. satis clare habetur ex contextu. Cum enim prius vninersaliter docuisser relativa dici ad convertentiam illis verbis. Omnia amem, qua sunt adaliquid, ad convertentiam dicuntur, &c. statim ostendit multoties relativa non dici ad convertentiam : quia non sunt recht affignata correlatiua; & ideo curandum esse,ve rece assignentur, etiamsi necessariom sie nomina fingere: At verò aliquoties non videbitur connerti,nisi conuenienter, ad quod dicitur, assignetur, & forte nomen fingere necesse erit; si non fuer it nomen inposteum,'ad quod connenienter assignetur, & c. Et ita vniversaliter concludit: Si autem sic assignentur, manifestum est, quoniam omnia, que ad aliquid sunt, ad con-Revientium dicentur. g In hoc ergo codem, statim docet relativa esse simul natura dicens : Videntur autem Ma ad aliquid simul esse natura. Subdit autem. Et in plurimis quidem verum est:scilicet in quibus sunt tecte affignata: In aliquibus vere non verum : quia nimirum aliquando non recte affignantur, vt ex dicis patet.

Eundem etiam esse sensum D. Thom. locis in argumento adductis docet ibid. Caieran. & satis paret ex verbis, & exemplis Angelici Doct. Reddens enim rationem, quare scientia & scibile non sunt simul natura, inquit! Nam scibile dicitur secundum potentiam, scientiam autem secundum habitum, vel secundum attum: vnde scibile secundum modum sua significationia praexiste scientia. Sed si accipiatur scibile secundum attum, tunc est simul sum scientia secundum attum, tunc est simul sum scientia scientia. Et idem die

cir de Deo formaliter secundum quod est Dominus creaturarum; inter que tamen non est relatio mutua, vi pateriac proinde plane admittit D. Thom. relativa non mutua, que sint simul natura, si recte assignentur correlativa.

Ad confirmationem respondetur cum Caietano & Nazar. ibi D. Th. loqui determinare fundamentaliter, seu de ratione radicali terminandi; solumque intendere, quod Deo non conuenit terminare seruitutem creaturarum per aliquam relationem realiter in ipso existentem. Quod planè constat ex titulo articuli, vbi inquiritur: Utrum Deus realiter reseratur ad creaturam, ita quod relatio sit res reliqua in Deo.

Cum hoc tamen stat Deum formaliter terminare seruitutem creaturarum per ipsam relatiuam denominationem, à qua extrinsecè denominatur Dominus, & constituitur correlatiuum earum, ve magis constabit

ex solutione sequenti.

79. Ad secundum negatur antecedens. Ad cuius probationem respondetur, quod quamuis in relatius non mutuis terminus à parte rei non habeat aliquam relationem sibi inhærentem, ratione cuius terminet: habet tamen relatiuam denominationem, à relatione alterius extremi prouenientem, sper quam constitutur formaliter terminus, & correlatiuum illius.

Pro cuius intelligentia notandum est cum Caietano, Nazario, & aliis, dupliciter posse aliquid denominari formaliter relatioum. Primò intrinfèce à relatione fibi inhætente : quomodo dicimus partem esse formaliter relatiuum, & filium similiter. Secundò modo extrinscea denominatione à relatione existente in altero extremo; sicur in sententia constituente actionem transeuntem in passo, agens denominatur formaliter tale ab actione, que fubiecatur in alio. Et hoc modo scibile, & alia relativa non mutua dicuntur formaliter relativa, non à relatione fibi inhærente; sed à relatione, que est in altero extremo. Quod quidem fingulare est in relativis tertijgeneris; sed omnind sufficiens, ve terminus harum relationum absoluté, & formaliter dicatur relatioum, & verè constituatur in genere relatiuorum. Et hos significauit Aristot. 5. Metaphysic. cap. 15. dum inquit in relatiuis tertij generis, alterum extremum dici adaliquid; non quia ipsum dicatur ad aliquid; sed quia aliud dicitur ad ipsum. In quibus verbis esset manischta implicatio, ve recte expendit Caietan. loco citato primæ partis, nisi sensus effet, alterum extremum esse formaliter relatiuum, non à relatione sibi inhærente; sed à relatione existente in alio extremo: & hoc sufficere, vt illud sit formaliter relatiuum, seclusa quacumque operatione intellectus.

Sumitur autem fundamentum huins doctrinz ex ipsa ratione formali relatiui. Cum enim hac consistat in esse ad aliud vt sic; vbicumque hoc verè. & formaliter reperitur, reperitur etiam vera, & formalis ratio relativi. Sed ed ipso, quod vnum extremum, puta scibile, terminer relationem alterius, puta scientiæ; absolute & formaliter est ad aliud, secloso quocumque opere intellectus: siquidem hoc ipso, 'à parte rei illi opponitur relatiue, ac proinde totum, quod est, est sui oppositi, vr ex definitione huius oppositionis vidimus supra num 69. Ergo eo iplo, quod vnum extremum terminet relationem alterius; est absolute, & formaliter refatiuum; & verè constituitur in genere relatiuorum; ita vt implicet contradictionem habere rationem? termini, & non esse hoc ipso formaliter relationin, secluso quocumque opere intellectus. In quo fensu communiter Doctores concedunt relatiua tertij generis elle formaliter mutua : quia nimirum verom-

que,

## Disp.X I V. de Relatione, Quast. VII. 247

que, hoc ipsum quod est, ad alterum dicitur:non tamon sunt mutua quoad realitatem : quoniam relatio realis rantum est intrinseca ex parte vnius extremi. Ex quo tandem collige id, propter quod hæc omnia adducta sunt : quod scilicer in huiusmodi relatiuis, quamuis ex parte termini supponatur aliqua ratio realis, & perfectio intrinseca, per quam sit capax terminare relationem alterius extremi : hec tamen solum est radicales ratio terminandi; & per consequens proxime, & formaliter constituitur in esse termini per id ipsum, per quod constituitur formaliter in esse oppositi, & correlatiui, nempè per relatiuam denominationem, quam habet à relatione alterius extremi, que que conuenit ei, secluso quo cumque opere intellectus. Videantur Caiet. & Nazar. vbi suprà.

So. Per quod patet ad confirmationem. Neganda est enim minor, quoad secundam partem. Ad cuius probationem respondetur, quod in aliis quidem entibus denominario intrinseca, & extrinseca ab cadem forma prouementes contingunt secundum aliquem ordinem, & causalitatem, quatenus non solum forma, sed etiam denominatio intrinseca, est quodammodo ratio, & causa denominationis extrinsecz, vi cernitur in vinone, & aliis. At verd in relatiuis prædicamentalibus, hoc est speciale, & maxime proprium ve ab eadem relatione in altero extremo existente vtrumque simul denominetur relatiuum, alterum intrinsecè, & alteruth extrinsecè absque aliqua prioritate, aut causalitate inter denominationé intrinsecam; & extrinseoam. Cum enim huiusmodi etiam reletiua fint simul natura, vt suprà vidimus : implicat relationem in altero extremo existentem denominate illud intrinsecè relatiuum; quin in codem signo alterum denominer correlatiuum: aliàs non daretur tunc oppositio relativa, vt satis ex dictis patet. & Ad id autem, quod contra hoc obiteiturex Aristotrespondetur illam causalem importare quidem prioritatem inter relationem, & denominationes ab ipsa procedentes: verè enim relatio est causa, quod virumque extremum denominerur relatiuum. Inter ipsas autem denominationes intrinsecam, & extrinsecam, solùm importat exigentiam istius ab illa tanquam à necessaria concomitante.

81. ¶ Ex dictis facile solutur quæstio, quæ solet hic à Doctoribus pertractari: an scilicet constituenda sint duo suprema genera relationum, vel tantum detur vnicum generalissimum huius prædicamenti. Habet enim hoc specialem dissicultatem in relationibus, quam non habet in aliis entibus, & maxime in sententia, quam eligimus, assertibus. Est autem ratio dubitandi, quia iuxta hanc sententiam quodlibet generalissimum, quod assignetur in hoc prædicamento, dicit ordinem ad aliud correlatiuum sibi æquale: ergo non poterit continere sub primo jac proinde dabuntur duo genera suprema.

Nihilominus vt certum statuendum est cum Aristotele in hoc capite, & communi Dialecticorum confensu, vnicum tantum dari generalissimum relationum: sicut vnicum tantum datur genus supremum in aliis prædicamentis. Let ad rationem dubitandi respondetur: primò cum Alberto, Simplicio, & Boëcio, quos adducit, & sequitur Nazarius citata quæstione 13. primæ partis, relationem prædicamentalem, secundum quod concipitur conceptu abstracto, & præciso à singulis relationum speciebus (quomodo est genus supremum huius prædicamenti) non dici ad aliud, quast vt quod, & in actu exercito; sed tantum in actu signatorac proinde non requirere terminum, qui in actu exercito sit correlatium; sed tantum

in actu signato. Quod non tollit, quominus quacumque relatio ex parte termini exercens rationem correlatiui, verè contineatur sub illo conceptu abstracto, praciso relationis, & consequenter sit vnum tantum generalissimum huius pradicamenti.

Vel secundo; & melius respondents; non omnes relationes prædicamentales esse realiter mutuas: ac proinde ipsam communem rationem relationis, ve abstrahit ab omnibus suis speciebus, non exigere, ve in correlatiuo sir aliqua relatio ei inhærens; à qua intrinsecè denominetur correlatiuum; sed ad hoc sufficere relatiuam denominationem suprà explicatam. Que quidem non potest constituere aliud supremum genus: cum proueniat ab eadem relatione; à qua alterum extremum intrinsecè denominatur relatiuum: ac proinde ibi non dantur duo generalissima; sed eadem ratio communis relationi:, secundum quod verumque extremum denominat relatiuum, constitui supremum genus huius prædicamenti.

### QVÆSTÍO VII.

Vnde sumatur vnitas, vel dictinctio rêlationum.

Difficultas pracipue procedie de vnitate, & diftinctione essentiali, seu specifica; inde enim pender statuere speciem huius pradicamenti; & assignare species eiusiad quod pracipue quast hac ordinatur. Simul tamen aliqua de vnitate, & distinctione numerica attingemus.

82. Igitur circa specificationem relationum, relicis aliis sententiis, quas adducit Araux. quæst. citat:
art. 6. tres sunt præcipue inter Thomistas. Prima asseris
relationes accipere adæquate hanc vnitatem; aut distinctionem ex causis, seu sundamentis; non verò ex
terminis. Sic docent expresse Fland. 5. Metaph. q. 1 6.
art. 10.8c Nazar i. part qu. 3 2. art. 2. controuers. 2. Qu æ
etiam videtur esse sententia Caietan ibidem, & q. 1 3.
antecedent art. 7. 5. ad tertiam obiestionem, quatenus
docet speciem relatiui sumi ad terminum, non autem
ex termino; sed ex causa, seu sundamento. Cui etiam
consonat Bañez eadem quæst. 3 2. art. 3. duh. 2. ad. 3. dicens relationem non sumere speciem à termino; sed se sundamento, & ratione sundandi; quamuis cùm ordine ad terminum.

Probatur primò ex D. Thom. cuius videtus expressa sienis, vel eius pluralitas non astenditur secundum terminos; sed secundum causam, vel subiestum. Vbi nomine causa, vt rectè explicat Caietan. intelligit sundamentum, seu tationem sundandi i docetque ab ca sumi distinctionem specificam? sicut à subiecto numericam; neutram verò ex terminis. Idem serè habet Angelicus Doctor quodlibet 9. artic. 4. vbi inquiti Quia verò ex codem res habet esse, o vnitatem i ideò realis unitas relationis pensanda est ex ipso relationis sundamento, vel causa, o c. De quo etiam videti potest opusc. 2. cap. 212 Ergo ex sententia D. Thom. vnitas, o distinctio relationis sumitur adaquate ex sundamento, seu causa eius,

Secundò probatur ratione, quam indicat Angelic. Doctor. Quia ab co relatio habet vnitatem, & distinctionem; à quo habet esse sed habet esse à fundamento, & non à termino : ergo à fundamento, & non à termino habet vnitatem, & distinctionem. Maior probatur: tum tatione generali, quia vnum, & multa consequentus ense tum etiam inductione. Quia enim homo

## 248 Disp. X IV. de Relatione, Quæst. V II.

homo habet esse hominem à sua disterentia; ab illa etiam habet suam vnitatem, & distinctionem: & sic de aliis. Ergo idem dicendum est de relatione. Minor verò probatur ex dictis supr.num. 59.quia relatio non producitur à termino: sed eo posito, efficienter dimanat à fundamento: ergo ab illo habet suum esse; & non à termino.

Tertiò:quia priùs intelligimus relationes esse specie distinctas ex sundamentis, quam quod intelligamus esse specie distinctas penes terminos: ergo ex sundamentis sumunt adaquate suam distinctionem. Probatur antecedens: quia quamuis sundamentum, et terminus requirantur, vt sit relatio; priùs tamen intelligimus ipsam consequi ad sundamentum, es postmodum terminati ad talem terminum: sed in illo priori intelligimus esse specie diuersam ab alia relatione, qua consequitur ad aliud sundamentum specie

distinctum , vr paret : ergo, &c.

Quartò: quia filiatio,qua quis tefertur ad patrem, & matrem, est vna in specie propter eandem rationem fundandi. & tamen habet rationes radicales terminandispecie diversas; nempè concursum actiuum, & passiuum parentum. Similiter relationes paternitatis, & maternitatis ipsorum specie differunt propter diuersas rationes sundandi: & tamen habent eundem terminum in specie. Ergo ex fundamentis & non ex terminis sumunt relationes suam vnitatem, & distin-Ajonem. Consequentia paret. Antecedens verò quoad vtramque parté probatur ex D. Thom. 3. parte que st. 3 s.articul 5.vbi ait: Relle consideranti apparet , eadem relatione referri unumquemque ad suum patrem, & matrem propier unitatem causaceadem enim nativitate bome nascitur ex patre, & maire. Unde eadem relatione ad virumque refereur, &c. Et in solutione ad 3. Contingit, quod ex parte unius extremi est una relatio;ex parce ancem alterius extremi funt multarelationes; Sicut in hominibus ex parce parentum invenitur duplex relatio, una paternuatis, & alia maternitatis; qua funs specie differences, propeer boc, quod alia ratione pater, & alia mater est generationis principium, &c.

83. Secunda sententia è contra affirmat relationes adæquate sumere suam vnitatem, & distinctionem specificam ex terminis totalibus; non verò ex sundamentis. Sic docet Soncin. 5 Metaph. quæst. 3 2. cui sub-

scribit Araux.art 6.citato concl. 3.

Probatur primò ex D. Thom. cuius videtur esse etiam hæc sententia i.patt quæst. 32.att. 2. vbi inquit: Cum ratio specifica relatius consistat in boc, quod ad alind se habet:necesse est dicere, quòd dua relationes non sunt diuersa secundum species se ex opposito unica relatio eis correspondeat, &c. Quotum verbotum sensus planus videtur esse, quòd quia specificano relatiui sumatur ex correlatiuo, seu termino, à quo est ideò repugnat dari ex parte sundamenti relationes specie diuersas ad aliquem terminum, si ex parte eius unica tantum relatio illis correspondeat. Ergo ex sententia D. Th. penes terminum est tota ratio specificatiua relationis.

Secundò probatur ratione, quam indicat Angelicus Doctor, & format Araux.loco citato. Quia omne accidens respectiuum specificatur adaquate ab co, quod respicit: sed relatio prædicamentis est accidens essentialiter respectiuum ad terminum; cum totum esse illius sit ad illum se habere: ergo adaquate specificatur à termino. Minor, & consequentia constant. Maior autem probatur inductione in habitibus, potentiis, & aliis relatiuis transcendentalibus; quæ ideò specificantur adaquate ab obiecto, quia illud respiciunt, in eòque quasi quiescit, & terminatur rendenria habitus, vel potentiæ. Cum ergo similiter se habeat relatio respectu termini, ve per se

constat, consequens videtur ab illo adæquate esse specificandum.

Tertiò argumentatur Soncin. quia ab eo sumitur formalis distinctio alicuius, quod ponitur in eius definitione tanquam disserentia: sed terminus est huiusmodi:ergo,&c. Maior patet:quia disserentia est causa distinctionis formalis,ve inquit Porphyr. Minor verò probatur: quia relatio tectò, & essentialiter definitur per suum terminum, seu correlatiuum, ve vidimus quæst.præced sed in tali definitione non ponitur ipse loco generis,ve patet:ergo habet vicem disserentiæ.

Quartò, quia ab eo relatio habet distinctionem, quo posito, ponitur distinctio, & quo remoto, remouetur: sed posito termino ponitur distinctio specifica relationum. & eo ablato, aufertur: ergo, &c. Probatur minor: quia stante eadem ratione sundandi, verè dantur in vno sundamento relationes specie distinca respectu diversorum terminorum; siquidem per eandem albedinem nix verbi gratia, est similis cygno, & dissimilis corvo, quorum quolibet desciente, descier relatio ad ipsum terminata, vt notum est. Ergo talis dissinctio relationum ponitur, positis terminis; & ablatis, aufertur.

### MEDIA SENTENTIA ALIIS preferent, & probetut.

S. I.

Terria & communior sententia veramque præcedentem conjungit, afferens ad specificationem relationum simul concurrere sundamentum, & termi-

num. luxta quam.

84. Allerendum est vnitatem, & distinctionem specificam relationum desumi, tum ex termino; tum eriam ex fundamento, non secundum entitates materiales eorum, sed secundum rationes fundandi, & terminandi cum proportione suprà num.7 3.explicata. Sic docent Mas. hie lect. 2. quæst. 6. Sanch. lib. 1. q. 3 8. noster Didaca lesu disput. 1 4. part. 2. quæst. 2. & alij Thomista. Quameriam defendit Arauxo vbi supra conclus. 2. & sequuntur Suar. disput, 47. Metaphysic. sect. 17. nu. 15. Rub. hîc quæst. 6. num. 52. & alij Moderni. A qua etiam revera non dissentiunt Caiet. & Banez pro 1. adducti; siquidem facentur sumi specificationem relationum à fundamento cum ordine ad terminum. Estque procul dubio mens D. Thom. vbi sup. Nam quòd sumatur à fundamento expresse docet locis pro 1. sent. citatis. De quo etiam videri poteft in primo diftin &. 26. quæft. 2. art. 2. ad 4. & in 3. dift. 8. quæft. 1. art. q. Qu'dd autem etiam à termino sit desumenda, satis indicat verbis pro secunda sententia adductis : & tradit aperte 1.2.quest. 54. art.4 vbi generaliter affirmat, quod Omnia, qua dicuntur secundum ordinem ad aliquid, distinguuntur secundum distinctionem corum, ad que dicuntur. De quo criam videri potest loco citato ex tertio sententiarum in solutione ad lecundum, vbi expresse docer rationem, leu ellentiam relationis sumi ex co, ad quod dicitur. Ergo ex senientia D. Thom. ex veroque relatio sumit suam vnitatem, & distinctionem.

Fundamentum sumitur ex eisdem locis: quia relatio essentialiter est ordo vnius ad aliud: ergo vtrumque per se requiritur ad essentiam eius, alterum tanquam id, à quo emanat relatio; & alterum tanquam id, in quod tédit. Ergo eadem proportione ab vtroque sumitut species ipsius. Quod etiam probant rationes suprà pro duabus primis sententiis adducta, si recteperpendantur, vt constabit ex earum solutionibus. Videantur Masius, & Sanchez, vbi supra.

Scd. Scd.

### Disp. XIV. de Relatione, Quæst. VII. 249

85 Sed inquires: quomodo fundamentum, & terminus concurrant ad specificationem relationis; Respondetur id non iissdem verbis explicati à Do-Coribus ; sed fere eundem esse sensum. Alij enim afferunt fundamentum concurtere, vt præbens ipsum terminum, secundum quod fundamentorum diuerstras refunditur in rationem formalem termini; sicut principia concurrunt ad specificationem scientiz, quatenus refunditur in tationem formalem obiecci. Sic declarat hoc Arauxo vbi suprà. Alij clariùs id explicant, asserentes relationem specisicari à fundamento quali in genere causæ efficientis; quia fundamentum est radix, & causa relationis, à termino verò quasi in genere causa formalis extrinsecæ : quia est id, in quo virimò sistit relatio. Sic explicat Sanchez loco citato: cui consonant alij dicentes specificationem relationis sumi à fundamento initiatiue, & radicaliter, à termino verò completiue, & formaliter.

Quamuis autom hac vera sint dummodo intelligantur iuxta proportionem suprà num. 73. explicatam: adhuc tamen addendum duximus, ex ratione fundandi, terminandi, quasi completi integrum specificatium, à quo sumitur vnitas, & multiplicatio specifica relationum. Vnde quia vnitas habet rationem boni, multiplicatio verò rationem mali:bonum autem coalescat ex integra causa, malum verò ex quocumque descou : ided ad unitatem specificam relationum requiritur vnitas specifica veriusque, scilicet fundamenti, & termini totalis. At verò ve relationes specifice multiplicentur, sufficit diversitas specifica alterutrius. Quare, etiamsi ratio fundandi sit vna in spécie; si tamen rationes terminandi specifice distinguuntur; relationes erunt diversæ speciei: ve patet in albo, cuius similitudo ad alterum album, & dissimiliando ad nigrum distinguuntur in specie. Et similiter è contra, etiamsi ratio terminandi sit vna; si tamen rationes fundandi sint diuersæ, erunt etiam diversæ relationes, ve patet in relationibus correspondentibus, quas album, & nigrum dicunt ad secundum album.

# PROPOSITA, ET EXPEDITA quadamemergenti obiectione, faiisfit argumentis initio factis.

#### S. II.

Ices, ex hac doctrina sequi, filium referri ad patrem, & matrem distinctis speciei siliationibus correspondentibus paternitati, & maternitati corum. Hoc autem est falsum, & contra Diu. Thom. locis adductis in terrio argumento primæ sententiæ: ergo, &c., Probatur sequela: quia saltem in sententia Aristot. 1. de generat. animal. capite secundo, & libro secundo, capite quarto, alserentis mattem passive tantum concurrere ad generationem, necessariò concedendum est ex parte patris, & matris esse rationes radicales terminandi specie diuersas;nempe concursum actinum, & passiuum, ratione quorum relationes paternitatis, & maternitatis in eis fundate sunt specie distincte, vt expresse docet D. Thom. ibidem. Ergo si ad dinersitatem specificam relationum sufficit diuersiras specifica ex parțe alterius extremi: necessariò asserendum est filium referri ad patrem, & matrem distinctis specie filiatio-

Propter hoc Argumentum Ferrara, 2. contra gentes cap. 2. §. Ex illis pates, quem sequentur Vasq. (Colleg. Compl. Logica.

1. parte qu. 32 art. 2. in annotatione ad Suar. vbi supr.num. 18. & alij asserie in alio esse quidem duas filiationes specie distinctas; loquendo formaliter & in esse relationis, quamuis materialitet, & in esse rei sir vna relatio, Et hoc tantum (inquit) voluisse D. Thom. loco illo adducto ex 3. parce, quando in corpore articuli docet filium eadem relatione referri ad pattem, & matremi Quam expositionem satis videtur indicare Sanctus Doctor in solutione ad 3. vbi post verba loco citato adducto subdit: Ex parte autem proles est una relatio secundum rem ; sed duplex secundum rationem, in quantum correspendet virique relations parensum, secundum dues respectus intellectos: ac si dicerer: in prole materialiter, & in esse rei est vna tantum filiatio. Sed formaliter, & in esse relationis sunt duæ specie distincte, correspondentes paternitati, & maternitati, que specie diffeiunt. Per quod tandem conciliat, & explicat alium locum ex quæstio. 32. primæ partis, suprà pro 2. sententia adductum, vbi Angelicus Doctor docer duabus relationibus specie distinctis non posse ex opposito respondere vnam relationem : quòd scilicet loquatur ibi de vnitate relationis formaliter, & in este relationis;non verò materialiter,& in effe tei,vt dichum eft.

87 Cæterum, quamuis hæc sententia, & exceptio Ferrar.sir probabilis; longè tamen probabilius explicant Angelicum Doctorem cæteri Thomistæ, Caietant quæstione. 31. citata articulo 2. ad secundum dubium. Basiez ibidem dubio 1. conclusione 2. Syluester, Torres: & Zumel in discursu eiusdem articuli. Nazar. controuerso. 2. Arauxo atticulo 6. citato num. 48. Sanch. vbi supra conclusione 5. & alij, qui vno ore negant etiam formaliter constituendas esse filiationes specie diuersas respectu patris, & matris.

Fundamentum est: quia licet diuerso modo concurrat vierque parens ad productionem filij, neuter tamen est causa completa, & per se sufficiens; sed concurrunt generationibus partialibus intrinsece ordinacis ad complendum vnicum totale principium filij. Cuius signum optimum est, vt notat Diuus Thomas loco citato ex terria parte, quod homo vnica nativitate nascitur ex patre, & matre. Ergo non solum ex parce filij vnica tantum est productio passiua, quæ est ratio fundandi filiationem : sed etiam èx parte parentum tantum datur vna complera ratio radicalis terminandi, coalescens tanquam ex parribus heterogeneis ex concurlu activo patris, & passiuo matris: & per consequens non dantur duz integræ rationes terminandi, quod necessarium erat, vt specifice multiplicaretur filiatio. Ex quo tandem fit neque solam paternitatis, neque solam maternitatis relationem per se constituere integrum correlationm filiationis, sed esse quasi partes divert sas ciusdem integti extremi : ac proinde ipsas intet se solum distingui specie incompleta, & quasi partiali-

Per quod iam constat, non solum solutio argumenti; sed etiam vera intelligentia, & concordia D. Thomæ. Quando enim loco citato ex prima parte vniuersaliter docet relationibus specie diuersis non posse ex opposito correspondere vnicam relationem; loquitur de relatis totalibus, seu de relationibus habentibus integras rationes fundandi, & terminandi, vt planè constat ex ipso contextu: sicque doctrina est verissima, & satis paret ex nostra conclusione. Quando verò loco citato ex terria parte inquit aliquando contingere, quòd existente eadem relatione ex parte vnius extremi, ex parte alterius sun multæ relationes;

Digitized by Google

VĽ

## 250 Disp. XIV.de Relatione, Quæst.VII.

ut in patre, & matte respectu filij; loquitur de relationibus partialibus, seu de relationibus, quarum fundamenta partialiter concurrunt ad vnum numero effectum, quales sunt paternitas, & maternitas, ve explicatum est. Et tandem quando ibidem addit, quod Ex parce prolis est una sola filiacio secundum rem; sed duplex socundum raisonem; satis ipse Sanctus se explicat verbis sequentibus : In quantwo correspondent virique relationi parentum secun dum duos respettus intellettus. Et sic non est sensus, formaliter elle constituendam duplicem filiationem specie distinctamised quod in eadem realist specifica relatione filiationis, cointelliguntur duosum respe-Que rationie, secundum quod intellectus nunc intelligit iplam, vr corresponder patri; & iterum, vt correspondet matri Videatur Soncin. 5. Metaphysicæ quæst. 32.ad 7. Nazar. vbi supra, & alij Thomiftæ citati.

88 **F** Ad argumenta supra pro prima sententia addusta respondetur. Ad primum, illa loca Divi Thomæ intelligenda esse de specificativo per modum principij, à quo in genere cause efficientis sumi-tur vnitas relationis. Vi enim satis patet ex eius verbis, ibi Sanctus Doctor loquitur de vnitate, vel pluralitate relationis quantum ad entitatem, seu realitatem eins : secundum quam rationem pizcise loquendo. verum est non sumi à termino; sed à fundamento: quia solim fundamentum est vers causa este, seu realizatis relationis, ve præter loca supra numer.72.adducta, docet iple Sanctus i. distinct. 26. quæst. 2. articulo. 2.ad 3. & 4. distinct. 8. quæst. narticulo 4. & alibi la pè. Cum quo tamen stat proprium conceptum relationis, seu explicitam rationem ad etiam sumi à termino, ve ibidem docet Angelicus

Per quod patet ad secundum. Solum enim probat à sundamento sumendam esse vnitatem relationis quantum ad entitatem, & realitatem eius, quod non inficiamur. Cæterum quia, vt eissem locis, & prima patte quæst. 28. art. 2. tradit D. Thom. & nos explicuimus supra num. 12. inter alia prædicamenta accidentium habet hoc speciale relatio, quod vltra habitudinem ad sundamentum, à quo accipit esse, & realitatem; dicit etiam ex propria ratione ordinem ad extrinsecum terminum: inde est, hoc esse speciale in relatione, vt propria eius vnitas, aut distinstio non solum sumatur ab eo, in quo, & à quo habet esse, sed etiam ab eo, ad quod est.

Ad tertium respondetur, in illo priorisolum intelligi specificationem relationis radicaliter, & initiatiuè; non verò formaliter, & completè, vsque dum intelligatur respinus: quia neque eriam ante illum intelligitur completa ratio relationis.

Ad quertum iam constat ex dicits num. 85. vbi ecisim explicuimus verba D. Thom. adduca in primo argumento secundæ sententiæ: quæ quocumque modo intelligatur, solum probant specificationem relationum completiue, & sormalizer sumendam esse à termino, vi considerantipatebit.

Ad secundum einsdem secunda sententia responderut maiorem esse veram, si intelligatur vniuersaliter de omni eo, ad quod accidens relatiuum dicit essentialem habitudinem, sue tanquam ad terminum, siue tanquam ad causam, vel obiecum, &c. Vnde quia relatio prædicamentalis secundum ada quatam tationem, non solum respicit essentialiter terminum; sed etiam proprium sundamentum, à quo causatur: ideò potest ipsum radicaliter concurrere ad ejus specisicationem.

Ad tertium respondetur, quod in definitione sur ficit ponere loco disserentiæ id, quod specificat completiue, & formaliter: quia in eo quodammodo continetur specificatiuum radicale: & ideò recte desimitur relatio per proprium terminum; seu correlatiuum iuxta dica quæstione præcedenti.

Ad quartum responderur non solum posito, & ablato termino, poni, & auserri relationem; sed etiam posito & ablato sundamento. Nam sicut, stante eadem ratione fund ndi, dantur relationes specie diuerse propter diuersos terminos; sic etiam stante eadem ratione rominandi, dantur diuerse relationes propter diuersa fundamenta. Et ita argumentum potius probatnostram conclusionem.

### Quemodo disponenda sit arbor huius pradicumenti.

#### §. III.

B9. L'X dictis, iam possiunt aliqualiter ordinari diuisiones huius prædicamenti: (eas enim omnino comprehendere videtur impossibile.) Prima
est, quam supra ex Aristotele explicuimus, iuxta tria
illa fundamenta ab ipso assignata. Et circa eam solum
se offere motandum, quòd cum actio, & passio sint
genera suprema: nihil habent commune, per quod
veraque possit sundare aliquod vnum genus subalternum relationis: ac proinde relationes ibi sundatæ immediatè continentur sub generalissimo huius prædicamenti. Et consequenter prima ista diuisio in tei veritate est quadrimembris: per quam diuiditur relatio
in cam, quæ sundatur in quantitate; in actione, in
pussione, & in mensurabilitate.

Ab hoc autem vitimo membro incipiendo, non improbabiliter posser quis asserce, emnes relationes in co sundatas esse ciusem speciei: quia idem videtur esse modus, quo res omnes respiciume mensuram sua petsectionis: per quod excusarentur penè infinita divisiones relationis. Hoc tamen param sirmum est: cum enim ex distinctione sundamenti sumatur distinctio relationum, & ratio sundamenti sumatur distinctio relationum, & ratio sundandi istas sir intima persectio rei mensurabilis, vt supra explicuimus: consequenter asserendum est tot esse relationes essentialiter distinctas sub hoc genere, quod suerint essentiali persectionem mensurati.

Duo alia genera rerationum, quæ scilicet sundantut in actione, & passione, dividuntut in varias species iuxta divisiones ipsius actionis, & passionis quas suis locis adducemus, ne eadem repetamus. Et ideò solum restat dividere relationem sundatam in quantitate.

90. Hoc ergo genus relationis primò dividitur in eam, quæ fundatur supra vnitatem; & in eam, quæ fundatur supra numerum. Sub primo membro continentur identitas, æqualitas, similitudo, propinquitas, & diuersitas, inæqualitas, dissimilitudo, distantia, iuxua ea, quæ supra numero 3. diximus. Relatio fundata in numero nomine incomplexo appellatur proportio: dividiturque in propositionem æqualitatis, vt inter 2. & 2. aut 4. & 4. & c quæ est species insima: & in propositionem inæqualitatis. Quæ rursus est duplex; alia appellatur inæquale excedens, quia est à maiori ad maius.

Porrè

## Disp.XIV. de Relatione, Quast VII. 251

Portò inæqualitas excedens est quintuplex; alia dicitur multiplex, alia superparticularis, & alia superpartiens, alia multiplex superparticularis, & alia multiplex superparticularis, & alia multiplex superparticularis, & alia multiplex superpartiens. Prima dividiturin duplam, triplam quadruplam, &c. Secunda in sexquialteram, sexquialteram, sec. Tertia in superbipartientem, supertripartientem, &c. Quarta in duplam sexquialteram, duplam sexquialteram, triplam sexquitertiam; & triplam sexquialteram, triplam sexquitertiam, duplam supertripartientem, triplam superbipartientem, triplam supertripartientem, triplam superbipartientem, triplam supertripartientem, triplam superbipartientem, triplam supertripartientem, triplam superbipartientem, triplam supertripartientem, &c. quæ omnes sunt species insimæ.

Similiter dividitut alia inæqualitas, quæ appellatur inæquale excellum. Et ista etiam est quintuplex: alia dicitur submultiplex, alia subparticulatis, alia subpartiens, &c. quarum vnaquæque dividitur in species correspondentes speciebus enumeratis, vt consideranti patebit. Quas omnes proportiones speculantur ex professo Arithmetici, & perstrinxit breviter Omniscius D. Thom. 5. Metaphysic. lect. 17. quem consulat, qui cupit earum notitiam comparare.

Quid de vnisase numerica relationis dicendum sis.

#### s. 1 V.

Itil potest in præsenti circa hanc vnitatem ab imis sundamentis desiniri: pendet enim ex generali quæstione de individuatione accidentium. Breuiter tamen relictis, Scoto in 3. dist. 8. quæst. 1. Vaz. tom. 4. in 3. p. q. 91. art. 1. dub. 4. Suar. vbi suprà num. 116. & aliis, qui iuxta multitudinem terminorum multiplicant numerum relationam.

Dicendum est vnitatem , & distinctionem numericam relationum sumendam esse ex vnitate, vel di-Rinctione numerica subiecti, cui inherentiac proinde eundem patrem, verbi gratia, eadem numero paternitate respicere plures filios:& eundem magistrum eodem numero magisterio plures discipulos; & sic de aliis. Ita docet expresse D. Thom. 3. quæstion. 25. att. 5.vbi inquit : Et quia plures forma esusdem speciei non possunt simul esse in codem subjects: non est possibile, quod sine plures paternitates in co, qui est pater plurium filiorum generatione naturali. Idem habet Quodlibeto primo artic.2, & Quodlibero 9. artic. 4. & alibi sæpè. Quem sequuntur concorditer discipuli eius, Caiet. & Medin. 3. part. quæst. 35. citata, Aluarez ibidem disput. 45. numer. 16. Ripa. 1. part. quæst. 28. artic. 2. dubitat. 1. ad 4. Canariensis quæst. 42. artic. Banez quæstione 76. art. 2. dub. vnico, & lib. 3. de generatione quæst. 20. art. 9. ad 4. Capreol. in 1. distinctione 7. quest. 1. art. 1. Herbeus in 2. distin-Aione 8. quæstione 1. Paluda. ibidem quæstione. 2. Soncin. 5. Metaph. quæstione 3 2. conclusione 3. Iabel. qu. 8. Massus hîc sect 3. quæstione 4. Sanch. lib. 4. quæstione 39. noster Didac à Iesu disput., 14. part. 2. quæstione 2.& alij.

Probatur ratione generali Diui Thomæ, quia duo accidentia solo numero distincta non possunt esse simul in eodem subiecto: ergo neque duæ paternitates in eodem albo respectu duorum filiorum: neque duæ similitudines in eodem albo respectu duorum terminorum, &c. Consequentia pater. Antecedens verò habetur expresse apud Diu. Thom. tum loco citato: tum etiam quæst. vnica de virtutibus art. 11. & 3. dist. 23. quæst. 3. artic. 4. quæstiuncula 3. lib. 5. Metaph. Colleg. Campl. Lasia.

lect. 12. & alibi sæpè : latéque à nobis ostendendum est in libris de generatione.

92 Sed obiici potest : quia pater habens sialium superueniente alio, incipit realiter referri ad illum; si verò moriatur, definit realiter respicere ipsum, manente paternitate circa alsum: ergò verè dantur in illo plures relationes paternitatis. Antecedens videtur certum : quia ante generationem secundi filij, pater non referebatur realiter ad illum; posita verò generatione, iam refertur realiter ad eum: ergo de nouo incipit referri. Similiter vtroque silio existente, pater verè respicit ipsos: altero verò pereunte, iam non refertur ad illum: ergo desinit realiter respicere ipsum. Consequentia etiam probatur ex regula supra numero 50. explicata: quia quando vnum aduenit realiter, altero iam existente, vel petit realiter, altero remanente, realiter inter se distinguintur.

Respondetur, quòd sicut acquistra scientia circa vnam conclusionem, quando habetur demonstratio circa aliam eiusdem obiecti, non aduenit nouus habitus, sed noua extensio præexistentis per quam ille ipse habitus, qui antea inclinabat ad assentiendum primæ conclusioni, denuò inclinat etiam ad assentiendum secundæ, vt constabit in libris de generatione: sic similiter ad hoc, vt pater habens silium, quando nascitur alius, dicatur de nouo respicere illum; non est necessarium, vt addatur noua relatio realis; sed quod præcedens quasi extendatur ex parte termini materialis, & cointelligatur motus, respectu rationis ad talem silium, vt docet D. Thomalocis citatis.

93. Est tamen discrimen valde notandum, quòd scientia per talem extensionem intrinsece, & realiter mutatur, & fit maior: quia in sua entitate werd habet latitudinem, & suscipit magis, & minus : relatio verd consistit in indivisibili, ve questione Tequenti videbimus : & ideò intrinsecè non fit maior ; sed dicitur extendi; quia multiplicantur termini materiales sub illa ratione formali, quam per se primò respicit, & quia in ca cointelliguntur diuetsi respe-Aus rationis ad illos. Verbi gratia hæc numero paternitas, quæ est in Petro, non respicit per se primo hunc, vel illum filium in particulari; (vt aduersarij in hoo deceptiexistimant:) sed communem rationem filij à se geniti. Non enim talis relatio habet quòd sit hæc, & individua per hoc, quòd sit ad hunc particularem filium; sed per hoc, quod est huius particularis hominis, qui est pater. Quia ergo tetminus per se primò respectus, nunc participatur ab vno; postea à duobus, aut pluribus filiis: ideò relatio dicitur extrinsecè extendi, ex eo quod addatur nouus terminus materialis, & nouus respectus ad illum. Ex quo tandem sequitur nullam fieri mentionem intrinsecam in ipsa entitate paternitatis, quando nascitur alius filius. Nam quamuis secunda, aut tertia generatio sufficiens effet, vi resultaret relatio, si non;

dum esset in Petro: per accidens tamen in hoc casu non producitur: quia inuenit productam. Per quæ soluuntur alia omnia argumenta, quæ Scotus, Suarez, & alij adducunt contra sententiam D. Thom.

K 1 QVAST

## 252 Disp. XIV. de Relatione, Quæst. VII.

### QVÆSTÍO VLTIMA.

Quomodo intelligenda funt proprietates relatsuorum ab Aristotole assignuta.

Vinque relatiuorum proprietates adducit Attistot. in hoc capite, ve vidimus in texnu, quarum notitia magna ex parte habetur ex dictis in hac disp. & ideo quæ circa illas aliqui latius pertractant, breuter nos in hac quæst. collige-

A primo ergo incipiendo, communis Interpretum consensus cum Auerroë, & alns Antiquis in hoc cap. fatetur, quod habere contrarium, non conuenit relationi secundum se; sed ratione sundamenti, quando est qualitas, ve supra n.4. dicebamus. Cuius optimam sationem reddit in præsenti Caiet. quia nimirum ad relationem non datur per se motus; benè autem ad qualitatemergo non potest relatione sui habere contrarium: sed solum ratione qualitatis, in qua sundatur. Neque de hoc est controuersia inter Doctoses.

95. Idem etiam dicendum est de secunda proprietate, quod scilicet in rigore loquendo, relatio secundum le non suscipit magis, & minus : sed tantum ratione fundamenti, quando est qualitas. Qua etiam est communis sententia Expositorum cum Auerroë, vbi suprà. Pro qua videri possunt D. Thom. 1. 2. q. 82. art. 4. Caret. in hoc capit. Soto ibidem qu. 1. ad 4: & y. Arauxo 3. Metaph. artic. 10.8c alij. Ratioque est facilistquia suscipere magis, & minus, sen intendi, & temitti propriè loquendo exigit, vi in ipsa essentia etiam individuali tel que intenditur, aut remittitur sit laritudo quadam gradualis, ratione culus pullit secundum se ipsum augeri, vel minui, sen magis, aut minus imprimi subiecto: quod quidem solis qualitatibus connenit, vr satis ostendimos supra disp. 12. num. 36. & constabit amplius disp. sequenti : ergo revera relatio secundum se non fuscipit magis, & minus, nifi ratione qualitatis, in qua fundatur.

Sunt talnen bontra hoc duo non leula argumenta. Primum est i quia non solum telationes sundatæ in qualitatibus, ve similitudo, & dissimilitudo dicuntur magis, aut minus (albumenim ve quatuor, magis simile est alterialbo ve quatuor, quam albo ve duo,) sed etiam relationes que sundantur, in quatitrate: ve equalitas, & inæqualitas; (palmus enim magis inæqualitas est vlnæ, quam pedi:) sed magis, & minus harum relationum non potest protecnire à sundamentris; cum quantitas non suscipiat magis, & minus: ergo conuenit ipsis relations secundum se.

Secundo idem probatur de relationibus similitunis, & dissimilitudinis. Quia hæ decrescere possont, crescente sundamento, & è contrà: ergo ipsæ
relationes secundum se, & non à sundamento suscipiunt magis, & sininus. Consequentia videtur nota.
Antecedens autem constat experientia: ponantur
enim duo alba, alterum vesex, & alterum ve quatuor:
inter hæc quidem est similitudo; augeatur postea album ve sex, vsque ad octo: tunc crescente sundamento decrescit similitudo, ve patet.

Si autem respondeas inter album vt sex, & album vt quatuot in rei veritate non esse similitudinem, sed potius dissimilitudinem, que in casu posito crescit, crescente sundamento adhuc: non

effugitur dissicultas. Nam, esto ita sit; si augeatur album vt quatuor vsque ad quinque, tunc minuitur dissimilitudo, & tamen crescit sundamentum: ergo, &c.

96. In horum solutione multi multa dicunt; sed melius sentientes respondent cum Fonseca 5. Metaphysic. cap. 15. quæst. 5. section. 2. relationes consistere in indivisibili (quod ctiam docuit D. Thom. prima secundæ quæst. 52. art. 1.) ac proinde quando augetur, vel minuitur quantitas, vel qualitas, non augeri, aut minui relationes; sed variati, ita ve priores deperdantur, & acquirantur aliæ: & confequenter nullam in se suscipere magis, & minus. Videatur Aranxo vbi supr. conclusione 2. # Est tamen aduertendum, non ideò asserendum esse, quod aliqui volunt, & rangitur in secundo argumento, scilicer tunc solum relationem inter qualitates einsdem speciei esse similitudinam quando illæ sunt eiusdem intensionis; quando verò altera est remssior, autintensior alia, tunc esse dissimilitudinem. Hoc, inquam, falsum est: tùm quia iam similitudo, & dissimilitudo non essent relationes specie distinctæ: tum quia est expresse contra D. Thom. prima parte, quæst. 42. att. 1. ad 2. vbi inquit : Quacumque communicant in una forma, possunt dici similia, eti. msi inaqualiter illam participent, ut aër, dicitur similis igni in calore: sed non possunt dici aqualia, &c. Quaniuis ergo ex intensione, vel remissione qualitatis relationes ibi fundatz varientur, ve explicatum est; tamen dum manent qualitates eiusdem speciei, omnes relationes dicuntur timilitudines.

97. Terria proprietas, scilicet relatiua dici ad conuertentiam, solum indiget explicatione. Non enim ibi loquitur Aristoteles de conversione proportionum, qu m explicuimus lib. 2. Summularum: neque sermo est de conuertibilitate terminorum, secundum quam illi dicuntur conuertibiles, qui mutua prædicatione de se inuicem recto prædicantur, vt patet. Sed dici ad convertentiam in præsenti est , quòd vnum relatiuum explicetur per ordinem ad aliud in obliquo positum, vel quomodolibet dicatur esse illius : nam eo ipso quòdinter aliqua duo sir aliquis respectus; qui respicie, aliquem respicit, & qui respicitur, ab aliquo respicitur. Quz quidem proprietas præcise sumpia, non solum conuenir relatiuis secundum esse, & propriis; sed etiam impropriis, & secundum dici,si rede affignentur, vt fatis constarex præcedentibus. Et ideò talis proprietas non conuenit huic prædicamento quarto modo proprij. sed secundo.

Duz vltimz proprietates, scilicet esse simul natura, & cognitione, sunt maximè propriz relatiuorum secundum esse, & prædicamentalium; oriunturque ex propria, & formali ratione constitutiua huius prædicamenti: & ideò carum notitia valdè conducit: ad plenam relationis cognitionem comparandam.

98 Sciendym est ergo ex Aristintia cap de modis simul, illa dici simul natura, Qua essendi quidem consequentia cum convertantur: neutrum tamen ve sit, alteri causa est, ve in duplo, & dimidio intueri licet: hec enim convertuntur: nam si duplum est, dimidium est causa, ve alterum sit. Quibus verbis, ve ex Paulo Veneto notat egregie Soto hic in expositione textus quinti, dux continentur conditiones necessario requisitx, ve aliqua sint simul natura, quarum qualibet desiciente, non datur talis simultas. Prima est quòd se mutuò inferant, ita ve si vnum est, alterum etiam sit, & è contra. Secunda est, quòd vnum non sit causa alterius. Quod maniseste apparet in relationibus mu-

sit, & è contra. Secunda cit, que d vnum non sit causa alterius. Quod maniscste apparet in relationibus mutuis, tam disquiparantiæ, quam æquiparantiæ. Nam paternitas, & siliatio; & similitudo huius, & illius albi se murud inferunt, vt patet, & vna non est causa alterius; non enim vna relatio essicit aliam; cum non sitactiua; neque est sinis eius, aut forma, vt patet; neque tandem respicit illam; siquidem vna relatio non potest sundari in alia, vt videmus supra num. 31.

Idem etiam dicendum esse de relatiuis non mutuis quòd scilices propriè, & formaliter sumpta sunt simul natura, si rece, assignentur correlativa, vidimus supra n. 80.8 nunc facile oftendirur ex prædictis duabus conditionibus simultatis. Etenim relatiuz illz denominationes abidem explicatæ, quibus à relatione vnius extremi verumque denominatur relatiuum, alterum intrinsece, & alterum extrinsece,se mutudinferunt; siquidem bene valet : datur scientia undum actumiergo datur obiectum scitum; & similiter datur obiectum scitum: ergo datur scientia secundum actum : & vna denominatio non est cau-La alterius; quandoquidem repugnat talem relationem tribuete fundamento denominationem relatiui; quin in codem signo naturæ intelligatur correlatiuum cui formaliter opponatur, & consequenter ipsa relatiua denominatio, à qua constituitur in esseralis, ve magis explicuimus loco citato.

99 Hæ autem duæ conditiones non inveniuntur in rebus absolutis, quæ istis relationibus substernuntur. Nam generans, & genitum, supra quæ sundantur paternitas, & filiatio, licet se mutud inferant; valet enim: est generans: ergo est genitum; & è con-

trà; tamen vnum est causa alterius, vt de se patet. Similiter ex duodus albis, super que sundantur similitudines, licet vnum provt sic, non sit causa alterius; tamen non se mutuò inferunt: non enim valet, est hoc album ergo & illud, & tandem scientia, & seibile, licet rectè assignata se mutuò inferant, vt dichum est; sumpta tamen pro rebus absolutis alterum est causa alterius; siquidem obiectum quatenus tale, habet rationem cause respectu scienie.

Ex quo iam fit relationes omnes, sind mutuas, sind non mutuas verè esse simul natura; & consequenter fundamentum, & terminum, formaliter vt denominatur ab ipsis, & vt significantur nominibus relatiuis. At ipse entitates absolute fundamenti, & termini non sunt simul natura; & consequenter neque sundamentum, & terminus, provt significantur nominibus absolutis. Quando ergo inquit Aristotel. relatiua esse simul natura: sensus est formalis, & loquitur non de entitatibus absolutis sundamenti, & termini, sed de ipsis relationibus, seu de sundamento, & termini, sed de ipsis relationibus, seu de sundamento, & termini, secundum quod formaliter denominantur ab eis, & significantur nominibus relatiuis. Per quod tandem constat proprieratem istam conuenire huic prædicamento quarto modo proprij.

Eodem sensu, & proportione explicanda est vltima proprietas. Ex eo enim quòd relatiua formaliter sumpta sint simul natura, consequens est, vt vnum debeat definiri per aliud, secundum quod relatiuum estrac proinde repugnabit vnum sine alio cognosci, quod est esse simul cognitione. Neque in hoc est amplius immorandum, suppositis his, que suprà questa 6. di cha sunt.

C A P V T O C T A V V M.

De Qualitate, & Quali,

S V M M A TETVS.

R I A præstar in hoc capita Aristot. Primò definit in abstracto qualitatem dicens: Qualitatem autem voco, secundum quam quales esse dicimur. Secundo enumerat quatuor eius species. Prima est habitus, & dispositio, ve scientia, & virtus sanitas, & morbus. Secunda est natural is potentia, & impotentia; ve curubor, vel pauor ex verecundia, aut metu causatus, & amaritudo, vel dulcedo. Quarta tandem est forma, & sigura ve triangulus, & pyramis. Quibus speciebus enumeratis, definit in concreto quale, dicens, Qualia autem sunt ea, qua denominativà ab eis, aut aliquo alio modo dicuntus. Tertiò & veltimò enumerat tres qualitatis proprietates. Prima est, habere contratium, ve iniustitiz contratiatur iustitia, & albedini nigredo, quæ tamen proprietas non conuenit omni qualitati, quia lux non habet contratium. Secunda est suscipere magis, & minùs, quæ etiam non conuenit omni qualitati, tum quia de iustitia, & sanitate (inquit Arist Taliqui asserum non dici magis, & minùs, licet id concedant earum concretis, tum etiam quia de figura certum non est suscipere magis, & minùs, siquidem neque trianguli, aut circuli ratio, neque concreta ipsa dicuntur magis, aut minùs talia.

Colleg.Compl.Logica.

X 3 NOTA

NOTATIONES CIRCA HOC capus.

Nomen Qualitatis ( qued se inuenisse testatur Plato in Thecreto ) varias habet acceptiones, ques refert Simplicitus in hoc capite. Tres lunt præcipuz, quas ex Aristotele 5. Metaphysic. cap. 14. & & 18. colligunt communiter DD. Primo sumitur pro quacumque differentia etiam essentiali : quo sensu differentiæ sæpe appellantur qualitates generis: & de illis dicitur, quod prædicantur in quale. Secundo pro omnibus accidentibus, suè propriis, suè , communibus, siuè huius, siuè alterius prædicamenti: quomodo de omni accidenti dicitur, quod prædicatur in quale, non solum quoad modum significandi,sieut differentiæ; sed etiam quoad rem significatam, vt explicaimus suprà, disp. 5. num. 12. Tertiò tandem sumitur qualitas, ve significat peculiare prædidicamentum accidentis ab aliis condistinctum, à quo propriè, & simpliciter denominamur quales, & per quod respondetur ad interrogationem sactam per quale, vt distinguitur ab interrogatione facta per quid, quantum, vbi, quando, &c. Sicut enim si qua-tatur quantus est Petrus; respondeturest bicubitus, aut tricuburus:& si quæratur, vbi est Petrus; responderur in Ecclesia, vel in foro: ita quando quæritur, qualis est Petrus > respondetut per terminos huius prædicamenti : est albus, vel niger; Dialecticus, vel Phylosophus, &c.

In hac ergo terria acceptione describit Aristoteles qualitatem dicens: Qualicas est, secundum quam quales esse dicioner: id est, qualitas est accidens, à quo res constituitur in esse qualis, & per quod propriè respondetur interrogationi facte per quale. De qua definitione postea redibit sermo : sicut etiam de speciebus, quas in secunda parte cap. alignat Aristot. Hoc solum libuit in præsenti annotare, quòd quamuis B. Albert. & Caiet. velint in illo verbo definitionis, quod solet poni in prima persona, scilicer, dicimur, elle mysterium, vt scilicet indicaret Arist. sub hac definitione comprehendi qualitates spirituales, & corporeas, que simul in homine in ueniuntur : hoc tamen mysterium non cogitauit Aristor. nam in textu Greco legitur in tertia persona λεγοιται legunda, id eft, dicuntur: acque transtilerunt Argyropilus, & Peronius. Vbi etiam nota non abite Aristot in hoc prædicamento seorsim explicuisse abstractum, & concretum qualitatis: sicut etiam titulus promittebat : id enim fecit, vel quia ab Antiquis non codem modo sumebatur, ve notat Porphyr. in interrogationibus: vel quia qualitatis essentia obscura erat, & ita non potuit commodiùs describi, quam per suum concretum, quod nobis notius est propter quod verumque oportebat aliquo mo-

do explicare. 3 Ex proprietatibus in tertia parte capitis addu-Ais, prima satis constat ex dicis cap. de substantia pum. 45. # Circa secundam verd , ve plene perci .. retur, agendum erat de intensione, & temissione qualitatum. Sed aliena est à præsenti instituto talis disputatio: & ideò solum est notandum intensionem, & remissionem, seu latitudinem gradualem, ve aliqui loquantur, aliquando inveniti in qualitatibus cum variatione, ita ve cadem qualitas in codem subicco, modò sit intensior, & modò remissior: quod contingit in aliquibus qualitatibus qua sunt termini alterationis; ex eo quod causa nunc foreius, nunc

debilius operatur, vt patet in calore, & frigore:& how modo certum est non omnes qualitates suscipere magis,& minus, seu intendi,& remitti. Nam prætet qualitates quartæ speciei, de quibus id expresse docet Aristoreles in hoc cap. plures aliz secundz speciei, & fortalse omnes non intendunturi& remittuntur vt patet de intellectu, & voluntate.

Aliquando verò intensio, & remissio, seu latitudo gradualis inueniuntur in qualitatibus inuariabiliter. quando scilicet eadem qualitas in codem subicco non augetur, aut minuitur, saltem de potentia ordinatia:verè tamen habet in se latitudinem intensiuam. Cuius lignum eft, quod tales qualitates in diverlis subiectis inueniuntur magis, & minus intenfæ. Et huiusmodi sunt intellectus, & voluntas; & aliz potentiz sensitive, & forte omnes qualitates secunde speciei: quamuis ob variationem dispositionu in organis, &-

pè contrarium appareat.

5. Si ergo extenho, & temissio sumanturaltero ex his modis, certum est non convenire omnibus qualitatibus, quæ sub prima, secunda, & terria pecie continentur; bene tamen fi sumantur secundum se, provt abstrahunt ab hoc, vel illo modo, qui per accidens sunt ad veram rationem latitudinis gradualibus. Arque ita in hoc sensu omnes qualitates, excepta forma & figura, verè suscipiunt magis, & minus. Que doctina est expressa D.Th. 1.2. quæst. 5 2. art. 1. vbi loquens de augmento intensivo habituum, quod ipse vocat secundum patticipationem subiecti, refert ex Simplicio, inter qualitates tolam figuram non suscipere magis, & minus. Quam sententiam approbat, & illustrat. D. Thom. redditque eius optimam rationem ex Atist ve patet in textu. Ex quo tandem fit, quod si forma, & figura constituunt veram speciem qualitatis(de quo infrà)talis proprietas couvenit huic pradicamento primo modo proprij, scilicet soli, sed non omni, sicut etiam prima, vt inquit Arift.

Circa tertiam, & vltimam proprietatem folum est aduertendum, quod sieut nomen qualitatis solet transferriab hoc prædicamento ad alia : ita fimilitudo,& distimilitudo, quæ signissicant relationes in veris qualitatibus fundatas, transferti solent ad signisicandas relationes, quæ fundantur in aliis prædicamentis. Quo sensu duas substantias, duas quantitates, aut telationes solemus appellare similes, quando sunt einsdem speciei; dissimiles verd, quando sunt specie distinctæ. Sed hoc non tollit, quo minus similitudo, & diffimilitudo propriè sumptæ tantum significentrelationes, quæ fundantur in veris qualitatibus & per consequens, proprium erit qualitatibus quarto modo proprij, ve secundum cam res dicantur propriè si-

miles,& diffimiles.

### ፙቚ፟ጜ፞ቚቝ፟**ፙፙፙፙፙፙ**ፙፙፙፙፙ DISPVTATIO

De pradicamento Qualitatis.



V M Qualitas non solum relationi, sed etiam quantitate dignitate præferatur, ve fuis locis notauimus : non est cur dubitemus ipsam esse aliis impersectionibus

prædicamentis anteponendam. Iam verò suppositis iis, quæ circa literam capiris, & qualitatis proprietates adnotacimus : solum restat essentiam eius, & species inuestigare. Pro quo sir.

QVÆSTIO

## Disp. XV. de Qualitate, Quast. I. 255

### QVÆSTIO 1.

An definitio Qualitatis ab Aristotele tradita sit bona.

Difficile semper suit essentiam qualitatis in communi explicare, vt restatur D. Augustinus in suo Categoriatum libro. Quamuis enim ex co, quòd sit genus supremum, & conceptu simplex, propriè definiti non possit, tamen aliotum prædicamentorum essentias aliqualiter explicamus, considerato eo, in quo viniscuius qué species conueniunt; vt ratio extensionis, in quantitatibus: ratio ad, in relationibus, &c.

Cæterùm in qualitate, neque ad hunc modum apparet aliquid, per quod possimus illius essentiam vecumque explicate: nisi per eius concretum, ve secit in hoc cap. Aristot. qui modus definiendi valdè obscurus videtur. Quod cernens ipse 5. Metaph.cap. 14. vbi erat proprius locus definiendi, agens de qualitate nullam eius desinitionem tradidit. Ex quo sumpsit occasionem Oña hic quæst. 1. art. 1. asserendi, Aristot. non cognouisse qualitatis essentiam. Et ideo opottet ante omnia definitionem ab ipso traditam examinare.

Contra quam multa communiter obiiciuntur, & quidem non leuia argumenta. Primum est, quia in tali definitione, definitum definitur pet seipsum; siquidem in rei veritate idem est qualitas, & quale: ergò mala est definitio.

Secundo, quia hæc definitio non est notior definito: nam ad cognoscendum quid sit quale soportet scire quid sit qualitas : ergo male qualitas definitur perquale.

Tertiò, quia iam in definitionibus rerum absolutarum darerur circulus, contra id, quod diximus difp.præcedenti num. 70-imò illum commisti in hoc cap. Arist. dum primò qualitatem per quale, & postea quale per qualitalitatem definiuit.

Quarto tandem, quia definitum ingrederetur definitionem: ergo nullo modo admittenda est prædica definitio.

6 Nihilominus dicendum est, quòd quamuis desinitio Arist. non solum non sir rigorosa; sed neque
ita propria & exacta, sicut sunt definitiones, quas de
aliis prædicamentis tradimus: adhuc tamen non
est contemnenda; sed licet illa vii primam partem
conclusionis satis conuincunt argumenta sacta:eamque admittunt communiter Doctores. Secunda verò
est contra aliquos Modernos, quibus samiliare est
definitiones Arist. & communiter receptas repudiare. Inter quos Hurtado disput. 14 Metas. sect. 1.
hanc. Arist. definitionem valde reprehendit: inquitque non esse definitionem sed inanem quandam nugationem.

Czterum, quam sit ipse reprehendendus, patettum quia D. Thom. Opusc. 48. tract. 4.c. 1. dicam desinitionem admittit & explicat, eaque vtuntur communiter, tam Metaphysici, quam Dialectici: tum etiam quia cum vix appareat aliquid, in quo conueniant omnes species qualitatis ab Arist assignatz: vix potuit ipsa commodius describi, quam per eius essecum formalem significatum nomine sui concreti, quod nobis est aliquantulum notius: siquidem non facile apparet nomen aliud clarius, qualitati in communi adzquate respondens. Quod sufficit, vt desinitio Arist. non contemnenda: przcipue cum generalissima non

possint proprie definiri. Videatut Gallego hic con-

7 Vt autem hoc plenè percipiatur notanda est egregia Arist. doctrina. lib. 6. Topic. 2. vbi docens definitionem debete tradi per notiora, addit duplciter hoc contingere.

Primò quando res per, quas traditur definitio, sunt absolute, & secundum se notiores; quod contingit, quando sunt priores: quia tunc sunt verè pattes, seu principia definiti; vt punctum; respectu lineæ; vnitas respectu numeri, & litera respectu syllab. Et tunc definitio est propriè, & rigorosè definitio, proprieque explicat essentiam rei: quia traditur per ea, quæ secundum se sunt notiora, & priora definito. Vt quando dicimus. Linea est quantitas continua causata ex dustus puncti: Numerus est quantitas discreta unitatum, &c.

Secundo solet definitio tradi per ea, que nobis notiora sunt, licet secundum se sint minus nota: (contingit enim esse notiora, que secundum se sunt ignotiora, yt dicemus in Proæmio Philosophie:) & hoc modo res posteriores & compositiores sunt nobis magis note, quam priores & simpliciores: & ideo has per illas solemus definite, yt quando dicimus. Puntsum est extremum linea: Vnitas est principium numeri: Litera est elementum syllaba, &c.

Quæ quidem definitiones, licet propriè non explicent essentiam rei, quæ definitur: quia non traduntur per ea, quæ secundum se sunt priora & notiota: quia tamen traduntur pet notiora nobis; iuuant, vt clarius cognoscamus res illas, quæ secundum se sunt priores & notiores; vt ira tandem per cas res posteriores definiri possimus.

8 Hanc doctrinam ferè ad verbum statuit Aristloco citato. Et ratio eius est: quia cum in definitionibus non sit procedere in infinitum: quando res posteriores per priores definimus, necessariò deueniendum est ad aliquam primam: quæ non possit per aliam
priorem definiri; & consequenter neque habere propriam definirionem.

Si tamen cam vicunque explicare velimus, recrocedendum crit ad posteriores, que nobis magis sunt
notæ:vt patet in exemplo adducto, Quia enim superficies posterior est linea: & linea punctosideo optime
superficies desinitur per lineam, & linea per punctum:sed punctum, cum sit primum in quaritate continua: no habet aliud prius per quod desiniatur Quare
si velimus illud vicumque explicare, oportebit retrocedere ad posteriora, quatenus sunt nobis notiora.
Huiusmodi tamen desinitiones secundum quid tantum, & quoad nos possunt appellari desinitiones: nam
vt bene inquit Arist. ibid. vera & propria desinitio
debet tradi per ea, que secundum se sunt notiora, &
priora desinito.

Cum ergo quodlibet concretum quoad nos sis magis notum, quam suum abstractum: quia ve ex Arist. lib. 7. Metach. sapè retulimus, concreta apparent magis entia, quàm abstracta: ideò quando abstractum non potest habere veram definitiouem ve sunt sunt generalissima accidentium; non incongruè definitur per concretum, tanquam per rem nobis notiorem; maximè quando non facilè appareat aliquid aliud clarius per quod definiatur. Er hoc modo desiniuit Arist. qualitatem per quale, quod nobis notius est.

Cum autem huiusmodi definitiones secundum quid tantum, quoad nos sint definitiones, ve dictum est, non oportet in eis conditiones propriæ & rigorosæ definitionis ad vnguem observari, sed satis est, si aliquo modo, & secundum quid tantum verisseentur. per quod patet ad argumenta.

## 256 Disput. XV. de Qualitate, Quæst. II.

9. Ad primum responderur, in hac definitione non omnino desiniti idem per se ipsum : sed candem rem, quarenus est minus nota, & significatur in abstrato, desiniti per se ipsum, ve significatur in concreto; quomodo est nobis notior. Quod licer non sufficiat ad propriam & rigorosam desinitionem; sufficir tamen ad eam, que secundum quid tantum, & quoad nos est desinitio, ve dictum est.

Per quod patet ad secundum. Hæe enim definitio, quoad nos, notior est ipso definito: siquidem quale nobis notius est, quam qualitas: quamuis secundum se sit ignotius; & propretea, quale secundum se explicatur per qualitatem; quoad nos verò qualitas ex-

plicatur per quale.

Ex quo etiam patet ad tertium. Non enim propriè dicitur circulus;nisi quando vnum definitur per aliud, eodem modo, quo aliud definitur per ipsum, quod non contingit in præsenti: Nam qualitas quoad nos, definitur per quale ; quale verò secundum se definitur per qualitatem. Qu'ia tamen in hoc modo definiendi non potest omnino vitari circulus : ideo receè concludit argumentum, veramque definitionem non posse esse propriam & rigorosam. Vr autem quantum fieri posset, circulum istum vitaret Arist. postquam defininit qualitatem per quale, non statim quale per qualitatem explicuit, sed priùs declaravit singulas species eius, & tunc subiunxit: Qualia autem sunt ea, que ab his denominatine dicunsur. Qui modus circuli etiam in demonstrationibus licet, vt ex D. Thom. explicabimus in libris Poste-

Ad quartum respond. non esse idem nomen, quod ponitur à parte definiti, & quod ponitur in desinitione, siquidem illud est abstractum, istud verò concretum. Quæ distinctio sufficit in huiusmodi desinitionibus, ve non omnino dicatur definitum ingredi desinitionem: & ideo licet illis vei.

Verum est tamen esse impersectionem non patuam, quòd in definitione, estam impropria, ponatur nomen derinatum à nomine definiti, quod quidem vitandum est, nis quando aliter sieri non possit : propterea enim diximus in conclusione definitionem istam non esse ita exactam, sicut alice altorum prædicamentorum.

### Q V Æ S T I O II.

Quanam sit congruentior. Qualitatis
definitio

Nte omnia præmittere oportet quæ sit causa, quare inter omnia prædicamenta ratio qualitatis in communi sit nobis obscusior: cùm tamen in particulari plures sint qualitates sensibus ipsis notæ.

Nascitur autem hoc ex impersecto modo cognoscendi intellectus nostri, cuius obiectum pro hoc statu est quidditas, seu natura in materia corporali existens, vt docet D. Th. 1. p.q. 84: art. 7. & alibi sepè. Et ideo substantiam materialem facilè cognoscit: quia simul est ens simpliciter, & quid ipsi proportionatum. Propter quod etiam facilè percipit quantitatem: rum quia proximior est substantiæ materiali, & illi conuenit, secundum quod talis est: tum etiam quia est secundum se sensibilis. Cum verò alia accidentia neque sint entia simpliciter, neque ita proportionata intel-

lectui, sicut quantitas: ideo, vt ea intelligat, indiget, & vtitur aliquo extrinseco, quo innetur ad illorum cognitionem.

Cùm ergo relatio, & alia sex vitima prædicamenta in sua natura includant ordinem ad aliquid extrinsecum: iam habet intellectus, quo iuuetur, vt facilà

illa cognoscat.

Sola essentia qualitatis in communi, neque est proportionata intellectui nostro pro hoc statu, cùm abstrahat à qualitatibus corporalibus, & spiritualibus: neque prove sic includit ordinem ad aliquid extrinsecum, sed omnino absoluta: quia ve ex D. Th. c. Metaph.lect. 17. notauimus disp. præced. n. 28. qualitas, secundùm quod qualitas est, solèm respicit subiectum, in quo est, ad aliud verò non ordinatur, nist secundùm particulares rationes huius, vel illius qualitatis, nempè in quantum est habitus, potentia, &c. Ac proinde, licèt intellectus noster facilè cognoscat aliquas particulares qualitates, difficile tamen porest percipere communissimam rationem huius prædicamenti, in qua omnes species eius conueniunt.

ri. Proptet hæc ergo plures Authores, licet Aristdesinitionem impersectam & obscuram esse fateantut, clatiorem aliam inuestigare non curant. Alij verò vt impersectionem dicæ desinitionis vitarent: varie distracti sunt in assignanda aliqua alia desinitione meliori: variaque inuenerunt, quas longum esset recensere. Vnam tantum, aut alteram subicciemus. Et prima sit, quam inuenit Suarez dispir 42. Metaph. sectione 1. in hunc modum: Qualitas est accidens quoddam absolutum, adiunstum substantia creata ad complementum persectionis eius, tam in existendo, quam in agendo. Quam discriptionem satis longam, longius explicat ipse Suarez: admittuntque Conimbr. & alij Moderni Dialectici.

Cæterum, eius insufficientiam probat inter alios Gallego controu, citata. Et quidem si attente con Gderetur, fe è omnia eius verba superfluunt : neque tandem explicat propriam rationem qualitatis. Nam in primis ad quid additur ly quoddam? non enim ponir ir pro genere, ve paret, neque addit aliquid supra ca, que ponuntur à parte differentie. Item superstuit ly absolutum: vt enim vidimus supra disputatione vndecima num. 4. nomen istud non significat gradum aliquem positiuum inter accidens & quantitatem, aut qualitarem, verbi gratia, sed negationem relationis immediate fundatam in proprio vniuscuiusque constitutivo: sicut irrationale non significat gradum positiuum inter animal, & equum. aut leonem, sed negationem hominis, que immediate fundatur in propria vniuseuiusque differentia. Ergo sicut superaue definirerur equus dicendo : Equus animal irrasionale, binnibile : imd & nugatoriè, siquidem in hinnibili continetur irrationale, & ita bis poneretur : sic similiter superflue & nugrtoriè ponitur ly absolutum in definitione qualitatis, aut quantitatis.

12. Tertiò, superfluunt illa verba: adiunctum subflantia creata: id enim continetur in 1. particula definitionis, siquidem accidens ex sua natura petit adiungi substantiæ creatæ, cum increata nulla possint

esse accidentia.

Quarto, eadem ratione superfluit ly ad complementum perfessionis eins. Non enim est sensus qualitatem complete substantiam in esse substantiali: nam hoc est proprium subsistentia, aut existentia, ve aliquando dicemus. Ergo intelligendum est de complemento in aliqua perfectione, aut esse accidentali.

Hoc

## Disp. XV. de Qualitate, Quast II. 257

Hoc autem conuenit qualitati ex eo, quòd sit accidents: siquidem omnia accidentia, ex eo quòd sint entia & persectiones secundum quid; complent substantiam in aliquo esse & persectione accidentali, ve patet inductione.

Quòd si per hanc particulam significatur qualitatem esse à natura institutam, ve se ornamentum substantiæ, ve Suarez explicat: iam definitio non conuenit omni qualitati: quis enim dicet habitus viciosos datos esse à natura ve sint ornamentum aut com-

plementum substantiz.

Vltima etiam particula, scilicet tamin existendo, quàm in agendo, si collectiue sumatur; non conuenit omni qualitati: plures enim non sunt actium. Si verò dissunctiue sumatur, incidit in alium desectum, qui, quantum sieri possit, vitandus est: iam enim in rei veritate non erit vnica descriptio; sed plures: neque revera definietur genus supremum; sed membra illa diuidentia, quibus adaquate conuenit vnaquaque pars talis dissunctionis. Et tandem tota hac descriptio non explicat rationem propriam qualitatis; sed verè conuenit quantitati, vt consideranti patebit.

13. Ne autem prædictæ definitionis discussio, nimia & superstitiosa alicui videatur; simulque perspiciatur, quantum à vera definiendi arte abhorreat similis redundantia; audiat Arist. lib. 6. Topic. cap. 1.vbi explicans modos, quibus contigit definitionem esse superstuam, inquit: Illud denum incommodum est, sapè idem de aliqua re dicere. Quod Xenocrati vsu venit, qui sapientiam ait esse definitionem & cognitionem naturarum. Quippè cum definitio, quadam sit cognitio: ita bis ibidem dixit, adiuncto verbo cognitionis. In codemerrore versanturi, qui refrigerationem prinationem caloris naturalis esse desiniunt. Nam cum eius, quod insitum est, omnis sit prinatio: supernacaneum est nomen, naturalis, addere; satisque erat dicere caloris prinationem: quandoquidem ex ipso nomine prinationis, rei naturalis esse intelligitur.

Discamus ergo, & discant omnes ex hac Aristotel. doctrina, à rerum definitionibus superssua verba rescindere. Sed ad qualitatis definitionem re-

deundo.

14. Secunda est, quam tradit Hurrado loco cit. quæst. præced. vbi reiect definitione Atist. sicipse desinit: Qualitas est accident absolutum à quantitate distintiam. Hæc tamen dessitio potioni iure resicienda et.

Primò quidem, quia, vel nomine accidentis absoluti intelligit, quod non est vera relatio prædicamentalis: & si tota desinitio planè conuenit sex vitimis prædicamentis; siquidem in hoc sensu verè sunt accidentia absoluta distincta à quantitate; vel intelligit, quidquid nullum dicit respectum, neque prædicamentalem, neque cranscendentalem: & sic desinitio non conuenit omni qualitati, siquidem habitus, potentiæ, & plures aliæ qualitates sunt relationes transcendentales, ve patet. Ergo hæc desinitio, vel conuenit aliis à desinito, vel non conuenit omni contento sub illo.

Præterea quia, esto definicio illa conuenitet omni, & soli quantitati; adhuc non explicat propriam eius rationem, scu quid sit illud, per quod qualitas distinguitur à quantitate, & aliis prædicamentis. Sieut si quis definitet animal, esse viuens distinstam à planta; revera non explicaret propriam rationem constitution animalis, sed perinde esset, ac si per negationem definiret dicendo: Animal est viuens, quod non est planta. Quem modum definiendi, ve imperse dissimum contemnit Aristotel. 1. Topic.

cap. 4. Ergo si propte ea reissit iste Author desinitionem Atistot, quia non declarat, quid sitipsa qualitas, eadem etiam ratione reissienda est sua desinitio.

15. Tertiò tandem alij definiunt qualitatem sic: Qualitas est accidens proueniens à sorma in esse quieto. Per primam particulam disserentiæ distinguir qualitatem à quantitate, vbi, situ, & aliis prædicamentis, quæ quantitatem consequentur; nam vt docet D. Tho. 5. Metaphy. lect. 9. & 3. p. quæst. 90. artic. 2. de Potentia q. 91 artic. 7. & alibi sæpè, qualitas in hoc à quantitate distinguirur; quod hæc sequirur materiam; illa verò formam. Per vltimam verò particulam distinguirur ab actione; quæ quidem prouenit à forma; sed quass in motu, & sur quem secum trahit actio, non verò qualitas; & ideò hæc dicitur à forma prouenire in esse quieto.

Cæterum hæc etiam definitio, quamuis nihil contrinear à veritate alienum; adhuc tamen non videtur omnino sufficienter explicare essentiam qualitatis sed ad summum est descriptina. Et ideo innestigandum restat, quæ sit illaratio, aut persectio, cui annexum est pronenire à sorma in esse quieto. Sicur enim suprà disput. 13. num. 17. diximus insussienter explicati essentiam nominis, dicendo esse animal radicaliter risibile: quia consusè indicatur ibi essentia hominis: sic similiter, dicendo qualitatem esse accidens proueniens à sorma in esse quieto; valdè consusè importatur essentia qualitaris. Quare, his & aliis desi-

nitionibus relictis.

26. Dicendum est veram rationem & essentiam qualitatis in communi, propriumque essectum sormalem eius duodus modis, & veroque optime explicari à D. Tho. quem sequentur Caiet. Conradus, Cano, Atauxo, Sanch. & Gallego insta citandi, & communiter Thomssee.

Primus trabetur r.p. q. 18. art. 2. vbi docet, quod in vnoquoque prædicamento accidentium pollunt duo considerari, scilicerratio communis accidentia, & proprim, & peculiaris ratio v niuscuiusque. Hæc auté in qualitate (inquit) est use dispositionem substantia. Iuxta quam doctrinam, sicut hæc est congrua dosinitio quantitatis: Quantitas est extensio seu mensura substantiæ; vel acoidons extensiuum, seu mensuratium substantiæ: se eriam hæc erit congrua definitio qualitatis: Qualitas est dispositia substantias accidens dispositia substantia set dispositia substantia seconomia.

17. Secundus modus declarandi rationem communem qualitatis est apud D. Thomam 1.2. quæst. 49. artic. 2. vbi inquit veraprie qualitat importat quendam modum substantia: modus autem est, ve dicit August: supen genesim ad literam, quem mensura prafigie: O ideo imporent quandum determinationem secundim aliquam mensuram. Et ideo secundum esse substantiale dicitur qualitat, qua est disferentia substantiziona idas ecundum esse accidentale, dicitur qualitat accidentalis, or e. Ex quibus verbis formatur alia definitio qualitatis sic: Qualitais est accident modificatium, siue determinatium, vel imponent modum, aut determinationem substantia.

Quæ duæ definitiones si rechè intelligantur; inter se comcidunt, & explicant optime propriam & esfentialem rationem qualitatis in communi, quidquid contra dicat Suarez loco citato. Quia autem definiciones non possant demonstrati, ve bonitas istatum appareat,

## 258 Disp. XV. de Qualitate, Quæst. III.

appareat, sufficiet earum terminos explicare, vt ex-

plicant communiter Thomista.

18. Pro prima ergo intelligentia notandum est nomen dispositionis à disponendo dictum esse. Disponere autem idem est, quod ordinare, seu ponere aliqua cum ordine. Ad quod requiritur, ve in re, quæ disponitur, sint aliquo modo plura, seu artes, quæ

possint cum ordine collocari.

Vnde Aristot. 4. Metaph. text. 24. definit dispositionem generaliter sumptam dicens: Dispositio est ordo
babomis partes: vel ve ait D. Thom. lect. 20. Dispositio
off ordo partium in habente partes. Est autem duplex
dispositio partium. Alia in ordine ad locum, que scilicet se ordinat partes sei, ve vna correspondeat
sursum, alia deorsum, &c. & hac constituit pradicamentum situs. Alia est dispositio rei in seipla: & de
hac loquimur in prasenti intelligiturque definitio
tradita.

19. Secundo observandum est ad hanc dispositionem non esse necessarium, vi verè & realiter sint partes, aut plura in habente ipsam. Nam habitus intellectus appellatur. Ab Aristot. in hoc cap. & est vera dispositio: cum tamen in ipso intellectu non sint verè & realiter partes, quæ per talem habitum dis-

ponantur,

Sufficit ergo, vt in illo sit quædam indisserentia, & potestas ad plura; quæ est virtualis quædam latitudo, ratione cuius apprehendimus in ipso intellectu quasi plures partes potentiæ, etiam in ordine ad obiectum eiusdem habitus; secundum quas potest magis ac magis actuari per talem habitum, tam secundum extensionem, quam secundum intensionem, vt magis declarabimus in libris de generatione.

Vnde habitus sic actuans illas quasi partes potentize verè est dispositio: quia per talem gradualem actuationem ponit ord nem intertales, que antea intelli-

gebantur quali confulæ & inordinata.

Sit exemplum intellectu respectu Geometriæ, in quo (loquendo de extensione) est potentia ad scire vnam conclusionem, & potentia ad scire alteram, & plures alias. Quæ potentiæ sunt quasi pattes vnius integræ potentiæ, quam intellectus habet respectu totius Geometriæ, intelliguntur que quasi consusæ inordinatæ, antequam adueniat habitus Geometriæ. Qui tamen adueniens, verè ponit ordinem inter illas. ordinatè actuando ipsas, priùs circa primam conclusionem, deinde circa secundam, & cætera.

Idem etiam cernitur in intensione, sum habituum, tum etiam omnium qualitatum. quæ suscipiunt magis & minus. Nam in eadem parte ligni est potentia, vt actuetur per calorem & vt duo, & tria, &c. Quæ quasi pattia es potentiæ, quæ antea intelligebantur consusæ & inordinatæ; adueniente calore, ordinantur: siquidem prius actuatur potentia ad calorem, vt duo, deinde ad calorem vt tria, & sic de aliis.

Tandom idem cernitus in quarta specie qualitatis.
Nam figura hominis verè ordinat & disponit partes eius, ira vt hæc vniatur illi, & non alteri: & hoc non: in ordine ad locum nam hoc facit situs; sed in seipsis siquidem etiam desiciente situ, adhuc porest esse sigura, vt de facto contingir in mysterio Eucharistiz. Et idem etiam est de aliis siguris Mathematicis: nam circulus, aut triangulus verè ordinat & disponir partes lineæ, quæ ante tales siguras intelligebantur quasi con sus es inordinatæ.

Restat ergo, quod disponere rem in seipla, vt explicatum est, conuenit omnibus qualitatibus. Cùm autem hoc non conueniat aliis accidentibus aliotum prædicamentorum, vt consideranti patebit: planum sit omnes, & solas qualitates esse isto modo dispositiones; & ex consequenti hanc esse optimam definitionem qualitatis: Qualitas est accidens dispositium rei in seipsa.

Videantur Sanch.lib 5. Logice questione 41.80

Gallego controu.27.cit:

20. Superest explicanda secunda definitio suprà tradita. Pro qua notandum est, modum sumi multipliciter.

Primo enim accipitur latè pro omni accidenti. sue completo, siue incomp'eto: de quibus frequenter dicumus, quod modificant & afficiunt substantiam.

Secundo l'olet restringi ad quædam accidentia, quæ licet revera sint entia completa; sunt tamen minimæ & impersedissimæ entitatis. Quo sensa siguras, relationes, & sex vlima prædicamenta solemus ap-

pellare modos.

Tertiò, modus sumitur propriè, & strictè, pro quibussam entibus impersectissimis, & iucompletis, quanon constituunt aliquod genus, aut speciem entis,
neque sunt verze partes; sed purze modificationes,
aut afsectiones entium, ad eorum przedicamentum
reductiuè pertinentes, & per ipsorum esse existentes, vt vnio, punctum & postprzedicamenta. Modisicare ergo his tribus modis non est esse cui formalis
qualitatis, vt est per se cuidens: neque in hoc sensu
intelligi possunt verba D. Thomz, adducta ex 1,2.vt
rectè notant ibidem Caiet. Contad. & Cano, quos
adducit Sanchez vbi sup. Vnde.

Quarte, & vltimo, modus specialiter sumitur prodispositione, ex ordinata determinatione. Que acceptio meliùs & significantiùs exprimitur secundum phrasim Hispanam, quando dicimus: no tiene modo, ô tiene buen modo; id est, in its, que agit, vel dicit, non habet dispositionem, vel ordinate procedit, &

cætera.

Ex quo patet, modum in hanc acceptionem coincidere cum. 2. acceptione dispositionis; imò figniscantiùs exprimete cam: ac proinde hanc etiam esse optimam definitionem qualitatis. Qualitats ess accidens imponens modam, seu determinationem substantia. Que in rei veritate coincidit cum præcedenti ve explicatum est. Videantur Sanchez, & alij Authores citati.

licet descriptius, iuxta regisam proprietatem qualitatis sup nu.4, explicatam; quam appellat Arist.maximè propriam illius; conuenitque ei quarto modo proprij, vi ibidem diximus; & est huiusmodi: Qualitas est accidens, secundum quodres dicuntur similes, aut dissimiles Neque indiget maiori explications.

### QVÆSTIO III.

De prima specie qualitatis, scilicet babitu, & dispossione.

Ognita essentia qualitatis, species eius inuestiganda sunt. Et à prima incipiendo, nomina ipsa ante omnia distinguere, & explicare oportet: quia habent non paruam consusionem.

22 Habitus ergo, ve bend notat Caietan in hoc. capire, dicitur ab babendo: & ided sicut habere sumitur tripliciter: ita habitus triplicem habet acceptionem, ve tradunt expresse Aristotel. 5. Metaphysicæ textu 25. & D. Thom. 1. 2 quæstione 49. arricul. 2. Primo habete sumitur communiter, prove idem valet, ac possidete quocumque modo, sue per inhærentiam, sue per relationem, &c. ve cum dicitur ali-

quis habere amicum, habere pecunias, scientiam, &c. Ea habere, seu habitus in hac acceptione consequirur prædicamenta, estque postprædicamentum: de quo agit Aristotel. capavitimo huius libri. Iuxta quam eriam acceptionem, ipsa res habita, quæcumque sit illa, sine substantia, sine accidens, interdum appellatur habitus. Quo sensu Aristor. cap. de oppofitis dixit: A prinatione ad h. bitum non est possibilis regressu.

Soundo sumitur minus communiter vtest quod. dam medium per modum actionis, & passionis inter habentem, & rem habitam, ratione cuius dicimor vestitos, aut armatos esse, &c. Qui enim habet vestem in arca, non dicitur habere hoc secundo modo, sed tantum primò. Er habitus in hac acceptione constimit speciale prædicamentum, ve suo loco videbi-

Tertio, tandem sumitut magis strice, prove significat id, quo res se habet, benè, vel malè, vel in se ipfa, vel in ordine ad aliquid aliud. Quo senso solemus inquirere: quomodo te hubes; Et habitus in hac acreptione pertinet ad prædicamentum qualitatis, estque prima species eius: quia est dispositio, qua res benè, vei male se habet, vel in se ipsa, ve sanitas, & zgritudo; pulchritudo, & deformitas: vel in ordine ad aliud, vt virtus, & vitium; scientia, & error. Videantur Diu Thom. loco citato, & Ludouicus de Montesino ibidem, disputat. 30. in princi-

24 Nomen dispositionis unde derivetut, diximus quæstione præcedenti num. 18. vbi etiam duas eius acceptiones adduximus. Nunc tettiam aliam oportet addere, qua dispositio sumitur pro habitu in tertia acceptione explicata : nam indifferenter solemus iuquirere:quomodo te babes; & quomodo dispositus es; Propter quod Aristotel. & D. Thom. sæpè confundunt habitum, & dispositionem, secundum quod pertinent ad hanc primam speciem qualitaris, vt patet 5. Metaphysice textu 15 & 1.2, quest. 62. articulo 9. Hoc autemest discrimen, vt docent Aristotel. in hoc cap. & D. Thom quaftione 49. citata art. 2. ad tertium, quod inomen habitus proptius, & frequentius applicatur qualitatibus istius speciei, quæ funt difficile mobiles: nomen verò dispositionis, illis que sunt facile mobiles. Et merito quidem, nam quando quis quæritur, quomodò se habeat; dispositione permanent quæritur : quam non ita exprimimus, quando inquirimus, quomodò dispositus est; Et ita nomen ipsum habitus, ve rece inquit Diu. Thom. ibidem , diuturnitatem quandam , & permanentiam importat, quam non fignificat nomen dispositionis. Propter quod scientiam, virtutem, & alias qualitates diuturnas huius speciei absolute, & propriè, & appellamus habitus; non verò dispositiones r è contra verò sanitas , pulchritudo, & similes qualitates facile mobiles proprie dicuntur dispolitiones, & non habitus. Et in hoc sensu condi-Ringuuntur inter se habitus, & disposicio, secundum quod pertinent ad hanc primam speciem qualitatis.

His explicatis: duo oporter breuiter examinate. Primum est, in quo consistat essentia huius prima speciei: & per quid distinguantur ab aliis. Secundum est: verum habitus, & dispositio, secundum quodspecialiter sumuntur, vt condistincta, differant essentialiter, vel accidentaliter. Vbi etiam enumerabimus, qualitates, que sub vnoquoque membro conti-

24 Circa primum, omissis aliis sententiis dicendem est primò essentiam huius speciei, prove com-

prehendit, tam habitum, proprie dictum, quam dispositionem ab illo condistinctam, consistere in hoc, quod sit qualitas determinans, seu disponens rem bene, vel male in ordine ad naturam; seu per se primò ordinata ad benè, vel malè eise natura subicativel secundum se ipsam, ve contingit in sanitate, pulchritudine, & aliis similibus, que immediate afficiunt naturam; vel in ordine ad aliquam operationem, ve contingit, in scientia, virtute, & aliis habitibus, qui immediate afficiunt potentiass Sic docet expresse Aristoteles quinto Metaphysica textu 2 s. & secundo Ethicorum capite quinto, quem refere, & sequitur Diuns Thomas quæstione 49. ci-tata, articulo primo, secundo, & terrio, vbi explicat optime hanc doctrinam. Pro qua etiam videri possunt Montesinus loco citato, quastione prima,

Contadus, Zumel, & ahi expositiores.

Probatur breuiter ratione desumpta ex Diuo Thoma. Quia in hoc conveniunt essentialiter omnes qualitates huius primz speciei, & per hoc distinguuntur à cæteris:ergo hæc est propria ratio illius. Anteceedens quoad primam partem patet, tum ex ipsa etymologia habitus, & dispositionis supra explicata; secundum quod constituunt hanc primam speciem: rum etiam quia non solum sanitas, & ægtitudo; pulchritudo & deformitas, & similes qualitates ex sua ratione disponunt rem in ordine ad naturam, quæ benè se habet cum sanitate, & pulchritudine; male autem cum ægritudine, & deformitate; sed etiam scientia,& error; virtus, & virium, & similes habitus revera ordinantur ad benè, vel malè esse natiua potentiarum, quibus insunt; siquidem scientia, & virtus disponunt intellectum, & voluutatem conucnienter ad suam naturam; error verò, & virium disconvenienter. Imò vr benè docet Diu. Thom. articulo terrio citato, huiusmodi habitus, considerata ipsa natura habitus secundum se, per se primò conuenit ordinari ad benè, vel malé essenaturæ; de consequenti verò, & ex parte subicci important ordinem ad operationem, in quantum est finis naturæ, vel perducens in finem. Ergo in hoc, quod est disponere rem benè, vel malè in ordinead naturam, vt explicatum est, essentialiter conceniunt omnes qualitates huius primæ speciei.

Qu od autem per hoc distinguantur ab aliis speciebus ( quæ est secunda pars illius antecedentis)etians patet. Nam secunda species, scilicer naturalis potentia, & impotentia, per se primò sumitur in ordine ad operationem absolute sumpram, non curando, an sit conneniens, vel disconueniens; ve pater indu-Aione., Intelle aus enim æqualiter est potentia respectu intellectionis scientifica, & erronez; & voluntas respectu volitionis honesta, & peccaminolæ; & idem eft de potentijs transeuntibus, vt consideranti patebit. Similiter tertia species per se primò attenditur, vel ex co, quòd sit terminus alicuius alterationis procedentis à potentiis secunde speciei, vel ex eo, quòd sit obiecum alicuius sensus, vt infra videbimus: ad quod impercinens est esse convenientem, vel disconuenientem naturæ subieai. Quod etiam per accidens conuenit quarta speciei: siquidem figura, præcisè provt figura est, non dicit conuenientiam, aut disconuenientiam, vt patet in figuris Mathematicis. Ergo per hoc distinguitur prima species qualitatis ab aliis omnibus.

25 Hinc fit, vt recte norauit D. Thom art. 2. cîta-to ad primum, quod quando in qualitatibus terriæ speciei, verbi gratia in calore, & stigore, quæ pertinent ad obiecum tacus, aut in colore, qui est obiecum vifus, vel etiam in forma, aut figura, que est quarta

## 260 Disp. X V. de Qualitate, Quæst. I I I.

species, consideratur conuenientia, vel disconuenientia ad naturam subiecti; tunc reducuntur ad primam speciem; quia secundum hanc rationem color, & siguta pertinent ad pulchitudinem, vel desormitatem, & calor, & sigus ad sanitatem, vel ægritudinem. In quo sensu (inquit Diu. Ih.) Calidisas, of frigiditas ponuntur à Philosophe in prima specie qualitatis.

Ex dicis potest sic formati definitio huius primæ speciei, provt comprehendit habitum, & dispositionem: Est qualitas, secundum quam res benè, vel male se babet. In qua definitione ponitur sub distinctione ly benè, vel malè: quia non habemus nomen quod abstrahat à bono, & malo; siue conuenienti, vel dis-

conuenienti.

Cum autem species ista dividatur in habitum, &c dispositionem per esse facile, vel dissicile mobilem à subiecto: si vnumquodque horum membrorum velimus definire, ponenda erit pro genere, descetu nominis incomplexi, ipsa definitio huius speciei, dicendo: Habitus est qualitas secundum quam res benè, vel malè se habet, dississe mobilis: Dispositio verò est qualitas, secundum quam res benè, vel malè se habet, facilè mobilis. De quibus iam videndum est: an essentialiter inter se distinguantur: hoc enim est, quod secundo lo-

co examinandum promitimus.

26. Dicendum est secundo, quod quamnis habitus proprie dicti, vt scientia, & similes, quando sic imperfede insunt, vt derfacili possint amitti ; verè dicantur dispositiones:& è contra dispositiones propriè dictæ, vt sanitas, & ægritudo, quandò ex aliquo accidenti redduntur difficile mobiles, verè etiam dicantur habitus; atque ita iuxta modum loquendi interdum diftingnantur habitus, & dispositio ve perfectum,& imperfectum intra eandem speciem:tanien, absolute loquendo, habitus, & dispositio propriè di-Aa:quibus scilicer per se,'& natura sua conuenir esse facile, vel difficile mobiles, vere differunt essentialiter, & specifice. Hec conclusio est contra Scotum quest. 9. haius prædicamenti, Vasq. 1. 2. disput. 8 cap. 3. Salas ibidem, quæst. 52. disput. 5. sect. 1. 84 quosdam alios. Recentiores. Eam tamen docet expresse D. Thom. artic. citat. ad 3. quem sequuntur communi-. ter Thomistæ, Caiet. & Conradus ibidem. Arauxo 5. Meraphys.q. 5 artic. 3 label. & Soto in hoc cap. Mas ibidem quæst. 4. & Sanch.lib. 5. quæst. 44. Quibus etiam consentiunt Lorca, Valentia, Fonseca, Tolet. Conimbric. Rub. Lorin. & alij, quos refert Gallego controuers. 28. Pro qua etiam sententia videri possunt Montesino, vbi suprà num. 17. & noster Didacus

à Iesu disp. 15. q. 2.

27. Probatur ratione Aristorell quam adducit D. Thom. ibidem ex communi modo loquendi. Quia qualitates, quæ ex natura sua sunt facilè mobiles, si ex aliquo accidenti reddantut difficilè mobiles, dicuntur habitus, vt contingit in sebri, quæ transit in ethicam. È contrà verò qualitates, quæ ex natura sua sunt difficilè mobiles, cum ita impersecte insunt, vt de facili amittantut, dicuntur dispositiones, vt patet in scientia; quam dum quis ita impersecte acquirit, non tam dicitur habere, quàm dispositione ad illam. Ergo signum est, propriam rationem habitus intrinsece, & essentialiter importare diuturnitatem, seu permanentiam, contrà verò dispositionem per se & ex natura sua habere, quod de facili amittatur. Et per consequens habitus, & dispositio propriè dista essentiali-

ter distingunnur.

Confirmaturiquia ex eo sanitas, & ægritudo sont qualitates facilè mobiles: quia per se, & ex natura sua habent causas transmutabiles; & ex eo scientia, & virtutes sunt qualitates dissicile mobiles: quia per se, & ex natura sua habent causas immobiles, vt inquit Dissus Thomas loco citato. Sed ex dissertare causarum per se, & propriarum sumitur dissinctio essentialis in esse dibus, vt per se notum est. Ergo illæ qualitates, quibus per se, & ex natura sua conuenit esse facile mobiles, distingunntur essentialiter ab illis, quæ ab intrinseco, & ex propria ratione sunt dissicile mobiles.

Est ramen hic aduertendum cum Angelico Doctore ibidem, quod quamuis differentiæ istæ videantur accidentales; cum pertineant ad motum, qui est extra prædicamentum qualitatis: designant tamen proprias, & per se differentias harum specierum; sicurctiam in genere substantiæ frequenter accipiuntur differentiæ accidentales loco substantialium. Per quod sacilé soluuntur argumenta, quæ solent sieri contra nostram conclusionem: & ideò illa omittimus.

28. Ex dicis possunt vicumque enumerarii qualitates, que sub vnaquaque harum specierum continentur. Sub habitu enim proprie dice comprehenduntur omnes scientiz, & virtutes. Quatum feriem , sic possumus ordinare , vt habitus dinidatur in acquisitum, & infusum. Sub infuso continentur Fides, Spes, Charitas, Lumen gloriz, aliaque permanentia Spiritus sancti dona, & virtutes, si que funt alie per se infuse. Habitus acquisitus diuiditur in intelle Qualem, & moralem; seu in habitum intellectus, & voluntatis: hic diuiditur, in virtutem moralem, & vitium illi oppositum : & vnumquedque in suas species, in quarum consideratione occupatur tota ferè 2. 2. D. I hom. Habitus intelle-Qualis dividitur ab Aristor. 6. Ethicor. cap. 3. in intelligentiam, sapientiam, scientiam, artem, & prudentiam. Intelligentia idem ett, quod habitus principiorum, de quo in libris Potteriorum : vbi ctiam divisionem scientiæ statuemus. Sapientia non constienit speciem distindam à scientia universaliter sumpta, ve comprehendit Theologiam, Meraphysicam, & alias scientias, vt ibidem disputat. 20. explicabimus. Ars communiter diuiditur in septem mechanicas: ( nam liberales secundum quid tantum dicuntur artes. ) Et tandem prudentia in monasticam, & œconomicam, & politicam.Qux omnia percensendo porius, quam ex professo dicta sunt. Quia tamen divisio illa habitus intellectualis ab Aristotel. tiadita non est immediata: eam ordinabimus loco citato.

29. Sub dispositione, vt condistinguitur ab habitu, continentur omnes dispositiones corporales: quia istæ simpliciter non sunt difficile mobiles, et inquit D. Thom. 1. 2. qu. 50. artic. 1. ad secundum propter mutabilitatem causarum corporalium. Et huiusmodi sunt sanitas, & zgritudo; pulchritudo, & deformitas, & si qui sunt quasi habitus in membris corporis, ve facilitas acquisita saltandi pulsandi citharam, aut alia opera corporalia exercendi. Notandum tamen est, quod si sanitas, aut agritudo non est aliquod vnum accidens distinctum à primis qualitaribus; & si pulchritudo, vel deformitas non est accidens distinctum à colore, figura, &c. non continentur proprie, & per se sub hac prima specie; sed. rantum reductive: siquidem sie revera sunt entia per accidens. Si verd sint accidentia ab illis, distin &a, & inde resultantia: proprie, & per se sub illa continentur.

Ad hanc etiam speciem pertinet ex spiritualibus illa qualitas, quæ per primum, aut secundum actum virtutis relinquitur in voluntate. Hæc enim

## Disp. XV. de Quait et, Quast. IV. 261

non est verè habitus; sed dispositio iuxta sententiam D. Thomæ quæst. 31. sequenti art. 31. voi docet per primum actum scientiæ posse quidem generari scientiam, quæ sit verè habitus, sicet impersectus: per primum verò actum virtutis non generari virtutem, quæ sit verè habitus; sed dispositio. De quo videri potest Montes. voi sup. num. 29. & disput. 31. sequen-

a' ats

ue: file

liftica

Ergoile

I CODECTE

nt de la

lico B

itte n

mome, defens

milita

icnicia

ubline

02 ak

m p

Um ins

Om;

Zvac

nda

13

'n

: 12

30. Qu'id autem de gratia habituali dicendum sit, supposito quòd realiter distinguatur à charitate juxta sententiam D. Thom. 1. 2. quæst. 110. atr. 4, tractant ibidem Theologi, ipfam pertinere ad hanc speciem dispositionis videtur colligi ex solutione ad 3. vbi inquit Sanctus Doctor : Gratin reducieur ad primam speciem qualitaris:neque tamen oft idem, quò d virtus; sed babitudo quedam, que presupponitur virtutibus infusis. Quibus verbis addit in z. dift. 26.quæft. 1. art.4.ad 1. Quod non est proprie habitus; sed habitudo quadam, sicut sanitas se babet ad corpus: & ideo dicit Chrysoftom.quod gratia est sanitas mentis, Je. De quo etiam videri poteft. quæst. 17. de veritate art. 1. ad 6. Quod autem magis sir connumeranda habitibus propriè dictis, suader ipsa excellentia, & perfectio gratiz, colligiturque non obscurè ex eadem quast. 17. att.1. ad 9. vbi docet Angelicus Doctor gratiam ex natura sua esse disficile mobilem à subjecto, etiamsi per vnum actum peccati mortalis amittatur. Neque contrarius est aliis locis adductis: quia solum negat gratiam este habitum : sicut Philosophi loquatisunt de habitibus, vt ipse ibidem se satis explicati& ideò hæc sententia apparer probabilior : pro qua videri potest Contad. loco citato primz se-'Cundæ.

### Q V Æ S T I O IV.

De secunda specie qualitatis, scilices naturali potentia, & impotentia.

PRo intelligentia huius speciei notandum est duplex esse principium operationis: aliud radicale, & remotum, quod est ipsa forma substantialis, ve anima respectu intellectionis, de quo certum est, eo ipso non pertinere ad prædicamentum qualitatis: aliud proximum: & formale, vt intelledusi& hoc est qualitas pertinens ad hanc secundam speciem. Que quando tribitit subiecto posse fortiter operari, dicitur potentia naturalis, ve potentia visiua inuenis: quando verò est principium operationis debilis, appellatur impotentia, ve potentia visina senis. Similiter potentia generativa, quando habet proportionatum temperamentum ; dicitur absolute potentia, & ab ca homines denominantur potentes : quando verò temperamentum non oft proportionatum, vt in frigidis, dicitur absolute impotentia! & ab ea dicuntur impotentes. Ex quo patet impotentiam non dicere puram negationem; sed potentiam debllem, & remissam: & ex consequenti non distingui specie à potentia; sed vt imperfectum à perfecto intra candem spe-

Potest autem desiniti hæc species sic: Potentia est qualitats productiva: seu Qualitat, qua simpliciter est principium actionis: intelligendo per actionem, seu productionem, non solum cas, quæ propriæ sunt actiones, aut productiones alicuius essecutus; sed etiam cas, quæ habent modum actionis, licet nullum producant essecutum, ve magna, vel parua resistente.

Colleg. Compl. Logica.

tia sad diuisionem; quarum sunt principia durum; & molle. Quamuis enim tales resistentiæ revera non sint actiones, aut productiones alicuius essenum principia nempe durities, & mollitudo, sunt qualitates istius speciei, vt expresse docent Aristotin hoc cap. & D. Thomasin 1. distinct. 42.9.1.art. 1.& super lob.4.lect. 2.

32. Quare primo dividitur potentia in activam,& passiuam, seu melius retisticuam ( non enim omnis potentia passina est qualitas, ve patet in potentia passiua materiæ respectu formæ; aut substantiæ respectu accidentium.) Potentia actiua est illa, que est principium actionis, que verè est productio alicuius effectus. Quod insufficienter exprimitur illis terminis:potentia allina: quia revera potius sunt definitio, quam definitum. Porentia resistius est; quæ est principium alicuius habentis modum actionis; cum tamen non sit vera actio. Et ad hoc genus pertinent durum, & molle; salubre, & valetudinarium, vt testatur Amstoteles in hoc cap. intelligendo per salubre, & valerudinarium, non sanitatem, & infirmitatem, quæ pertinent ad primam speciem; sed tobur vel debilitatem corporis in sua constitutione ; ratione quorum difficile, vel facile cedit infirmitatibus. Forte etiam ad idem genus pertinent grauitas; & lenitas : illa enim est principium resistendi motul surlum; ista verd motui deorsum. Vtrum autem fint potentiæ veræactiuæ luotum motuum; constabit, cum de motu grauium, & leuium disputa-

33. Ad has duas species subalternas potentiaipertinent quædam qualitates supernaturales, quibus homines deputantur ad cultum Dei secundum ritum Christianz religionis, que characteres appellantur. Nam character Baptilmi pertinet ad potentiam palsiuam: quia non ordinatur ad aliquam actionem; sed potius ad receptionem sacramentorum. Characheres verò Confirmationis, & Ordinis pertinent ad porentiam activam: quia ordinantur ad actiones hiérarchias. Que omnia docet expresse D. Thomas 3. parte quæft. 63. artic. 2. & in 4. dift. 4. quæft. 1: art. 4. quæstibne. 3. Additque eisdem locis, quòd quia ha spirituales potestates sunt instrumentales, sicut virtutes sacramentorum : Ideb sient virtus, qua est in sacramentis; non est in genere per se, sed per reductionem, eo quod est quiddam sluens, & incomplesum: isa esiam character non proprie est in genere ; vel specie: sedreduciour ad secundam speciem quali-

Potentia actiua dividitur in immanentem, & transeuntem. Sub hac continetur intellectus agens & potentia generativa, nutritiva, & argumentativa, (quæ solent appellari à Medicis potentiæ principales: elsque annectunt alias ministras, vt videbimus in libris de anima) & generaliter omnes potentiæ seu virtutes naturales, creaturarum, quæ, ad producendum aliquem essectum in extrança materia à natura destinatæ sunt. Sub immanenti continetue potentia cognoscitiva, & apperitiva: illa divi-

ditur in sensitiuam, & intellectiuam; hzc verò in appetitum sensitiuum, & rationalem. De quibus omnibus, &
de vniuscuiusque speciebus,
& actibus agendum
est logo citato.

Q VÆST

#### QVÆSTIO V.

De tertia specie qualitatis, scilicet passione, Or passibili qualitate.

PRO huius speciei intelligentia notandum est passionem sumi multipliciter, vt habetur 5. Metaphysicæ textu 26. lectione 20. apud Diu. Thom.

Primò enim sumitur pro proprietatibus, quæ ab, essentia dimanant: quo modo risibile dicitur passio hominis, divisibilitas quantitatis, &c. Et passio in hac acceptione non est species qualitatis, vt pateticum inveniatur etiam in aliis prædicamentis.

Secundo sumitur pro quacumque receptione, media qua passum recipie essecum agentis: & correspondet actioni, qua agens producit illum. Et in hac acceptione constituit speciale prædicamentum de

quo infrà.

Terrid sumirur specialius pro receptione alicuius essecus nociui, & disconuenientis, in qua intercedit propria alteratio. Que acceptio frequentior est, quam secunda : non enim quando quis sanatur, dicitur pati; sed magis quando infirmatur. Et sic quanto magis qualitas recepta est nociua, & disconueniens; tatò passio est maior & disconveniens: In quo sensu passioné Christi Domini dicimus suisse maxima. Hoc auté non solùm cotingit, quando qualitas ex natura sua est nociua, vetristitia in homine; sed etiam quando per accidens nocet propter exceisum; ve nimia lætitis. Et ideò dixit ibidem Aristoteles : Amplins borum magis neciua alterationes, & motus, & maxime lamentabiles : item magnitudines exultationum, & lamentationum passiones dicuntur. Et iuxta hanc acceptionem, actus appetitus sensitiui appellantur passiones, ve suo loco dicemus e quia fiunt cum aliquali nocumento; maxime quando sunt intensi. De quo videri potest Diu. Thomas 1.1.qnæst. 11. art. 1. & quæst. 24. artic. 2. ad 2. Sed hæc etiam acceptio non pertinet ad hoc prædicamentum; sed ad prædicamentum passionis.

35 Quartò tandem sumitur passio pro qualitate, secundum quam sit talis alteratio. Que teste Arist. in hoc capite, appellatur passibilis qualitas: vel quia causat talem alterationem, vtdulce, & amarum, que sausant alterationem in gustu; calidum, & frigidum in tacto, & similes qualitates, sensibiles: vel quia causantur ex tali alteratione, vt album, & nigrum, que causantur ex aliqua alteratione. Cuius signum (inquit Arist.) est, quò d quando quis pudore afficitur, tuber sit, & qui metuit, spallidus. Vndè si cui natura talem perturbationem tribuerit, simili erit colore.

Distinguuntur autem passio, & passibilis qualitas, ve hic ait Aristotel. quia passio significat qualitatem ex aliqua breui alteratione resultantem, ve passor ex metu, vel rabor ex verecundia causatus: ac passibilis qualitas significat easdem qualitates, quando oriuntur ex permanenti, & sixa alteratione, ve color rubeus, aut passidus permanens in hominibus, sine id procedat à natura, vel ab infirmitate, &c. Ex quo tanquam sit passionem, &c passibilem qualitatem non distingui specie; sed tantum accidentaliter, ve de potentia, & impotentia distum est.

36 Qualitas passibilis, cum sit definitio propriè desinitis son potest. Potest tamen declarari si dica-

mus, quod Est qualitas sensibilis, seu obiectiua, id est, constituens obiectum alicuius sensus. Sub qua comprehenduntur lux, color, odor, sapor, & qualitates tangibiles, scilicet calor, & frigus; humiditas, & siccitas, & si quæ sunt aliz qualitates, quæ sint obiecta sensum. Ex quibus lux, & quatuor primæ qualitates sunt species infimæ; aliz verò subalternæ: nam color dividitur in albedinem, & nigredinem, & alios colores medios: sonus in acutum, & grauem, & alios medios: & sic de cæteris. Asperum autem, & lene ; & rarum, & densum, licer videantur qualitates; propriè tamen, vt inquit hic Aristot. pertinent ad prædicamentum. Nam tarum est, cuius partes distant : densum verò, cuius partes propè sunt : similiter asperum est id, cuius partes sunt aliz aliis eminentiores : lene verò, siue leue, cuius parces quasi in reco sitæ sunt. Quæ omnia satis paret ad dispositionem partium in loco perti-

#### QVÆSTIO VI.

De visimaspecie qualitatis,scilices forma,

PRo intelligentia huius speciei notandum est, quòd forma primò sumitur pro substantiali, quo sensu anima rationalis dicitur forma hominis. Secundò pro quocumque acti, etiam accidentali; quo modo omnia accidentia appellantur forma accidentales. Et his duobus modis, non est species qualitatis, ve pater. Terriò sumitur forma pro dispositione, quam habent pattes quantitatis in ordine ad se, à qua deriuatur denominatio sormosi, vel desormis à de qua dicitur Psal. 44. Speciosus forma pra silisis beminum, & c. Et in hac acceptione est vera species qualitatis.

Similitet figura, teste D. Thom. in 3. dift. 16. q. 2.21t. 1. 2d 1. vno modo sumitur, provi idem est, quòd imago, seu signum alicuius. Et in hac acceptione dicieui Christus transfiguratus quia claritatem allumplit ad tempus in lignum , leu figuram futuræ claritatis, que eririn fanctis. Quo eriam fento dicitur 1. Corinthior. 10.0 mnia in figura contingebant illis. Secundò sumitur figura ( inquit D. Thom. ) pro qualitate resultante ex terminatione quantitatis. Quo modo non dientur Christus transfigutatus : quia cadem delineamenta corporis in ipso erant. Et in hoc sensu sumitur in præsenti: éstque vera species huius prædicamenti, siquidem verè disponit rem in se ipla, ve pater ex dictis supra num. 19. Non tamen distinguitur specie a forma in terria acceptatione, ut docent communiter Doctores, & latis ex le patet : siquidem veraque eodem modo disponit partes quantitatis in le iplis.

3P. Differunt autem accidentaliter. Vel per hoc, quòd forma fignificat istam speciem physicè, & naturaliter, id est, iuncam cum aliis accidentibus sensibilibus: figura verò significat eandem speciem Mathematicè, id est, abstractum ab accidentibus sensibilibus, vi docet Boctius hic, & indicat D. Thomas 3 contra gentes c. 105. Vel, vi tradit ipse Sanctus 7. Physicorum lect. 4. penes hoc, quòd forma significat istam qualitatem, provi repetitur, & dat esse a tissiciatis, quo sensu dicitur forma turris, domus, & c. sigura verò significat eandem qualitatem, simpliciter, vel in rebus naturalibus.

Sub forma continetur qualitates constitutiuz arte factorem, vt turris, nauis, domus, & similes. Sub figura

## Disp. X V. de Qualitate, Quæst. VI.

figuta verd, præter figuras animalium, & aliarum rerum naturalium, continentur omnes, de quibus: agit Geometra: quas sic possumus ordinare. Primò enim figura est duplex : alia plana, quæ scilicet sit in superficiebus: & alia solida, nempe que fit in corporibus. Plana dividitur in triangularem, seu trigonam; quadrangularem, seu tetragonam, pentagonam, exagonam &c.& circulum, quæ est perfectissima inter figuras planas. Sub triangulari continentur isocheles, isoplures, & scalenon. Sub quadrangulari continentur quadratum, ex altera parte longius rhombus, rhomboides,&c. Per quem etiam modum dividuntur aliæ figuræ planæ, excepto circulo, qui est species infirma. Tandem figura solida dividitur in pyramidem, chilindrum, cubum, ovalem, lenticularem, &c. & sphæram, quæ est perfectissima inter figuras solidas. Pro quibus omnibus videri possunt Horontius lib. 1. suz Geometriz & alij Mathema-

39. Concludit autem has species qualitatis Arist. dicens, fortè esse alia genera qualitatis; sed hæc esse, que maxime in omnium ore versantur. Quod modestiz causa dictum reputant communiter interpretes, asserentes divisionem esse adæquatam. Cuius non facile assignatur ratio sufficientiæ. Sed inter alias optima eft, quam adducit D. Th. 1.2. quæst. 49.art. 2. sumptam ex ipsa natura qualitatis. Modus enim, seu determinatio, aut dispositio, quam importat qualitas; vel accipitur in ordine ad ipsam naturam subicativel secundum actionem, & passionem, que consequentur principia naturz; vel tandem secundum quantitatem. Si in ordine ad naturam:cum hæc habeat rationem finis, sitque id, quod primò consideratur in re : sic ponitur habitus, & dispositio, quæ est prima species qualitatis, in qua sola attenditur ratio conuenientis, vel disconuenientis, seu boni, vel mali,ve dicum est. Si secundum actionem ; & passionem : vel attenditur secundum principia actionis, & passionis: & sic est secunda species, scilicet naturalis potentia, & impotentia, vel secundum àctionis, & passionis terminos; & sic est passio, & pattibilis qualitas, quæ est tertia species. Vel tandem modus, seu dispositio est inter partes quantitatis: & fic est quarta species, nempè forma, & figura. Neque inuenitur aliqua qualitas, que ad has species non reducatur. Videantur D. Thom. vbi supra Conrad, & Medina ibidem, Caieran. & Soto in hoc carite, Arauxo 3 .Metaphylicz quzlt.4. art. 2. Sancheż lib. 5. Logicæ quæst.43. vbi rectè impugnat aliam rationem sufficientiz, quam format Suarez disputat. 42. Metaphysicæ sectione 5. numero 7. sumptam ex illa fua definitione supra impugnata.

40. De speciebus impressis, & expressis, ram sensibilibus, quam intelligibilibus solet meritò dubiteri, ad quam speciem pettineant: videntur enim serè sub. omnibus contineri. Hoc tamen receè explicari non potest, víque dum earum naturam cognoscamus. Probabile est species impressas percinere ad secundam speciem: quia ex natura sua complent potentias operativas tanquam concaulæ earum: licque docet inter alios Sanchez loco citato ad 2. Quamuis, ve ibidem refert probabiliter etiam possit dici, saltim de speciebus intelligibilibus esse habitus : siquidem disponunt hominem in ordine ad naturam, suntque ex ratione sua difficile mobiles. Que sententia videtur colligi ex D.Thom. 1.2. quæst. 50. 21t. 5. & 6.

De speciebus expressis probabiliter aliqui asserunt pertinere ad tertiam speciem : quia natura sua sunt termini operationum. Hoc tamen est contra D. Th. 3. parte quest. 6 3. artic. 2.ad 2. asserentem : In tertia Colleg. Compl. Logica.

specie qualitatis non sunt nist sensibiles passiones, & sensibiles qualitates. Qui etiam in dift.4 q 1.artic. 1.docet ex-Aristot. qualitates terriæ speciei. Semper babere ordinem ad aliquam transmutationem corporalem. vel quam inferunt, vel à qua causantur. Et ided melius dicendum est esse dispositiones: liquidem ex natura sua sunt facile mobiles s ordinanturque ad benè, vel male esse potentiæ, ve patet de actibus virtutis & vitij; scientiæ, & erroris. Sicque docent communiter Thomistæ, Soncin. 9. Meizph. q. 21.ad 4. Ferrar. 2.de anima q.22. & Sanch. loco citaro ad vlcimum, qui plures alios adducit.

41. Tandem de primis qualitatibus, nempé calore, & frigore:siccitate, & humiditate non est parua difficultas:nam licet eas enumerauimus sub tertia specie; videntur tamen ad secundam potius pertinere, cum fint potentiæ actiuæ elementorum. Sed quidem staudum est dictis:nam sub tettia specie collocat istas qualitates D. Thom. 1. 2. q. 50. ast. 1. ad 3. & quæst. 52. attic. 1.ad 3. tum quia verè sunt qualitates tangibiles : tum etiam quia secundum eas primò attenditur alteratio, ita primò, & per se causant aliquam passionem, vel causantur ab ea, vnde sumpra est denominatio passibilis qualitatis. Neque in his oportet in præsenti immorari, de quibus neque Aristot. neque Interpretes eius ex professio disputant.

### **ዀፙፙፙፙፙ**ፙፙፙፙፙዀዀዀዀዀዀዀዀ

#### CAPV IX:

De sex ultimis pradicamentis.

### SVMMA TEXTVS.



V As Partes continet hoe caput. In prid ma, prætermissa descriptione actionis, & passionis, solum assignat duas proprietates, scilicet habere contrarium, & suscipema, prætermissa descriptione actionis, &

re magis, & minus. J In secunda parte breuissime explicat alia quatuor prædicamenta ex sola nominum fignificatione, dicens quod à situ, seu positione dicitur situm esse:habere verò est; ve armatum, vel vestitum esse: vbi vt in Lyczo esse: & quando, vt heri, &

### NOTATIONES, CIRCA boc caput.

Vomodo due iste proprietates convenire pol-Int actioni, & passioni, ex dictis circa alia prædicamenta satis constat. Non enim conveniunt illis per se, & ratione sui; sed ratione qualitatum, quæ sunt termini earum : & ita per se primò solum conveniunt qualitati, ve eisdem locis explicuimus. Neque est aliud notatione dignum in hoc capiteinisi qu'od quia Arist. serè nihil egit de his prædicamentis: ideò Gilbertus Porretanus addidir opusculum de sex principiis inscriptum : ex quo posteriores Dialectici veram horum prædicamentorum notitiam iuxta peripateticam doctrinam desumple-

D'ISPV 1

## 264 Disp. XVI. de sex vlt. Prædic. Quæst. I.

### ሕችቶችቶችችችችችችችችች DISPV TATIO XVI.

Desex vitimis pradicamentis.

ERPAVCA de his prædicamentis tradidit nobis Arift, tum quia parux entitatis, & non magnis momenti sunt : tum etiam quia ex collatione quatuor priorum dignoscuntur. Nam ex substantia, & superficie continente, que appellatur locus, cognoscimus vbi. Et ex substantia, & tempore; quod est altera species quantitatis, cognoscimus quando: similiter ex substantia, & relatione propinquitatis, vel distantiæ situm, & habitum. Er tandem ex substantia, & qualitate, que est potentia activa cognoscimus actionem, & passionem. Ex quo etiam sumitur horum prædicamentorum perfectio, & ordo. Nam quia qualitas perfectior est quantitate, & quantitas relatione: ideò actio, & pallio praponuntur vbi, & quando; & hæc situi, & habere. De quibus eodem ordine agemus in hac disputatione Priùs tamen sit.

### Q V Æ S T I O I.

In ista sex pradicamenta consistant in denominatione extrinseca. Vbi etiam: an sint quid absolutum, vel relatione.

Irca primum non obscuri nominis Doctores. Cyniuersaliter asserte videntur hæc sex yltima prædicamenta consistere in denominatione extrinseca, ita vt ibi verb. gra. nihil alind sit quam denominatio illa extrinseca, quæ prouenit substantiæ à superficie continente; quando à tempore mensurante; habitus, à veste adiacente, &c. Sic videtur docere D. Thom. opusc. 48. tract. 6. cap. 1. lib. 3. Physic. lect. 5. & lib. 5. Metaph.lect.9. Et ideo hanc sententiam sequentur Herb. Quodib. 1. q. 9. Iabel. 5. Metaph. quæst. 23. Soto in hoc cap. & Mass. ibidem quæst. 1. qui plures ahos adductit.

Probatur hæc sententia: quia non sunt multiplicandæ entitates intrimsecæ, voi solæ denominationes extrinsecæ sufficiunt: sed ex sola circumscriptione extrinseca superficiei continentis dicitur res esse in loco, & ex sola mensuratione extrinseca temporis dicitur esse in rempore, & sic de aliis: ergo præter has denominationes extrinsecas non sunt continuendæ aliæ entitates, & accidentia intrinseca.

4 Prima Conclusio. Hac pradicamenta non sunt pura !denominationes extrinseca, sed forma quadam, & accidentia intrinseca, relica in subiecto ex aliquo extrinseco. Sic docent B. Albertus & Gilbert. quos refert, & sequitur Caprool.in 2. dist. 12. quast. 1. art. 3. Soncin. 5. Metaph. quast. 41. Ataux. ibidem quast. 9. artic. 1. Sanch. lib. 6. Logica per totum, Gonzales 1. part. q. 10. disp. 12. ad 3. & communiter Doctores. F Estque procul dubio mens Diu. Thoma. Nam 5. Metaph. lect. 15. generaliter docet vitima pradicamenta esse resperators quosdam telicas in rebus ex aliquo extrinseco.

seco. Specialiter autem de actione, & passione id docet in 2. dist. 40. quæst. 2. art. 4. Quod etiam de voi, & quando tradit in 4. dist. 16. quæstion. 3. art. 1. quæstiuncula 1. voi docet, quando, & voi non esse tempus, & locum, sed quid ex illis in subiecto relictum. Et tandem de situ, & habitu idem tradit 5. Metaph. lect. 20. voi ex Aristot. dicit situm addere supra voi dispositionem partium in ordine ad locum, quam constatesse in ipsa re voicata habitumque esse quid medium inter indumentum, & habentem: ac proinde non erit ipsum indumentum extrinsecè denominans.

Fundamentum est: quia distinctio penes intrinsecam, & extrinsecam denominationem eiusdem formæ non potest causare diuersa prima genera : etgo semel admisso denario prædicamentorum mumero, non possunt hac vitima constitui in pura denominatione extrinseca. Probatur antecedens quia eadem omnind forma, que intrinsece denominat subiectum in quo est, denominat extrinsecè terminum, quem respicit per eundem, & vnicum effectum formalem eins : animal enim effe videns; & parietem visum non sunt duo effectus formales visionis, vt per se constat. Ergo repugnat in tali forma, prove sic, esse duas essentias primò diuerfas : & ex consequenti constituere plura prædicamenta. Maior huius probatio constabit ex dicendis de vnoquoque.

5 Ad argumentum in contrarium adductum neganda est minor. Nam esse in loco, vel esse in tempore non important puras denominationes extrinsecas à loco & tempore; sed peculiares modos essendi rerum, quæ sunt in loco & tempore, in eisdem existentes. Quia tamen modi isti, seu accidentia dependent à rebus extrinsceis, que maiorem habent entitatem, & sine quibus existere non possunt : (vbi enim dependet à loco, quando à rempore, & sic de aliis ve infrà explicabimus:) ideò de illis loquimur, ac si essent denominationes extrinsecz. In quo sensu invelligendus est D. Thom. locis pro contraria sententia citatis. Solum emm intendit ista prædicamenta esse debilissimæ entitatis, & sumi ab aliqua forma extrinseca, ve actionem à patiente, passionem ab agente, vbi, & situm à loco, quando à tempore, & habitum ab indumento.

Obiicies D.Thom.1.part. quæst. 110. art. 3. expresse assentem, quòd Mobile secundum locum non est in potentia, ad aliquid intrinsecum: in quantum huiusmodi: sed solum ad aliquid extrinsecum, sesticet ad locum. Et primò contra gentes cap. 3. Aliquando denominantur aliquid ab eo, quod est extra ipsum, ve à loco dicieur aliquid esse alicubi, &c. Ergo non rectè explicatur Diu. Thom. nostra sententia.

Respondetur Angelicum Doct. priori loco diflinguere motum localem ab alteratione, & argumentatione in hoc, quod duo isti motus terminantur ad aliquid omninò intrinsecum, nempè ad qualitatem, & quantitatem; & provt sic, non dependent ab aliquo extrinseco: & ideò per tales motus
non intelligitur mobile coniungi alicui extrinseco, à quo resultet quantitas, aut qualitas. At verò voi, quod est terminus motus localis, omninò dependet à loco qui est quid extrinsecum: &
ideò priùs mobile intelligitur coniungi loco,
quam quod resultet voi. In quo sensu motus
locali dicitur esse in potentia ad aliquid extrinsecum: quod non habent alij motus. Videantur
Ataux.

## Disp. XVI.de sex vlt. Prædic. Quæst. II.

Araux: vbi suprà ad 1.& Sanch.quæst. 10. F Per quod pater ad locum ex primo contra gentes, Seníus enim est, quod res denominatur else alicubià loco tanquam à forma extrinseca, à qua sumiter forma intrinseca,

scilicet vbi-

Veniamus ad secundam partem q. an scilicet ista prædicamenta sint quid solutum, vel puræ relationes: Circa quod aliquid. Antiqui,quod tefert Herb. vbi sup. docuerunt consistere in aggregato quodam ex abioluto, & relatiuo. ¶ Hzc tamen sententia est manifeste falsa: quia prædicamenta sunt entia per se, & simplicia : ergo non possunt ex rebus diversorum prædicamentorum inte-

Secunda sententia docet esse veras relationes. Que videtur este sentia Scoti in 4. dift.23. quest. 1. vbi facta distinctione relationis in extrinsecus, & intrinsecus aduenientem, dicit hac prædicamenti esse relationes extrinsecus aduenientes. Eandem sententiam, nulla facta distinctione, defendit Capreol. in z. dist. 6. q. 1. affirmans prædicamenta ista verè esse relationes, & non quid absolutum.

Potestque suaderi : quia hæc prædicamenta dependent in suo esse ab existentia illius extrinseci, ad quod ordinantur: ergo sunt verè relationes secundum esse, & non aliquid absolutum. Consequentia videtur nora ; siquidem in hoc differunt relatio secundum dici, seu transcendentalis, & secundum esse seu prædicamentalis: quod hæc requirit existentiam termini; non autem illa. Antecedens verò conceditur communiter à Thomistis, & videtur satis ostendi : tum inductione : tum etiam ex imperfectissima, & debilissima entitate horum prædicamentorum, que non recte saluarur per hoc solum, quòd dicant ordinem ad aliquid extrinsecum, nifi eriam requirant cius existentiam; siquidem illud conuenit pluribus qualitatibus satis per-

7 Secunda concl. Hæc prædicamenta sunt relativa cantum secundum dici ac proinde non sunt veræ relationes; sed quid absolutum. Sic docent frequenter Thomistæ, Herb. Quolibeto citato, Soncin. 5. Meraph. quæst. 39. & 41. label. ibidem q. vlt. Arauxo vbi sup. concl. 4. Sotus & Mas. in hoc cap. Sanch. lib. citato, & communiter Do-

Fundamentum est: quia propria ratio relationis sécundum esse est esse ad; seu accidens faciens respicere aliud ex proprio, & natiuo effectu eius, sed boc non convenit istis prædicamentis: ergo non sunt veræ relationes secundum esse. Probatur minor discurrendo per singula. Nam in primis, quatuor vltima prædicamenta ex propria ratione dicunt esse in, siquidem vbi facit rem este in loco quando in tempore; situs disponit parres in loco: & habitus resultat ex co quod vestis sit in corpore. Ergo nullum istorum, propriè loquendo includir effe ad: De actione eriam, & passione idem pater. Tum quia ex propria ratione non dicunt ed, sed actio dicit esse ab agente; passio verd in passo. Tum etiam, quia si essent verz relationes, necessario essent mutuz, ve pater: hoc autem repugnatiergo, &c. Probatur minor: quia actio, & pasfio mon sune simul' narura: illa enim est actus actiui; hæc verd passiui, ve inquie Arist. 3. Physic. text. 29. Actium autem hac causa passini, & prins illo vt de

Confirmatur: quia iam hæc prædicamenta continerentur sub prædicamento relationis: & ex consequenti solum essent quaruor genera suprema con-Colleg. Compl. Logica.

rra receptam Philosophorum sententiam, quam explicuimus disp. 1 1. num. 63. Ergo hac prædicamenta non sunt veræ relationes; sed entitates absolu-

8. Ad argumentum in contratium adductum neganda est consequentia. Ad cuius probationem respondetur quod relationes dependere ab existentia alicuius extrinteci, non oritur formaliter ex eo quòd funt veræ relationes secundum esse; sed ex co quod sunt entia imperfecta, & minime entitaris. Qu od non solum relationi, sed etiam aliis entibus convenit, ve parer de vnione, & aliis modis, quibus in hoc assimilantur ista prædicamenta. Quo sit, vt licet non omnia telatiua secundum dici, seu transcendentalia petant terminum actu existentem : vt pater de potentiis, & habitibus, ( in quo diftinguuntur à prædicamentalibus, que semper talem existentiam postulant : Vt diximus disputatione 14. numero 23. tamen plura sunt relatius secundum dici, quæ etiam requirunt existentiam termini, non formaliter ex eo, quod sint relativa secundum dici sed ex eo, quod sint entia imperfecta, & debiliffimæ entitatis, vt explicatum est. Et huiusmodi sant ista prædicamenta, quæ proinde magis accedunt ad relationem prædicamentalem, quam alia relativa secundum dici perfectiora : & per consequens minus participant rationem abso-

#### QVÆSTIO

De pradicamentis actionis, & passionis.

A D plenam notitiam horum prædicamentorum oportebat disputare: an omnis actio subjecteur in agente; inde enim depender statuere, in quo confistar propria ratio, tam actionis, quam passionis. Hæc tamen difficultas propriam sedem habet lib. 3. Physic. & ided in præsenti sufficier hec prædicamenta vicumque expli-

Pro quo notandum est plura repetiti in produ-Stione physica alicuius effectus, verbi gratia in calefactione. Primo enim inuenitur substantia, seu suppositum ignis cui vt quod tribuitur calefactio. Secundò potentia operativa scilicet qualitas, per quam ignis constituitur potens, seu in actu primo ad calefaciendum. Tertid effectus, nempe calor in ligno productus. Quarto motus medio quo passum, scilicet signum transit de non calido in calidum.Quintò mutua relatio prædicamentalis inter ignem, & lig-

In nullo autem horum confistit essentialis, & Metaphyfica ratio actionis, aut passionis. Nam in primis de substantia seu supposito, id est, per se euidens. Qualitas etiam, sue potentia operativa, quamuissolear appellari actio intercedenter, siue causaliter, aut originalitet : quia est principium actionis ve ex Doctrina D. Thomæ notant Bergomensis in concordantiis dub.25. Elandr. 5. Metaph. quæst. 2. art. 2. explicatque laté Nazar. 1.quæst.25.art. 1.controuersia vnica: tamen certum est in creaturis realiter distingui ab actione proprie, & essentialiter sumpra, vt probat. Angelicus do Cor innumeris penè locis, quæ habentur in tabula verbo actio numer.1. Similiter certum est actionem saltum formaliter non esse iplum affectum, & idem est de passione, siquidem sunt distincta prædicamenta. In relatione etiam prædicamentali ignis ad lignum minus possunt confisce:

## 266 Disp. XVI. de sex vltim.præd.Quæst.III.

quia relatio, est distinctum prædicamentum: tum etiam quia hæc resultat ex ipsa actione, & passione, & sundatur in eis, ve pater ex dictis dispu-

10 Tandem de motu idem convincunt ex D.Tho. Caiet. & Nazal. quastt. 25. citata. Quia in creaturis actio effentialiter sumpta debet esse quid, quod proportionabiliter translatur in deum identificetur cum substantia eius, sicut intellectus, aut alia potentia operativa fignificat id, quod in creatura est accidens ; translatum verò in Deum est ipla substantia eius. Sed si Deus immediate calefaceret aut moueret lignum, motus ibi inuentus non identificaretur cum ipso Deo, ve est per se euidens. Ergo in illo motu non potest consistere id, quod in Deo apprehendimus per modum actionis: & consequenter neque in creaturis propria ratio actionis potest consistere in tali motu. Ac proinde concedenda est alia realitas vel formalitas, à qua potentia operatiua constituatur in actu secundo: quæque sit causalitas ipsius agentis. Et similiter ex parte passi concedendum est aliquid : per quod potentia passina siat actu recipiens, seu quod sit actua-lis receptio essectus. Et in his realizations, seu sormalitatibus consistunt essentiales rationes actionis, & passionis, vt magis explicabimus lib. 3. Physico-

11. Ex quo iam facile possunt, vecumque formari definitiones actionis, & palionis. Attio enim est causalisas causa efficientis : vel actus secundus potentia operatina : vel meliùs : Actio est accidens , a quo res constituitur allu producens. Cum qua definntione coincidit ea quam tradit Gilbertus lib. de sex principiis, & admittit D. Thom. opusc. 48. tract. 6. cap. 1. scilicet. Allie est forma secundum quam in id, quod subsicieur, agere dicuntur. Vnde etiam somitus definitio passionis. Nam, vt benè inquit Angelicus Doctor, cap. 3 sequenti, sicut agere nihil aliud est, quam causare formam in passo; sic pati nihil aliud est, quam talem formam recipere : ac proinde potest definiri : Passio est actualis receptio termini : vel Actus secundus potentia passina : siuc Accidens, à quo res constituitur attu recipens : vel tandem : Est forma faciens actu produci. Hac enim omnia inter se coincidunt; neque indigent noua explicatione. Videatur Araux. 5. Metaphysic.quæst.6.art.1.vbi codem modo explicat hæc prædicamenta, additque esse communem sententiam Metaphysicorum.

12. ¶ Ex dictis infertur primò, specificationem actionis sumendam esse à principio, seu potentia operatiua: specificationem verò passionis à termino per actionem producto. Quæ est expressa sententia D. Thom. 1. 2. quæst. 1. articul. 1. prima parte, quæstione 14. artic. 5. ad 3 de veritate, quæst. 20. artic. 1. ad secundum, & alibi sæpè, eamque inter alios explicat latè Montesino 1.2. disp. 1. q. 7. Pro qua etiam videri potest Bañez 1. part. quæst. 77. art. 3. Breuitérque probatur: quia actio, ve actio est, dicit essentialem ordinem ad agens, est que proprius actus potentiæ operatiuæ: passio verò ve passio, est receptio termini: & ad illum essentialiter ordinatur. Ergo actio à potentia operatiua, & passio à termino specifi-

Quare quando potentia operativa fuerit vna in specie: actiones erunt eiusdem speciei, etiamsi termini sint specie diuersi. Similiter quandocumque termini sucrint specie distincti: passiones erunt diuersa speciei, etiamsi actiones sint eiusdem speciei. Quod quomodo verificetur, tam in causis vniuersalibus, quam particularibus pendet ex dicendis 3. Physicorum de subiecto actionis. Nunc tamen adden-

dum est hanc doctrinam non esse contrariam ei, quam tradit Diu. Thom. quast. 77. citata primæ partis, artic. 3. dicens ex duobus actionem specificari, scilicet ex principio, & sine seu termino. Nam ibi loquitut de actionibus causarum, vt inquit Basez: in quibus in idem redit, quod specificatio sumatur à principio, vel à termino: quia in his causis quoties dantur termini specie distincti, dantur etiam principia specie dissincta, & è contra, vt patet in calesactione, & srigesactione. Vel loquitur de tota operatione, aut motu, secundum quòd includit actionem, & passionem, vt explicat: Montesino: & ideò sub distinctione dixit, specificari ex principio, vel ex termino.

12. g Secundo infertur valde probabile esse sub genere supremo actionis contineri non solum actiones transeuntes, sed etiam immanentes creatas, siquidem vtrobique inuenitur vera productio, cum inueniatur verus terminus productus, verum agens, & vera potentia operatina. Quate si quæ sunt actiones absque termino producto, ve de aliquibus sensationibus, & de visione beatifica docent inter alios Caicran. 1. part. quæstion.27. art. 1. dubio 1. Bañes ibidem dubio 2. & Nauarrus controuersia 34.tales actiones non sunt propriè actiones huius prædicamenti; signidem non sunt verz productiones : sed dicuntur grammaticaliter; actiones, eo modo, quo resistentia lapidis ad divisionem, & similes. Subdividuntur autem actio transiens, & immanens iuxta divisiones potentiæ actiuæ, quas adduximus disputatione præcedenti numero 33. & sic facile quisque potest ad seriem reducere species huius prædica-

14 9 Tertid infertut productiones illas, que non præsupponunt vt principium operandi pogentiam operativam de genere qualitatis, non esse veras actiones prædicamentales. Et huiusmodi sunt in primis omnes actiones Deissue immanentes, sue transeuntes : ( si verum est Deum agere actione formaliter transeunte) quia neque potentia operativa eius est. qualitas, neque tales actiones sunt accidentia, sed ip-sa substantia Dei, vt sepissime docet, & probat D. Thomas, de quo videti poteft prima parte, quæstione 25. articulo 1.& quælt. 54.art. 1.2. & 3. Huiulmodi etiam sunt quædam productiones, quæ solent appellati emanationes ad distinctionem actionum prædicamenta-. lium, vt emanatio, qua passiones profluunt ab essentia, & generaliter emanationes omnium accidentium à subiecto, exceptis illis, ad que datur per se motus, nempe quantitate, qualitate, & vbi, quando per se pro-

15 ¶ Quartò eirca prædicamentum passionis infertur, ad ipsum solum pertinere illas, quæ ex natura sua præsupponunt, & sequuntur actionem prædicamentalem. Vndè non datur vera passio huius prædicamenti, quando proprietates recipiuntur in essentia, neque quando alia accidentia per accidens producta recipiuntur subiecto.

Qua eriam de causa creatio passiva creaturatum non est passio huius prædicamenti: quia creatio actiua Dei quam per se præsupponit, non est vera actio prædicamentalis. Quæ est sententia Diui Thom, r. part. quæstione 45. articulo secundo & terrio, pro qua videri possunt Caiet.ibid.Bañes dub.4. & Nazar. controu, 2.

Diximus illas solas passiones pertinere ad hoc prædicamentum, quæ ex natura sua præsupponunt actionem prædicamentalem: quia si Deus per se ipsum calefaceret, aut moueret localiter lignum; verè in hoc esser passio prædicamentalis media, qua reciperet calorem

## Disp.XVI.de sex vltim.præd.Quæst.III. 267

lorem, aut vbi; quamuis actio Dei, quam tunc præsupponeret, non esset prædicamentalis, vt diximus : quia hoc esset per accidens qui ppe cum talis passio ex na-

tura sua postulet actionem causa creata.

16. Quintò tandem colligitur divisio huius prædicamenti. Si enim in generatione substantiali inuenitur vera passio prædicamentalis, sicut inuenitur in alteratione, & aliis motibus : ( quod non potest in præsenti examinari:) iam passio primadivisione dividetur in substantialem & accidentalem, seu in generationem passiuam & motum. Illa dividitur iuxta divisionem generabilium in arbore substantiz abductam; hac verò iuxta diuisionem motus in argumentationem, alterationem, & lationem passinam. Augmentatio passina est species infima: quia quantitas, que est terminus eius, nempe corpus est species atoma. Alteratio verò passina dividitur iuxta diuisionem 1. & 3. speciei qualitatis:hz enim solz producuntur per veram actionem, cetere autem per emanationem, vt ex ibi dictis patet. Denique latio passina, seu passio, que inuenitur in motu locali diuiditur iuxta divisionem vbi, quod est terminus eius cuius species quæstione sequenti statuemus.

### Q V Æ S T I O III.

#### De pradicamento ubi.

The pricatur ab aliquibus esse quendam modum seu accidens reddens subiecum ali cubi existens, ita veco verè sie vbi, antequam consideretur locus; seu superficies extrinseca continens: simò per se, & intrinsece (inquiunt) non dependet ab illa, ve patet in vitima sphæra, quæ verè & propriè habet vbi, non tamen circumscribitur ab alio corpore.

Ita Suarez disp. 51 Meraphyl lect: 1 & quidam alij. Recentiores: qui hac via, nullo negotio dissoluunt dissicilem illam quzst. quæ Aristot. 4. Physic. & antiquis Philosophis maximum negotium facessiuit: quomodo scilicet vitima sphæra sit in loco, aut quomodo

moueri possit.

Dicunt enim verè & propriè habere vbi, quod appellant locum intrinsecum: quamuis non habeat superficiem continentem, quem appellant locum extrinsecum. Ac proinde posse propriè moueri; quia vbi, &

non locus est terminus motus localis.

Hæc tamen sententia salsa est camque rectè impugnant Sanchez libro sexto, Logicæ questione decima, & alij Thomistæ. Quia vbi necessariò requirit locum extrinsecum, ex cuius circumscriptione resultat; ad eum modum, quo ex positione termini resultat in sundamento relatio: & ex insidentia temporis resultat quando in re temporali, &c. In hoc enim, quòd est dependere ab existentia alicusus extrinseciæquo pede currunt hæc prædicamenta & relatio, vt

sup vidimus.

Quare sieut non potest esse quando, nist sie tempus: quia absque tempore non potest aliquid esse in tempore: sie non potest esse vbi, nisi sit locus: quia absque loco nisil potest esse in loco. Et ideo Arist. 1. Metaph. cap. 10. lib. 3. Physic. cap. 1. & lib. 4. cap. 1. assignans terminum motus localis, in disserenter appellat vbi, vel locum: quia alterum absque altero inueniri potest. Quod notauit Disus Thomas citato lib. Metaph. lect. 12. his verbis: Erune igitur tria genera entis, in quibus potest esse metus, scilicet quantitas, qualitas, o bbi: loco cuimi ponis locum: quia nibil aliud significat

esse vbi, nisse esse in loco, & moneri secundum locum, nibil est aliud, qu'am moneri secundum vbi. Ex quo pater dictam sententiam non soluere: sed sugere dissicultatem illam ex 4. Physicorum, vt ibi constabit.

18. Ad id autem, quod affertur de vltima sphæra, pro nunc respondetur ex eodem Arist. 46. ipsam non esse in loco per se, persectè & adæquatè, sicut alia corpora inferiora; sed impersectè & inadæquatè, nempè secundum partes, & eodem modo, & non aliter ipsam habere vbi. Siue hoc intelligatur de partibus ipsius sphæræ, vt videtur intellexisse D.T. ibid-lect. 7. & nos eodem loco expendemus, siue de aliis partibus vniuersi ab eadem vltima sphæra comentis, ratione quarum ipsa dicatur secundum quid esse in loco, vt satis probabiliter explicat sabel.citato lib. Physic.quæst. 13. & docet Angel. Doct. Opusc. de natura loci.

Sicut enim quando res posteriores per priores desinimus, deuenimus ad aliquam omnino primam: quæ cùm non habeatalias priores, per quas desiniatur, simpliciter caret desinitione; desinitur tamen secundum quid per ipsas res posteriores, vt explicuimus disppræced.num 8 ita similiter contingit in locatione partium vniuers. Elementa enim sunt in loco: quia continentur ab sphæra Lunæ: hæc autem, quia continentur

à Mercurio; & hic à Venere; & deinceps.

Tum verò peruenitur ad vltimam sphæram: non potest ipsa simpliciter esse in loco, neque simpliciter habet vbi, cum non contineatur ab alia. Habet tamen locum, & vbi secundum quid, in quantum ipsa continet alias. In quo quodammodo approximatur, & attingir vicinum genus spirituum, quorum proprium est esse in loco, non ve contenti & conseruati ab illo; sed magis ve continentes & conseruates locum, ve sumitur ex D. Th. 1. patte, q. 52. art. 1. & explicat recte Caietanus ibidem. Sed de hoc redibt sermo lib. cita-

to Physicorum.

19. Vera ergo explicatio huius prædicamenti sumenda est ex definitione Gilberti, que sic habet : Pbi est circumscriptio corporis à circumscriptione loci proneniens. Cuius sensus est, vbi esse accidens resultans in re locata eo, quod à loco contineatur, medio quo quasi coæquatur, & proportionatur loco. Propter quod D. Thom. 4. distinct. 16. 9.3.211.1 quæstiunc. 1. whi appellat proportionem locati ad locum, affirmatque quando, & vbi esse quid relictum in corpore ex tempore & loco:ac proinde non potest esse vbi absque loco. Quod adeo verum est, ve quamuis Deus ab zterno fuerit potens replere quzcunque loca; tamen non ideo ab æterno fuit vbique, vt docet & probat D.Thomas 1. distin & . 37. quæst. 2. articulo terrio: quia vt ibi optime argumentatur : In quoeumque est aliquid, oportet illad esse, quis in nihilo nihil emnino est: sed neque locus, neque alique res ab eterno fuerant: ergo neque Doo ab aterno conuenis vbique vel in rebus esse. Vnde ctiam fit, quòd si annihilato vniuerso, crearet Deus hominem; vanum esset quærere de illo, vbi esset; fiquidem tunc, quamuis vere existeret extra causas, non tamen esset in loco: & sic nullibi esset. Videatur D. August. 1 de Ciuitate cap. 5. vbi has appellat Inanes bominum cogitationes, quibus infinita smaginantur loca, cum locus nullus sis prater mundum. Videatur etiam Banes 1. parte quæst. 8. art. 2. Nauarrete controuers. 27. & Ioannes Gonzal. disput. 17. & 19. qui optime probant Deum actu non esse in locis, aut spatiis imaginariis, neque esse vbique non existentibus creaturis. Maneat ergo naturam huius prædicamenti optime explicati in definitione Gilberti. Que sic potest breuius tradi ; Vbi est accidens resultans in corpore ex circumscriptione loci:vel Vbi of accidens, que res est incloce.

Z

Circa

### 268 Disp.XVI.de sex vlt.Prædic.Quæst.IV.

20. Circa species huius prædicamenti Fons. ve refert Asaux. 5. Metaph.q.7. art.2. affirmat , non solum vbi, creaturarum, tam corporalum quam spiritualium; sed eriam ipsum vbi, quo Deus est vbi-

que verè pertinete ad hoc prædicamentum.

Hæc samen sententia omnino felsaest. Nam si modus essendi vbique proprius Dei sumaturradicaliser pro apritudine, quam ipse habet ad essendum in omni loco e ost attributum immensitatis, & ipsa substantia Dei. Si verò sumatur formaliter pro co, quo Deus actualmer dicitur esse in omni loco esse pura denominatio extrinseca, vel relatio rationis, ve probat D. Thom loco cit. in quorum tamen nullo potest consistere essentia huius prædicamenti, vt ostensum essengo, &c. Quare relicta hæc sententia, & immensitate Dei.

Vbir ereaturatum solet communi nomine appellati d Minieium : quia diffinit , & determinat rem , vt fit in determinato locosseu vt ita fit hic, vt non fit alibi:dividiturque communiter in circumscriptiuum, & diffinitium particulariter dictum ( nomine divisi applicato vni membra dividenti.) Vbi circumscriptiuum est, quod ita facit rem esse in loco:ve tota correspondeat seri loco, & partes eius partibus loci. Et hoc vbi dimanat à quantitate; repetiturque in solis corporibus ve per le constat. Vbi definitiuum particulariter dictum est, quod ita facit rem esse in loco, ve tota correspondeat toti loco, & tota cuilibet parti loci, ad modum quo anima rationalis est tota in toto corpore, tota in qualiber parte. Quomodo Angeli funt in loco: quia quamuis Gabriel possit esse in toto hes sollegiojest iamen torus in roto, & rotus in qualibes parre; cum fit subfantia indiuisibilis.

21. De hoc ergo'vbi Angelorum est dissicultas inter Doctores: an verè pertineat ad hoc prædicamentum. (Nam de vbi circumscriptiuo nemo est, qui neget.) Hoc tamen pendet ex alia quæst. grauiori: quomodo scilicet Angelus sit in loco, quam versant Theologi 1.p.qu. 5 2. Sufficiatin præsenti dicere, quòd quamuis partem assirmativam desendant Suarez disp. 3 1. Metaph. socione 3. Molina quæstione citata. 1. parte ara. 1. Vasquez ibid disp. 189. c.a. & alij Modernit tamen in contraria sontentia conueniunt sorè omnes discipuli D. Thomæ, vetestatut Arauxo, & fatetur

Suarez locis citatis,

Pro qua videri possunt Angel. Doct. eadem qu. 52. art. 1. Caiet. Basies, & Nazar. ibid. Capreol. in 2. dist. 2.q. 1. Ferr 3. contra Gentes cap. 68. Sot. in hoc capite, &

lib. 4. Physic. Arauxo vbi suprà, & alij.

Iuxta quam sententiam, vbi circumscriptiuum est genus supremum huius prædicamenti. Cuius sex species constituit Aristot 3. Physicorum textu 45. dicens: Amplius omnacorpus sensibile in loco est. Loci autem species & differentia sunt sursum & deorsum, ante & tetro, dextrorsum & sinistrorsum. Et bac non solum ad nos, & positione sunt; sed in ipso toto determinata sunt, & c. Videatur D. Thom. ibidem lectione sexta.

obilicies ex Suarez vbi sup. sect. 5: Quia non solum substantia corporea, sed etiam quantitas, albedo, & reliqua accidentia corporalia habent propria vbi, mediis quibus sant in loco: ergo plura alia, dantur vbi corporalia præter circumscriptum.

Antecedens probat Suarez primò ex mysterio Eucharistia, vbi pereunte substantia, quantitas mance eum codemmer vbi, quod antea habebat: & tamen petit vbi substantia: ergo habebant druersa vbi.

Secundò, quia si è contra conservatet Deus subflauriam, ablata quantitate; maneret substantia in loco-& tamen non per vbi quantitatis, quod iam periit: ergo per proprium vbi. Respondetur negando antecedens. Sicut enim per vnam quantitatem extenduntur substantia, albedo a calor, de reliqua accidentia corporea, ve sup. disp. 13. n. 8. ostendimustica vnico vbi vbicantur substantia, quantitas, de alia accidentia corporea: heque ponen-

dum est aliud in quantitate,&c.

Ad primam autem impugnationem respondetur, quod vbi circumscriptiuum panis ante consecrationem simul vbicabat quantitatem & substantiam panis, illam quidem vt subiectum quo; hanc verò vt subiectum quod. Quando autem per consecrationem aufertur substantia, illud vbi desinit vbicare eam. & vbicat solam quantitatem cum aliis accidentibus. Videantur que in simili materia dizimus disp. 12. num. 45.

Ad secondam impugnationem tespondetur substantiam tune nullibi esse, vt vidimus disputatione

13.numero 42.

13. Secundò obilicies ex codem Suar. sec. 6. Quia saltim modus existendi in loco quem haber Corpus Christi Domini in Eucharistia, & vulgò appellatut vbi sacramentale, pertinet directè, & per se ad hoc prædicamentum; siquidem verè constituir Christum Dominum præsentem spatio specierum: & tamen est non circumscriptiuum: ergo plura alia continentur sub prædicamento.

Respondetur negando antecedens. Quia ve docet D. Thomas terria parte, quæstione 76. artic. 5. lib. 4. contra Gentes capite 64. & alibi sæpè, Christus in Eucharistia est per modum quo substantia comparatur aut continentur à dimensionibus; non vesò per modum, quo dimensiones comparantus, aut continen-

tur à loco.

Et ideo Christus per presentiam sacramentalem, sormaliter loquendo, solum sit presens speciebus sacramentalibus; non tamen loco, aut spatio ipsatum, sed hoc habet per accidens, per ipsum vbi circumscriptium specierum. Et ita Christus in Eucharistia per accidens est in loco, & per accidens mouetur in illo:ac proinde per motum localem specierum non acquiritur, & dependitur vbi sacramentale, vt salsò asservir Suarez; sed tantum vbi circumscriptiuum earum. Videatur D. Thom. in 4-distinct. 10. quest. 1. art. 3: questiuncula 4.

#### Q V ESTIO IV.

### De pradicamento Luando.

Vando eriam explicatur, ab aliquibus esta quendam modum, seu accidens, quod sacit rem durare. Arque ita iuxta hanc sententiam, ablato tempore, manebit quando in corporibus; quia etiam cessante motu cœli, verè manebunt cum seu duratione. Ita desendit inter alios Suarez disputatione 30. Metaphysic sectione 12. qui vniuersaliter assumat; quando nihil aliud esse, quam intrinsecam rerum durationem, se persistentiam in suo esse, ac proinde species huius prædicamenti esse omnes durationes creatas.

Hæc tamen sententia salsa este cam impugnant inter alsos Sanch-lib. 6. Logicæ q.9. & Ioan: Gonçalis. part. quæst. 10. disp. 2. 2. ad 3. Est que contra Aristicap. 4. huius libri, cùm inquit: Quando est ve este bieri, seperiori anno, & c. Hoc autem formaliter non est durate; sed supponit durationem, seu persistentiam in este: siquidem absque duratione non potest aliquid esse heri, se superiori anno: bene tamen potest habere duratio

## Disp. XVI. de sex vltim. præd. Quæst. IV. 269

durationem, & non esse heri, neque superiori anno. Vt de saco continget in fine mundi, cessante motu locali: tunc enim elementa temanentia durabunt; & tamen non erunt heri, neque superiori anno, cum non sint suturi dies, menses, aut anni iuxta illud Apoc. 10. Et iuranit per viuentem in sacula saculorum: quia tempus non erit an plim. Et etiam, contra D.Th. 5. Physic. lectione tetta, voi inquit: Quando significat in tempore esse. Similiter in primo sententiarum ad Annibal dum distinctione 37. quastione 1.art. 1.ad 2.docet, quod propria denominatio huius predicamenti est esse in tempore, vt quid mensuratum ab illo:

Et tandem in 4. distinctione 16. quæstione 3 artic. I quæstiuncula 2. affirmat quando esse id quod ex temporerelinquitur in re, quæ durat, sicut vbi est id, quod ex loco relinquitur in re locata. Ergo quando non est ipsa duratio rerum, sed quid in illis relictum ex mensuratione temporis,

25 Secundo impugnatur cadem sententia: quia, vel duratio est quid realiter distinctum à re, quæ durat, & ab eius existentia, vt ex communi Thomistarum sententia docet, & probat Goncal. vbi sup. disputatione 20. sectione 1 concl. 1. vel ex ipsa existentia rei continuata, vt contendit Suarez disputatione citata sect. 1. num. 5.

Si primum, consequenter asserendum est durationem ex intrinseca ratione sua esse mensuram rei durantis: ac proinde verè esse quantitatem, vel virtutis, vel molis iuxta receptam durationis diussionem in æternitatem, æuum, & tempus, vt redè notat Gonz. ibid. Sin autem dicatur secundum, consequenter assertendum est durationem revera esse quid incompletum, & diuagari per omnia prædicamenta. Ergo nullo modo potest sustiniari, prædicamentum hocessentialiter consistere in ipsa duratione.

rettid impugnatur ad hominem contra Suar. Quia non omnis existentia creata est accidens prædicamentale; quamuis sit accidens Logicum, vt patet de existentiis omnium substantiarum quæ sunt actus quidam seu termini substantiales, & entitatiue substantia,

Ergo fi duratio est ipsa existentia rei, ve vult Suatez, non omnis duratio creata erit verum accidens prædicamentale:ac proinde non omnis pertinebitadlioc prædicamentum:cuius contrarium statuit, & probat ipse sect. 12. sequenti num. 22.

26. Respondet ibid.num.14. durationem quidem Metaph. & realiter non esse verum accidens rei durantis, vt probat argumentum; prædicari tamen accidentaliter de re, quæ durat, & hoc sufficeret, vt possit prædicamentum accidentis constituere: quia omnia prædicamenta accidentium sunt vera accidentia; sed quædam sunt, quæ propter solam prædicationem accidentalem constituunt prædicamentum accidentis.

Hæc tamen solutio destruit divisionem accidentis realis in novem prædicamenta: confundit accidents logicum seu prædicabile cum accidenti physico, seu prædicamentali: & substantiam collocat directe substantiam collocat directe substantiam. Et ideo à Peripateticis non est impugnanda, sed relinquenda.

27. Vera ergo explicatio huius prædicamenti sumitur ex definitione Gilberti, qui ita inquit: Quando significat rationem ex temporis insidentia relictam; non tempus ipsum. Et instà: Quando est quadam affettio rebus addita, per quam dicuntur esse, aut suisse, aut suisse, non verò est tempus ipsum Ex quibus sumpta est communis definitio, qua veitur D. Thom. Opus. 43. scilicet: Quando est id, quod ex adiacentia temporis relinquitur: quam sic possumus ad pauciores ter-

minos reducere: Quando est aceidens, quo res est in sempore.

Sicut enim ex extrinseca circumscriptione loci; resultat in re locata vbi, per quod formaliter dicitut esse in loco:sic insidentia extrinseca temporis mensurantis tes temporales, resultat in eis quando, pet quod formaliter dicuntur esse in tempore. Vnde sient supponit ex parte rei locatæ quantitatem sibi intrinsecam per quam fir apra, vr vbicetur, & supportie eriam locum, ex cuius extrinseca mensuratione resultat; ac proinde, neque est quantitas rei locatæ,neque locus ipse; sed quid ex loco relictum in requantat sic, quando, supponit durationem ex parte rei, què est in tempore; supponit etiam tempus ipsum in quo sic res, & à quo mensuretur:ac proinde, neque est duratio ipsa, neque tempus; sed quid relictum in re durante ex eo, quòd à tempore mensuretur. Videatur Sanchez vbi suprà conclusione prima,

28. Circa species huius prædicamenti non est parua disticultas. Nam relictis iis, qui durationes creatas, nempè æuum, tempus, & alias collocant per se sub hoc predicamento, quod ex dictis constat esse fal-sum, duplex est sententia.

Prima esserit, sieut in rebus, que tempote primi mobilis extrinlece mensurantur, ex adiacentia ipsius relinquitur quoddam accidens pertinens ad hoc prædicamentum, ratione cuius dicunrur esse in tempore: ita etiam in Angelis, & animabus rationalibus, quæ zuo primi Angeli extrinsece mensurantur, ex adiacentia talis æui relinquitur quoddam accidens huius prædicamenti, & similiter in visionibus beatisicis Sanctotum, que extrinsece mensurantur ab æternitate participata visionis beatisiza Christi Domini, ex adiacentia talis ziernitatis patticipatz relinquitur etiam accidens pertinens ad hoc prædicamentum ratione cuius beari dicuntur esse in æternitate. Quam sententiam probabilem reputat Sanch. vbi sup. concl. 4. & iuxta eam facile assignantur species huius prædicamenti.

Dividitur enim primò in quando naturale, & supernaturale: ratione huius res dicuntur esse in æternitate participatatillud verò est quod relinquitur ex
adiacentia alicuius durationis creatæ. Quod rursus
dividitur in quando, quod ex æuo relinquitur in rebus æuiternis,& in quando, quod ex tempore relinquitur in rebus temporalibus.

29. Secunda sententia asserit, solum contineri in hos prædicamento accidentia, quæ ex adiacentia temporis primi mobilis relinquuntur in rebus, quæ ab illo mensurantur ratione quorum dicuntur in tempore. Quam sententiam appellat Sanchez communem, & sirmiorem in doctrina Aristotelis & Diui Thomæ.

Et meritò: tum quia satis apettè colligitur ex eorum doctrina 4. Physicorum text. 115. lectione 20. tnm etiam quia ex his tribus durationibus, nempè æternitate, æuo, & tempore solum tempus est absolute & simpliciter quantiras; cum quantitas alia sit molis, seu prædicamentalis; alia verò persectionis, seu virtutis. Ergo solum tempus absolute & simpliciter participat rationem mensuræ: & per consequens ex adiacentia solius temporis resultabit in re mensurata per ipsum aliquod verum accidens, quod constituat hoc prædicamentum. Sed hæc longiorem postulant disputationem,

Est ramen iuxta hand sententiam non parum disticile assignare species huius prædicamenti. Cum enim tempus primi mobilis sit vnum:non solum specie; sed etiam numero: videtur ex illius adiacentia non posse causari quando specie diuersa.

30. Dicendum est tamen, ex diuer so ordine quem

## Disp. XVI. de sex vltim. præd.Quæst.V.

res mensuratz habens ad diuersas parces temporis; etiamli tempus iplum sit vnum, sumi posse diuersas species huius prædicamenti; sicut quamuis locus tatione superficiei continentis sit, einsdem speciei 3 tamen ex diverso ordine, quem res locate habent ad centrum, & polos mundi, sumuntur sursum & deorsum, ante & retro, & aliæ species vbi. Et ita Aristot. capite quatto huius libri, assignat vt species quando, beri, bodie, superiori anno, &c.

Iuxta quam sententiam, sic potest ordinari hoc prædicamentum? ve primo dividatur in quando, ratione cuius res dicuntur fuisse in tempore; & in quando ratione cuius res dicuntur esse; & in quando ratione

cuius res dicuntur futuras effe.

Secunda species dicitut hodie: & est species infimat quia in tempore præsenti non sunt diversæ partes, vn-

de possint sumi diuersa quando.

Aliz duz sunt quasi subalternz;& sub prima continentur, heri, nudiustertius superiori anno, & c. subsecunda verò, cras, sequensi anno, &c. sed hæc leuiora funt, & indigna ampliori indagine.

#### QVÆSTIO

#### De pradicamento situs

Itum non esse speciale prædicamentum docue-Orunt plures. Non-est tamen, cur ob tem parus momenti à communi Arist sententia discedamus, præcipuè cum explicari optime possit, in quo differat ab

vbi,& quid addat supra illud.

Sciendum ergo est modum illum, seu accidens, quod resultat in re locata ex circum scriptione corporis continentis, & appellatur vbi, solum efficere, ve res locata commensuretur loco, ita ve vna pars eius sie extra locum alterius partis : non tamen efficit tales partes habere ordinem, seu dispositionem respectu ipfius loci. Et ad hoc ponitur fitus. Qu i consequenter nihil aliud est, quam dispositio illa, seu habitudo partium rei locatæ in ordine ad locum. Et ideo definitur à Gilberto, quod sit Positio partium, secundum quam dicuntur stantia, vel , sedentia, vel aspera, vel lenia, de.

Quem breuius definit Diuus Thomas Opusc. 48. dicens : Situs est positio , seu ordo partium in loco. Quam definitionem sic poteris ad formam aliatum reducere: Situs est accidens disponens partes in

Videantur Angelicus Doctor prima secundz, quzstione 1. 49. artic. 1. ad 3. Conrad. ibidi. & Arauxo

5. Metaph. q.7.art. 3.

loco.

32. Species huius prædicamenti assignat B. Albertus tract de Situ c. 1. dicens cas esse æquè, & non æquè sicuatum esse. Sub quibus comprehenduntur stare, sedere, iacere, asperum, & leue: & aliz similes positiones. Vel, si malueris, poteris cum Arauxo vbi sup.& Soto in præsenti, hoe prædicamentum dividere prima divisione in situm naturalem, & præternaturalem, seu

ex appetitu animalis acquifitum.

Constat enim vnicuique corpori determinate convenire aliquem situm à natura, seu à nativitate, vt homini quod caput sit superiori loco, aliz verò partes in loco magis vel minus inferiori. Quod pon inuenitur in aliis corporibus. Nam planta habet caput, scilicet radicem, in loco inseriori; ramos verd in superiori : bruta quasi medio modo se habent. Eis enim natura, neque caput versus cœlum erexit, neque terre infixit. Et hinc sumuntur diuerlæ species situs naturalis. Præternatu-

ralis etiam, seu ex appetitu animalis acquisitus, qualissest in homine sedere,izcere, & similes, suas habet Species.

Nam sellio diverso modo disponit partes in ordine ad locum, ac iacentia, non folum in diversis corporibus, sed etiam in codem, vt notum est. Videatut Arause loco citato.

### QVÆSTIO VLTIMA.

#### De pradicamento Habitus.

Isputatione præced numero 22 explicuimus, in qua significatione nomen habitus pertineat ad hoe prædicamentum. Quo supposito, & relictis illis, qui iplum conflituunt in denominatione extrinseca ab indumento proueniente, quos quæst. 1. impugnauimus. Quidam alij Moderni, vt saluent hoc prædicamentum esse quia intrinsecum, explicant illud, asserentes esse quoddam accidens, ita disponens partes corporis, ve possit commodè vestiri & consequenter tantum reperiri in hominibus, quorum membra sic dilposita sunt à natura, ve possint sacile indui luxta quam sententiam idem habitus perseuerat in quolibet homine : neque in sue esse depender ab extrinseco indumento.

Hæc tamen opinio falsa est & contra Arist.tum hîc vbi dicit habitum elle, vt indutum, aut armatum essen s. Metaph. c. 10. dum docet esse medium quoddam per modum actionis & possionis inter vestem, & habentem ipsam ve explicuious difput.citata Ac proinde nullus dicitut habere habitum; quando nudus est; sed quando est vestitus, armatus, &c. Ergo non consistit hoc prædicamentum in illa dispositione membrorum, seu apritudine, quam haber homo, vt induatur.

J Adde, ad talem dispositionem, seu aptitudinem non requiri aliud accidens præter figuram membrorum, duritiem vel mollitudinem corum, potentiam motiuam, aut alias similes qualitates: er-

34 Hac ergo sententia relica dicendum est cum Arist. loc. cit. Gilberto in suo Opusc. D. Th. 5. Met. lect. 18. & 1. 2. q.49. att 1. quos sequentur Contad. ibid. Caiet. 3. p. q. 2. art. 6. Araux. vbi sup.art. 5.& communiter Doctores, quod sieut vbi est accidens resultans in re locata ex circunscriptione loci:sic habitus vi constituit hoc prædicamentum est accidens resultas ex adiacentia indumenti: vel accidens, ratione cuius res dicuntur indutz. Quod fignificaux Gilbert dicens, habitum esse Corporum & coram qua circa corpus sunt, adiasentium. Qua descriptione significatur habitum mediare inter corpus, & ea . quæ circa corpus sunt per modum cuiusdam actionis, & passonis,in quantum, medio illo, corpus ornatur; & ca, quæ circa corpus sunt, ornant. Ac proinde hæc debent esse omnino extrinseca corpori; sieut locus est extrinsecus rei locatæ, & tempos rebus, quæ ab eo menfurantur.

35. Hinc fit animalia irrationalia, quæ à natura acceperunt arma, & indumenta proportionata, ve vngulas, cornua, pilos, lanam, &c. quamuis ratione horum non habeant habitum' pertinentern ad hoc prædicamentum: quia talia arma, & indumenta sunt veræ partes eorum, & non aliquid extritasecum, tamen quatenus in ordine ad humanos vsus aliis armis, aut vestibus extrinsecis induuntur, habere procul dubio habitum huius prædicementi.



vt docet expresse D. Thom. opusc. 48. Sic enim dicitur phaleratus aut armatus.

Per quod tandem patent species huius prædicamenti. Dividitur enim secundum varia genera in-dumentorum, tam toti corporisquam singulis parțibus convenientium. Et sic porest primo dividie inhabitum, qui resultat ex adificentia, armorum, ratio-

ne cuius dicimus res esse armatas, loricatas, ant galearns: & in cum, qui resultat ex adiacentia vestium. Qui potest subdividi secundom varia genera indumentorum, vt togatum esse, calceatum esse, habere cucullam, &c. \*Sed de his satis, Qui plura voluerit, legar D. Th. opulculo citato, Sanchez libro lexto, Arauxo, vbi luprà, & alios.



### POSTPRÆDICAMENTA

ARISTOTELIS.

EC est tertia pars huius libri. In qua per quinque capita disserit Aristot.de quibusdant affectionibus, que consequentur predicamenta, seu que interipse inuicem comparata inueniuntur. Quaquia non suns entia completas sed rationes quadam impersecta, & incompleta, dinaganter per multa pradicamenta: ideò ad nullum specialiter pertinent, aut reducuntur: propter quod estam scorsim in hac tertia parte explicantur ab Arist. Sunt autem: oppoatio, prioritas, simultas, morus, & modus habendi. Circa qua sufficiet Aristotelis destrivam, quam omnes recipiunt, breutter referre.

### **ዀ፟ዀ፞ዀ፟ዀ፞ዀ፞ዀ፞ዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀ** CAPV

#### De Oppositis:

LvR A exiis, quæ adducit Arist in hoc capite, constant ex dictis lib. 2. Institunum : & ideò principaliora tantum at-

tingemus. Continet ergo tres partes. In prima enumerat Aristot quatuor oppositionum genera, & ea exemplis illustrat. In secunda comparat ea inter se, & probat vnum non esse aliud. In terria tandem specialiter agit de contrarils, & aliquas corum conditiones, seu proprietates allignat.

Ad primam deueniendo, oppolitio est quadruplex: alia relatiua, ve duplum, & subduplum : alia contraria, vt bonum, & malum, vel calor, & frigus: alia priwariua, ve visus, & ca citas: & alia contradictoria, ve sedet, & non sedet.

2. Circa hanc partemillud in primis notandum est, Aristotelem non agere in præsenti de oppositione propositionum, aut terminorum, vt diximus loco citato institucionum; sed de oppositione rerum. Hæc enim est, quæ consequirur ad prædicamenta: & ex consequenti est quid reale, constituens postprædicamentum istud : quod dividit Aristotel. in quatuor oppolitiones enumeratas. Vi autem huius diuisionis sufficientiam percipiamus, oportet aliqualiter explicare, quid sit oppositio in communi: non enim eam definiuit in præsenti Aristotel. Pro

Secundo notandum est, quod oppositio importat distinctionem inter ea, quæ opponuntur, vt tradit D. Thom 1. part. quast. 28. artic 3. Non tamen dicit solam distinctionem : nam Perrus , & Paulus verè distinguuntur; non autem opponuntur. Addit ergo oppositio, supra distinctionem, quandam repugnantiam conveniendi simul alicui. Hac tamen adhuc non sufficit ad rationem oppositionis propriè dice: siquidem conuenie onmibus differentiis diuifinis, & speciebus cuiuscumque generis; que tames non dicuntur opposita, vt notauimus loco citato.

3 Hinc iam habemus duas oppolitionis acceptiones. Primò enim sumitur latè, provt idem est, quod repugnantia aliquorum ad simul conueniendum alicui. Quo sensu sumpsit oppositionem Aristotel.capite 12. sequenti: comprehenditque impropriè oppolita, quæ solent appellari repugnantia, seu disparata. Secundò sumitur oppositio proptiè, vt .condistinguitur à disparatis, & solum comprehendit quatuor oppositiones enumeratas. Quo sensu agit de es Aristot. in hoc capite.

Igitur cognoscendo, in quo ista quatuor oppositiones distinguantur à repugnantia disparata, cognoscetur in quo consistat ratio communis oppositionis propriè dica. Distinguuntur autem per hoc; quod habens oppositionem proprie dicam habet eriam, & dererminaram habirudinem ad vnum terminum . sibique determinat, & quasi segregat , aut vendicar extremum, cui repugnet. Hoc enim fignificat ipsum nomen : siquidem oppositio idem est, quod contrapolitio. Non autem aliquid dicitur contraponi,nisi determinatæ rei , è regione cuius sit positum. Ar veiò in repugnanția disparata vnum non determinat sibi aliud, cui repugnet; sed indifferenter repugnat omnibus,à quibus in essentia distinguitur. Quo fit, ve propria ratio oppositionis addae supra repugnantiam, determinationem alterius extremi modo explicato. Vnde sic possumus oppositionem proprie dictam definite: Oppositio est repugnantia determinata aliquorum. Quæ dividitur in oppolitionem privatiuam, contrariam,& cæteras, quas non oportet definire. Cum enim ipsæ sint definitiones, facilè ex terminis iplis dignoscuntur.

4. Nunc sacile explicabitur divisionis sussicientia. Que sic communiter probatur : quia, vel repugnantia, quam importat oppositio, est inter ens, & non ensivel inter ens, & ens. Si primum : vel inter ens, & non ens simpliciter, & sic est oppositio conradittoria: vel inter ens , & non ens in determinato subiecto, & sic est oppositio prinatina. Si secundum: vel ens, & ens mutud se expellunt : & sie est oppositio contraria;vel le respiciont,& sic est oppositio relatina Ex quo etiam patet ordo harum oppositionum. Omnium enim maxima est contradictoria: deinde privatius: tertiò contraris: & vitimò relatius. J. Eandem sufficientiam ossendir eleganter D. Thom. 3. Metaph.lect. 12. ordino inuerso ascendendo à minotibus ad maiores oppositiones: quatum ordinem
lace probat opuscul. 37. cap. 1.2. & 3. De quo etiam
uideri possunt Araux. 3. Metaphysic. quatt. 8. artic. 3.

& alij.

Solet etiam D V B I T A R I de hac diuisione : an sir genetis in species, vel analogi in analogata. 

Ad quod relictis aliis opinionibus, breuiter respondetur ex doctrina D. Thom. opuscul. citato, quein sequentur Caietan. 

Soto in hoc cap. Massus ibidem quæst. 

& communiter Thomistx, diussionem esse analogam. Tum quia oppositio est quid reale, conveniens rebus diuersorum prædicamentorum; quibus tamen nihil potest esse reale vniuocum. Tum etiam quia oppositio contradictoria simpliciter, 

absolute est oppositio; cum excludat omne medium: quod tamen alix oppositiones non excludunt: ac proindè per ordinem ad oppositionem contradictoriam alix participant rationem oppositionis. Videatur D. Thom. loco citato.

5. In secunda parte capitis comparat Aristot. has quatuot oppositiones, dicens, quòd priuatiuè oppositia non sunt oppositia relatiuè. Non enim dicimus visus cacitatis visus, neque cacitas est visus cacitas, sicut dicimus Pater est Filij Pater &c. Similiter privatiuè opposita non sunt contrariè opposita. Caius rationem reddit: quia in contrariis possibile est fieri mutationem indifferenter ab vno in aliud: at in privatiuè oppositis, sicet ab habitu ( id est à forma seu re, qua privat privatio) ad privationem sit possibilis transitus; tamen à privatione ad habitum est impossibilis tegressus. Fit enim ex vidente cacus; non verò ex caco videns.

Circa hoc distum Aristotelis DV BITANT merito Doctores: quomodo sit intelligendum. Constat enim vniuersaliter esse falsum, pluresque esse privationes, à quibus ad sormas sibi oppositas est possibilis regressus: siquidem post somnum reducigilia; lux post tenebras; motus post quietem; & sic de alis. Vnde explicandum est, à quibus privationibus detur regressus, & à quibus non; et illis relics, de his intelligatur distum Aristotelis.

6, Id autem explicat optime Diu. Thom. 8. Metaphysic. lect. 4. dicens, quod quando subiectum, seu
materia se habet ad diuersa secundum ordinem prioris, & posterioris; non potest ex posteriori redire
in id, quod pracedir secundum ordinem. Sicut quiain generatione animalis, ordine quodam sit ex cibosanguis; & ex sanguine semen, ex quo generatur
animal: ideò non poetst è contra ex semine sieri sanguisjaut ex sanguine cibus, nisi per solutionem ad primam materiam; in quantim scilicet semen, aut sanguis
potest resolui in terram; ex qua rursus siat arbor; vnde
procedat pomum; quod siat cibus; & posteà sanguis;
& tandem semen.

Idem etiam contingit in materia vini: que non comparatur ad acetum, pecuniæ per vinum: cum sit corruptio eius: Et simile est de mortuo, & vino; ceco, & vidente, & similibus. Non enim res comparatur ad mortem, aut cecitatem; nis media vita, aut visu: & sic animal non dicitur mortuum, aut cecum; nist precesserit vita aut visus, vel saltem debuisser precedere. Vt patet in setu; qui quidem ante tempus opportunum sue animationis non dicitur mortuus, etiamsi non habeat vitam. Si tamen eo adueniente, ob desectum aliquem non animetur, vel acquisitam iam vitam posteà amiserit: tune dicitur mortuus. Qua

etiam ratione canis ante nouum diem à nativitate non dicitur cacus: neque puer in primis mensibus edentulus, vt inquit in pracsenti Aristor, quia pro tunc, neque huic debentur dentes, neque illi visus. Quòd si, transacto illo tempore canis non videat, neque puero nascantur dentes, ille dicetur cacus, & hic edentulus, non minus ac qui visum, & dentes amist.

In huiusmodi ergo prinationibus, quas subiecum non respicit immediate: sed mediis formis oppositis: ( quia nimirum subiectum prius petit habere formam, ex cuius absentia admittit in se privationem, vt inquit Diu. Thom.) semper verificatur naturaliter loquendo, à prinatione ad habitum non esse tegressum. Neque enim ex aceto fit vinum, neque ex mortuo viuum, neque ex ézco videns, aut ex edentulo dentatus. Przter has autem sunt aliz prinationes; ad quas subiecum, seu materia ita immediate ordinatur, sicut ad ipsam formam oppositam: quia nimirum potentia receptiua eius non respicit actum, quali in exercitio: & ita equaliter se habet ad formam 4 & ad eius priuationem. Sicque contingit in aere respectu lucis, & tenebratum'; in animali respectu somni : & vigiliz ; ia corpore respectu motus, & quietis, & similibus : de quibus non procedit dictum Aristot. sed potest optime à prinatione ad habitum fieri regressus, vt pet

7. Tandem in 3. part capitis, assignat Aristot. quasdam proprietates contrariorum. Prima est non esse necessarium, si vnum contrariorum existit, quòd etiam existat aliud. Non enim sequitur, si album est, nigrum etiam esse quia possunt omnia esse alba-Quæ proprietas intelligitur de consequentia Logica: Physicè enim, sue iuxta ordinem naturæ, si vnum elementum est, erit etiam, & eius contrasiorum, vt in-

quit Arist.2. Cæli text. 18.

Secunda proprietas est, duo contraria non posso esse in codem subiecto. Quod quando, & quonto-do sit verum, explicandum est in libris de Genera-

tione.

Tertia est, contraria esse cirea idem subiecum, idem inquam in specie, aut genere: vt si subiecum sanitatis est animal; idem etiam sit subiecum ægritudinis. Sequitur autem hæc proprietas ex definitione contrariorum, quæ communiter assignatur, desumpraque est ex 10. Metaph.cap. 6. scilicet: Contraria sunt qua sub codem genere maxime distant, & esdem subie-

Vitimò inquit Aristot. quòd contraria, vel sun sub eodem genere, ve albedo, & nigredo sub genere colorià; vel sunt sub contrariis generibus, vi instituia, & iniustitia sub virtute, & vitio; vel sunt ipsa contraria genera, ve virtus, & vitium. Quod quamuis videatur esse contra definitionem traditam, tamen revera non est: quia particula illa definitioniis, scilicet, sub eodem genere maxime distant, intelligitur de genere, sue instimo, sue subalterno. At que

ita de quibuscumque contrariis verificatur elle sub codem genere:nam iustitia, & iniustitia, & iniustitia, & virtus, & virtum sunt sub genere habitus, & qualitatis.

CAPVT

### **ቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቔ**

### CAPVT XL

#### De medis prioris.

N'hoc capite enumerat Aristot. quatuor modos, quibus aliquid dicitur esse prius alio. Primus est, quando aliquid est prius alio prioritate temporis, ve Adamus suit prior Abele, & hæc est propriissima prioritate consequentiæ: quia scilicet ab eo ad aliqui non valet consequentia, ve animal respectu hominis. Tertius, quando aliquid est prius prioritate ordinis; nempe quando habet habitudinem principij, vel partis respectu alterius, ve præmisse respectu conclusionis, literæ respectu syllabæ & exordium respectu orationis. Quartus, tandem modus est, quo aliquid dicitur prius prioritate dignitatis, seu honoris: quo sensu vulgus eos, qui sunt honorabiliores, appellat priores. Quam proprietatem inquit Aristot. esse imperse dissimam.

2. His modis, qui suo rempore circumferebantur, addit Aristoteles, quintum, quo aliquid dicitur prius also prioritate naturæ; quando scalicet, licet inter se conuertantur; tamen unum est causa alterius; ve hominem esse; & orationem, in qua id assirmatur, esse veram, conuertuntur quidem inter se; tamen esse hominem est quodammodo causa orationis veræ; quia ab co, quo res est, vel non est, oratio dicitur vera, vel sals. Hoc etiam modo essentia est prior suis pas-

fionibus, & sic de aliis.

3 Tandem prærer hos modos aftignant Theologialium; quem non cognonit Aristotaquo scilicet aliquid dicitur prius alio prioritate originis. Qui modus tantum inuenitur inter diuinas personas? & non est prioritas in que, (vt aiunt:) quia non datur aliquod instans, vel signum etiam naturæ, in quo vna persona sit prior alia; sed dicitur prioritas, à que: quia vna persona procedit ab alia. Per quod etiam patet, quibus modis possit aliquid dici posterius alio.

#### 

#### De modis simul.

RIPLICITER potest dici aliquid esse simul cum alio. Primò, simulcate temporis: quando scilicet in eodem tempore siunt, vel sunt; ve subiectum, & propriz passiones. Quo etiam modo duos gemellos, vel duas lectiones dicimus esse simul. Secundò, simultate naturz: quando scilicet vnum cum alio convertitur, & neutrum est causa alterius, ve magis explicuimus suprà disp. 14. num. 98. Tertiò, tandem modo (inquit Aristot) dicuntur esse simul disserentiz divisiuz eiusdem generis, ve volatile, gressibile, & equatile respectu animalis. Quod intellige de disserentis, precisè secundùm quod comparantur ad genus: nam si inter se comparentur, non repugnat, imò eportet vnam esse priorem alia, sicut sunt ipse species, quas constituunt, de quibus 8. Metaphysic. text. 20. dicitur esse sicut numeros.

TARAMAMAMAMAMAMAMA CAPVT XIII.

De speciebus motus.

VA s partet continet hoc caput. In quarum prima enumerat Aristoteles sex species moras; (non quia propriè sunt species alicuius veri genetic; cum sint viz quædam, & entizincompleta: sodes sensu quo quælibet membra dividentia solent appellari species:)scilicet generationem, & corruptionem ad substantiam; augmentationem, & diminutionem, ad quantitatem; alterationem ad qualitatem; & motum localem; sen lationem ad vbi. Quos motus este interse se distinctos patet: quia neque corruptio est gestoratio; neque augmentatio est diminutio aut motus localis &c:

Solum potest esse dubium de alteratione; an distinguatur ab aliis, quod mouet propter aliquos antiquos, qui negabant inter se distingui. In Nihilominus partem affirmatiuam probat ipse ratione manisesta. Quia contingit aliquid alterari absque eo, quod habeat alios motus, ve patet sere in omnibus passionibus. Quando enim qui amat: vel delectatur, aut itascitur, &c/alteratur quidem; & tamen non generatur, aut corrumpitur; neque augetur, aut minuitur neque localiter mouetus. Similiter potest aliquid augeri absque eo, quod alteretur, aut habeat alios mo-

tus, vt contingit in Mathematicis. Si enim quadrato addas gnomon; augetur absque mutatione figura: Est autem gnomon supplementum, quod additut costis quadrati, ita vt eius figura non varietur.

GNO MON

1. In secunda parte capitis, inquit Aristot. quemlibet horum motuum habere duo contraria. Nam omnibus generalitet contrariatur quies, seu cessatio à tali momissiquidem quando resest genita, aut corrupta, iam quiescit à motu generationis, & corruptionis. Et idem est de augmentatione, & diminutione? & sinister de motu locali: cuius cessatio frequentius appellatur nomine quietis. Hoc autem intellige, non de propria contrarietate; sed de oppositione priuata, ve explicant communiter, Interpretes: quies enim, &

motus prinatinė tantum opponuntur.

Præterea vnicuique horum momum contrariatur specialiter alius. Nam generationi contrariatur corrupero; & augmentationi diminutio. Similiter motui locali ad vnum terminum contrariari videtur motus, quo itur ad terminum contrarium, vt motui sursum, motus deorsum. Alterationi verò, inquit Aristot. non est facile assignare contrarium; sed dicendum contrariari alterationem quæ est ad contrariam qualitatem. quomodo album fieri & nigrum fieri contrariantur; Hoc autem intelligendum est, non ratione sui, sed ratione termini. Cum ceim motus sit via ad terminum:sicutab ipso participat essentiam, sic etiam contrarietatem. Neque inter terminos iplos omnium horum motuum existimandum est esse, propriam, & rigorosam contrarieratem: nam hæc solum inuenitur in qualitatibus, ve ostendemus suprà disputatione 12. num. 35. Et sic inter substantias, quantitatis, aut vbi solum potest esse contratietas impropria, & secundum

á Á

CAPVT

Golleg. Compl. Logichi

### 274 Caput vltimum de modis habere.

GAPVT VLTIMVM.

De modis habere.

Vo sensu habere sumatur in præsenti explicuimus disputatione 15. numero 22. Et ideò solum restat enumerare plures habendi modos, quos assignat in hoc capite Aristoteles. Primò ergo aliquid dicitur habere aliud vt qualitatem: quomodo dicimur habere scientiam, aut virtutem. Secundò vt quantitatem: vt quando dicimus Petram habere quatuor cubitorum magnitudinem. Tertiò aliquis dicitur habere ea, quæ citca corpus ponuntur, vt vestem, tunicam, aut gladium. (Hic modus habendi non est postprædicamentum, sed constituit speciale prædicamentum, vt patet ex dictis loco citato, & disputatione 46. numero 34.) Quartò vt in vase: quomodo modium dicitur habere triticum, & dolium vinum. Quintò vt possessionem: quo sensu dicitur quis habere do-

mum, vel fundum. Sextò vt vir dicitur habere vxo-

rem, aut vxor virum. Qu i modus. (inquir Aristoreles) videtur omnium impersectissimus: quia per
eum solum significatur virum vnà cum vxore cohabuare. Concluditque, quòd licet alij videantus
esse modi habendi; isti ramen sunt, qui communiter
circumferuntur.

2 Hos, & alios plures modos habendi reducitad quatuor. Soto hic ex codem Aristotel. lib 5. Metaphysicz textu 28. Primus est quo vna res dicitur habere aliam, quam trahit ad suam dispositionem, & naturamiet febris dicitur habere finfirmum, tyrannus ciuitatem, & vitium hominem vitiosum. Secundus est, quo res habet aliam, sicut subiectum formam: vt substantia quantitatem, qualitatem, &c. Tersins est, quo tes habet aliam, steut continens contentum, vt dolium vinum. Quartus est, quo res per violentiam tener aliam, ne moucatur suo motu naturali, aut libero: sicut' columnæ habent domum, & vehemens passio hominem. Quibus addendus est ex Aristotele in præsenti modus habendi per solam relationem : quomodo quis dicitur habere amicum; pater filium;vxor virum, &c. Et hunc appellat remotissimum, & imperfectissimum : quia iuxtaillum vna res habet aliam, & habetur ab illa. Et hæc de prima parte Dialectica dixisse sufficiat.



SECVN



# SECVNDA PARS

DE SECVNDIS INTENTIONIBUS QUIBUS DIRE gitur secun la operatio intellectus.

ICVT Vniversale, pradicabile, genus, individuum, univocum, analogum: & similia sunt termini secunda intentionis, quorum notitia persicit, & dirigit primam operationem intellectus; propter quod de huiusmodi irtentionibus agimus in prima parte Dialectica, itanomen, verbum, oratio, propositio, aquipollentia, & similia sunt secunda intentiones: quarum notitia dirigit secundam operationem intellectus in proprio modo oporandi, & ideò earum disputatio pertinet ad hane secundam partem Dialectica. Quam complectitur Aristot. duobus libris perihermenias: quorum expositionem libenter susciperemus: si aliquid restaret addendum. Sed omnia iam explicata sunt à nobis librosecundo Institutionum: & ideò illis supercedendum esse du-ximus. Ne tamen Aristot textum omninò ignoremus, aquum erit breue ipsius compendium, & annotationes aliquas subincere.

### **ሕሕሹቭሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕ**

#### LIBER PRIMVS.

Perihermenias.

SVMMA TEXTVS.

I BR R Iste habet sex capita. Primum continet procemium, vbi Aristot. proponit ea, de quibus acturus est, & de signis, & significatione aliqua artingit. In secundo agit de nomine, vbi definit ipsum, partes definitionis explicat, & à ratione nominis casus obliquos excludit. In servio tractat de verbo, cuius definitionem statuit, & explicat, excludit que verba infinita, & casus obliquos verborum: & tandem verbum, & nomen inter se comparat.

In quarto agit de oratione, culus essentiam explicat. Vbi etiam tractat de propositione: varias eius diussiones adducit: & tandem de propositionum contradictione disputat. In quinto prosequitur de oppositione propositionum, & aliquas eius leges statuit.

In sexte tandem agit de futuris contingentibus, explicans quomodo veritas, vel falsitas reperiatur in propositionibus de futuro contingenti. Ad quod priùs explicat, quomodo reperiatur veritas, vel falsitas

in propositionibus contingentibus de præsenti, & præterito. De inde verò concludit propositiones de suturo contingenti non habere detetminatam vetitatem 
vel falsitatem 
\*\*

Colleg. Compl. Logica.

# 水南南南南南南南南南南南南南南 LIBER SECVNDVS.

Perihermenias.

SVMMA TEXTVS:

RACTAT Atistoteles in hoc libro de propositionibus, quæ ex aliqua variatione propositionis categoricæ causantur. Quando enim subjecto, vel prædicato alicuius propositionis iungitur aliqua negatio, sit propositio infinita. Si verò addatur aliqua prædicatum, vt si huic propositioni, homo est albus, addatur, o musicas, propositio, quæ antea erat vna, sit, multiplex. Tandem quando propositioni simplici additur modus, sit propositio modalis. Continet ergo liber hic tria capita. In primo disp. Arist de propositionibus infinitis: In secundo de propositione vna, se multiplici: se in tersio de propositionibus modalibus.

### NOTATIONES, IN DVOS Libros Perihermenias.

Irca Inscriptionem sciendum est, mepi épunyaus, peribermeneias. Grace idem quod Latine de interpretatione, spunviva, berminene caim idem eft, quod interpretor. Neque illa est una dictio, ve male aliqui existimantised est genitiuus cum præpositione.Inscribuntur autem hi libri, vbi præcipue de propositione agitur, de Interpretatione: quia licet voces simplices no immeritò appellari possint interpretationes, cum sine figna conceptuum: tamen id przcipue concenit propositionibus, quibus mediis, conceptus nostros explicamus, vnum de alio, affirmando, vel negando, ve read notarunt D. Th. Ammonius, & alij. Continetur autem opus hoc apud Grzcos vnico tantú libro:& iure quidé:neque enim est sufficiens causa ad illud dividendum Interpretes verd Latini diuiserunt in duos libros: & ita communiter citantur duo libri Perihermenias.

Aa 2 Sa Iam

### Tertia pars Logicæ.

5 Iam verò circa iplos plura à Dialecticis disputantur de nomine, verbo, oratione, propositione, &c. que sufficienter à nobis explicata sunt in Institutionibus. Nam licer tractatus ille præcipue insistat in explicandis ipsis, vocibus, & earum significatione: tamen quia impossible est scire, que sit significatio alicuius vocis ignota, re significata per ipsam: ideò dum significationes nominis, rationis, subiecti, propositionis, & similium ibi explicuimus; tradita etiam suit notitia secundarum intentionum, quas iste voces de formali significant. Et ideò non oportet ca repetere.

Similiter circa istos libros tractant aliqui plura de actibus intellectus, præcipuè de secunda operatione: in quo nimirum sita sit natura iudicij: an sit simplex qualitas: quomodo in eo reperiatur veritas, vel salstas: in quo ipsæconsistant, & alia his similia. Sed quidem, licer hæc'aliqualiter iuuarent ad maiorem secundarum intentionum cognitionem: tamen revera sunt extra Dialecticum institutum, & propriam sedem habent in libris de anima, voi de intellectu disputatur: propter quod in præsenti prætermittuntur.

- 6. Tandem disputant hie aliqui de suturis contingentibus, tum iis quæ aliquando euenient, & appellantur absoluta: tum etiam iis, quæ numquam ponentur in re, ponerentur tamen ex suppositione alicuius conditionis, & propterea conditionata appellantur. Disputant que de propositionibus de suturo contingenti, propter Arist, qui capite vitimo primi libri statuit, & probat eas non habere determinatam veritatem, aut fassitatem. Sed quidem disputatio hæc non est propriè Diale ctica: & eam meritò sibi vsurparunt Theologi propter affinitatem ad materiam de scientia Dei vbi muestigatur modus, quo ipse cognoscit sutura contingentia. Et ideò hæc illis relinquimus.
- 7. Non est tamen prætereundum quos dam nostri temporis Doctores, de quorum numero sunt Suar. tom. 1. de Gratia proleg. 2. cap. 7. Valentinus de Herice 1. part. tract. 1. d. 6. cap. 7. Hurt. disput. 9. de Anima §. 43. & alij suæ societatis, sentientes Aristotelem sibi este contrarium, omninò carpere hanc eius doctrinam, asserntes eam este erroneam, & sidei veritati repugnantem; ve his Dialecticis sundamentis semel consulsis, quandam scientiam mediam suturorum contingentium, quam in Deo ponuntante omne de-

cretum liberum suz voluntatis, melius statuant, & defendant.

Cæterum qu'am ipsi decipiantur in hac censura, satis conuincit auctoritas Diui Thom.qui cum Aristot. perpetuò docet sututa contingentia, dum non intelliguntur extra suas causas, et præsentia, sed sub ratione suturi, non habere determinatam veritatem, vel falsitatem, neque esse certò, et determinate scibilia: ac proinde propositiones de suturo contingenti de se, seu formaliter provt sic (quo sensu loquitur Aristot.) non esse determinate veras, vel falsas.

8. Tradit hoc Angelicus Doctor, non solum lect. 13. huius primi libri, vbi latè explicat, & probat hanc doarinam, sed etiam in primo distinat. 38.q. 1. art. 5. ad secundum, dum inquit : Futurum contingens non eft determinate verum, antequam fiet quia non babet causa determinatam. Et quæstion. 16. de malo art. 7. Quia Unumquodque cognoscitur, secundum quod est in allu:non autem secundum quod est in potentia, vt dicitur in none Metaph inde est, qued ea, que sunt ad verumlibet, non possunt pracognosci in suis causis determinate : sed sub dissunctione:vipotà quia erunt, vel non erunt : sic enim habent veritatem, &c. Et inde q. 2.de veritate art. 1 2.generaliter concludit: Ex quo pares coiingens, ve fueur um est, per nullam cognitionem sciri, cui falsitas subesse non possit. Vnde impossibile esset, quod de contingentibus futuris scientiam haberet Deus : si cognosceret ea vi fuiura Junt, & c. Quod explicatius repetit in solutione ad sextum: & latè prosequitur 1.part.q 14.2.13.lib.1.contra gentes c.67. & alibi sæpè. De quo etiam videri possunt Didacus, Aluarez lib. 2.de Auxiliis disp. 7. & lib. 1. responsionum cap. 5. n. 1 5. Ledesma tractatu de Auxiliis parte 2. fol. 624. Nauarret. 1. parte controu. 56. §.2. Nazarius artic. 1 3. citato controuers. 1. Gonçalez disputatione 43.sect. 2: numero 29.& disputatione 45. section. 6. & alij Thomista. Quibus etiam in hoc annumerandus est Alphonius Curiel Primarius Samanticensis, non solum quia controuerl.7.in cap.4.sapientiæ artic. 3. præfatam Aristor.doctrinam late explicat, & defendit:sed etiam & maxime, quia ve à side dignis testibus accepimus, & scribit Ledelnia vbi supià, scientiam illam mediam, quam ibidem vt probabiliorem legerar, publicè retractauit Salmanticæ postiemo vitæ suæanno in lectura de scienna Christi: & ideò non est cur auctoritate eius nouiser muniantur aduerfarij Sed de his fatis.

### TERTIA PARS LÓGICÆ.

DE SECVNDIS IN TENTIONIBVS, quibus dirigitur tertia operatio intellectus.

ICVT Oratio, propositio, oppositio, & c. sunt secunda intentiones, quarum notitia dirigit secundam operationem intellectus: ita pramissa maior, medium, syllogismus, sigura, demonstratio, filos fallacia, & his similia sunt secunda intentiones, quarum notitia dirigit, & perficit tertiam operationem intellectus, nempè discursum: & sic pertinent ad hanc tertiam partem Dialectica. Quam complectitur Aristo. duo bus libris de priori Analysi, duo bus de Posteriori, octo Topicorum, & duo bus Elenchorum. Sed quia eorum, qua ibi traduntur, plura iam constant: ex aliis verò plura sunt parù meces arianideò versiora selegemus.

NOTATIONES IN DVOS LIBROS de Priori Analysi.

A Νάλυσις, analysis Græce idem est, quod Latine resolutio: deducitur enim à verbo Græco, ἀναλύο, analyo, quod idem est, ac resoluo: vnde etiam deducitur ἀναλύτικ, analysicos, id est, resolutions, seu resolutorius. Est autem resolutio, ex Arist. 3. de Cælo, regressus à composito ad simplicia, ex quibus constat compositum. Quæ est duplex, alia Physica, alia Logica. Resolutio

Resolutio Physica contingit, quando compositum naturale dissoluitur in partes reales, que acu vel potentia erunt in illo, vt quando mixtum resoluitur in elementa; domus in lapides, & ligna; oratio in fyllabas, &c. Refolutio Logica fit quando compositum rationis dissoluitur in suas parces, vt quando definitionem resoluimus in genus, & differentiam; &

fyllogysmum in sua principia.

Hoc autem potest sieti dupliciter, scilicet ex parte form, & ex parte materia: Sicut enim triangulus ligneus ex parte figuræ resoluitur in tres lineas,& linez in partes, & puncta, que sunt principia eius, & ex parte ligni in elementa quæ in potentia continet, & funt eius principia : ita similiter augmentatio, syllogismus, & alia composita rationis dupliciter possunt resolui in sua principia. Primò ex parté formæ, probando scilicer formam illam augmentationis, vel syllogismi esse bonam, vel immediatè per prima principia, sicut probantur quatuor modi perfecti : vel per reductionem ad illa, ve probant elij. Secundo modo potest syllogismus ( & proportionabiliter alia composita rationis) resolui in sua principia, ex parte materiæ, scilicet in propofitiones : nam hæ sunt materia proxima syllogis-

Ad veriusque ergo resolutionis notitiam ordinantur libri Aristor, qui in hac tettia parte continentur. Cum autem resolutio ex parte formæ prior sit resolutione ex parte materiz, sicut forma prior est materia:ideò isti duo primi libri, vbi de resolutione syllogilmorum ex parte formæ disseritur, inscribuntur uranutian aportepor, analysicon proteron, id est, priornm analyticorum, seu de prioti resolutione. Alij verò libri; qui supersunt, pertinent ad posteriorem resolutionem; siquidem in eis disseritur de syllogismis ex parte materiæ: vnde omnes inscribendiessent de po-Rerioti resolutione.

3. Sed quia materia necessaria, ex qua constat demonstratio, potior est, quam probabilis, & apparens, ex quibus constant syllogismus topicus, & Tophisticus, & in his proprer corum impersectionem non omninò potest fieri resolutio : ideò duo libri sequentes, in quibus agitur de demonstratione, sibi vsurparunt. Et ita inscribuntur , analycen bysteron, id est, posteriorum analyticorum. Nisi mauis dicere cum Galeno, inscriptiones istas non fuisse ab Aristotele suis libris appositas; sed à posterioribus Interpretibus. Neque enim sub tali titulo citat ipse hos libros; sed duos priores appellat de Ratiocinatione, duos verò subsequentes de Demonstratione, vt patet ex primo Posteriorum cap. 3. Que inscriptiones explicant recte materiam, circa quam versantur. Nam ratiocinatio significat argumentationem ex parte formæde qua tractant libri Priorum; demonstratio verd significat syllogismum in materia necessaria, de quo tractant libri Posteriorum.

Disputat autem Atist. diffuse in libris Priorum de forma argumentationis, de variis eius speciebus, scilicet syllogismo, & inductione que sunt proprié species: & enthymemate, & exemplo, quæ adillas reducuntur de triplici syllogismorum figura, & variis vniuscuiusque modis ; de reductione imperfectorum ad perfectos, de arre inueniendi medium, caterisque, quæ hanc materiam concernunt. Sed ex his, necessaria omnia selegimus libro 3. Institutionum: vbi non perfunctorie, ve communiter sit; sed ab imis sundamentis ca deduximus. Propter quod his etiam libris supersecedendum est.

### 

#### LIBER PRIMVS.

POSTERIORVM; SEV DE DEMONSTRATIONE

I BENTER Aristot.textum,quiinter alios eins libros est procul dubio acusissimus; & nobilissimus, commentariis, & notationibus ex professo illustraremus : sed longius, quampar est, excresceret prasens labor: & ideò materiam hanc, qua potuerimus breuitate, perstringemus; nihil, quoad fieri possit, relinquentes. Legenda tamensunt iterum, atque iterum Diui Thoma Commentaria in hos libros, qua inter alia eius opera sunt praclavissima.Vt autem textus Aristotelis non simus omninò ignari summam, seu argumentum horum librorum breutter referemus.

### V M M A TETV

N hoc 1. lib. agit Aristot, de demonstra-tione, partibus eius, speciebus, & proprietatibus. Ad quod in c. 1. posito vniuersali theoremate, sen maxima, quod scilicet, Omnis dollrina, & disciplina, qua ratione perficient, fit ex praexistenti cognitione, explicat ca, que ante demon-Arationem cognosci debent:statuitque tria esse præcognita,& duas præcog nitiones.

5 Capite secundo de finit scientiam dicens: Scire est tem per caulam cognoscere, & ita rei caulam esse, vt illam aliter se habere non posse arbitremur. Definit etiam demonstrationem duplici definitione infrà difputatione decima octava adducenda. Et tandem definit principium dicens: Principium est propositio immedista, id est, qua'non est altera prior, sen carens medio, per quod probatur. Quod dividit in politionem, & dignitatem. Positio est principium non ita commune, Colleg. Compl. Logica; .

& notum, vt illu! habere debeat qui discere incipit. Et huiusmodi sunt principia particularia vniuscuiusque scientiz, ve dici de omni, & dici de nullo: quidquid monetur, ab also monetur, &c. Dignitas verò est principium, quod quilibet habet; antequam scire incipiat, eo quod sit valde commune, & notum, vt quodlibet est, vel non est:totum est maius sua parte,& similia.

Rursus positionem dividit in definitionem,& suppositionem. Definitionem appellat illud principium particulate, vbi continetut definitio: suppositionem verò illud, vbi tantum continetur genus, vel differentia. Sicut enim hoc nomen principium licet primario conueniat medio; inde tamen tota propositio diciture principium : ita quamuis definitio tantum fit alterum extremum propositionis, tamen per synecdochen tota propositio, in qua continetur definitio, appellatur in præsenti definitio. Et concludit, quod principia sunt magis, A 2 3

Digitized by Google

magis, nota quam conclusiones: nam propter quod

vnumquodque tale,& illud magis.

6 Capite tertio reiicit duos errores Antiquorum. Primus erat contentium nullam esse scientiam; quia, vel in demonstratione proceditur in infinitum, vel deueniendum est ad aliquod primum principium, quod per aliud non demonstretur. Si primum, non datur scientia: quia infinitum non potest mente pertransiri. Si secundum, ergo illud primum prinripium non potest per aliud cognosci, & consequenter neque demonstrari. Ac proinde non scietur : quia scire est rem per causam cognoscere. 

Ad quod respondet non omnia, qua certò, & maniseste cognoscuntur, sciri per demonstrationem: sed prima principia cognosci per habitum principiorum, qui nobilior est, & certiori modo cognoscit principia, quam scientia conclusio-

Secundus error fuit eorum qui scientiam admittentes non ponebant habitum principiorum; sed omnia per scientiam cognosci, que procederet ex demonstratione circulari. Existimabant enim conclusiones sciri per principia, & principia per iplas conclusiones. Quod optime reiicit Ariste. impugnans circulum in demonstrationibus : quia ex illo sequeretur idem esse prius , & posterius , notius, & ignotius: & quod idem per se ipsum demonstraretur. Quæ repugnant, demonstrationi, quæ procedit ex prioribus, & notioribus abfolute.

7. Capite quarto statuit demonstrationem debere constare ex propositionibus necessariis : nam res, cuius est scientia, non potest aliter se habere. Quam necessitatem non potest accipere ex principio falso, aut contingenti. Licet enim ex falso, aut contingenti possit interdum sequi verum, & necesfarium , ve diximns lib. 3. Summularum cap. 2. tamen tunc consequens non habet veritatem, aut necessitatem ab antecedenti, sed aliunde, vr ibidem diximus. Et ita non potest consequens necessarium demonstrari per antecedens falsum, aut contingens. Deinde explicat, quid sit propositio, seu prædicatum de omni, per se, & vniuersale. & Capite quinto adducit ties deceptiones, quæ solent contingere circa prædicamentum vniuersale, de que

Capite sexto septem rationibus probat demonstrationem constare ex necessariis: subiungitque ex contingentibus posse sequi necessarium s; sed non probari, vt dizimus circa c. 4. Ex necessariis autem semper sequitur necessarium: & ita tepugnant, quòd conclusio sit contingens, & pramissa necessaria Quare accidentia communia siue sint separabilia, siue inseparabilia, non cadunt sub scientia nec demonftrari possunt.

Capite septimo ostendit demonstrationem constate debere ex propriis, non verd ex alienis, aut communibus, concludirque nullam scientiam particulasetn posse sua principia confirmare. Capite octavo prosequitur demonstrationem debere conflate ex propriis : addit que Meraph. & Logicam effe seientias generales.

Capite nono oftendit in qualibet scientia esse proprias interrogationes : explicatque, in quo differant Demonstrator, & Dialecticus.

Capite decime dividit demonstrationem in demonstrationem quia, & propter quid. Vnde etiam colligitur divisso scientiz in subalternantem, & subalternatam. & Ab hoc verò capite vsque ad 22. adducit alias demonstrationis divisiones, aliaque non omnind necessaria pertractat. g A cap. ve-

rò 23. vsque ad 27. quod est vltimum, disputat de scientia, que est effectus demonstrationis: 'vndenam sumatur vnitas, & distinctio scientiarum: & in quo scientia differat ab opinione & so-

### **ሕ**ሕአሕ:ሕሕሕ፣ ሕሕሕሕ፣ ሕሕሕሕ LIBER SECVNDVS.

Posteriorum.

SVMMA TEXTVS.



N hoc 2. lib. agit Aristot. de caus sis demonstrationis, scilicet medio, & primis principiis. Et sic tractat de definitione: quomodo scilicet inueniatur cuiuslibet rei definitione : & quomo-

do possir esse medium demonstrationis. Quod prosequitur per 17. capita In 18. verd & vltimb agit de habitu principiorum, quo cognoscuntur prima principia demonstrationis. Que omnia, ve breuiter & dilucide comple@amur,materiam horum librorum quatuor disputationibus absoluemus. In prima erit sermo de prærequisitis ad demonst. in secunda de ipla natura demonstrationis, & divisionibus ciús: in terria de scientia, que per demonstrationem acquiritur: & tandem in vitima de aliis de habitibus intel-

#### ፟ቚጜ**ቚቚዀቚቚቚቚቚቚዀ**ዀ፧ቚቚዀ DISPVTATIO XVII.

De prarequisitis ad Demonstrationem.

### QVÆSTIO

Virum omnis cognitib intellectiua fiat ex pras existenti cognitione.



EMONSTATIONEM, fic dictam, quia quali digito demonstrat ignotum; quia quast digito demonstrat ignotum; negauerunt Heraclytus & Cratylus, qui feientias de medio sustulerunt, ve vide

mus disputatione 3. n. c. Quibus consenserunt Academici, nihil certo cognosci posse dicentes; sed omnia dubitanter, & cum formidine. Quorum fundamenta ibidem adduximus

Plato etiam, quamuis scientias admiserit, negauit ramen else necessariam demonstrationem : quia existimanit illas suisse à principio anima inditas : ac proinde nullam nos in hac vita scientiam de nouo consequi : sed nostrum seire solum esse quoddam reminisci. Quod probat Plato in Memnone hoc argumenta.

Quia dum homo seire desiderat, vel cupit seire id, quod iam sciebat, vel id, quod penitus ignorabat. Non primum, quia nemo scire desiderat, quod iam. cognoscit. Sed neque etiam secundum: quia superuacanea effet inquisitio.

Sicut enim frustra quis quæreret hominem. quem nullo modo nouit; siquidem etiamsi ipsi obuiam fieret, adhuc non cognosceret : sic frustra quæreret aliquis scientiam eius rei, quam omnino ignorat; nquidem

### Disp. XVII.de præreq.ad dem. Quæst. I.

fiquidem etiam si ipsi præsente ur, adhuc illam non cognoscet. Ergo nihil restat tespondendum, nisi quod homo scire vult id, cuius quidem quamuis à principio habuit anima scientiam; fuit tamen oblitus propter corporis he betudinema

10. Vr has duas sententias, vel potius errores excludat Aristexorditur caput primum huius primi lib. celebri illo axiomate: Omnis dostrina, omnisque disciplinaintellectiua fit ex praexistenti cognitione

Nam primum quidem, qui confundit cognitionem sensitiuam cum intellectiua, reiicit prioribus veibis, ostendens dari cognitionem intellectionm. Secundum

verò excludit in subsequentibus.

Si enim verè datur cognitio intellectiva, que ex alia przexistenti siat : ergo non omnia à principio sciuntur; ac proinde verè datur demonstratio, per quam scientia comparetur. Quod eriam conuincit; tum naturalis apperitus, quem habet homo ad sciendum, qui frustraretur, si numquam perueuiret ad cognitionem certam, & euidentem alicuis rei; tum etiam ipla experientia : plura enim ita certò & euidentet cognoscimus, vt nulla omnino adsit dubitatio, vt paret de conclusionibus Mathemath. Imo ipsi Academici, dum nihil certo sciri posse ostendunt; id tanquam cer tum reputant, & aliquid se scire posse conuincuntur.

Vnde August. libro tertio contra Academicos capite.9. Negant (inquit) Academici aliquid sciri posse. Vnde hoc vobis placuit studiosissimi bomines, atque do-Bissimi? Mouit nos , inquiunt, definitio Zenonis. Cur, quaso? Nam si vera est , nonnibil verè nouis ; qui vel ipsam nonit. Sic falsa; non debuit constantissimos com-

monere.

Ad fundamentum Platonis responder in codem cap. Arist. quod cum quis aliquid scire cupir, neque seire cupit id quod simpliciter scibat; neque, quod omnino ignotabat : sed quod simpliciter nes-

ciebat; sciebat autem secundum quid.

Quia nimirum conclusionem, quam actu, & in stipsa ignorabat, ( quod est simpliciter nescite ) virtute & in potentia cognoscebat in principiis ( quod est scire secundum quid : ) ad eum modum, quo effe-Aus naturalis antequam aun producatur (quod est simpliciter esse, ) præexistit in virtute & potentia suæ caulæ ( quod est esse secundum quid ) Quare sicutibi saluatur vera generatio naturalis, per hoc quòdid, quod erat in potentia ens, fiat ens actu; quod est reduci de potentia in actu: sic in eo, quod addiscit,datur vera acquisitio scientia, quatenus id, quod virtute & potentia erat notum in principiis vniuersalibus, actu congnoscitur in seipso; quod est reduci de cognoscitur in scipso; quod est reduci de cognitione potentiali, seu virtuali, aut vniuersali in cognitionem propriam, & actualem.

Per quod tandem sit, inquisitionem conclusionis, quam ignoramus, non esse superuacaneam; sed verè dati demonstrationem per quam talis doctrina, seu disciplina de novo acquiratur quod est fieri ex præexistenti cognitione. Videatur S.Th. hîc.lect. 3.

22, Quamuis autem hæcita sint, meritò dubitatur à Doctoribus: quomodo sirintelligenda hæc propositio Arist. Nam cam non esse vniuersaliter veram suadent hæc argumenta.

Primò, quia si omnis doctrina & disciplina fieret ex præexistenti cognitione datetur processus in infinirum; quod est absurdum. Probatur sequela; quia illa præexistens cognitio eriam est doctrina : ergo decetet fieri ex alia, & illa ex alia, & sic in infinitum.

Secundò, quia scientia Angelorum est verè doctrina: & tamen non fit ex præexistenti cognitione:ergo non est universaliter vera propositio Arist. Maior patet quia Angeli perfectissimè cognoscunt proprietates rerum per suas proprias causas, vt hominem esse risibia lem, quia est rationalis:ergo habent perfectissime demonstrationem & doctrinam. Minor verò probatur quia Angeli vnico simplici intuita cognoscune essentias, & passiones; & causam, & essedus; ergo corum scientia non sit ex aliqua præexistenti cogni-

Tertiò tandem,quia tertia operatio intellectus nofri, scilicet discursus non est cognitio solius conclusionis, sed etiam præmissarum : ergo neque etiam in nobis cognitio discursiua, propriè loquendo, sit ex præexistenti cognitione præmissarum.

Consequentia patet: quia si cognitio ipsa præmisfarum pertinet ad discursum, ergo non est præexistens

respectu cius.

Antecedens verò probatur : quia cognitio solius conclusionis tantum est enunciatio quædam & iudicium intellectos; ficut ipsa conclusio sola est tantum quædam propolitio: ergo cognitio solius conclusio-

nis non est tertia operatio intellectus.

13. Variè solet explicariab Interpretibus hæc propositio Aristotelis. Quidam enim extendunt illam adomnem cognitionem intellectus, ram simplicem, quam compositam. Cum enim discursus fiat ex antecedenti iudicio; & iudicium prælupponat apprehensionem; & hæc requirat cognitionem sensuum: semper verificatur quamcumque cognitionem intellectus fieri ex alia præexistenti cognitione. Et hunc, inquiunt, esse sensum illius propositionis.

Parum ab his discendunt alij, qui dictam propositionem accommodant ad solas cognitiones compositas intellectus, tam secundæ, qu'am tertiæ operationis; ita vt sensus sit omnem cognitionem intellectiuam, tam discursiuam, quam indicativam sieri ex alia ptæexistenti cognitione intellectus, scilicet ex simplici

apprehensione.

Econtra verò alij omnino restringunt hanc propositionem, asserentes non esse intelligendam de omni cognitione discursiua; sed solum de demonstratiua. Quod probant : tum quia hec sola potest absolute appellati doctrina : tum etiam quia sic recte excluduntur errores, quos impugnare intendit Aristot tum denique quia veiè dantur opiniones in suo genere per se norz, seuperse probabiles, in quibus non habetur vna cognitio ex alia; sed cognoscuntur ex sola notitia terminorum. Ergo non est intelligenda propositio Aristotelis de cognitione discursiua etiam probabilis sed solum de demonstratiua.

14. Nihilominus dicendum est, quod licet dicta propolitio quocumque ex his modis explicata, sit verissima; tamen iuxta mentem Arist. intelligenda est de

omni, & sola cognitione discursiua.

Prima pars conclusionis satis ex se constat. Sine enim intelligatur de sola cognitione demonstratiua; siue extendatur ad secundam, & tertiam operationem intellectus; sue tandem ad omnes: semper datur aliqua præexistens cognitio vel intellectus, vel saltem sensus, vt explicatum est : ergo quocumque modo intelligatur dicta propositio; est omnino vera. Secunda etiam pars conclusionis est communis consensus Interpretum, Auerrois, Philoponi, B. Alberti, & aliorum. Quos sequenter Sanch. lib. 7. qu. 1. Massus hic.q.1. ad 2.Rub.ibidem & Conimb q.2.att.1.

Estque expressa D. The in hoc lib. lect. 1. vbi per doctinam & disciplinam inquit significati, non omnem cognitionem; fed cam que ex alia acquiritut, feu per quam ratio de vno in aliud procedit : quæ prove est in Magistro, dicitur doctrina & provt in discipulo, disciplina. Et concludit: Neque accipitur bic doctrina & disciplina secundum quod se babet ad acquisitionem scientia tantă sed ad acquistionem cognitionis cuiuscun-

Λa

Digitized by Google

## 280 Disp.XVII.de præreq.ad dem.Quæst I.

que. Quod patet: quia manifestat banc propositionem etia in disputativis & rhetoricis disputationibus, per quas non acquirisur scientia. Per quod excluduntur omnes modi dicendi suprà relati, et consideranti patebit.

Sed specialiter contra vnumquemque probatur hæc secunda pars conclusionis. Contra primum quidem; quia planè loquitur Arist. de præexistenti cognitione quæ sit eiusdem ordinis cum sequenti, seu quæ sit etiam in intellectu sicut illa.

Sic enim probat recte contra Platonem, esse demonstrationem, quia docttina, que habetur de conclusione, causatur ex cognitione antecedentis; quam constat sieri etiam in intellect. Ergo per cognitionem præexistentem intelligit Atist. cognitionem intellectiuam & per consequent nomine doctrine & discipline, non potest ibi intelligi que cumque cognitio intellectus.

batur. Quia in hac propositione Arist. nomine præexistentis cognitionis, non intelligit cognitionem a pprehensuamised iudicativam: ergo nomine doctrine,
& discipline, non potest significari omnis cognitio
comptexa, tam iudicativa, quàm discursiva.

Consequentia patet. Antecedens verò probatur: quia ve patet ex toto hoc cap. & maximè ex solutione argumenti Platonis, supponit Arist. hoc esse discrimen inter propositiones, quæ sunt prima principia, & propositiones domonstrabiles; quòd assensis demonstrabilium sit ex præexistenti cognitione; non verò assensis primorum principiorum: ergo nomine præexistentis cognitionis, debet intelligi cognitio, que necessario supponatur ad assensum conclusionum; non verò ad assensum principiorum. Sed hæe non est cognitio apprehensius; siquidem ista præsupponitur; esiam ad assensum principiorum. ve patet: ergo debet esse iudicatiua.

Tandem idem probatur contra tertium modum dicendi. Tum quia hic plane contradicitur textui: nam posita illa vniuersali propositione, statim probat eam Aristot. inductione sacta in demonstrationibus Mathematicz; in syllogismis & inductionibus probabilibus Dialecticz; & in exemplis & enthymematibus Rhetoricz, qua propter incertitudinem materiz, non solum non demonstrat, sed neque vittur frequenter syllogismo & inductione, sicur Dialectica; sed enthymemate & exemplo, vt notat Diuus Thomas ibidem, & nos explicuimus lib 3. Institutionum capite primo: ergo propositio Aristot. intelligitur, non solum de cognitione habita per demonstrationem; sed etiam per quamcumque argumentationem, seu discursum.

Confirmatur, quia loco illius termini, intellectina quem frequenter habent Latini Codices, habetur in textu Graco diamortizi, dianotici qua vox, ve notant Conimbricen. vbi suprà, derivatur à nomine diavola, dianoia, & verbo rinu, tico, quod significat viam conficere, seu discurrere.

Propur quod, ve notant Boez & Niplus, emendatiores Codices legunt: Omnis dostrina, omnisque disciplina discursium, & c. Ergo ibi loquitur Aristide omni & sola cognitione discursiua? & per consequens legirimus sensus illius propositionis est, quod omnis cognitio discursiua, sue quas in Magistro est, siue quas in discipulo, sit ex praexistensi cognitione principiorum, ex quibus procedit intellectus discurrendo ad cognitionem eccum, quas ex talibus principiis deducuntur.

16 Per quod patet adea, que pro hoc sertio modo dicendi adducta suns.

Primum enim est falfum, & ablque fundamento nomen doctrina, aut disciplina sestingitur ad solam cognitionem scientificaminam etiam in opinatiuis verè docemus & dicimus. Eaque comprehendisse Aristisub tali nomine constat ex textu, vt vidimus.

Secundum etiam non vrget. Quia multò melius & formalius excluduntur dicti errores ex illa propositione, ve à pobis explicata est. Nam sic assignatur vinuersalis ratio, & prima radix, vnde prouenit, quod de
nouo acquiramus scientiam eorum, que antea simpliciter ignorabimus.

Hoc enim non convenit scientiæ, secundum quod scientia est; sed secundum communem rationem cognitionis discursiuæ, vt consideranti patebit.

Tertium tandem nihil colligit contra nos. Fatemur enim in opinatiuis aliquas esse propositiones immediatas, seu per se notas in illo genere, vt insià disputatione 20. explicabimus. Tales autem propositiones non sunt conclusioness sed principia: neque cognoscuntur per discursum; sed ex ipsa notitia terminorum: & consequenter non pertisent ad habitum opinatium, qui generatur ex syllogismo probabili, & correspondet scientiz; sed ad alium habitum opinatium principiorum, quem ponit Atist.correspondentem intellectui, qui est habitus principiorum demonstrationis, ve videbimus loco citato.

17. Ad argumenta in principis facta respondetur. Ad primum, iuxta nostram expositionem satis patet non sequi processum in infinitum. Nam lices cognitio discursiua, qua probatur tertia, aut quarta passio de subiecto, possit sieri ex alia cognitione discursiua præexistenti: tamen cognitio, qua prima passio probatur, non sit ex alia cognitione discursiua; sed ex cognitione iudicatiua principiotum: & sic non datur processus in infinitum. Neque etiam datur iuxta alias expositiones adductas. Nam discursus sit ex præexistenti apprehensione intellectus; & hæc ex præxistenti cognitione sensus; quæ non sit ex alia ptioti cognitione.

Ad secundum respondetur Arist. non dixisse absolute: Omnis dostrina sie praexissenti cognisione; sed omnis dostrina discurssua, ve vidimus. Qua tamen non habet socum in Angelis: quia quamuis verè cognoscant esse per suas causas; non tamen habent diuersas cognitiones, vnam respectu causa ex qua procedant ad aliam respectu esse quod necessarium est ad discursum propriè dictam: sed vnico simplici intuitu vtrumque cognoscunt; & sic scientia eorum propriè non sit ex præexistenti cognitione, neque de illa intelligenda est propositio. Arist.

Quod si propter Codices Latinos, qui non babent : Omnis dostrina discursina sed Omnis dostrina intellectina, velis eum aliquibus dicam propoficionem aliqualiter etiam extendi ad Angelos : dicendum est, quod quamuis ex parte ipsorum non sit verus & formalis discursus, ita ve ex cognitione principij procedant ad cognitionem conclusionis, ex parce tamen iplarum rerum est quidam quasi diseursus obiectiuns, secundum quod vnam rem cognoscunt mediante alia, quando sic petunt cognosci ipse res, ve explicatum est. Quare sicut in nobis cognitio conclusionis propriè sit ex præexistenti cognitione principiorum : sic in Angelis idem actus, secundum quod terminatur ad conclusionem, seu effectus, quasi sit, & præsupponit seipsum, secundum quod terminatur ad principium, seu causam:& sic aliqualiter eriam verificatur ibi propositio Arift. Quod enam proportionabiliter potest dici de scientia Dei, vt confideranti patebit.

18. Ad tertium vt respondeatur, explicandum est breuiter: in quo consistat propria ratio discursus. Et primò certum est; præter simplicem apprehensionom verè daci in intellectu aliam operationem, qua

April

## Disp. XVII. de præreq. ad dem. Quæst. II. 281

vnum de alio enuntiamus, & appellatur iudicium: & vtriusque meminit Arist. 1. Periher. c. 4. & 3. de Anima c.6.& D. Thom. ibidem. & 4. Metaph.lectione 6.lib, 6. lectione quarta, & alibi fæpè.

Qua etiam certitudine tenendum est non esse aggregatum multarian apprehensionum; sed simplicem
quendam actum realiter & essentialiter distincum ab
apprehensione. Quare soluni est difficultas de tertia
operatione, nempe discurso; an scilicet eadem proportione assernadum sit, esse actum quendam simplicem realiter & substantialiter à judicio distincum: an
potus sit revera cognitio indicatiua, entitative contenta sub secunda operatione.

In quo, quamuis aliqui priorem partem desendant: secunda ramen est longe probabilior Quam inter alios recte probat & explicat Ferrara 3. de Anima, quæst. 11. Est que procul dubio Aristot.7. Ethic. cap. 3. vbi agens de habitibus intellectualibus, scilicet scientia, sapientia, prudentia, & intellectu circa assirmationem & negationem, scu circa verum & falsum.

Constat autem apud ipsum affirmationem & negationem, seu verum & falsum, tantum reperiri in iudicio, ver patet 1. Periher c. 1. Idem aperte docet D. Thoquæst. 14. de veritate, arti. 1. & 3 distinct. 23, qu. 2. art. 2. quæstium. 1. vbi duas tantum intellectus operationes enumerans, scilicet apprehensionem & iudicium, sub secunda collocat expresse, tum cognitionem sidei, & primouum principiorum; tum etiam opinatiuam & scientiscam: cum tamen istæ duæ sint actus discursus.

19. Ratione etram probatur, quia discutsus, vt ipsum nomen indicat, & testatur sanctus Doctor prima parte, qu. 58. art. 3. ad primum, est progressio intellectus ab vna cognitione in aliam, inquantum ex aliquo priùs noto deuenitur in cognitionem alterius, quod erat ignotum: ergo necessariò includit plures cognitiones, seu plura iudicia, ex quorum vno procedatur ad aliud. Ergo non oportet superaddere alium actum simplicem ab his essentialiter distinctum, in quo consistat discursus.

Antecedens, & primam consequentiam concedunt communiter Doctores, & probat recte contra Scotum Caier. loca citato.

Secunda verò consequentia probature quia ex co præcisè, quòd intrellectus indicet de conclusione, motus, de determinatus à indiciis habitis de præmissis, intelligitur propriè discurrere; siquidem verè ex vna cognitione procedit ad aliam: ergo præter indicia, quæ correspondent præmissis & conclusioni.non est ponendus distinctus actus in quo consistat discursus. Videatur Ferrara loco citato.

Iuxta hæc ergo dicendum est, quod discursus est ipsum iudicium, quo intellectus assentitur conclusioni, non secundum quod consideratur ve propositio. sed formaliter quatenus est conclusio, seu ve est dependens, & illata à præmissis, ita quòd idem actus entitative dicatur iudicium, & discursus; iudicium quidem, secundum quod præcisè cognoscit vnionem prædicati cum subiecto; discursus verò, secundum quod assentitur eidem vnioni prædicati cum subiecto propter vnionem cum medio cognitam in præmissis. Et sic talis actus, formaliter secundum quod habet rationem discursus, dicit intrinsecum ordinem ad priora iudicia præmissarum, in quo distinguitur à prima & secunda operatione intellectus.

Ter quod etiam pater ad argumentum. Quia enim discursus consistit in assensu conclusionis, ve procedit ab assensu præmissatum, ve explicatum est: propriissime dicitur fieri ex præexistenti cognitione.

#### QVÆSTIO II.

An recte a signentur ab Arist dua pracognitiones, & tria pracognita.

Supposito, quòd omnis cognitio discursiva sit Sex præ existenti cognitione, vt explicatum est, infert rectè Aristante demonstrationem, seu cognitionem scientificam, quæ in nobis est discursiva, aliqua esse necessario præcognoscenda, de quibus agimus in hac quæst. Pro cuius explicatione sciendum est, quòd pracognitio idem est, ac anticipata cognitio.

Vnde cognitio præexistens ad discursum necessarid erita Aus sudscij, aut apprehensionis: hi enim antecedunt discursum in sensu explicato. Cùm autem obie Aum apprehensionis sit res simplex; obie Aum verò iudicij sit quid complexum, in quo veritas, vel falsitas reperitur: de vtroque obie Ao aliquid ante de-

monstrationem cognoscetur.

Secundò nota, quòd cum cognitio, qua in conclusione cognoscitur prædicatum conuenire subiecto propter vnionem sactam cum medio in præmissis, sit cognitio discursiua, vt dictum est; & in tali cognitione, quando propositiones sunt necessaria, consistat actus demonstrationis per quem generatur scientia: quidquid ante istam cognitionem demonstratiuam oportuerit cognosci, dicetur præcognitum, id est, tes cognita ante cognitionem discursiuam.

Hæc autem tantum possunt esse tria, nempè principium, subiectum; & passio: nam antequam in conclusione prædicatum attribuatur subiecto, iam debent esse cognitæ præmissæ, vr de se patet, Quæ quia vnum integrum principium conclusionis essecunt, non plu-

ra, sed vnum præcognitum appellantur.

Præterea debet esse cognitum subiectum conclusionis, & similiter passio, quæ de subiecto prædicatur:
nam ante actualem prædicationem inter duo extrema
supponitur necessariò simplex cognitio vniuscuisque
Restat ergo quòd ante actum intellectus, in quo formaliter consistir cognitio demonstratiua, ria debent
esse præcognita, scilicet principium, subiectum, &c
passio.

21. Tertiò nota, de istis præcognitis duas tantum quæstiones posse præcognosci, scilicet an sit, &c quid sit: (has appellar Aristot. præcognitione.) Ratio cst: quia aliæ duæ quæstiones quas enumerat ipse scundo Poster: cap. 1. scilicet, quia est, &c propter quid est, per ipsam demonstrationem cognoscuntur; siquidem per eam scimus, quia passio conuenit subiecto, & etiam propter quid illi conueniat. Ergo non oportet illas præcognoscere; atque ita duæ erunt tantum præcognitiones, scilicet an est, & quid est

Dividitur autem vnaquæque in alias duas : quia, an est, potest inquiri, tam de re simplici, quàm de integra propositione, cuius existentia est sua veritas. Et ideo an est, dividitur in an sit reale, seu rei, & in an sit veritatis. Similiter: quia, quid est, significat definitionem, quæ analogicè dividitur in desintionem quid rei, & quid nominis: ideo præcognitio, quid est, dividitur in quidrei, quæscilicet sit essentia rei, & in quid nominis, scilicet quid nomen significet. Iam ergo habemus in generali duas præcognitiones, & quatuor in speciali.

Restat modò videndum quæ earum tribus præcognitis conueniant, id est, quæ harum quæstionum debeant præcognosci ante demonstrationem de vnoquoque præcognitorum.

zz. Prima conclusio. Recte assignantur ab Arist.

## 268 Disp.XVII.de præreq.ad dem.Quæst. II.

ante demonstrationem duz tantum przeognitiones in generali, & tria przeognita. Ita docet D. Thomas hie lectione 2. & communiter Dialectici: satisque ex dictis constat. Nam per hanc demonstrationem e Omne rationale est risibile: omnis homo est rationalis: ergo omnis homo est risibilis: scimus quod homo est risibilis: & hze est tertia quzstio, quam vocat Aristoteles quia est scimus etiam propter quid sit risibilis, nempè propter rationale: & hze quarta quzstio, quam appellat Aristoteles propter quid est. Ergo hz duz quzstiones ostenduntur per ipsam demonstrationem: & per consequens non cognoscuntur ante illam. Aliz yerò duz quzstiones sunt indemonstrabiles à priori.

Nam sum in demonstratione concludatur aliquid de subiecto:necessarium est intelligere subiectum estentiam, de qua tale prædicatum possit concludi. Ergo an est, & qui d est, necessario præcognoscuntur, & per consequens duæ tantum erunt præcognitiones. Quod autem tria sint præcog-

nita constat ex secundo notabili: ergo,&c.

23. Secunda conclusio. De principio non præcognoscitut quidst; sed tantum an sit verum: Hæc etiam est Arist. & D. Thom.ibid & communis inter Dialecticos. Probaturque prima pars: nam cognoscete quid sit alicuius, est cognoscere definitionem eiust sed præmissæ, seu principium primò intentionaliter sumpsum, ve hic loquimur, non habet definitionem; eum sit quid complexum: ergo de illo non potest cognosci quid sit.

Secunda etiam pars probatur, quia in demonstratione, ante assensum conclusionis necessariò præsupponitur assensus præmissarum: ergo præcognoscuntur ve voræ: ergo de principio præcognoscitur an sis

verisant, leu an sit verum.

24. Tertia conclusio, de subiecton en debet præcognosci au sit verum, neque au sit existers, sed sufficit cognoscere an sit rei in aprivadine: et insuper debet ettam præcognosci quid sit. Hæc etiam conclusio est communis. Et quidem quod non possit de subiecto præcognosci an sit verum, patet: quia est quid incomplexum.

J Quod autem debeat necessario præcognosci subsectum actu existens, probatur. Quia vnio passionis
cum subiecto absoluitur à tempore, & est æternamingo
ve talia passio demonstraretur, non necessario suppont
subiectum actualiter existens. Verum est ramen quod
quia non accipimus cognitionem à sensibus: necessarium suit quod aliquando, seu respectu alicuius subiectum actu existeretted hoc non per se; sed per ac-

cidens requititur ad demonstrationem.

Qu'od autem de subiecto debeat præcognosci an sit, saltim in aptitudine, res est manisesta: nam res impossibilis, provt sic, non habet passiones quas de illa intellectus demonstret. Quando autem dicimus de subiecto habete præcognosci an sit rei; non est restringendum ad entia realia. Nam eriam quando subiectum demonstrationis est ens tationis, ve contingir in demonstrationibus Logicis, debet de tali subiecto præcognosci, an sit rei illi proportionatum. Tandem quòd de subiecto debeat præcognosci, quid sit in demonstratione à priori, de qua loquimur, res est maniscita. Nam essentia subiecti non potest à priori demonstrati, sed ex ipsa procoditur ad passiones demonstrandas: ergo ipsa essentia, seu quid sit debet necessariò præcognosci de subiecto.

25. Vitima conclusio. De passione non præcognoscitur an sit neque quid reissed tantum quid nominis Ita esiam in præsenti Arist. & D. Tho. Vt antem probatur, nota, quod his loquimur formaliser de passione, quatenus passio est; non verò, quatenus est accidens, vel secundum aliam generalem rarionem. Potest enim quis scire risibilitatem hominis; ignorare tamen, an sit passio eius: & tunc licet cognoscat an sit risibilitas, secundum quod est ens, aut accidens, non tamen cognoscit an sit illius, secundum quod est propria passio. Hoc ergo supposito, probatur conclusio quoad priorem partem: quia an sit passionis ottenditur per demonstrationem: ergo non pracognoscitur ante illam. Probatur anticedens: quia au sit seu esse proprium passionis est in esse subsecto: sed hoc demonstratur: ergo, &c.

Secunda etiam pars pater. Nam quid rei passionis pendet ex proprio subiesto, pet quod debet desiniti: sed per demonstrationem cognoscitur, quodram sie passionis subiestum: ergo non suit præcognitum, se per cosequens neque quid rei ipsius passionis. Tandem quod de passione debeat præcognosci quid nominis, res est clara. Si enim ignoremus, quæ sit significatio nominis, non poterit in demonstratione attribui subiesto tale nomen. ¶ Vbi nota, quod de subiesto, se principio debet eriam præcognosci quid nominum propret eandem. Tribuitur autem hoc specialiter passioni: quia passio nullam aliam habet præcognitionem.

26. Sed contra doctrinam primæ conclusionis potest obiici. Primò: quia ante demonstrationem de bee præcognosci bonitas illationis: ergo non sunt tant um tria præcognita. ¶ Secundò: quia quæstio an sit aliquando demonstratur, ve secimus de existentia Logicæ in principio primæ disputationis, & sic de aliis: er-

go non semper dantur duz przeognitiones.

Ad primum respondetur bonitatem illationis pertinere ad libros Priotum: hîc autem tantum enumerantur præcognita posterioristica. ¶ Ad secundum, quòd quamuis aliquando contingat rei existentiam demonstrare; tamen ibi etiam quodammodò præcognoscitur an sit talis rei, quatenus intelligitur antecedete ipsam existentiam. Quandò enim demonstramus Deumesse ibi priùs apprehenditur Deus cum apritudine ad essendum, & hoc est an sit, quod necessariò deber præ-

cognosci in demonstratione.

Alij id explicant, dicentes in demonstratione necessariò præcognosci an est de secundò adiacenti; non verò de terrio adiacenti. Quod intelligetur notando, quòd propositio de secundo adiacenti dicitur illi, in qua subiecto solum adiacet verbum, sa absque alio prædicato, vt hæ, Deus est homo est &c. Quamuis enim in illo verbo sit inclusum participium, quod habet rationem prædicati; tamen tale prædicatum propriènon est quid tertium : quia non est aliquid vitta verbum. Propositio verò de tertio adiacenti dicitur illa, in qua præter verbum est, datur aliquid prædicatum, vt hæ, Homo est animal: Petrus est albus, &c. In his ergo, subiecto præter verbum, est, adiacet al quid, quod tertium locum obtinet post subie duma & ideò dicuntur de tertio adiacenti. In quibus propolicionibus semper de subiecto supponitur secundum adiacens, seu an sit : nam qui dicit hominem esse animal, supponit hominem esse, Quia ergo quandò ex stentia demonstratur de aliquo subiecto. talis propositio quodammodò videtur de tertio adiacenti: quatenus tunc existentia gerit vices tertij termini, qui vnitur alteri extremo per medium: idco communiter dicitur an est, quando est de tertio adiacenti non præcognoscissed demonstrari. Secus verd quando est de secundo alicenti; quia tunc potius le tenent ex parte ipfius subiecti.

27. Contra secundam conclusionem obiici potest: quia aliquando de principio demonstratur esse verum: ergo non necessariò id de illo præcognoscitut. Antecedens probatur in hac demonstratione: Omne admiratium est risibile: omnis bomo

## Disp. XVII. de præreq. ad dem. Quæst. III. 283

oft admirations: Ergo omnis homo est risibilie: cuius præmisæ, seu principium demonstrantur per aliam demonstrationem, si dicas. Omne rationale est risibile: omne admirationem est rationale: Ergo omne admirationem est risibile. Et codem modo potest probati minor. Idem etiam contingit in principiis scientiæ subalternatæ, quæ demonstrantur in scientia subalternatæ. Ergo sæpè de principio demonstratur esse verum.

Respondetur principium esse duplex : aliud simpliciter, & absolute primum: & hoc semper est principium, & nunquam conclusio, vt essentia rei, quæ cum sit simpliciter primum, quod invenitut in tali, re; semper est principium. Aliud est primum respectu alicuius; quod tamen si comparetur ad aliud prius, non est primum; sed secundum, vel terrium; & huiusmodi principium tantum est principium respectu posterioris; respectu verò prioris ponùs est conclusio, sicque contingit in exemplis adductis. Doctrina ergo conclusionis proportionabilitet est intelligenda, quod scilicet principia primi generis semper debent præcognosci, & nunquam possunt à priori demonstrari; principia verò secundi generis debent præcognosci, quando sumuntut ve principia, & prove sic non demonstrantur. Quando verò desinunt esse principia,& funt conclusiones; tunc non præcognoscuntur, sed demonstrantur.

#### QVÆSTIO III.

An assensus pramissarum sic causa assensus conclusionis, & in que genere.

TOn inquirimus, an præmissæ ipsæ obiectiuæ fint causa conclusionis: hoc enim explican dum est disputatione sequenti circa secundam definitionem demonstrationis ab Atistotele traditam; sed an actus intellectus, quo affentitur præmilis, fit caula actus, quo affentitur conclutioni: inde enim pendet solutio aliorum, que in hoc primo capite tradit Aristoreles, & nos explicabimus quæstione sequenti, tradantes : an talis assensus præmissarum necessitet intellectum ad assentiendum conclusioni. Pro vteius que autem quæstionis intelligentia notandum est cas procedere per se loquendo, & respectu intellectus benè dispositi, qui scilicet cognoscat vim illationis, & alia de causa non sit impeditus. Si quis enim ignoraret vim illationis, vel alias esset impeditus, vt contingere potest in rustico, vel amente : in eo per accidens assensus præmissarum non producerer assensum conclusionis, neque intellectus necessitareturex iudiciis præmissarum ad assentiendum conclusioni, vt patet.

29. Secundò notandum est dupliciter posse aliquid cognosci V no modo in se ipsoquando scilicet primò, & per se, seu ratione sni terminat cognitionem, vt quando Petrum videmus in sua persona, vel causam, aut esse dum cognoscimus in se ipsis. Secundo modo, in alio: quando scilicet cognoscitut, non ratione sui; sed cognoscendo aliquid aliud, in quo ipsum aliquo modo continetur, vt quando Petrum videmus in sua imagine, vel causam cognoscimus in suo esse du, aut è contra. Ad rem ergo. quandò primo modo cognoscuntur à nobis præmisse, & conclusio, cognoscuntur diuersis actibus, vt per se patet, & concedunt concorditer Autores. Secundo verò modo, cum conclusio virtualirer contineatur in præmisse, & similiter præmisse in conclusione, vt insta constabit: inde est, quod per can-

dem cognitionem, quæ formaliter terminatur ad præmissa, cognoscitur in eis virtualiter ipsa conclusio, vt docet expresse Aristoreles in hoc capite: 86 similiter per eandem cognitionem, qua cognoscitur conclusio in se ipsa, cognoscuntur quodammodò in ea ipsæmissæ, secundum quod sunt rationes assentiends conclusioni, vt tradit D. Thomas prima secundæ quæstione 8 artic. 3.

Quando ergo in hac, & sequentiquæstione inquirimus: an assensus præmissaum sit causa assensus conclusioni: & an ille necessitet intellectum ad istum eliciendum; non loquimur in hoc secundo sensu, neque comparamus assensum formalem præmissaum cum virtuali conclusionis, qui in eo continetur; aut formalem conclusioni cum virtuali præmissaum ibi incluso: hi enim non sunt plutes actus, vt vidimus; & consequenter non potest ibi esse vera causalitas, aut determinatio. Quare dessensus siste solum procedunt de assensus propriis. & formalibus præmissaum, & conclusionis, seu de cognitionibus, quibus tam præmissæ, quàm conclusio cognoscuntur in seipsis: quas constat esse diuersas, posseque habere rationem causa, & essectus.

30. Dicendum est primo affensum præmissarum esse quodammodò causan assensus conclusionis. Sic docent communiter Dialectici: estque plana mens Arist.in hoc capite, dum inquit omnem cognitionem discursiuam sieri ex przexistenti cognitione przmissarum : ibi enim particula ex causalitarem denotat vt explicant Commentator, & alij Interpretes. Nam quod aliqui respondent, posse scilica denotare ordinem termini à quo, vt cum dicitur ex calido fieri frigidum, in quo nulla importatur causalitas; non habet locum in præsenti. Quoniam terminns 2 quo incompossibilis est cum termino ad quem, & amittitur per acquisitionem illius, vt patet in exemplo adducto: assensus autem præmissatum non opponitur assensui conclusionis, neque isto adueniente, deperditur necessariò ille, vt infrà confabit.

Eindem conclusionem docet expresse Diu. Thomas primo contra gentes cap. 55. ratione 4. & 1. part. quæst. 14. art. 7. v bi discursum propriè discum appellat discursum secundum causalitatem. Ex quo loco sic probatur ratione. Quia propria ratio discursus non consisti in hoc, quòd vnum cognoscatur post aliud, secundum successionem temporis: id enim vel non est necessarium, vel si requiritur, non tamen est sufficiens; siquidem possumt pluses propositiones disparatæ vna post aliam successione temporis cognosci absque eo, quòd essiciant verum discursum, vt patet. Ergo propria eius ratio consisti in eo, quòd vnius cognitio ex alterius cognitione causetur.

Confirmatur: quiz assensus conclusionis virtute contineturin assensu præmissarum, vt explicatum est: ergo assensus præmissarum est causa assensus conclusionis: continentia enim virtualis propria est causæ respectu este causa.

assentium concurrat ad assentium conclusionis. Et quidem in genere causæ finalis certum est præmissa non esse causam conclusionis; potius conclusio est causasinalis, ad quam ordinatur assentius præmissarum, vi patet. In genere autem causæ materialis, & formalis assensus præmissatum potest quodammodò dici causa assensus conclusionis, non ratione sui: (nam vnus actus propriè non sit ex alio tanquam ex materia, neque cum actuat tanquam sorma;) sed tatione obiecti, nempè præmissarum: quia istæ quodammodò sunt causa materialis conclusionis, vi docet expressò Aristoteles 2.

Physi

Digitized by Google\_

## 284 Disp.XVII.de præreq.ad dem.Quæst.III.

Physicorum textu 31. & explicat optime Thom. ibi lect. 5. in quantum termini, qui sunt materia præmissarum, sunt etiam materia conclusionis, licet non ve stant sub forma præmissarum: sicut farina dicitur materia panis, licet non ve stat sub forma favinæ. Similiter præmissæ, seu principia sunt ratio sub qua, assentiends conclusioni, & vnde sumiture eius specificatio, ve tetigimus suprà disputatione prima, numero 42. & latè explicabimus infrà disputatione 19. & sic quodammodò sunt causæ formales extrinsecæ conclusionis. Quare solum restat dissicultas de causalitate efficienti: an scilicet assensor præmissarum concurrat in genere causæ efficientis ad assensum conclusionis.

32 Pro parte negatiua solet referri Durandus in lecunde, distinctione secunda, questione secunda ad quartum, whi nihil dicit; id tamen indicat diftin-Clione 24. quastione prima numero duodesimo, in quantum inquit, quod in intellectu practico conclusio deliberationis fit per nudam potentiam, & non per aliquos actus se habentes ad hoc in ratione principi) actiui. 

Potefique probati primo tatione inde desumpta. Quia causa efficiens agit, in quantom est actu in rerum natura : sed quando intellectus assentitur conclusioni iam præteriit assensus præmissarom : ergo ipse non ost causa efficiens assensus conclusionis. Maior est certa, fiquidem quod non est, nihil potest essicere. Minor verd probatur ex D. Thoma 1. parce, questione 85. articulo 4. vbi docet intellectum non posse plura simul cognoscere 2 & consequenter in illo non poterunt effe fimul partes cognitionis; sed vna post aliam, maxime in discursu , qui videtur exigere talem successio-

Secundo: quia assensus præmissatum, saltem qui producisur ab habitu principiorum, distinguirur specie ab assensu conclusionis, qui habetur per demonstrationem, & pertinet ad habitum scientiæ: ergo si illo esser causa esseriale suius, esser necessario causa æquiuoca. Sed non potest esse causa æquiuoca ergo neque sufficiens. Probatur unnor: quia causa æquiuoca est causa vniuersalis, & remota, vr patet in sole, & aliis astris. Cum ergo assensus præmissarum sit causa parricularis, & proxima, vr patet: planè videtur sequi, non posse esse causam æquiuocam.

33 Nihilominus dicendum est secundo assensum præmissarum esse causam efficientem assensus conclusionis. Hæc conclusio est communis inter Doctores, præcipuè Thomistas, vetestatur Arauxo lib. 1. Metaphysic. quæstione 3. art. 4. Quam tenet expresse D. Thom. hîc ledt. 3. & addit elle Aristorelis his verbis: Principia se habent ad conclusiones in demonstratinis, sicut cansa activa in naturaliber ad suos effectusionde in secundo Physicorum propositiones, syllogismi ponunsur in genere causa efficientis. Et loco ciraco ex 1.contra gentes: In oinni seiensia discursina oportet aliquid effe canfarum : nam principia funt quodammodo canfa efficiens conclusionis. Unde & demonstratio dicitur syllogismus faciens scire. Videantur Ferrara ibidem, Montesino 1.2. disp. 14 q. 7. Soto in hoc cap.quæst. 1.ad 2. Massus q. 10. Sanch. lib. 7 q. 2. noster Didacus à lesu dispusatione 16.q. 3. & Rubio hîc q. 6.qui plutes alios adducit.

Probatur ratione: primò quia illud quod conflituit potentiam in actu primo ad efficiendum, concurrit cum ea efficienter ad actum fecundum, fed per species intelligibiles præmissarum, & affensus illatum constituitur intellectus in actu primo ad affentiendum conclusioni, ergo species præmissarum, & assensus catum concurrunt efficientes ad assensus conclusionis: Major constat, tum in speciebus intentionalibus sensuum; tum etiam in omnibus potentiis operatiuis. Minor verò probatur: tum quia intelle aus nude consideratus non est sufficienter determinatus in ratione cause ad talenkassensum producendum; quod tamen habet existente assensu præmissatum : tum & maxime quia in assensu conclusionis, non solum inuenitur ratio communis intellectionis : quæ per se primò correspondet intellectui, & ratio etiams intellectionis talis obiecti, per se primò correspondet species intelligibili; sed etiam ratio intellectionis discursiuæ, quæ, prove sic, refunditur tanquam in causam per se in præexistentem cognitionem præmissarum. Ergo sicut proptered intelleaus, & species intelligibilis concurrunt efficienter ad assensum conclusionis: sic etiam concurreret assensus præmis-

Confirmatur: quia virtualis continentia, quant habet assensus præmissatum respectu assensus conclusionis, & modus necessitandi, quo tile cogit intellectum ad eliciendum hunc, vi posteà explicabimus, non possunt rectè saluari in alio genere causa, vi consideranti patebit: ergo, &c.

34 Secundo probatur, quia conclutioni assentimur propter præmissas, dideò magis assentimur promissioner on genere cause efficientis assensus præmissioner on genere cause efficientis assensus præmissioner concurrit ad assensum conclutionis. Antecedens est Aristot, vt insta videbimus. Consequentia verò probatur, quia ly propter non denotat in præsenti causam sinalem, vt patet ex dictis: neque potest accommodari cause materiali, aut formali, in quibus non habet locum illud axioma, propter quod unumquodque tale, &c.vt insta constabitiergo denotat genus causa efficientis.

Confirmatur: quia sicut se habet sinis in operabilibus; sic præmisse, seu principia in speculaibilbus; ve dicitur 8. Eth. cap. 8. & repetit sæpè D. Th. sed volitio sinis est causa efficientis volitionis mediorum ve siggnisseat Angel. Doct. 1.2. quæst. 7.2.3. & recipit communis sententia Theologorum, quam inter alios explicat rectè Montes. loco citato: ergo eriam assensus præmissammerit causa efficiens assensus conclusionis.

Quomodo autem contingat hæc efficientia, non potest in præsenti explicari : pendet enim ex dicendis in libris de Anima. Pro nunc tamen dicimus, quòd vel iplum verbum mentis, seu species expressa, que est in assensu præmissarum, immediate per se ipsam sinul cum intellectu producitassensum conclusionis, eo modo, quo Caiet. 1. p.q 80. art. 2. & plures alij Thomifte satis probabiliter defendunt actum intellectus efficienter concurrere ad acum voluntatis : vel quod per assensum præmissarum producitut in intellectu quædam species intelligibilis, quæ simul cum ipso producat assensum conclusionis, & ratione coius salis actio tribuatur ipli assensui præmissarum; ad eum modam quo solet explicari efficientia sensationis exterioris respectu interiorum, in quantum species expressa visionis v. g producit quandam expressam in sensu communi, qua mediante ipfe elicit suam sensationem. Sed de hoc redibit sermo loco citato.

31. Ad a gumenta respondetur. Ad primum dicimus, quod si assensus præmissarum per se ipsum, & immediate producit assensum conclusionis, iuxta primum modum dicendi; consequenter asserendum est verumque assensum este simul in intellectu. Neque reputandum est impossibile, este simul in intellectu duas cognitiones specie distinctas, quando habent inter se ordinem, ve contingit in præsenti, voi se habent per modum vnius discursus. Tunc enim intellectus, propriè loquendo, non cognoscit plura, ve plura, quod loco citato negat D. Thom. sed per modum

Digitized by Google

## Disp.XVII.de præreq.ad dem.Quæst.IV. 289

modum vnius, quod esse possibile concedit ibidem, & q. 58 antecedenti art. 2. Quibus locis explicat re-Rè Caiet. id intelligendum esse, tam quando per vnicam speciem, & actum cognoscuntur plura, quam cum cognoscuntur pluribus speciebus, & actibus inter se ordinatis: quia tune se habent vt partes vnius integræ speciei, & cognitionis. De quo videri possunt Bañez quæst. 58. citata, Arauxo art. 5. Soto lisc, Sanchez vbi suprà, & alij Thomistæ. Si verò assensus præmissarum, non per se ipsum, sed ratione alicuius speciei intelligibilis concurrit ad assensum conclusionis; iuxta secundum modum dicendi: tunc sufficit, quòd species illa maneat in intellectu, etiamsi præteriisset assensus præmissarum.

Ad secundum concesso antecedenti, & prima consequentia, negan da est minor. Ad cuius probationem
respondetur, non solum non esse eandem rationem
formalem cause vniuersalis, & equiuoce, vt explicabimus lib.2. Physicorum; sed neque semper inter
se materialiter coincidere. Cuius plura sortè possent
afferri exempla: sufficiar tamen, quod adducit Aristot. lib.1. de Generatione animalium capite 16. vbi
docet quedam esse animalia impersecta, semper ex
putresactione genita; que tamen cocunt, & generant
vt cause particulares, non sue speciei animal, sed
vermiculos quosdam: de quibus consequenter asserendum est esse causas equiuocas; non verò vniuer-

sales. Et sit contingit in presenti.

#### QVÆSTIÖ IV.

An per assensum pramissarum necessitetur intellectus ad assentiendum conclusioni.

IN codem primo capite explicans Aristoteles ordinem præcognitionum demonstrationis, docet maiorem cognosci priùs tempore, quam conclusionem: minorem veid simul tempore, licet priùs natura. Quod quidem intelligendum est, quando di-uersis actibus cognoscumtur iuxta dica questione præcedenti : nam quando in ipla cognitione conclusionis cognoscuntur præmissæ vt ratio assentiendi illi, nullum est discrimen quantum ad hoc inter maiorem, & minorem, vi patet. Quare sensus Aristotelis est, quod in syllogismo, posito assensu maioris, non starim sequitur assensus conclusionis: sed potest ille tempore præcedere hunc , cum assensus maioris non sir integra causa essensus conclusionis. Acquando aduenit assensus minoris in proprio loco, & situ minoris scilices præcedente assensus maioris; cum iam sir integra, & totalis causa; statim sequitur assensus conclusionis in codem instanti temporis: & ita minor, & conclusio cognoscuntur simul tempore, licet assensus minoris prioritate natura antecedat assensum conclusionis, cum sit causa eius. Sic intelligit Aristotelem Diu. Thom. hîc lectione secunda, quem sequuntur Sanchez vbi suprà questione 3. Massus quest. 9. & 10. & Rubio quest. 7. & communiter Doctores.

Ratio est: quia assensus præmissamm sunt causa naturalis assensus conclusionis: ergo statim ac completur in ratione causæ, producunt illum. Sed quando præcedente assensu maioris, aduenit assensus minoris, iam est causa completa: ergo statim producunt assensum conclusionis. Cùm autem actiones intra intellectum sint instantaneæ, neque mensuzentut tempore, nis ratione phantasmatum: conse

Colleg. Compl. Logica.

quens est quantum attinet adipsum intellectum, quod in codem instanti temporis, quo datur assensus minoris, detur etiam assensus conclusionis.

Ex hac ergo do crina Aristotelis sic explicata oritur quæstio præsens, quæ inquirit: quomodo, vel quantum necessitetur intellectus per assensum maioris, & minoris ad assentiendum conclusioni. Et procedit difficultas in intellectu benè disposito, & cognoscente bonitatem illationis, neque aliàs impedito, ve vidimus quæstione præcedenti.

37. Secundo notandum est dupliciter posse aliquam potentiam necessitari; scilicet quoad specificationem, & quoad exercitium. Tunc necessitatur quoad specificationem, quando taliter determinatur ad vnam partem, ve licet possie suspendere actum; tamen si velit operari, actus debet esse illius speciei s ad quam determinatur, & non potest esse alterius. Tune verò necessitatur quoad exercitium, quando taliter determinatur, vt non possit suspendere, aut cessare ab actu. Verbi gratia voluntas in via necessitatur quoad specificationem ad amandam beatitudinem in communi : quia licet possit non exercere actum circa illam; tamen si vult exire in actum necessario debet esse amoris, & non odij. In patria verò eadem voluntas necessitatur quoad exercicism à bonitate dinina clarè visa: quia non solum non potest eam odissejsed neque suspendere, aut cessare ab amore illius, quam vndequaque diligibilem clarè concupiscit intelle dus.

38. Dicendum est ergo primò, cognita bonitate illationis, intellectum per assensum præmissarum
necessitari quoad specificationem ad essentiendum
conclusioni. In hac conclusione conuenium Authotes citati. Quæ ex dictis facile probatur: quia
assensus præmissarum est causa naturalis assensus
conclusionis: ergo positis omnibus requisitis, non
potett non producere illum: ergo saltem quoad
specificationem talis ptoductio est necessaria; siquidem hæc est minor necessars, quæ potest esse in
causa.

Secundo: quia qui sciens ex vero non posse sequi falsum, cognoscit aliqua principia esse vera de assentirur illis; etiam cognoscit conclusionem ex illis rece deductam non posse non esse veram: erge dato, quòd posse suspendere assensimo potest tamen illi dissentiri.

Confirmatur: quia si post assensum præmissausti dissentiretur intellectus conclusioni, iam assentiretur virtualiter contradictorio illius: sed quia assentitur contradictorio conclusionis, cogitur etiam assentiri contradictorio antecedentis iam concessi: ergo cogeretur assentiri duabus contradictoriis. Hoc autem est impossibile: ergo dicendum est, intellectum post assensum præmissarum non posse dissentiri conclusioni. Videatur noster Didacus à sessiu disput. 16. q. 4. vbi optime explicat hanc quæstionem.

39 Maior difficultas estran eriam necessitetus intellectus quoad exercitium. Partem enim negatiuam desendunt Osia sic q. 1. art. 3. Rubio q. 8. & alij Moderni, asserntes, quòd posito assers præmissarum, quantum cunque sint necessaria, & cognita bonitate illationis, adhuc intellectus potest suspendere assensum conclusionis.

Probatur primò hæc sententia: quia intellectus subditur voluntati quantum ad exercitium actus, ve docet D.Thom.1.2.quæst. 9.att.1. ad terrium: Quia ipsum verum (inquit) qued est perfettio intellectus, continetur sub vainersali bono, ve quoddam bonum particulare. Sed circa particulare bonum non necessata-

## 290 Disp.XVIII. de essent. & diu dem . Quæst. I.

sur voluntas; sed potest velle, & non velle illud: orgo postquam intellectus assentitur præmissis, potest ex imperio voluntatis suspendere actum circa conclusionem.

Secundo t quia ex iildem principiis possunt inferri duz conclusiones, altera directa, altera indirecta, vt patet in barbara, & baralipton : ergo post assensum præmissarum maner intellecens indifferens ad eliriendam, v nam, vel alteram conclusionem. Ergo sicut potest voluntas determinare intellectum ad assentiendum alterutri; potest etiam determinare ad sufpendendam vrtamque.

40 Nihilominus dicendum est secundo per assensum præmissarum demonstrationis necessicari antellectum quoad exercitium ad affentiendum conclusioni. Hzc procul dubio est mens Diu. Tho. 1 part. quæst. 81. art.1. vt optime expendit noster Didac. à desu loco citato. Quam eriam sententiam defendunt Sanchez lib. 5. quæst. 3. concl. 3. Caietan. Soncinas Fonseca, & alij, quos referunt, & sequuntur Conim-

bricenses hîc quæst. 4.art. 4.

Probatur primò ex dictis : quia eodem instanti; quo cognoscitur minor, cognoscitur etiam conclufio ex Arist. & D. Thom. supra relatis : ergo voluntas imperans affenium minoris, non potest impedire assensum conclusionis, Probatur consequentia: quia voluntas imperans aliquam actionem alterius potentiz, non potest impedire, quidquid necessariò sequitur in codem instanti ad talem actionem, vt de se paret : sed assensus conclusionis necessario sequipur ad assensum præmissarum in codem instanti, vt ostensum est : ergo voluntas non potest impedire

Secundo: quia intellectus non est potentia libera, sed naturalis, seut visiua, aut quæliber alia potentia sensitiva. Sed voluntas licet possit retrahere potentiam visiuam à visione auferendo obiedum, aut lucem, vel ponendo impedimentum, claudendo scilicer oculos, vel alio simili modo, tamen si obie-&um sit presens, mediumilluminatum, oculi aperti, &c. non potest impedire visionem. Ergo similiter poterit quidem voluntas retrahere intellectum], ne cognet de præmissis, ant de bonitate illationis, dinertendo illum ad alia; si tamen semel permiserit ipsum cogitare de bonitate illationis, & assentiri præmississeque alias sit impeditus, non poterit voluntas impedire affensum conclusionis.

41 Ad argumenta respondetur. Ad primum, necestitatem quoad exercitium esse duplicem: aliam absolutam. & aliam ex suppositione alicuius. Voluntas ergo non potest respectu alicuius boni particularis habere necessitatem quoad exercitium absolutam : benè tamen necessitatem ex suppositione alterius quod libere voluit, & cum quo tale bonum particulare habet necessariam connexionem. Quando enim duo talem connexionem habent, licet ad positionem prioris sit libertas; semel tamen illo posito, non tamen aliud impediri. Qui modus necessitatis pertingit vique ad iplam libertimam Dei voluntarem : qui quidem liber est ad producendam mate-'riam primam verbi gra. ex suppositione, tamen quod illam producat,necessitatur ad producendam cum illa formam: quia aliter non potest fieri, ve dicemus lib. 1. Physicorum. Iuxu hac ergo dicendum est; quod licet voluntes possibrettahere intellectum, ne cogitet de præmissis, aut illis assentiatur; posito tamen assensu præmissarum, non potest impedire assensum conclu-

Ad secundum responder aliquis, quòd ante exercitium demonstrationis debuit aliquo modo cognof-

ci conclusio confuse, vt sic possit per demonstrationem explicari. Si ergo præcognita suit conclusio direda; tunc affenius præmisfarum necessitabit ad affenfum conclusionis directe: a verò precognita fuit conclusio indirecte, tunc intellectus necessitabitur ad assentiendum conclusioni indirectz.

42 Hec tamen solutio parum firma est. Tum quia quamuis ve modus sciendi explicet ignotum, debeat prziupponi aliqualis cognitio confusa talis ignori; ad hoc tamen in demonstratione sufficit cognitio confula subicci & passionis, absque co quod præcognoscantur directe, vel judirecte ordinata. Tum eriam quis caula naturalis: qualis est assensus premislarum, debet esse ad vnum determinata, & non indifferens ad plura, ve sie posses causa, ponatur determinatus effectus. Ergo insufficiens est prædicta solu-

Melius ergo respondetur, affensum præmissarum semper necessitare intellectum ad assensum conclusionis directe: hic enim est proprius, & immediatus effectus illius. Ex quo deinde facts conversione talis conclusionis, elicie intellectus assensum conclusionis indirectz. Cuius ratio est: quia conclusio indirecta non per se primo, & immediate sequitur ex præmilisssed mediate conclusione directa, in qua quodammodo continetur; quatenus potest hæcconuerti in illam.

### **፟ቚጜቚፙፙፙፙጜ፞ቚቚፙፙፙ፦** ፙዺፙጜ DISPVTATIO

De essentia, & dinisionibus demonstrationis.



cibus.

Os T notitiem corum, que precognosci, debent ante demonstrationem zquum est de ipsa demonstratione, & divisionibus eius dispurate. Qu'od prosequitur Aristot. à capite 2. vsque ad 22. nosque perstringemus questionibus sequen-

#### QVÆSTIO I.

An definitiones demonstrationis ab Aristotele tradita sint retta.

Vas Demonstrationis definitiones adducit Ari-Stot. capite 1. Quarum prima non est, vt habent translatio antiqua, & aliqua exemplaria Boëcij, Demonstratio est syllogismus apodisticon: anoseitu apodixu enim græcè idem est, quod latine demoustratio: & ita hæc effet definitio: Demenfratio eft Syllogifmus demenstrations: quam satis patet esse nugatoriam. Neque sic definiuit Aristot, sed verbum illud appositum est ab aliquo sciolo, vi inquit Soto ibidem-Propria ergo, & vera definitio est, quam habet sextus gracus, scilicet Demonfratio eft syllogimus epiftemonicon, id est, faciens sche, ve vertit Argyropilus. J Sccunda definitio est: Demenstratio est syllogismus procedens ex veris, primis, & immediatis, notioribus, prioribus, caufique conclusionis. De quibus definitionibus inquirimus, an fint bonz.

Ratio dubitandi contra primam est. Tum quia generate scientiam ad summum convenit demonstra-

## Disp.XVIII.de essen. & diu dem Quast I. 291

tioni pro materiali; si quidem pro formali est ens rationis, ve vidimus disputet, ergo non rectè explicatur essentia, seu ratio formalis eius per generare scientiam. Tum eriam quia non apparet, in quo genere cause hoc conueniat demonstrationi, eriam materialiter sumpræ: ergo demonstration non facit scire. Consequentia patet: quia iliud verbum, facere, denotat aliquam causalitatem. Antecedens verò probatur; quia conclusio scita est pars demonstrationis: imò demonstratio consistit in ipso actu discursus, qui est ipsum scire, seu scientia actualis: ergo propriè non facit scire.

Contra secundam etiam desinicionem multiplex est ratio dubitandi. Nam ex vna parte viderur redundans; siquidem procedere ex primis, & immediatis idem ombinò sunt; & simuliter eo ipso, qued procedat ex causis procedit ex prioribus, & ex notioribus: ergo supersluè hac omnia exprimuntur. Ex alia verò patte videtur desicions; siquidem tacentur alia conditiones pramissarum, quas postea explicat Arist. vi quòd sint de omni, de per se, de pradicato videres sur desinito; siquidem plures sunt demonstrationes, qua non procedunt ex primis, & immediatis; neque ex causis, vi patet in demonstrationibus. à posteriori. Ergo dicta desinitio non est sufficiens.

. Nihilominùs dicendum est primò has duas definitiones, vt traditæ sunt ab Aristot. esse rectas, & exactas. Sic docer. D. Thom. hic lect 4. quem sequuntur Caiet. Soto, Mas. Sanchez, & cæreri Dialectici, breuiterque probatur ; quia definitio, que datur per propriam causam definiti, siue extrinseam, siue intrinfecam, est bona definitio; descriptiva quidem, si causa sit extrinseca; essentialis verd, si sit intrinseca, vt diximus in proæmio Institutionum : sed istæ definitiones, sunt huiulmodi.ergo, &c. Probatur minor quia demonstratio est instrumentum quoddam intellectuale, cuius proprius finis est scientia; per quam traditur prima definitio: iplumque tanquam ex propria materia constat ex propositionibus veris, immediatis, notiotibus &c. per quam traditur secunda : ergo veroque modo recte definitur demonstratio.

Vt autem definitiones ista in sensu, quo tradita funt ab Aristot. recte intelligantur, simulque satis fiar rationibus dubitandi, nota quòd cum syllogismus sit artesactum quoddam, & concretum rationis, constans materia, & forma : ex parte veriusque dinersas sortitur divisiones ve constat ex dicis lib. 3. Institut. sap.7. Ex parte enim formæ dividitur in tres figuras & ex parte materiæ in demonstratiuum, topicum, & Sophisticum, & ided illa est dinisio essentialis; hæc verò accidentis in subie Sa, ve ibidem explicumus. Quia secunda intentio, seu forma constitutiua syllogismi polita in materia necessaria faciat demonstrationem; in probabili syllogismum topicum; & in apparenti fophisticum. Quo sit, vt demonstrationis nomen impositum sit ad significandam formam syllogismi, prove est in déterminata materia, scilicet in propositionibus necessariis; & per consequent, propriè loquende, non significat aliquam veram speciem; sed potius quoddam ens per accidens, resultans ex forma Iyllogilmi, & materia necessaria : vndè provt sic non poterit in rigore definiri.

Cærerum quia intentio illa, seu artificium, quod'est forma demonstrationis, iam supponitur notum ex libris. Priorum: ideò quando de demonstratione agimus in lib. Poster. non definimus formam eius, neque totum illud aggregatum. Sed solum intendimus explicare, quid conueniat demonstrationi ex parte materiæ, sen quid requiratur in propositionibus, ve accedente forma syllogismi, stat vera demonstratio.

Colleg. Compl. Logica,

Et ad hoc tendunt definitiones Aristot. adductz, se consideranti patebit. Prima enim explicat id per proprium essectum, quem habet ex patte materiz, scilicet generare scientism: qui etiam est causa sinalis demonstrationis, ve vidimus: & ideò talis desinitio tradita est per causam sinalem. Ex qua statim infert Aristot. aliquas condisiones, quas habete debient propositiones, que sunt materia demonstrationis. Per quas etiam secundò desinit demonstrationem ex parte materiz, ve ex se pater: & notat D. Thom. lectione 4. Et ideò oportet pro plena huius intelligentia singulas particulas explicare. Priùs tamen duo aduertenda sunt ex communi Doctorum confensu.

4 Primum est, Aristotelem in præsenti solum definire demonstrationem propter quid, cui absque controuersia conuenit generare scientiam, & procedete
ex immediatis, prioribus &c. quod præstitit, vt ipse
tessaur: quia nondum egerat in hoc secundo cap de
alia demonstratione, quæ dicitur quia.

Secundum est, in hac secunda definitione non enumerasse omnes conditiones demonstrationis propter quid, sed eas tantium, que ex definitionibus scientie; & demonstrationis maniseste inferebantur: aliàs verò ocultiores, vt quod premisse sint de omni, per se, &c. reliquit examinandas sequentibus capitibus. Quem etiam ordinem nos sequentes in hac difficultate explicabimus conditiones, que continentur in definitione adducta: aliàs autem tractabimus queficione sequenti. Prima ergo particula est.

#### EX VERIS.

f. SAtis ex se patet hæc conditio. Quamuis enim conclusio vera sequi possit aliquando ex antecedenti falso, vt docet Aristot. lib. 2. Priorum c. 2. & nos diximus lib.; Institutionum cap. 2. tunc tamen, vt ibidem explicuimus, tale antecedens non influit veritatem in consequens neque est causa eius; sed aliunde eam habet. Quod tamen repugnat demonstrationi: in qua præmissæ sunt causa veritatis conclusionis, per quas ipsa conclusio probatur. Et ideò sicut conclusio demonstrationis ita est vera, vt repugnet esse falsam; sic etiam præmissæ sunt necessario veræ.

Eandem particulam probat Atistotel. quia. Quod non est, non scitur. Cuius dicti sensus non est de re, que non existit, non este scientiam, hoc enim falsum est, ve patet: sed de co, quod non ita est, sicut enuntiatur, non posse esse scientiam. Quia scientia est habitus circa verum, sicut error est habitus circa falsum

#### EX PRIMIS, ET IMMEDIATIS

D've iste particule in re non disserunt. Nam propositio immediata in presenti est illa, que non est alia prior, per quam probatur: & sic necessario debet esse prima. Que enim est prima, non potest habere aliam priorem, ve pater. Ponuntur tamen ad explicandum duos respectus eiusdem propositionis, ve recè notat D. Thom. lect. citata. Nam eadem propositio dicitur immediata, inquantum carer alia priori, per quam demonstretur: prima verò, compáratione aliarum subsequentium, que per illam demonstratur.

6. Iam autem fi propositio immediata est, qua non est altera prior, vt desinit Aristoteles in hoc capite, seu que non habet medium, per quod cognoscatur: planum sit, idem in rei veritate esse propositionem immediatam, se per se notam; hec enim est illa, que se planum situationem immediatam.

### 292 Disp.XVIII.de essent. & diu. &c. Quæst. I.

ipsam notifica, neque eius veritas per aliam manifestatur: quod idem est ac non habere medium, seu aliam priorem propositionem, per quam probetur. De quo videri potest Beatus Albertus tractat. 2. huius lib.cap. 6. vbi propositionem immediatam, & mediatam; per se notam, & per aliud notam explicat recte per comparationem ad visibilia per se, & per aliud. Sicut enim Sol, quia in se habet à natura ansitam sucemes est visibilia per se ipsum, alia verò corpora, quae sucem à sole participant, sunt non per se ipsa, sed per aliud visibilia: sic intelligibilia, alia sunt ex se, & per se nota vt propositiones immediata; alia verò noscuntur per aliud, à quo quasi illumitatione.

nantur, vt propositiones mediata.

7 Diuiditur autem propositio per se nota à Diu. Thoma prima parte, quaft. 2 art. 1 in per se notam secundum se,non verò quoad nos, & in per se notam secundum se, & quoad nos. Prima est, que secundum \* se nullum haber medium per quod manifestetur: quia nimirum, vel prædicatum est de essentia subiecti, vel immediate consequitur ad rationem eius:ramen à nobis non cognoscitur illa immediata connexio prædicati cum subiecto, infi per aliud medium illam norificans. Cuiusmodi est hæc propofitio : Dens est, quæ licet sit per se nota secundam se: quia prædicatum est de essentia subiecti, tamen quia nos non scimus de Deo, quid est, non est nobis per se nota; sed innotescit per effectus eins. Huiusmodi etiam est propositio, in qua prima passio prædicatur de subie & o. Cum enim inter primam passionem, & ipsum subie tum nihil in rei veritate mediet, per quod probetur, talis propositio est seoundum se immediata, & indemonstrabilis; & per consequens per se nota secundum se. Quod docetex pressè Diuus Thoma 1. Posterior.lect. 36. & opusculo. 39. cap. 1 2.80 probat Sanchez libr. 7. quæstion. 1 5. quoad nos tamen dici potest, non esse per se notam, aut immediatam : quia per intellectum distinguimus definitionem subiecti ab ipso, camque assumimus, ve medium ad talem passionem de illo demonstrandam. Videatur Caiet. primo Posteriorum cap. 2. 3. & 19. Soto ibidem quæstione 2.ad 9. Arauxo 1 Metaphylicæ quæstione 3. art. 1. ad primum, & alij

Propositio verò per se nota secundum se, & quoad nos, est illa, cuius prædicatum, & subicatum, non so lum habent immediatam connexionem; sed ipsa nota est nobis. Quæ quando omnibus est nota; dicitur propositio per se nota quoad omnes: vt sunt generalissima principia: Quodiber est, vel non est: Turum est maius sua parte, & c. Quando verò non omnibus nota est, sed sapientioribus, tunc dicitur propositio per se nota quoad sapientes: cuius exemplum adducet ex Boccio Diu, Thom. loco citato, scilicet incorporalia non esse in loco, intellige tanquam in soco.

8 Huic diuisioni proposirionis per se noræà Diu. Thom. eraditæ solet addi 'aliud membrum, scilicet propositio per se nota quoad nos tantúm, quæ scilicet quamuis in se habeat medium, ratione cuius prædicatum insit subiecto; tamen quia sensibus est notissima, non indigemus tali medio ad eius cognitionem:vt hæc propolitio : nix est alba : quæ reuera ha-: bet medium, nempè tale temperamentum primarum qualitatum; tamen illo non indigemus. Ad quod allusit Aristot. 2. Topic dicens. Eum, qui negaueris niuem esse albam, sensu indigere, non medio. Hic tamen modus propositionis per se notæ impersectissimus est: cum sumatur per ordinem ad sensum. Imò in rei vernate talis propositio non est per se nota : & ideo non numeratur Diu. Thom.in prædicta diuifione.

Supposito ergo, quòd propositio per se nota, & immediata in re idem sunt, vi dictum, est; eadem erit virius que partitio: arque ira propositio immediata, alia erit immediata secundum se, non verò quoad nos, & alia immediata secundum se, & quoad nos. Quibus etiam potest addi codem sensu, quo suprà, propositio immediata quoad nos, non verò secundum se. Verum est tamen, in vsu communi loquendi dictam diussonem frequentissi applicati propositioni per se nota, quàd propositioni immediata.

In præsenti ergo soquimur de propositione immediata secundum se quie hæc propriè & simpliciter dicitur immediata, vepotè quæ secundum se non habet aliam priorem per quam probetur. Qu od quidem contingit in propositionibus affirmatiuis tum quando essentia, & partes eius prædicantur de subiecto; tum eriam quando prædicatur prima passo, ve explicatum est. Propositiones verò negatiuæ tunc sunt immediatæ, quando prædicatum, & subiectum exprimunt rationes primò diuersa, ve quando vnum prædicamentum negatur de alio, aut vna disterentia de alia: ibi enim secundum se nullum potest esse medium, per quod probetur vnum non esse aliud.

quibus explicatis, dubltant meritò Doctores: an lemper demonstratio procedat ex immediatis, leu primis, ve hic inquit Aristotel. Nam pro patte negativa sunt manifestissima instanția, ve quando de subiecto demonstratur secunda, aux terția passio, v.g. si dicas: Omne admiratium est risibile: omnes bomo est udmoratiums: ergò omnis homo est risibilis. Vbi veraque pramissa est propositio mediata; si quidem-potest à priori demonstrari per primam passionem hominis, nempe discurstrum, ve consideranti pateoir.

Responderur ergo, concedendo non omnem demonttrationem proxime procedere ex propolitionibus immediatis, ve benè probat argumentum, quando autem inquit Aristotel. demonstratronem procedere ex immediatis, intelligendum est vt explicat Diu. Thom. leat. 4. de propolition busimmediatis, vel statim, vel per aliqua media, id est . de immediaris proxime, vel remote. Et ita 1. Topicorum cap te i dicitut, quod Demenstratio est ex primis, & veris, aut bis que per en fidem sumpserunt Non autem oportuit hoc in præsenti explicate: quia quando · aliqua præmissa est propositio mediata,ad hoc ve generet scientiam alicuius conclusionis, opus est talem pramissam cognosci per resolutionem ad primain, & immediatam proposionem vnde derivatur. Et sic semper verificatur demonstrationem procedere ex immediatis:

#### Causisque conclusionis.

X tribus subsequentibus particulis, hanc vlii-mam prius explicat Arist quia ex eius declaratione duz priores innotescunt. Pro eius ergo intelligentia sciendum est, quod semper præmissa sunt caule in cognoscendo conclusionis; idest, sunt id. quod assumit intellectus ad cognoscendem conclusionem, & per quod notificatur illi. Vltra hoc autem aliquando continent etiam causam in essendo eiuldem conclusionis: vt quando per essentiam demonstratur prima passio, & per hanc secunda, &c. Ettune præmissæ dicuntur causæ in essendo, & cognolcendo simul: quia intellectus assumit vt causam cognitionis id, quod est verè causa rei. Aliquando verò præmissæ non continent veram causam conclusionis, sed potius esse dum eius, aut quid alied ipsa posterius, ve quando causas demonstramus per signa. aut effectus earum. Etrales præmisse dicuntur cause in cognoscendo

### Disp.XVIII.de essen & diu dem Quæst I. 293

cognoleendo tantúm: quia id, quod renera non est caula, assumitur ab intellectu vt'caula ad cognoscendam conclusionem. Supposito etgo 2 quòd in hoc cap. Arift. solum definit demonstrationem propier quid, que semper est à priori : manifestum fit vitimam hanc particulam, Causisque conclusionis, intelligendam esse de causis in essendo, & cognoscendo simul. Neque

indiget majori probatione.

11. Hinc tamen exurgit alia maior difficultas contra hanc particulam. Nam plures sunt demonstrationes propter quid, quarum præmissæ non continent veram causam conclusionis, ve quando in Meraphysica demonstrantur à priori passiones entis, & in Theologia attributa divina; inter quæ, cum non sit distin-Cio realis; non potest esse vera causalitas, vt pater. Ergo non omnis demonstratio propter quid procedit ex causis conclusionis.

Pro solutione notandum est, causam in essendo esse duplicem : aliam formalem, & aliam virtualem Quæ diuisio, & modus loquendi communis ett apud Mataphysicos, & Theologos. Causa in essendo formalis appellarur illa, à qua effectus realiter procedit, siue per veram, & propriam actionem; siue per naturalem emanationem, & resultantiam: & hæc semper distinguitur realiter ab effectu,ve patet. Causa verò in essendo virtualis dicieur ille gradus, seu ratio, que licet rentra non producar aliam, cum qua realiter identificatur ; inter eas tamen , vt sunt virtualiter plures, inuenitucex natura rei talis subordinatio, & ordo, vi unam apprehendat intellectus vt caulam alterius, ita quòd si hæc aliquam haberet causam, nullem aliam postularet nisi illam. Verbi gratia immortalitas, & immaterialitas anima funt idem : & ita neutra est vera, & formalis causa alteterius; habent tamen inter se talem ordinem, quod immortalitas intelligitur oriri ab immaterialitate, & non è contra. Quod etiam contingit in attributis diuinis. Nam aternitas intelligitur oriri ab immutabilitate, ita vt si illa posset habere veram causam, non esser aliud; nisi acenbutum immutabilitatis. Huiusmodi autem rationes appellantur causæ virtuales: um quia quodammodò continent in virtute alias rationes posteriores: tum etiam quia quantum ad hoc zquiualent causis in essendo formalibus. Quz do-Arina applicanda etiam est proportionabiliter entibus rationis.

Que supposito, respondetur, ad demonstrationem propres quid non esse necessarium, quod cause in eslendo sint formaliter causæ sed sufficit esse causas virtualiter. Et hoc reperitur in demonstrationibus Metaphys. & Theologicis. Per quod patet ad rationem dubitandi.

#### EX NOTIORIBUS, ET PRIORIBUS

Explicata Vltima illa particula, iam facilè in-telliguntur ista duz. Si enim præmissa debent esse causa in essendo conclusionis; consequenter erunt notiores illa: siquidem causa secundum se notior est quam effectus. Erunt etiam priores propter eandem rationem. Quia causa semper est prior esse du saltem prioritate natura: Quam prioritatem debent habere præmissæ formaliter & in actu: ad quod significandum addira est hæc particula. Nam illa secun-da scilicet ex primis, solum significata præmissa debere esse primas, & immediatas siue proxime, sue remote:non tamen explicat esse necessarium,ve actu antecedant conclusionem; quod significat hac particula.

13. Ex dicis constat solutio ad rationes dubitandi politas in principio questionis. Ad primam enim Colleg. Compl. Logica.

ex adductis contra primam definionem, iam vidimus hic non definiri demonstrationem ex parce formæ sed solum ex parte mareriæ: & ideò recte adducitur propria operațio, seu effectus, qui competit demonstrationi ratione materiæ.

Ad secundam respondetur negando antecedens. Nam scientia inhabitualis producitur efficienter ptoxime per actum discursus qui est in assensu conclusionis, & solet dici scientia actualis: hæc verò producitur à præmissis dispositis in forma argumentationis; in quibus prove sic, saluatur artisicium illud, quod assumit intellectus vt instrumentum ad acquirendam cognitionem scientisicam. Quare, licer demonstratio sumpra pro ipso scire, seu vt est causa scientiæ habirualis, præcipuè consistat in actu discursus: sumpta tamen (ve sumitur frequentius) pro illo artificio intellectuali, seu vr est instrumentum sciendi : solum consistit in præmissis cum tali dispositione, vt ex communi Dialecticorum sententia, & manifestis Aristot. testimoniis probat Massus in libris. Priorum se&. 1. q. 3. Ac proinde provt sie producit instrumentaliter scientiam,

14. Ad rationes dubitandi contra secundam definitionem respondetur Ad primam iam constatiquod quamuis illæ particulæ in re idem sint; ponuntur tamen ad exprimendos duos respectus eiusdem propositionis, v vidimus ex Diuo Thoma. Ex aliis ctiam tribus particulis, Vnaquæque exprimit specialem rationem, & posterior addit supra priorem, vt consideranti patebit : & idco non otiosè exprimuntur. Sicut nec etiam est supreflua definitio: in qua post primum genus adducuntur suo ordine omnes disserentiæ subalternæ vlque ad infimam.

Ad secundam eriam iam diximus, quod quia illæ conditiones maiori indigebant discussione: solum enumerauit Atistoteles eas que erant magis note:in quibus etiam aliz virtualiter continentur, vt ex dicendis constabit.

Ad vitimam respondetur Aristotelem solum desinisse demonstrationem propier quid, ve ex ipso, & conmuni sententia notatimus suprà n.4. Et ideo di & definitiones non coueuiunt demostrationi à posteriori.

Dubium aut appendix, Quomodò sit intelligendum axioma, qued bic babet Aristoteles, scilicet propier qued unumquedque tale, & illud magis.

X his, quæ hacenus dica sunt; concludit Arist. intellecum firmids, perfectids, & magis assentiti præmissis, quam conclusioni. Nam si assentitur conclusioni propter præmissas: ergo magis assontitur ipsis præmissis, iuxta vulgatum axioma: proter quod unumquodque tale, & illud magis. Quod oportet in præsenti explicari : sunt enim contra ipsum plures institiæ. Prima, quia res cognoscuntur ab anima propter habitus intelledus: & tamen species intelligibiles, aut habitus non magis cognoscuntur. J Secunda, quia terra est calida propter solem calefacientem; eum tamen sol non sit magis calidus. Tertia,quia Filius atetnus spirat Spiritum sanctum propter Patrem, à quo accipit vim spirandi : & tamen Pater non magis spirat, quam Filius. & Ettandem quarta . quia. Petrus est homo propter pattem illum producentem; cum tamen pater non fit magis homo.

Respondetur tamen exponendo hoc axioma inxta doctrinam Dini Thomæ, qui diuersis locis plures illi adhibet limitationes: Primam ponit prima parte. quæst. 87. art. 3. ad tertium vbi docet intelligendum esse In his, que sunt vuius ordinis seu in codem genere caufa:puta si dicatur, quèd sanitas est desiderabilis

### 294 Disp. X-VIII. de essen. & diu. dem. Quæst. II.

propier vitam: sequitur, qu'ed vita si magis desiderabilis: quia veraque pertinei ad genus causa sinulis. Si autem accipiantur, ea qua sunt diversorum ordinum, axiema non habet veritatem: vi si dicatur, qued fanitas est desiderabilis propier medicinam, non ideo sequitur, qued medicina sit magis desiderabilis: quia sanitas est in ordine sinium: medicina verò in ordine cansarum esfusientium. Per qued solvitur prima instantia. Nam res cognitæ, & species intelligibiles, seu habitus non sunt in codem ordine obiectorum, & consequenter pertinent ad genus causa sortine causarum esticies verò aut habitus, sunt in ordine causarum esticientium.

Et ideo non sequitur ex eo, quòd tes cognoscantur per species aut habitus, quòd ista magis cognoscantur per species aut habitus, quòd ista magis cognoscantur. Sequeretur autem si omnia essent obiecantur contingit in præmississe conclusione, quæ quia sunt in ordine obiectorum: ideo optime sequitur ex eo, quod conclusio cognoscatur propter præmissa, quòd præmisse magis cognoscantur. Videatur Diu. Thomolococit.

16 Secundam limitationem adducit S. Doctor in hoc 1.lib.lect.6. his verbis: Quando causa & effettus conveniums in namine; tunc illud nomen magu pradicatur de causa,quam de effectu: sicut ignis est magis calidus, quan ea que por ignem calefinas. Quandeque verb causa, & effectus non connemiunt in nomina: & sunc licet nomen effectus non canuoniat causa; tamen canuenit ei adiquid digniusificut quammis in fole non fit calor; est en in ea virtus quedam altior, que est principium calaris. Iuxu quam docurinam quando aliquod nomen vere prædicatur de caula & effectu ; si effectus est talia proprer causam, bene sequitur causam esse magis talem. Si verò nomen non prædicetur verè de causa & effectu, tunc non licet inferre, quod causa sit magis talis. Sequitur tamen esse in ea aliquid altius ipso effectu. Per quod patet ad secundam instantiam.

Tortiam & quartam limitationem ponie D. Thomin 1.dist.12.q.1.aer.2.ad 2.vbi sic inquit: Dictum Philosophi verificaeur, quando illud, quod conuenit alicui propter aliquid aliud est dinersum in veroque: & pracipuè quando unum est causa alterius essentiali ordine coufe. Tune onim causalitas sua est, respectu totius Speciei, & non unius individui tantum, ut dicit Auicena. Sicut calor est magis in igne quamin corpore mixto: quia propter ignem est in corpore mixto. Sed quamuts Filius babeas à Patre bec , quod spirat Spiritum san-Etum, nibilominus tamen non est boc dinersum in Patre, & Filio: quia candem virtutem spiratiuam, quam Pater babet, Filio communicat: & ideo per illam aqualicer Paters & Filius Spiritum santtum spirant. Et si etiam non effor una numero, sed specie tantum; ratio non valerot, sicus patet in emnibus uniuocis generationibus. Non enim pater Sorsis plus influit in filium Sorsis quam forres. Ex qua doctrina habentur duæ limitationes, ve patetinempe dictum axioma solum intelligendum esse, quando id, quod conuenit alicui propeer aliquid abud, est diuerium in veroque. Per quod parer ad certiam instantiam. Et insuper quando vnum est causa alterius essentiali ordine causa: quia sic non solum est causa, quantum ad steri; sed etiam quantum ad este. Per quod excluduntur canta vnivoca, & patet solutio ad quartam & vltimam instantiam.

17 Has omnes homeationes, & glossa reducit ingeniosè Caiet hic cap. 2. § circa propositionem-illam ad hanc breuissmam, & verissmam regulam, quòd seilicer tunc valet axioma istud; quando totus essecus potost restecti super veram quisam. V.G. quando dicimus luna est lucida propter solem; potest siesi seflexio siciluna est lucida, quia sol est lucidus, & ideo bene sequituttergo sol eo magis lucidus. Et ita legitima intelligentia, & glossa axiomatis est hæc: Propter quod vnunquodque tale; of illud magis, idest, quando aliquid est tales propter aliud: quia illud est tale; illud propter quod est tale, est magis tale. In quo sensu nullas patitur instantias, ve consideranti patebit. Videatur Caiet. ibid.

#### Q V Æ S T I O II.

#### De aliis conditionibus pramissarum.

Ltra conditiones præmissarum, quas explicuimus, & tradit Arist cap. 2. rursus c. 4. probat tria
alia esse requistra ad demonstrationem, scilicet quòd
præmissa sint de omni, per se, & de prædicato universali Et c. s. sequenti addit duo alia, scilicet quòd demonstratio non procedatex communibus, neque extraneis; sed ex propriis vtroque modo. Quæ omnia explicanda sunt in hac quæstione.

### An pramissa demonstrationis debeant esse de omni, & perse.

§. 1.

PRo huius explicatione notandum est primo; quod dici de omni est duplex: aliud prioristicum; quo sensu ex principiis, in quibus nititui ars syllogistica, appellatur dici de omni: aliud verò posterioristicum. Ad hoc, vt propositio sit de omni prioristico, sufficit eam esse vniues salem; etiamsi prædicatum non conueniat subiecto pro omni disserentia temporis. Cuius modi sunt ista propositiones: Omnis homo vigilat, omnis homo canescit, & similes: quæ possunt bene disponi in forma argumentationis.

Et ita consequentia huius syllogismi: Omnis bomovigilat, Petrus est homo, ergo Petrus vigilar: probatur per dies de omni: quia ad formam argumentationis, de qua in prioribus agitur, non interest, quò diprædicatum conuentat semper, vel necessariò subsecto.

Ad hoc verò, quòd propositio sit de omni postetioristico, requiritur (inquit Arist.) quòd Pradicaium non cuidam in sit, cuidam non institueque interdum conueniat, interdum non conueniat. Id est, tunc proposicio est de omni posterioristico, quando nihil potest assignari sub subiecto, cui non conueniat prædicatum pro omni differentia temporis Et huiusmodi sunt ista: Umnis homo est risibilis: comnis nix est alba, esc.

Explicat autem id Arist. per negationem, vt ita comprehendat propositiones singulares, quartum prædicatum semper convenie subiecto: quales sunt ista: Petrusest animal: Petrus est risibilis: hec nix est alba, Ge. Quæ licet non sint de omni prioristico: quia earum prædicatum non interdum convenit subiecto, & interdum non convenit, semper convenit, vt patet.

19 Secundò notandum est, quid sit propositio de per se. Ad cuius explicationem adducit Arist. quatuor modos dicendi per se.

Primus est, quando prædicatum est de essenia subiecti: vt quando definitio, vel partes eius, siue Physicæ, sue Metaph. prædicantut de definito.

Secundus modus est, quando prædicarim est propria passio subiecti, vel (ve inquie Arist.) quando subiectom est de essenua prædicati. Quod ideo dixit > ve notas Di Tholest. 10, quia propria passio desiniture

Digitized by Google

## Disp.XVIII.de essent. & diu. dem. Quæst. II 295

per proprium subicaum: & sic subicaum in obliquo est de essenzia passionis,

Tereins modus potius est modus essendi, quam modus dicendi per se;est enim ille quo substantia dicitur ens per se, & non in alio.

Quartus tandem modus dicendi per se spectat ad quisalitatem, quando scilicer subsectum est causa per se prædicati, vi quando dicimus, adificator adificat, aut Medicus medetur.

Explicat autem Aristorel. statim discrimen inter duos priores modos ex vna parte, & quartum ex alia: ( tertivs enim cum non sir modus dicendi, sed essendi per se, non est cui in præsenti comparetur: & inquit, in quarto modo prædicatum conuenire accidentario, & contingenter subiccto: hæc enim est prædicatio quinti prædicabilis : Medicus medetur, vr pater : at verò in duobus primis modis prædicatum conuenir necelfariò subiecto De primo quidem constat, cum ibi præd cetur essentia. De secundo étiam pater ex dictis su, :à disput. 8. num. 7. siquidem propria passio habet necessariam connexionem cum essentia. Ex quo etiam sequitur quartum modum dicendi per se non posse descruire demonstrationi, quæ deber constare ex propositionibus necessariis: ac proinde duos tantum priores modos ad illam pertinere.

20. Prima conclusio. Præmissæ demonstrationis debent esse de omni & per sc. Hæc est euidens: & probatur breuiter: quia præmissæ debent esse necessariæ: sed omnis propositio necessaria est in aliquo ex prædissis duobus modis dicendi per se: ergo præmissæ debent esse propositiones de per se. Sed omnis propositio de per se, est etiam de omni, ergo etiam præmissæ debent esse de omni. Prior syllogismus constat ex diæis. Minor verò subsequens probatur: quia in duobus primis modis dicendi per se prædicatum, vel est essentia subieæi, vel habet necessariam connexionem cum illa: ergo non interdum inest, & interdum non inest: sed semper inest subieæto ac proinde omnis propositio per se erit etiam de omni.

### An pramissa demonstrationis debeant esse de pradicato universali.

#### S. H.

dicaro vniuersali, notandum est uniuersale in præsenti non sumi sient in libro Prædicabilium, provt est vnum in multis: sed sumi pro illo prædicaro necessario, quod conuenit subiecto conuertibiliter, seu secundum quod tale est. Quo sensu definit illud Arist. hie cap. 4. dicens: Universalister autem id competere dico, quod vrique dicitur de omni, per se, o secundum quod ipsum, vt risbile respectu hominis, & habere tres angulos æquales, duodus rectis, respectu trianguli.

Iuxta quam definitionem, tria requiruntur ad prædicatum vniuersale, vt sumitur in præsenti. Primum est quòd sit de omni; desectu cuius risibile non est prædicatum vniuersale, respectu animalis: & habere tres angulos non est prædicatum vniuersale respectu siguræ, vt inquit Aristoteles. Secundum est quod sit per so: desectu cuius album non est prædicatum vniuersale respectu niuis: quia licet sit de omni, non tamen est per so, sed conuenit contingentet niui. Tertium est, quòd conueniat subiecto, secundum quod ipsum, id est, secundum quod tale est, seu conuertibilitet: desectu euius sensibile non est prædicatum vni-

uersale respectu hominis, neque habere tres angulos æquales, duodus rectis respectu isochelis: vr inquit Arist. quia licer sint prædicata de omni, & per se; non tamen conueniunt illis secundum quod ipsa: siquidem neque sensibile conuenit homini, secundum quod est homo: sed secundum quod est animal: neque habete tres angulos, conuenit isocheli, secundum quod est isocheles; sed secundum quod est triangulus.

Ex quo etiam patet, quem ordinem habeant inter se ista tria. Comparantur enim sieut superius, & inserius. Nam prædicatum de omni, latiùs patet, quam prædicatum per se; siquidem omne prædicatum per se est de omni; non tamen è contra, ve patet de albo, quod est prædicatum de omni respectu niuis; non tamen per se. Similiter prædicatum per se latiùs patet, quam prædicatum vniuer sale: siquidem omne prædicatum vniuer sale: siquidem omne prædicatum vniuer sale est per se; non tamen è contra, ve patet de sensibili, quod est prædicatum per se, respectu hominis: non tamen conuenit illi vniuer saliter, & se secundùm quod ipsum.

22. Secunda conclusio. Viraque præmissa demonstrationis, vel saltem aliqua debet esse de prædicato
vniuersali in demonstratione prepier quid. Sic docet
Aristot. in hoc cap. 4. dum dicit, quòd habere tres
angulos æquales duobus rectis, quamuis per se primò
demonstraretur triangulo, cuius est prædicatum
vniuersale; per ipsum tamen demonstratut, tum de
ipso genere figuræ particulariter sumpto, tum etiam
de singulis speciebus trianguli, scilicet isocheli, ysopleuros, & scalenon.

Probatur breuiter conclusio quoad primam partem. Quia persectissima demonstratio probat propriam passionem de proprio & adæquato subiecto; ostendens propter quid illi conueniat; sed propria passio conuertitur cum proprio, & adæquato subiecto: & proprium propter quid passionis (scilicet propria & immediata causa eius) convertitur cum ipsa passione: ergo in demoustratione persectissima, omnes tres termini sunt convertibiles: & per consequent viraque præmissa erit de prædicato vniversali: vt cernere licet in hac demonstratione, Omne admiratium est rissibile: omnis homo est admiratium; ergo omnis homo est rissibile: vbi omnes tres propositiones sunt de prædicato vniversali.

23. Secunda verò pars conclusionis probatur; quia etiam in demonstratione propter quid, probamus propriam passionem, tum de aliqua specie, aut individuo subiectiada quati, ve patet si dicas: Omnis triangules babse tres triangulos aquales duobus rectississocheles est triangulus, ergo babse tressangulos, con cum etiam de ipso genere particulariter sumpto, ve si dicas in primo modo tertia sigura: Omnis triangulus babere tres angulos aquales, duobus rectissiomnis triangulus est sigura: ergo aliqua sigura babet tres angulos, coc.

Sed in his demonstrationibus altera tantum præmissa est de prædicato vniuersali, vt patet, siquidem habere tres angulos, &c. neque conuertitur cum figura, quæ est superiora triangulum, neque cum isochele, qui est inferior. Ergo non semper est necessarium, quòd in demonstratione propter quid, vtraque præmissa sit de prædicato vniuersali, quamuis id requiratur in demonstr. persectissima.

24. Quòd autem demonstratio, in qua passio concluditur, non de proprio & adæquato subiesto, sed da aliquo eius inferiori: aut etiam de superiori particulariter sumpto, vi explicatum est, sir multo impersectior, quam demonstratio, in qua passio concluditur de proprio & adæquato subiecto, manisestum est. Et ratio Arist. est euidens.

Nam propria passio per se primo convenit proprio & adzeguato subiecto, & ratione illius convenit in-Bb 4 feriori

### 296 Disp.XVIII.de essent.& diu.dem.Quæst.II.

ferioribus eius & ipsi su periori particulariter sumpto ( ideo enim Petrus est risibilis, quia homo est risibilis; & ideo aliquod animal est risibile: quia homo est rifibilis (ergo demonstratio, in qua passio concluditur de proprio & adæquato subiecto, longe perfectior est quacumque alia.

T Ex quo intelligitur doctrina, quam habet Arist. in hoc lib. cap. 20. vbi comparans demonstrationem vniuersalem particulari, multis rationibus probat 11-

lam potiorem, & perfectiorem effe ista.

Appellat autem demonstrationem vniuersalem eam, cuius ambæ præmissæ sunt de prædicato vniuersali, seu convertibili; tunc enim passio concluditur vniuerlafiter de proprio, & adæquato subiecto. Demonstrationem verò particularem appellat quamcumque alias, cuius conclusio aut præmissæ non sunt conuertibiles; seu de prædicato vniuersali. Et ideo huic. merito præsert illam ratione dicta.

25 g Secundò ex dictis intelliges tres errores, . seu deceptiones, que solent contingere circa prædicatum vniuersale suprà explicatum, quasque explicat

Arist.codem lib.c. ;

Prima est, quando sub aliqua specie continetur vnicum tantum individuum; fi quis existimater passionem talis speciei, esse prædicatum vniuersale respectu individui, falleretur circa prædicatum vniversale. Vt si quis de hoc numero sole concluderet esse foncess lucis in aliis astris, existimans tale prædicatum vniversaliter conuenire huic individuo, & non ipsi specieiscuius est passio; une quidem deciperetur.

Secunda deceptio solet contingere, quando plutes species conveniunt in aliquo genere innominato. Tunc enim si quis existimaret passionem talis generis convenire vniversaliter alicui eius speciei, falleretur. Sicut si animal non esser nomen impositum & sensibile, quod est proprium animalis assignarerur, vt prædicatum vniuersale eotum, quæ sub animali continentur. Quo etiam modo deciperetur, qui existimaret potentiam generatiuam communiter dicam(vt scilicet tantum dicit esse productivam similis in natura) convenire vniuersaliter viuenti:quia generabile, quod nos addidimus in arbore(cui vniuertaliter : conuenit talis potentia ) est genus innominatum.

Tertia tandem deceptio contingeret ei, qui existimaret passionem vnius speciei conuenite vniuersaliter generi; præcipuè si talis species esset innominata,

vt patet in codem exemplo.

Si quis enim talem potentiam generatiuam, vel esse corruptibile, que sunt proprie passiones generabilis, existimaret vniuersaliter conuenire corpori, coius ipsum generabile est species subalterna; falleretur. Quo etiam modo (inquit Arift.) deciperetur, qui de resta linea probaret tanquam prædicatum vniuersale, non concludere, id est, se non contingere : nam id tantum convenit lineis paralellis.

f Ad quas omnes deceptiones, quæ frequenter solent contingere, facilè vitandas, statuit Austor. hanc regulam:quando posito subiecto ponitur prædicatum & ablato aufertur; tunc prædicatum convenit vniversaliter, seu secundum ipsum subiecto, ve consideranti,

patebit. Videatur D. Thom. hîc lect. 12.

An demonstratio debeat procedere ex propriusnon verò ex extrancis aut communibus.

lII.

26. PRO explicatione nota, proprium, vt ad prasens

guitur contra alienum, seu extraneum: 2. vt distinguitur contra commune Et quia quando inquit Arist. demonstrationem debere procedere ex propriis, excluditur etrumque explicandum est. Tunc ergo syllogilmus dicitur procedere ex alienis, les extrancis; quando medium est omnino alienum à subiecto, scilicer à minori extremitate, ita vt cum illo non habeat necessariam connexionem; sed tantum contingentem vecontingie in syllogismis Logicz veeneis, quando per media secundarum intentionum descendit ad entia realia, quibus illæ sunt omnino extraneæ, vt vidimus sup.disp. 1.11.42. Propter quod Logica viens, seu Dielectica dicitur entitativa, & non demonstrativa: quia Dialecticus, procedit ex principiis extraneis; demonstratur verò ex propriis, vt ex Arist. & D. Th. notauimus ibidem.

27. Similiter tunc syllogismus dicitur procedere ex communibus, seu remotis: quando medium non est proprie & immediata causa passionis; sed remota & communis; tunc enim præmissæ, quia non continent propriam & immediatam causam conclusionis; dicuntur remotæ & communes. Hoc autem dupliciter potest contingere. Primo, quando causa est quidem remota & communis; sed revera convertibilis cum affe-Au, ve quando tertia passio demonstratur per primam Verbi gratia, supponamus, quòd prima passio post essentiam hominis est esse discursium; secunda admiratiuum, & tertia risibile. Tunc propria & immediara causa discursiui erit rationale, & propria, & imniediata causa admiratiui erit discursiuum; & proptia & immediata causa risibilis erit admiratiuum. Rationale vero, respectu admiratiui & tisibilis erit causa remota, siquidem mediat discutsiuum, erit etiam communis, rum quia admiratiuum, & risibile, vitra rationale, requirunt aliam causam, nompe discursiuum; tum etiani quia rationale, non solumest causa admiratiui & risibilis; sed multò magis discursiui, cuius est immediata & propria causa. Si quis ergo hane propositionem : homo est risibilie, demonstraret per rationale aut discursiuum; tales syllogismi procederent per causain remotam & communem hoc primo modo: quia in præmissis non assignaretur propria, & immediata causa risibilis, nempe admiratium. Si vetò eadem propolitio demonstrareiur per admiratiuum; talis (yllogismus procederet ex propriis & immediatis hoc primo modo explicato, ve per se pater,

28 Secundo modo contingit, syilogismum procedere per causam remotam & communem, quando causa non est convertibilis cum effectu, sed convenit shis. Cuius duo exempla adducit Aristalterum cap. 10. huius lib. de Animali respectu respirationis, qua non convertuntor: nam aliqua animalia ( quæ scilicet

Vnde si quis hane propositionem: lapis: non respirat. probatet in secundo modo secundæ figuræ fic: Omne respirans est animal, nullus lapis est animal, ergo nullus lapis respirat, iste procederer per causam remotam &

non habent pulmonem,)non respirant.

communem hoc secundo modo. Secundum exemplum adducir cap 7. de tetragonismo, id est, de quadratura

circuli. Bri lo enim illum demonstrabat sic : Vbi est maius & minus, porest effe & equale:sed posito qua-

Tetragonismus.

drato, datur circulus maior ( qui scilicet intra quadratum describitut ) erge potest dari circulus aqualis quadrato. De quo Brisone, inquit Aristoteles, procedere per caulam remotam, quia maius & minus, & aquale, non solum conveniunt circulo; sed etiam triangulo. pyramidi,& aliis figuțis.

Digitized by GOOGIC

## Disp.XVIII. de essent. & diu dem Quæst. III. 297

Et huiusmodi demonstrationes, quæ procedunt per causam remotam, hoc secundo modo, semper siunt in secunda sigurative consideranti patebit.

29. Tertia conclusio. Demonstratio non potest procedere ex omnino extraneis: sed medium, quod assumitur in præmissis, debet habere necessariam connexionem, tum etiam cum passione, atque ita subiedum, medium, & passio, debent contineri intra idem genus, ve inquit. Aristoteles, seu intra eandem cognationem, ve haber alia translatio. Sie docer Philosophus, capite septimo citato, quem sequuntur D. Th. lea. 15. & communiter Dialectici.

Ratioque est manisesta: quia si medium non haberet necessariam connexionem cum aliqua extremitatum, pramissa, in qua iungerentur, esset contingens, & ex consequenti conclusio etiam esset contingens, & non scientifica, ve per se patet: ergo demonstratio deber procedere ex propriis, prove proprium distinguitur contra alienum, seu extraneum.

Hanc conclusionem limitat in eodem capite Asistoteles ad scientias, subalternantes: quia subalternatæ quodammodo procedunt ex extraneis: siquidem principia Arithmeticæ, ex quibus Musica procedit ad demonstrandas passiones de numero sonoro, sunt quodammodo aliena & extranea ipsis sonis.

Limitar, inquam, Arittoteles: quia cap. 10 actutus erat de scientiis subalternatis. Quare nos etiam pro nunc eadessi modo limitamus hanc conclusionem, vsque dum de illis agamus.

30. Quarta conclusio. Demonstratio propter quid, non potest procedere per causam remotam & communem, secundo modo suprà explicato, bene tamen primo; licet talis demonstratio non sit potissima: sed aliqualiter impersecta.

Prima pars conclusionis est expressa Aristotelis capite septimo, vbi etiam propterea negat demonstrationem Brisonis esse propter quid Et cap. 10. tesett demonstrationem Anacharsidis probantis in Scythia non esse tibicines hoc argumento. Vbi sunt tibicines, sunt vites:in Scythia non sant vites:ergo non sunt tibicines. Quam demonstrationem, inquit Aristoteles, non esse propter quid, quia vitis est causa remota recte modulandi. Et tandem idem dicit de syllogismo, in quo animal assumitur vt medium ad concludendam respirationem. De quibus sussa redibit sermo.

Eandem partem conclusionis docet D. Th. lect. 17. & communiter Dialectici. Ratioque est ex dictis manifesta. Quia quando proceditur per causam remotam secundo modo suprà explicato, nulla pramissarum est de pradicato vniuersali; cum talis causa remota non sit conuertibilis: ergo in demonstratione propier quid, non proceditur per causam remotam tali modo. Patet consequentia: quia in demonstratione propier quid, saltem aliqua pramissarum debet esse de pradicato vniuersali, vt ostendimus s. pracedenti.

31. Secunda etiam pars conclusionis est communis inter Dialecticos. Eamque docet, & explicat Caietanus in hoc 1.lib.cap.13.quæst.5.ex Arist.ibidem, qui per causam remotam intellexit solam causam non convertibilem, vi patet in textu.

Probatur autem ratione, quia inter passiones eiusdem esseniz; non sic est habitudo, & subordinatio ve
tertia przeisè oriatur, & causetur à secunda; & hzoà prima: quemadmodum prima solum causatur ab
essentia. Sient enim vnum accidens non subiectatur
in altero, tanquam in subiecto integro, seu quod; ita
vna passio non oritur ab alia, quasi vt quod, & vt ab
integra causa: sed inter eas talis est ordo, quòd ab essentia sola oritur prima passio, & ab eadem essentia simul cum prima passione oritur secunda, & ab essentia
simul cum prima, & sequnda passione oritur tertia, &

sic de aliis. Ergo demonstratio, in qua tertia passio demonstratur per primam, aut secunda per essentiam, est revera demonstratio propter quid.

Patet'consequentia, quia essentia, respectu secundæ passionis, & prima passio, respectu terriæ, non dicuntur causæ remotæ: quia nihil omnino insluant per seipsas, sed quia in essentia supponitur prima passio, ve oriatur secunda; & secunda, ve oriatur terria, ve explicatum est. Ergo essentia verè pereinet ad propter quid secundæ passionis, & prima ad propter quid tertiæ: & per consequent tales demonstrationes revera sunt demonstrationes propter quid. Tamessi quia imeis non exprimitur integrum propter quid passionis; quædemonstratur, desiciant à persectissima demonstratione, sint que aliqualiter impersectæ, Ve consideranti patebit.

32. g Ex dictis infertur quomodo sit intelligendum axioma, quod haber Arist.c. 10. huius lib.scilicer: Si affirmacio est causa affirmacionis; negacio est causa negationis & è contra. Quod exponit optime Caiet. ibid c.13. §.circa illam regulam.Est ergo intelligendum de causa propria & conuertibili. Quia enim rationale, respectu risibilis, est causa propria, & conuertibilis: bene sequitur, si affirmatio rationalis causat affirmationem risibilis, quod negatio rationalis causar negationem risibilis, & è contra. Quod non contingit in, causis communibus & inconvertibilibus. Quia, ve ibid inquit Aristor. quamuis negatio animalis causet negationem respirationis; affirmatio tamen animalis non causat affirmationem respirationis. Sicut etiam è contra quamuis affirmatio hominis sit causa affirmationis sensitiui; non temen proprerea negatio hominis, est causa negationis sensitiui. Ac proinde in huiusmodi causis communibus, & inconvertibilibus non habet locum dicum axioma.

#### QVÆSTIO HI.

Vtrum divisso demonstrationis in quia, & prop-

Xplicata essentia demonstrationis opottet diunisones eius inuestigare. Tradit autem plures Aristot.in hoc lib. Nam cap. 20. diuidit demonstrationem in vniuersalem, & particularem quas sup.n. 24. explicuimus, ostendimusque vniuersalem præstantiorem esse particulari. Deinde c. 21. diuidit demonstrationem in affirmatiuam, (cuius scilicet conclusio est affirmatiua) & negatinam (cuius scilicet conclusio est negatiua.) Ex quibus illam esse potiorem ista probat multis rationibus.

Nobis hæc vna sufficiat: quia negatio cognoscitur per assirmationem: ergo assirmatio magis nota est, quàm negatio: ergo demonstratio, in qua concluditur assirmatio, prior, & potior est ea, in qua concluditur negatio.

Consequentiæ patent ex axiomate suprà explicator.

Propter quod vnumquodque tale, &c. Antecedens verò
probatur, tum à priori; quia affirmatio est causa
negationis: tum etiam inductione: quia priùs scimus hominem esse risibilem, quam lapidem, vel
equum non esse risibilem; & idem de aliis. Tandem
cap. 2. dividit demonstrationem in demonstrationem
directam, seu ostensiuam: & ducentem ad impossibile. Illa sit quando directe concluditur propositio
intenta; ista verò, quando ex contrario, aut contradictorio propositionis negatæ, infertur aliquod impossibile, per quod ostensitur eam esse veram, vt saris
constat ex dictis lib. 3. Institutionum cap. 6. & explicat

• Digitized by Google

## 298 Disp.XVIII.de essent. & diu.dem. Quæst III.

Soto in hoc lib. cap. 22. De quo etiam videri potest D.Thom.lea.40

34. His ergo divisionibus omissis, celebris est ea, qua dividicur demonstratio in quia , & propter quid. Quam tradit,& explicat Aristotel cap. to. eiuldem libri. Nosque in præsenti latius, quam solet declarabimus propter Cauero hic disput. a. dubio 4.8 alios Modernos, qui non mate advertentes doctrinam huius capius, omnino confundunt dictam divisionem cum ea, quæ solet tradi in demonstrationem à priori, & à posteriori i. Est ergo demonstratio prépier quid illa, que non solum probat passionem inelle subicceo; sed etiam oftendit, propier quid illi conveniat : quod sit adducen lo in præmæsis propriam, & adzquatam causam talis passionis, Cum enim vnaquæque passio habeat proprium principium, su proprium quid, à quo dimanat iuxta di &a seprà n. 12. & consequenter habet proprium propter quid, per quod probetur, nempè minnem illam, seu illud quid à quo dimanat. Et quando hoc ponitur pro medio ad concludendam talem passionem, fit demonstratio propeer quid. Sit exemplum quando de subiecto demonstratur secunda passio per primam, (quam diximus esse demonstrationem perfectissimam) Sic : Omne discursimem est admiracionem : omnis bomo eft discursiums: evgo omnis homo est admiraciums. In qua demonstratione non solum concluditur verum esse, quod admiraciuum conuenit homini; sed etiam often ditur, propter quid illi conveniat : siquidem sumitur pro medio discursiaum, quod est propria, & immedia. ta caula, seu proprium propter quid admiratiui. Et, inde huinsmodi demonstrationes appellantur propier guid.

Demonstratio quia est illa, que tantum ostendit passionem conuentre subiecto; non aurem adducit propter quid illi conueniat. Unde in præsenti nomen, quia, quod sumptum est ex translatione Boëcij, non accipitur causaliter, vt recte notat Soto in hoc cap. 10. sed est pura coniunatio, quasi dicater, demonstratio, quod hoc sit hoc. Propter quod etiam in translatione Argyropili hæc demonstratio appellatur, scire esse, alia verò dicitur scire propier quid est. Sic enim transfert : Differt autem scire effe , 🗗 propier quid est : primò quidem in eadem scientia, Ge. Itaque demonstratio quia in hoc differe à demonstratione propter quid qu'od in hac scitut passionem convenire subjecto, & proprer quid illi conneniat; in illa verd solum scieur passionem conucnice subicco; reticetur autem propter quid illi conueniat: & ideò appellatur à Soto, & aliis demonstratio, quòd hoc sit hoc. Sit exemplum in hac demonstratione: Beelle non scintillantes sunt prope nos: planeta sunt stella non scintillantes : ergo planeta sunt propènos: in qua folum scitut, planeris conuenire hoc, quod est esse propè nos, non autem assignatur propter quid illis conueniar. Nam hoc, quod est, non scintillare, non est propter quod huius, quod est esse propè nos: sed potius è contra planetas esse prope nos est propter quid non scintillandi, ve per se

36. Assignat autem Atistot in codem capite tres modos, quibus contingit fieri demonstrationem quia. Primus est, quando per esse aum adz quatum, & connereibilem procedimus ad causam demonstrandam; veparet in exemplo adducto, vbi ex negatione scintilla. tionis procedimus ad probandum planetas effe propè nos, quod est propria canfa talis negationis. Et in huiusmodi demonstrationibus inquit Aristot. quòd si maior extremitas mutetur in medium, siet demonfiracio propter quid:quia iam procedet per propriam, Se adæquatam canfam, ve pater fi dicas. Seella, qua funt propè nos, non scintillant sed planeta sunt propè nos:er-

go planeta non scintillant.

Ex qua Aristot.doctrina antequam ad alios modoprocedamus, duo colligenda sunt. Primum est, omnem demonstrationem à posteriori esse demonstrationem quia. Non enim fieri potest, quod in demonstratione à posteriori assignetur propter quid conclusionis, vt per se paret. & Secundum est in hoc casu quodammodo dari demonstrationem circularem : siquidem ex demonstratione quie, in qua per effectum adæquatum causam demonstramus, sie demonstrario propier quid, si invertendo terminos talem effectum probemus per suam causam; ac proinde quodammodo datur circulus, dum causamper effectum, & effectum per causam demonstramus. Sed de hoc redibit sermo in fine difficultatis.

37 Secundo modo inquit Aristotel fieri demonstrationem quia, quando per causam remotam, seu communem non conuertibilem demonstramus effedum : tunc enim non poteft esse demonstratio propier quid. Cuios ratio ex dictis manifesta. Tum quia vnaque que passio habet proprium, & adaquatum propter quid, per quod probetur, vt suprà numero 22. & 24. vidimus: ergo demonstratio, in qua solum continetur causa remota, & non conuertibilis passionis, non adducit propter quid ilius; & pet consequens non poterit esse demonstratio propter quid. Tùm etism quis in huiusmodi demon-Arationibus tantum concluditur, hoc effe hoc, id est, passionem conuenire subiecto : per quod præcisè non scimus propter quid illi conveniat : ergo tales demonstrationes, quamuis procedant per caissam inessendo; verè sunt demonstrationes qua Et huiusmodi sunt demonstrationes Brissonis, & Anacharsidis, & de animali respectu respirationis: de quibus Aristot.in hoc capite expresse affirmat esse de-

monstrationes quia.

38. Terrio tandem modo inquit Aristoteles sieri demonstrationem quia, quando, quia, & propter quid pertinent ad diuerlas scientias, ve quando ex con-clusionibus demonstratiuis à scientia subalternante procedimus tanquam ex principiis ad demonstrantdas conclusiones scientiæ subalternatæ: tunc enim scire quia pertinet ad scientiam subalternatam, scire verò propter quid ad subalternantem. Vetbi gratia, quod tes, cuit à longe videtur, appareat minot, quam dum videtur propè, est propositio Perspectiuz : quæ cognoscit quid est talis propositionis; sed propter quid eins pertinet ad Geometriam, que assignat propriam causam, nempè quod tes de propè videtur per maiorem angulum in oculo, quàm si videatur à longé. Similiter de hac propositione: Vulnera circularia difficilius curantur, Medicus tantum scit quia; at verd propter quid pertinet ad Geometram, qui demonstrat, quod latera circuli magis distant, &c. Pro quorum omnium pleniori intell gentia viden possunt D. Thom.hic lect. 23.24. & 25. & Caiet. cap. 1 3.

39. His sic explicatis, quod in quæstionem vertitur, est an divisio demonstrationis in quia, & propier quid lit adzquata. Parrem negariuam defendunt Auerroës hîc comment.95. Themistius ibidem cap. 29. Raymundus Lulius in sua Arte magna parte 7.& 2lij.

Quorum hæc sunt præcipua argumenta.

Primò, quia demonstratio, quam appellant figni, quando scilicer per aliquod signum probamus de subiecto aliquam passionem, non est demonstratio propter quid, vt patet. Neque etiam est demonstratio : quia nam tale signum, neque est effedus adzquatus passionis, neque causa remota eius, neque quid pertinens ad differsam scienziam. Ergo

## Disp.XVIII.de essent. & diu. &c. Quæst. III. 299

datur aliqua demonstratio, que non contingatur sub his membris.

Secundo, quia demonstrationes negative sunt veræ demonstrationes : & tamen neque procedunt per caulas, neque per effectus:ergo non sunt demonstrationes propter quid, vel quia. Probatur minor:quia quod reuera est nihil, non potest esse vera causa, aut effectus: sed quod est negationm, revera est nibil: ergo, &c.

Confirmatur; quia saltem de demonstratione negarina ducente ad impossibile non apparet, quomodo possit reduci ad'aliquod ex his membris:ergo talis di-

uisio non est adzquata.

Terriò, quia quando ab cadem causa duo equales effecus deriuantur, quorum neuter sit alterius cau-12; possumus vnum per alium demonstrare; vt si in laboranti sebre putrida, inæqualitatem pulsus per immoderatum calorem, aut è contra concludamus fic: Qui baber pulsum inaqualem, afficieur calore immodevatorsed qui laborat sebre putrida, babet pulsum inequalem:orgo afficieur calore immoderato. At in toli demonstratione non procedimus à causa ad effectum, neque ab effectu ad causamised ab effectu ad effectum: ergo præter demonstrationem quia. & propter quid, affignanda est alia.

Quarto tandem : quia hæc est vera demonstratio: Omne animal est substantia : omnis bome est animal: erge emnis home est substantia: & tamen non est demonstratio quia, nec propter quid; siquidem esse animal, nec est causa, neque effectus respectu substantiz,

ergo, &c.

Confirmatur: quia syllogismus, in quo colligitur propositio singularis ex aliqua vniuersali necessaria, est demonstratio distincta ab ea, in qua colligitur talis propositio vninersalis: & tamen non habet distindum proptet quid:aut distinctum quia:ergo consti-

tuit speciale aliud genus demonstrationis.

40. Nihilominus dicendum est primà divisionem demonstrationis in quia, & propter quid esse adæquatam. Hec conclusio est Aristor in hoc capite 10. & D.Th. ibidem lectione 23. Quam defendunt Beatus Albertus, Caietanus, & Soto in Commentario eiusdem capitis, Aquarius 2; Metaphyficæ quæstione vltima, Sanchez in Logica libri 7.quæstione 11. Masius hic fect. 1.qu 6. noster Didacus à lesu disp. 17. quæst. 1.8 communiter Dialectici.

Fundamentum sumitur ex dictis. Quia demon-Aratio propter quid est illa, que concludir predicatum convenire subicao, ostendendo propter quid illi conueniat : demonstratio verò quia in tota sua latitudine, ve hie sumimus cum Ariftest illa, in qua concluditut quidem prædicatum convenire subiecto; reticetur tamen propter quid illi conueniat. Ergo . bup 1919 an soubba non oitsathnombb supmosaup. conclusionis est demonstratio:quia, siue procedat per effectum, five per caulam remotam, five quocumque alio modo. Probatur consequentia: quia demonstrationes iste sic explicate includunt rationes contradi-Aoriè opolicas, ve patettergo repugnat, inter illas effe aliquod medium, seu dari demonstrationem que sub alterutra non contineatur.

41. Dicendum est secundò prædictam divisionom demonstrationis non omninò coincidere cum ca, que solet tradi in demonstrationem à priori, & à posteriori. Vr intelligatut, & probetur conclusio, explicanda est hæc secunda divisio. Demonstratio ergo à priori, ve iplum nomen indicat, dicitut illa, quæ procedit per medium, quod est prius conclusione, non solum in cognoscendo, sed etiam in essendo. Cum enim prioritas in cognoscendo communis siz suicumque demonstrationi; non potest ab illa sami

denominatio demonstrationis à prioti; sed à priotitate in essendo, que est prioritas ex parte iplarum rerum. Quo fit, vt que cumque demonstratio, que procedit per causam in essendo conclusionis, sive proximam, sive remotam, sit demonstratio à priori; siquidem procedit per medium quod non solum cognoscitut priùs conclusione; sed tevera est prius illa. Atque ita demonstratio illa Anacarsidis, probat in Scythia non esse tibicines, quia non sunt vites : & similiter ea, qua probatur lapidem non respirare, quia non est animal, & similes sunt demonstrationes à priori : quia viris est vera causa sortis modulationis, licet remota; & similiter animal respectu respirationis; ac proinde procedunt per medium, quod est in essendo prius conclusione. F Ex quo iam intelligitur, quid fit demonstratio à posteriori. Est enim illa, que procedit per medium, quod licet in cognoscendo sit priùs; in essendo tamen est posterius conclusione. Et huiusmodi sunt omnes demonstrationes, que procedunt ab estectu ad causam, vel ab aliquo signo aut quacumque alia catione, quæ revera sit posterior conclusione.

42. Hincergo facile intelligitur noftra conclusio. Dicimus enim has duas divisiones non omnino, coincidere, ita vt demonstratio propter quia, & & priori convertatur; & similiter demonstratio quià & è posteriori, sed quod multæ sunt demonstrationes à priori, que non sunt propter quid, & multe quia, que non sunt à posteriori. Ac proinde, quamuis omnis demonstratio propter quid sit à priori: non tamen è contra : & similiter quamuis omnis demonstratio à posteriori sit quia; non tamen è contra. Que conclusio explicata est expressa Aristotelis in hoc capite, & D. Thom.le&. 23.citata. Pro qua etiam videri possunt Caietanus ,Soto,& alij Interpretes,qui

cum Arist. affirmant, non solum demonstrationem; que procedir ab effectu; sed etiam eam, que procedit

per causam remotam non conventibilem esse demonthrationes quia.

43. Ex quo iam probatur maniseste conclusio: quia demonstrationes, que in secunda figura concludent aliquam passionem per causam remotam non conuertibilem, vt sunt ista: Omne respirans est animal:nullus lapis est animal: ergo nullus lapis respirat: Omne risibile est viuens; nullus lapis est viuens: ergo nullus lapis est refibilis : & similes non sunt demonstrationes propter quid, sed tantum quia, ve patet ex dictis:& tamen verè sunt à priori; siquidem animal, & viuens, vipotè prædicata effentialia sunt causæ in essendo, licer remorz, respirationis & risibilitatis, que funt propriz passiones. Ergo non omnis demonstratio à priori est propter quid, neque omnis demonstratio

quia est à posteriori.

Confirmatur: quia omnes demonstrationis in quibus ex conclusionibus scientiz subalternantis tanquam ex principiis procedit subalternata ad suas conclusiones, sunt tantum demonstrationes quia : & tamen plutes earum funt à priori : ergo non omnino coincidunt ista divisiones. Maior est expressa Aristotelis in hoc capite, vt vidimus num 3 8. Quam etiam docene D. Thomas lectione 24. Caiet .hîc in tractatu de subalternatione (cientiarum, & communiter Dislectici, dum affirmant cum Aristotel. scientiam subalternatam intra proprios limites non scire propier quid sussum conclusionum Minor eriam est manifesta: nam perspectiva, & Musica verbi gratia quæ sunt scientie subalternate, stequenciùs procedunt per causamive patet mille exemplis. Quod commune est omnibus Mathematicis, vt sumitur ex Aristot lib.6. Ethic.cap. 8. Ergo sæpè contingit demonstrationem quia este à priori.

44. Ad

### 300 Disp. XVIII. de essen. & diu. dem. Quæst. IV.

. Ad argumenta responderur. Ad primum, quòd sue lignum, per quod procedit demonstratio sit aliquis effectus naturalis ( quod frequentius contingit ) fine fit aliquid aliud; talis demonstratio probat prædicatum conclusionis convenire subiecto, reticendo propter quid illi conveniat : ac proinde verè est de-

monstratio quia ve ex dichis patet.

Ad secundum negatur minor. Nam eriam negatio sue modo habet 'caulam & effectum , sieut affirmatio, iuxta dictum Aristot. suprà numero 32. explicatum. Vude sicut ex demonstrationibus affirmatiuis ille, que adducunt propriem, 8t adequatam saulam, propter quam passio affirmamir de subiecto, sunt demonstrationes propuer quid; alie verò quia : sie proportionabiliter ex negatiuis, qua reddunt propriam, Stadæquatam caulam siquate passio negatur de subioco , lunt demonstratione apropter quid; alie vetò

Ad confirmationem similiter respondetur, quod si demonstratio; ducens ad impossibile reddat propriam caulam, quare sequatur illud impossibile, erit demonstratio propter quid:si verò aliter procedat, etit demonstratio quia. Videatur Soto in hoc i libiq. s.

Ad tertium in primis respondetur, ex duobus illis efectibus non polle vnum verè demonstrari per alium, dato casu, quod inter se nullam habeant necessatiata subordinationem, aut connexionem, etiamsi ambo per se connectantur cum causa, à qua procedunt. Cuius ratio est manifesta : quia vt alter illorum efsectuam esset medium ad probandum alium, deberet iungi cum illo in aliqua præmissa : que tamen ex hypotheli facta, non esser propositio necessaria, sed contingens, & per consequens syllogismus non posset effe demonstratio, quia ve late prosequitur Massus vbi sup: 2 contra Themissium, cuius est hoc argumentum. F Sed quisquid sit de hoc, secund d respondetur cales syllogism os dato quod sint verè demonstrationes, pertinere ad demonstrationem quia, siquidem in eis non adducitur proprium propuer quid conclusionis, vt supponimus : sed tantum concluditur prædicatum connepire subjecto.

45. Ad quartum respondetur, quòd cum termini, ex quibus fir demonstratio illa, non solum identificentur inter se realiter, sed etiam sint prædicata subordinata cuiuldam essentiz; non potest esse inter eos propria ratio caula, & effectus in essendo, etiam virtualiter: & ideò talis demonstratio, propriè loquendo, neque est à priori,neque à posteriori. Est tamen verè demonstratio quia : nam ad hoc sufficit non dari per propriam, & adzquatam caulam, quod in przlenti

contingit.

Ad confirmationem respondet Vasq. 1.p.disp.1 35. num. 6. negando antecedens. Redditque rationem: quia in conclusione nihil noui colligitur, neque tanquam caula, neque tanquam effectus, quod non effet iam expressum in maiori. Et ided tales syllogismi, non tam dicendi sunt demonstrationes, quam applicationes quædam demonstrationis ad singularia, ve notant Rubio in hoe libro cap. 8. & alij. 9 Vel secundò responderur, quòd codem. modo, quo demon-Aracio, in qua colligitur propolitio vniuerfalis, distinguitur ab illa, in qua ex tali vniuerfali colligitur propolitio fingularis, distinguuntur etiam propter quid, aut quia veriusque. Cuius manifestum lignum est, quod in tali casu necessario mutetur medium ; siquidem quod in prima demonstratione erat maior, aut minor extremitas, assumitur vt medium in secunda, vt considerari patebit.

46. g In fine huius difficultatis, vbi cum Atist.diximus ex demonstratione quia, aliquando fieri demonstrationem propter quid, breuiter explicandu eft: an, & quomodoliceat vti demonstratione circulari.

Circa quod in primis asserendum est, quod si demonstrationes siant dissormiter (vt aiunt, )id est, quarum alters fit à priori, & altera à posteriori, ve suprà ex Arist, vidimus; tone veraque demonstratio secundum le est conveniens, vt patet. Et idem dicendum est, quando in diuerlo genere caulæ fit circulus inter duo, que funt fibi inuicem caufæ,vrinter materiam,& formam. Quamuts enim tunc veraque demonstratio sit in suo genere à priori, verè tamen sunt demonstrationes difformes, siquidem fiunt in diverso genere cause.

Quia tamen demonstratio est cognitio discursiua, cutus proprium est procedere à notioribusi ad minus nota, & obscuriores propositiones ex alis clarioribus oftendere; ideò demonstratione circulati, & præcipue in eadem disputatione, vel confirmatione, aut probatione alicuius veritatis vtendum nom estinisi forre admisceatur aliquis alies discussus, vel quodcumque aliud adminiculum, quo augeatur cognitio conclusionis, à qua regrediendum est. Videatur D. Thom. secundo Cœli lect. 16.& Caiet. 1. post. c. 13. qui optime explicat, quo sensu & quando admittenda: est demonstratio circularis.

#### Q'V Æ STIO IV.

Quenam sit hac divisto & vtrum per solam demonstrationem propter quid producatur habitus scientia.

Trea primum, si vera sunt, que supre num 🎉 diximus; hæc divisio non potest elle generis in veras, & proprias species. Cuius ratio est manis festa : quia propria diuisio generis in species est diuisio essentialis, & formalis: ergo debet attendi penes formam constitutiuam divisi, & non penes materiam. Sed divisio demonstrationis, in quia, & propter quid, non est ex parte forme demonstrationis, sed solum ex parte materiæ eius : ergo proprie, & iei. rigore loquendo non est diuiso genetis in speciesi Maior est manifesta: minor verò probatur ex dichis loco citato. Quia syllogismus ex parte forme, tantum dividitur in tres figuras, & vnaquæque in suos, modos, tanquam in species infimassied intra vitumquemque istorum modorum contingit sieri demonstrationes quia, & propter quidiergo harum distinction non potest sumi ex parte forme, & consequenter neque esse propriè formalis, & specifica

Confirmatur: quia ideò diuisso syllogismi in demonstratiuum, topicum, & sophisticum est ex parte materiæ, & non ex parte forme; quia existence cadem forma specifica syllogismi, si præmistæ sint necessariæ, est demonstrations; si probabiles, ropicus; si apparentes, sophisticus, Sed existente cadem forma specifica demonstrationis, si medium at propria, & adæquata causa in essendo conclusionis; es demonstratio propter quid : si verò sit esse eius ; aut causa remota; est demonstratio quia. Ergo hee diuisio non sumieur ex parte forme demonstranonisifed solum ex parte materiz. Ex quo tandens fit divisionem istam magis accedere ad divisionem accidentis in subicca: sicut de divisione syllogismi in demonstratiuum, topicum, & sophisticum diximus

loco citato.

48. Cæterum quamuis neque demonstratio se verum genus, neque demonstrationes quia, & propter quid propriè, & in rigore species de quo nostro iudicio non potest esse controuersta inter Doctores;

## Disp.XVIII. de essent. & diu dem. Quæst. IV. 30 i

adhuc tamen qui existimant veramque demonstrationem simpliciter, & propriè esse demonstrationem, & per veramque simpliciter sciri, appellant hanc divisionem generis in species: qui in hoc assimilatur illi. Qui verò contendunt, per solam demonstrationem propter qui simpliciter sciri; ac proindè ipsam totam esse simpliciter demonstrationem, consequenter vocant hanc divisionem analogam. In quo sensa examinanda est à nobis præsens quæstio. Quæ quamnis sortè sit tantum de nomine, ve notat Soto instà cirandus, non parum conducte scite, quis sit

proprior modus loquendi in hac máteria.

49. Igitut divisionem esse genetis speciem, deferdunt Sanchez hb. . Logicz quzstione 11. Rubio in hoc capite quæst. 2. & alij Moderni. Qui illam probant. Primò; quia veraque demonstratio procedit ex principiis certis, & cuidentibus; & per consequentiam cuidentem in mode, & figura constitutamierge Vtraque simpliciter, & absolute facit scire : ergo vtraque simpliciter participat rationem demonstrationis; & per consequens talis divisio erityniuoca. Antecedens, & vitima consequentia constant. Prima verò probatur: quia per assensum conclusionis in demonstratione quia non producitur habitus principiorums cum talis assensus sit discursious : neque habitus opinionis, aut fidei, cum affensus sit necessarius, & euidens : ergo producitur habitus scientiz : & ex consequenti talis demonstratio, absolute, & simpliciter

Confirmatur quia scientia subalternata, estam sine subalternante, potest esse vera scientia, vt ex sententia D. Thomæ dicimus disputatione sequenti; sed scientia subalternata producitur per demonstrationem quia, vt vidimus ex Aristotele: ergo per spsam producitur vera scientia: ac proinde simpliciter faciet scire, erirque absolute demonstratio.

Quod autem essentialiter distinguatur à demonstratione propter quid, sic probatur socundò. Quia demonstrationes, sicut & scientiæ, quæ per illas producuntur, distinguntur ex principiis; seu mediis per quæ procedunt: sed principia, seu media hacum demonstrationum distinguuntur essentialiter: ergo, & ipsæ demonstrationes. Probatur minor: tum quia alterum est propria, & adæquata causa conclusionis; alterum, verò essectus eius aut causa remora: tum consequenter quia sunt diuersæ rationes assentiendi, & quasi obiecta formalia talium demonstrationum.

50. Nihilominus dicendum est primò solam de monstrationem propier quid appellandum esse simpliciter, & absolute demonstrationem : aliam verò tantum secundum quid; ac proinde hanc divisionem magis accedere ad dauisonem analogi, qu'àm generis. Sic docuit Auicenna, vt tefert Auerroes in hoc libr. commento 95. funque constant, & perpetua sententia inter antiquos Philosophos, ve cestatur lacobus Zabarella cap. 1. de speciebus demonstrationis refereque, & lequitur Masins cap. to. huius libr. sect. 1. quæstione 1. & 2. Quam eriam defendit Soto ibidem quæstione s. ad primum & quæstione 2. antecedenti ad secundum, vbi expresse docer, quod demonstratio quod non facit simpliciter scire, neque simplicitet est demonstratio; sed tantum secundum quid:hancque inquit elle expressam lententiam Arist. Quod quidem fere omnia, que habentur in hoc lib. satis ostendunt. Sed specialiter.

Probatur primo conclusio: quia Arist. definiens demonstrationem capite 2. huius libri, solum definiuit demonstrationem propter quid, relicta demonstratione quia: de qua ibidem quasi per conditionem asseruit: si igitur, & alius sciendi sit medus, posterius Colleg. Compl. Logica.

explicabimus. Que verba exponens D. Thom, lect.

4. solam demonstrationem propter quid inque esse proprium, & persettum modum sciendi: propter quod etiam neque in hoccap. 10. ac quod se resert Aristot. in prædictis verbis, neque alibi definiuit demonstrationem quia, satis esse putans explicuisse præcipuam, ve ex eius similitudine, & artributione cognosceletur alia. Que non recte coherent cum vniuocatione demonstrationis, ve per se patet.

Secundo; quia in codem cap. 2. definie Aristoi: scite proprie , & simpliciter dictum fic : Scire anten Putamus unamquamque rem simplisiter, & non fophistito mode cum putamus causam cognescere, propter quam res est illius causa esse,neque posse eam aliver se baberé Vbi nomine cause iuxta expositionem D. Tho & caterotum Interpretum intelligit causam in essendo, per quam seitur in demonstratione propter quid, & hoc appellat scire simpliciter. Quod etiam tradit expressius cap. 7. lequenti : vbi docens, quòd difficle est cognoscere aliquem, & sciuit, aut non, teddit rationem: Quia difficile cognoscere est, si ex uniuscuiusque principiss scimus, ant non, qued vere of scire. Vbi D. Th. 18. affirmat, quod scire ex propriss principiis ( quod eft scite propter quid ) folum est vere stire. Et lect. 23. demonstrationem propter quid expresse vocat demon strationem simpliciter. Ergo ex sententia Aristot & D. Tho. per solam demonstrationem propter quid scitur simpliciter, & ex consequentia ipsa sola est simpliciter demonstratio.

51. Tetrio probatur tatione ex eisdem locis sumpta. Qu'la demonstratio est medium, seu instrumentum ad acquirendam scientiamiergo illa sola dicenda est absolute. Et simpliciter demonstratio, per quam absolute. Et simpliciter scimus. Sed tunc solum dicimur simpliciter scire aliquid, quando causam, cun tra sit, cognoscimus, quod sit in demonstratione propter quid: ergo hac tantum dicenda est simpliciter demonstratio. Antecedens, Et consequentia constantin inor. autem est dessitio Arist. qu'am non aliter probat ipse quam ex ipsa significatione nominis, Et communi acceptione hominum Non tam hi, qui existimant se scire; cum tamen in rei veritate nescient, qu'am hi: qui vera sciunt; sic accipiunt

iplum leire, vr diam est.

Confirmator: quia quantumentumque concludamus hominem esse risibilem per essectum ridendi nobis notum, adhuc non quiescit intellectus; neque existiment se id absolute scire; vsque dum cognoscat propriam causam, sea proprium proprer quid risibilitatis: ergo demonstratio quia non est dicenda absolute, & simpliciter demonstratio: Maidr huirs probatio, & solutio argumentorum constabunt ex se-

cunda parte difficultatis. 51. T Circa quam pro nunc supponendum est contra Rubium vbi supra, & alios Modernos, per demonstrationes quia, & propter quid circa obiecum ciusdem scientiz non produci diffinctos habitus;quia vt disput. sequenti late ostendemus ex communi sententia Thomistarum, quælibet scientia est vnica, & fimplex qualitas in specie infima, propter vnicam, & indinishbilem rationem formalem obiect in esse scibilis, ex qua sumitur vuitas scientiz. Que ratio non solum contincir per affensus conclusionis veriusque demonstrationis non produci habitus distinctos : sed eriam assensus ipsos non differre specie formali: sed materialiter. Sieut etiam dicendum eft de aliis actibus intra candem scientiam circa obiecta partialia eins:nam quantum ad specificationem, eadem omnino est ratio de scientia actuali & habituali, yt constabit ex dicendis disputatione citata.

Diximus demonstrationes quia 8c propter quid Cc non

### 302 Disp.XVIII.de essent. & diu.dem. Quæst IV.

non producere habitus distinctos circa obiectum eiusdem scientiæ: quia quando pertinent ad diuersas scientias, ve contingit in subalternata, & subalternatte iuxta supradicta e tunc si demonstratio quia producit aliquem habitum, manifestum est debete esse distinctum ab eo, quem producit demonstratio propter quid. Quod, quidem in tali casu non prouenit ex eo præcisè, quòd vna sit demonstratio quia, & alia propter: quid sic enim semper producerent. habitus distinctos: sed ex eo, quòd habeant diuerta obiecta in esse scientis. ve constabit soco citato. Quare solòm remanet difficultas in hac parte: an per demonstrationem quia verè producatur habitus scientiæ, sicut producitur per demonstrationem propter quid.

53. Dicendum est secundò per demonstrationem propter quid, per se loquendo, generari habitum scientiæ verum, & persectum, & in esse habitus: at verò per demonstrationem quia produci valdè impersectum, & in esse dispositionis: quia non assequitur statum habitus; donec accedat demonstratio propter quid. Hanc conclusionem esse ad mentem Arist. & D. Thom. satis ostendune, tùm supra adducta in hac quæstione, tùm etiam insrà adducenda de subalternatione, & specificatione scientiarum. Quæ etiam est valdè conformishis, quæ grauiores Dialectici, & Theologi docent in pluribus materiis, quæ ex præsenti quæstione dependent: & iuxta eam facilè intelliguntur, quæ apud alias sententias non parum dissicultatis habent: ac proindè omnibus illis est præserenda.

54. Vt autem melius explicetur, & probetur conclusio, meminisse oportet corum, quæ disputatione 15. num. 23. diximus, quod scilicer eadem qualitas in specie habet esse dispositionis ex parte subicai, quamdin est remissa. neque omnind firmatur in illo:assequitur verò statum habitus, quando intenditur in subicato, & firmiter adhæret illi. Proportionabili ergo modo dicimus in præsenti, quòd per demon-Arationem quia producitur qualitas imperfecta, per modum quasi disposirionis ex parte medij: quando verò habetur demonstratio propter, quid eadem qualitas perficitur, & assequitur statim habitus. Quæ persectio, vel impersectio, quia non sumitur ex parte subicai, seu ex, intensione, vel remissione; sed ex conditione ipsa, & natura medij, per quod procedit veraque demonstratio: ¡deò quantumcumque reperantur demonstrationes quia, & quantum cum que intense cognoscantur carum conclusiones; qualitas per illas producta non erit perfecta perfectione. de qua in præsenti loquimur, vsque dum babeatut demonstratio propter quid. Qua adueniente, perficitur, acquirit effe habitus ex parte medij.

Hinc ergo facile probatur conclusio: quia in scientiis subalternatis, quantum cumque intense repetantur propriz demonstrationes (quz iuxta dicta sunt demonstrationes quia) qualitas inde resultans quamuis vere pertingat ad orationem, & scientiz; non tamen habet perfectionem, & statum scientiz, vique dum, aduenientibus subalternantibus, cognoscatur propter quid illarum conclusionum. Ergo per demonstrationem propter quid acquiritur habitus scientiz perfectus in ratione habitus; per demonstrationem verò quia valde imperfectus, & in esse dispositionis. Antecedens quoad primam partem, quòd scilicet absque scientia subalternante possit acquiri subalternata, que pertingat ad veritatem scientiz, ostendendum est à nobis disputatione sequen-

55, Quoad secundam verò partem probatur inductione. Nam qui in Perspectiua cognoscit; corpora à longè visa apparere minora, non censerur omninò sirmirer, persectè, & dilucidè, adhærere huic
veritati, vsque dum Geometra, cui Perspectiuus subalternatur, demonstret illi, res à longè positas videri per minorem angulum, ex eo quòd lineæ ductæ ab
readem basi ad punctum distans causant acutiorem
angulum, quàm quæ à tali basi ducuntur ad pun-

Aum proximum, vt patet
in hac figura. Similiter
Chirurgus non censetur
omninò persedè scire
quod vulnera circularia

difficilius curantur : quia corum latera magis distant, vique dum hoc demonstret Geometia ex natura circuli; que est figura absque angulis. Et tandem idem cernimus in Theologia nostra, que quia subakernatur scientiæ Dei , & beatorum iuxta sententiam D. Thom. 1. parte quæstione prima art. 2. ided non est omnind perfecta in viatore, dum snas conclusiones deducit ex principiis sola side cognitis: habebit tamen perfectum katum scientiæ in patria, vbi principia fidei euidenter cognoscentur. Ergo scientia acquista per demonstrationem, quia, non haber persectionem, & statum scientiz dum non habetur demonstratio propter quid. Manet ergo plana nostra conclusio. Videantur Angelicus Doctor questione 14. de veritate art. 9. ad tertium. & Caiet. 1. 2. quæft. 1. art. 5. vbi de scientiis subalternatis assirmat, quod licet pertingant ad speciem scientiz; sed non perueniunt ad perfectum statum scientiz: & propterea non faciuntscire nisi inchoatiue, & imperfecte.

Ad primum concello antecedenti, neganda est consequentia. Ad cuius probationem dicimus, quòd per
assensiame conclusionis in demonstratione quia, producitur quidem habitus scientiz; sed valde impersedus, & non habens statum habitus, sur scientiz,
sed dispositionis: & consequenter non facit scire simpliciter, sed inchoatiue, ve explicatum est. Ac proindè ralis demonstratio in genero demonstrationis est
quid impersectum, non constituens veram speciera
eius: sed reductiue perrinens ad illud, sicut de embrione respectu animalis & intentionibus disserentize
communis, & proprize respectu propriissimz diximus
disputatione 7. numero 15. Per quod pater ad consirmationem.

Ad secundum respondetur, tam assensum conclusionum, quam habitum scientiæ, qui per illos producitur, sumere suam vnitatem, aut distinctionem ex
vnitate, aut diuersitate principiorum, non in esse
rei, sed in esse scibilis, vt latè explicabimus disputatione sequenti. Principia autem ex quibus procedunt demonstratio quia, & propter quid, quando sunt intra eandem scientiam, licet sint diuersa in esse rei; non tamen in esse scibilis: & sic
non possunt causare diuersitatem essentialem

in earum assensibus. Benè autem quando tales demonstrationes pertinent ad diuersas scientias quia tunc habent principia diuersa in esse scientia, se constabilio, se constabilio co citato.

DISPY

### ሕሕሕት፡ ሕሕሕሕሕ<sup>‡</sup> ሕሕሕሕ<sup>‡</sup> ሕሕሕሕ DISPVTATIO XIX:

De sciennia, que est effectus demonstrationis.

XPLICATIS Essentia; & dinisionibus demonstrationis, ad planiorem eius notitiam agendum est de proprio illius essecut, qui est scientia. Cuius naturam explicat Atist. cap. 2. huius libri: & cap. 10. sequenti agit de dinisione eius in subalternantem, & subalternatam: ac tandem cap. 23. inuestigat, vnde sumatur vnitas, & distinctio scientia. Qua omnia nos in hac disputatione complecemur.

#### QVÆST10 1.

Quid fit scientia: & in quo ratio propria Subalternationis consistat.

Supposita existentia scientia, quam experientia sipla conuincit, nosque contra Heraclitum, & Cratillum ostendimus suprà disputatione 3. numer. sept. & disput. 17. numer. 10. quid sis illius latè explicandum erat in hac prima parte difficultatismis id à nobis factum esser disputat. 1. numer. 46. vbi ex desinitione scientia actualis ab Aristot tradita loco citato, desiniumus habitualem cum communi consensu Dialecticorum, quod sit Habitus per demonstrationem acquissitus, vt ibidem explicuimus: & ideò in hoc non est immorandum. Duo tamen libet in prasenti addere.

Primum est, Doctores sic definientes scientiam per demonstrationem non committere vitiosum circulum dum viuntur priori illa definitione Aristotelis, quia demonstrationem definiuit per scientiam, dicens, Est syllogismum epistemenicen. Cuius ratio est: Tum quia su definitiones traduntur in diverso genere causum per causum esticientem demonstrationem tanquam per causum esticientemidemonstratio verò per scientiam tanquam per causum sinalem: & sic veraque secunda definitione demonstrationis tradita per causum materialem, catterisque condationibus pramissaum disput. 27. explicatis, redditur quoad nos sufficienter nota demonstratio; ve per eam possimus scientiam ipsam definire.

2. Secundum est, quod ex ibidem dictis potest denud desniri essentialirer scientia per suum subiectum sic: scientia est babitus circa propositiones unimersales, necessaria est babitus circa propositiones unimersales, necessaria est mediatas. Qua desnitio sumitur ex Aristos, 6. Ethic. capite 6. & in ea prioces particula exprimunt genus proximum, in quo scientia conuenit cum habitu principiorum, ut constabit disput. seq. numer. 29. ubi dinisones habitus intellectualis ordinabimus, per ultimam verò distinguitur ab illo. Est enim proprium habitus principiorum versari circa propositiones indemonstrabiles, qua scilicet non habent medium, per quod probentur, sed per se ipfas cognoscuntur. Et ex his procedit scientia ad demonstrandum suas conclusiones: ac proinde versatur circa propositiones mediatas, seu per aliud notas. Colleg. Compl. Logica.

Videatut Atistot. loco citato, voi inter alia Inquit: Cum autem scientia existimatio sis de universalibus, obis, qua, necessariò sunt: sint que demonstrabilium, scientiaque emnis principia: est enim i psa scientia cum ratione principi; rei scibilis, neque est scientia, neque are, neque prudentia: quod enim est scibile, demonstrabile est, oc.

3. Per quod etiam excluditut opinio', quam habet Valq. 1. p. disp. 1. cap. 1. & sequuntur aliqui Moderni, afferences habitum scientiz non distingui ab habitu principiorum talis scientiz; sed eundem habitum, quo assentimur principiis extendi ad assentiedum conclusionibus. Est enim hæc sententia, tum contra communem consensum Dialecticorum, tum etiam expresse contra Aristot. non solum loco citato, vbi post verba adducta, concludir circa principia constituendum esse alium habitum distinctum à scientia. prudentia & arte, quem appellat intellectum; fed etiam lib. 2. Posterior capite vltimo inter alias mouet hanc quæstionem ; an de principiis sit scientia, vel aliquis alius habitus, his verbis: Dabitauerit autem quispiam corum, que mediis vacant cognitio, cadem sit, neque ne : & verum scientia veriusque set, neque ne, aut alterius quidem scientia, alterius autem aliquid aliud genus, &c. Cui quationi responderur sic : Hac itaque cum ita sint, scientia quidem principiorum non erit. Sed cum fieri nequeat, ve aliud quidquam verius scientia; quamintellettus ipfo sit : intellettus profetto principiorum bebitus erit, oc.

Quod etiam probatur duplici ratione, quam adducit D. Thom. ibid. lect. 20. Prima est : quia omnis scientia sit ex aliqua ratiocinatione demonstratiua: cum sit cognitio rei per causam: ergo præsupponit cognitionem ipsus causa, seu principij: ergo per ipsam scientiam non cognoscitut principium Secunda est: quia demonstratio non necessario est principium demonstrationis; alioquin procederetur in infinitum. Cum igitur demonstratio scientiam causet; sequitur, quòd neque scientia possit esse principium scientia, ita scilicet quòd principia scientiarum per scientiam cognoscantur. Hæc D. Thom.

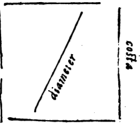
Et tandem tettiò idem convincieur ex diversa ratione formali, sub qua fiunt assensus principiorum, & conclusionum. Quamuis enim ad affentiendum principiis prærequiratur cognitio sensus, & explicasio terminorum, ve infrà constabiti hac tamen materialiser se habent ad talem assensum; & tota ratio formalis assentiendi illis oft immediata connexio przdicati cum subiecto. Sed hæc non potest esse ratio formalis assentiendi conclusionibus, ve pater; siquidem eis assentitut intelle dus propter connexionem extremttatum cum medio visam in præmissis. Ergo principia, & conclusiones habent diversam rationem formalem obiecti: & per consequens exposcunt diversos habitus. Videantur Nauarrette, & Nazar. 1. par. quæst. 1. artic. 1. controu. 1. qui optime dictam sententiam impugnant.

4 ¶ Circa secundam partem difficultatis, à nomine incipiendo, scientia subalternans, idem est, quod scientia subse alteram continens, scientia verò subalternata idem, ac scientia quæ sub altera continetur. Vnde quot modis contigerit vnam scientiam sub alia collocari, tot modis dicetur subalternari illi. Tripliciter autem contingit vnam scientiam sub alia collocari, vt notat inter alios Fonseca 4. Metaph. capite 3. quæst. 2. Primò ratione sinis: quando scilicet Finis vnius continetur sub sine alterius, & ordinatur ad illud. Quo sensu artes ministræ dicuntur subaltemati dominis vt srænesa. Cc 2 & &oriæ

ctoria vquestri, equestris militari, & militari politicæ : qu'à frænum ordinatur ad recte equirandum re-Etaequitatio ad victoriam, & hae tranquillitatem Reipub. Hic tamen modus subalternationis imperfedissimus est, & secundum eum melius dicitut vnam scienciam, aut artem deseruire alteri, quam subalternati illi : & ideò de illo in præsenti non agi-

Secundo modo vna scientia collocatur sub alia tatione principiorum tantum : quando scilicet licet obiectum illius non contineatur sub obiecto alterius; aliqua tamen cius principia demonstrantur in alia. Quomodo Medicina subalternatur Geometria, & Geometria Arithmeticæ: quia quamuis corpus [anabile non contineatur sub quantitate continua,neque hec sub numero, ve paret, tamen Geometria

demonstrat aliqua principia Medicinæ, ve cernitur in exemplo disputatione præcedenti numer. 55. adducto de vulnere circularit& similiter Arithmetica demonstrat aliqua principia Geometriæ, vt quod diameter quadrati sit



incommensurabilis costæ. De quo videri potest Euclides lib. 16. Elementorum, & Mas. in hoc lib. cap.

10. le & 2.q.1.

5 Cæterum hic etiam modus non pertingit ad propriam, & persectam subalternationem, vt rectè probat Soto ibid quæst. 5. ad confirmationem quinti argumenti. Tum quia non attenditur ex parte obiecti, à quo sumi deber tota ratio habitus. Tum eriam quia, ve postea videbimus, ad propriam subalternationem requiritur, vt vna scientia totaliter dependeat ab alia in ratione scientiæ ac proinde inferior debet accipere à l'superiori omnia sua principia. Quod non innenitur in præsenti ve patet: siquidem multa sunt principia Medicina, & in quibus nullatenus dependet Geometria; & mulia Geometriæ quæ non probatur ab Arithmetica. Tum denique : quia quòd yna scientia in in aliqua particulari conclusione pendeat, ex aliquo principio alterius, solum arguit scientizs inter se connexas, & se inuicem iuvare qua exigentia, seu necessitas inuenitur etiam in scientiis persectioribus respectu imperfectiorum. Verbi gratia principium est in Geometria, quòd A. quolibet puntto in punttum potest duci linea : & tamen. id probatur in Philosophia, que est scientia imperfe-Ator: quia duo puncta nos possunt esse immediata. Similiter multa supponit sacra Theologia de virtutibus,& vities, quæ probantur in Philosophia morali: cum tamen Geometria propriè non subalternetur Philosophiæ naturali, & multo minus Theologiæ morali. Ergo talis dependentia, seu continua ex parte.principiorum tantum, non constituit vetam, & propriam subalærnationem, quam in præsenti inue-

6 Tertiò tandem modo: vna scientia collocatur lub alia ratione obiecti: quando scilicer obiectum vnius continetur sub obiecto alterius. Et de hacsubaltetnatione loquitur Arist. cap. 10. huius libri, cum ait: Huiusmodi autem sunt, quecumque sic se habent ad innicem, quoad alternm sub altero est: vt Speculatina, ad Geometriam, & Machinatina ad Sthereame. trien, & Harmonica, ad Arithmeticam, &c. Que verba exponens Commentator commento 30. inquit: Id accidere in omnibus, quorum subiett a sunt quadam,

sub quibusdam, &c.

Hoc autem dupliciter contingit, vt notat D. Thom. ibidem lect. 25. Vno modo, quando obie&um vnius scientiz continetur essentialiter sub obiecto alterius: quia nimirum addit illi differentiam essentialem, & est species eius. Quomodò calum, elementa, & animalia continentur sub corpore naturali, & ideò scientia de cœlo, elementis, aut animalibus dicitur subalternari Physica. Et generaliter omnes scientiz in hoc sensu dicuntur subalternari Metaphysicz: quia sub ente; quod est obiedum eius, continentur essentialiter obieda cerera-

Alio modo id contingit, quando obiectum vnius continetur accidentaliter sub obiecto alterius : quia nimirum addit illi differentiam omninò accidentalem, & extraneam; comparaturque ad illud, sicut materiale ad formale. Et hoc modo Musica Inbalternatur Arithmeticz: quia numetus sonorus, qui est obiectum Musicæ, addit supra numerum qui est obiectum Arithmeticz; sonoritatem, que est differentia omninò accidentalis, & extranea. Simili modo Perspectiua, que agit de linea vsuali, subalternatur Geometræ, quæ agit de linea, siquidem visualitas est differentia accidentalis respectu linez. Et tandem vt omittamus alia exempla Acistor. Sthereometriæ, quæ agit de figuris corporum, subalternatut hoc modo Machinatina, que tales figuras applicat ad ligna & alias materias, ex quibus conficiuntur bellica instrumenta, & ma-

7 Vbi tandem considerandum est, quod ad constituendam scientiam subalternatam hoc vitimo modo , non sufficit quecumque differentia accidentalis addita obiecto superioris. Iam enim tot essent. scientiæ subalternatæ, quod accidentia possunt addi tali obiecto: dateturque scientia de numero colorato, aut linea frigida, &c. sicut datur de numero. sonoro & linea visuali, quod est absurdum. Requirîtur ergo, quòd differentia illa accidentalis seu ma-. teria extranea sit ralis nature, vt ex coniunctione ad obiectum superioris scientiæ, habeae speciales palsiones, que possint de ipsa demonstrari; & consequenter constituat speciale genus scibilis. Vt patet in exemplis adductis, sonus enim fic est materia accidentalis, & extranea respectu numeri, vt tamen ex coniunctione ad ipsum resultent in sonis speciales passiones, nempe consonantiz : que neque oriuntuc à sonis secundum se, neque à numero secundum se, sed à numero applicato sonis, seu à sonis ve habentibus in se numerum. Propter quod numerus sonorus constituit speciale genus scibilis : & idem est de linea viluali, & aliis similibus. Sed de hoc redibit sermo quæstione sequenti.

His suppositis, certum est apud DD. scientias que hoc secundo modo continentur sub aliis, esse propria subalternatas. (Quamuis non sit parum difficile : quomodo possint esse vere scientie, de quo loco citato. ) Dubitatut tamen : an etiam scientiz. quarum obiecta continentur essentialiter sub obiecto alterius, vt sunt omnes respectu Metaphysica, fint

propriè subaltornatz.

8 Partem affirmatiuam defendunt aliqui, quorum meminit Suarez disput.prima Metaphysicz, sectione prima, numer. 45, potestque probati primò ex. Aristot, primo Physicorum textu 8 vbi affirmat Me-: taphysicam tanquam reginam, & dominam omnaum. scientiarum, probare eatum principia; sed hoc, est proprium subalternantis respectu subalternatæiquandoquidem has recipit ab illa sua principia : ergo Meraphysica est scientia subalternans respectu alta-

Secundo, quiascientia subalternara absque subal-

temante non cognoscit persette stas conclusiones; sed conclusiones omnium scientiatum non cognoscuntur persette absque Metaphysica, que docet, quomodo sim entia, & bona, substantie, vel accidentia: ergo ille propriè Metaphysice subakternantur.

Tertiò, quia omnis scientia, aut est subalternans, aut subalternata: sed Metaphysica non est subalternata respectu alicuius: ergo est subalternans respectu omnium. Minor, & consequentia constant. Maior autem probatur. Tùm quia hæc videtur esse mens Aristotelis cap. 10. hutus libri; vbi sicut dividit demonstrationem in quia, & proprier quid; sic dividit scientiam in subalternatam, & subalternatem: sed illa estadæquata divisio demonstrationis: ergo hæc scientiæ. Tum eriam quia omnis scientia, vel respicit objectum simplex, id est, absque admixione alicuius extranei, vel respicit objectum complexum; seu habens seex additione differentiæ accidentalis: sed hæsunt rationes constitutiva scientia; vel est subalternantis, & subalternatæ: ergo omnis scientia; vel est subalternantis.

9 Nihilominus dicendum eft, quod licer scientiz, quarum obie dum effentialiter continetur sub obie do alterius,ve funt catera respectu Metaphyfica posfint improprie, & secundum quid appellaci subalternatæ; propria tamen subakernatio solum inuenitur : quando obiectum vnius sciencia continetur accidentaliter sub obiecto alterius, modo explicato. Hzc est sententia Aristotelis, tum cap. 7. huius libri, tum etiam verbis suprà adductis ex capite 10.vt ibi explicant communiter Interpretes. Vbi idem docet D. Thom. lect. 15. & 25. quem sequuntur eius discipuli. Caietanus in hoc cap. 13. 3. 1. part. quæft. 1. att. 2. Bañez ibidem dubio 2. Zumel quæstio 3. labelluslib. 1. Metaphysicæ quæst, 2. Arauxo ibidem quæst.4.art. 1. Soncinas lib.4. quæst.9. Zanardus lib. 6. quæstion. 7. Sanchez in Logica libr. 7. quæstion. 12. Soto, & Masius vbi supià, Rubio hic tractaru de subalternatione, Suarez loco citato, & communiter Doctores.

Probatur conclusio ratione, qua veuntur Iabellus, & plures alij Thomistæ citati. Quiailla scientia dicitur proprie,& in rigore subalternata, quæ ita intrinsecè dependet ab alia, vt si illi non subalterparetur, non esset scientia, neque haberet viam ad probandum suas conclusiones; unde etiam prouenit, quod accipiat à subalternante principia per que procedat ad tales conclutiones cognolcendas, vt docer D. Thom. 1. part. quastio. 1. artic. 2. Sed hoc non innenitur in scientia, cuius objectum essentialiter continetur sub obieco alterius; sed solum quando continetur accidentaliter modo explicato: ergo, &c. Maior est cerra: & probatur minor: quia quando obiectum vnius scientie addit differentiam effentialem supra obiectum alterius, scientia inscrior habet absque superiori, vnde probet suas conclusiones, nempè talem differentiam, seu gradum essentialem, quia est verum principium, & proprium propter quid paffionum, que ab illo dimanantita quòd si per impossibile non darentur alij gradus, adhuc ille haberet suas proprias passiones : ac proinde fcientia sic inferior non accipit à superiori principia, & consequenter neque pendet in suo esse ab illa. At verò quando obiectum vnius scientiæ addit supra obiecum alterius differentiam omnind accidentalem, & extraneam; iplum obiedum superioris pertinet ad proprium propter quid passionum, que in seientia inferiori demonstrantur de tali materia extranca; siquidem ab hac in tantum oriuntur ille, in quantum ei coniungitur obiectum superioris:quod

Colleg. Compl. Logica.

fi auferietur; non dimanarent tales passiones, vi suprà vidimus. Ergo scientia sic inferior non habet abseque superiori, vnde probet suas conclusiones: & pet consequens ab illa accipit principia, pendetque omninò in ratione scientia.

10. Secundo probatur : qua scienția proprie subalternata non subordinatur proxime, & per se habisui principiorum : sed alteri scientiæ : ergo proxime non procedit ex principiis, que sunt propositiones immediate; & per se note; sed mediate, & demonstrabiles in alia scientia. Sed hoc tantum contingit, quando obiectum vnius addit differentiam accidentalem : ergo tunc folum contingit propria subalternatio. Antecedens constat ex ipla nominis significatione. Ecenim illam appellamus scientiam proprie subalternatum, que proxime & per se subordinatur alterifincipitque, vbi desinit illa: & cuius principia sunt conclusiones alterius. Prima eriam consequentia est manifesta: siquidem in hoc distinguitur habitus principiorum, & scientia, quod ille versatur circa propositiones immediatas; & per se notas: hæc verò circa mediatas, & demonstrabiles, ve suprà vidimus. Minor verò subsumpta probatur: quia scientia, cuius obiechum addit differentiam essentialem; per iplum potest immediate probare suas passiones : que verò addit differentiam accidentalem, necessario assumit vt medium passiones obie-&i superioris, yt patebit discurrenti per singulas : ergo in illa saltem aliqua præmissarum est propositio immediata, & per se nota; in hac verò omnes sunt mediatæ & demonstrabiles.

Confirmatur primò quia scientia, cuius oblecum addit differentiam omninò accidentalem, pendet à superiori in ipsa ratione sormali sub qua obiecti, que, vt infrà videbimus, sunt prima principia, per que procedit : ac proindè illuminatur à superiori. Qu od non contingit in scientia, cuius obiectum addit differentiam essentialem; siquidem hec habet alia principia, & aliud lumen. Ergo illa est propriè subalternata, non autem ista.

Secundò confirmatur: quia scientia proptie subalternata tantum demonstrat de suo obiecto quid est; propter quid autem pertinet ad scientiam subalternantem: sed hoc tantum verificatur in scientiis, quarum obiecta addunt differentiam accidentalem: ergo, &c.Malor est expressa Aristotelis loco citato, vt suprà disputatione 19. numer. 38. vidimus: satisque ex dictis constat. Minor verò patet inductione. Nam de Logica, Philosophia, Arithmetica, & aliis scientiis, que continentur sub Metaphysica absurdum esset dicere, quòd non demonstrant propter quid, sed tantum quia. Et tamen id necessarà assertant assertant disperendum est de Musica, Perspectiva, Machinativa, & aliis huiusmodi, quarum obiecta addunt disserentiam accidentalem.

Ergo quamuis aliæ scientiæ possint improprie, & secundum quid appellars subalternatæ, respectu Metaphysicæ, quatenus hæc ratione suæ persectionis, proprier vniuersalitatem sui obiechi quodammodo continet illas: propria samen subalternatio solum contingit, quando obiechum vnius continetur accidentaliter sub alio vt explicatum est.

11. Ad argumenta respondetur.

Ad primum, quod ve recce explicat D. Thom. ibidem lectione 2. potiùs Arist.condistinguit Metaphysicam à scientia propriè subalternante. Docet enim
quòd ad Philosophiam naturalem, aut assam scientiam
particularem non pertinet probare sua principia, aut
soluere rationes, que contra illa fiunt: sed id inquit
pertinere, vel ad aliquam aliam scientiam particula-

### 306 Disp. VIX. de Scientia, Quæst. II.

rem, si habeat subalternantem, vt principia Musicæ probantur in Arithmetica; vel ad scientiam generalem, & communem, vt principia Philosophiæ probantur in Metaphysica. Ex quo potius sequitur Metaphy-

sicam non esse propriè subalternantem.

Ad id autem, quod contra hoc assumitur in argumento respondetur, quòd diverso modo Metaphysica probat principia aliatum scientiarum, & subalternans, subalternatæ. Cùm enim huius principia proxima sint conclusiones subalternantis; inde est, quod subalternans per se directe, & per propriam causam probat principia subalternatæ. Aliæ verò scientiæ intra propriam latitudinem habent principia verè immediata, & per se nota: ideo Metaphysica solum potest illa probate, quasi per accidens & indirecte; arguendo scilicet contra negantes illa ad hominem, vel per causam remotam, aut ducendo ad impossibile.

22. Ad secundam responderur; ad persectionem debitam cuiuscumque scientiæ inferioris non esse necessarium, vt conclusiones cognoscantur secundum omnia prædicata; sed solum quoad ea, quæ sub tali scientia cadunt: alias nulla esset scientia persecta intrasuam speciem. Sed dato, quod hæc esse impersectio; adhuc nihil sequitur. Quia non quæcumque impersectio cognitionis in conclusionibus scientiæ inferioris arguit eam esse propriè subalternatam; sed solum illa, quæ non pertingit ad cognoscendum propter quid talium conclusionum absque scientia superiori. Quam impersectionem non habent aliæ scientiæ respectu Metaphysicæ, vt ex dictis patet.

Ad tertium negatur maior. Vt enimbene probant Caietanus, & Arauxo & alij Thomistæ citati, diussum huius diussionis non est scientia in tota sua latitudine; sed scientia subalternatim posita; quæ scilicet per se, & intrinsecè respicit aliam, & petit contungi illi: quam si contineat, est subalternans; si verò con-

tineatur, subalternata.

J Ad primam autem probationem filius majoris respondetur, ibi Aristotel, non dixisse, semper quod siunt demonstrationes quia, & propter quid, constitui scientiam subalternantem, & subalternatam; sed quod aliquando quia, & propter quid pertinent ad tales scientias. Ex quo nihil sequitur contra nos.

g Ad secundam probationem negatur minor, quoad primam partem. Nam respicere obiectum simplex præcise, non est ratio constitutiva scientiæ subalternantis; sed respicere obiectum simplex subalternatim se habens ad aliud, vt explicatum est.

14. ¶ Ex dicis perspicuæ remanent conditiones propriæ subalternationis, quas ex B. Alberto c. 13. huius lib. tradit ibid. Caiet. & admittunt communiter Doctores, quas ad calcem huius difficultatis colligere, expediens iudicauimus.

Prima est, quòd obiectum subalternatæ contrahat obiectum subalternantis, & se habeat ex additione ad illud: Desectu cuius Medicina propriè non subalternatur, Geometriæ, neque hæc Philosophiæ.

Secunda, qu'od addat illi differentiam accidentalem: Desectu cuius certere scientie non subalternantur Metaphysice, neque scientia, de specie, scientie de genere: imò serè semper eadem est scientia de veroque.

Tertia, quòd talis differentia non sit propria passo. Nam quamuis hæc sit differentia quodammodo accidentalis, non tamen est omnino extra essentiam, neque purè accidentalis: & ideo non pertinet ad distinctam scientiam, ac subiectum cuius est passo, quod necessarium est ad propriam subalternationem.

Quarta, quòd talis differentia accidentalis, sen materia extranea non sit quæcumque, sed solum ea, in qua ex conjunctione ad objectum superioris oriuntur speciales passiones ab ipsa demonstrabiles: Desectu cuius non datur scientia de numero colorato, aut linea calida.

Ettandem quinta, quòd principia subalternatæ probentur in subalternante à priori, & per propriam causam: & per consequens sint conclusiones eius.

#### QVÆSTIO II.

An & quomodo cum subalternatione explicata stet subalternatam verè esse scientiam.

14. VAldè difficilis est in hac materia questio istat non quia de ea Authores dissentiant: sed propter aliqua argumenta, in quibus soluen dis nimis laborant. Et ideo oportet ea adducere.

Probatur ergo primò scientiam sic subalternatam, non posse esse verè scientiam: quia si obiectum scientiæ subalternatæ addit differentiam omnino accidentalem & extraneam supra obiectum subalternatæ est ens per accidents: ergo de illo non potest esse vera scientia.

Prima consequentia videtur nota: quia obiectum scientiz superioris, et talis materia extranea sunt pluta entia in actu, et tes diuersorum prædicamentorum, ve patet in numero sonoro, linea visuali, es similibus: ergo ex illis non potest sieri vnum per se, sed ens per accidens.

Secunda etiam consequentia paret : quia de ente per accidens non potest esse scientia, vt docent. & probant laté Atist. 6. Metaph.c.2. & D.Tho.ibidem lectione.2.

15. Secundò, quia si scientia subalternata applicat obiectum, & principia subalternantis ad materiam extraneam; altera præmissamm necessariò erit contingens; & talis syllogismus descendet ab uno genere in aliud, sed hoc repugnat veræ demonstrationi & scientiæ: ergo cum tali modo subalternationis non stat subalternatam esse veram scientiam. Consequentia est euidens. Minorem verò docet expresse Arist. in hoc lib.c.7.& satis ex dictis constat.

Sequela autem probatur: quia subalternata non potest applicare principia subalternantis ad materiam extraneam; nisi sumendo pro medio obiectum, aut passiones scientiz subalternantis: ergo tale obiectum, aut passiones iunguntur in aliqua præmissarum cum illa materia extranea, & per consequens efficiunt propositionem contingentem. Vt patet in hoc syllogismo Musicz: Phi est proportio sesquiottana, datur confonantia: sed tonus babet proportionem sesquiottanam: ergo sonus babet consenantiam: vbi minor propositio videtur planè contingens; siquidem in ea medium, scilicet proportio sesquioctana, que est passio quantitatis, applicatur tono, qui est materia extranea; cùm sit in prædicamento qualitatis: ergo talis syllogismus non est in rigore demonstratio, neque Musica vera scientia.

Confirmatur, quia ideo Logica vtens provt sic, non est scientia. neque syllogismi eius demonstrationes: quia ex principiis secundarum intentionem descendit ad entia realia; que sunt materia omnito extranea; & per consequens altera premissarum est contingens, ve diximus sup. disp. 1. n. 42. & constat

Digitized by Google

in hoc syllogismo: Genus pradicatur de pluribus disserentibus specie: animal est genus: ergo animal pradicatur, ere. V bi minot est propositio contingens: quia secunda intentione, quæ est medium; applicatur animali, quod est materia extranea; & ita sit descensus ex vno genere entis in aliud, quod omnino repugnat demonstrationi. Sed hoc idèm contingit in Musica, & aliis similibus; si semel admittitut talis modus subalternationis. Ergo cum illa non stat subalternatam esse veram scientiam.

16 Nihilominus dicendum est, cum tali modo subalternationis & conditionibus eius stare, quod subalternatæ sint veræ scientiæ. In hac conclusione conueniunt omnes Dialectici cum Arist.c.cit.vbi postquam vniuersaliter docuit démonstrationem non possitur seri potest, vi ex alio genere quisquam en aliud transiens, quidquam demonstres, veluti conclusionem Geometricam, Arithmetica demonstratione, & c. subiun git: Hoc autem, vi in quibus dam sieri potest, posterius explicabitur. Quod post pauca explicat de Musica, Perspectiva, & alii s huiusmodi scientis subalternatis: de quibus, inquit, non omnino transite de vno genere in aliud, sed aliqua ex parte, vt instà explicabinus,

Probat breuiter concl. quia tunc scire arbitramur vnamquamque rem cum putamus causam cognoscere, ob quam res est, illius causam csse, neque posse eam aliter se habere, vt pater ex c.2. huius lib. Sed quando in perspectiua, ex hoc principio Geometriæ, quod linea dusta ab eadem basi ad puntium distantius causant minorem angulum. cocludamus res à longe visas apparere minores, cognoscimus hanc esse propriam causam talis concl. neque posse eam aliter se habere. Et idem est, quando in Musica ex Principiis Arith. cocludimus numerum sonorum causare consonantiam, & sic de aliis Ergo verè scimus in huiusmodi subalternatis: & per cosequens sunt verè scientiæ. Quod amplius constabit ex solutione argumentorum.

17 Ad primum aliqui Antiqui, quos refert Soncin 4 Metaph. quæstione 9. & sequitur Masin hoc lib.c. 10. sect. 2. quæst. 2. respondent objectum scientiæs subalternatæ, vr numerum sonorum, aut lineam visualem, esse quidem ens per accidens in genere; sed in genere scibilis esse vnum per se; & hoc sufficere, vt de illo sit vera scientia.

Hæc tamen solutio est omnino salsa, & contra Arist.loco citato in argumento, vbi entia per accidens omnino reiicit à scientiis dicens: Cùm itaque ens multipliciter dicatur, primum de ee, quòd secundum accidens est, dicendum quòd nulli circa illud speculatio est. Signum autem, quod nulla scientia cura est illud, neque actiua, neque speculatina & c.

Quod etiam ratione conuincitur: quia id, quod est obiectum alicuius scientiz, debet definiri, & habere proprias passiones, quæ demonstrentur in tali scientia: sed quod est vnum peraccidens in genere rei, non potest definiri, neque habet passiones, quæ de illo demonstrentur: vrporè quod non habet vnicam essentiam, à qua dimanent, vt ostendimus sup, disp. 13. n. 38. ergonon potest esse obiectum scientiz.

Secundo, quia omnino repugnat id, quod in genere rei est ens per accidens, esse vnum per se in genere seibilis: ergo falsum supponit dica solutio.

Probatur antecedens: tum quia genus scibilis fundatur supra genus rei: solumque addit supra illud habitudinem quandam, & ordinem ad principia, per que passiones eius cognoscuntur: vt infra constabit: ergo ens non habens per se passiones ipso demonstrabiles, non potest esse per se scibile: tum

eriam quia si semel admittitur id, quod in genere rei est ens per accidens, posse esse vuum per se in genere scibilis; iam quælibet differentia accidentalis addita obiecto scientiæ subalternantis, constituet obiectum per se scibile à subalternata: dabiturque scientia de numero colorato, aut linea calida; sicut datur de numero sonoro, aut linea visuali, quod est absurdum.

Respondebis ex coniunctione sonori ad numerum, aut visualis ad lineam, oriri speciales passiones: quod non contingir in numero colorato, aut linea calida; & sic non esse candem rationem.

¶ Sed contra est, quia hæc solutio planè destruit seipsam. Nam differentia ista non potest aliunde prouenire, nisi ex eo, quod inter sonorum, & numerum, aut visuale, & lineam sit specialis aliqua connexio, ratione cuius cocant in vnam rationem per se, ad quam sequantur tales passiones, & propret cuius desecum similes passiones non consequentur ad numerum coloratum aut lineam calidam. Ergo iam tenetur concedere, obiecum scientiæ subalternatæ esse vnum per se in genere entis, cuius contratium contendit bæc solutio.

18. ¶ Secundo ad argumentum respondet Soncinas voi supra, obiectum scientiæ subalternatæ esse vnum per se in genere entis. Quia quamuis differentia, quam addit supra obiectum superioris, non sit essentialis; non est tamen omnino accidentalis; sed propria passio eius. Et hanc tatione ex viroque siert vnum per se.

Sed hæc etiam solutio falso nititur sundamento, & optime reiicitur à Caietano c. 23. citato. Tum quia iam non distingueretur scientia subalternans, & subalternata: siquidem ad eandem scientiam pertinet, agere de subiecto, & de propria passione. Tum etiam; quia numerus aut linea secundum se, abstrahunt à materia sensibilitergo sonorum, aut visuale non possunt esse passiones eorum Tum denique adhuc secundum istam solutionem non saluatur, obiectum subalternum esse vnum per se. Nam ex subiecto & propria passione sit vnum per accidens, non minus ex subiecto, & accidenti communi: siquidem homo rissibilis ita constabit rebus diuersorum prædicamentorum, sicut, homo albus.

19. ¶ His ergo, & aliis scientiis relictis: tertia & vera solutio est, quam tradunt Caiet.loco cit. Sanchez lib. 7. Logicæ qu. 18. Arauxo lib. 1: Metaph' qu. 4. art. 1. Zanardus lib.6.qu.7.Rubio hîc tracatu de subalternatione 27.& communiter Doctores, assertements, quòd licet differentia, quam addit scientia subalternata supra obiectum subalternantis, sit accidentalis & extranea, adhuc tamen obiectum subalternatæ est vnum per se.

Pro cuius explicatione primò vt certum statuendum est, obiectum subalternatæ, neque esse solum obiectum subalternattis; neque solam differentiam accidentalem, quæ additur; sed vtrumque simul: v. g.obiectum Musicæ, neque est numerus tantum, neque tantum sonorum; sed tantum hoc simul, scilicet numerus sonorus.

Cuius ratio est manisesta, quia numerus solum est obiecum Arithmeticz: sonorum etiam seorsim sumptum pertinet ad Philosophiam: inter has autem scientias Musica est media, & ab vtraque distincta: ergo neutrum solum, sed vtrumque simul considerat vt proprium obiecum. Quo supposito, duo restant explicanda. Alterum est, quo pacto vtrumque istud considererur in Musica. Alterum verò quo pacto ex vtroque siat vnum per se. Pro quo.

20. Secundo norandum est, quadrupliciter posse excogitari, quod Musica consideret totum hoc, quod est numerus sonorus.

Cc A Primo

#### Disp.XIX: de Scientia, Quæst.II. 308

Prime, its ve verumque quali in recto secundum suas proprias rationes formales pertineant ad istam scientiam. Et hoc non potest esse : tum quia sic essiciunt voum per accidens, ve pater : tum etiam, quia secundum tales rationes formales sunt scibilia à duabus scientiis; ergo provt sic non possunt ad termam

aliam perrinere.

Sacundo, ita quod voum corum sit obiecum formale, & per se; alterum materiale, & per accidens: signt respectu sensum se habent sensibile proprium & per accidens: vr album, & homo respectu visus. Et neque hoe etiam dici potest, Quia verumque istud. scilicet numerus sonotus, per se consideratur in Musica: siquidem passiones, quas demonstrat verique pet le conveniunt. Non enim numerus secundùm se, aut sonus secundim le, habent consonantiamifed numerus, vrest in sonis, vel sonus ve habet numeros.

Terris, mado porest intelligio quod verumque istud consideretur in Musica, non lecundum proprias rationes, sed secundum aliqued tertium compositum resultans ex ipsis. Et neque hoc etiam diei potest: tum quia illud tertium resultans esset voum per accidens: tum etiam quia iam non verificaretur Mulicam considerare virumque; sed illud tertium quod resultat : tum denique quis in entibus per accidens, compositum non est aliquid præter suas partes ve ex Aristot. docet D. Thom. 7. Metaph Jestione. 17.

Quartò, ergo modo potest, & debet intelligi; Musicam considerate virunque istud, scilices numerum sonorum, non secundum suas propries rationes quali in recto, led secundum quod vnum intrat in rationem alterius, & est principium eius. Pro cuius intel-

21. Tertiò motandum est, sonorum posse duplicijer considerari. V no modo secundum le, prove est objectum audiens, & solum dicit, quod causetur in aëre ex percussione corporum. Et hac ratione non spe-Car ad Musicam, sed ad Philosophiam. Secundo modo sumitur, ve dicit concentum & harmoniam. Et sic pettinet ad obiecum. Musicæ: includitque quandam correspondentiam ortam ex .co, quòd sonus fiat cum proportione, & numero. Vnde etiam fit numerum posse dupliciter considerari. Vno modo seçundim se: & sic est obiectum Arithmetica. Alio modo, at est principium illius concentus, seu harmoniz, que fit in sonis: & hoc modo pertinet ad Musicam.

Ex quo iam facile intelligitur: quomodo verumque istud consideretur in Musica. Consideratur enim quali in recto souorum, ve dicit concen um & harmoniam : & consideratur quasi in obliquo numerua, secundum quod est principium talis concentus: & sic per se consideratur verumque. Idem decendum, est in obiecto Perspectiuz. Nam visuale seçundum se , perrinet ad Philosophiam : & linea secundum se, ad Geometriam: sed visuale, secundum quod fit per angulos, est obiectum Perspectiua. Et sic linea includitur in hoc obiecto vt principium angu-

Per quod etiam explicatur secundum : quod proposulmus: quomodo scilices efficiant vaum per se. Dicimus enim, quod sicur linea, & superficies, quamuis secundum se sint duo entia in actu, vipote due species quantitatis; nihilominus tamen 6 linea si consideretur, non ve est divisibilis secundum propriam dimensionem, sed secundum quod est principium latitudinis, facit cum illa voum per le ; quia superficies est latitudo terminata lineis: sic in prælenti; quamuis numerus secundum se sumprus, pon faciat vnum per le cum sonoto ; tamen numerus, ve est principium sonori, & sonorum provi terminatui numero, constituit vnum per se. Et idem est de limon vifuali.

Ratio autem vtriusque est : quia ficut linea mon pertinet in recto ad rationem superficiei; sed tanquam principium per quod essentialiter definitur: fic aumerus non includitur in recto in ratione sonori, neque linea in ratione visualis; sed tanquam principia per que essentialiser definiuntur.

Si autem quaras, supposito quòd obiectum hoc scientiz subalternatz est unum per se, in que prædicamento est collocandum? Responderor mumerum fonorum, prove est obiectum Musicz, este in genere qualitatis. & in tertia specie : & idem esse de obiecto Perspectiuz:quia adduc, prove lec sunt obiecte

auditus & visus.

T Si verò dicas numerum includi in obiecto Mulicz, qui tamen non potest pertinere ad pozdicamentum qualitatis. Respondetur, quod quameis aumerus secundum se, sit quantitas; tamen prove est principium sonori, est reductive in prædicamento qualitatis : quemadmodum linea, vt principium faperficiei est reductiue in specie superficiei, & proveest pars trianguli est reductive in genere qualitatis, & in quarta specie figuræ.

23. Per que tandem explicata remanot sertia solutio suprà posita, propter quam hec omnia addocta funt. Simul enim ch verum, differentiam, quam addie scientis subalternata supra obiectum subalternantis esse omnino accidentalem, & extraneam illi; siquideru ad rationem numeri, aut linez omnino per accidens le habet ratio sonori, aut visualis; vapore que secundum se sunt accidentia communia alterius pradicamenti: & tamen ambo efficere vnum per se modo explicato, siquidem è contra sonorum, & vissule, vi considerantur à Musica, & Perspectiua, per le dependent à numero, & linea canquam à principiis-per

Per quod demque intelligitur: quare sonorom additum numero faciat obiectum scientia subalternatæ non verò coloratum, aut alia differentia accidentalis. Quia nimirum numerus est per se principium lonori, sonorum per se depender à numero : quod non ingenitur in aliis accidentibus. In quibas tamen non contigerit, constituetur verum obiedum scientiz subalternatz, vt paret in obiectis Perspectiuz, Machinatiuz, Actrologiz, & aliarum similium.

Ad secundum argumentum neganda est sequela. Ad cuius probationem respondetur scientiam subalternatam non applicare obiectum subalternantis ad quamcumque materiam accidentalem; sed ad cam, que per se depender à tali obiecto tanquam à principio per quod definitur, ve dictum est. Quare sieut linea, vrest principium superficiei, ponitue in obliquo in definitione essentiali eius : superficies enim est quantitas continuata lineis, & propterea talis prædicatio reducitur ad primum modum dicendi per le, & consequenter est necessaria: sic numerus, ve est principium sonori; & similiter proportiones, vt sunt principia consonantiarum, ponuntur in definitionibus earum ac proinde non contingenter, sed necessariò prædicantur de illis Neque in similibus syllogismis proprie & simpliciter fit delcensus ab vao genere in aliud; siquidem omnes termini, qui in reco ponuntur in eius, sunt eiusdem

Fit tamen descensus secundum quid, & en parte, vt inquit Arist. c.7.citato: quia numerus iple & porportiones, que ponuntur in aliquo funt lecundum che alterius prædicamonti.

Per

## Disp. XIX. de Scientia, Quast III. 309

Per quod tandem resp. ad consistmationem negando minorem. Et ratio dispatitatis est: quia secundæ intentiones, ex quibus Logica vtens procedit, nullo modo ponuntur in definitionibus entium realium; neque hæc per se pendet ab illis: numerus verò aut linea, ponuntur in definitionibus sonori aut visualis: & per se prædicantur de eis Propter quod in syllogismis Logicæ vtentis aliqua præmissarum est contingens: sierque propriè descensus ab vno genere in aliud: non verò in syllogismis Musicæ aut Perspectiuæ, vt explicatum est.

#### QVÆSTIO III.

An scientia subalternata sit verè scientiain eo, qui non habet subalternantem.

Supposito, quòd cum subalternatione explicata stat subalternatum secundum se esse veram scientiam: certum est id maxime habere locum, quando simul cum illa inuenitur scientia subalternas; ver quando habens Musicam, habet etiam Arithmeticam, Tunc enim Musicus certò & euidéter cognoscie principia & conclusiones, scitque has resoluere in illa: & per consequens nihil deficit, ver Musica sie verè & perfedè scientia.

Vnde solum est difficultas in eo, qui non habet scientiam subalternantem: an scilicet Musicus non habens Arithmeticam, sed procedens ex principiis eius per sidem à Magistro acceptis, habeat vetam scientiam Musicæ.

Partem negatiuam defendunt Soncin. 2. Metaph, q. 6. Suarez disp. 1. sect. 5. Vazq. 1. p. 4 c. 5. & 6. Valentia ibid. disp. 1. qu. 1. puncto 3. Raphael de Auersahîc q. 27. sect. 6. & alij moderni,

Probatur primò hæc sententia ex Aristot. capite. 2. huius libri, v bi reddens rationem, quare demonstratio debeat procedere ex primis & immediatis, inquit: Quia non sciet non babens demonstrationem ipsorum. Scire enim non per accidens ea, quorum est demonstratio, nibil aliud est sane, quam demonstrationem babere. Quorum verborum lensus est, ve explicar D. Thomas, quòd non contingit aliquem habere scientiam; nis habeat demonstrationem corum, quorum potest esse demonstratio: quia aliàs non posser resoluere conclusiones vique ad prima principia. Qui enim procedit ex præmissis nicdiatis, & demonstrabilibus (inquit D.Thomas) si non habet demonstrationem illarum, non scier præmissa, & ex consequenci neque conclusionem propter præmissas. Sed carens scientia subalternante non scit per demonstrationem præmissas subalternate; neque potest illas resoluere vique ad prima principia, ve patet. Ergo non habet veram scientiam.

Secundo patet ex codem D. Thom. qua ft. 14. de Veritate, artic. 9. vbi sic ait: Quaeumque sciunture (propriè accepta scientia) cognescuntur per resolutione in prima principia, qua per se prasto sun intellatiqui. Es sic omnis scientia in visione rei prasentis per scientia. Et in 3. distinct 33. qu. 1. art. 2. quastiuncula 4. Si esse aliqua scientia, qua non posse reduci ad principia naturaliter cognita; nonesse cualdem speciei cum aliis scientiis neque vniuocò scientia dicertur. Ergo sentir D. Th. ad veram rationem scientia necessarium esse, vt ei, qui vtitur demonstratione, principia sint euidenter nota, & non solum side credita.

36. Tertio probatur ratione: quia cuidentia conclusionis est de ratione intrinseca scientiz saltem naturalis: sed ex principiis acceptis per solam fidem à Magistro, non potest haberi cognitio euidens conclusionis: ergo neque verà scientia. Maior constat ex ipsa definitione scientia, qua est habitus certus & euidens per demonstrationem acquisstrus. Minor verè probatur: quia totus ille discursus fundatur in humana fide Magistri, sed hac non facir euidentiam principiorum, ve patet: ergo neque ex ea potest haberi euidentia conclusionis.

Confirmatur, quia de ratione scientiæ est, quòd sit vittus intellectualis, vi pater 6. Ethic & consequenter, quòd sit dispositio persecti ad optimum actum, quæ definitio vittutis ex 7. Physic. adducta à D. Tho. 1.2. quæstione 7 1. art. 1. sed habitus, qui non potest ptodire in assensime euidentem conclusionis non est virtus intellectualis: ergo neque erit scientia.

Maior constat, & probatur minor. Quia optima dispositio intellectus circa conclusionem est illa, quæ proxime disposit ipsum ad euidentem assensum, qui vest optimus illius actus: etgo habitus, qui non potest in talem assensum prodite, non est virtus intelle-

Quarto, quia saltem certitudo est adeò intrinseca assensui scientisseo, vt absque illa nullo modo possis consistere vera ratio scientiz, etiam sub ratione dispositionis quantumuis impersectzissed assentiens conclusionibus Musicz ex principiis per sidem è Magistro acceptis non habet certitudinem earum: ergo neque veram scientiam.

Maior ex se patet: nam per certitudinem distinguitur scientia ab opinione, & side hnmana. Minor verò probatur, quia in demonstratione tota certitudo conclusionis pendet ex certitudine præmissarum; non secus ac veritas, aut necessitas conclusionis sumitur ex veritate, vel necessitate præmissarum. Sed qui per solam sidem Magistri assentirur præmissa Musicæ, non haber certitudinem earum: cum sides humana sit sallibilis. Ergo inde non potest derivari certitudo ad assensum conclusionis.

27. Nihilominus dicendum est, quòd in absentia scientiæ subalternantis potest ac quiri subalternatia, & quæ sit veiè & substantialiter scientia:non tamen habebit persectionem, & statum scientiæ; vsque dum actu coniungatur illi, sicut suprà disp. 18. num. 53. diximus de scientia, quæ acquiritur per demonstrationem quim. Sic docent Caiet. cap. 13. huius lb. & 1 p.q. T. art. 2. Nazar. ibidem controuessa 1. Zumel. q. 2. Nauarrete controuessa 4. Arauxo lib. 1. Metaph. q. 69. art. 6. & q. 4. artic. 3. Flandria ibidem q. 8. art. 4. & lib. 4. q. 1. art. 1. Zanad. lib. 6. q. 7. Soto hic q. 5. Sanchez lib. 7. qu. 12. & communiter Thomistæ. Est que sententia ita aperra D. Thom. vt meritò dicat Arauxo cæcos esse aliquos eius discipulos qui id non vident.

Probatur primò ex prima parte q.1.art. 1.vbi Angelicus Doctor statuis Theologiam nostram este veram scientiam simili modo ac Musica, & aliæ scientiæ subalternatæ & conclusit. Unde sient Musica credit principia sibi radisa ad Arishmetica: ita dostrina sacra credit principia renelata sibi à Deo. Quorum verborum planus sensus estiquòd sient ratio scientiæ in Musica saluatur cum sola side principiorum Arithmeticæ: sic Theologia potest esse vera scientia, quantuis solum habeatsidem suorum principiorum: neque aliter esset alicuius momenti ratio D. Thom. vt consideranti patebit. Videatur opusc. 70. quæst. 2. artic. 2.ad quintum, & septimum, vbi expresse affirmat in scientiis subalternatis aliquando sidem esse proximum principium scientiæ.

Idem expressiva docet quæstione 14. de veritate articulo 9. ad terrium his verbis : Ille qui babeas scientim seintiam subalternatam, non perfecte actingit ad rationem sciendi, nisi in quantum eins cognitio continuatur quodammodo cum cognitione eins, qui babet scientiam subalternantem. Nibilominus tamen inferior sciens non dicitur de bis, qua supponit, babers scientiam, sed de conclusionibus, qua ex principiis suppositis de necessitate concluduntur. Et su sidelis posest dici habere scientiam de bis, qua concluduntur ex articulis sidei. Ergo ex sententia Diui Thomæ poterit quis impersecte habere scientiam subalternatam; exiamsi actu non habeat subalternantem, sed solum credat principia in illa demonstrata.

28 Vt autem ratione probem conclusio, notandum est cum suctoribus citetis, quod non sufficit quocumque modo credese principia, que demonstrantur in sciencia subalternante; sed debent credi abique vila hæfitatione : aliter enim non acquireretur scientia, sed opinio. Credimus autem fide humana sine hæsitatione, vt bene notat Sanches, quando habemus quandam quasi euidentiam, que solet appellari, in attestante, sicut fine hæsitzione eredimus esse Romam, aut Indos: quia tot asserentibus, veluti in atteffantibus habomus enidentiam. Et per hunc modum credit Musicus sua principia: tum quia in eis non convenirent Acichmetici; nisi essent demonstrata : tum etiam quie Musieus ex multis aliis capitibus colligit, Arithmeticum habere veram scientiam talium principiorum. Ac proinde habet cotum quandam quali euidentiam Magistro atte-Stante.

Quod eriam explicat reche Nazarins vni supra ex eo, quòd talis sides simpliciter non est humana: quia non est ia ordine ad hominem, vt homo est, sed vt scientissicus est. Credit enim Musicus Arithmetico, non vt homo est; sed vt Arithmeticus est: & ideò habet sirmitatem, quæ habitus scientissico inde deducendo sussiciat. Maximè cum talis habitus sit valdè impersectus: & dicta sides non concurrat ad illum, quasi in virtute propria; sed in virtute scientiæ subalternantis: hæc enim est per se habitus principiorum subalternatæ: sides verè non nisi per accidens, & loco eius; ad eum modum, quo in Theologia sides diuina substituitur loco luminis gloriæ, quod est proprius, & per se habitus principiorum eius, vt docent Caiet. & alij Thomistæ.

29 Modò facile probatur conclusio: quia ratio substantialis scientiz per se primo solum attenditur penes certitudinem, qua intelle tus adhæret scibi-li: neque requiritur, quod actu habeat eius euidentiam; dummodo ex natura sua postulet illam; & habeat, quando est in statu persecco. Sed totum hoc habet scientia subalternata in absentia subalternantis cum humana fide principiorum explicam. Ergo in illa salvabitur substantialis ratio scientiz. Maior præterquam quod conftat in Theologia nostra, in qua cum fola certitudine abique actuali enidentia laluatur ratio scientiz iuxta communiscem Theologorum sententiam; probatur latè à Nauatrette vbi supra, & Gonçalez eadem prima parte, quæstione primò, articulo secundo, disputatione prima, conclusione terria. Posest que sic explicari, quia perse-Cio substantialis intellectus, & habituum eius sumitur per ordinem ad verum sub ratione veri: ac proinde consecutio ipsius veri, seu firma adhasio intellectus ad ipsum, in qua consistit certitudo, est quasi finis que intellectus, & habitum eius. At verò claritas, seu euidentia non est, quod vleimo, & principaliter intendunt intellectus, & habitus eius; sed potius illam exigunt, ve quid alteri deseruiens; quatenus scilicet obiectum sub claritate est melius disposseum ad causandum in intellectu sirmiorem. &

certiorem assensum veritatum. Ergo certirudo, & non claritas pertinet per se primò ad perseccione substantialem assensus scientissici. Minor verò probatur: quia sides humana potest pertingere ad certitudinem, quæ excludat omnem hæstationem, vt patet in eo, qui credit Romam esse. Quod etiam contingit in nostro casu: siquidem Musicus credit Arithmetico, non vtcumque, sed vtscientissicus esticum quo quodammodo continuatur media tali side. Ergo illa habet sufficientem certitudinem ad eliciendum impersectum assensum scientissicum.

30 Confirmatur primò : quia Musicæ, aut cuicumque alteri scientiæ subalternatæ ex se, & specie sua conformis est claritas, seu euidentia suorum assensuum, camque exposcunt in statu perfecto, quem possunt habere, & dum non conjunguntur subalterpantibus, sunt in petentia ad illam obtinendam. Ergo etiamsi actu non habeant talem evidentium ; adhue erunt substantialiter scientiæ. Probatur consequentia : quia ratio scientiz, sicut, & cuinscum que alterius victueis, non sumitur ex actu, quem habet secundum statum imperfectionis, sed ex illo, ad quem ex natura sua inclinat, At scientia subalternata, etiam quando est sine subalternante ex natura sua inclinat ad assensum euidentem. Ergo eriamsi pro illo stata imperfectionis non possir eum elicere achuc erit sub stantialiter scientia. Videatur pro hac ratione Nauarrette loco citato.

Confirmatur locundo: quia assensus scientiz subalternatz per se, & ex specie sua petit procedere tanquam à connaturali, & proprio habitu principiorum à sciencia subalternante: quando verò procedit à fide, elt quali per accidens ob defectum subalternantis, cuius loco subdituitut, & in cuius virtike operatur ipsa fides. Ergo quamuis assensus procedens ab ea per le patticipet certitudinem; non monen per le participat obscuritatem sibi annexam : ac proinde in rali assensu nihil est, quod rationi scientie repugnet. Antecedens constat ex dictis. Consequentia verò probatur: quia dicta fides non substituitur loco scientiz subalternantis, neque agit in virtute eius rasione obscuritaris, ve pater; sed ratione certitudinis explicutæ, media qua quodammodò continuatur illi : ergo non influit in assensum obscuritatem; sed certitudinean.

31. Ad argumenta, Ad primum ex Aristotele respondetur primò, quòd vt suprà disputatione 18. numero 30. vidimus, ibi agit Aristoteles de demonstratione, propter quid: per quam generatur scientia habens persecctionem, & statum scientiæ. Quod satemar non posse habere subalternatam sine subalternante: quia ad hanc pertinet propter quid illius: hoc tamen non obstat, quominàs posses secundàm esse imperseccum generari 3 licèt actu non habeatur demonstratio principiorum, vt explicatum est.

Secundo respondetur, ibi Aristotelem satis se expencuisse, dum addit illam limitationem non per accidens. Cuius sensus, ve recte exponit Dicus Thomas est, quod per se loquendo, non contingit aliquem habere scientiam, nist habeat demonstrationem principiorum, quotum porest esse demonstratio, per accident tamen id potest contingere, si alia via certo cognoscat illa. Verba D. Thom in explicacione illius particulæs sunt: Hoc ideò dicit, quia possibile esses scire aliquam conclusionem, non habens demonstrationem pramissarum, etiamsi essent demonstrabilia: quia sciret ens per alia principia. Sed hoc esses secundum accidens, c. Et hoc contingit in præsenti: nam conclusio scientiæ subalternatæ per se perit procedere à subalternante; per accidens autem

autem procedit à fide ; vt ex dictis patet ..

32. Ad secundum ex auctoritatibus Diui Thomæ respondetur. Ad primam, quòdibi Sanctus Do-&or, vt probet elle impossibile : de eodem habere simul fidem, & scientiam, assignat illarum differentiam ex his, quæ per se, & ex natura vtrique conueniunt. Nam fidem ex sus specie inclinat ad assensum obscurum ; scientia verò ad assensum clarum, & ad resolutionem in principia euidenter cognita. Et ideò addit, quod scientia in visione rei præsentis perficitur : quod non conuenit fidei, que potius in vilione rei præsentis destruitur. Quæ omnia verissima sunt : sed cum illis stat scientiam, quamdiu est in statu impersecto actu uon assequi talem claritatem, seu visionem rei præsentis Quod eisdem verbis indicauit Diuus Thomas, dum afferit scientiam in visone rei præsentis perfici, plane supponens, ante talem visionem este quidem, sed imperfecam,

Ad secundam auctoritatem respondetur, quòd ibi D. Thom..probat victures infusas, & acquisitas differre specie. Ad quod adducit exemplum in scientiis, ex quibus si aliqua non potest reduci ad principia, que sint naturalitet cognita ; etit specie diuersa ab aliis scientiis naturalibus. Quod quidem verum est: & inde nos quæstione quinta ostendemus sacram Theologiam genere subalterno differre ab aliis scientiis. Et hoc intendit Divus Thomas addens: Neque uniusce scientia diceretur. Quorum verborum sensus, non est, quem adducit Nazarius vbi supra conclusione tertia, quod scilicet Thologia nostra analogice tantum conveniat, cum aliis in ratione scientiæ. Si enim ipsa est verè; & substantialiter scientia ve supponimus: nulla potest esse ratio ad negandam conuenientiam vniuocam inter illas. Solum ergo intendit D. Thom in prædictis verbis; ve explicant Arauxo vbi supra, & alij Thomista, Theologiam non esse eiusdem tationis vt eiusdem genetis proximi cum scientiis naturalibus; vipote, que habet excellentiorem modum procedendi. & ex alterioribus principiis nempé ex reuelatis à Deo, in quibus fundatur omnimoda certitudo suorum assensuum, in qua longe superat alias scientias naturales. I Nisi manis dicere, D. Thom. loqui de scientia quoad statum ; quod scilicet scientia actu non habens euidentiam, non dicitut vniuocè scientia quantum ad statum, & persecum esse, quamuis quoad substaniiam vniuoce participet rationem scientiæ. Videatur Arauxo loco citato.

33. Ad tertium neganda est maior, si sermo sit de euidentia actuali, & propria ex parte subiecti, quam habet scientia in statu per secto. Quia, vt supra vidimus, sine hac potest benè saluari ratio scientiz in subalternatis cum sola certiaudine, & euidentia radi cali, quam habent ex eo quòd per se petunt continuari cum subalternatibus. Vnde ad probationem dicimus, quòd si definitio scientiz sumatur vniuersaliter, vt comprehendit omnes secundum quencumque statum, in quo possunt esse; sunc illa particula, euidens, intelligenda est de euidentia radicali explicata. Quod si explicetur de euidentia actuali; tunc definietur scientia, non quomodocumque; sed secundum persectionem, & statum scientiz.

Ad confirmationem similiter respondetut, quod scientia non habens persectionem, & statum scientiz, sicut non tam dicitur habitus, quam disposicio sit, non tam dicitur virtus intellectualis, quam inclinatio quadam virtutis. Quia quamuis sit substantialiter virtus; deficit tamen illi status, & persectio virtutis. Et ided non est necessarium, vt dum est sub tali impersectione sit proximè potens elicere op-

timum actum: sed satis est, si illum ex natura sua

possit elicere, & de facto eliciat; quando ad statum virtutis, seu ad suz subalternantis coniunctionem peruenerit. Videatur Arauxo vbi suprà.

Ad quartum neganda est minor. Ad cuius probationem respondetur ex dictis, quòd sides principiorum quam dicimus sufficere in musico ad eliciendum alfensum scientificum, non est quæcumque, sed quæ excludit omnem hæstrationem, ex eo quòd habet quamdam quasi euidentiam in attestante. Propter quod etiam simpliciter non est dicenda humana, ve vidimus; sed habet sufficientem certitudinem, ve in virtute Arithmeticæ, cui quodammodò continuatur; eliciat impersectum assensum scientificum.

#### QVÆSTIO IV.

Quam vnisasem habeat vnaquaque scientia, & unde illa sis desumenda.

Væstionem aggredimur inter disficiles, no-Mro iudicio difficillimam. In qua nobiliores Metaphylici post assiduam meditarionem, longumque laborem, nihil tamen vndequaque satisfaciens inuenisse se putant. Statuere enim vniuersalem aliquam doctrinam de habituum specificatione; aut eorum obieda exacte stabiliri, difficillimum sane, & ferè impossibile semper iudicamus Sed divini priùs ope numinis implorata, & Angelico Doctore duce Peripatericam doctrinam, quam capite 23. huius libri tradit Aristotel. pro viribus explicare, & propugnate conabimur. Tra Cant de hac materia D. Thom. hîc. Jectione 41.41. & 43.& opuscula 70.qu. 5. artic. 1. Theologi 1 part. quest. 1. art. 2vbi Caiet, B. nez. Gonçal. & Nazarius : Metaphysici lib. 1. & 6 vbi Arauxo, Iabel. Soncin. Zanard. & Suarcz : & Dialectici in hoc cap. vbi Calet. Sot. & Mac in proæmialibus vbi Sanch. Rubio, &

Sunt aurem pro tituli intelligentia duo breuitet præmittenda. Primum est, in præsenti solum esse sermonem de scientiis speculatinis : nam de his tantum agit in hoc capite. Aristoteles : quamuis ex earum cognitione facile constabit; quid dicendum fit de practicis. Secundum est quæstionem non procedere de vnitate numerica scientiæ: nam quoad hoc idem est iudicium de scientia, ac de aliis accidentibus: que omnia juxta receptam Thomsstarum sententiam à subiecto individuantur. Ac proinde Logica, aur quæliber alia scientia non erit vna hac vnitate; sed multiplex juxta numerum animarum, seu intellectuum, quibus inheret Quare solum procedit difficultas de vnitate specifica, & generica. An scilicet vnaquæque scientia fit vnus habitus in specie infima, an porius plures sub se contineat specie distinctos. & unde vtraque unitas sit desumen-

35. Præcipua ratio dubitandi in, hac quæstione sumitur ex communi axiomate, quod tradit Arist. a de anima text. 33. Quod scilicet ab obiecto sumitur specificatio, vnitas, & distinctio, tam potentiæ, quam habitus. Ex quo necessario sequi videtut tantam debere esse vnitatem potentiæ, vel habitus; quanta sue su tratam potentiæ, non posse versari potentiam, aut habitum specificè vnum. Quod tamen planè constat esse fassum. Tum quia plures potentiæ versantur circa obiectum geneticè vnum vt visus respectu coloris; imò vnum tantum analogicò vt patet de intellectu, & voluntare respectu entis. Tum

Digitized by Google

etista quis ablurdum viderur multiplicare habitus iuxta specificam multiplicarionem obiocii; ita ve alia sit scientia donomine; alia de uquo, &c. Ium denique, quia vans obiocii in specie, ve rotunditaris terra, dantus scientia specie distincta, ve probat D.Thu.1.1.q. 54. art. 1. ad 2. & nos setigimus supra disp. 1. mim. 43. Ergo ab entitate obiocii sumi non potest specifica distinctio, aut vnitas scientiae, habitus, vel potentiae.

Quò di dicas, ex parre obiecti sufficere vinatem genericam: proserquam quò di di non sarisfacit, et infrà conflabit elle falsun; emergie inde shu maior difficultas in reddonda ratione, quare vinas generis, puta corporis naturalis, et omnium suatum specierum, detut vina scientia, nempè philosophia naturalis: et tamon alterius generis, puta quantitatis, et suatum specierum, non datur eadem scientia; sed suatum specierum, non datur eadem scientia; sed suatu divisionem quantitatis multiplicantur Mathematica: siquidem alia est de quantitate continua, scilicet Geometria; et alia de quantitate discreta, nempè Arithmetica.

Si autem respondest, non ab obiecto materiali, sed à formali sumendam esse sciencia, aut porentia vnitatem : fatemur id elle veriffimum : sed doctrinam generalem tradete, fuxta quam possint assignari ista rationes formales objectorum, hoc opus, hîc labor est. Si enim hanc rationem formalem in scienciis ex abstractione à maseria sumendam effe dicas; fatendum necessariò etit; omnes scientias sub cadem ab-Aractione procedentes elle einstem speciei. Et ex confequenti Marhematica non distinguerentur speciejeum omnes abstrahant à materia sensibili : quod nemo dixit. Imò (quod abfurdius est ) Theologia sacra, Meraphyfica, & Logica effent eintdeth speciei; curs he omnes abstraliant à materia intelligibili. Quad si præter abstractionem recurrar ad objectum. non effet rei , sed in effe scibilis, ve loquitur Caiet. in hoc cap. videtur profectò petitio principi; id enim investigamus:quid scilicet sit, à quo obie dum accipit esse scibile, vt ita quando res sint vnum scibile, & quando plura, percipiamus.

#### REFERVNTVR ET IMPVGNANtur varia sententia.

#### §. I.

PRopter hæc, & alia argumenta, quæ adducunt Sanc. Svar. & ali) Auctores citati, in vatias sententias abierunt Philosophi. Quidam emm corum (& sit prima sententia,) nullam scientiarum diuer statem admittontes, omnium retum vuam esse scientiam asseruerunt. Sic viderur sensisse Ægid. 1. Metaph.q. 22. & latè desendir Antonius. Bera. Mirandulan. lib. 13. de Enersione singularis certaminis sect. 6. & 7. quos resert Suar. disp. 1. Metaph. sect. 3.

E contra verò Nomiles (& est secunda sententia,) si credimus Soto in procemialibus Logicæ q. 3. & Masio ibidem sect. 1. qu. 15. assirmant tot este scientias specie distinctas, quot sunt obiecta materialia: ita ve plures Logicas, aut plures Philosophias specie distinctas non vereantur concedere, sicer hunc loquendi modum salsò illis à Soto imponi contendant Rubio quast. 4. procemialium n.7. & Suar. disp: 44. Metaph. sect. 11. n. 60. qui assirmat inuenire se non potuisse in Nominalibus talem modum loquendi. Et certè neque nos inuesimus; est tamen ita conformia, de consequens corum sententiæ, cum id admittant in habitibus voluntatis; ve meritò potuerie Soeus hance sententiam is tribuere.

Sed quidquid sit de hot, viraque sententia est mainiseste salsa; alienaque, rum à doctrina Arist. tum à communi modo loquendi Philosophorum. Neque enim negari potest plures esse in intellectus scientias: sicut negari non potest plures esse virtutes in voluntate. Neque similiter negandum est viram, & candem scientiam ad plures conclusiones extendis sic enim omnes asserunt viram esse Geometriam, viram Theologiam, &c. Neque in horum impugnatione est ampliùs immorandum, quorum faisstas ex dicendis maniseste constabit.

37 Terria sententia affirmat quambibet scientiam effe vnam genete, & plures specie : quam genericam vnitatem sofficere existimat, ve non dicantur plates Logicz, plates Geometriz, &c. Sic tenent Toler, in proæmiali q. 2. concl. 2. Oña q. 1. art. 3. & Niger.q. 13. Clypei. Qui duo magis se explicant, assetentes non quamlibet conclusionem constituere habitum specie distinctum ab aliis; sed ad eundum habitum pertinere omnes illas, quibus demonstrantur omnes passiones alicuius obiecti inadzquati, vt in Logica omnes demonstrationes, quibus de diffinitioné concluduatur passiones eius, constituunt viiam speciem habitusidem est de divisione, & aliis. Ac proinde tot erunt habitus specie distincti in Logica, quod sucrint coordinationes demonstrationum. Additque, & benè Niger iuxta hanc sententiam, quòd non solum singularum specierum obiecti, scilicet definitionis, divitionis, aut argumentationis dantur singuli habitus; sed etiam ipfis rationis generice, nempe fecunde intentionis logicalis, datuk alius habitus, quo demonstrantur propriæ passiones illius gradus generici.

38 Fundamentum huius sententiæ sic explicatæ est faris vrgens. Quia ex doctrina Aristotel. & Diu. Thomz infrà adducenda, vnitas, vel distinaio scientizssumenda est ex vnitate, vel diuersitate principiorum, per quæ procedit; sed principia per quæ demonstrantur passiones, verbi gratia diffinitionis ; diversa sunt ab eis per quæ demonstrantur passiones alcerius specier, scilicet diutsionis, aut argumentationis, & ab vtrisque sunt diversa principia, pet que demonstrantur palliones gradus generici, scilicer secunda intentronis logicalis:ergo,&c.Probatut minor: quia quòd principia propria diffinitionis, & divisionis sub aliis vniuerfalioribus contineantur non tollit, quin possint causare distinctos habitus; alias scientia, quarum principia continentur sub principiis Metaphysica, non distinguererut ab illa. Imò iam omnium terum esset vna scientia: siquidem omnia principia continentur sub vniuersalissimis principiis. Quodlibet eft, vel non est: & similibus. Ergo propria, & peculiaria principia demonstrationum causare possunt distinctos habitus, & plures species intra eandem scientiam. Et ex consequenti quælibet erk vna generice, & plures spe-

Confirmator: quia, vt inquit, Arist. in hoc cap. Altera autem scientia est ab altera, quorum cum que principia neque ex eisdem, neque ex alteruris sunisced principia definitionis, & divisionis non oriuntur exaliis, neque ex alterutris: ergo alterius scientia distinguitur specie ab altera. Probetur minor : quia in primis principia diffinitionis non derivantur ex principiis diutionis: siquidem potius inter se condittinguuntur, & opponuntur. Neque similitet principia veriulque possunt derivari ex principiis communibue secundarum intentionum: siquidem vnaquaque veis sunt'indemonstrabilia, & immediata: & per consequens irresolubilia in alia priora. Ergo non deriuantur ex aliis, neque ex alterutris : & consequenter constituunt habitus specie distinctos. Eademque ratio est in aliisscientiis, ve consideranti patebit.

Hanc

Hanc sententiam sie explicatam desendunt aliqui discipuli Diui Thomæ vt resert, Oña voi supra quæ satis probabilis. Adhuc tamen non satisfacit cæteris Thomistis Ex merito: quia non explicat, neque explicate potest, cur omnes illi habitus specie distincti appellandi sint vna scientia. Si enim vnitas generica numeri verbi gratia sufficit, vt Arithmetica dicatur vna scientia, cur vnitas generica quantitatis non sufficiet, vt omnes. Mathematicæ dicantur vna Metaphysica, & vna scientia, qui tamen loquendi modus alienus est à communi consensu Philosophorum. Ergo talis convenientia generica habituum non sassicitad vn tatem scientiæ.

39. Propter hæc, quarta sententia attribuit singulis seientiis vnitatem atomam, & specificam : sed in ea explicanda tres sunt modi dicendi valde dinersi. & Primus est, quem Suarez disputatio.44. citata sect. 11. numero 55. asserens quamlibet scientiam itaesse v nam in specie infima, vt non sit simplex aliquis habitus, aut qualitas fe extendens ad omnes conclusiones; sed habitus quidam quasi compositus, & complete coalescens ex pluribus habitibus partialibus: qui licer in se, & respect q suz conclusionis fint vere, complete, & specie distincti : censentur tamen incompleti respedu totius scientia. Et hoc. inquit sufficere, ve quiliber istorum habituum non faciat scientium specie d'stinctum ab alio; sed omnes censeantur viva scientia in specie. Explicans autem ibidem, & disputatione prima sectione 3. modum vnitatis quem isti partiales habitus possunt habere, inquit id fieri non per aliquam realem vnionem, siue continuationem; sed per quandam subordinationem, aggregationem; & connexionem in ordine ad vnum obiectum.

Si autem inquiras: quæ vnitas fit necessaria in obiecto, ve h birus ad illud ordinati censeantur vna scientia: respondet numero 66, id statuere esse difficilimum, & postquam illi aliorum modi dicendi non placuerunt tandem concludit, quod : Quando aliqua ratio formalis obiesti. scibilis, qua solet dici ratio que, est talis ut in ea cottineantur omnia, que in illa scientia tractantur, aut demonstrantur : quia per illam aut in ordine ad illam reliqua inquiruntur; tunc illa racio costituit omnia illa sub una ratione scibilis, sine illa sie ratio specifica in esse rei , sine non. Hzc Suarez; quam sententiam sequitur Fonseca 5. Metaphysic capite 7.quæstione 5.sectione 2. g Et præcipua ratio pro illa est impugnatio aliarum opinionum. Nam ex vna parte Auctores illatum non videntur exacte dic'arare quomodo cadem simplex qua-. litas possir extendi i d res ita diuersas. Ex alia verò vnitas generica in scientiis propter supradicta non satisfacit. Ergo verosimilius est ita scientiam esse vnam in specie, quod sit composita ex pluribus habitibus partialibus, ve explicatum est.

40. Hic modus dicendi primo aspectu videtur facilis. Quem ided sequuntur auctores eius, vt expediant se à pluribus, hisque gravissimis difficultatibus, quæ in hac materia occurrunt. Sed si res attentiùs consideretut; non solum non est facilior aliis; sed incidit in easdem, quas sugere conatur, difficultates & addit alias non inferiores. Quod sic probatur, quia posita ista multiplicatione habituum partialium adhuc restat examinandum id, in quo sica est tota huius controuersiæ dissicultas, nempè vnde sumatur vniras obiecti in esse scibilis, vt tespectu eius omnes illi habitus dicantur vna scientia. Dicere enim cum Suar. Tunc aliquam rationem formalem obiecti esse unam, quando in ea connectuntur, qua in tali sciencia trastantur : vel est nugatio, vel petitio principij.

Colleg. Compl. Lagica.

Primum patet: quia hoc est, quod inquirimus: quis sciticet modus attributionis, vel connexionis in aliquo vno sit necessatius ad vnitatem scientiz. Nam certum est, vt szpè notauimus, non sufficere connexionem, quam habent plutes species in suo genere; aliàs vel esset vna scientia omnium: vel saltem Mathematicz non distinguerentur specie; cum earum obiecta in supremo genere quantitatis connectantur. Ergo nugatoriè respondet, inquit, tunc rationem sormalem obiecti esse viam, quando in ea connectantur, que so statis scientia tractantur.

Secundum etiam patet: quia quandò quærimus vnitatem scientiæ ex obiecto, scire contendimus, quod sit subiectum, & quid habere debeat, vt inferat, & petat vnam scientiam, quæ de illo tractet. Ergo planè petitur principium, respondendo, esse illud, quo adunantur, quæ tractantur in tali scientia: siquidem hæc responssio iam supponit vnam scientiam. Videatur Rub. q. 1. proæm. num. 26 vbi eadem Suar. verba resert, supresso Auctoris nomine: eumque acriùs reprehendit. Maneat ergo hunc modum dicendi incidere in cassem difficultates, quas sugere intendit.

Addir etiam alias non contemnendas. Nam scientiam facit ens per accidens, quod expresse Fonse-ca concedit: vipote ex diuersis speciebus qualitatis constantem. Et consequenter illam à recta linea prædicamenti excludit; & eidem habitui negat augmentum extensiuum: quod tamen D. Thomas & grauissimi doctores concedunt, pleraque alia continet incommoda, vi consideranti patebit. Et quod omnibus maius est, post longam quastionis decisionem quam affere Suarez sectione citata nihil certò definit de vnitate obiecti in esse scibilis; à quo tamen quastionis solutio omninò pendet, vi ex se patet.

41, Secundus modus dicendi est aliquorum Thomistarum qui alia via longè diuersa admittunt compositionem in scientis. Pro cuius intelligentia sciendum est, Thomistas diuersos esse in constituendo, quid sit habitus intellectus; an scilicet sit collectio specierum intelligibilium: an potius alia terria qualitas ex actibus in intellectu relicta, media qua potentia promptè, & delectabiliter in similes actus

pollit exite. Soncinas ergo 6. Metaphysicz quzstione 9. quem sequentur Contad. 1.2. quæst.54 articulo 4. & alij, licet de habitibus voluntatis asserat esse simplices qualitates; de scientia tamen, & idem est de aliis habitibus intellectus, tenet esse collectionem specierum perrinentium ad idem obiectum, non earum, quæ fiunt immediate ab intellectu agente, & præcedune actum intellectus possibilis; sed quarundam aliarum, quas ponit iple resultare in intellectu ex vi assensus scientifici. Et has inquit esse habitualem effectum demonstrationis: & ex consequenti scientiam esse compositam ex pluribus qualitatibus. Pro qua sententia funt plura Divi Thom. testimonia, que adducit Caiet. loco cirato ex 1. 2. vbi ait plures, Thomistas fugientes difficultatem asserere. Sandum Doctorem modò in vnam, modò in aliam partem inclinare.De cuius etiam mente dubius est Capteolus in prologo q. 3. Sed revera iste modus dicendi est contra D. Thom. ve recte probat Caiet, ibidem, & constabit ex di-

42. Tertius tandem modus dicendi est aliorum Thomistarum, qui cum Caiet.loco citato, scientiz vnitatem specificam ita declarant, vt non sit collectio specierum, aut aliquis habitus ex pluribus compositus: sed simplex quædam qualitas se extendens ad omnes conclusiones talis scientiz. Quæ procul dubio est mens D. Thom.eadem q.54.1.2. articulo 4. Cuius

verba funt: Sed quia illa multiplicitat est ordinata ad aliquid unum . ad qued principaliter respicit habitus : inde est, quod habitus est qualitas simplex, non constituca ex pluribus habitibus; etiamfi ad multa se extendat. Et in responsione ad tertium: Ille, qui in aliqua scientia acquiris per demonstrationem scientiam conclusionis umus, babet quidem habitum fed imperfette. Cum vero acquiris per aliquam demonstrationem scientiam conclusionis alterius: non generatur in eo alius habitus : sed habitus: qui priùs inerat sit perfettior, vipote ad plura se extendenszeo quòd conclusiones, & demonstrationes unius scientia ordinata sunt, & una derinatur ex alia. Hanc sententiam sequentur Medina circa hunc articulum, Gonzal. 1.part.quæft.1.artic. 3. difp. 3.conc. 8. Banez ibidem quæst. 89. arr. 5. & 6.Ferrara 1. contra gentes cap. 16. Sanch. lib. 1. Logicz quzst. 10. Massus sect. 1. proæmialium quæst. 16. Soto q. 3. Flandria 6. Metaphy. quæst. 6. art. 7. & Arauxo lib. 1. quæft. 5. artic. addens esse omnium recte sentientium de mente Angelici Doctoris.

43 Igitur omnes isti Doctores pro 4. sententia adducti conveniunt in constituenda vnitate specifica scientiarum. Conceniunt item, quod talis vnitas sumenda est ab obiecto, ve tota Philosophia proclamant, Addunt ctiam, id non debere intelligi, de obiecto materiali, & in esse rei; sed de obiecto formali, & in essescibilis. Laborant tamen, maxime in explicando, quid sit obiecum in esse scibilis, aut quid addat suprà obiectum in esse rei, vnde possit talis vnitas desumi. Et relicto Suarez, qui circa hoc nihil certum statuir, ve vidimus : ex Thomistis quidam recurrunt ad lumina, quibus scientiz innituntut, asserentes scientiam esse vnam, quando procedit ex eodem lumine; diuersas verò penes diuersa lumina, quibus conclusiones cognoscuntur. De quo videri potest Banez 1. parte quest. 1 art. 3. Alij hanc vnitatem, vel diuersitatein obiecti in esse scibilis sumendam esse dicunt ex vnirate, vel diversitate abstractionis à materia. Que est frequentior sententia Thomistarum: pro qua videri possunt Caiet. in hoc lib.cap. 23. Capreol. Gonçales; Soto, Sanchez, Massus, Arauxo, & alij Thomistæ citati. Alij tandem explicant talem vnitatem, vel diversitatem obiecti ex vnitate, vel diuerstrate principiorum, seu mediorum, per quæ scientia procedit. De quo videri potest Nauarrete i parte controuers. 9. & Ferrara loco citato Cæterum istæ sententiæ, si rece explicentur, non discordant: & hæc omnia concurrunt ad constituendum obiecum in esse scibilis, veinfrà constabie, & probat recte Nazar. eadem 1. parte q. 1. art. 3. controu. Et ideò pro eius

## NONNVLLA AD QVÆSTIONIS folutionem necessaria pramittuntur.

S.

PRimò recolenda est communis illa distinctio obiecti formalis, quam suprà disputat, 1, nu. 9. adduximus ex Caietan.in rationem formalem qua & sub qua. Quam distinctionem licet Vasqu. 1. parte disp. 7. capite 3. non admittat; admittunt tamen præter discipulos D. Thom. Molina, Valent Suarez, Rub. & cæteri Doct. Moderni. Idque contra illum probant recte Nazar. Gonçal. Nauarrette, Araux. & alij Thomistæ citati. Quod etiam satis consincitur. Tum exemplis adductis disputatione citata. Tum etiam quia ex doctrina Aristot. 6. Metaph. text 2. res constituuntur in duplici genere diuerso; scilicet in genere rei, & sin genere scibilis. In quorum primò attenditur persectio

rei in esse entis: & sumitur per ordinem ad existentiam & operationes. In secundo verò consideratut persectio rei in ratione formali obiecti seu scibilis; que sumitur secondum proportionem ad potentiam, vel habitum. Ergo necessario distinguenda sunt in quoliber obiecto duz formz, seu duz raciones, per quas in eisdem generibus constituatur. Tum denique quia res, quæ in esse entis est vna, aliquando est multiplex in esse scibilis : vt patet in exemplo sæpiùs adducto de rotunditate terre, que quamuis sit vna in esse entis; est ramen in duplici genere scibilis, secundum quod pertinet ad Astrologiam, & Philosophiam, teste Diu. Thom. 1.2. q. 54. art. 2. ad 2. E contra etiam, que in esse entis sunt plura, sepè sunt voum in genere scibilis:vt patet in obicato Metaph. aut Arithmeticz: quod comprehendit res in genere entis diuetsissimas; & tamen omnes constituunt vnum scibile in specie infima. Ergo per id ipsum, per quod res constituuntar in genere entis, non possunt constitui in esse scibilis: & per consequens necessariò distinguendæ sunt duæ illæ tationes formales obiecti, quas constituit Caiet. Videantur alia, quæ adduximus loco ci-

45 Secundò statuendum est, id quod propriè est specificatiuum respectu alicuius, præhabere debere eandem vnitatem, quam habet res specificata; ita vt sit specificatioum, quatern's tale tantum sit voum genericè, res specificata non possit esse vna specificè. Quod quamuis non admittat Valq. vbi suprà c.4. & 5.admittunt tamen communiter Doctores : & probant re-&è Gonçalez disput. citata conclus. 1. Arauxo art. 3. conclus. 2.& Nazar. vbi supra, & q. 1 3. art. 1. contr. 1. Ratióque videtur euidens. Nam res specificara sumit totam vnitatem suam ab specificatiuo; & ideò est vna quia specificatium est vnum:ergo res specificata non potest esse magis vna, qu'am sit specificatium. Ac proinde si hoc fuerit vnum tantum generice; res significata non poterit esse vnaspecifice; Quod vniuerlaliter verum eft in potentiis, actibus, & habitibus: licer nobis læpe sir difficillimum in corum obiecis assignate aliquam rationem formalem habentem tantam vnitatem, quantam habent res specificata. Ob id tamen negands non est vniuersalis doctrina: qua sublata, nihil firmum maneret in Metaphysica circa specificationemaccidentium. Restat ergo, quòd si obiectum in esse scibilis est specificatiuum scientiæ, vt supponimus, ad hoc vt plura entia quæ in essere sunt genere diuerla, sint vnum scibile in specie infima, debent necessariò habere aliquam rationem formalem, in qua omnia illa specifice conueniant. Et hanc vocamos rationem formalem sub qua. Ex quo randem sit, quòd licet ad rationem formalem que obiecti sufficier vnitas generica; aut etiam analoga; (quæ est expressa doctrina Aristotel. & commentatolis 4. Metaphylice textu commentato 1.) tamen ratiosub que, semper debet esse vna in specie infima, quando potentia, aut habitus est vnus specifice. Et hæc ratio sub quaest, quam in præsenti inuestigamus in obiectis scientiarum ad statuendam earum vnitatem. Pro quo.

16 Tertiò observandum est ex Diu. Thom. prima parte quæst. 3. arr. 3. quòd Duplex sis abstrattio per intellestum, una quidem secundum quod universale abstrabitur à pareiculari de animal ab homine: alia verò secundum quod forma abstrabitur a materia, seut forma circuli abstrabitur per intellestum ab omni materia sensibili. Quæ verba D. Thom. explicat optime Caict. de ente, & essentia cap. e. quæst. e. assignans plura, in quibus istæ duæ abstractiones differum: quæ etiam adduxit Arauxo vbi supra numero 41. Duo nos breuiter adnotabimus. Primum est, quòd

in abstratione formali, tam forma, quæ abstrahitur, quam materia, à qua abstrahitur, manent integræ, potéstque vnum sine also concipi: vt quando abstrahimus triangulum ab ære: quod prouenit ex eo, neutrum est essentia alterius. At in abstractione totali (inquit D. Thom.) ibidem non remanet integrum, id à quo sit abstractio remota enim disferentia rationali ab homine, non remanet in intesseu homo: sed solum animal. Neque potest vnum sine alio concipi: quia licet superius, quod abstrahitur, possit concipi absque inserioribus; cum non sint de eius essentia: non tamen è contra inseriora; à quibus abstrahitur, possum concipi absque superiori vt per se patet.

Ex quo discrimine nascitur secundum, quod non parum conducit ad præsens institutum. Et conssit in hoc, quod per abstractionem formalem oritur in co, quod abstrahitur, actualitas, distinctio, & intelligibilitas; (veiba sunt Caiet. ) in abstractione verò totali oritur in eo, quod abstrahitur, potentia-litas, confusio, & minor intelligibilitas. Vndè, licet quoad nos id, quod est abstractione vniuersali, sit quodammodò magis, & priùs notum; vt explicat D. Thom. in procemio Physicorum; tamen secundum se maior abstractio totalis causat maiorem potentialitatem, & confusionem: & id, quod sic abstrahitur, secundum se redditur minus intelligibile. Quæ omnia è contrario eueniunt in abstra-&ione formali. Nam quantò magis id quod est formale, abstrahitur à materia; tanto fit actualius, & magis aptum, vt intelligatur. Cuius rationem paucis reddit Caictanus. Quia nimirum abstractio formalis sit per separationem à materialibus, potentialibus, & huiusmodi: abstractio verò talis sit per separationem ab specificis actualitatibusià quibus quantò aliquid est abstractius, tantò est potentialius, & minus intelligibile : quippè cum actus secundum se sit notior potentia ex 9. Metaph. text. Com. 20. T De abstractione totali nihil est in præsenti agendum: quia solum est necessaria ad scientias ex generali ratione, qua omnes excludunt individua, & agunt de rebus vniuersalibus : & ideò nihil conducit ad earum specificationem. Abstractio verò formalis non codem modo reperitur in omnibus: & ideò potest ad earum distinctionem pertinere. Pro

47. Quarto considerandum est ex Dino Thom. opul.70.9.5. articulo 1. quod vt aliquid sit obie dum scienciæ, d bet esse necessarium, id est quod non possit aliter se habere; ve constatex definitione scientiæ tradita ab Aristot, in hochb.c.secundo & probat ipse cap. 4. sequenti. Ac proinde non debet esse subiectum mutationi, vel motui: quia quod mouetur, in quantum huiusmodi, possibile est esse, vel nou esse : vt dicitur 10. Metaph. & per consequens est contingens. Cum ergo materia sit prima radix mutationis, & contingentie, vt docet D. Thom. 1.p. quest. 86. art. 6. & explicat ibi Caiet. inde est, quod obiechum scientia, formaliter provt sic, debet elle abstractum à materia, Est autem triplex gradus huius abstractionis formalis, vt ex Atistot. 6. Metaphe text. 2. docet Sanctus Doctor. opus. citato admittunt communiter Doctores, iuxta triplicem materiam, à qua potest aliqua res abstrahi, scilicer singularem, sensibilem, & intelligibilem. Materia singularis dicitur in præsenti, quidquid pertinet ad singularitatem rerum sensibilium : vt hæ carnes, & hæc offa,hæc albedo, &c. Vndê illa scientia abstrahie à materia singulari tantum, que considerat res sensibiles, verbi gratia hominem, cum materia sensibili communi, nempè carne, & Olibus: non tamen considerat singulariser hanc Clleg. Compl. Logica.

carnem, & hæcossa. Er huiusmodi est. Philosophia naturalis. Quæ consequenter habet infimum gradum abstractionis formalis: siquidem hæc ad minus requiritur in obiecto, et de illo possit esse scientia.

Materia sensibilis dicunturomnes qualitates, que sensibus percipiuntur, ve color, frigus, sonus, odor, & similes. Vnde illæ scientiæ abstrahunt à materia sensibili, que considerant suum obiectum sine istis qualitatibus. Et huiusmodi sunt Mathematice, que agunt de quantitate, non cutando, an linea sit calida, superficies alba; aut corpus durum, &c. Non tamen abstrahunt à materia intelligibili : quia non considerant quantitatem absque substantia materiali, cui inest, & à qua in sui cognitione dependet. Et ideò obtinent secundum locum seu gradum abstractionis. Tandem materia intelligibilis est ipsa substantia corporea, seu materia prima: quæ dicitur intelligibilis, quia folo intelleau percipi potest. Vnde illæ scientiæ abstrahunt à materia intelligibili, que tractant de tebus, que sine materia prima esse possunt; vel quia nunquam in materia; vt Deus, & Angeli; vel quia in quibusdam sunt in materia, in quibuldam verò non : & ided secundum se non dependent ab illa, vt substantia, & qualitas; actus & potentia; vnum, & multa, &c. Et huiusmodi est Metaphysica, que propterea Theologia naturalis, & prima Philosophia nuncupatur : obtinét que supremum gradum abstrationis inter scientias naturales. Videatur D. Thom. loco citato.

48. Quartò notandum est cum Flandria 1. Metaphysic. quæst. 1. articulo 3. Arauxo ibidem quæst. 5. arciculo tertio & aliis Thomistis, huiusmodi abstra-&ionem sumi posse dupliciter. Primò actine, & formaliter pro operatione scilicet intellectus : qua obie-Aum separatur à materia. Quo sensu satis constat abftractionem elle quid extrinlecum obiecto, nec polle esse veram rationem formalem per se specificatiuam scientiæ: sed tantum est conditio necessario requisita, vt bene notant Sanchez, vbi sup.quæstione 11. Arauxo numero 85. & alij Thomistæ: seu causæ remouens, prohibens, ve inquit Nazarius controuersia citata: quatenus per talem operationem temouetur ab obiecto materialitas, seu potentialitas, que intelligibilitatem impediebat. g Secundo modo lumitur abstractio formalis passiue, seu obiectiue, & radicaliter, pro actualitate, & immaterialitate que relinquitur in obiecto ex separatione materiæ, & per quam fit actu intelligibile. Et abstra-Sio in hoc sensu per se pertinet ad obiectum in esse scibilisi& consequenter ad rationem formalem specificatiuam scientia, vt teche explicat Gonçales vbi suprà numero 58. Cuius rationem assignat inter alios Caietanus cap. 22. huius libri. Quia actualitas rei est quoddam intellectuale lumen per quod ipfa cognolcitur; non secus ac lux corporalis est id, per quod colores redduntur actu visibiles. Quod docuit optimè Diuus Thom. super librum de Causis le&.6.dicens: Considerandum est, qued per lumen corruptibile visibilia sensibiliter cognoscuntur. Vnde illud, per quod aliquid cognoscitur, per similitudinem potest dici lu-men. Probat autem Philosophus in nono Metaphys quod unumquodque cognoscieur per id, quod est in actu: & ideò ipsa actualicas rei est quoddam lumen ipsius. Et quia effectus baber, quod fit in actu per suam causam:inde est, quod illuminatur. & cognoscitur per suam cansam.

49. Hinc sextò notandum venit; quod media, seu principia demonstrationis habent rationem luminis, per quod illuminatur, & cognoscitur conclusio. Tùm quia sunt cause eius. Tùm etiam quia, ve idem Angelicus Doctor inquit quest. 9. de veritate D d a art.

arc. 1. sicut per lumen corporale non solum colores redduntur adu visibiles, sed etiam visus ipse confortatur ad videndum: sic per medium demonstrationis non solum fit nobis aliquid notum; sed etiam intellectus iple confortatur ad intelligendum id, quod priùs intelligere non poterat. Tum denique, quia ve rece addit ibidem in solutione ad secundum, ipsa media, seu principia demonstrationis includunt in se quoddam intellectuale lumen participatum ab intellectu agente, qui est fons totius luminis intellectualis: Sunt enim ( inquit ) prima principia quast instrumenta intallectus agentis, ve dicit Commentator in terrio de Anima: O similiter emnia principia secunda, qua continent propria media demonstrationum. Ac proinde posfunt in virtue ipsius illuminare conclusiones : & consequenter pertinent ad rationem formalem specificativam scientiæ. Quæest expressa doctina eiusdem Div. Thom. 2.2. quæst. 1. art. 1. vbi ait : Cuiustibet cegnoscimus habitus obiettum duo habet, scilicet id, quod materialiter cognoscitur : quodest sicut materiale obie-Etum: & id per quod cognoscieur, quod est formalis ratio obietti: sicut in scientia Geometrica materialiter scita sune conclusiones: formalis verò ratio sciendi sunt media demonstrationis, per que conclusiones cognoscunter. Ex quo fit, quod quando media, seu principia sunt in ratione luminis diuersa : quia nimirum intra proprium genus vnum non accipit' ab alio vim illuminandi, neque ambo ab aliquo tertio; sed vel sunt prima, vel reducuntur in diuersa prima principia: tunc intra illud genus verè causant distinctionem specificam scientiarum. Qu od vt plenius percipiatur.

10 Vleimo visum est adducere aliqua verba Arist. & Diui Thomæ ex his, que habent capite 23. huius libri circa præsentem dissicultatem : ex quibus luce clarius constabit tota eius solutio Arist.ergo iunta translationem antiquam sic ait: Vua autem scien-"lia e/t, que est vuius generis, quecumque ex primis componuntur de parces: aut passianes carum sunt per se. Altera ausom sciensia est ab altera, quorum cum que principia, neque ex eisdemneque ex alieruiris sunt, &c. Que verba exponens Diuus Thom. lect. 41. inter alia inquit. Materialis dinersitas obietti no dinersificant babisum: sed tantum formalis. Cum ergo scibile sis proprium obiectum scientia: von dinersisticabuntur scientia secundum dinersioatem materialem scibilem : sed secundum dinersitatem earum formalem. Sieut autem formalis ratio visibilis sumitur ex lumine, per quod color videtur: ita formalis ratio scibilts accipitur sceundum principia ex quibus aliquid scitur. Et ideò quantumeumque sint aliqua dinersa scibilia per suam naturam : dummodo per eadem principia sciantur, pertinent ad unam sciensiam, &c.

Et post pauca: fed viterius considerandum est, quod secunda principia virtutem sortiuntur à primis. Viide requiritur diner sitas primorum principiorum ad dinerstratem scientiarum. Quad quidem non esset : si vel dinersorum principia ex sisdem principiis fluane, sicut p incipia trianguli, & quadrati derinantur ex principiis figura: vel principia unius deriventur ex princi puis aiterius; sicus principia isochelis dependent à principus trianguli. Neque tamen intelligendum at, quod sufficiat ad unitatem scientia unitas princi-Morum primorum simpliciter : sed unitas principiorum promorum in alique genere scibibi. Distinguantur au sem genera scibilium secundum modum cognoscendi: sicus also modo cognoscuneur ea, qua definsumeur cum maseri 15 de a qua sine materia. Vnde aliud genus scihilium est corpus naturale, & corpus Mathematicum,

51. Quosum verborum, & aliorum que omitsunsur sensus planus ch, diuenstatem genezicam sci-

bilium, & scientiarum sumendam esse ex diuerso modo cognoscibilitatis, seu abstractionis à materia: & per consequens tria esse genera scibilium, scilicet Metaphysicum, Mathematicum, & naturale : & ttia genera scientiarum scilicer Metaphys. Mathematicam, & scientiam naturalem: intra quodlibet autem horum generum tunc esse diuersa scibilia in specie infima, & ex consequenti diversas sciencias; quando fuerint diuerla principia; quorum vnum non sequatur ex alio, neque veraque ex alternito intra candem abstractionem : cui non obest, quod hæc omnia principia sequantur ex vniuersalissimis principiis: quia ex his non sumitur vnitas, aut diversitas scientiæ. Cuius rationem assignat ex Aristotel. idem Sandus Doctor.led. 43. sequenti. Quia nimirum ex vniuersalismis principiis tantum, non potest lequi aliqua conclusso intra aliquod genus scibilis, nisi illi adiungatur aliquod principium proprium talis generis. Et ideò huius principij proprij, & non . illorum vniuersalissimorum habenda est ratio ad statuendam vnitatem, vel diuerlitatem specificam obiecti in esse scibilis, & per consequens scientia. Quibus suppositis.

Statuitur vera sententia, & quastio resoluitur.

S. III.

DRima conclusio. Vnitas, aut distinctio scientiz, tam generica qu'am specifica, neque sumient ab obiecto materiali, neque ab obiecto formali in esse rei, seu à ratione formali que, sed ab obse-&o in esse scibilis, seu à ratione formali/ub qua. Conclusio est receptissima inter Doctores: & ex dichis manifella. Quod enim ab obiecto merè materiali non sumatur, euidens est. Quia tale obiectum non respicitur per se ab habitu: ergo neque eius vnitas, aut diversitas ad vnitatem, vel diversitatem habitus potest conducere. & Quod verò neque etiam sumanur à ratione formali que, satis pater ex dictis: Tum quia multiplicarentur species scientiatum iuxta multitudinem rerum, que in eis considerantur, quod absurdum est. Tum etiam quia de eadem ratione formali que, dantur plures scientiæ; vt de hac propositione > terraeft rounda, fæpe dictum est ex Diu. Thom. & similiter de eadem Dei natura tradant Metaphysicus, & Theologus. E contra verò eadem scientia considerat rationes sormales que valde diversas, ve de Musica respectu vocis humana, & soni inanimatorum corporum testatur Diu. Thoma. lect. 41. citata. Ergo neque ab obiecto merè materiali, neque à 12tione formali que desumi potest vnitas, aut diffinctio scientiæ. Et per consequens à sufficienti enumeratione sumenda erit à ratione formali sub qua, seu à ratione constitutiua obiecti in esse scibilis.

Secunda conclusio. Tam abstractio radicalirer's passiue sumpta, ratione cuius obiectum quasi isluminatur, & est actu intelligibile, qu'am medium seu principium demonstrationis per quod cognoscitor conclusio, pertinent ad rationem formalem sub quassipecificatiuam scientiz. In hac conclusione conveniunt Thomistz citati. Quam tradit aperte Sanctus Doctor non solum verbis supia numero soluductis, sed etiam 1. p. quast. 1. art. 1. ad secundum, vbi vtrumque expresse nominat dicens: Dinersardic cognoscibilis diversitatem scientiarum inducir. Eandem enim conclusionem demonstrati Astrologus, & Naturalis, puta quod terra est rotunda: sed Astrologus per medium Mathematicum, id est, a materia

materia abstratum, & Quibus v rbis spertè significat diversitatem medij, & abstrationis esse diversam rationem cognoscendi inducentem diversas scientias. Ergo ex mente D. Th. vtrumque per se pertinet ad rationem formalem specificativam scientias. Videantus Caiet. & Nazarius ibidem art. 3.

Fondamentum estiquia illa perrinent per se ad rationem formalem specificariuam seientiz, quæ per se
variant scibile, quarenus scibile est i sed tam abitradio dicta, quàm medium, seu principium demonstrationis sunt huinsmodi: ergo; &c. Probatur minor:quia scibile est aliquid non nisi per medium, &c
abstractionem; à quibus illuminatur: ergo diversitas medij, &c abstractionis per se variat scibile, quatenus tale est.

Confirmatur: quia res in tantum intelligitur; in quantum intelligibiliter onitur intellectui : seu in quantum intellectus ipse transformatur in rem inrellectam., & sit quodammodò ipsa, ve dicimus in libris de Anima. Sed ad talem vnionem,& transformationem res fit proximè apta, tùm pet remotionem materie, vt sumitur ex 7. Metaph. text. 36. tum etiam ect actualem, quam res habet à sus causa, ve dicitur libro 9.text. 20. Ergo obie & um intelle & us constituitur in ratione formali obiecti, & intelligibilis per talem immaterialitatem, & actualitatem. Sed eadem oft ratio intellectus, & scientiz, que est habitus eius. . Ergo obiectum sciencia constituitur in ratione formali obie&i, & scibilis pet immaterialitatem, quæ relinquitur ex abstractione materiz; & per actualitatem, quam habet à sua causa, que est medium demon-Arationis: & per consequens vtrumque concurrit ad specificationem scientiz.

54. Terria conclusio. Ratio sub qua à qua sumitur vnitas, & distinctio generica scientiarum, accipienda est ex abstractione à materia: ac proinde illes scienties erunt eiusdem generis, que habuerint eandem abstractionem; ille verò diuersi generis, que diuerlas sortiumeur abstractiones. Hac conclusio est seceptissima inter Thomistas. Pro qua videri possunt Iabellus, & Soncinas 6. Metaph. quæk. 7. Zamatd. q. 5. Massus bîc cap. 13. quæst. 1. Caiet. Nazarius, Gonçales, Arauxo, & Sanchez suprà citati. Docer cam Aristor. codem lib. 9. Metaph, text. vt ibi explicat. D. Thom. Quam tradit, & probat San-Ads Doctor, tum losis adductis, aliis multiis, que adducent Authores citati. Sed specialiter videatur lib. 7. de Sensu, & sensaro, vbi supra adducta omma paucis complexus, concludit : Necesse est, qued babitue scientiarum distinguantur secundum differen-tiam separationis à materia : & ideo Philosoph. in 6. Metaph, distinguis genera scientiarum secundum dinerfum modum separationis à materia.

Probatur breuiter ex dictis: quia obiectum in esse scibilis constituitur per immaterialitatem: ergo in esse talis scibilis constituitur per talem immaterialitatem. Sed immaterialitata nihil aliud est, quam remotio, seu abstractio à materia: ergo ralis immaterialitatis erit remotio, seu abstractio à tali materia. Hac autem est triplex, vt dictum est: ergo triplex datur genus scibilis; se per consequens triplex genus scientiz. Quod autem vpitas, quam scientiz habent ex his abstractionibus, sit tantum generica, probatur: quia intra vnatuquamque abstractionem continentur scientiz specie distinctz, vt supra tactum est sex dicendis constabit: ergo ex dictis abstractionibus, przecisè provt sic, non potest causari in scientia vnitas specifica.

55. Vltima conclusio. Ratio sub qua, ex qua sumitur vniras, vel distinctio specifica scientiarum, perenda est ex vnitate, vel distinctione specifica Colleg. Compl. Logica. principiorum intra idem genus scibilis, seu intra eandem abstractionem. Tunc aucem principia erunt eiusdem speciei in esse scibilis; quando vel vnum deriuarur ex alio, vel ambo ex alterutro intra eandem abstractionem. Tunc verò erunt specie distincta in esse scibilis quando neque deriuantur ex aliis, neque ex alterutris. Conclusio prove iacer, est expressa Aristot. & D. Th. quorum verba adduximus supra num, so, in quibus etiam continentur exempla huius doctrinx: pro qua videti possunt Soro, Massus, & alij Interpretes Aristot.in hoc lib.cap.25:

Fundamentum est: quia principia, seu media demonstrationis eatenus pertinent ad rationem formalem specificatiuam scientiæ, quatenus gerunt vicem luminis, per quod illuminatur, & cognoscitur conclusio: ergo runc conclusio erit diuersa in esse scibilis, quando principia, per quæ illuminatur, suerint in ratione luminis diuersa, seu quando habusrint diuersam vim illuminandi.

Sed principia, quorum vnum derivatur ex alio, vel ambo ex alterutro, non habent diversam vim illuminandi: bene autem principia, quæ nec derivantur ex alus neque ex alterutris: ergo, &c. Antecedens, &c prima consequentia patent, ex dictis n. 49. & 53. Minor verò probatur: quia rectè inquit D. Th. loco ibidem adducto, secunda principia sortiuntur à primis virtutem inferendi, & illuminandi conclusiones ergo quando vnum derivatur ex alio, vel ambo ex alterutro, omnia reducuntur in vnam primam radicem luminis ac proinde pertinebunt ad candem rationem scibilis a quando verò neque derivantur ex aliis, neque ex alterutris, reducuntur in virtutes illuminandi diversas & consequenter constituent diversas rationes scibilis intra candem abstractionem.

Occurritur quibus dam obiectionibus, que fieri possunt contra propositas conclusiones, & argumentis supra adductis satisfit.

#### S. I V.

56. VT illustrior siat do erina tradita, aliqua con-tra illam obiicienda sunt. Et primò contra hanc virimam conclutionem obilicies: quia ficut principia hominis & equi continentur sub principies communibus animalisita principia corporis, seu entis mobilis, quod est obiectum Philosophiæ: & principia substantiatum spiritualium, que pertinent ad Meraph. continentur sub principiis communibus substantiæ. Ergo si principia hominis, & equi, ideò non sunt distinca in esse scibilis: quia derivanue ex principiis animalis; pati tatione, neque principia ontis mobilis, & substantiarum spiritualium, erunt distin-&a in esse scibilis: siquidem deriuentur, ex principiis, communibus substantia: Et ex consequenti, sicut eadem est scientia hominis, & equi; ita etiam eadem erit scientia entis mobilis, & Angelorum; quod est absurdum.

Vt respondeatur huic argumento, meminisse oportet, que sup. num. ; 1. adduximus ex D. Thom. quod scilicer non causat vnitatem scientiz vnitas primorum principiorum simpliciter, sed vnitas principiorum primorum in aliquo genere scibili, hoc est, intra aliquam abstractionem, vt ibidem explicuimus. Quare licet principia, que sunt intra vnam abstractionem; deriuentur ex principiis alterius abstractionis; id tamen non tollit, quominus illa vere sint prima in esse scibilis; vtpotè que sunt prima incra proptiam abstractionem. Et ratio sumitur ex discipio.

Quia cum genus scientiæ sumatur ex abstractione; differentia verò ex primis principiis: proprium autem sit differentiæ, distinguere rem, quam constituit, non à quibuscumque, sed ab its tantum cum quibus connenit in genere: inde sit, ve principia ad diversificandas specifice scientias non debeant esse prima absolute; sed illud genus sub quo continentur tales scientiæ.

Quo supposito respondetur, quod principia hominis & equi, non sunt prima in genere scibilis: quia derivantur ex principiis animalis, que continentur intra candem abstractionem à materia sin-

gulari, que est propria Philosophie.

At verò principia entis mobilis non deriuantur ex aliis intra propriam abstractionem à materia singulati : quià principia substantiz, quibus deriuantur, sunt intra aliam abstractionem, nempe à materia intelligibli, & consequenter pertinent ad aliud genus scibilis. Ex quo tandem sit Metaphysicam & Philosophiam esse plures scientias; non verò scientiam de homine & equo.

47. Sed contra. (Et sit secunda obsectio contra eandem conclusionem.) Quia principia quantitatis continuæ, quæ est obsectum Geometriæ, & principia quantitatis discretæ, quæ est obsectum Arithmeticæ derivantur ex principiis communibus quantitatis intra eandem abstractionem: & tamen sunt scientiæ specie distinctæ: ergo tam solutio, quam conclusio sunt falsæ. Minor & consequentia constant. Maior autem probatur: quia quantitas pon abstrabit à materia intelligibili, ve constat ex dictis.

Respondetur, Arithmeticami& Geometriam non disputate de numero, & magnitudine secundum essentiales eorum rationes; sed secundum rationem maensuræ: non enim curant, an possue sint in extensione, aut diutsibilitate, vel aliquo alio: sed quomo-

do eis mensurentur cætera.

Sceundum quam rationem principia veriusque non derivantur ex alits intra candem abstractionem: quia omnia Geometrica tandem resoluuntur in punctum, quod est prima mensura magnitudinis; & omnia Arithmetica in vnitatem, quæ est prima mensura numerorum. Quæ duæ mensuræ sunt primò diverse in ratione mensurandi; neque possure habere sliquam mensuran communem, per quam regulenturantiquia vnitas mensurat numerum ve pars eius, punctum verò magnitudinem ve nexus; aut terminus: qui sunt modi mensurandi omnino disparati, & ad inuicem independentes.

18. Tertio obiicles contra tettiam conclusionem, quia si ab abstractione sumeretur vnitas aut distinctio genetica scientiarum, sequeretut sactam Theologiam esse eiustem generis cum Metaphysica: sequidem continetur intra candem abstractionem: hoc autem est expresse contra D.Th. 1 p. quast. 1 art.

#. ad s.etgo, &c.

Respondetur primò cum Bañes arr. 3. sequenti conclus, 3.60 ad 5. Nazar ibidem controvers. 1. & aliis Thomistis, Theologiam sacram habere proprium modum abstractionis distinctum ab aliis, & excellentiorem illis.

Quia deitas, que est ratio formalis que obiecti eius est simplicior, actualise, & inimaterialior, quam rationes entis & substantie, quas considerat Metaphysica; & ideo hec solum excludit à suo obiecto materiam corporalem admittens in illo tealem compositionem ex potentia; & actu. Theologia verd excludit omnem potentialitatem, & materiam etiam Metaphysicam: & ideo habet specialem abstractionem, per quam constituiruir in proprio genere ab alus constituiros. Eam tamen non enumeracionus

in conclusione: quia ibi solum egimus de scientiis naturalibus, seu que acquiruntur ex viribus humani in-

genij.

Vel secundo respondetur, conclusionem nostram intelligendam esse de scientiis, que procedunt endem lumine, se tenente ex parte potemie: in quibos ille, que fuerint eiusdem abstractionis. erant etram eiusdem generis. Et propterea inter scientias metirales, quia omnes procedunt ex codem lumine naturali intellectus agentis; Geometria, & Arithmetiva sunt eiusdem generis: quia habent candem abstractionem; & idem proportionabiliter est de exteris. At verò Theologia procedit ex lumine supernaturali diusar revelationis ve loco citato inquit, Disus Thomas, & sic distinctio eius ab aliis est magis generica, & sumiture ex vniuersali principio, scilicet ex lumine supernaturali per quod procedit.

oft, quod cum obiectum potentia sit quid communius, quam obiectum cuiuscumque habitus talis potentia: inde sit, vt distinctio magis generica, se vniuerfalior sumatut ab obiecto potentia; quam ab obiecto habitus. Verbi gratia, magis distinguirar scientia à iustitia, quam ab opinione: quia distinctio scientia à iustitia sumitur ex ratione veri, quod est obiectum potentia intellectiva; distinctio verò ab opilnione sumitur ex ratione necessarii, quod est obiectum habitus scientissii, e pats quadam obiecti intelectum habitus scientissii, e pats quadam obiecti intelectum habitus scientissii, e pats quadam obiecti intelectum

leaus

Proportionabiliter ergo applicando hanc doctinam ad actus ciuldem potentia, dicendum est, cateris paribus, maiorem distinctionem esse inter actus naturales, & supernaturales vnius potentia, quain meter actus naturales illius: & idem est de habitibus. Quia ve ex doctrina Diu. Thoma notat bene Cabezudo 3. patte, quastione 72. artic. 8. circa sinem, principia supernaturalia, ex quibus tales actus procedunt, quodammodò habent rationem potentia, ve potè qua non actaciliter, sicut-habitus naturales; sed actimpliciter operandum tribuuntur, suntque complementa potentia in ordine supernaturali.

Cum ergo Theologia sacra procedar ex principio supernaturali, scilicet ex side divina, vel lumine gloria; qua se tenent ex parte potentia: înde est, quod distinctio eius ab aliis scientiis naturalibus sumitur ex vniuersali principio; & consequenter est snagis generica, quam distinctio earum inter se. Quare cum Metaphysica, & Mathematica distinguantur genero infimo, vi constabit ex dicendis; vitaque distinguantur à

Theologia genere subalterno.

60. Ad fundamenta aliarum o pinionum supra adducta satis paret ex dichis: liber tattien corum solutionem breuitet in præsenti colligere.

Et primò ad rationem dubitandi in principio pofitam iam conftat, quomodo in obiecto habitats, vel porentiz ratio sub qua habeat in tatione obiecti cami dem vnitatem, quam habitus, vel potentia; cum tamen ratio qua possir elle vna tantum generità; aut crisen analogice.

Constat etiam, quemodo de codem obicce maliteriali possint esse diversa scientia: & qued & 786-stractione sumitur vnitas non specifica, sed generica earum. Ac tandem, quid sit, quod obiccioni constituite in esse scientifica quando res sunt vinim sciole; quando res sunt vinim sciole; quando verò diuersum. Arque ita cuancicunt omnià ad illud propositum adducta.

Ad fundamentum etiam tertiæ sententiæ sup num; 38. adductum iam paret, non quamilibet distersitatem principiorum sufficere ad multiplicandas scientias: sed requiri, quòd sint prima interaliquam abstractionem; id est, quod non deriventur exams.

vel ex alterutis intra illam, & proptetes, licer principla aliarum scientiarum deriuentur ex principlis Metaphysiez; adhue esse distinctas scientias: quia talis deriuatio sit extra abstractione propriam illarum scientiarum. Et multo minus sequitur secundum inconueniens: siquidem ex universalissimis principiis non sumitur unitas, aut distinctio scientia, ut supra num, silvi vidimus ex D. Thom.

61. Ad confirmationem neganda est minor. Ad cuius probationem respondetur, quod quamuis propria principia, per quæ probantur passiones definitionis, aut alterius gradus specifici, sint immediata, & simplicitor indemonstrabilia, quatenus non habent causam adæquatam & conuertibilem, seu proprium propier quid, per quod probentur: verè tamen dependent, & deriuantur ex communibus principis secundarum intentionum. Quia gradus genericus est radix & principium disserentiarum contrahentum ipsum ad species: & harum passiones verè probantur per principia generica, tanquam per causam remotam, & inconuertibilem. Quod sufficit, vt principia specifica possint resolui in principia generica: & consequenter vt deriuentur ex eis.

Tandem ad fundamentum Pat. Suarez num. 39. adductum respondeant huc vsque dicta. Quamuis enim ob defectum nostrum, & materiæ husus disticultatem, eam non comprehendamus: neque supra adducta intellectum omnino convincant: tamen multò magis sarisfaciet in hac dissicili quassione, qui viam aliquam gravium Doctorum authoritate sirmatam explicat, & defendit; quàm qui omnibus aliis dicendi modis teiccis, nisil omnino, vel nugatorium quid statuit, ve dictum Authorem secisse, testatur Rubio loco ibid. citato.

62. F Ex dictis in tora hac quastione inferuntur duo, contra duos priotes modos explicandi quattam sententiam suprà relaram.

Primum est, quod licet collectio specierum sit omnino necessaria ad scientiam, possit que appellari scientia inchoatiue, et causaliter: tamen id, quod proprie haber rationem scientia, est tertia alia qualitas, seu facilitas iudicatiua, qua prompte, & delectabiliter iudicat intellectus de suo obiecto. Neque in hoc est immorandum: quia præter paucos Thomistas, cæteri omnes vnisormiter conuenium.

63. Secundum est, hanc qualitatem, seu facilitatem non componi ex plutibus habitibus partialibus, ve aiebat Suarez; neque similiter ex partibus extensionis, ve tenent alij : sed verè esse formam quandam, & qualitatem simplicem, excludentem quarumlibet partium actualem compositionem.

Si enim res omnes, que cadunt sub obiecto Geometrie, verbi gratia, sunt unicum scibile in specie insima propter unicam; & indivisiblem tationem sab que, que in eis invenitur; et go de illis omnibus unicus, & simplex habitus Geometrie iudicare potest.

Sicut propter candem rationem vnica & simplex potentia intellectus de omnibus intelligibilibus indicat; quia omnia habent vnicam & indiuisibilem rationem sub quasab intellectu attinguntur.

Que tatio est Divi Thome 1.2.9. 54. art. 4.8 pro est videri possunt Caietan, & asij Thomiste suprà numero 42. adducti.

J Quomode autem habitus scientiz, cum sit simplex secundum seipsum; realitet tamen augeatur, ita ve verum sit entitatem ipsam intrinsecam habitus esse persectionem, & magis extensam absque reali additione partium; plura perit à præsenti instituto aliena, quæ commodiàs explicabimus in libris de Gemeratione, agentes de intensione, & extensione qualitatum,

## Q V E S T I O V.

Quomodo applicanda lit doctrina tradita fingulit scientiis in speciali.

HIs generaliter statutis de scientiarum specificatione, iam facile est iudicare de vriltate
vniuscuiusque in particulari, quanta sit, & vnde sumatur. Er ideo in gratiam omnium, qui illas prositentur, specialiter discurrendum est per singulas: tum
vt grauissima hac materia quantum in nobis est, vndequaque maneat absoluta: tum etiam vt specialitet
constet de vnitate nostra Dialectica & Philosophias
naturalis postea tradenda.

#### §. I.

#### De Sacra Theologia.

Ncipiendo à sacra Theologia: quia alias scientras dignitate superat, cum longa disputatio extra institutum nostrum sit, breuiter asserendum est in primis, ipsam genete subalterno dissere à Metaphysica, & aliis scientiis naturalibus, vt satis ex dictis constat. Deinde esse vnum habitum in specie insima, quoad omnes suas partes.

Quæ sententia communis est in schola D. Th. qui eam indicatitum in Prologo sententiarum q. 1. art. 2. vbi illam desendit Capteol.q. 3. art. 1. concl. 4. tum etiam t. part.q. 1. art. 3. vbi ipsum in hoc sensu explicant, & defendunt Caiet. & Nazar, in Commentario articuli, Banes dubio vitimo, Gonzales disp. 3. concl. 4. & communiter Thomsse.

Probatur breuiter ex doctrina generali tradita: quia intra abstractionem propriam Theologiæ, nempe ab omni materia naturali & potentialitate creata, omnia eius principia tandem resoluuntur in diunam reuelationem: ergo deriuantur ex aliis, vel ex alterutris: & per consequens pertinent ad candem speciem scribilis.

Confirmatur, quia quæcumque traduntur in Theologia, referuntur in candem deitatem, vel sanquam in propriam essentiam, ve quæ pertractentur de attributis & persons: vel tanquam ad principium essecients, aut vleimum sinem, ve quæ de creaturis disputantur. Hoc autem, non ve sunt quocunque modo cognoscibilia, sed ve stant sub principiis reuelatis. Ergo omnia personent ad candem rationem formalem qua, scilicet deitatem: participant que candem indivisibilem rationem sub qua, scilicet divinam revelationem mediatam, se virtualem: & ex consequenti sunt vnum scibile in specie insima. Videantur Gonzal. vbi sup. & alij Thomistæ.

#### §. I I.

#### De prima Philosophia, sen Metaphysica.

Secundò etiam inferturex dicis, quid de Metaphylica sentiendum sir. Cum enim abstractio à materia intelligibili conueniar huic scientiz: consequens est ipsam genere dissere à Mathematicis & Philosophia naturali. An autem Metaphylica, quo ad omnia, que includit, sir vnus habitus in specie infima, longiorem postulat disputationem, que aliena est à presenti instituto.

De de Affirma

Affirmativa tamen sententia, quam tradit D. Tho. Opusc. 42. cap. 3. & desendunt Caiet.in hoc. lib.c. 23. Araux. 1. Metaph.q. 5. art. 3. & communiter Thomistæ, potest facilè ex eisdem fundamentis suaderi. Quia omnia principia ex quibus Metaphysica procedit ad suas concl. demonstrandas, tandem resoluuntur in communia principia entis realis, quod est obiectum eius: ergo deriuantur ex aliis, vel ex alterutris intra eandem abstractionem à materia intelligibili: & per consequens pertinet ad eandem speciem scibilis.

De Mathematicis extremis scilicet Arithmetica,

#### **5**. 111.

"Ertid infertur, quid dicendum sit de Arithmetica, & Geometria, quæ proprie sunt Mathematica, (Musica enim, Perspectiva, Astrologia, & similes, quæ solent inter Mathematicas numerari non sunt verè species Mathematicz, vt inquit D.Th. 1.1.q. 35. art. 8. & nos infra explicabimus. De quibus in primis statuendum est vtramque genere differre à Metaphysica & Philosophia : siquidem continentur sub abstractione diversa, nempe à materia sensibili , à qua sumitur genus scibilis Mathematici: ac proinde eas immediate collocari sub codem genere Mathematice, esseque interque species distinctas, siquidem ambæ continentur sub eadem abstractione; & intra esm principia vnius non deriuantur ex principiis alrerius, neque veraque ex alterurris, sed resolvuntur in diversa prima principia, ve suprà numero 61. expli-

68. Tandem asserendum est vnamquamque esse vnum habitum in specie infima. Quæ est communis sententia Authorum, quos suprà num. 42. retulimus. Conuinciturque ex eildem fundamentis. Nam in Arithmetica, numeri soli reducuntur ad superficiales, seu planos; & hi ad lineares : qui tandem resolnuntur in vnitatem, que est prima omnium mensura. Idem etiam contingit in proportionibus, quæ sunt passiones numerorum. Nam omnes superpartienres deriuantur ex superbipartiente, que est prima huius generis: hæc autem, & omnes superparticulares derivantur ex sesquialtera , que ett prima superparticulatium. Ex quibus, omnes indeterminate reducuntur in primam determinatam huius generis. quæ est hemiolum, versaturque inter 2.& 3.Et tandem multiplicitates, & generaliter omnes proportiones, tam numeri ad numerum, quam numeri ad vnitatem derivantur ex ea, quæ simpliciter est prima In omni genere, scilicet ex proportione dupla, quæ Versatur inter binarium & vnitatem. De quo videri posint Arist. 5. Metaph. c. 15. & D. Thom.ibid.lca. 17. Ergo principia omnia, ex quibus procedit Arithmetica, derivantur ex aliis, ver ex alterutris intra propriam abstractionem : & per consequens constitount voum scibile in specie infima.

69. Idem etiam patet in Geomettia. Nam, vt expressà inquit D. Thom. loco suprà num. 50. adducto, principia isochelis, isopleuros, & scalenon derivantur, ex principiis trianguli & principia quadrati, thombi, rhomboidis & similem ex principiis quadranguli: & veraque ex principiis communibus siguræ.

Et tandem, vt totam Geometram vno complectamur verbo, figuræ omnesquæ formantur in profunditate derivantur ex pyramide, quæ ex prima folidarum: hæc verò, & omnes, quæ formantur in supersicie, derivantur ex triangulo, quæ est prima inter figuras planas: & tandem triangulus refoluitut in lineas. & hæc in punctum, quod ex prima mensura quantitatis continuæ. Ergo il la est vnum scibile in specie insima, & Geometria vnus habitus in specie.

Maior huius explicatio pendet ex persecta notitia harum seientiarum: hæc tamensufficiunt, vt eis applicetur generalis doctrina tradita.

#### De Piblosopiha naturali.

#### 9. V I.

Varto infertur, quid dicendum de Philofophia naturali, vt comprehendit lib. Phyficotum, de Cœlo, Generatione & Anima, & si que
alia ad ipsam pertinent, vt sunt libri Arist. qui appellantur Parua naturalia. In quo tamen veteres & iuniores Thomistæ non concordant: & res adhuc sub
lite est, vt inquit Arauxo infàcitandus.

Ex antiquis negant Philosophiæ vnitatem specificam Soncin. 6. Metaph q. 8. Caiet. in hoc lib. c. 22. & 2.

2.q.162 in introductione questionis.

Pro qua etiam sententia resettur. Capreol.q.z. Prologi: eique fauet non parum D.Th.in hoc 3.lib.le&.4.z ibi post verba sub.n. 50. addu&a statim subdit, quòd Corpus naturale & Mathematicum distinguament in dinersas species seibilium.

Et ratio Caiet. videtur efficax. Quia maior & minor remotio à materia, & motu videtur sufficiens distinctiuum scientiarum. Sed intra abstractionem. à materia singulari, que communis est toti Philosophie, datur maior & minor remotio à materia, & motu in entibus mobilibus, siquidem abstrahit ab omni specie motus determinata, & est trantum mobile vt sic, cui correspondent libri Physicorum; aliud est mobile tantum ad vbi, cui correspondent libri de Cœlo; aliud ad formam, cui correspondent libri de Generatione, &c. Ergo habent diuersas immaterialitates: & per consequens sufficient distinguere species Philosophie.

71. Secunda sententia constituit vnitatem specificam in Philosophia, ve comprehendie omnes suas partes. Quam docuit Auerroës 2. Phylic. text. 29. & sequentur ferè omnes Thomistæ juniores. Soto hic cap. 25. &. 1. Physic.q. 2. Bannes lib. 1. de Generat. que Procemialiad 4. Arauxo 1. Metaph. q. 5. art. 3. ad 1. Sanchez lib. 1. Logicæ qu. 11. & alij. Quibus fauet D Th.do sensu & sensato lect. 2. vbi post verba num. 5 8. adducta, planè loquitur de tota Philosophia, vt de vna scientia; librosque Physicorum, de Cælo, & alios appellat partes eius. Qu od eriam colligitut ex Opulc. 42.c.14.vbi postquam ex divisione entis in suas species colligit divisionem Philosophiæ: subdit talem divisionem magis pertinere ad Logicum, quam ad Philosophum, plane indicans esse partitionem rationıs in eodem simplici habitu. ١١. ري...

Certè de mente D. Thom. non omnino constat in hac difficultate. Hzc tamen, secunda senteutia est procul dubio conformior illi z tum propter adducta: tum eriam qui magis consequens est genetali doctrinz de scientiarum specificacione suprà ex ipso staturz. Et ideò asserendumes est totam Philosophiam naturalem esse vnum habitum in specie insima.

In cuius confirmationem præter adducta solimaddenda est ratio, quam pro aliis secimus, quod scilicet omnia principia Philosophiæ deriuantur ex aliis, vel alterutris intra propriam abstractionem a materia singulari: siquidem saltem dependent.

Probantur per communia principia motus; quæ in lib. Physic. statuuntur : reducunturque tandem in materiam, & formam, quæ sunt prima principia entis mobilis. Ergo omnia, quæ tracantur in Philosophia, constituunt vnicam speciem scibilis; & consequenter pertinent ad candem atomam speciem scientiæ.

72. Ad locum D. Thomæ pro contraria sententia adductum respondent optime Bañes & Arauxo vbi sup. sanctum Doctorem per corpus naturale, ve condistinguitur contra corpus Mathematicum, intelligere non solumens mobile, quod est obiectum Philosophiæ, sed alia entia naturalia, quæ sunt obiecta aliarum scientiarum, quæ subalternantur Mathematicis; vt sonorum respectu Musicæ, & visuale respectu Perspectiuæ.

Istæ enim scientiæ, ve iam videbimus, continentur sub eodem genere immediato cum Philosophia, & habent pro obiectis entia naturalia: & ideo cum omni proprietate vetificatur corpus naturale, ve comprehendit obiecta Philosophiæ, Musicæ, & aliatum, diuidi, in plutes species scibilium, ve magis constabit ex dicendis.

Ad rationem respondetur negando maiorem. Nam, ve ex dictis patet, intra candem abstractionem maior & minor remotio à materia aut motu, non causant diuersiratem in esse scribilis; nisi quando resoluuntur in diuersa prima principia, ve contingit in obiectis Arithmeticz, & Geometriz. Quod tamen non inuenitur in Philosophia: siquidem omnia eius principia, tam quz magis, quàm quz minus abstrahunt à motu, deriuantur ex aliis, vel ex alterutris intra candem abstractionem à materia singulari, ve explicatum est.

De Musica, Perspectius, Astrologia, & aliis.

§. V.

Vintò infertur, quid dicendum sit de scientiis, que subalternantur Mathematicis, & solent appellari mediæ inter illas, & purè naturales, vt sunt Musica, Perspectiua, Astrologia, Cosmographia, Geographia, Hydrographia, Machinatiua, & similes. Circa quod suppositis his, quæ de propria subalternatione diximus sup. n. 9. considerandum est huiulmodi scientias quodammodo descendere ex vno genere in aliud, in quantum applicant obiectum, & principia subalternantis ad materiam omnino accidentalem, & extrancam, vt ibidem explicuimus. Quo fit, ve obiecum, & principia subalternantis semper fine sub abstractione diversa, ab ea quá habet materia illa, cui fit applicatio in scientia subalternam; vt patet in exemplis ibidem adductis. Numerus enim & linea secundum se, abstrahunt à materia sensibili, sonorum verò,& visuale, rantum à mareria singulari. Et hac de caula scientiæ istæ dicuntur mediæ;quia nimitum participant de veraque abstractione: siquidem in eis principia aliter abstrahune ad conclusiones.

Ex quo etiam nascitur, vt rectè notauit D. Thom. 2.2. quæstione septima art. a ad tertium, quòd si principia considerentur, quæ habent rationem sormæ; scientias istas cum Mathematicis connumeramus: si verò conclusiones, seu materiam propriam expectemus, magis conuenium cum naturali: proptet quod 2. Physicaext. 2. dicetur esse magis naturales.

74. Caterim, quis in his scientiis, ve laté explicuimus suprà n. 21. ratio formalis que obiesti non se constituitur ex obiecto superioris, & materia illa extranea, quasi ex æquo includat vtrumque: sed obiectum superioris consideratur quasi in obliquo, & vt principium, per quod definitur: materia verò extranea principaliter, & in recto, habet rationem obiecti, vt sonorum in Musica, & visuale in Perspectiua: inde est, quod absolute, & simpliciter loquendo, scientiæ istæ dicendæ sunt naturales, & continentur in eodem genere cum Philosophia naturali. Quod genus distinctionis gratia appellabimus scientiam naturalem, (ne ipsum cum Philosophia, quæ est quædam species eius.confundamus.) Et per consequens genere distinguuntur ab Arithmetica,& Geemetria, quæ sunt propriè Mathematicæ.

Hanc sententiam desendunt communiter Thomistæ. Caiet. 2. 2. q. 9. art. 2. Flandria 6. Metaph. q. 3. art. 1. Soto in hoc lib.c. 1. q. 5. ad 5. & 2. Phys. q. 2. art. 2. Arauxo vbi suprà ad secundum. & alij. Pro qua etiam videri potest D. Thom. sect. 25. huius lib. & 2. Phys. lec. 2. Vbi cam docet eleganter. Aristoteles: nam postquam Mathematici, & Philosophi disterentiam explicuit ex diuersa abstractione à materia, subdit: Hoc idem indicant, & Mathematicarum facultatum ha, qua magis sunt naturales, vi Perspettina, Musica & Astrologia. Nam contra quodammodò se habent ac Geometria namque de naturali linea contemplatur; sed non vi est snaturalis: Perspettiua verò Mathematican quidem lineam considerat, at non vi est Mathematica, sed vi est nasuralis.

Ex quibus verbis probatur à priori hæc sententia. Quia ideò Geometria, verbi gratia simpliciter est scientia Mathematica, & genere distinguitur à Philosophia: quia linea, quàm considerat, licèt à parte rei sit quid naturale; non tamen consideratur ab ea, vt est naturalis: sed vt abstrahit ab omni materia sensibili. Sed è contra linea, quam considerat Perspectiua, licèt secundum se sit quid Mathematicum; non tamen consideratur ab ea, vt est Mathematica, sed vt includit visualitatem, quæ est materia sensibilis. Ergo Perspectiua simpliciter est scientia naturalis, & genere distinguitur à Geometria.

Confirmatut: quia id, quod principaliter, & in reco habet rationem obiecti in his scientiis mediis, est illa materia extranea, & sensibilis; vt sonorum in Musica, & visuale in Perspectiva: ergo tantum abstrahuna à materia singulari, sicut ens mobile, quod est obiectum Philosophiæ: ergo continentur sub eodem genere scibilis naturalis; & consequenter sub eodem genere scientiæ.

75. Circa vnitatem verd, aut distinctionem specificam harum scientiarum idem ferè ac de reliquis dicendum estiscilicet sumendam esse ex unitate, vel distinctione principiorum in esse scibilis. Id enim æquè conuincunt de omnibus scientiis rationes suprà n.59. adductæ. Non tamen sumitur eodem modo in his, ac in cateris. Cum enim alia sint extrema:tam principia, quam obiectiuum sunt sub eadem abstractione : & ita vnitas vel distinctio carum sumitut ex principiis, quæ sunt prima intra abstractionem propriam ipsius obie-Ci,vt vidimus. At verò in his scientiis, de quibus loquimus; cum fint mediæ inter pure Mathematicas, & Naturales, principia habent diuersam abstractionem, ac obiecta: & ita vnitas, aut distinctio earum non potest sumi ex principiis; que sint prima intra abstractionem propriam obiecti : ( nulla enim talia principia sunt in his scientiis:) ac proinde desumenda oft ex principiis, quæ sint prima intra abstractionem propriam ipsorum principiorum.

Iuxta quam doctrinam, que prove iacet necessario admittenda est à Thomistis suprà citatis, nobis valde probabile est, es maximo consequens adhue vique di-

-&a, quòd sicut duz tantum dantur Mathematicz extrema, quarum principia possint ad materias extrancas applicari: sie duz tantum dantur huiusmodi scientiz mediæ, licet variis nominibus significatæ. Altera est, quæ principia Arithmeticæ applicat ad materias senfibiles : potestque, prove comprehendit omnes materias, appellati Arithmetica naturalis. Quæ dum talia principia applicat ad sonos, dicitur Musica: dum verò ad alias materias ( si quæ sint , quibus hæc principia possint applicari) sortietur alia nomina. Altera verò est, quæ principia Geometriæ applicat ad materias sensibiles:potest que communi nomine dici Geometria .naturalis. Quæ dum talia principia applicat ad visum, dicitur Perspectiua, seu Optica; dum ad colos, & astra, Astrologia; dum ad mundum, eius partes, Cosmographia; dum ad terram, & eius Prouincias, Geographia, dum ad fingularem locum, aut Civitatem, Topographia; dum ad aquam, & maria, Hydrographia; dum ad bellica instrumenta, & machinas, Machinatiua: & sic de aliis nominibus, quibus scientia ista potest appellati, secundum quod applicat principia Geometriæ ad peculiares materias sensibiles.

76. Quamuis autem hæc doctrina, provt iacet non inueniatur expressa in Doctoribus: quia non descendunt ita patticulariter ad has materias; est tamen non solum consequens ad fundamenta suprà ex Aristot. & D.Th. stabilita, sed etiam communi Mathematicorum sententiæ, qui quatuor tantum Mathematicas admittunt, vt patet ex Ptolomæo in Almagesto. Imò sic necessariò asserendum est iuxta receptissimum loquendi modum, tam Dialecticorum, quam Philosophorum, constituentium septem tantum artes siberales, vt patet ex illo carmine.

J Lingua, tropus, vatio, numerus. tonus, angulus, astra. Vbi quatuor tantum numerantur Mathematicæ; duæ extremæ, scilicet Arithmetica, & Geometria designa tæ per numerum, & angulum; & duæ mediæ, nempè Musica, & Astrologia significatæ pet tonum, & astra. Propter quod etiam Mathematicæ ab Antiquis appellabatur quadriuium. De quo videri possunt Hugo Victorinus lib. 3. sui Didascalon, & D. Th. opusc. 70. quæst. 5. att. 1. ad 3.

Ratione etiam idem facilè probatut ex dictis. Quia tot sunt constituendæs species scientiæ, quot suerint principia in ratione luminis diuersa, seu habentia diuersam vim illuminandi conclusiones: sed principia omnia, ex quibus procedunt scientiæ mediæ, sunt tantum duo in ratione luminis, seu tantum habent duplicem vim illuminandi: ergo tantum sunt constituendæ duæ scientiæ mediæ. Maior est Arist. & D. Th. vt patet ex dictis suprà n 58. Minor verò probatur: quia principia omnia, ex quibus procedunt istæ scientiæ mediæ, vel sunt Geometria, vel Arithmetica, vt supponimus: sed in his tantum suueniuntur duæ primæ radices suminis, vt n.69. ostensum est: ergo tantum datur in eis duplex vis illuminandi conclusiones.

Confirmatur: quia genus sumitur ab eo quod habet sationem materiæ, & disserentia ab eo, quod habet rationem formæ, vt vidimus suprà disp.5.n.73.sed in his scientiis mediis proprium obiecum habet rationem materiæ, & principia superiorum rationem formæ, vt expresse docet D. Th. in hoc lib. lect. 25.& 2.2. q.9. att. 2. ad 3. ergo sicut in eis rectè sumpsimus genus ex obiecto, seu materia, ad quam applicant principia superiorum, eas propterea collocantes sub eodem genere cum Philosophia; sic etiam rectè sumimus disserentiam ex ipsis principiis superiorum, duas tantum scientias medias constituentes, iuxta duas species principiorum in esse scibilis, nempè arithmeticorum, & geometricorum.

77. Ad hæc forte respondebis idem principium

geometricum, quod Perspectiua applicat ad visum, & Machinatiua ad instrumenta bellica, licetin se sit formaliter vnum; esse tamen virtualiter multiplex, secundum quod est applicabile ad diversas materias.

Sed contra hoc est. Primò: quia esto detur in principiis geometricis talis multiplicitas virtualis, adhuc ista reducitur tandem in vnam primam radicem luminis, vt supponimustergo non potest causare plures scientias. Pater consequentia: quia nulla alia ratione talis virtualis multiplicitas, quæ ponitur in principiis geometricis, non sufficit causare plures species Geometriæ: niss quia reducuntur in vnum primum sontem luminis: ergo eadem ratione non poterit causare plures scientias illi subalternatas.

Secundò: quia omnino falsum est, principia geometrica esse virtualiter plura, secundùm quod possura applicari ad diversas illas materias: ergo falso nicitur sundamento dicta solutio Probatur antecedens: quia ideò lux corporalis non est virtualiter multiplex, secudum quod potest illuminate hominem, equum: quia illi omnino per accidens est, quòd applicerur ad cos illuminandos. Sed principiis geometricis est multò magis per accidens extranea quecumque materia, ad quam applicantur. Ergo ratione talis applicationis non sunt virtualiter plura: econsequenter non datur situaum sundamentum ad multiplicandas plures scientias medias sub eadem extrema. Ac proinde due tantum sunt constituende, ve explicatum est.

#### DE LOGICA.

#### S. vltimus.

78. ¶ Dostremò infertur, quid dicendum sit de nostra Logica, quam ad virimum locum distulimus; quia aliis enumeratis, licet non visilitate; aut necessitate: dignitate tamen cedit. De qua in primis statuendum est, ad nullum horum trium generum pertinere vt partem, seu speciem principalem alicuius. Quia
vt disp.n. 51. tetigimus, & probat D, Thom. opusc. 70.
q. 5. art. 1. ad. 2. Logica non est pats principalis scientia
speculatiua: sed ad cam reducitur vt adminiculum, &
instrumentum aliatum, quatenus docet modum procedendì in illis.

Cæterùm, quia Logica sic est instrumentum scientiatum, vt etiam sit vera pars Philosophiæ, seu vera scientia, ve ibidem explicuimus: non omnino excluditur ab hac coordinatione: sed continetur sub eodem genere cum Metaphysica, vtpotè que habet candem abstractionem ab omni materia. Differt verò specie ab illa: quia licet veriusque principia contineantur, & detiuentur ex vniuerfalistimis principiis entis, quod abstrahit à reali, & rationis; hæc tamen non causant vnitatem scientiæ, vt suprà n. 51. vidimus. Cum autem in aliis non conueniat, siquidem Metaphysica procedit ex principits entis realis; Logica verò ex principiis secundarum intentionum: planum fit veriusque principia non deriuari exaliis, neque ex alterutris: & consequenter esse diuersa in esse scibilis.

Tandem asserendum est, Logicam esse vnicum habitum in specie insima. Quia omnia eius principia deriuantur ex altis, vel ex alterutris intra candem abstractionem, Nam principia demonstrationis deriuantur ex principiis communibus syllogismi: & hæc ex principiis argumentationis: ista verò ex principiis propositionum, & terminorum; & tandem hæc ex communibus principiis secundarum intentionem. Quod idem patet in desinitione, diuisione, & aliis partialibus obiectis Logicæ quæ om-

D13

## Disp. XX. de aliis habitib.intellect. Quæst. I. 323

nia continentur sub eadem abstractione ab omni materia: ergo intra illam derivantur ex aliis; vel ex alteruris; & per consequens pertinent ad vnicam speciem scibilis, & scientiz.

## **ፙ፟ጜ፞ፙፙዀፙ**፞ጜ፟ጜ፞ጜ፟ጜ፟ፙፙ፧**ዺፙ**ፙቚ DISPVTATIO

De aliis babisibus intellectualibus.

APITE 26. & 27. huius primi libri Aristoteles agit de opinione, & solertia; vi ostendat in quo deficiant, & distinguantur à scientia. Et capite vitimo

secundi libri tractat de habitu principiorum, quo cognoscuntar principia demonstrationis: quique est causa scientiz. Et ideò Doctores in fine horum librorum solent aliqua prælibare de his habitibus inrellectualibus. Quod nos præstabimus quæstionibus sequentibus.

#### Q V Æ S T 1 O

Verum habitus principiorum sit distinctus ab insellectu, & in quo consistat.

Oncedendum esse habirum principiorum 1 quem Atistot. 6. Ethicor. cap. 6. vocat intellettum seu intelligentiam, vt habet translatio antiqua , ita certum eft : sicut est certum dari in rerum natura scientiam. Quemadmodum enim ad cognoscendas proposiriones necessarias, & mediatas, seu per aliud notas necessaria est scientia : sic ad cognoscendas eas, quæ nullum habent medium, per quod probentur, & appellantur immediatæ, seu principia, necessaria est virtus aliqua, seu habilitas intellectualis, quæ appellatur habitus principiorum. Neque de hoc est controuersia inter Doctores. Tria tamen sunt, in quibus non omnes con-sentiunt, Primum est: an habitus iste sit ipse intelle &usi, vel qualitas aliqua illi superaddita, & ab co distincta. Secundum : in quo consistat propria eius ratio, seu circa quæ principia versetur. Et ta ndem terisum : an lit à natura inditus, vel quomodo fiat in nobis. Duo priora tractae recte Ludovicus Montesino 1.2.disp.32 q. 6. & nos breuiter absoluemus in hac quæstion. Tertium verò in sequenti lati us explicabimus.

2. Dicendum est ergo primò habitum principiorum non esse ipsam potentiam intellectiuam; sed verum habitum ipsi superadditum, & ab ea di-Aindum. Hec conclusio est contra Valentiam; & Lorcam 1. 2. quæst. 51. art. 1. quam etiam ex parte negat Durandus in 3. dist. 33. quæst. 1. ad 2. Est tamen communis consensus Philosophorum cum Aristot, tùm in hoc 2. libro capite vitimo, vbi agens de causis istius habitus, expresse fatetur'ipsum generari in nobis experimento, & memoria: rum etiam loco citato ex 6. Ethicorum cap. 3. vbi numerat ipsum inter virtutes intellectuales ( quæ funt veri habitus ) appellans eum intellectum propter suam excellentiam. Quo loco D. Thom.lectione 5, inquit : Accipitur intellectus bic , non pro ipfaintelle-Stina potentia sed pro habitu quodam, quo bomo ex virtute luminis intellectus agentis naturaliter cognoscit principia indemenstrabilia. Quod etiam docet 2 contra

genres cap. 78. vbi affirmat habitum principiorum accipi ex sensibilibus, & esse ettechum intellectus agentis. De quo etiam loquens prima lecunda quastione 62. articulo tertio ad primum expresse inquit esse habitum naturalem superadditum potentiz intellectiux.

3. Fundamentum est : quia potentia rationalis, qualis est intellectus, & voluntas secundum se est indifferens, & se habet ad opposits, ve dicitur nono Metaphylica. Potest enim voluntas ferri in bonum, & malum; & intellectus, intelli-gere verum, vel falsum. Sed habitus principiorum non se haber ad opposita : neque indifferenter inclinat ad verum, vel fallum : sed infallibiliter attingit , verum & determinat intellectum , ad cognolcendas propofitiones necessarias, immediatas; ipsumque disponit benè secundum suam naturam in ordine ad aliquam operationem. Ergo non est ipla potentia intellectiua; sed verus habitus illi superadditus. Major, & consequentia constat. Minor verò probatur. Tum ex verbis Aristorel. libro 2. citato circa finem, vbi expressè restatur habitum principiotum, quem vocat intelledum, esse perperud verum, dicens: Cum autem mentis habituum, quibus verum perspicimus, quidam veri perpeind sint, ve intellectus, atque scientia : quidam interdum falsum suscipiant , ve opinio, &c. Tum etiam ratione einidem Aristotel. quia tota certitudo, determinatio, & necessitas assenlus scientifici sumitur ex certitudine, determinatione, & necessitate assensus principiorum: ergo certius, firmius, & magis immobiliter assentitur intellectus ipsis principiis. Sed habitus scientiæ, quo cognoscuntur conclusiones, non est indifferens ad verum, vel fallum, sed omnino determinatus ad cognitionem veri : ergo multò magis determinatus est habitus principiorum. Videatur D. Th. 2. dist. 24. q. 2. art. 3.

4. Dices: habitus ponitur ad tollendam indifferentiam potentiæ: sed intellectus circa printa principia est naturaliter determinatus; fiquidem explicațis terminis non potest illis dissentire : ergo ad illa non indiget habitu? & per consequens iple erit habitus principiotum. F Confirmatur : quia sieut se habet voluntas circa finem sibi proportionatum : ita intellectus circa principia naturaliter cognita : sed circa talem finem voluntas non indiget habitu, vt sumitur ex D. Thom. 1. 2. quæst. 56. art. 6. & docet expresse quæst. 62. sequenti art. 3. ad primum : ergo neque etiam intellectus indiget habitu circa prima principia.

Ad argumentum simul cum confirmatione respondetur habitum principiorum esse necessarium: tum quie intellectus secundum se est indifferens ad eliciendum assensum conclusionum, vel principiorum: tum etiam quia licet explicatis principiis vniuersalissimis naturaliter determinetur ad afsentiendum illis: tamen respectu aliorum minus vniuersalium potest habere faisam cognitionem:tum denique quia cum intellectus in omni suo actu indigeat speciebus intelligibilibus; non habet de se sufficientem determinationem, etiam respectu principiorum vniuersalissimorum; neque ex se est facilis ad assentiendum illis. In quo distinguitur à voluntate. Cuius operatio quia non requirit species: sed est pura inclinatio in obiectum, quod attrahit ad se voluntatem : inde est, quod sit sufficienter determinata, & absque vlla difficultate feratur in finem, in quem naturaliter inclinatur. Sic respondet D. Th.

## 324 Disp.X X.de aliishabitib.intellect.Quæst II.

loco citato ex quæst. 62.8 quæst.t.de virtutibus art-

5 Dicendum est secundo habitum principiorum versari, tam circa principia vniuersalissima, que ab Aristot. cap. 3 huius primi libri appellantut dignita. sas, quam circa principia particularia scientiarum, que vocantur positiones. Hec concluso est contra Valq-1.2. disp. 74. cap. 3. sed est communis inter Do-Aores, pro que videri potest Montesino vbi suprà. Breuiterque probatur. Tum quia Aristot. & D. Thom. agentes de hujusmodi habitu non distinguunt principia vniuersalia, & particularia, sed absolute docent vetsari circa prima principia. Tum etiam, quia, vt sumitur ex eodem Aristot. loco citato, propria ratio per quam habitus principiorum distinguitur à scientia , est quod versetur circa propositiones medio vacantes, & per se notas, quod zquè conuenit principiis vniuersalissimis, & particularibus, siguidem vitaque sunt propositiones immediate. Tum denique quia necessitas ponendi hunc habitum su-peradditum intellectui, aquè procedit in omnibus; siquidem ex verisque derivatur cognitio scientifica i & ad omnia requiruntur species intelligibiles. Ergo pro omnibus necessaria, est virtus intellectualis; vt illis fitmiter adhæreat intelle-&us , & determinetur sufficienter ad veri cognitio-

6. Ex quo apparet iam quid sit iste habitus, cuius definitio essentialis sic potest formati: Intellectus, seu intelligentia est habitus circa propositiones uninersales, necessarias, immediatas, & speculatiuas. In qua priores particulæ exprimunt genus proximum, in quo intellectus conuenit cum synderes, quæ est habitus principiorum practicorum. Vltima verò ponitur loco disterentiæ: quia penes practicum, es speculatiuum distinguuntur isti duo habitus ver plene constabit insta num. 29. vbi diussones habitus intellectualis ordinabimus.

7 Secundo sequitur eundem habitum in specie infima sufficere pro omnibus principiis speculatiuls, sine vniuersalibus, sine particularibus, & consequenter non esse multiplicandos iuxta numerum scientiarum non subalternatarum; vt multiplicant Ru bio, & alij. Ratio autem sumitur tum ex Aristot.in hoc 2. lib. c2p. vltimo, vbi docet habitum istumesse virtutem intellectualem certiorem, & altiorem habitu scientiz, in quam iste resoluitur; tanquamin principium efficiens, præhabens in se quidquid perfectionis est in scientia. Ergo vnitas eius sumenda est ex altiori, & vniuersaliori radice : ac proinde non est multiplicandus iuxta numerum scientiarum, Tum etiam, quia propria ratio formalis, sub qua habitus iste tendit in principia, nempè immediata connexio prædicati cum subiecto, cadem est in omnibus principiis scientiarum; quamuis pro diuersitate materiali corum; sæpè interueniat maior, aut

minor difficultas in explicatione terminorum,
yt vidimus suprà n. 6. Ergo idem habitus in specie infima sufficit pro omnibus principiis speculatiuis, tam
yniuersalibus, quam specialibus, & propriis
scientiarum.

#### Q V Æ S T I O H.

An habitus principiorum sit à natura inditus ;
vel quomodo siat in nobis.

8. IN hac difficultate duæ sunt sententiæ extremæ, & alia media. Prima asserit habitum principiorum nullo modo esse naturalem, sed verè acquisitum per actus ipsos, quibus intellectus assentirur principiis; sicut habitus scientiæ, & virtutum acquiruntur per proprios actus. Ita Rubio hic tractatu de habitu principiorum numero decimoquarto. Pro qua sententia citat Ferratam secundo contra gentes cap. 78. salsò tamen, ve instà constabit.

Probatur primò expresso (ve inquit) testimonio Aristotelis in hoc secundo libro capite vitimo, vbi loquens de habitu principiorum inquit: Neque itaque insunt determinati habitus, neque ab aliis habitibus siunt notioribus, sed assensu Quibus verbis docet hunc habitum non inesse nobis à natura, neque ex aliis notioribus notitiis sieri sicut habitus scientiz: sed per assensum immediatum veritatis per se notz, quod est

acquiri per proprios actus. Secundò probatur ratione quia natuta solum concedit rebus, quæ necessaria sunt ad simpliciter operandum : quæ verò ad melius aut facilius requiruntur, relinquit acquirenda propria industria, & labore; tribuens illis principia, quibus possint operari, & operando ea acquirere : sed habitus principiorum non est necessarius ad simpliciter assentiendum primis principiis, sed ad assentiendum cum facilitate : ergo non est nobis à natura datus, sed acquititur propria industria. Maior patet in habitibus vittutum moralium, quos ideò natura non concessit : quia non requirentur ad simpliciter operandum bona opera. Minor verò probatur: quia assensus primorum principiorum non excedit facultatem naturalem intellectus; cum sint veritates quædam naturales, & per se notæ:ergo informatus intellectus speciebus intelligibilibus, per quas apprehendit terminos, & cognoscie significationem corum, potest propria virtute iudicare de virtute principiorum, eisque assentire; & ex consequentiad simpliciter assentiendum illis non erit necessarius habitus.

9. Quamuis autem hæc sententia placeat quibus-dam Modernissest tamen procul dubio contra D.Th.ve infrà constabit. Et ideò illam reisciunt communiter. Thomistæ, qui licèt inter se dissentiant, an habitus iste sit congenitus intellectui, vel siat in nobis post vnionem animæ ad corpus; in hoc tamen maximè conueniunt, quòd aliquo modo consequitur ipsam naturam, neque efficitur in nobis per assensus, seu iudicia intellectus possibilis; sicut acquiruntur alij habitus intellectuales; quod satis efficaciter conuincitur.

Quia si habitus principiorum produceretur per tales assensis, sed iudicia, etiam augeretur per ipsorum reperitionem; & consequenter cresceret in nobis facilitas assentiendi eisdem principiis. Similiter per cessationem, seu dissuetudinem eorumdem assensium diminueretur talis facilitas; & per consequens posset ipse habitus minui, & tandem corrumpi: consequens est omninò fassum: ergo, & illud ex quo sequitur. Sequela patet: quias ve restè inquir Diuus Thomas 1.2.quæst. 53. artic. 2. habitus ex eadem causa augetur, ex qua generatur; & ex eadem diminuitur, ex qua corrumpitur. Minor verò probatur: tùm ex eodem Angelico Doctore articulo antecedenti, vbi expressè assirmat hunc habitum primorum principiorum nulla

## Disp.XX.de aliishabitib intell.Quæst.II.

nulla oblinione, aut deceptione corrumpi posse; benè autem scientiam, & aliquos alios habitus intellectuales : tum etiam experientia : quia post repetitos mille assensus huius principij. Omne totum est maius sua parre, nullus experitur maiorem facilitatem in affentiendo, ac habuit cum primò explicati fuerunt illi termini. Et eandem facilitatem experitur vnusquisque, cum potest diuturnam cessationem,& dissuetudinem actuum, turlus proponitur idem principium. Ergo talis habitus non generatur per proprios actus, sicut alij habitus acquisiti, sed aliquo modo sit in no-

bis per modum naturæ.

10. Secunda sententia huic extreme opposita asserit hab itum principiotum esse omninò à natura inditum intellectui, & cum ip lo in creatione anima comproductum. Sie docent graues Thomistæ, Bannes 1. p. q. 1. articulo sexto notabili tertio, Conradus, & Medina prima secundæ quæst. 51. accic. primo, Sanchez lib.7. Logicæ q. 15. & alij quibus non parum fauet D. Thom. 1. p.q. 79. att. 1 2.1.2. q. 91. att. 3.2.2. q. 8.art. 2. ad 1. de veritig. 16. art. 2. & alibi sæpè : vbi habitum principiorum appellat à natura inditum, seu naturalem:& cadem 1.2.q.90 att. 1.ad 3. fatetur esse in puero nondum habente vium rationis, quamuis non possit eo vei, propter defectum ætatis. Et tandem id expresse docere videtur in distin. 23.q. 3. att. 2.ad primum, vbi ica inquie: Habiens infusus similes est babitui innato: quia sicut naturalis babitus datur in creationesisa infusus in reparatione. Naturalis autem sicut intelle Eux principiorum indiget, ve cognisio determinetur per sensum, que acquisitus non indiget, & c Ergo ex seutentia Diui Thoma habitus principiorum est nobis naturaliter cognitus, & datur cum ipla natura.

Secundo probatur ratione, qua veitur Dinus Thomas loco citato de veritate : quia in homing, cognitio principiorum est quasi quoddam seminarium totius cognitionis sequentis; sicut in aliis naturis sequentium operationem, & effectuum quædam natutalia semina præexistunt. Ergo sieut hæc naturaliter insunt illis: sic etiam cognitio principiorum debet naturaliter inesse homini; & per consequens talis

habitus erit omninò naturalis.

Confirmatur : quia facilitas, & promptitudo in operarido est signum habitus præsentis, sed explicaris terminis, ita facile, & prompte assentimur cum primum proponit hoc principium, Omne totum est maius sua parce, quam postquam plures actus habuerimus circa illum, , ve suprà dicebamus. Ergo signum est ante primum illum aftensom iam existere habitum, à quo cuisseur talis facilitas 3.80 per conse-

quess iplum elle à natura inditum.

1. a. Sed quamuis ibæs eciam schientia sit satis probabilis, & habeat pro se loca adducta Divi Thomæ; adhuc temen non fatisfacit aliis' I homistis, & merità. Tum quia habet contra le plura alia. Angelici. Doctoris tostimonia, voi expresse affirmat habieum istum causari in nobis ab intellectuagente, ve infrà videbimus. Tum quiam, quia planè contradicit Aristoteli in hoc libro secundo acapiscavitimo, vbi a ve suprà numero, secundo diximus de complicant Commentator & alij Interpretes, aperte docet fieri in nobis experimento, & memoria: atque ex ipla cognitione sensitiua. Tum denique quia tollit ab intellectu humano puram potentialitatem in esse intelligibili. ratione cuius è principlo est sicut tabula in qua nibil. est scriptum, vt dicetur in tertio de anima textu 150 De quo videri potest Diuus Thomas ibidem, & prima parte quæstione 87. articulo 1, parte secunda quæstione 5 o.articulo 6.de malo, quæst. 16. articulo 12. ad 1. & alibi læpè: Ergo habitus ptincipiotum non est omninò naturalis, aut congenitus intellectui.

Colleg. Compl. Logica.

12. Tertia ergo, & inter præcedentes media sententia affirmat habitum principiotum partim ese à natura, & partim ab exteriori principio, seu dici naturalem inchoatiue, quatenus ex ipla natura animæ intellectiuæ, conuenir homini, quod statim cognito quid est totum & quid est pars, cognoscat quòd omne totum est maius sua parte; dici verò acquisitum: quia non potest cognoscere, quid est totum & quid est pars nisi per species à sensibilibus acceptas.Hæc sententia provt iacet est expressa D. Th. 2: quastione s 1. articulo primo eamque sequentur communiter discipuli eius, Caieran. ibidem Ferrara secundo contra gentes capite 78. Nazarius prima p. q. 58. articulo primo controuers, prima. Iabellus 2. Metaph. q. 1. Massus in hoc 2. lib. Post. 9 4. concl. 5. & alij qui tamen non codem modo explicant illam: nam Masius putat habitum principiorum nihil aliud esse intellectu & species intelligibiles ordinatas,ve pater concl.4 & ita inquit illu este naturalem ex parte qua includit intelleau:esse verò acquisitu ratione specieru inrelligibiliu, quæ per sensus acquiruntur.

Cæterùm hic modus dicendi alienus est à mente D. Thomæ. Tum quia ipse expresse excludit potentiam intellectivam ab habitu principiorum, asserens esse quid illi superadditum, ve vidimus quæstione præcedenti. Tum etiam quia apud ipsum nomine habitus intellectus, non intelligitur collectio specierum sed tertia alia qualitas simplex, qua potentia prompte, & delectabiliter iudicat de suo obiecto, ve patet ex iis quæ adduximus disputatione præcedenti numero 42. Tum denique quia vt loco citato dicebanius, habitus principiorum, ex co quod sit virrus intellectualis, debet semper esse verus; id est debet ex natura sua determinate ad veram cognitionem principiorum, vt indè possir sequi cognitio scientifica. Sed species intelligibiles non sic determinant intellectum fed quantum est ex se, indifferenter se habent ad producendam cognitionem veram, vel falsam; sicut ipsa potentia cuius sunt complementa Ergo tales species non possunt esse habitus principio-

13. Vera ergo legitima D. Thom. expolitio est, quam tradunt Catet. Ferrara, Nazarius, & alij Thomistæ asserentes habitum principiorum partim dici naturalem, partim acquifitum, non quia vna pars sit à natura, & alia ab exteriori principio: sed quia polita terminorum notitia extrinsecus acquisita mediantibus sensibus;ad præsentiam specierum intelligibilium virtute intelledus agentis resultat in intelleau polibili talis habitus : Atque ita eadem qualitas simul dicitur naturalis: quia fluit per modum naturæ posita notitia terminorum co modo quo nutrire & augere dieuntur, actus naturales animæ posito alimento decocto: & fimul dicitur acquisita, quia supponit operationes sensuum per quas acquiruntur species intelligibiles.

14. Dicendum eftergo conformirer ad hanc fententiam, habitum principiotum non fieri per assen-. sus, seu iudicia intellectus possibilis, sed immediate produciab intellectu agente statim, ac per sensus acquiruntut species intelligibiles; ponitut notitia terminorum. Sic docent Thomistæ citati, ex quibus Ferrara assignat expresse discrimen inter hanc, & alios habitus intellectuales: quod istos producit in se intellectus possibilis, concurrente etiam virtute intellectus agentis; habitum verò principiorum efficit immediate, & per se ipse intellectus agens. Vn= dè falsò adducitur à Rubio pro sua sententia.

Probatur primo conclusio ex Aristotele in hoc libro secundo capite vitimo, vbi non dixit habitum principiorum fieri affensu; id est per affensum intelle-

## 326 Disp.XX.de aliis habitib.intell.Quæst.II.

ctus, vt malè legit Rubio: sed à sensuid est à potentia sensitiua, vt habent omnes translationes, & legunt ibi Diu. Thom. & cæteri Interpretes. Dicit autem cognitionem principiorum sieri ex sensu, & non alus habitibus notioribus, vt ostendat non esse reducendam in alios priores assensus, seu iudicia intellectus; sed immediate desumi ex ipsis sensibilibus modo explicato De quo videri posest D. Thom. loco citato ex 1,2. & quæst. 1. de virtutibus, art. 5. ad tertium.

15 Secundo probatur ex aliis locis Angelici Doct. vbi expielse affirmat, habitum istum fieri immediate ab intellectu agente Sic habet eadem.i.i.quæft. 53. art. 1. cum inquit: Vnde si aliquis habitus sit in intelle-Etu possibili immediate ab intellectu agente causatus,talis habitus est incorruptibiles, & per se, & per accidens Huiusmodi autem sunt habitus primorum principiorum, tam speculabilium, quam pratticorum, qua nulla oblinione, vel deceptione corrumpi possunt, &c.Et sccundo contra gentes, cap. 78. Habitus principiorum est accepeus à sensibilibus, ve probas Aristoceles in secundo Posteriorum. & sic oporter, quod si effettus intelle. Eine ageneis, Oc. Et in 2. dift. 24. quæft. 2, art. 3. dicit, quod Est quedammedo innatus menti nostra ex ipso lumine intellectus agentis, vt ostendat quam immediate, & naturaliter fluat ex iplo intellectu agente ante assensus, seu iudicia intellectus possibilis quod tandem de habitu principiorum practicorum expressit quæst. 16. de veritate art. 1.ad 14. dicens: Quod assus cognitionis non praexigitur ad potentiam, vel babitum synderesis, sed ad actum ipsius, &c. Ergo ex sententia Diu. Thom. habitus principiorum non fit per alsenus seu iudicia intellectus possibilis; sed immediare producitur ab intellectu agente. Videanur etiam 6. Ethicorum lectione 5 cuius verba adducimys luprà num. 2.

16 Tereid denique probatur rationesquia secundum hanc sententiam valde consonarit outsia , qua tam de, intellectu humano, quam de habitu puncipiorum docent grauiores Philosophi:& recta ratio, at que experientia ipla suadent. Ergo omnibus aliis est præferenda. Probatut antecedens: quia in primis non tollitur pura potentialitas intellectus, in esse intelligibili, neque ponitur aliquid immediate ab ipsa natura tributum, quod tantum sit necessarium ad faciliter operandum; quod est fundamentum primæ sententiæ. Deindè explicatur optime, quate talis habigus non possis corrumpi, quare per se à suo contrario, neque per accidens per quamcumque obliuionem, aut dissuetudinem actuum: quod tamen vix saluari potest in illa sententia. Prætered redditur optime ratio eius, quam experimur; quare scilicet explicatis terminis,ita facile, & prompte allentiamur primis principiis, cam primum proponuntur quam post repetitos plures assensus circa illa. Et tandem ponitur in intellectu per modum naturæ principium lufticienter firmum, & immobile, vt possit esse seminatium totius cognitionis sequentis; quod est sundamentum secundæ sententiæ: ergo pensatis omnibus, nostra sententia aliis omnibus est præferenda.

17. Per quod patet ad argumenta. Ad primum ex verbis Aristotelis, quæ adducit Rubio proprima opinione iam constan dictum Auctorem addita vna littera corrupisse textum; & omnino varialse sentiam; ibi enim non legitur assens, sed à sensu, quod facit sensum oppositum, vt vidimus. Vndè mirum est grauem Authorem sic in re clara deceptum suisse.

Ad secundum etiam pater; non enim ponimus habitum istum esse immediate à natura; sed productum ex sensibilibus modo explicato, in quo sensu dicitur, acquisitus: quia tamen ipse debet esse seminarium cognitione sequentis; ac proindè principium totius nostræ industriæ & laboris in acquiren la veritate; ideò propriè non dicitur acquiri nostra industria, & labore, quia per hoc significatur produci 120stris 26tibus, sed suit in nobis per modum naturæ, vt explicatum est.

18 Ad argumenta secundæ sententiæ respondetur. Ad primum ex locis D. Thomæ, dicin sus rectam corum intelligentiam, sumendam esse ex aliis adductis pro noltra sententia. Vnde quando inquit habitum principiorum esse naturalem, aut inc lusum. non est sensus quod sit omnino naturalis, aut congenitus : sed quod fluir in nobis per modum natui : , ex lumine intellectus agentis, vt ipfe fæpe inquit. Id autem quod affertur de puero non habente vlui m rationis, non est contra nos. Concedimus enim consequenter posse generari habitum principiorun : ante vium rationis : quia tunc possunt esse in puer o species intelligibiles aliquorum principiorum, ik notitia terminorum, quibus politis flatim fit talis habitus. Vicimus randem locus difficilior est, sed e sum ex aliis habeamus habitum principiorum esse est lectum intellectus agentis; explicandus est causaliter, quòd scilicer dicarur dari in creatione : quia ibi das sur sumen intellectus agentis, ex'es quod ipse nati nalitet resultat posita notitia terminorum.

Ad secundum cum sua confirmatione respondente quod ve habitus principiorum se seminarium rotius cognitionis sequentis, ve prætieniat assensus secundicia intellectus circa illa: sufficie quod se ruralis modò explicate, ve ex dictis pater: & ideò solue a probant nostram conclusionem.

## Q V Æ S T/I O III.

Quid sint opinio, & solertia: & in quo dist inguantur à scientia.

19 Postquam egimus de scientia, & habitup tincipiorum, agendum erat de sapientia, quai n inter habitus intellectuales numerat Aristot. 6. Ethicorum capite terrio. Sed quia iple in fine huiu s prinu libri expresse remittit eius disputationem ad Metaphylicam illis verbis : De reliquis antem que ; valte distribuenda sint, de mente inquam, de sapientia. Gr. Ideò nos in presenti cum aliis Dialecticis hanc dis putationem prætermittimus: hoc solum adnotan ees, ve recte percipiatur divisio habitus intellectualis postea tradenda, quod quamuis circa distincionem sapientia, & scientia, varie opinentur Doctiores: quorum plures dicendi modos addueunt Bañest prima pirte quæstione martis. Arauxo lib. TiMeraph y fice: quæltione g.art.primo,& alij : probabilior camery fonat tentia eft, quam tradit D. Thom opusculo 7.quteft: 2: art. 2.2d primum dicens: Sapientia non dinidirur cioneria scientiam, sicut oppositum contra oppositum : sed quia se habet ex additione ad scientiam:est enim supientia . vt dicie Philosophus. & Esbicorum capat chontum schensiarum, regulans omnes alias, &c. Scientiz vero nomen aliis inferioribus relinquisur. Quod etium docet 1. 2. q. 57. artic.1.2d 1. & 2.3.qualt.9.articule 1. Rarioque videtur manifesta : quia tam Metaphysica, quam Theologia ( quarum altera est sapientia in ordine naturali 😲 alia verò in ordino supernaturali, ) sunt verè; & proprie scientiæ; si quidem sunt habitus acquisiti per demonstrationem : ergo sapientia non opponitur scientiæ in sua latitudine, sed potius continetut sub c2; & addit quod projectat per causas altissimas. & nobiliffimas.

## Disp.XX.de aliis habitib intell. Quæst. III. 327

nobilissimas in quo distinguir ir ab aliis scientiis inferioribus. Videantur Bannes vbi supr. Caiet.in hoc 1, lib. c. 10.5. vltim. Soncinas 4 Metaph.q. 13. & alij.

20. Ex quo intelligetur doctrina, quam tradit Aristoteles citato lib. Ethicor. capite 7. vbi affirmat sapientiam non solum versati circa conclusiones, sicut alias scientias: sed etiam circa ipsa principia, sicut intellectum; & per consequens esse præitantiorem virtutem illis. Verba Aristorel. sunt: Supientem ergu non solum ea scire, que ex principiis cagnoscuntur, sed etiam circa principia dicere vera oportet. Quare sapientia intellettus est , & scientia , & vi caput habent, scientia rerum earum, qua summis afficientur bonoribus, c. Quorum verborum sensus non est sapientiam integrati tanquam ex partibus ex habitu principiorum, & scientia vt putauit. Scotus in tertia diffinaione 35. quæft.1. Neque similiter esse terrium alium habitum ab vtroque distinctum eminenter continentem corum perfectiones, & sub cadem ratione formali se extendentem ad cognitionem principiorum, & conclusionum, vt explicant alij Sed sensus est quòdsapientia, quia est scientia suprema, non habens aliam superiotem, quæ explicet, aut probet sua principia, ipsa reflectitur supra illa, explicando terminos, & aliqualem eorum rationem reddendo; siue contra negantes ipsa disputando; in quo vtitur discursu, quod non haberhabitus principipiorum vt suprà vidimus. & ideò sepientia in hoc excedit ipsum, & alias toientias inseriores, quia ille tantum attingit principia, ista verò folas conclusiones; sapientia autem non solum versatur circa proprias conclusiones, sed etiam restectitur supra sua principia, modo explicato: proprer quod habet specialem rationem virtutis, & appellatur caput caterarum.

veniendum est ad álios, de quibus procedit dissicultas. Et primò certum est apud Auctores dari habitum opinionis, idque probat Aristoteles in hoc primo libro, capite 16. quia præter propositiones necessarias dantur etiam contingentes; sed hæc non possunt cognosci per scientiam, vel habitum principiorum: cùm obiecta istorum habituum sint propositiones necessatiæ, vt suprà vidimus: ergo cognoscuntur per alium

habitum, qui est opinionis.

Addit autem Aristoteles, quod sieut circa proposiriones necessarias duplex assignatur habitus, nempè intellectus, & scientia, hec circa propositiones mediatas, ille verò circa immediatas: ita etiam duplex debet assignari habitus opinionis circo propositiones contingentes, quorum altero cognoscantur, quæ habent alias priores, per quas probentur. In quo cum non procedatur in infinitum, neque in tali probatione deuenia ur ad propositiones ne cessarias, quia ex necessario non sequitur consingens deseniendum erit ad aliquas propolitiones contingentes primas, scu immediates, quibus affentietut intelledus propter ipsam connextonem extremorum absque aliquo medio; & ex consequenti assignandus erit alius habitus opinionis circa illas, quod reac prosequitur Diuus Thom. ibid.lect.44.

discursu, & correspondet habitui principiorum, desinit ibidem Aristoteles sic; Est acceptio ( id est existimatio, seu assensia determinatus) propositionis immediata; & non necessaria, id est principi) quod potest aliter se habete, seu propositionis contingentis, qua nullum habet medium, per quod probetur. Ex qua definitione facile formatur definitio alterius opinionis, correspondet scientia, & habetur per discursum sic: Est acceptio propositionis mediata, & Colleg. Compl. Logica,

non necessaria, à quibus si auferantur illæ particulæ immediata, & mediata remanet essentialis definitio opinionis in communi, provt comprehendit vtramque, scilicet. Acceptio propositionis non necessaria, id est existimatio, seu assensis determinatus propositionis, quæ potest aliter se habere: vel actus intellectus qui sertur in vnam partem contradictionis, cum sormidine alterius quæ est definitio Diui Thom. prima parte, quæst. 79. articulo 9. ad quartum.

Explicatio huius definitionis facile ex dictis constat : nam per hoc quod fit existimatio, seu affensus, sive all mintellettu, convenit opinio cum scientia, & alies cognitionibus necessariis. Additur autem determinarus, sive in alteram partem contradictionis, vt excludantur dubium, & suspicio, quia ve inquit D. Thom. 2.2. quæstione tecunda, articulo primo, dubitans in neutram partem declinat, sed manet anceps; suspicans verò magis declinat in vnam quam in aliam, non tamen assentitur ille determinate : quia tantum fertur ex levibus indiciis: at verò opinans assentitut ex fortioribus indiciis, & ideò uni parti dererminatè adhærer, sed cum formidine alterius Per quod distinguitur opinio à scientia, & aliis assensibus necessariis. Ad quod fignificandum ponitur illa vitima particula, scilicet propositionis non necessaria. Nam eo iplo quòd opinio versetur circa obiecum, quod potest aliter se habere, non repugnat illi subesse falsum: ac proinde assentitur tali obiccto, cum formidine alterius partis, quod non conuenit aliis habitibus necessariis, vt ex le patet.

23. Dupliciter autem potest contingere quòd opinio versetur circa propositiones contingentes, seu cum formidine alterius partis, vt explicat Diuus Thomas lectione 44. citata. Primò quando propositiones sunt in se, & abintrinleco contingentes, & tune repugnat, quod cognoscantur per scientiam, etiamsi de carum veritate nullatenus dubitemus : ve patet, in exemplo D. Thom. si dicas: Omne quod currit, mouetur : bomo curris: ergo bomo mouetur. Vbi conclusio non pertinet ad scientiam : cum sit propositio contingensised ad habitum opinionis, etiamfi certifimus de illius veritate. Cuius ratio est:quia formido, que couenit opinioniab intrinseco, & est per se annexa illi, (quæ solet appellari formido radicalis, ) non tumitur ex parte iplius cognolcentis, sed ex parte obiccti contingentisiquod, quia potest essealiter, ac de facto est, potest consequenter non esse, sicut cognoscitur, ac proinde cognoscitut cum formidine intrin-

seca, & radicali.

Secundo modo potest contingere opinionem versari circa propositiones, quæ licet in se, & ab intrinleco sint necessariæ, ab opinante tamen accipiuntur vt contingentes : quia non penetrat connexionem prædicari cum subiecto. Er tunc formido non est ex parce ipsius obiecti secundum se : sed ex parce cognolcentis illud: & hanc frequentiùs appellamus formidinem, solerque appellari formido actualis, & consistit in quodam metu: si forte altera pars sit vera, quam experimur frequenter in opinionibus, quæ in qualibet materia sunt inter Doctores. Vnde si quis penetrauerit dicam connexionem, cognoueritque necessitatem talium proposionum: acquiret veram scientiam illarum; & ex consequenti poterit contingere, & persæpè contingit, vt de propositione, de qua alter habet tantum opinionem, & vulgo dicitur opinio, alius habeat scientiam. Quod existimandum est , multiores accidere in doctrina Aristotelis & Diui Thomæ, qui procul dubio habuerunt scientiam de pluribus propositionibus, que apud alios ad summum putantur opiniones, 24 Contin E c 2

## 328 Disp.XX.de aliishabitib.intell.Quæst.III.

24 Contingit etiam generari in Intellectu opinionem, quando per medium probabile cognoscitur conclusio necessaria ab co, qui nondum habet scientiam de illa. Et similiter quando cognoscitur conclusio necessaria, per medium, quod in rei veritate est contingens, existimatur tamen esse necessarium: vel etiam quando conclusio necessaria cognoscitur per medium, quod in rei veritate est necessarium, & à nobis apprehenditut vt necessarium, sed tamen id non cognoscimus, certò & euidenter, sed tantum probabilicer, & cum formidine. In huiusmodi enim casibus. ( qui ad duos priores modos reducuntur ) non potest generari scienția, quia cum scientia habeat rationem boni, opinio verò rationem mali, illa non consurgit nist ex integra capsa, hæc verd generatur ex quocumque defectu.

Per quod tandem perspicua remanet doctrina Aristot.cap. 26 citato, propres quam hæc omnia adducta sunt, quod scilicet habitus scientiæ distinguitur ab opinionetin hoc, quod ille versatur circa propositiones necessatias; seu quæ aliter se habete non possunt, cui proinde non potest subesse falsum; opinio verò versatur circa propositiones contingentes, & quæ aliter se possunt habete; vel secundum se, vel secundum quod accipiuntur à cognoscente; ideò non semper verum attingit; quo etiam modo distinguitur habitus principiorum ab opinione, ve ex dictis patet.

25 ¶ Explicata natura opinionis, solent aliqui disputare de side, yt ostendant etiam in quo desiciat, & distinguatur à scientia; Sed res est alterius loci. de qua neque verbum facir Aristot, in præsenti. Et ided breutter dicendum est fidem esse alsensum determinata alterius partis propter auchoritatem, seu testimonjum dicentis. Qudd si fuerit diuinum, erit fides supernaturalis: in qua ratio formalis assentiendi est divina sevelacio, seu veritas prima ve reuclans; conditio verò necessariò requisita est propositio Ecclesiæ Si verd testimonium sit creatum, vel hominis, vel Angelizerit fides naturalis, vel humana Ad vrramque surem fidem non requirirur discursus, sed ficur vna simplici visione videtur color ratione luminis; sic eodem aftu iudicij assentitur intellectus alicui propositioni propter authoritatem dicentis, tanquam propter rationem formalem, absque eo, quod sie necessaium alind præcedens judicium circa ipsam, ex quo mouratur ad talem affensum.

26 Ex quo pater, quomodò fides distinguatur ab opinione,& scientia. Nam ab opinione immediasa, quam suprà explicuimus, distinguitur in hoc quod talis opinio assentitur principiis probabilibus propter iplam connexionem extremorum; fides verò propter extrinsecum testimonium dicentis. Ab opinione autem mediata distinguitur, quia hac pertiper ad discursum. & fit necessario ex præexistenti iudicio, quod non habet fides, ve diximus. Tandem diftinguitur à scientia : quia licet fides, quò maius est testimonium, tanto plus possit habere certitudinis, (credimus anim maioricerritudine, que à pluribus, & melioribus asseruntur) possitque creic re vsque ad certitudinem moralem, ve quando credimus Romam elle; & tandem peruenire ad omnimudam certitudinem, & in ca superare scientiam, vt patet de fide divina. De cuius veritatibus longe certiores simus, quam de conclusionibus à scienzia demonstratis; ex co. quod suctoritas dinina, cui illa innieitur, firmior, & indefectibilior est, quocumque lumine cresto, ex quo procedit scientia. Quamuis inquam hæc ita fint, nunquam tamen fides pertingit ad claritatem, leu euidentiam, imò hac illi repugnat, et probat D. Tho. 2. 2. q. 1. art. 4. & constat ex definitione Pauli ad Hebr. 11. Pides eft speranderum substancia rerum, argumentum non apparentium. Ac proinde habet sibi intrinsecè annexam obscuritatem, in qua distinguitut à scientia.

27. Secundo ex dictis sequitur opinionem, & fidem humanam non elle virtuses intellectuales. De opinione id docent expresse Aristotel. 6. Ethicor. capit. 3.& D. Thom. ibidem lectione 3 & 1.2 quæft. 55.211.4 & quæst.57.211.2.ad 3. De fide verò humana tradit idiplum Sanctus Doctor 2.2.quæit.4. art. 5. & in 3.diftina.23. queft. 2.art.3.queft. 1.ad (condum: Et viriusque ratio est eadem: quia virtus vt suprà vidimus, est dispositio perfecti ad optimum : ergo virtus intellectualis erit dispositio ad optimum, quod in inrellectu invenitur. Sed hoc est, verum semper attingere:ergo scut in voluntate tantum ille habitus dicitut virius n oralis, qui bonum semper ample citur, sic in intellectu solum ille habitus erit virtus intellectualis, qui verum semper attingit. Sed opinioni, & fidei humanæ propter sui imperfectionem. & debile lumen, seu medium, cui innituntur potest subesse fallum, ve suprà numero 3. vidimus ex Arist.ergo non funt virtutes intelleauales.

18 g Tandem'solertia vel definit Aristoteles in hoc primo lib. capite 27. Eft bona comettario medi in tempore admodum breui:vel vt habet trapflatio antiqua: Subtilitas quadam inveniendi medium in non perspetto. Ve si quis videns lucidain illam partem lunz, que est versus solem, statim perciperer id venire exeo, quod luna recipiat lucem, à sole: vel si quis viso paupere altercante cum aliquo diuite, statim cognosceret, divitem mutualse illi pecuniam, de cuius solutione altercatur. Aut si quis videus aliquos, qui cum antea inimici essent, postea amici fact funt, statim intelligeret hoc ideo elle : quia ambo cuiusdam alterius sunt inimici. Vade constat solertiam esse quamdam vim, facile, & detepente inueniendi causam rei enius tot exempla adducit Aristoteles, teste D. Thom.ibidem, ve ostendar, solertiam inueniri posse in diuersis habisibus intesse-Aualibus tam practicis, qu'am speculatiuis. Propter quod eriam ponitut pars prudentiz, vi patet secunda secunde questione 94 artic. 4.

Distinguit ergo Aristoteles scientiam à solertia: quia licet hæc possir inueniti in propositionibus necessaris, vt patet in primo exemplo: tamen nunquam procedit ex necessaris simpliciter, id est, evidenter cognitis, vt necessaris sed tantum ex conicctatis, siue ex coniecturatis. Qui enim, videns lunam versus solem sucidam, derepente absque alia consideratione, iudicauit, à sole recipere sucem, id tantum coniecturauit., & per consequent portuit decipi in tali consectura: proptet quod solertia non numeratur inter virtutes intellectuales. In quibus omnibus solertia desicit à ratione scientia, & distinguitur ab ea, vt ex d. Atis patet.

funt divisiones essentiales habitus, seu sittutis intelectualis: vt suprà disput. 15. num. 28. promissums. Quæ sic possunt ex dictis ordinari. Primò eraim dividitur in habitum, qui immediate versagur circa singularia; (qui hecessariò erit practicus nam singularia possunt quidem directe, & propriè operari, non autem cognosci) & in eum, qui immediate versatur circa vniversalia. Sub primo genere continentur prudentia, & ars, quarum divisionem loco cirato adduximus. Secundum verò rursus dividitur in habitum circa principia, seu propositiones immediatas, qui dicitur habitus principiorum: & in habitum circa conclusiones, seu proquisiones mediatas, & appellatur scientia.

Habitus

## Disp.X X de aliishabitib.intellect.Quæst IV. 329

Habitus principiorum dividitur in intellectum, seu intelligentiam, qui est habitus principiorum speculatiuorum; de quo egimus in principio disputationis; & in synderesim, quæ est habitus principiorum practicorum; de qua tractant Theologi prima parte, q. 79. articulo 12. Deinde scientia dividitur in eam, quæ procedit lumine divinæ revelationis, scilicer Theologiam; & in eam, quæ procedit ex principiis cognitis lumine naturali. Quæ rursus partitur in practicam & speculativam. Sub practica continentur. Philosophia moralis, & Medicina, vt docet Divus Thom, opusc. 70. quæstione quinta articulo 1. ad quartum, & alibi sæpè. Speculativa verò dividitur in tria genera iuxta triplicem abstractionem à materia, vt vidimus disputatione præcedenti, & vnumquodque in species assignatas.

Est tamen pro hac coordinatione observandum, practicum & speculativum, posita esse, vt disserentias divisuas, generum non subalternatim positorum non quia existemus talia genera posse esistem disserentiis dividi; sed descu nominum: sunt enim in rei veritate disserentiæ omninò diversæ: nam tatio practici, quæ convenit prudentiæ, & arti, ex natu ra sua postulat versari immediatè circa singularia, quæ verò convenit synderesi, essentialiter respicit principia: quæ autem invenitur in scientia, petit versari circa propositiones vniversales mediatas: rationes valdè diversæ sunt, quamuis eodem nomine signisi-

## Q V Æ S T I O I V

An de codem obiecto possint esse simul sei entia, & opinio.

Ristoteles in hoc primo libro cap. 16. quem ferè omnes Dialectici imitantur; solum mouet hanc disticultatem de scientia, & opinione & ideò in titulo consultò non inquirimus, etiam de side, ve minus rectè faciune nonnulli Moderni; est enim ex hac parte quæstio ista aliena à præsenti instituto: & eam versant Theologi cum. D. Thom. 2. q.1. articulo 5. quamuis inter loquendum de scientia, & opinione quid etiam dicendum sit de side obiter explicabimus. Ve ergo certa ab incertis separemus.

Primò indubitatum est, quòd si loquamur de eadem re incomplexa, seu de eodem subiecto, secundum diuersa tamen prædicata, seu propositiones benè possum esse simul scientia, se opinio: vet de homine scimus quòd sit risibilis; se opinamur quòd diligat filics, aut quod sit Philosophus. Quod explicat se probat Arist. loco citato, exemplo opinionis veræ, vel false.

Sicut enim non repugnat de eadem re dari opinionem veram & falsam, secundum diuersa propositiones, seu prædicata, ve si de diametro assersa esse incommensurabilem lateri quadrati, est propositio & opinio vera, si verò de eodem diametro dicas esse commensutabilem, est propositio & opinio falsa: sic etiam non repugnat, sed de facto contingit, de eadem re, ve de homine scire esse risibilem, & opinari esse Philosophum: quod tantum est dari scientiam & opinionem de eodem; secundum quid, ve recte inquit Arist. & no tat. Diuus Thomibidem, id est, de eodem subiecto, sed non secundum idem prædicatum. Quare solum remanet difficultas, an possint dari scientia & opinio de eodem simpliciter, id est, de eodem subiecto secundum idem prædicatum, seu de eadem propositione.

Colleg. Compl. Logica.

De qua adhuc certum est posse esse scientiam & opinionem in diuersis hominibus, aut etiam in eodem homine pro diuersis temporibus: sæpè enim contingit quòd eadem propositio ab vno cognoscatut scientificè, & ab alio opinatiuè,; aut quòd circa propositionem, de qua nunc habet aliquis opinionem; quia nondum penetraui medium necessarium postea illo inuento, habeat scientiam. Quare tota difficultas est an de eadem propositione, idem homo in eodem tempore, possit habete scientiam & opinionem.

31. Secundò certum est, quod quando propositio est ex se, & ab intrinseco contingens: quia nimitum est prædicatio omnino accidentalis, & in materia contingenti: tunc potest quidem de illa haberi opinio, sed implicat, vt simul etiam habeatur scientia: Si enim talis propositio est necessaria, non est demonstrabilis; & consequenter neque scibilis, vt x disti patet. Quare solum remanet difficultas de propositionibus quæ in se sunt necessariæ nam istæ scibiles sunt per argumentum demonstratiuum, & opinabiles per argumentum topicum. Et sic meritò dubitatur: vtrum de illis possit simul haberi scientia & opinio:

Vnde constat non esse quæstionem an possit esse scientia & opinio de eadem propositione necessaria secundum eandem rationem formalem, seu secundum idem medium: implicat enim eundem syllogismum simul esse demonstratiuum & topicum, & consequenter repugnat: quod ex eisdem præmissis, seu idem medium, simul habeatur cognitio scientifica & opinatiua eiusdem con lusionis.

Quare tota difficultas est an idem homo, in codem tempore, possit habere scientiam & opinionem, de eadé propositione necessaria, per diuersa media; cùm autem scientia & opinio sumi possiti vel pro actibus, vel pro habitibus, in vtroque sensu discusienda est à nobis præsens quæstio.

## An actus scientia, & opinionis possint esse simul:

S. I

Inter Doctor. Et ideo dicendum est tanta controuersia inter Doctor. Et ideo dicendum est primò, scientiam & opinionem sumptas pro actibus, non posse esse simul in eodem intellectu de eadem propositione. Hec conclest contra aliquos Nominales, quos sequentur nonnulli Moderni: sed etiam recipiunt communiter Doctores non solu Thomiste, sed etiam & alij. De quo videti possunt Capr. in 3. dist. 25. q. 1. ad argumentum contra 2. concl. Deza ibid. artic. 5. ad 5. contra 2. concl. Contad. & Medina 1. 2. q. 67. art. 3. Caiet. ibid. & 2.2. q. 1. artic. 5. & 3. p. q. 9. art. & in hoc 1. lib. c. 25. Soto, c. 26. q. 8. art. 2. cocl. 3. Mas. ib. sect. vnica, q. 5. Sanch. lib. 7. q. 13. Rippa 1. p. q. 2. art. 2. Cabrera, Lorca, Torres, Tolet. & plures aliquos refert, & sequitur Galleg. hic controversia 32.

Probat. 1. ex Arist. c. 26. citato, vbi absolute docens non posse simul esse scientiam & opinionem de eadem propositione, ad minus intendit hanc concl. ve fatentur communiter Interpretes. Verba Arist. sunt: Opinio namque & scientia non omnino eins dem est, sed ve esta vera & falsa modo quodam eins dem opinio, & c.

Vbi ad longum explicat, quod sicut contingit de eodem subiecto formari propositionem veram, quando tribuitur prædicatum illi conveniens: & formari etiam propositionem salsam, tribuendo aliud prædicatum illi repugnans; non verò candem propositionem simul esse veram & falsam: ita etiam potest esse, vt de codem subiecto idem homo habeat E e a scientiam

## 330 Disp.XX.de aliishabitib.intell.Quæst.IV.

scientiam, respectu vnius prædicati, & opinionem respectu alterius, yt in principio explicuimus non tamen quod de eodem subiecto, respectu eiusdem prædicati aliquis habeat simul scientiam, & opinionem, & concludit: Ex his autem emergis sieri non posse, yt simul ibidem opinetur quisquam, ac sciat i nam simul existimationem haberet, & aliter, & non aliter, idem se habere, quod quidem sieri nequit. Quem locum late explicat Diu. Thom, pro nostra sententia, & concludit: Sic ergo ex distis manifestum est, quod non contingit, idem omnino simul scire & opinari: quia simul homo haberet existimationem, quod posset aliter se habere, & quod non posset aliter se habere. Sed in alio homine hoc contingit, quod de codem unus habet scientiam, & alius opinionem; in eodem verò homine non contingit

rationeriam dilla.
33 Secundò probat. ex eodem Angelic. Doct.qui perpetuus est in hac doctina. Tradit illam eleganter 2.2.quæft.1.artic. j.ad 4. his verbis: Ad quartum dicendum, quod sieut Philosophus ibidem dieit (scilicet c. 26. citato.) à dinersis bominibus de codem omnino potest haberi scientia & opinio : sicus & suprà dictum est de scientia & fiderSed ab une , & codem posest haberi fides & scientia de codem secundum quid, scilicet de subiecto, sed non secundum idem. Potest enim esso quod de una & de eadem re,uliquis aliquid sciat, & aliquis alius opinesur. Et similiter de Deo potest aliquis demonstratine scire quad sit unus, & credere quad sit trinus. Sed de codem secundum idem non potest esse simul in uno bo. mine scientia, neque cum opinione, neque cum fide. Alia tamen, & ulia ratione. Scientia enim cum opinione simul esse non potest simplicater de codem: quia de ratione scientia est, qued id, qued scieur existimetur esse impossibile aliter se habere; de ratione autem opinionis est, quod id, quod est opinacum, existimetur possibile aliter se habere. Sed id quod fide tenetur, propier fidei certitudinem existimatur etiam impossibile aliter se habere. Sed ea ratione non potest simul idem, & secundum idem esse scitum & creditum:quia scitum est visum, & creditum est non visum.

Idem habet quæst. 14. de Verirate art. 9 ad 6. & alibi sæpè. Quæ loca ad minus procedunt de scientia & opinione quantum ad actum, vt per se patet. Ergo ex sententia Aristotelis, & D. Thom. saltim actus scientiæ, & opinionis, non possunt esse simul de cadem propositione. An autem etiam loquantur de Ha-

bitibus, posteà videbimus.

Ratione solent aliqui probate hanc conclusionem; quia impossibile videtut duos actus simul esse in eadem potentia. Alij vetò ex eo, quod cum intellectus per actum scientiz persecte videat obiectum, seit tota vis animz intensè sertur in illum actum, quo maximè delectatur; ac proindè vix potest extendere concursum, vt actui opinionis incumbat. Sed hz rationes insimz sunt. Et prima quidem salsò nititur sundamento, vt constat ex dictis suprà disputatione 17 numero 35. Secunda verò ad summum probat moraliter esse impossibilem talem simultatem actuum, vt consideranti patebit. Quate illis reli-

34. Tertiò probatur ratione Arist. & D. Thom, quia assensia scientificus, & opinatiuus de eadem propositione habent proprietates. & esse dus omnino repugnantes, & vnus intrinsecè includit priuationem alterius. Ergo non possunt esse simul in codem subicedo.

Consequentia patet : quia quæcumque ita se habent, vetè sunt opposita, & vnum destruit aliud.

Antecedens verò probatut: quia assensus scientificus est iudicium, quo res non potest aliter se habere opinatiuus verò iudicat eandem posse aliter se habere: per illun plenè, & persectè determinatur intellectus; & manet omninò conuictus circa veritatem propositionis; per istum verò non conuincitur; sed iudicat posse etiam præstati assensum propositioni contrariæ: ratione illius est omninò certus, & sirmitet adhæret conclusioni; ratione verò istius est; incertus, & formidat de illa: & tandem alter est euidens, & alter ineuidens. Sed euidentia, & ineuidentia; certitudo, & incertitudo; sirmitas, & formido; esse conuictum, & non esse contradictorie seu priuatiuè opponuntur. Ergo repugnat tales actus esse simul in eodem intellectu.

Respondebis hæc omnia inter se pugnare, si assensus siat per idem medium: cæterùm quando habentur per diuersa media, nullum esse inconueniens, quod intellectus sit simul certus, & incertus de eadem propositione; seu quod simul indicet eam posse aliter se habere formaliter, vt respicit medium contingens, & non posse aliter se habere, vt deducitur ex medio necessario.

35. Sed contra hoc est primò: (& bene nota : quia ex huius inconsideratione decipiuntur contrarij: ) quia intelleaus in quolibet syllogismo, quando post assensum præmissarum assentieur conclusioni, assentitur ei absolute sumptæ,& in se ipsa consideratæinon verd in causa, ve ajunt, seu formaliter, quatenus continetur in medio. Tum quia hoc iam factum est in præmissis, ve vidimus disputat 17.num. 29. Tum etiam quia aliàs rueret ars syllogistica, quæ consistit in hoc, vt intelle aus ex eo quod videat dups extremitates absolute vniti cum quodam tertio, iudicet caldem absolute vniri inter se. Ergo semper in conclusione syllogismi iudicat intellectus przdicatum absolute convenire subieco. Sed impossibile est, quod de eodem prædicato absolute sumpro, simul iudicet intellectus conuenire contingenter, & non conuenire contingenter eidem subiecto. Ergo etiam per diuersa media non potest simul habere assensum opinatiuum, & scientificum.

Confirmatur; quia affirmatio, & negatio, quæ includuntur in huiusmodi assensibus, quibus intellectus iudicat idem prædicatum contingenter conuenire. & non contingenter conuenire subicato, seu per quos est certus, & incertus de eadem propositione, non seruntur in ipsa media: sed in subicatum de quo assimatur, & negatur tale prædicatum. Ergo non obstante diuersitate mediorum, verè datur ibi assirmatio, & negatio, eius dem de eodem; & per consequens vera oppositio.

Consequentia est euidens. Antecedens verò constat, tum ex ipsa forma enunciationis, tum etiam, quia aliàs nullus posset dari in intellectu actus verè oppositus assensui scientifico: cùm ille necessariò ser acquirendus

per diuer sum medium, ve patet.

36. Secundò impugnatur dicta solutio: quia ex ea sequitur, posse esse simul in eodem intellectu assensum scientisicum, erroneum eiusdem conclusionis: hoc autem est absurdum: ergo illud ex quo sequi-

Probatur sequela, quia tales assensus necessario eliciendi sunt per diuersa media, vt dicebamus: siquidera primus habetur per medium demonstratiuum; secundus verò per medium oppositum vt patet. Ergo si idem intellectus per diuersa media potest esse certus & incertus de eadem propositione; etiam porerit esse scientificus, & erroneus circa illam. Quod autem hoc repugnet probatur: quia assensus scientificus comparatur ad erroneum, sicut lux ad tenebrassed co ipso, quod ponatur sux, destruuntur tenebras.

Auge

## Disp.XX.de aliis habitib.intell.Quæst.IV. 331

vndecumque illæ fuerint causatæ: ergo eo ipso, quod per modium necessarium habeatur assensus scientificus alicuius propositionis, destruitur assensus erroneus circa illam; ex quocumque alio medio fuerit causatus.

Dices, ex hoc ipso sumi discrimen: nam assensus scientisicus non comparatur ad opinatiuum, sicut lux ad tenebras; sed sicut lumen maius ad lumen minus, quz quidem possunt esse simul, ve patet de lumine so-

lis & candelz;& ita nihil sequitur,

Sed contra hoc est, quia assensus opinatiums, licet ex parte persectionis quam includit, habeat asiqualem rationem luminis, & quodammodo disponet ad scientiam, yt insta videbimus, tamen ex intrinseca impersectione sua, intimè habet annexam ineuidentiam, & obscuritatem, sicut scientia claritatem. Ergo non se habent quoad omnia sicut lumen maius, & minus, sed verè comparantur ranquam lux & tenebræ, quod non contingit in exemplo addu&o.

Pater consequentia, quia lumen candelæ, non est intrinsecè obscurum; sed in se est verè lux (quamuis parua) absque vlla mixeione tenebrarum; & propterea non pugnat cum lumine solis. Opinio verò intrinsecè est lux adumbrata, seu mixta tenebris, quæ non possunt ab ea auferri; nisi destruatur propria ratio opinionis, vi patet. Ergo adueniente assensu scientisco, verè corrumpitur opinatiuus; & per consequens non possunt esse simul. Videatur Mas. vbi sup. ad secundum.

An habitus ipsi scientia; & opinionis possint esse simul.

§. 1 I.

Aior est dissicultas in hoc secundo sensu :

an seiliect habitus seientiz, & opinionis simul compatiantur in eodem intellectu de eadem propositione: & consequenter, an habitus seientiz simul esse possint cum actu opinionis, & habitus opinionis eum actu seientiz. Partem affirmatiuam desendunt Durand.q.1. Prologi n.23. Salas 1.2.q.53. disp. 6. sect. 5. in.29. Valent. tom. 3. disp. 1.q.1. puncto 4.5.2. Rub. in hoc 1. lib.c. 26. tract. 3. Lorinus in Log. tract de Scientia q.1. dub. 2. Raphaël de Auersa q. 29. sect. 4. Huttado disp. 10, de Anima sect. 5. & alij Moderni.

Prob. r. ex D. Th. 3. p. q. 9, art. 3. ad a. vbi inquit: Opinio ex syllogismo Dialectico causata est via adscientiam, qua per demonstrationem acquiritur: que tamen acquisita potest remanere cognitio, qua est per syllogismum Dialetticum, quasi consequens scienciam demonstrati-nam, qua est per causam: quia ille q i cognoscie cau-Sampon boc etiam magis petest cognoscere signa probabilia ex quibus procedis Dialecticus syllogismus. Quibus verbis manifeste loquitur D. Thom de Habitib vt patet. Ergo adueniente habitu scientiz de aliqua propositione, potest remanere opinio, que habebarur de illa. Similiter 1.2.9.67.211.3. concedit candem propositionem posse cognosci per diuersa media, quorum alterum sit euidens, alterum verò probabile. Et tandem in 3.dist.31.q.2.art.1.quæstiunc.1.ad 4.inquit: Opinio & scientia, quamuis sint de codem, non tamen secundum idem medium, sed secundum dinersa; & ideò possunt esse simul, sed fides, & visio parrie sunt de codom, & secundum idem medium : & idea perfectio unius non patitur imperfectionem alterius. Vbi etiam planè loquitur de Habitibus. Ergo ex sentent. D. Thom. habitus scientiz, & opinionis de eadem propositione possungesse

38. Secundo probat rationesquia habens habitum

fcientiæ circa aliquam propositionem, potest cam cognoscere & probare per medium contingens, vt experientia constat, & cernitur in hac propositione. Aliquis homo est admiratiuus: qua postquam quis cognoscit scientiste per hanc demonst. Omne discursiuum est admiratiuum, aliquis homo est discursiuus: ergo aliquis homo est admiratiuus: potest rursus cognoscere per hunc syllogismum cotingentem: Omnis Philosophus est admiratiuus, aliquis homo est Philosophus: ergo aliquis homo est admiratiuus. Tunc sic formatur argumentum.

Per istum syllogismum producitur aliquis habitus: nulla enim est sufficiens ratio ad id denegandum, sed talis habitus non est scientiæ, vt patet: ergo opinio-

nis Ergo simul datur vterque habirus.

Tertiò, quia habens habitum opinionis de aliqua propolitione, si inueniat veram cius demonstrationem, acquirit scientiam circa illam: & tamen non amisti habitum opinionis ergo manent simul habitus scientiæ, & opinionis. Maiorest certa, & probatur minor: quia saltem quando habitus præcedens opinionis est valdè intensus, & habitus scientiæ, qui de nouo introducitur, remissus, non potest hic superare illum: ergo non statim, sed paulatim excludet habitum opinionis.

Patet consequentia in habitibus voluntatis: quando enim quis habet habitum intemperantiæ valdè intensum, & acquirit habitum temperantiæ, remissum, non statim destruitur ille, vsque dum iste paulatim crescat, & superet, corrumpatque contratium: ergo dato quòd habitus scientiæ, & opinionis, de eadem propositione sint contratij, tamen pro aliquo saltem tempore possunt esse simul in eodem intellectu.

39. Quartò, habitus scientiz, & sidei supernaturalis possum esse simul, respectu einsdem conclusionis:

ergo etiam habitus scientiz, & opinionis.

Consequentia patet, quia inter habitum sidei, & claram Dei visionem maior, vel saltem æqualis repugnantia est, ac inter habitum scientiæ, & opinionis: siquidem etiam opponuntur in ratione clari, & obscuri, seu penes visum, & non visum. Antecedens verò prob. quia Carholicus habens habitum sidei de hac propositione, Deus est unus, si acquirat demonstrationem eius, verè productur in eo habitus scientiæ; & tamen remanet sides supernaturalis inclinans ad eandem conclusionem: siquidem sides non potest amitta circa articulum semel creditum, nisi amittatur circa alios, ve patet: ergo, & c.

Consirmatur, quia Philosophus Christianus habens scientiam de tali propositione, assentitur illi certius quam Philosophus Gentilis: sed hæc maior certitudo non potest refundi in habitum scientiæ, supposito quòd in veroque sit æqualis: ergo prouenit ex habitu sidei, & per consequens simul dantur habitus scientiæ

& fidei de eadem propositione.

Maior verò probatur, quia aliàs certiùs crederet fidelis rusticus Deum esse quam Philosophus Christianus assentiretur eidem propositioni, siquidem sides in certitudine longè superat quamcumque scientiam naturalem.

Quintò tandem, quia saltem habitus fidei potest esse eum actu visionis: ergo similiter poterit esse habitus opinionis cum actu scientiz, vel è contta habi-

tus scientiz cum actu opinionis.

Consequentia probata est argumento præcedenti. Antecedens verò est expressum D.Th. 2.2. q. 175. art. 3. ad 3. vbi cum sibi obiecisset D. Panlum in suo raptu habuisse sidem, & consequenter non vidisse essentiam divinam, respondet: Ad tertium disendum, quod quia Paulus in raptu non suit beatus habitualiter, sed solums babuit astum beatorumiconsequens est, ve simul tunc in co non suerit astum sidei: suit tamen simul tunc in co sidei.

## Disp.XX.de aliis habitib.intell.Quæst.IV.

habitus. Ergo ex sententia D. Thom. habitus sidei poteft' effe cum actu visionis.

40. Dicendum est secundò, etiam quantum ad habitus non posse esse simul scientiam, & opinionem de

eadem propositione.

Si docent Thomistar pro prima conclusione adducti Capreol, Deza, Caiet, Conrad. Ripa, Sot. Tolet. Sanch Gall. Mas. Qui plures alsos adducit, & addit offe omnium Peripateticorum bene sentientium. De quo etiam videri potest Rua tom. 1. controuersiatum, controu. 1. scholastica.

Et guidem Aristotelem, & D. Th. locis pro prima conclusione adductis, non solum loqui de actibus, sed eriam, & præcipuè de habitibus, res est nostro iudicio apertissima.

Primò, quia tatio, quam adducunt, verè concludit

de verisque, ve posteà videbimus.

Secundò, quia intentum Arist. in his capitibus 25. 26.8 27. est explicare effe & um demonstrationis, vt testatur D. Th. lect. 41. quod proprius conuenit habitui, quam actibus; siquidem isti aliquo modo intrant ipsam demonstrationem.

Tertid, quia vt expresse affirmat iple S. lect. 44. sequenti, Arist. in prædicto loco comparat scientiam : Ad opinionem, qua est verorum, o falsorum : versari autem circa verum, & falsum non convenit ipsi actui opinionis, sed habitui, vt de se constat.

Quarto, quia statim in verbis sequentibus, ve etiam ait iple lanctus: Agit de comparatione scientia ad aliquos habitus cognosciiuos, qui sunt semper verorum, scilicet ad sapientiam, prudentiam, intellectum, &c.

Et tai dem quinto, quia in fine lib. 2. reassumens Arist.doctrinam horum capitum, scientiam, & opinionem expresse appellat habitus, quod repetit sæpè D. Th ibid lect. 20. Ergo absque dubio ambo in præ dictis locis loquantut etiam de habitibus.

41. Ratio etiam facta pro prima conclusione, eriam conuincit hanc secundam. Q od sic facile ostenditur: quia habitus, & actus eorum versantur circa idem obie dum, & habent eandem rationem formalem attingendi illudisimiliter proprietates, quæ sumuntur

ex obicato, sunt exdem in vreisque.

Ergo, quando acus ipsi repugnant per ordinem ad obiectum, seu in modo attingendi, & iudicandi de illo, aut penes proprietates ipsum consequentes, etiam repugnabunt ipfi habitus. Sed vt patet ex 1. concl repugnantia inter actum scientificum, & opinatiuum lumitur, tum ex eo quod alter iudicet de obiedo non posse aliter se habere, alter verd posse aliter se habereitum etiam penes certitudinem, & incertitudinem, euidentiam & obscuritatem, que sunt proprietates ex obiecto iplo desumptæ, & communes tam acui, quàm habitui Ergo eadem repugnantia inuenitur inter habitum scientiæ, & opinionis.

Confirmatur, quia habitus proxime specificatur per adus; sieut adus per obiedum : ergo sieut ex obicao sumitur intrinseca oppositio actuum, sic etiam ex actibus sumitur intrinseca oppositio habituum. Ergo si actus sunt ex natura sua incompossibiles, secun. dum qued versantur circa obiectum, etiam erunt ex

natura sua incompossibiles habitus.

Fundamentis opposita sententia respondetur.

D. locum D. Th dicendum est S. Doct non assere, quod acquisita scientia porest remanere opinio per syllogismum Dialed. causata; sed

quod. Potest remanere cognitio, qua est per syllogismam. dialetticum, quasi consequens scientiam demonst. Oc. Vt autem verba ista quibus contrarij conuincuntur & mens D. Thom in tota illa solutione plene intelligatur, aduertendum est, apud ipsum materiam primam per se solam non esse subiecum alicuius accidentis, & per consequens omnes dispositiones corporales, & iplam quantitatem subieclari in toto composi.o, vt tetigin us sup.disput. 9. numero 16. & probabimus lib. 1. Physic. Ex qua sententia deducitur alia non minus certa D. Thom. doctina, quod scilicet non manent in genito eadem numero accidentia, quæ erant in corrupto; quam tradit lib. 1. de Generat. lect 10. & alibi sæpè. Vnde quando ignis, v.g.d sponit lignum introducendo in illo calorem aliquem, qui est dispositio, vt ibi generetur forma substantialis ignis; talis calor imperfectus deperditur quando corrumpitur lignum, & subsequitur alius calor perfecus consequens, & concomitans formam substant.ignis nouiter introductam in materia ligni.

Hoc ergo exemplo viitur D. Thom. in illa solutione,& docet simili modo opinionem esse viam, seu dispositionem ad scientiam; qui enim per aliquod signum seu medium probabile cognouit aliquam concl. propriùs accedit ad cognitionem scientificam illius, quam qui nec dum assequutus est talem opinionem. Quando autem aduenir cognitio scientifica talis concl.deperditur cognitio illa formidolosa antecedens, quia intellectus iud'cabat prædicatum contingenter conuenire subsecto:quæ proinde verè erat opinio, & si blequitur alia persectior cognitio eiusdem concl. per cole medium probabile, consequens habitum scientiæ de nouo acquisitum. Quæ cognitio veiè non est opinio: quia intellectus iam non indicat prædicatum contingenter conuenire subiedo, seut antea, sed est cognitio quadam perfecior pracedenti, procedens ab ipio h bitu scientiæ iam acquisico:quia tamen est per medium probabile, non pertingit, vt sir cognitio scientifica. Videatur Caiet, ibid, qui solita subtilitate notat priùs, D. Th. dixisse, opinio ex syllogismo dialectico, &c. posted verd acquisita scientia, non reassumpsisse nomen opinionis, sed illud mutasse in nomen cognitionis, dicens:potest remanere cognitio, & c.

43. Per quod patet ad 2.locum eiuldem D. Thom. Fatemur enim eandem propolitionem polle cognosci

per medium necessarium & probabile.

Sed quando acquisita scientia cognoscitut talis propositio per medium probabile, vere non est actus opinionis, sed cognitio perfectior procedens à scient'a, vt explicatum est.

Ad 3. locum respondetur D.Th.mutasse sententiam, chius euidens fignum est; quòd idem ipsim argumentum, cui ibidem respondet concedendo scientiam, & opinionem posse esse simul, non verò scientiam, & fidemissibi obiicit locis suprà citatis ex 2.2. & q. 14. de Veritate, & respondet verumque esse impossibile.

Ad 2. argumentum respondetur cum Masio vbi suprà admittendo casum. Potest enim optime fieri, vt eadem conclusio cognoscatur per medium necessarium

& probabile.

Dicimus tamen quòd quando acquisita scientia cognoscitur per medium probabile, non generatur habitus opinionis, sed habitus sejentiæ iam acquisseus quodammodò firmatur: non quia revera intendatur, aut simpliciter fiat maiot : sed quia aliquo modo extenditur ad iudicandum de cadem conclusione per figna probabilia.

Nam, ve benè inquit D. Th. loco adducto ex 3. parte, ille, qui per scientiam cognoscit causam, ex hoc magis potest cognoscere signa probabilia, ex quibus procedit dialecticus syllogismus. Noque nouum videa-

## Disp. XX. de aliis habitib intell. Quæst. IV. 333

tur actus, qui aliàs producerent habitum opinionis; si non adesse scientia, ipsa præsente non producere illum, sed potiùs quodammodo sirmare, & extendere ipsum habitum scientiæ: idem enim proportionabiliter contingit ex sententia D. Thom. in actibus habituum insusorum, verbi gratia, sidei aut charitatis, per quos non acquiritur aliquis alius habitus, sed insusur consirmatur, ve expresse docer 1.1.4.51. 211. 4. 21 3. & quæst. 1. de Virtutibus arr. 1. 21.

44. Ad tertium respondetur tangere grauem difficultarem ex materia de habitibus: quomodo scilicet

illi corrumpantur.

Quamuis autem ad verificandam nostram conclusionem, alicui videbitur sufficere habitum scientiæ, paulatim excludere habitum opinionis, etiamsi in gradibus remissis se companiantur; sicut calor,& frigus verè sunt contraria, quamuis in gradibus remif-lis possint esse simul : tamen absolute negandum est vllo modo posse esse simul habitus scientiz, & opinionis: etiamli possint esse simul temperantia, & in temperantia, aut alij habitus voluntatis oppositi Radicem autem disparitatis tangit D. Thom. loco citato ex 1.2. art. 3. quia cum ratio non pollit totaliter luperare appetitiuam potentiam in vno actu, co quòd per vnum actum non possunt proponi voluntati omnes rationes, & motiua diligendi aliquid : ideò non potest per vnum actum habitus virtutis generari: quia autem intellectus quantum est ex parce sui omnino conuincitur per vnam propolitionem per se notam ad assentiendum alicui propositioni communismon verò per vnam rationem probabilem : ideo per vnum actum potest generari habitus scientiæ; non verò opinionis. Ex quo rutsus sequitur, quod licet ob eandem rationem habitus oppositi voluntatis, & etiam opiniones opposite paulatim se excludant; & consequenter sint simul pro al quo tempore : hoc tamen non contingit inter habitum scientie & opinionis de eadem propolitione : sed starim ac acquiritur habitus scientiz, etiamsi remissas sir, cuanescir habitus opinionis, quantumuis intensus, nist forte maneat quoad alias proposiciones, de quibus nondum habe-

45. Ad quarrum negatur anrecedens; ad cuins probationem tespondetur ex doctrina D. Thom 1. 2. q. 1. att. 5. ad 3. q idd in Catholico, qui ac quirit scientiam de illa propositione, formaliter; non temaner fides respectu eiusdem. Id est habitus fidei iam non inclinat ad affentiendum illi sub ratione formali reuelationis obscuræ; sieut inclinat ad assentiendum alis arriculis. Vnde huiusmodi propositiones, vt rectè inquit D. Thom. Non enamerantur inter credenda: quia de ipsis simpliciter sit sides apud omnes : sed quia praxiguntur ad en, que sunt fidei, & oportet en saltem per fidem prasupponi ab iis, qui corum demonstrationem babent. Quando autem dicimus, non posse amitti fidem circa vitam articulum, quin amittatur circa alios, intelligitur realiter, & in illo, qui amisit sidem vnius articuli discredendo; non verò in eo, qui formaliter amisst illam:quia assentitur eidem articulo per medium evidens, quod sieri potest in iis, quæ per se primo non sunt de fide,ve ex dictis patet.

Ad confirmationem responder benè Banez 2.2.4.1.
art. 5. Medina vbi su prà, & alis Thomistæ, quod scientia, & sides (& idem est de opinione) se mutud iuuant, in his quibus non opponuntur. Et sie illa maior cettitudo derivatur ad assensum illins conclusionis, ex affinitate, quam demonstratio habet in codem subiceto, cum side remanente circa alios articulos: quia sides, & scientia-non opponuntur penes certitudinem. Ex hoc autem non sequitur, quòd talis conclusio simpliciter sit credita, vel quòd formaliter

maneat habitus fidei circa illam : quippe cum non manear tota ratio formalis obiecti fidei, que completur per obscuritarem. Et ideò quamuis talis cognitio habeat certitudinem fidei; verè tamen non est assensus fidei, quia non est obscurus. Sicut à simili in eo, qui acquisita scientia de aliqua conclusione cognoscit eam per medium probabile, talis cognitio habet quidem ab illo medio totum perfectionis; quod haberet si non esset acquisita scientia, sed quia non habet imperfectionem formidinis, que est de ratione opinionis: ideò verè non est cognitio opinariua. Per qued patet ad id quod affertur de rustico sideli, & Christiano Philosopho, hic enim quamuis vere non habeat fidem illius propositionis, nisi in præparatione animi, est tamen de illa certus pluribus titulis, ve explicatum est. Et ided habet maiorem certitudinem, quam rusticus sidelis eiusdem meriti.

Expenditur Atimum argumentum de raptu D: Pauli: simulque explicatur quid de side; & scientia dicendum sit.

#### §. I V.

Ab. D vltimum, quod sane difficile est, variatiolent adhiberi solutiones. Quarum aliquas reserunt Banez, & Medina citati. Primò enim non pauci negant, D. Paulum in illo raptu vidisse essentiam diuinam. Quorum sententiam probabiliorem reputant Catherinus, & Cornelius 2. Coriathio 12. Molin. 1. parte quæst. 12. art. 11. disp. 2. & alij; eamque, inquit Medina, se libenter amplecti, iuxta quam non procedit argumentum vt patet. Quia tamen contraria sententia est non solum D. Thom. sed etiam August. Chrysostomi, Anselmi, & aliorum Patrem quos idem Auctores reserunt; Ideò relicta hac solutione.

Secundò alij respondent pro illo tempore, quo Paulus suit in raptu, lumen gloriæ dissipasse lumen sidei; transacto verò raptu, iterum insusam esse illi sidem ad credendum. Hæc tamen non est solutio, sed esfugium. & pugnat cum verbis D. Thom. adductis in argumento, vbi expresse satetur mansisse in Paulo sidei habitum. Quare hac etiam solutione relicta.

Tertiò Bañez vbi suprà respondet, in illo casus factum esse per divinam potentiam, vt simul conservaretur habitus sidei cum actu visionis eiusdem obiecti. Qua solusio non est improbabilis maxime si vniversaliter asseratur, duo contraria in gradibus intensis posse esse simul in eodem subiecto de potentia absoluta. Sed quia hoc non est in prasenti examinandum, a iuxta solutionem istam concedendum est, speciale miraculum in illa simultanea conservatione. Ideò hac etiam pratermissa.

- 47. Duplicemaliam, & vtramque optimam adducit Caier. Primam tradit 2. 2. in Comment. huius loci, Respondens Paulum in illo raptu non vidisse omnes articulos sidei, eriamsi viderit diuinam essentiam, & ita habitum sidei mansisse quidem respectu articulorum, quos non vidit; non verò respectu eorum, que vi-

dit, nisi in præparatione animi.

Hanc solutionem impugnat Basicz: quia lumen gloriz, sine quo videri non potest diuina essentia; quamuis suerit in Paulo per modum transstus; verè tamen manifestanit illi Deum sicuri est: ergo vidit omnes articulos sidei. Sed certè impugnatio parum vrget: tum quia expresse repugnat D. Tho. quast. 13. de veritate art. 5. ad 5. & 6. tum etiam quia non codem modo indigazione est de sorma, quando datur

## Disp XX.de aliishabitib.intell. Quæst.lV.

per modum motus, & habet esse transiens, & quali intentionale.; ac quando habet esse ratum, & firmum in natura: cuius multa possent adduci exempla in doctina Angelici Doctoris. Sufficiat quod iple Sanctus expresse docer eodem artic. in solutione ad fecundum; Quod scilicer quia in illo raptu lumen gloriæ participatum est in Paulo, solum per modum cuiuldam dispositionis transcuntis; sicut participatut lumen prophetiz:ideò ex illa visione secundum quid tantum potuit dici beatus, & raptus ille quodammodo pertinuitad prophetiam. Ergo satis probab liter dici porest runc non vidisse in essentia diuina omnia, que ad finem pertinent : maxime cum constet ipsum non vidisse:an esset in corpore aut extra corpus

48. Secundo idem Caiet. 1.2 quæst. 67. art. 5. quem sequentur Medina art. 3 antecedenti, Gallego vbi suprà, & alij Thomiftæ, responder ex doctrina Angelici Doctoris loco citato ex 2.2. & 2. Corinthior 12. lect. 1. habitum fidei posse quidem compati cum actu visionis transeunter, vt fuit in D. Paulo: permanenter verd ( quod est simpliciter esse simul ) non posse compari, neque habitus iplos, aut actus inter se,neque habitum fidei cum actu visionis, ant è contra.

Si autem obiicias ex Durando in 3 dist 32.quæst. 2. quòd incompossibilitatem non facir longitudo temporis, sed natura oppositionis: ergo que possuit fimul esse per instans, possont simul esse absolute; & per consequens si transcuntur compariuntur habitus fidei, & actus visionis, etiam compatiuniur permanenter.

Responderur cum Caierano, quòd impossibilitas consurgit quidem ex natura oppositionis. Sed aliquando opposicio inter aliqua, non est in actu exercito, nisi in statu comm completo, & tunc potest esse necessaria permanentia, ve exerceatur incompossibilitas, sicur pater in accidenti spirituali, cui quamuis repugnet subiectari in re corporea permanenter, potest tamen transeunter recipi in ca ; vt de virtute productiua gratiz, respectu sacramentorum docet expresse D. Thom.3. part. quæst. 62. art. 4. & in 4. dist. 1. q. 1 art. 4. quæstiunc. 2. & de veritate quæst. 14. Sic ergo dicendum est in præsenti non sequi ex co, quòd transcunter possint else simul habitus fidei, & actus visionis, quod etiam permanenter compatiantur. Et ratio: est quia horum incompossibilitas non sumitur præcise ex parte mediorum, sed etiam, & maxime ex parte subiecti, quatenus scilicet repugnat idem subiectum esse absolute videns, & non videns respectu eiusdem, etiam Quæ ratio cessat quando per dine la media. actus visionis est transiens, & per modum motus: quia tunc non tam attenditur subiecum in quo recipitur, qu'am principium, seu medium per quod illuminatur. Sicut à simili , de virtute illa intenrionali sacramentorum, non indicatur iuxta conditionem subiecti corporalis, quod mouetur ad cau-Jandam gratiam; sed iuxta conditionem principij, seu culæ à qua mouetur, vi expielse docet D. Thom. eildem locis.

49. Ex dicis satis apparet quod sicutopinio, sic etiam fides non potest simul esse cum scientia in codemintellectu de endem propositione, & hoc tam secundum actus, quam secundum habitus. Sicut enim de ratione opinionis est incertitudo, seu formido in qua pugnet cum scientia : sie de tatione fidei est ineuidentia, siue obscuritas; nam fides est argumentum non apparentium; seu assensus determinatus non videntis; sicut spes est appetitus non habentis; & ita ponit subiectum absoluté privatum visione eius, quod creditur : & consequenter esse non visum est de tatione obiesti eius. Quæ omnia maniseste pugnant cum scientia, quæ intrinsece est visio intellectualis obiedi; & ex natura sua postular claritatem, seu euidentiam. Quare sicut repugnat, quod intellectus absolute iudicet de eadem propositione posse, & non posse aliter se habere; & propiereà non posfunt elle simul scientia, & opinio; sic etiam repugnat quòd eadem propositio absolute sit eiden, intellectui visa, & non visa; & consequenter non polsunt esse simul scientia, & fides. Videantur D. Thom. 2. 2.q. 1 art. 4. & 5. Caier. Banez, Medina & alij Thomistæ citati.

Est ramen hie aduerrendum doctrinam istam intelligendam elle de scientia, que actu habet euidentiam suarum conclusionum. Si enim careat illa, vt contingit in Theologia nostra, quamuis non possit simul effe cum opinione propter suam certitudinem; non tamen repugnat quòd sit simul cum side infusa: quia tunc non adest ratio repugnantiæ. De quo videri potest Caieran. artic. citato, & Banez ibidem conclusione 5.

50. ¶ In fine horum lib. norandum eft , quod agens Aristot. in 2. lib. de principiis, vnde procedit demonstratio, disputat ex professo de definitione; priùs ostendens ipsam; seu quidquid est rei, dimonstrari non posse : quod saris ex dictis constar. Deinde quia sæpè assumitur, vt medium, ad proban: das passiones, de obiecto, ideò cap. 14. & 15. docet modum, quo inuestigande sunt rerum diffinitiones. Circa quod pauca à nobis adnotanda funt : nom de modo definiendi accidentia, qui difficilior est, plura diximus suprà disp. 5. Docet autem in præsenti Ariflotel. quod diffinitiones cam fubstantiarum, quim accidentium inuestigandæ sunt per divisionem : inquirendo scilicet : an res diffinienda sit ens reale, vel rationis : si est ens reale, an substantia, an quantitas, vel qualitas, &c. Et deinde per arborem proprij prædicamenti descendendo vsque ad immediatum genus, sub quo talis res continetur; quo inuento ponendum illud est in diffinitione. Differentia verò colligenda est ex aliquo essecu, vel operatione propria definiri. Quod si fuerint plures, vt contingit in homine, cuius sont operationes propriæ ridere, admirari, & discurrere; mipiciendum eft, que sit earum prima, & ex apiitudine ad illam assignanda est differentia essentialis. Videatur Caietanus ibidem. Et hæc de libris Posteriorum.

#### NOTATIONES, IN LIBROS Topicorum Aristotelis.

Postquam in libris Posteriorum egit Aristot, de demonstratione, que est syllogismus procedens ex necessariis : recto ordine de syllogituo opinatino, sen qui procedit ex proposionibus probabilibus agit in his libris. In quorum septem prioribus inuestigat varia loca; vndo poslunt delumi argumenta ad quamlibet rem in vtramque partem disputandam. Propter quod libri isti appellantur Topicorum topos, enim Græce idem est, quod Latine locus, & inde topicus, id est localis, & topica, id est, ars inueniendi loca, vr inquit. Quintilius lib. 5.cap. 14.in octano verò, & vltimo libro loca inuenta disponit Aristi in modo, & figura, viex eis fiant syllogismi probabiles.

Est autem materia hæc, vt probat ipse libra. cap. 2. valdè vulis, tum ad colloquia, & exercitationes. Tum ad laudandum, & vituperandum; mouendum, & delectandum.

ecandum. Tum ad Philosophism, & alias scientias: in quibus, quia sæpè ignoramus propriam demonstrationem alicuius conclusionis veimur rationibus probabilibus. Tum denique ad prima principia probanda, quæ quia demonstrari non possunt, sæpè à nobis ostenduntur, & declarantur rationibus

Vt ergo quinis facilè in qualibet re proposita, possit argumenta probabilia formare; assignauit Arist.
plurima loca vnde talia argumenta deducerentur.
Quæ si numeres, inuenies 159. ea tamen Rodolphus
Agricola ad 24. reuocauit, & Petrus Nunez, quem
alij communiter sequuntur ad 10. tantum reduxit. Hæs
sunt, locus à causis; ab esse sibus; à subiectis; ab adiunctis; à dissentancis: à comparatis; à nomine; definitione; à diuisione; & à testimonio. Quæ in præsenti

breuiter explicanda sunt.

2. # Est aurem locus,vt definit Cicero in Topicis, sedes, seu index argumenti : argumentum verò est medium desumprum ad aliquid probandum. Quare idende medium desumitur, seu quod nobis indicat medium desumendum; dicitur locus, qui consequenter est, vel vt thesaurus quidam, vnde hauriuntur argumenta, vel potius index corum. Propter quod loca comparantur rece manibus ferreis in biuiis, aut triuiis affixis; quæ iter nescienti demonstrant; vel vt inquit Ludouicus Viues, sunt velut lemmata narthesiorum, quibus Vnguentarij, & Pharmacopolæ admonentur, quid sit in vnoquoque narthesio, aut capsula. His ergo locis adiunguneur quædam propositiones, quæ appellantur maximæ; & sunt quædam communes, & valde notæ sententiæ, quæ vim tribuunt argumentis, ab his locis desumptis. Pro quibus omnibus vidert possunt Auctores citati, & Masius in his libtis, vbl materiam hanc breuiter, & perspicue prosequutus cft.

#### PRIMVS LOCVS A CAVSIS.

Ausa dicitur, ad quam sequitur esse alterius, feu cuius vi aliquid fit, cstque quadruplex: scilicet materialis, formalis, efficiens, & finalis. Causa materialis est triplex, alia ex qua, ve lapides, & ligna, respectu domus, & ab hac laudatur Templum Salomonis, & ab Ouidio 2. Metamorphos. Templum solis illis verbis : Regia solis erat sublemibus alen columnis : clara micante auro, &c. Alia est materia in qua, vt subiedtum respectu accidentium. De quo in terrio loco dicemus. Alia est materia circa quam, id est, obiectum; & ab hac commendat Atistot. scientiam de Anima, & Philosophiam moralem psaponit Medicinæ, quia hæc circa morbos corporis, illa versatur circa morbos animæ. Causa formalis est que dat esse tei, & est'duplex:alia artificialis, ve figura turris, à qua laudantur, vel vituperantur ædificia, & alia artefacta : alia est naturalis;& hæc alia interna,vt anima à qua laudatur homo; quia inter alia animalia capax est videndi Deum : alia externa ve pulchritudo. Ex quo loco laudauit Iuno Nymphas primo Æneid. Sunt mibi bis soprem prastanti corpore Nympha. Similiter causa efficiens est, à quo primo incipit motus, que alia est libera, alia necessaria, & sec de aliis divisionibus quas in Physica trademus; à quibus plura argumenta sumuntur. Hine laudamus aliquem à parentibus, à progauis: & excusamus, quando coactus commist facinus. Tandem causa finalis est, cuins gratia aliquid fit; est autem finis duplex; alius vltimus, alius non vltimus; & ab hoc loco laudamus actiones, que in bonum fittem diriguntur; criminantur verò, cum ab co dessecunt, & cettera.

#### SECVNDVS LOCVS AB EFFECTIBVS.

4. Locus iste proportionabiliter sumitur, ac præcedens, & ab eo laudamus aliquem proptet
propria facta, Martyres propter constantiam; Artiscem propter artefactum, & cætera. Vituperantur
autem tyranni, & peccatores propter praua opera;
& cætera.

#### TERTIVS LOCVS A SVBIECTIS.

fubicatum scientiæ, de quo diximus in primo loco; sed subicatum, in quo est aliquid: se ab hoc loco; laudantur, vel vituperantur arbores; aut suaus terræ; quia in bona; aut mala term nascuntur. Præponuntur etiam virtutes, se scientiæ aliss accidentibus: quia in meliori subicate sunt.

## QVARTVS LOCUS AB ADIVNCTIS.

A Diunca dicuntur illa accidentia, que infunt subiecto, que si sintientra essentiam, et communia; dicuntur adiacentia; si vetò res adiuncte solum circumstent, vt arma, diuitie, ecc. dicuntur connexa. Vnde amplissimus est locus iste, ex quo laudatur homo, qui perspicaci ingenio est, qui scientias, qui virtutes, qui fortitudinem corporis, qui meliores sensus, patriam, aut amicos habent, qui bone sortune est, ecc. Vituperantur verò qui sacro loco, aut tempore peceatum perpetrarunt.

## QVINTVS LOCVS A dissensis.

Dissentates dicuntur, quæ de eadem re simul affirmari, & negari non possunt. Quæ quando tepugnant absque propria oppositione, solent appellari repugnantia, seu disparata: quando verò habent propriam oppositionem dicuntur oppositia; & hæcalia sunt relativa; & alia contraria, alia privativa, alia contradistoria, de quibus iam egimus code oppositis. Ex quo loco sumit argumentum, qui laudat humilitatem, vituperando superbiam, qui ostendit damna luxuriæ asserendo commoda castitatis, &c.

## SEXTVS LOCVS A COMPARATIS.

8. Comparata appellantur, ve inquit Rodolfus Agricola, quando in alique vinotertio coniunguntur; ve cum dicimus, Regi Hispaniæ licet contra Turcas belligerare ergo etiam liceble Regi Galliæ. Similia verò dicuntur quando comparantur duo duobus per modum proportionalitatis; ve si dicas, sicur inter apes est vna dux, se magistra; ita inter homines oportet esse vnum Principem, &c.

#### SEPTIMUS LOCUS A NOMINE.

9. Locus iste solet appellari ab interpretatione sepissime

Expissime veimur; vr fi dicas, decet amatorem fapientiæ vittutibus studere : ergo decet et am Philo-Tophum. Similiter non decet eum, qui de Deo lequitur, aliquod turpe proferre; ergo neque Theologum. Quo etiam modo arguendi vius est Ciceto in Verrem dicens: Non mirum est fur um fuisse factum à Verre: quia à verrende distus est Verres. Ad quem locum reducitur locus à conjugaris; quando scilicet nomina affinia funt, co quòd vnum ab alio deriuatur; ve concretum ob abstracto. Ex quo loco argumencamurinon sunt appetlandi viti, qui nihil habent virturis, neque homines, qui nihil habent humanitatis, &c.

OCTAVVS LOCVS A DEFINITIONE, o nemus à divisione.

Vid, & quotuplex sine definitio, & di-uisso dictum satis à nobis est in procemio Summularum. Vbi etiam notauimus modos arguendi in vnaquaque, & ita mhil restat addendun.

### DECIMVS LOCVS A TESTIMONIO.

Rodolpho appellatur hic locus à pronun-Atiatis: quia sumitut ex his, que aliqui propuntiaucrunt. Vel vt alij dicunt ab assumpcis quia accipieur omnino ab extrinleco, neque consideratur circa subiectum. ER autem testimonium duplex; aliud divinum, aliud humanum. Diuinum est, quod accipitur à Dep dicente, vel per Prophetas, & scriptures, vel per traditiones Christi Domini, & Apostolorum, vel per Concilia, aut Eceleham: nam hac omnia clauduntur in prafenti sub tesumonio diuino, & sunt loci vnde Theologus desumit sua argumenta. De quibus agit D. Thom. 1. part. quæst. 1. artic. 8.& Cano in Aureo lib.de locis Theo-1. Car 3 O 3 logicis. 🗀

Testimonium humanum est, quod ab homine profe tur, quod quidem, vt author est Cicero, potest attendi, vel ex auctoritate, vel ex voluntate, vel ex consellione, seu oratione. Ad auctoritatem plura concurrent, nempè ætes, ingenium opes, ars, vius, & epinio virtutis. & ita quando pluta horum quis habuerit; tanto maius est testimonium eins sum-Prim ab auchonicate. Propter quod senum testimo viis fidem adhibetins, peritis in sua arte credimus, Requi nacti funt virtutis opinionem, melius perbiedent, &c. Ex voluntate etiam sumitur testimonition, ve exitestamentis, pactis, & legibus, tam' ciuilibus, quam canonicis. Tandem ex oratione', leu confessione: & hoc sine voluntarie quis volleitem faceatur'; fine coacte : quia nimirum-, v l corpus tormentia premitur, vel anima ratio-ne voti, seu iuramenti ligatur. Vbi tandem nota, sond' à restimonio humano affirmatine samitur efhear argumeneum , we h dicas : Aristoteles inquit wite lam paimam effe puram potentiam : ergo ita eff Si verdargumentum fumatur negatiue nihil probat , & inofficex est, vt fi dicas : D. Thom. non diwe had tergo nontitatell. Et hae sufficiant pro libris Topicorum.

A MONTH OF THE SEC. man of the factor of Quite a

application of the same of

#### NOTATIONES IN LIBROS Elenchorum.

Vemadmodum Medicus non solum de medicamentis, quibus salus deperdita restituitur, sed etiani de venenis,quibus ipsa læditur,tractat, vt quandocumque fuerint alicui propinata, opportunis mediis depellantut : Ita Diale licus non tantum de locis dialecticis, unde probabilia argumenta desumuntur, disputat, sed etiam de sophisticis, vnde rationes captiosa, & apparentes hauriti solent, ve quandocumque in concertationibus, argumentis similibus imperimur, quomodo dissoluenda sint, calleamus De hoc ergo argumentorum genere agit Aristoteles luculenter in duobus libris Elenchoru ita inscriptis: quia in eis agitur de sophisticis redargutionibus, seu reprehensionibus, elenchos, enim græce, idem eft, quod latine redargutio, seu reprehensio, Agit etiam de cadem materia D. Thom. in peculiari opuscul. de fallaciis, quod est in ordine 39. Ex quibas breuiter, que necessaria vila fuerint deducemus.

2 Est ergo argumentatio, seu syllogismus fallax; qui procedit ex apparentibus, quæ scilicet videntur effe sed non sunt. Et est duplex : alius qui procedit expropriis alicuius scientiz male intellectis, ve si dicas: Omnes linea dutta à centro ad circunferentiam sunt aquales: sed linea resta, & curue ducuntur à centre ad circunferentiam : ergo sunt aquales. Maior enim el principium geometricum male intellectum: quis so-lum debet intelligi de lineis rectis, & huiusmodisyllogismum appellat Aristot. pseudographum, cuius cognitio non pertinet ad Logicam, sedad illas scientias, ex quarum principiis male intellecis fotmatur.

Alius est syllogismus fallax, qui constat ex apparentibus communibus, que sculicet pluribus materiis applicari pollunt, vt si dicas : Quidquid non amisisti habes : sed barbam non amisisti : Ergo barbam babes. Maior enim illa pluribus materiis applicari poteit, & de huiulmodi syllogismo pertinctad Logicum, qui cum sit communis artifex, non solum explicat loca, vnde rationes probabiles communes defumuntur, sed etiam vnde rationes apparentes communes efformantur.

3 Rurlus syllogismus ifte fallax, qui pertinet ad Dialecticum est triplex. Potett enim esse fallax, vel ratione materiæ tantum, quando nimirum, licer fit in modo, & figura, tamen ratione alicums zquivocarionis, aut aliunde fallit : vel ratione formæ tantum, quando scilicet forma syllogistis est vitiosa, ofte: cet propolitiones sint verz. Tertio tandem ratione veriusque. Exhis autem solum syllogismus fallax primo modo: dicitur propriè, & abfolute syllogitarius: quia ibi solum innenitur forma lyllogismi : in aliis verd duobus modis deficiente forma deficie vera tutio syllogismi. & ita secundum quid tantum possume appellari syllogismi. Eo sensu, quo homo pictus appellatur homo.

Quando ergo syllogismus fuetit fallax ex parte materiæ, distinguenda est illa præmissa, in quavitium resider, quando verd fuerir fallax ex parte formæ concella maiori, & minori negarida'eft' consequentia, & assignandus defectus eius, quod satis coustat ex dictis tertio libro" Symmularum. Tandem se syllogismus sit fallax ex parce veriusque, tune quo malueris modo poreris respondere; vel assignando vitium materiæ, feu defectum

forme. Ostendamus ergo breuiter aliqua loca, sea fallacias, quibus Sophiste vaunur, que que orinntur ex dese du in materia syllogismi: sunt autem iste apud Aristotelem tredecim, ex quibus sex contingunt mi inductione, seu vocibus significantibus res; septem verò in ipsis rebus significantis. Ex fallaciis primi generis.

## PRIMA EST PALLACIA & QFI-

4. Contingir hæt fallatia, quando ponitut in apræmissis aliquis terminus æquiuocus. Quod seri potest tripliciter. Primò quando est putà æquiuocus, yt si arguas: Camis est tarrabilis: sidas enteste est canisteres sidas enteste est tarrabile. Secundò quando est analogus attributionis, ant proportionalitatis metaphoricæ; yt si dicas: Quidquia rider, diducis ost sed prasum ridet: ergo prasum diducit os. Tertiù quando vox aliqua sectim sumptam vnam rem significat; que tamen aliis consensta mutat significationem; yt si dicas: Qui sanabatur, sanus est sed agresus sanabatur erge agresus sanus est. Vbi vox ægtotus vnita cum verbo de præterito in minori sit dei præterito i quia verò in conclusione inngitur cum verbo de prætenti, sit etiam ipsa de præsenti.

#### BECVNDA FALLACIA AMPHIbilogia.

Lest adlacia, quando aliqua integra oration Lest aquivoca, & habet plures sensus. Et contingit duodus modis. Primus est, quando est pura aquivocatio: quia nimirum oratio illa aquè habet verumque sensum absque ordine vnius ad alium. Verbi gratia hac oratio liber Aristor. aquè enim significat, & librum, qui possidetur ab Aristor. & qui ab Aristot. editus est. Et ita committitur amphibologia, si arguas: Liber Aristorelis possiderur ab Aristor. sed liber ista Eleneb. est Aristorelis possiderur ab Aristor. sed liber ista Eleneb. est Aristorelis possiderur ab Aristor. Secundus modus est, quando aliqua oratio haber duos sensus, quotum vnum primò, & proprie significati; alium verò per metaphoram, & translationem; ve si arguas: Quicumque litus eras, litus seiendis atatro: soloum, & operam perdis, litus seiendis atatro: soloum reuocat D. Thom. fallaciam, que sit en mutatione casus; ve sic dicas: Omnes Magistri suns bomines: sisti libri suns Magistri: ergo isti libri suns bomines.

#### Terria fallacia compositionis, & quarta dinissonis.

Ontingunt hæ fallaciæ, quando à sensu composito vero arguitur ad sensum divisum falsum, vel è contra : quod tripliciter potest fieri. Primò,
quando ptopositiones sunt modales:præcipuè, si non
auendatur : an modus prædicetur, vel interponatur
pattibus diæi, ad iudicandum, propositionem esse
compositam, vel divisam) ve si dicas. Quienmque quiesseit, potest ambulare i sed sedent, dum sedet, quiescis :
erge sedent dum sedet, potest ambulare.

Secundo, quando aliquod extremum propositionum habet plures terminos, qui possunt sumi vel copulatim, vel dissimitim; ita ve propositio se categorica de copulato, vel dissunctio extremo: vel etism copulatine, aut dissunctive; ita ve propositio equivalent hypothetice, copulatiue, aut dissunctive; ve si dicas: Quicumque numerus compenieur ex duebus, & ribus, est due, or eria; ed quinarius non est dae, or eria; erge quinarius non compenieur ex duebus, or colleg. Compl. Logica,

meior oft vera copulatimiminor verd copulatiut. Tertiò tandem continguat ha fallacia, quando aliqua
vox potest iungi partibus antecedentibus, & consequentibus; vt si dicas: Qui scis literas medò,
hidicio illas: sul su scio biseras; ergo medò didicisti
illas.

#### QVINTA FALLACIA ACCENTIVE

7. Fit hac fallacia, quando cadem, voz várit prodis Primò, quando mutatur accentua, de actito itti gravem, vel è contrasve si dicas : Quieumque occidit, morieur: sed searins occidit i ergo sicarine morieur. Se-cundo, quando mutatur quansseas syllubactic: Om-nis populus est bominum multiendos ed aliqua arbor est populationgo aliqua arbor of bominum multiendo. Nama in maiori prior syllaba corripieur, in minori verò producitur. Terriò, quando muratur modus) proferendi, nunaleniter, nunc asperè vocem pronuntiando; vel nunc in verò fensu, nunc per ironiam loquendo; vi fi dicas:Omnis ara est in semple; fed procesum frabulum of baratergo procorum fabulum oft in templo. Similiaer: Qui dicit tibi, praclare functius es officio suo, laudat to : fed alequis iltudens sibi, dicis, practare functus es officio tuo : ergo aliquis illadena sibi landat te. Quatto tandem , quando plutes voces cocunt in vnam; vt fi dicas: Quidquid fit in vitt oft pampanne, vel racemus: sed quidquid fit coalte, fit innite: orgo quidquid fit coalte of pampinus, vel racemus.

#### SEXTA FALLACIA FIGURAS dicionis.

Ontingit her fallacia, quando fit transitus de vno genere in aliud, quod accidit multiplipliciter Primò, si transcat de vno genere Grammaticomm in aliud, vt quandò committitur folfecifians; quia altera extremitatum est generis fæminini, v.g. & altera ma sculini, ve si dicas : Omnis substantia affetta atbedine est albaiparies est substancia affesta albedine i ergo paries est alba. Secundò quandò fir transitus de vno prædicamento in aliud; vt fi dicas: Quidquid fui-Bi beri,es bodierfed incipiens fuifi beri : erge incipiens es bodis : ibi enim tranfertur, quid in quale. Tertid vna specie; in aliam; vt fi dicas: Digito, quos olim babuisti, habes bodiersed parnos digitos olim Babuisti : ergo puruos digitos olim habuisti. Quarto tandem quando vox fignificans reth vninerfalem transfertur in vocem fignificantem rem particularem, vel è contra; ve fi dicas: Qued ego sum su nones: sed ego sum beme : erge su non es homo. V bi vox ergo, que in maiori est particularis, ; in minori fit vniuerfalisiquia lungitur cum

# Ex fallaciis secundi generis, que seilicet contingunt in rebus signiscatis;

## PRIMA EST FALLACIA

Quod est proprium subiecti tribuitur accidenti; ve si dicas: Iste canis est pater. C est esus: ergo est pater esus: nam canis, se pater sunt vuum per accidens. Et ita non sequitur quòd quidquid est verum de vuo, sit verum de altero. Secundò quando quod conuenit superiori accidentaliter, quia superius est, tribuitur inferioris est dicas: Animal est genus: bome est animal; ergo bomo est genus. Tetriò quando inter ea, que reciptocantur, quidquid conuenit vui quo-

cumque modo, tribuitur alteri; vt si dicas : Animal rationale est definitio: bomo est animal rationale: ergo homo est definitio.

SECVNDA FALLACIA CONSEquentis.

In la fallacia, quando argumentamur à termino consequenti, ad antecedentem; quando tales termini nou sunt simulantecedens, & consequens iuxta dicta in sine; slibt. Summul. quod dupliciter contingit. Primò, quando ex affirmatione termini consequentis, infertur antecedens; vt si dicas; Est animaliergo est bomo. Secundo quando ex negatione termini consequentis infertur negatio antecedentis; vt si dicas: Non est bomo: ergo non est animal.

TERTIA FALLACIA A DICTO fecundum quid ad distum simpliciter.

Baliis appellatur hæc fallacia, ab eo quod est in parte, ad id quod est in toto. Quod contingit duobus modis, Primus est, quando illud, quod inest parti, cum possit inesse toti, tribuitur toti, ve Ethyops est albus secundum dentes: ergo est albus: quod intelligendum est, iuxta ea quæ dicta sunt in sine 2. lib. Summul. ben è enim valer: Pessus est erispus secundum capillos: ergo est crispus; quia crispitudo solum potest esse in capillis. Secundus modus est, quando quod non conuenit alicui sine adiectiuo, tribuitur absque illo, ve Cadauer est bomo mortuus: ergo est bomo. Er generaliter quando prædicata, quæ non possunt diuidi, diuidimus; aut quæ non possunt coniungi mus, committitur fallacia ista; ve si dicas: Petrus est magnus, ce est Logicus: ergo est magnus Logicus. Paulus est bonus Prasor: ergo est bonus, ce est Prasor.

QVARTA FALLACIA IGNORANTIAE eleuchi, seu redargutionis.

Ontingit hæc fallacia, quando est aliquid ad contradictionem neccessarium, se tamen inferimus contradictoria. Vnde tot modis contingit quot sunt conditiones requistæ ad contradictionem. Et sic primò sit captio ista; quando non est in ordine ad idem; vt si dicas: Quaternarius est duplus binario, en no est duplus quinario; ergo est duplus, et non duplus. Secundò si non est secundò mon est secundò si non est secundò si con est albus secundò corpus: ergo est albus secundò modo: vt si dicas: Vestis aptata corpori tagit corpus, complicata in arca non tegit corpus; ergo tegit, et non tegit. Quartò tande si non sic code tépote vt Hispania calescit tempore astatis et no calescit tepore by emis: ergo calescit, et non calescit.

QVINTAFALLACIA PETITIONIS
principij

Ontingit fallacia ista:, quando id ipsum assumitur-quod in quæftione verlatur. Et fit primò, quando vnum synonimum per aliud probatur, ve si probaturi hominem viuere assumamus esse animatum. Secundò quando assumimus illud, quod est omninò idem, cum co-quod probaturi sumus, eriamsi diuerso modo significentur: vt quando probamus hominem esse risibilem, quia animal rationale ch risibile Tum enim in rei veritate petitur principium : nam cum homo, & animal rationale secundum se sint omnino idem , ita mediata est hæc propositio, animal raeienale est risibile; sicut hæc; home est risibilis: & ita illa secundum le non potest esse medium ad istam probandam. Videaneur, quæ diximus supra disp. 18.n. 7. vbi ostendimus propositionem, in qua prima passio demonstratur de subiecto secundum le esse immediatam, & per se notam; quia in re non mediat aliquid inter prædicatum, & lubie dum, quod possit assumi ad illam demonstrandam.

SEXTA FALLACIA NON CAVSA, ve cause.

14. Elt hæc fallacia, quando aliquis effectus cributcur, ve cause alicui; quod tamen non est vera causa eius. Ve si colligas; arma non esse in Republica permittenda, eo quòd multis turbandæ pacis occasionem præbent; vel literarum studiis non esse incumbendum, eo quòd multis permiciem attulerunt.

SEPTIM A, ET VITIMA FALLACIA, plurimum interrogationum, ot unius.

Is. D tendit hæc fallacia, ve qui simplicem refponsionem reddit, omnibus minime satisfaciat; ac proinde decipiatur. Contingit autem tripliciter. Primo, cum vnum de pluribus intercogatur;
ve si quætas; an luxuria, & castitas sint bona. Secundò, cum plura quætuntur de vno: ve si quætas: an
Petrus sit bomo, e equus: si enim respondeas assistmatiue, infert Sophista: ergo Petrus est equus, si autem negatiue, infert: ergo Petrus est equus, si autem negatiue, infert: ergo Petrus non est homo,
Tettiò tandem, cum plura de pluribus quætuntur,
ve si Petro existente cæco, & Paulo videntes inquiras: An Petrus, & Paulus sint caci, e videntes. Et hæc
sufficiant pro libris Elenchorum, & pro tota Diale
clica. Veinam cedant in maiorem Dei gloriam, & Ecclesse veilitatem, cuius iudicio omnia sinte dicta, sine
dicenda omninò summittimus. Compluri pridie Kalendas Septembris, M. DC. XXIV.

ngataen om

**...** 1

FINIS.

也如此如此如此如此如此如此以此如此如此如此如此

H

医自卫军计算法第三人称形式 化二

# COLLEGII COMPLYTENSIS DISCALCEATORYM FRATRYM ORDINIS

B. Mariæ de Monte Carmeli,

# DISPVTATIONES IN OCTO LIBROS

Physicorum Aristotelis:

IVXTA MIRAM ANGELICI DOCTORIS

D. Thoma, & Schola eius doctrinam.

EIDEM COMMVNI MAGISTRO, ET Florentissimæ Scholæ dicatæ.



LVGDVNI

Sumptibus Ioannis - Antonii Huguetan; & Guillelmi Barbier.

M. DC. LXVIII.

# COMPLET INSIS



# ANGELICO DOCTORID. THOM

## PRÆCLARO DIVINÆ MENTIS

INTERPRETI, CATHOLIC Æ ECCLESIÆ

fulgentissimo syderi, & Christianæ Philosophiæ, ac Theologiæ luminari maximo;

INCLTTÆ ETIAM, ET FLORENTISSIMÆ, TOTOQVE terrarum orbe celeberrima ipsius Schola, necnon & singulis in ea legitime certantibus.

COLLEGIVM COMPLUTENSE DISCALCE ATORUM Fratrum B. Mariæ de monte Carmeli dicat, consecrat.

D Te, Doctor Angelice, non lento, neque violento, sed veloci, & spontaneo cursu, noster hic Dialecticus, & Philosophicus cursus currit: vtinam, quod speramus, sic currat, vt te comprehendat, & à te benignè exceptus in te placidè conquiescat. Cum enim intra securissimas Thomisticæ doctrinæ ripas percurrat, non potestalium quàm te Thomam Doctorem, & Parentem suum quærere, nullibit nissin sont en securit.

flumina reuertuntur. Quod si tuo patrocinio nos sic currentes ad te Christianæ Dialecticæ, & Philosophiæ Doctorem traxeris, curremus vlteriùs in odorem vnguentorum tuorum quæ in tuis Theologicis quæstionibus, & articulis recundita; suauiter, salubriter, longè latéque spirant, sicque siet, vt adolescentia ingenia, quæ quia oleum estusum est nomen tuum, nimis te diligunt, post te etiam nobis currentibus concurrant; & tuis Dialecticis, & Philosophicis vnguentis delibuta, Theologicis quæ pretiosiora sunt, imbui ardenter exoptent. Quod cum Christianæ Religioni vtilissimum esse probèscias, nos etiam certissime scimus tibi, & quod caput est, Deo gratissimum fore, vt post te currentes collimatis oculis discurramus.

Ad vos etiam veros, & legitimos Angelici Doctoris alumnos, qui instudio, & studio Thomistico sceliciter curritis, nostro Dialectico, & Philophico cursu tanquam minimi ad maiores Fratres eodem Thomisticæ doctrinæ semine geniti libenter currimus, & ducimur nam, vt est apud Homerum.

Ad similem Deus adducit, similémque, parémque.

Sic enim frater, quia adiuuatur à fratre, quasi funiculus multiplex qui difficile rumpitur, & quasi vrbs munita, quæ impugnari quidem, non tamen expuprari potest, vt in ea securi, & exultantes, sicut faciebant filij Job, alternis vicibus Thomistica conusuia celebrantes reficiamur, & in Domino delectemus,

quo nihil in hac mortali vita vtilius, iucundius, & honestius, atque ad immortalem assequendam aptius excogitari potest. Vndè non dubitamus, quin vos, quorum præ omnibus Diui Thomæ doctrinam tueri, & sectati munus est, sic nobiscum curratis, vt citiùs, & pleniùs propositum Thomisticæ doctrinæ brauium accipientes, nobis etiam, pro vestra in nos charitate, & ipsius doctrinæ inexhausta vbertate, quod satis, superque sit, percipiendum relinquatis.

## FACVLTAS, ET.

## approbatio Ordinis.

RATER Ildephonsus à Iesa Maria Generalis Ordinis Fratrum Discalceatorum Beata Maria de Monte Carmeli, de consensu nostri Dissinitorij, ut primas tomus artium cursus, siue disputationum in Aristotelis Dialecticam, & Philosophiam naturalem à nostro Collegio Complatensi, & à gravibus, doctisque viris nostri Ordinis mature recognitus, & approbatus, typis mandetur, & in lucem prodeat, obtenta facultate Supremi Senatus s tenore-prasentium licentiam concedimus. Datum in nostro Conventu Sancti Hermenegildi Matriti, die 26. Mensis Martij, Anni Domini 1624.

Fr.Ildephonsus à Iesu Maria, Generalis.

Fr. Ioannes à Conceptione Secretarins.

### CENSVRA ET APPROBATIO ACADEMIÆ Complutensis.

Lorum hunc Collegij Complutentis Discalceatorum Fratrum Beatz Mariz de Monte Carmeli, Summulas & vniuersam Dialecticam Aristotelis continentem, iussu Supremi senatus huic almz Academiz Complutensi commissum, & de mandato eiusdem Vniuersitatis nobis creditum magna cum diligentia, & sedulitate euoluimus, atque perlegimus: inuenimusque in eo przestara theoremata, non solum sidei Catholicz, & Sanctorum Patrum doctrinz nihil aduersantia, sed eidem sidei veritatibusque Theologicis exponendi non parum deseruientia, vtpoté quz Angelici Doctoris Sancti Thomz, atque Aristotelis doctrinam, & continent, & quoad sieri potest vbique redolent, docte tradi, erudité, & subtiliter consistmari & (quod rarò conceditur) succincte, simulque perspicue disponi: quarè dignum censemus opus, quod typis mandetur, & continuè in omnium Dialecticorum oculis, manibusque versetur. Datum Compluti, postridie Kalendas Maij, anni 1624.

Don Aluare de Ayala, Restor.

Dotter Andraas Merino.

Fr. Antonius de Viedma, Episcopus de Petra.



# DISPVTATIONVM ET QVÆSTIONVM,

## QVÆIN HOC SECVNDO

TOMO CONTINENTVR.

| Philosophia.                                                                                                                                    | DISP. IV. De existentia, o natura forma substan-                                                                                                                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| forhiz. ibid.                                                                                                                                   | eialis, necnon & de aliis cidem annexis.                                                                                                                                                                       |
| Quæst. 2. Vtrum Philosophia inter habitus scientisi-<br>cos connumeranda sit, & an sit vna secundum spe-                                        | Quæst. 1. An sit, & quid sit forma substantialis, ibid. Quæst. 2. Vtrum formæ substantiales educantur de                                                                                                       |
| ciem,& Metaphysigz subalternata. Quzst. 3. Quis sit sinis Philosophiz, quomodo diuidenda,& tandem quam methodum in ea Aristoteles observauerit. | potentia materiæ, & quid sit hoc educi? 34  Quæst. 3. An formæ cælorum fuerint de potentia  materiæ educæ. 37  Quæst. 4. An formæ elementorum in prima sui pro- ductione fuerint de potentia materiæ educæ. 40 |
| LIBER I. De Physico auditu, seu naturali auscultatione.                                                                                         | Quæst. 5. Verum omnes formæ accidentales educantur de potentia subiecti.  Quæst. 6. An per diuinam potentiam possint plures                                                                                    |
| DISP. II. De principiis entis naturalis in com-<br>muni. ibid.                                                                                  | formæ substantiales informate simul vnam, & eandem numero materiam, & vna forma plures materias.                                                                                                               |
| Quest. 1. Que sit essentia principiorum entis natu-                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                |
| ralis.  Ouæst. 2. Vtrum principia entis naturalis sint tan- tum tria?                                                                           | DISP. V. De altero entis naturalis principio, scili-<br>cet prinatione. 47                                                                                                                                     |
| Quæst. 3. Verum principia entis naturalis non solum contraria, sed prima contraria sint.                                                        | Quæst.vnica.Vtrum prinatio conveniat vninocè cum<br>materia, & sorma in ratione principij entis na-<br>turalis?                                                                                                |
| DISP. III. De existencia, natura, & proprieta-                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                |
| tibus materia prima. 14                                                                                                                         | DISP. VI. De naturali composito, quod ex princi-<br>piis intrinsecis unitis resultat. 49                                                                                                                       |
| Quæst. 1. An sit, & quid sit materia prima: vbi etiam                                                                                           | Our de . An anomarum la affoncialisación de materia                                                                                                                                                            |
| de vatiis eius nominibus agitur. ibid.<br>Quæst.2.Vtrùm materia prima,ita sit secundum suam                                                     | Quæst. r. An ens naturale essentialiter tamex materia quàm ex forma constituatur?                                                                                                                              |
| essentiam pura potentia, vt nullo modo sit actus,                                                                                               | Quæst. 2. Verum ens naturale constet materia, &                                                                                                                                                                |
| nullum actum in se includat.                                                                                                                    | forma vnitis aliquo nexu ab eis distincto ? an verò                                                                                                                                                            |
| Qualt. 3. De vuitate specifica materia prima. 17                                                                                                | sine illo se ipsis immediate vniantur.                                                                                                                                                                         |
| Quæst. 4. An mareria psima ex se habeat propriam                                                                                                | Quæft.3. Verum materia, & forma nectantur inter fe                                                                                                                                                             |
| vnitatem numericam. 21                                                                                                                          | vnica simplici vnione:an verò duplici partiali. 36                                                                                                                                                             |
| Quest. 5. Verun materia prima habeat ex se pro-<br>priam existentiam. ibid.                                                                     | Quæst.4. An ens naturale distinguatur realiter à suis<br>partibus simul sumptis,& vnitis?, 58                                                                                                                  |
| Quest.6. Num materia prima per dininam potentiam                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                |
| possit existere sine sorma. 26                                                                                                                  | LIBER II. Physicorum.                                                                                                                                                                                          |
| Quzst.7. Vtrum materia prima sit ingenerabilis, & incorruptibilis, 28                                                                           | DISP. VII. De natura, & arte. 61                                                                                                                                                                               |
| Quest. 8. Verum materia prima habeat appetitum                                                                                                  | Ouzst. I. Ouid sit natura. ibid.                                                                                                                                                                               |
| ad formam quotuplexque, & qualis sit iste ap-                                                                                                   | Quæst. 1. Quid sit natura. ibid.<br>Quæst. 2. An definitio naturæ sit essentialis, an verò                                                                                                                     |
| petitus. 29                                                                                                                                     | descriptiua.                                                                                                                                                                                                   |
| Quæst. 9. Verum materia prima sit principium, & sadix corruptionis.                                                                             | Qualt.3. Vetum materia prima sit natura.                                                                                                                                                                       |

# Index Disputationum, & Quastionum. Verum forma substantialis materialis sit

| natura. 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | DISP. XI. De dependentia causa secunda, & neces      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| Quast. 5. Vtrum anima nostra vt rationalis habeat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | faria à prima.                                       |
| rationem natura.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | jaria a prima.                                       |
| Quæft. 6. Verum forma totalis, qualis est humanitas,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Quæst. 1. Vtrum caula secunda necessaria in a &      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | primo per suas virtutes actiuas constituta possi     |
| & aliz similes sub hac naturz definitione com-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                      |
| prehendantur. 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | propriam operationem elicere absque actuali con      |
| Quæst. 7. Vetum ad hoc, ve forma sie natura, re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | cursu cause prime. ibid                              |
| quiratur indispensabiliter, quod sit principium                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Quæst. 1. An iuxta principia Atistotelis Deus non    |
| actiuum motus : vbi etiam agitur an motus cali                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | solum simul concurrat cum causis secundis neces      |
| fit naturalis. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | fariis: sed eas etiam ad agendum præmoueat. 118      |
| Quæst. 8. Vtrum natura dicatur vniuoce, vel analo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Quest. 3. An ratione naturali conuincatur, omne      |
| gicè de materia, & forma.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | causas secundas necessarias indigere ad agendum,     |
| Quæft. vltima. Vtrum namta diftinguatur abarte;&                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | non solum concursur Dei simultaneo; sed etian        |
| an ars possit efficere opeta naturæ. 73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | motione prænia.                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                                    |
| DISP. VIII. De causis in communi. 74                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | DISP. XII. De instrumentis. 125                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                                    |
| Quæst. 1. Quid sit causa. 75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Quæst. 1. An sit de ratione instrumenti agere vt mo- |
| Quæst. 2. Quotuplex sit causa. 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | tum à causa principali. ibid.                        |
| Quælt. 3. Verum omnis causa sie persectior sue effe-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Quæst. 2. An sit de ratione instrumenti habere ali-  |
| Qu. 78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | quam propriam sibi virtutem, propriamque actio-      |
| Quest. 4. Vtrum omnis causa sit prior suo esse du. 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                      |
| Caric. 4. A train omnis canis ne brior ino encora-so                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | nem præuiam.                                         |
| DICD IV De confermentiali de Gormali                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | DICD VIII Deceli formance de face                    |
| DISP. IX. De causis materiali, & formali. 83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | DISP. XIII. De casu, fortuna, & fate. 138            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                      |
| Quæst. i. Per quod causa materialis causet : & an                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Qualt. 1. An sit fortuna, & casus. ibid.             |
| vnio sit illius causalitas, quemve effectum ha-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Quæst. 2. Quid sint fortuna, & casus. 139            |
| bean ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Quæst. 3. An sie fatum.                              |
| Quzst. 2. Vtrum vnio secundum omnia, quz inclu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Quæst. 4. Quid,& quotuplex sit fatum. 141            |
| dit, vt se tenet ex parte materiz, sit causalitas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                      |
| illius. 84                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | DISP. XIV. De causa finali. 142                      |
| Quaft.3. Per quid forma causet, quis sit eius effectus:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      |
| & an vnio sit illius causalitas, & secundum quam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Quæft. i. Quid, & quotuplex sit finis. ibid.         |
| rationem. 86                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Quæst. 2. Sitnè finis vera causa realis? 143         |
| Quæst. 4. Vtrum effectus primarij harum causarum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Quest. 3. Quenam sir in fine formalis ratio per quam |
| fint tealiter ab illis diftincii. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | constituitur in actu primo finalizandum. 144         |
| Quæst. 5. Verum causa exemplaris sit vera, & propria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Quest. 4. Vtrum finis moueat voluntatem secundum     |
| causa formalis, an verò ad efficientem, vel fina-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | fuum esse reale, an verò secundum esse apprehen-     |
| lem pertineat. 89                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | fum.                                                 |
| DICD V De sente attaine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Quæst. 5. Quidnam sit causalitas finis. 147          |
| DISP. X. De cansa efficiente. 91                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | DICD Str. D. Lande lanen de de addinational          |
| dund the contract of the contr | DISP. XV. De causis inter se, & ad innicem           |
| Quæst. i. Vrrum causa efficiens rece definiatur, per                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | comparatis. 149                                      |
| hoc quod sit id, à quo primo incipit motus? ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                      |
| Qualt. 1. Quotuplex sit causa efficiens. 91                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Quzst. 1. An causæ inter se collatæ habeant aliquam  |
| Quæst. 3. Vtrum victus principalis per quam causa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | prioritatem quoad perfectionem, & existen-           |
| efficiens producitaliam substantiam, sit forma ipsa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | tiam?                                                |
| Substantialis, per quam in suo esse constituitur: an                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Quæst. 2. Vtrum inter causas vna sit prior alia in   |
| verò potentiz operatiuz accidentale, quas ha-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | causando. 152                                        |
| bet. 93                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Quæst. 3. Vrrum duæ causæ totales, & eiusdem or-     |
| Quæst. 4. Verum forma substantialis, non solum sir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | dinis, possint simul producere vnum, & eundem        |
| principale, sed etiam immediatum principium, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | effectum.                                            |
| ratio producendi aliam substantiam. 96                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Quæst. 4. Verum idem effectus possit esse à pluribus |
| Quelt. s. Vtrum accidentia non solum dispositiue,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6 11 11                                              |
| sed etiam instrumentaliter concurrant ad produ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | caulis totalibus divilum. 157                        |
| Alamam C.L.C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | TIRED III DhuGaaran                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | LIBER III Physicorum. 160                            |
| Quart. 6. Verum ad hoc, quod accidens attingat in-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Brob with B. A. C. A. C.                             |
| strumentaliter productionem substantiæ, debeat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | DISP. XVI. De essentia, & quidditate metus in        |
| substantia, cuius est virtus, præstare aliquem im-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | communi.                                             |
| mediatum, & ptoprium influxum, quo confortet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                      |
| concursum ipsum accidentis? 102                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Quæst, 1. Vtrum definitio, quam Aristoteles de mo-   |
| Quaft. 7. Verum passiones dimanent ab essentia tan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | tu tradidit, sit legitima. ibid.                     |
| quam à proprio efficiente per veram actionem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Quzit. 2. V trum per hanc definitionem solus motus   |
| mediam distinctam ab ea, per quam à generante                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | successions; an verd mutatio, prove abstrahit        |
| procedunt? 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | successiua, & instantanea, definiatur 163            |
| Quest. 8. An vnum accidens respectu alterius sibi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Quæst. 3. Vtrum motus realiter distinguatur à ter-   |
| fimilis possit esse causa principalis. 114                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | mino ad quem. 165                                    |
| Quælt. vluma. Quæ fit causalitas causæ efficientis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Quzst. 4. Vtrum omnis motus subjectetur in mo-       |
| iam conflitute in actu primo per omnes suas vir-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | bili? 166                                            |
| tutee                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                      |
| Tij                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | m * c n                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | DISP.                                                |

## Index Disputationum, & Qualiforum, Qual. 4. An mortis in vacuo fierer in infanti, vel to

| DISP. XVII. De affinne, & paffions cam inter fe,                                              | tempere                                                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| quam cum metu collatis.                                                                       | DISP. XXI. De tempere.                                                                              |
| Quest. 1. An formalitates actionis, pattionis, & mo-                                          | DIGIT AAL DE COMPANY                                                                                |
| tus coordinentur essentialitet inter le per motum                                             | Quaft. 1. Verum tempus sit ens reale. ibid                                                          |
| tationis superioris, & inferioris? ibid. Questo 2. Quomodo actio, & passio inter se, & à moru | Quaft. 2. Vnde desumenda sit differentia essentiali                                                 |
| diffinguantur.                                                                                | Quart. 3. Vrum tempus diftinguatur realiter à mo                                                    |
| Quest. 3. Verum motus comparetur per modum sub-                                               | tu, & in vniuerlum quæuis duratio creata ! re                                                       |
| iecti quo, respectu actionis, & petionis. 175                                                 | durante.                                                                                            |
| Quest. 4. Veram intra mentem Aristotelis, & D. Th.                                            | Quast. 4. Verum tempus rece definiatur per boc-<br>quod be númerus motus secundum prius, & poste-   |
| pallo. 175                                                                                    | rius.                                                                                               |
| Quaft, 5. Vtrum ratione naturali conuincatur actio-                                           | Quæft. 5. Vrium tempus non solum existat rations                                                    |
| nem transeuntem subiectari in agente. 179                                                     | instantis; sed etiam vitta hanc existentiam habeat                                                  |
| MIN WILL DAME                                                                                 | aliam tatione partium.  230 Quaft. 6. Virum sit tantum vnum numeto tempus                           |
| DISP. X VIII. De infinite. 181                                                                | 2 2 I                                                                                               |
| Quæft, r. An infinitum in allu naturaliter dari pof-                                          | Quæst. 7. Verum substantiz generabiles,& corsupti-                                                  |
| sit. ibid.                                                                                    | biles quoad suum esse mensurentur tempores                                                          |
| Quest. 2. An per absolutam Dei potentiam possit                                               | 235                                                                                                 |
| dari aliqua creatura, que sit infinita secundum essentiam.                                    | LIBER V. Phylicorum.                                                                                |
| Quæst. 3. An data quacumque creatura, possit Deus                                             | 210010 ( ) 13/1001014.                                                                              |
| aliam, & aliam perfectiorem secundum speciem                                                  | DISP. XXII. De pradicamentis, ad qua datus                                                          |
| producere. 187                                                                                | per se mosus. ibid.                                                                                 |
| Quæst. 4. Verum possite supernaturaliter dari infini-                                         | Once to Onid Stalle our la marum ad alianad and                                                     |
| wm in actu secundum magnitudinem 189<br>Quzst. 5. Possitne supernaturalitet dari infinitum in | Quæst.1. Quid sit esse per se motum ad aliqued prædicamentom, & quæ conditiones ad hoc tequi-       |
| actu secundum multitudinem.                                                                   | tantur. ibid.                                                                                       |
| Quaft. 6. Verum possit supernaturaliter dari infini-                                          | Quest. 2. Verum ad quantitatem, qualitatem, & vbi                                                   |
| tum in actu secundum intensionem.                                                             | detur per se motus.                                                                                 |
| Quest. 7. Virum vaum infinitum possit esse maius alio?                                        | Quæst. 3. Verum ad substantiam, & reliqua prædica-<br>menta detur per se motus. 24t                 |
| ر 195 را د ماهند .<br>خواه کار د د ماهند .                                                    | membered per ic mores.                                                                              |
| LIBER IV. Physicorum                                                                          | DISP, XXIII. De unitate specifica, & namerica                                                       |
| DICE VIV.                                                                                     | **************************************                                                              |
| DISP. XIX. De loco                                                                            | Quant, F. A quo motus luam lumat vnitatem, & di-                                                    |
| Quaft. 1. An detur locus, & an application luperficies                                        | uerficarem feeificam. 244                                                                           |
| corporis continentis, vel aliqui figliud. ibid.                                               | Quelle z. Virumad vnitatem numericam motus re-                                                      |
| Quest. 2. Verum locus vlera sugesticiem corporis                                              | quiratur, de fifficiat vnitas mobilis, termini, &c                                                  |
| continentis intrinfecè includat immobilitatent.                                               | tomporis.                                                                                           |
| Queft. 3. Verum superficies pertinens ad le cuit de                                           | DINE XXIV.De contrarietate motuum. 140                                                              |
| Inperficies prima, & immediata locaro                                                         | *                                                                                                   |
| Quest. 4. An locus conster ex hac superficie, de inter-                                       | Qualit Vnde motuum contrarietas desumaturi ibid.                                                    |
| mobilitate tanquam ex genere, & differentit, shi                                              | duobus motibus contrariis.                                                                          |
| Quæst. 5. Verum locus naturalis addat supra ratio-                                            | duobus motibus contrariis. 250                                                                      |
| nem loci qualitatem consetuatiuam locati. 206                                                 | LIBER VI. Physicotum. 251                                                                           |
| Quest. 6. Virum omnia corpora, nee non corum                                                  | \                                                                                                   |
| forme substantiales, & accidentia fint in loco, &                                             | DISP. XXV. De compositione continui. ibid.                                                          |
| quis ille fit.  Quæst. 7. Vtrum duo corpora possint supernaturali-                            | Quæft. 1. Vtrum in continuo fint actu vera,& positi-                                                |
| ter esse in vno,& codem loco. 210                                                             | ua indivisibilia. ibid.                                                                             |
| Quæst. 8. Vtrum vnum, & idem corpus possir esse                                               | Quaft.2. An continuum confet solis indivisibilibus.                                                 |
| supernaturaliter in duobus locis circumscriptiue,                                             | ±14                                                                                                 |
| 212                                                                                           | Quæst. 3. V trum continuum realiter componatur ex                                                   |
| DISP. XX. De vacue.                                                                           | partibus. 257<br>Quest. 4. Vitum partes proportionales, que sunt                                    |
| •••                                                                                           | formalites in continuo, fint finice: an verò infi-                                                  |
| Quest. 1. An ex vi virtutis rerum sublunarium, aut                                            | t <i>z</i> . 259                                                                                    |
| aliculus corporez virtutis fit naturaliter possibile                                          | Quæft. 5. Quomodo ex dictis occurratur tertio argu-                                                 |
| dari vacuum. ibid.<br>Quæk. 2. Vtrum per virtutem angelicam, vel dioi-                        | mento ex quæst. secunda huius disput telicto, & pluribus aliis disticultatibus inde scaturientibus. |
| nam, & supernaturalem sit possibile dari vacuum,                                              | profibos ains disticultations inde teaturieinious,                                                  |
| 218                                                                                           | DISP. XXVI. De mode inceptionis, & definitia-                                                       |
| Quak. 3. An fi daretus vacuum posset corpus moue-                                             | nis rorum. 263                                                                                      |
| ti per illud.                                                                                 | Quest. 1. Quonam modo incipiant, & definant res<br>successiva                                       |
|                                                                                               | A TOP Y THE MANY                                                                                    |

### Index Disputationum, & Quastionum!

| fuceeffine & indinifibilia carum. 264                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | iplum per le prime mouere. ibid.                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Qualti a. Quomodo qualitates materiales incipien-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | iplum per le primo mouere. ibid.<br>Quest. 2. Verum grania, & leuia moueantur à gene-                |
| tes, & definentes per motum incipiant, & defi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Quest. 3. Virum causa efficient debeat esse coniun-                                                  |
| Qualt. 3. Quomodo lubitantia generabiles, & cor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                      |
| ruptibiles incipiant, & desinant. 268                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Cta palle Vt in Hlud agat. 285                                                                       |
| Qualt. 4. Quomodo încipiant, & desinant res per-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | LIBER VIII. Physicorum. 288                                                                          |
| manentes, que în lux inceptione, & delitione mo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | LIBER VIII. Physicorum. 288                                                                          |
| tui non subduntur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | DISP. XXIX. De avernicate mundi. ibid.                                                               |
| Quelt. 5. Quomodo incipiat, & desinat esse quies.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2014                                                                                                 |
| 271                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Quæst. 1. Fueritne mundus ab æterno. 289                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Quest. 2. An mundus prove nunc est , possit ex solo                                                  |
| DISP. XXVII. De maximo, & minima 272                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | concursu ordinario Dei in æternum à parte post<br>durare.                                            |
| Quæst. 1. Qui sint termini magnitudinis, & paruita-<br>tis secundum se,& generaliter sumpti. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Quæst. 3. Verum aliqua creatura permanens potue-<br>rit saltem per diuinam potentiam esse ab æterno. |
| Quest. 2. Verum sicut viuentia, ita & non viuentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                      |
| habeant ex natura sua terminum suz magnitudi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                      |
| nis. 273                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Quest. 4. Verum motus, & tempus possint per                                                          |
| Quæst. 3. Vtrùm non viuentia non minus quam vi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | diuinam potentiam esse ab atterno. 295                                                               |
| uentia habeant terminos suz paruitatis. 276                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Quartio. 5. Virum generationes, & corruptiones of the formation of the corruption                    |
| in the same serial partition in the same serial ser | nes substantiales huius vniuersi potuerint per di-                                                   |
| LIBER VII. Physicorum, 278                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | uinam potentiam esse ab æterno. 299                                                                  |
| 2/0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Quest. 6. Quomodo ex motu deueniatur in cogni                                                        |
| DISP. XXVIII. De destinet, appreximatione, &c.ib.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | tionem primi motoris, & attributorum eius.                                                           |
| Quaft. 1. Vrrum idem secundum idem possie se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •                                                                                                    |



COLLE



### LLE COMPLVTENSIS DISCALCEATORVM FR.

B Mariæ de Monte Carmeli,

DISPUTATIONES IN OCTO LIBROS Physicorum Aristotelis.

· Iuxta miram Angelici Doctoris D. Thomæ, & Scholæ eius doctrinam.

Eidem eommuni Magistro, & storentissima Schola dicata.

### PROOEMIVM

NITA iam totius Dialectica explicatione, meritò Philosophia Arist. expositionem aggredimur. Etenim post sciendimedum, rectè de rebus sciendis ser no instituitur, inter quas primum doctrina ordine res naturales, de quibus Philosophia agit, iam his remporiblocum obtineno. Licot enim st navura scientiarum, & res, de quibus in illis ophia agisur, solummodò spettetur: post Logicam, statim Mathematica, deinde Philosophia Naturalis, posteà Moralis, & tandem Metaphysica addiscenda esset, vt innuit D.Th.70. Nibilominus qui ad facram Theolog. & scriptura diuina notitiam in Christianis Scholis quibus ve par est pracipue deseruire intendimus) anhelant. ibi Mathemaiicas pratermittere solent quia ad hunc fine consequendum non adea necessaria sunt; at rerum naturalium cognitio, de quibus Philosophia agit ad cavdem dininam Theologiam, & Sacram doctrinam exactius adipiscendam mirifice conducit.

Nam in primis exemplis quibusdamnaturalibus, quorum cognitio à Philosophia est petenda, faciliùs, multo possumus ad rerum supernaturalium notitiam devenire: sunt enim illa adeo elevata, & humant intellectus facultatem excedentes, ve exemplis, similitudinibusque ad eas percipiendas indigeamus, iuxta illud Apostol.ad Rom.: . Inuisibilia ipsius à creatura mundi per ea, que sacta sunt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque eius virtus, & diuinitas. Vnde conspicimus fanctos Patres Naz.Chryf Cyril Aug.Hieron.D.Th.& alios in reconditifsimis Trinit.Incarn.aliifque Christ.relig.myst.bac naturalia exempla passim adducere, elsque sacram Theol. itaornasse, ve nescias, quid in illis magis mireris, eruditionem ne saculi, (vi loquitur D. Hier.epist.ad magnum vibis Romana Oratorem) vel eruditionem scripsur arum, & Theologicam.

Deinde, quia semel naturali Philosophia adepta, melius diuinam Theologiam ad haret, & aliorum infidel.fallacibus, & importunis arguidefendere poterimus: [apè enim haretici abutuntur principiis maturalibadea, qua sunt fidei labefactanda: quibus vi occuramus, oportet nos prins esse Philosophia armatos, cuius certe ope, quantum contineant falsitatis ea, qua in oppugnationem veritatum fidei ad-

ducuntur, plane deprehendemus

Quibus tandem accedit, quòd ve optime inquit Ciclib 2. Academic quest animorum, ingeniotumque naturale quod lam pabulum, consideratio, contemplatió que natura terigimur, bumana despicimusicogitante que supera atque cœlestia, hac nostra vt exigua, & minima despicimus. Quo sit, vt boc etiam ex cap.non parum Philosophia ad Sacram & dininam Theol.addiscendum conducat.Non enim Colleg.Compl.Physica.

animus terrenis, & infimis rebus deditus, eisque harens, adscientiam adeò eleuatam comparandam idoneus est. Mersiò ergo, exposendum properamus.

Caterum, vt famulatus hic, & humile obsequium quod Philosophia dinina Theol.prast, religiosius.

sit, ac tale, quale 19/a exoptat: oportet, vt Philosophiam, nostram doctrina D. Th. semper praeat: sinamque ipsum tanquam Doct. Ang. tanquam Theol. Magistrum, & Ducem, tam nostris, quàm priscis temp. sanior Theologorum pars veneratur, & proclamat: quomodo Philosophia nostra pietati, & doctrina reuelata subservire, samularique melius poterit, quàm sina que contronertendia difficultatum nodis dissoluendis in eas propendeamus, qua Angel, Doct. menti & doctrina magis consona suerint: sic enim veritatis scopum seliciter attingemus, quando quidem Aquinati, divina vematis, & claritatis radius plenissime affulsit, vi initio Dialectica latius prosequuti sumus,

Abst ergo, ve doctrinam aliam prater cam, quam à D.Th.accepimus, doceamus. Abst ve ex alio, quam ex hoc limpidissimo veritatis, seu Aquinatis fonte bibamus: non enim altà ha nostra disputationes sendunt, nis ve miram & angelicam Angelici huius Praceptoris doctrinam pro vinibus, ipso Doctore duce, expendamus, ve sic veritas in ipsa latitans foras erumpens, omnium animos ad se alliciat, corda capiat, asque ve sol illuminans prolectet obtutum, ve concentus permulcens auditumiustruat, ve odoramentum spirans olfactum assiciat, ve sal condiens omnibus cibis saporem infundat, pascat gustum: ve oleum spiritale mentem (anei, resiciat, impingues, miraque suaustate persundat;



DISPV

## DISPVTATIO PRIMA PROCEMIALIS TOTIVS

PHILOSOPHIÆ.

T si plura ex his, quæ in hac disputatione dicenda sunt, facilè colligantur ex dictis in Dialecticami hilominus quia hic specialem seucm habent, ideò non possunt non in præsenti attingi.

#### QVA STIO I.

Denomine & obiecto Philosophia.

Eritò in titulo nomen, & obiecum Philosophiæ debet esse iuxta illius quidditatem : & eius quidditas ex obiecto desumenda est.

Circa nomen igitus breuiter notandum primò. Quòd licèt nomen Philosophiz in rigore loquendo, non denotet scientiam, vel sapientiam; sed amorem illius, ve innuit Laërtius lib. de Vivis Philosophorum in principio, La cantius lib. 3. Diuinarum Institutionum capite secundo; nihilominus, ex quo tempote Pythagoras adeò modeste se gessir, ve Leontio Phylasiorum Regi interroganti, qua arte polletete respondit, se non esse Sophum, id est, sapientem amatorem, ve refert Diuus Augustinus 8. de Civitate Dei capite secundo, fa cum est, ve omnes Sapientes ex tunc Philosophi sucrint appellari, ve docet Diuus Thomas 1. Metaph le cione 2.

Et meritò, quia Sapientes, sapientiam propter seipsam quærunt. At, vt loquitur D. Thom. lectione citata, ille videtur sapientiæ amator, qui sapientiam, non propter aliud; sed propter seipsam quærit; qui enim alterum propter alterum quærit magis hoc amat propter quod quærit, quam quod quærit.

Secundo, ve exacte percipiatur in qua acceptione nomen Philosophiæ in præsenti sumanir, notandum est quod licet Philosophia, iuxta vocabuli etymologiam, studium, se amorem sapientiæ denotettex impositione tamen sapientiam spsam significat.

Vnde sicut Sapienția, ita & Philosophia pluribus, & diversis modis accipitur.

2. Nam in primis sumitur pro cumulo, & collectione omnium scientiarum. Nam sicut hoc nomen instisia vniuersitatem omnium virtutum, tam apud morales Philosophos, quam in sacris literis solet denotare: ita Philosophia collectionem omnium scientiatum significat. Vnde Stoici (vt testatur Plutat. lib. 1. de Placitis c. 2.) Philosophiam sic acceptam definientes, dixerunt: Eath esse rerum humanarum, & dininarum cognitionem. Quia vniuersitas omnium scientiarum, tum ad humana, tum ad dinina se extendit.

Secundò accipitur Philosophia, vt denotat quamlibet veritatis scientiscam cognitionem, siue illa ad intellectum, siue ad voluntatem, side eriam ad sermonem externum perficiendum ordinata sit: secundum quam rationem solet definiri, quod sit Scientia entis, de veritatis cognitio, imo, se sie sumpta celeberrima illa dinisione, scilicet in naturalem, moralem, se ta-Colleg. Compl. Logica, tionalem, sub qua omnes scientiæ clauduntur, communi omnium calculo solet tripartiri

Terria Philosophiæ acceptiostriction est, quatenus nimirum solum comprehendit habitus scientisses in pura, & nuda veritatis contemplatione sistentes. Et Philosophiam sic sumptam diuidunt communiter Doct vna cum Arist. 6. Metaphicap. 1. in Metaphi Mathematicam, & Philosophiam naturalem: desumiturque hæc diuisso ex triplici illa abstractione, scilicer à materia singulari, sensibili, & intelligibili, de qua susus in lib. Posteriorum egimus.

Quarta, & posterior Philosophiz acceptio est adhuc arctior, secundum quod solum ambit eas seientias speculatiuas, que circa substantiam rerum versantur. Secundum quam rationem tantum complectitus tum Metaphysicam, que titulo prime Philosophis meritò insignitur: quia contemplationi primatum nobilissimarumque substantiarum incumbit: tum etiam Philosophiam nostram naturalem in contemplatione substantiaru mobilium, seu corporearum sistentem, de de hac solummodo, que nomen Philosophiz in communi modo loquendi, iam sibi vendicabit in his nostris Philosophicis dus purationibus sermonem instituimus. Et hæc de nomine Philosophiz.

Vt autem ea, quæ tam pro aduersariorum, quam pro nostra sententia circa obiectum Philosophiæ dicenda sunt intelligantur, recolenda sunt, quæ disput.

1. Logicæ diximus, explicantes quid sit obiectum materiale, & formale; quid adæquatum & inadæquatum, quid principale. & minus principale, quid ratio quæ, & sub qua. Et licet præsens dissicultas de ratione formaliqua, seu obiecto adæquato totius Philosopiæ naturalis intelligatur; nonnihil tamen de obiecto principali & de ratione sub qua adiiciemus.

### Varia sententia circa obiettum Philosophia recensentur.

S. I.

Rima sententia assert corporation de ; non verò ens mobile esse obieca adzquatum & formale Philosophiz. Ita Albert.tra.t. suz Philosophiz, & alij relati à Rubio in przsentil Prob. 1. Ad illud scientia tanquam ad proprium, & adzquatum obiectum terminatur, quod primò, & per se habet tatione illam, subiqua omnia à tali scientia consideranturat esse principium motus, quz est ratio sub qua Philosophiz, conuente primo corpori mobili, enti verò non nisi ratione illus ideo enim ens mouetur, quia corpus mobile mouetur: ergo corpus mobile, non verò ens mobile eria adzquatum, & formale Philosophiz obiectum.

Secundo, ratio formalis per se spectara à scientia, deber quantum sieri congruè possit, exprimi in obiecto iltius: sed ratio formalis, quam per se respicit Philosophia, est Physica, & sensibilis mobilitas: ergo cùm hæ non satis exprimatur, si sy mobile addatur enti: quippè cùm sint plura entia mobilia, & non mobilitate Physica, vt patet in Angelis, bene tamen, si addatur corpori: consequens est, vt corpus mobile, & non ens mobile sit pro obiecto Philosophiæ assignandum.

4. Secunda sententia asserit substantiam naturalem, non verò corpus, aut ens mobile esse Philosophiz obiechum. Quam sequuntur Scotus, & alij relati à Mosso in przesenti. Probatur 1.ex Arist. qu. 6. Metaph. cap. 1. inquit: Philosophiam naturalem circa

substantiam naturalem versari.

Deinde, ratione sic. Passio obiecti Philosophiæ non solum st mobile, sed etiam quiescibile: ergo non debet poni pro obiecto ens, aut corpus mobile, sed substantia niaturalis. Consequentia quoad primam partem pater: quia debet pro obiecto poni illud, quod est radix omnium passionum; cum autem mobile, & quiescibile sint opposita, non potest vnum esse radix alterius. Quoad secundam verò partem sic suadetur; quia substantia naturalis est radix vtriusque passionis; quandoquidem idem est substantia naturalis, ac substantia habens in se naturam: hæc autem definitur, per hoc, quòd sit principium motus, & quietis: ergo, &c.

Secundo: quia iam ens mobile erit valde aptum æquiuocationi: quandoquidem modo pro ente mobili formaliter, modò pro ente mobili radicaliter accipitur, nec possit seiri num in subiecto; vel prædicato; potius pro ente mobili formaliter, quam radicaliter, set ècontra sumatur. Ergo etiam non erit aptum, vt pro obie cto Philosophiæ assignandis omnis æquiuocatio vitanda est; cum ex notitia, & claritate illius, notitia & claritas scientiæ dependent.

### Deciditur quastio.

#### S. 1 L

Væstio hæc parum de re, multum autem de nomine continet, & ideo ab ea facilé nos expediemus. Dicendum ergo est primò, si de obiecto Philosophiæ secundum rem loquamur; tunc tam corpus mobile, vel naturale, quam ens, aut substantia mobilie, aut naturalis, debet pro obiecto illius collocaria Assertio hæc desumitur ex Arist. & D. Th. vt iam dicemus: est que iam communis inter Doct. De qua videri potest Mas. hic sect. 2. q. 6. annot. 2.

6 Ad eam autem probandam, supponendum est; quod ly naturalis, adiunctum substantiæ, verbi gratia, aut corpori, vt in præsenti adiungitur, sumitur non provt opponitur supernaturali, & comprehendit Angelos; sed pro substantia in se habente principium motus, & quietis, & comprehendit ac ex materia, & forma, qui dicuntur natura, vt constabit ex dicendis 2. Physicorum. Vel, vt clarius dicamus, sumitur pro ratione illa disferentiali; & cum præcisione sumpta, ratione cuius prædicta substantia habet esse principium talis motus. & cætera.

Similiter ly mobile in præsenti, non importat potentiam proximam ad motum. Neque sumitur etiam terminatiue, seu pro eo, quod motum terminate potest, sed radicaliter, & subiectiue, pro habente primam radicem, seu principium motus. Et hoc non vt lata quadam significatione comprehendit quidquid aliquo modo potest mutati: nam sic etiam ambiret Angelos. Sed strictè, & propriè, pro eo quod potest in se recipete aliquam mutationem seu motum, qui propriè dicitur talis: seu pro ratione illa distrentiam, & præcisa, vnde hoc provent. Quod quidem non conuenit accidentibus, neque omnibus substantiis. Non sanè accidentibus: quia licer eorum aliqua possint esse terminus alicuius motus: nullum tamen corum potest esse illius subiectum primum, & principium radicale. Neque etiam omnibus substantiis: nam Angelis, sicut æquiuocè dicuntur esse in loco cum corporibus, ita etiam æquiuocè dicuntur inoueri, yt probat Diuus Thomas prima parte, qui 2.2. & 53.

Vnde, ly mobile, aut naturale, cum præcisione sumptum, secundum quam rationem hic accipitur, dicit disserntiam constitutiuam corporis de prædicamento substantiæ, quod ex materia & forma physica essentialiter componitur. Quia hoc solummodo corpus potest esse subsectum & principium radicale motus physici. Nam esse naturam & principium. quo radicale prædicti motus, solummodo competit mate-

riæ & formæ in eo inclusis.

7. Hinc facile suaderur conclusio. Nam tam corpus naturale, vel mobile, quam ens, aut substancia naturalis, vel mobilis, significant candem rem. Ergo si de obiecto, quoad rem ipsam loquamur, quoduis eorum poterit pro obieco collocari. Consequentia satis patet. Antecedens verò probatur: tum authoritate, tum etiam ratione. Authoritate quidem : nam Aristot, aliquando sentit ens mobile osse objectum Philosophiz, vt in citato loco 6. Metaph. Aliquando verò esse corpus naturale, ve 1. de Cælo capite primo text. 1. Imò, & aliquando esse substantiam naturalem, vt 6. Metaph.cap. 1. & similiter D. Thom. modò docet : ens mobile esse subjectum, ve in Prodemio huius operis: modò esse corpus mobile, vt de veritate qu. 14 art. 8.ad 18. & 1. parte quæst. 84. art. 1.in argumento, Sed contra, modò esse substantiam naturalem, vt 6. Metaph. lect. 1. Ergo apud illos omnia prædicta idem sunt. Alioqui inconstantiæ (quod ablit ) argui possent, siquidem modò vnum; modò aliud, pro obiecto Philosophiz constituunt Er ideò D Tho. opusc. 42.cap. 14. sic inquit. Ex dietis igitar parer quod ens mobile, quod est corpus communiter accepsum, & cetera.

8 Ratione denique idem antecedens discutrendo per singula suadetur. Corpus naturale idem est quod corpus habens naturam, ac proinde h.bens principium radicale motus, per quod natura, vi iam diximus, definitur. Ergo est idem, quod corpus mobile sumpto ly mobile radicaliter, vi hic sumitur. Ergo &c hac duo erant idem quod ens, aut substantia mobilis

vel naturalis.

Patet hæc vltima consequentia: quoniam differentia inferior, si rationi superiori non ita proximæ addatur; testringit illam ne coniunctum illudaccipiatur, nisi proeo, cuius talis differentia est constitutiua.

Vnde idem significat hoc coniunctum ens, aut substantia rationalis, ac iste terminus complexus, animal
rationale. Sed mobile, vel naturale, sumprum secuadum præcisum conceptum est differencia constitutiva
corporis, de Prædic. substantiæ, seu quod idem est
mobilis, seu naturalis, ve iam diximus. Ergo restringie
ens, aut substantiam, ne prædictum coniunctum accipiatur, nisi pro tali corpore: ac proinde omnia prædicta, idem significatum.

9. Dicendum est secundo, & si tam corpus the bile, seu naturale, qu'àm ens mobile, aut naturale, &c. sint re ipsa obiectum Philosophiæ: nihilominus pensatis omnibus, que debent attendi, com

uenientiùs

menientius exprimitur, & fignificatur nomine entis mobilis, quam quous alio. Hac est Arist. & D. Th.

quos sequantui communiter Thomistæ.

Probatur in primis testimonio Aristot 6. Metaph. text i. vbi sic inquit: Naturalis speculatina qued im profestò: sed speculatina circa tale ens., quod possibile moueri vbi D. Thom.lect. 1. sic concludit: Es sic pates, quòd naturalis Philosophia est circa determinatum subiestum, quod est ens mobile. Et hoc ipsum docet in

proæmio hums operis lect. 1.

Rationem autem huius conuenientiæ tangit optime D. Thom. in proæmio nunc citato, vbi postquam dixit: Philosophiam non abstrahere à materia communi, & omne, quod habet materiam esse mobile, & ideò ens mobile esse subjectum naturalis Philosophiæ: addit quodlibet Physicorum est quædam pars Philosophiæ, qui considerat præcisè ea, quæ consequuntur ad ens mobile vt sic, & simplicitet sumptum absque additione scilicet differentiarum. Et ita inquit: Hic autem est liber Physicorum cuius obiestum est ens mobile simpliciter. Non dico autem corpus mobile, quia omne mobile esse corpus probatur in hoc libro, nulla autem scientia probat sum obiestum, & ou od idem repetit opusc. 42.cap. 4.

10. Ex quibus hac sumitur ratio. Certissimum, & dubitatum est, obiectum Philosophiæ debere esse aliquid, quod sit principium motus, possitque moueri, siquidem in hoc distinguitur Philosophia 'ab aliis scientiis, quod tractat de rebes, que sunt subiecta motui; & mutations. At non est sufficienter manifestum, quod onine sic aprum moueri est corpus: quandoquidem id rationalitet potest in dubium reuocari: & ideò tractatur, & probatur in libris Physicorum; cum tamen sit satis perspicuum, & indubitabile, omne, quod sie potest moueri, debere saltim este ens. Ergo pensaris omnibus, conuenientiùs asfignatur obiectum Philosophiæ per ens mobile, quam per corpus mobile. Cunque etiam satis perspicuum non sit, naturam esse principium motus; & ided de hoc agitur in 2. Phyticorum: inde fit, melius affignari obiectum per ens mobile, quam per ens, aut substan-

11. Ex quibus potest facile occurri duabus obiectionibus, quas hio adducunt Iuniores aliqui contra nostram assertionem. Prima est: quia differentia limitans superius, melius coniungitur cum genere proximo, quam cum alia ratione superiori: & ideò commodius explicabis hominem si dicas, quòd est animal rationale, quam substantia rationalis. Ergo melius explicabitur obiectum Philosophia, si asseratur, esse substantiam mobilem quam ens mobile. Paret consequentia: quia explicatur per suum proximum genus, proximamque differentiam.

Secunda, nam etsi notius sit mobilitatem generalissime sumptam, esse potius coniuncam cum ente, 
quam cum corpore, non tamen mobilitatem physicam, quæ sola per se primò respicitur ab hac scientia. 
Siquidem satis constat, nihil aliud præter corpus posse 
moueri motu physico. Ergo potius per corpus mobile, 
quam per ens mobile est obsectum. Philosophiæ ex-

plicandum.

Ad primam obiectionem ex dictis constat, illam procedere secundum se, & cæteris partibus; sed in præsent non sunt cærera paria, ve explicatum est.

Ad secundum negatur antecedens quoad secundam partempunes qui muis cognito iam, quid sit motus physicus, cognostatur nulli nisi corpori conuenire: ve autem seiatus aud sit prædictus motus, & in quo ab aliis distinguatur, oroninò pendet ex cognitione naturæ, vel corporis, quæ non sunt ita nota: sicut quamliber mobilitatem ess conjunctam cum enter

Colleg. Compl. Lugica.

Philosophiæ quasi generica, est abstractio à materia singulari tantum, ratio verò specifica sunt prima principia, ex quibus Philosophia procedir. Assertio hæe, suppositis his, quæ in libris Posteriorum dicta sunt, non eget aliqua probatione. Solum verò aduertendum superest, quòd hæe prima principia sunt materia, se sorma, seu ratio naturæ, quæ in vtraque invenitur, seu, quod idem est, mobilitas radicalis. Vnde ratio naturæ erit specifica ratio sub qua Philosophiæ: licer congruentiùs nomine mobilitatis; quàm naturæ ( vt iam explicuimus) exprimatur.

Dicendum, est vicimò, quòd obiectum principale Philosophiæ est homo. Assertio bæc per se pater. Quandoquidem cerrum est, hominem inter substantias ma-

teriales, & entia mobilia primatum obtinere.

### DILVVNTVR ARGVMENTA VTRIVS QVB

#### S. 111.

D argumenta aliarum sententiarum, quatenus aliquo modo videntur sentra nos pagnare, respondetur. Ad primum primæ sententiæ patet
ex dictis. Vnde hoc ipso quòd assignemus, pro obiecto
Philosophiæ ens mobile, provt reipsa est idem cum
corpore mobili, seu corpore de prædicamento substantiæ, necesse est, quòd licet mobilitas conueniat enti ratione alterius, scilicet ratione corporis, non tamen enti mobili, sed ratione sui.

Ad secundum constat : tum ex his, quæ modo dicebamus: tum etiam ex notabili pro nostra assertione adducto.

Ad primum pro Vecunda sententia, respondetut, Aristot.loqui de obiecto secundum rem: unde nihil contra nos. Ad rationem verò ibidem adductam respondetur; quòd saltim mobile radicaliter, quo pacto in præsentisumitur; potest esse principium motus, & quietis: sicut risibile radicaliter est etiam debile per modum radicis.

Ad scundum respondetur, quod etiam in ly naturale potest esse æquiuocatio; imò & multo maior; nam primò sumitur pro co quod est essentiale: secundò vt distinguitur contra liberum: tertiò vt opponitur violento, &c.Quare dicendum est obiectum scientiæ, non ita expresse debere importare omnia; quæ ad ipsum pertinent, vt nihil profus implicite afferatiad hoc enim plures essent addendæ particulæ. Sed satis erit si minus ambiguitatis, & obscuritatis habeat, & quod rationem obiectiuam scientiæ exprimat, ratione cuius sufficienter dignoscatur: ve in præsenti contingit. Adde quòd dum pro obiecto Philosophiæ ens mobile assignatur, iam iuxra communem omnium acceptionem, pro ente mobili radicaliter sumitur.

### Q V A S T I O II.

Vtrum Philosophia inter habitus scientificos connumeranda sit, & an sit wna sciendum speciem, & Metaphysica subalternata.

Vncta, in titulo comprehenduntur ex his, que in prima disputatione Logica, & in libris Posteriorum diximus fere constant, & ideò paucis quastionem hanc absoluemus.

A 14 Dicen

14. Dicendum ergo est primo Philosophiam esse veram scientiam. Afferti hac est Aift. 6. Me a, h. cap. 1. delibro 11. cap. 6. D. Thom. ibidem lect. 7. & opulc.70. \$ Ad i. sie preceditur, videtur quod Speculatina. Efique communiter recepta. Fundamentum est : quia scire est rem per suam causam cognoscere, teste Aristotele primo Posteriorum, capite secundo. Sed multa scientur in Philosophia per suum causam: ergo erit vera scientia. Minor patet : quia de mixtis oftendir per suam causam esse corruptibilia : quia scilicet constant contrariis: & similiter de igne probat esse leuem ex paucitate, & raritate materiz, & de tetra effe grauem ex multitudine materia, & densitate illius, que duo sunt cause prædictorum effcauum.

Nec refert, quòd Phlosophia non agit de rebus, nisi prove motui subditis, quod videtur esse contra rationem scientiæ, quæ est de rebus necessariis, & perpetuis: nam adhoc satis patet, ex dictis in Logica disput. 3. num. 9. Quibus adde, quòd ita necessarium est res naturales, de quibus agit Philosophia, esse murabiles, & corruptibiles; sicut quod Angelus sit incorruptibilis. Vnde sicut hoc scibile est, ita, & illud.

Ex quibus facile deducitur essentialis diffinitio, Philosophia, ve in præsentia accipitur, scilicet eam este Scientiam entis mebilis, circa quam nihil occurre dicendum : quia satis constat ex his, quæ disputat.t. Logicz diximusinam ibidem dicta debent propor-

tione servata quoad præsens applicari.

... p. Dicendum est secundo Philosophiam esse scientiam speculatiuam : ita Aristoteles 7. Metaphyfice cap. 1. & lib. 11. cap. 6.vb D. Thom. lect 7. & opulo. yo. iada cirato, communiter omnes. Probatur ex dictis in Logica disput. 1. num. 57. Ille habitus, cuius finis est sola verisatis cognitio, est speculatiuus: at finis Philosophiæ naturalis, tantum eft veritatis cognitio : ergo, &c. Minor patet, quia rerum naturahum cognitionem non viera ad opus ordinat, led in carum contemplatione quiescit.

Sed contra obiicipotest primò, quòd Philosophia agit de Deo, vi authore natura, de eius attributis. At per hæc excitatur voluntas,& dirigiturad eius amorem,& ad plures alios voluntatis affecus eliciendos. Ergo erit scientia practica. Patet consequentia: quia scientia excitans, & dirigens ad opus, practica

Secundo, &vrgentiùs: Medicina est scientia pra-Aica: & tamen eft vera pars Philosophiæ cum tra-Etet de quodam ente naturali, nempe corpore humano, vt sanabile est, seu vt est mobile ad sanitatem. Ergo Philosophia secundum omnes suas parces nequit inter speculatinas connumerari. Maior est Atist. 6. Metaphys. & D. Thom. loco citato, & ratio eam conuincit : nam finis Medicinæ non est pura, & nuda veritatis contemplatio, sed aliquod opus scilicet restitutio, conservatio sanitatis, & ita præscribit modum quod morbi curentur, debita remedia exhibeantur.

Ad primum respondemer facile : quamuis enim, dum Deus vt author naturæ cognoscitur, excitentur-prædicti affectus, id tamen non est per se intentum a Philosophia, sed tantum ait de Deo, non quidem propter prædictos afficus excitandos; sed tantùm, vt de ille notitiam liabeat, quatenus natura au-

Ad secundum respondent Massus in præsenti, & alij places, & granes Doctores, duplicem elle Medicinam: altam theoricam in fola rerum contemplatione sukentem; ac prointe modum medendiminime præscribentem; & aliampræsticam, præsticum. modum tradentem, morbisque remedia applicantema. Et si ergo bæc secunda sit practica, non tamen est vera pars Philosophiæ, sed alius habitus ab ca dinersos. Czterum illa prior, & est speculatiua, & pars Philoso-

phiz, vniusque habitus cum illa.

16 Sed hze solutio est contra D. Thom. quia ipse opusc. 70. 5. citato insolutione ad quartum sic inquit: Cum Medicina dividitur in theoricam, & pra-Aicam : non attenditur dinisiosecundum sinem: sic enim tota Medicina sub practica continetur, vipote ad operadum ordinara: sed attenditur predicta dimisio secundum quod, ea que in Medicina tractantur, sunt propingua, vel remota ab operatione. Illa enim pars Medicina dicitur practica que doces modos operationis ad sanationes: siene quod talibus apostematibus sunt talia remedia adbibenda:theorsea verò dicitur illa pars,que doces principia, ex quibus homo dirigitur in operatione, sed non proxime: sicut quòd virtuies sunt tres, & quod genera frebium funt tot. Unde non oportet, ot si alienius actine scientia aliqua pars dicitur theorica, quòd propter boc illa pars sub speculutina scientia ponatur. Hucusque Sanctus Doctor. Quid ergo clarius in hac re dici poruit?

Et deinde impugnari potest ratione desumpta ex D. Thom. ibidem ad 5. Quia licet obie dum Medicinæ sit alids materialiter pars obiech Philosophiæ naturalis, non tamen formaliter quatenus est obie-&um Medicine, sicut est homo respectu corporis naturalis. Ergo neque ipfa Medicina est pars Philosophiz: its vi sit vous habitus cum illa. Consequentia satis patet. Antecedens autem probatur ex eodem Sando Doctore: nam quamuis idem corpus fit corpus sanabile, & naturale: non tamen est obiectum Medicinæ, provt est sanabile, seu mobile, ad saniratem à natura, quod réquirebantur; sed ve est sanabile

per aitem.

17 Ex quo etiam manet solutum argumentum. iuxta mentem Diui Thomæ. Dicimus enim Medicinam non esse proprie partem Philosophiæ; sed illi subalternatam, sed innuit Diuus Thomas loco citato: quia corpus sanabile per artem non est pars subiectiva corpori naturalis; sed illi tantum diffe-rentiam accidentalem addit. Non secus, ac Perspeaina tractans de linea visuali non est pars Geometriæ, quæ agit de linea, sed illi tubalternatur : qu'a visualitas solum addit differentiam accidentalem iuprà lineam.

Vndè concludit Diu. Thomas, quia in sanatione, quæ fir per artem, ars elt ministra naturæ : quie ex aliqua naturali virtute sanitas proficiscitur auxilio attis: inde est, quòd propter quid de òperatione artis oportet accipere ex proprietatibus naturalium retum Et propter hac Medicina subalternatur Philosophia Et sic relinquitur, quod Philosophia secundum te, & secundum partes eius est speculatiua, quamuis alique

operatiuz ei subalternentur.

18. Sed dices, ad hoc, vt duz scientia habeant fe per modum subalternantis, & subalternatæ; oporter, vt non habeant eundem abstractionis modum; at huius oppositum inueniturin Philosophia, & Medicina, vr ex se constat : ergo non comparabontur per modum subalternantis, & subalternata. Maior patet; tum ex dictis in Logica: tum etiam, quia alioqui scientiz ille essent eiusdem speciei : siquidem principia vnius deducuntur ex principiis alterius intra eandem abstractionem; ac proinde non subalter-

Respondetur maiorem esse veram, quando veraque scientia est speculatina; non verò quando aliqua illarum est practica, ve in præsenti contingic: quia tune distinguuntur genetice, & plusquati duz speculatiuz, quarum obieca, fint subdiuterfa abstractio

abstractione: quia racix huius distinctionis non est diuersitas abstractionis, aut primotum principiorum: sed principium aliud magis vinuersalis, & genericum, nempè sinis: quia sinis vinus est veritatis contempla-

tio; afterius verò opus.

19. Dicendum est tandem Philosophiam, vt comprehendit libros Physicorum, de Cœlo, de Generatione; de Anima, & parua naturalia, esse vnam in specie insima, & nulli scientiæ esse propriè subalternatam. Assertio hæc satis constat ex his, quæ in libris Posteriorum adducta sunt. Diximus autem non esse propriè subalternatam: quia vt ibidem norauimus, impropriè, & secundum quid subalternatur Metaphysicæ, ex eo quòd obiectum eius est pars subiectiua eius dem Metaphysicæ.

### QVÆSTIO III.

Qui sit sinis Philosophia, quomodò dividenda, & tandem quam methodum in ca Aristot. observauerit.

Irca finem Philosophiæ ferè nihil se offert denuò dicendum: nam ex adductis de fine Logicæ saus liquet, quid de fine eiusdem Phisolophiæ dicendum sit. Cùm enim hæc inter scientias purè speculatiuas, & non deseruientes alteri, vt ministras, connumeretur: consequens est, vt vnicus tantum sinis, qui est contemplatio sui obiesti, scilicet ens

mobile, sit el assignandus.

Sed ve multiplicemeiuldem Philosophiæ diussionem explicemus, & sic secundæ parti tituli satis siat; notandum est, quòd diussio illius ex multiplici acceptione, & diussione sui obiecti scilicer entis mobilis, seu corporis de prædicamento substantiæ haurienda est. Quia ve docuit Arist. 3. de Anima; text. 38. scientia diusditur, sicut ipsæ res, de quibus pertractat. Corpus igitur potest accipi secundum se; in communi, non descendendo ad aliquam particularem speciem; & illi sic sumpto correspondent hi octo Physicorum libri.

21. Deinde potest dividi in ingenerabile, scilicet cœlum; & in generabile, nimirum sublunare. Et de prima specie agitur statim in libris de Cælo: sicuti & de secunda specie vox in libris de Generatione tractatur. Viteriùs generabile subdividitur in simplex, & mixtum. Et rursus mixtum bipartitur in impersecum, & persecum: & deinde persecum in inanimatum, & animatum & ideò de simplici, scilicet de elementis in vitimo libro de Generatione tertio loco discutit, sicuti & de mixto; sed impersecto, qualia sunt nix, grando, &c. in libris Mercor. statim agit. At de mixtis persectis sed inanimatis in tertio lib. corumdem Meteororum deinde disputat. De mixtis autem persectis sed animatis in libro de Anima sermonem texit.

Nec vecumque Arist.in his libris de mixeis perse-Ais, & animatis agit, sed miriste in hoc se gessit. Nam in c. lib. disputat de Anima vegetatiua, quæ est forma viuentis. Et primò de illa agit, quia intra latitudinem animarum, insimum obtenet locum.

22. Deinde in alibro de Anima sensitiua, vegetatiuam excedente, que est forma animalis, per cuiusque notitiam in cognitionem eiusdem animalis deuenitur, sermonem instituit: vbi etiam de variis eius operationibus agit. Quò quidem spectant libri de Incessu animalium, de Sensu, & Sensibili, de Memoria, & Reminiscentia; & de Somno, & Vigilia. Et deinde vt natura animalis plenius cognosce-

retur, agit in particulari de singulis animalibus, de corum generatione, compositione, & c.m. libris de Historia animalium, de Generatione animalium, & de Patribus corumdem.

Et tandem in 3 libro agit de homine; qui est præcipua pars obiecti Philosophiæ: nam ibidem sermonem instituit de anima rationali, quæ est eius sorma, quæque inter alias animas primatum tenet. Quò etiam pertinent libri de Insomniis, & Divinatione per somnium, nec non, & de luventute, ac senecute: hæc enim in homine tantummodo propriò nueniuntur. Vnde semel his peractis, sicuti ad persecussimam entis naturalis, seu mobilis speciem deuenitur: sic & tota Philosophiæ doctrina ibidem suitur, & consummatur.

a3. Sed obiicies, partitionemi factam non esse vindequaque veram: qui obiectum, quod huic prima parti Philosophiæ correspondere diximus, scilicet, ens mobile vi sic, non videtur rectè illi suisse assimile vi sic, non videtur rectè illi suisse assimile assignatam. Quod sic ostenditur: ens mobile est re ipsa obiectum formale, & adæquatum totius Philosophiæ. Ergo non porest, esse re ipsa obiectum horum librorum in particulati, qui rantum continent vnicam Philosophiæ partem. Antecedens paret ex dictis. Consequentia verò probatur: quia nequit idem esse obiectum totius scientiæ, & partis illius: sed sicut tota scientiæ comparatur per modum totius ad suas parte: 122 obiectum illius, & obiectum partis debenæ per modum obiecti totalis, & partialis inter se conferri.

Et confirmatur: quia nullus est liber, inter istos octo, in quo Arist. de ente mobili in communi ex prosesso agat. I Respondetur quòd ve sumitur ex D. Thom. hic lect. 1. ens mobile alirer est obiectum totius Philosophiæ, & partis illius, scilicet horum octo librorum:nam totius Philosophiæ est obiectum prove est explicabile per principia, & passiones tam communes, quam particulares; issus verò partis est obiectum præcisè prove est explicabile per principia communia, ac proinde obiectum illius continetur sub obiecto totius scientiæ. Vnde licet in aliis partibus agatur de aliqua specie particulari motus & mobilis, non verò in ista; sed de ipso ente mobili in communi, & modo dicto, non descendendo ad species eius.

Ad confirmationem respondetur, quòd in his libris agitur de principiis entis mobilis, de motu locali, & de aliis passionibus illius, & vbi agitur de his, agitur etiam de ipso ente mobili: qui a non considerantur niss secundum quod sunt aliquid illius. Et hæc de prima, & secunda tituli quæstionis parte.

24. Circa tertiam verò, scilicet circa methodum, quam in prædictis libris Aristot, observar dicendum est, quod merhodus, seu ordo procedendi in his libris est compositionis, & per consequens aprissimus ad tradendas disciplinas, iuxta id quod ex profello in Logica diximus, & Aristor. in proæmio huius operis docet, scilicet priùs tradenda esse quæ sunt magis communia. Cum ergo ens mobile vt sic, communis sit qualibet specie illius, ideò prima pars Philosophiæ debebat illi sic sumpto correspondere: & similiter, quia licet corpus generabile, vt sic, non minus immediate dividat ens mobile, quam corpus ingenerabile, vt sic, non minus immediate diuidat ens mobile, quam corpus ingenerabile, scilicet cælum: nihilominus quia mobilitas secundum locum, que corpori ingenerabili conuenit est vniuersalior, vt satis constat, ideò meritò de hoc statim ègit, & sic de aliis.

25. Sed inquires, cur in præsenti Arist. statuit, quòd ordine doctrinæ est nobis ab vniuersalioribus incipiendum? Respondetur optimo sanè iure. Quod

Digitized by Google

Aristot. in hoc opere posuit, quantum modò sas est, explicetur: (amplior enim corum, quæ in illo dicuntur explicatio specialem in lib.de Anima sedem habet:) notandum est ex D. Thom.in præsenti lect. 1. quòd vniuersaliora sunt notiora quoad nos; è contra verò minùs vniuersalia sunt magis nota secundum se.

Rationem primi tradit D. Thom. loco citato, ex eo quòd sunt confusiora, nam cognoscere aliquid confusè, medium est inter puram potentiam, quæ scilicet nondum incipit cognoscere, & interactum persectum, quando scilicet exactè, & distinctè rem percipit. At intellectus noster in suo intelligere procedit, de pura potentia ad actum persectum, ac procinde priùs peruenit ad cognitionem consusam, quàm ad distinctam: & consequenter prius illi occurrunt, priusque eidem nota sunt vniuersaliora, quàm minus vniuersalia.

16 Ratio secundi, scilicet qued minus vninersalia sint secundum se notiora, satis constat. Quia sicut Deus, qui putus est actus, est summe intelligibilis, & materia, quia pura est potentia, est secundum se summe ignota: ita minus vniuersalia, quia magis participant de actu, erunt secundum se notiora: sicut & magis vniuersalia, quia magis participant de potentia, erunt secundum se minus nota.

Hocergo supposito sacilà redditur ratio ordinis dodrinz, quem Aristot. observauit., & ea, que circa hoc in proæmio docet, manent explicata. Nam ordine doctrinz rectus ordo procedendi est, vt ab iis, que sunt nobis magis nota, ad ignotiora procedamus; nos enim, quippè qui per discursum intelligimus, ex his, que nouimus, ad ignota percipienda ascendimus. Si ergo vniuersaliora sunt nobis notiora, & minus vniuersalia magis ignota, rectè ab vniuersalioribus ad minus vniuersalia proceditur.



PRIMA

# PRIMAPARS PHILOSOPHIÆ DE ENTE MOBILI IN COMMVNI.

SVPER OCTO LIBROS PHYSICORVM Aristotelis.



16

lem seundum omnes sui parces denotandam, specialiter accommodatum: ita hi primi octo libri, quos (Deo dante) explicare conabimur, speciale sibi nomen vendicant, nam scribuntut de physico auditu, seu naturali anscultatione Cuius inscriptionis rationem, vt redderent, Plutarchus in vita Alexandri, Clemens Alexandrin. lib 5. Stromat Tullius lib 5. de sinibus adnotarunt, Ari-

stot. duo librorum genera in lucem edidisse, exotericum alterum, id est vulgari, & facili stylo conscriptum, quod proinde à quouis facile intelligi, & sciri absque magistri ope potest: alterum profundiori stylo, & subtilioris Phylosophiæ doctrinam recondita phrasi continens, quos proinde acroamaticos, seu auscultatorios appellauit, eo quòd ab auditoribus maiori studio audiri, & auscultari, & à Præceptoribus maiori cura explicari postulent. Quia ergo hi octo Physicorum librisunt dissiciliores, & subtiliorem doctrinam continent, ideò de physico auditu, seu naturali auscultatione inscribuntur.

### 

De Physico auditu, seu naturali au-

de principiis entis naturalis agat: attamen hîc de cisdem principiis in esse rei consideratis, pertractat, vt nuper dicebamus. Et meritò, quia principia in esse scibilis, præsupponunt principia in esse rei. Quia tamen hanc materiam saris dissus discussit Arist. non vacabit, vel textum ciusdem exponere, vel scholiis, aut annotationibus illustrare. Curabimus ramen omnia cisdem locis, ac ille, codem ordine, quoad sieri commodè possit, pertractare.

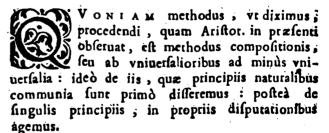
### SVM MA TEXTVS totius libri.

Iber hic nouem capita complectitur. In primo, præscribit Aristoteles methodum in Philosophia observandum, de qua nos suprà aliquid terigimus. In 2. & 3. adducens opinionem Parmenidis, & Melissi docentium omnia esse vnum & immobilia, eam consutat. In 4. proponit varias veterum de principiis opiniones, & eas falsitatis convincit. In 5. ostendit principia rei naturalis esse contraria. In 6. dari tria principia generationis, duo contratia, & vnum subiectum eorum, scilicet materiam.

In 7. exprimit, quæ sint principia; scilicet materiam, formam, & privationem, & aliqua theoremata ad illa spectantia proponit: & tandem quomodo materia sit cognoscibilius explicat. In octavo adducit, & impugnat rationem, ob quam veteres rerum ortum, & interitum è medio tollebant. In vltimo verò proponit sundamenta, quibus Plaro vtebatur, vt non distingueret materiam à privatione, & prædictam opinionem labesactat: & deinde ostendit materiam primam esse ingenerabilem, & incorruptibilem.

### 

De principiis Entis in communi.



QVÆST

### 10 Disp. II. de principiis Entis rationalis, Quæst. I.

### QVÆSTIO

Que sit essentia printipiorum Entis

Icendam ergo est cum Arist. in hoc lib. c. 5. ex.42. & D. Th. ibidem, principia entis naruralis elle , Qua nec finnt ex alie , neque ex alternsris, sed omnia fiunt ex ipsis. Que definitio, vt exa-Ciùs intelligatur, aduertendum est, definitum illius esse principia entis naturalis, provt à corruptibili, & incorruptibili abstrahit : id enim suadet tum inscriptio hotum librorum: nam etiam inscribuntur, de rerum omnium naturalium primis puncipiis:tum etiam quia ad eandem scientiam spectat agere de materia subiecta, principiis, & proprietatibus ab ea dimanantibus, teste Aristot. 1. lib. de Demonstratione cap. 1. At in his libris agemus de communibus affectionibus corporum superiorum, & inferiorum, ve de motu, loco, tempore, &c. ergo, & de communibus illorum princi-

3 Sed insurgit Soto: entia naturalia incorruptibilia, quales sunt cæli, non fiunt ex privatione formæ cum corum materia non possit esse privata ca forma, quam haber. Ergo si hic definiuntur principia entis naturalis, etiam incorrupribilis, non comprehendetur privatio sub tradita definitione, quod sanè est contra communem Doctorum sententiam, vr quæstione sequenti dicemus. Et confirmatur ex Aristot. qui cap-7. huius libri, text.48. postquam docuit præter principia contraria, constituendum esse aliquod commune Iubiectum, inquit: principia, de quibus locutus fuerat,esse principia earum rerum, que oriuntur,& in-

Respondetur cum Masso, Conimbricens. & aliis quòd etsi mens Aristot.sit de rerum omnium naturalium principiis in communi agere, non tamen ita vt doceat, omnia illa omnibus convenire, sed quod quædam quibuldam & alia aliis adaptentur, sicque materia, forma, & priuatio his rebus inferioribus conueniant; superioribus verd sola materia, & forma. Quare illa particula, fiunt, vltimo loco in definitione polita ( cui correspondet in Grzco verbum quoddam, cuius significatio extendi potest, ita vt denotet idem quod ly fiunt, vel constant ) per distributionem accommodam intelligendaest, sic : corruptibilia ex ipsis fiunt, incurruptibilia ex ipsis constant, feu componuntur : ex ipsis scilicet , que sunt principia rem constituentia; qualis est materia, & forma.

Et radix horum omnium hæc est; nam cum hic definiantur principia fieri, & offe rei, fit inde, vt nisi per distributionem accommodam intelligatur definitio, non possit omni definito conuenire; quandoquidem non omnia, quæ primis conueniunt, possunt secundis adaptati. g Ad confirmationem respondet idem Masius Arist. docere quidem se egisse de principiis terum, quæ oriuntur, & intereunt, at non dicit, se solum de his egisse, nam locutus est de materia, & forma, quæ non tantum funt principia entis naturalis corruptibilis, sed etiam incorruptibilis.

De his igitur principiis sic sumptis inquit Philosophus, quod Nec fiunt ex alies, neque ex alterneris, id est ex le inuicem, sed omnia fiuns ex spsis. Et merito lane : nam cum non sint vicumque principia; sed prima,

non possunt ex aliis fieri, alioquin non ipla, sed illa ex quibus fierent, ellent prima principia, & ob candem rationem non possunt fiers exalterutris, vt constat: sieut si omnia entia naturalia non sierent, vel essent ex ipsis, non haberent rationem principij refpectu entis naturalis, ve sic.

Sed obiicies primò, quòd hec vitima particula, scilicet omnia fiunt ex ipsis, nullis principus in particulari potest convenire: ergo nec principiis, in communi; & per consequens nulli. Antecedens patet: quia ex principiis aquæ, verbi gratia, sola aqua, & similiter ex principiis ignis, solus ignis fieri porest. Ergo non dantur aliqua particularia principia ex quibus siant omnia. Prima verò consequentia probatur: quia repugnat aliquid conuenire, prædicato communi, & repugnare particularibus sub illo con-

Secundo obiicies; forma verè est principium, vt docer Aristot. in præsenti, & infra dicemus, & tamen si est materialis, sit ex materia, per eductionem de potentia illius, vt disp. de forma ostendemus : imò fit ex privatione einsdem formæ, quæ ante illam præerat in materia; alioquin principia non essent contraria, cujus oppositum docet Aristot in hoc lib. 1 text 42. Ergo iam principia fiunt ex alterutris.

Obiicis tertiòtilla particula ex vitimo loco polità, vel denotat habitudinem partis componentis, ita ve omnia fiant ex his principiis tanquam ex partibus & sic tantum convenit materia,& forma, non verd prinationi, vel significat habitudinem termini, à quo, & sie solum competit prinationi, non verò materiæ, & formæ. Ergo in nullo sensu conuenit omnibus

5 Obieationes has consulto propoluimus: quia ex earum solutione tradita definitio principiorum latis illustrabitur. Ad primam ergo respondetut, quòd definiuntur primariò communia principia, secundaria tamen ratione principia particularia: lea tumen ve illa veima parcicula, de qua procedie obiectio secundum distributionem accommodam intelligator : vt sensus sit, quod omnia in general, fiantex principiis in communi acceptis, ex eisdem verò particulariter sumptis, & contractis ad aliquod genus, vel speciem, fiant omnia, quæ in illo genere, vel specie continentur, & sic ex materia, & forma in communi siant omnes res naturales in communi; & ex materia, & forma ignis, omnes ignes, sicut & ex materia, & forma aqua, omnes agnæ, &c.fiant.

Ad secundam obiectionem respondetur, quod ve docer Aristor, lib. 8. Metaphys, cap. 1. & D. Thom. ibidem lect. 1. id quod proprie, & simpliciter fit, tantum est totum compositum. Quod etiam eleganter dixit, & probauit S. Doctor. 1. part. quæst. 45. art. 4. quia partes non habent esse, sed compositum; sic autem alicui competit sieri, sicut & esse. Quare cum ly fium in definitione principiorum fumatur pro fieri simpliciter, & sine addito, vi constat, plane sequitur, quod partes, vel principia, nec fiant ex aliis, nec ex alterutris. Quod enim non ht simpliciter, & sine addito, quomodo ex aliis, aut exalteruris potest simpliciter, & sine addito fieri; Cum hoc tamen stat, vt sieur partes, & principia existunt, non quidem simpliciter, sed ve due, seu, vealig loquuntur, coexistant toti:ita producuntur vi que, sca comproducuntur cum toto. Et in hoc sensu concedimus, formam fieri ve quo, ex materia, vt ex lubieco; imò ex privatione, vt ex termino à quo. Ar hos nihil contra nos:quia principia hoc ipso, quòd prima tantum petunt non fieri ex aliis,ve qued.

Ex quo ad tertiam obiectionem respondetur, particulam

### Disp. II. de princip. Entisnaturalis. Quæst. II. 11'

ticulam ex semper sumi codem modo; cæterim non sumitur provt determinate denotat habitudinem termini à quo, vel partis componentis, sed provt abstrahit ab vtraque; ita vt sensus sit principia sunt, qua nec siunt (,intellige vt quod) ex alsis, ne ex se inuicem; vel tanquam ex parte intrinseca, vel tanquam ex termino à quo, omnia tamen siunt ex ipsis, vel tanquam ex partibus intrinsecis, vel tanquam ex termino à quo.

### QVÆSTIO II.

#### Vtrum principia Entis naturalis sint tantum tria?

Vm titulus q.dictionem contineat exclusiuam, duas habet exponentes. Prima, num entis naturalis principia sint tria. Secunda verò, an sint plura tribus; ideòque duplici argumentorum genere vtemur, quibusdam quidem, vt probemus principia non esse tria; aliis verò, vt confirmemus esse plura tribus, quotum tamen vis, vt intelligatur aduertendum est, tria, quæ entis naturalis principia ponuntur, esse materiam, formam, & priuationem.

### PROPONYNTYR RATIONES dubitandi.

#### \$. I.

THOC ergo supposito, sic primò arguitur. Priuatio nequir esse principium entis naturalis,
aut essectionis illiusiergo sunt pauciora tribus. Antecedens probatur: tum quia, vel minil, vel ens rationis est, proindéque non poterit esse principium
realis entis quale est ens naturale: tum quia etiam es
modo, quo habet esse, non conservat, illud quando
generatio adest, sed tunc evanescit, alias materia simul esse sub privatione formæ ignis, & sub ipsa forma ignis, quæ in puncto generationis deber necessariò materiam informate, quod quidem apertam involuit contradictionem. Ergo privatio, nullo modo potest esse generationis principium,

Secundo: forma non potest esse principium respe-Au generationis: ergo, &c. Antecedens probatur: ideò forma rationem principij poterat habete; quia est generationis terminus. At propter hoc non: quoniam compositum substantiale est illius terminus præcipuus, & nihilominus eiusdem principium non est.

Ergo nec forma.

8 Ex alia verò parte (vt sic secundo argumentorum genere vtamur) arguitur terciò, ad probandum
principia esse plura tribus. Quia mon magis per se
progreditur generatio à privatione formæ denuò ad
uenientis, quàm à forma præexistente. Ergo si ob id
privatio inter generationis principia connumeratur,
inde siet, vt & sorma præexistens sit etiam connumeranda. Antecedens probatur; quia cum materia semper
debeat esse sub aliqua forma, vt instrà dicemus, non
potest transire ad novam formam, nis à sorma.

Confirmatur, mutatio accidentalis pet se penderà forma præexistente accidentali. Ergo idem dicendum est de substantiali. Patet consequentia ex paritate rationis. Antecedeus verò constat ex Atist. 6. 5. text. 43 huius libri dicente: album non sieti per se ex quouis non albo, sed tantum ex non albo, quod est nigrum, vel alius medius color.

Quarto, vnio materiæ ad formam, necnon, & dispositiones accidentales ad eandem formam, requiruntus

١

necessario ad generationem. Iam ergo principia erunt plura, quam tria. Antecedens pater: quia nis materia sit ad formam ignis disposita, & nisi eidem vniatur, non poteritesse generatio ignis. At hac omnia si posueris, statim generatio aderit: ergo,&c.

### EXPENDITUR, ET PROBATUR vera sententia.

#### §. 11.

Ro hujus quæstionis decisione notandum est in hic non sieri sermonem de quibusuis entis naturalis principiis: certum est enim, hæc plura esse; quàm tria. Etenim omnis causa est principium; cum ratio principii sit quid superius ad causam, vt suprà dicebamus. Vndè, cum quatuor sint genera causarum, totidem ad minus debent esse principia, quibus si addideris prinationem, iam erunt quinque. Sed tantum loquimur, de intrinsecis, & primis principiis, vt iam explicamus. Cæterum, quia ens naturale dupliciter potest considerari, vel in sieri, quo nihil aliud est, quam ipsa eiusdem generatio; vel in sacto esse, id est, vt iam est genitum, & ex suis partibus compositum: ideò, quæ siunt illius principia, tum in sieri, tum etiam in sacto esse dicemus, vt sic omnis difficultas aboleatur.

10 Dicendum est ergo primò, tria tantum esse intrinseca principia entis naturalis in fieri, materiam nimirum, formam, & privationem. Ita Aristot. in hoc lib. cap. 7. text. 67. & D. Thom. ibidem, & opuscul. 31. in principio, & communiter omnes Doct. Ratio fundamentalis desumitur ex Atistot. 8. Metaph. & D. Thom. ibidem lect. 1. Quia in omni mutatione, vt talis est, tria tantummodo sunt necessaria, scilicet terminus à quo, terminus, ad quem, & subiedum verique commune, ve patet ex definitione mutationis:mutatio enim est transitus subjecti de non esse ad esse, ve etiam docet D. Thom. 1. part. quett. 45. art. 2. ad 2. & 2. contra Gent, cap. 17. & de potentia quæst. 3. art. 2. in corpore, & ad 4. Sed generatio entis naturalis est per se loquendo, saltem secundum communem ordinem rerum, mutatio quædam substantialis, cum sit transitus quidam primi, & substantialis subiecti, à non esse sub hac forma substantiali v.g.ignis ad esse sub illa, vt docet D. Tho. 1. parr. quæst. 27. art. 2. Ergo tria hæc tantummodo ad illam, requiruntur, scilicet subiedum transiens à non effe ad esse, quod est materia prima : non esse formæ connotando aptitudinem ad illam; in quo consistit priuatio: & randem terminus ad quem forma, nimirum lubstantialis, ad quam habendam mutatur.

l'I Sed quia tota huius quæstionis difficultas, quoad hanc partem ex esticacia, & penetratione huius rationis pendet: ideò contra illam aliqua obiicienda erunt, ex quorum solutione satis illustrata manebit. Primum est, quòd hoc ipso, quòd forma solum requiretur ad generationem, ve terminus eius ad quem, necessariò subsequitur ad candem generationem: cum serì, vel mutatio præsupponatur ad suum terminum. Sed quod subsequitur ad sieri, non potest esse eius principium; quandoquidem principium debet præcedere id, cuius est principium. Ergo non potest forma vilo modo esse principium, si per modum termini

ad quem requiritur ad generationem.

Confirmatur: quia eadem ratione non solum prinatio sorma genita, sed etiam prinatio sorma corrupta esset principium; quia seut per generationem sit sorma vt terminus ad quem: its & prinatio sorma sorrupta suo modo sit, & hoc adeò indispensabiliter.

Digitized by Google

### 12 Disp. II. de principiis Entis naturalis, Quæst. II.

ve repugnet generari nouam formam, nisi introduca-

tur noua privatio formæ præexistentis.

Secundum est: nam ad generationem necessario requiritur generans: tum quia generatio est productio geniti, quæ sine generante, neque esse, neque intelligi potest: tum etiam quia generatio est quid creatum saltem vi quo, ac proinde intrinsecè pendet attragente: tum denique, quia ad mutationem necessario requiritur mutans. Malè ergo dictum suit in maiori propositione, rationis pro conclusione sacra, quòd generatio tantummodo requirit tria illa à nobis enumerata.

Tertium, & vltimum est, qu'od generatio cadaucris per se sit ex viuente: quoniam hæc forma nequit introduci nisi in materiam priùs informatam forma viuentis. Ergo falsum est, qu'od mutatio vt sic, vel substantialis mutatio, qualis est generatio entis naturalis, sit transitus à non esse: sed potiùs erit transitus vel à non esse, vel ab vno ad aliud essevt sic prædicta

mutatio comprehendatur.

12 Ad primum respondetur, quòd sorma non est principium respectu generationis: quia illam per modum partis componat: sic enim concurrit ad esse entis naturalis; sed quia mutatio substantialis intrinsece ad cam extendit vt ad sinem; & id à quo suam sumit speciem; & non niss per eam definiri potest. At principium, quod se habet per modum sinis, & termini, essi in executione debeat esse posterius, semper tamen ess priùs in intentione nature.

Ad confirmationem dicendum est, privationem formæ præexistentis, sicut & corruptionem, non intendi per se à natura, & ideò non connumeratur inter

principia per se generationis.

r d secundam obiectionem respondetur, quod liset generatio ve actio internsecum dicat ordinem ad eaulam efficientem, imò eriam ad finalem; attamen generatio vt rationem mutationis sortitut, non respicit formaliter loquendo agens, aut immutans, vt doce? D. Thom. 3. Physicorum, lect. 4. & in 2. dist. 40. quæst. 1. art. 4. ad 1. sed solum identice : quod quidem satis est, ad hoc vt rationem entis vt cumque creati habeat. Vnde respectu illius sic consideratæ neque efficiens, nec finis sunt principia intrinseca: quia nomine talis principij generationis, illud intelligimus, quod intrinsece, & per se ab eadem respicitur. At in præsenti non de generatione vt actio, sed vt mutatio quædam est, sermo instituitur, Physicus enim agit de ente naturali, vt motui, & motioni substat: quia agit de illo vt constat natura:Hæc autem ad minus per se primò non est principium actionis in aliud, sed principium motos eius in quo est, ve ex definitione naturæ alibi tradenda conflat.

edens. Vnde posset optime Deus introducere sormam cadaueris in materiam, etiams in ea non præcessister sorma viuentis. Tunc tamen compositum illud non denominaretur mortuum: quia dei omina tio requirit saltem tanquam connotatum, quod præcesset forma viuentis in eadem materia.

Ratio autem propter quam ad introductionem formæ cadaueris semper præcedit forma viuentis: non est, quia forma cadaueris per se petat sieri ex adeò nobili termino, qualis est forma viuentis; sed quia dispositiones formæ viuentis adeò facilè alterantor, æ destruuntur, ve non possit verbi gratia ignis disponere sufficienter materiam ad propriam formam in ea temporis mora, quæ satis est ad alterandas, æ destruendas dispositiones sormæ viuentis. Quarè, quia iis destructis necesse est destrui prædictam formam, æ aliàs sine sufficientibus, dispositionibus non porest introduci sorma ignis; ideò ne materia meneat

sine forma, intromittirur interim & por accidens ibidem forma cadaueris, quæ est omnium ignobilissima.

14 Dicendum est secundo principia entis naturalis in sacto este, tantum este duo, sommam scilicet, & materiam. Hac est Atist. in hoc lib. tex. 66. & D. Th. ibid. & communis inter Doctores, & ideò idem Philosophus dixit, principia entis naturalis este quodammodo duo; & quodammodo tria: quia sunt duo, loquendo de ente naturali in sacto este, & tria loquendo de eodem in sieri. Es suadetur conclusio ratione desumpta ex Arist. loco citato, & D. Th. lect. 13. Illa sunt principia in sacto este respectu entis naturalis, qua manent in ipso transacta generatione, ac proinde & intrinsecè illud componunt. At hac tantum sunt materia, & sorma, vt constattergo, & c.

### Solunntur rationes dubitandi initio posita.

#### S. III.

Apprimum ergo initio quæstionis adductum respondetur ex dictis: privationem solum dici intrinsecum generationis principium, quia intrinsece, modo tamen insta explicando respicitur ab illa per modum termini à quo, ad hoc tamen non tequititut, vessir quid positiuum: satis enim est ve sierealis carétia, sicut nec desideratur, quòd realiter adsie instanti generationis; sed sufficie, ve tunc desinationa enim exercet rationem principij nisi per modum termini à quo.

Ad secundum responderur, non ided formam esse principium, quia est vecumque generationis terminus; sed quia terminat dando esse formaliter composito, hoc autem terminat ve principiatum, & ve habens esse à forma, ided non terminat ve primum prin-

cipium, de quo in præsenti.

Ad tertium responderur, quod ets materia semper sit sub aliqua forma, attamen id non possit mutari ad nouam formam, sed ob intrinsecam impersectionem suam, quæ tanta est, vt non possit esse sine aliqua forma, ac proindè hoc erit per accidens ad generationem: quoniam si per impossibile nullam haberet, posset denuò ad formam mutari. Prinatio autem non ira, & per accidens ad generationem concurrit, vt iam diximus.

16 Ad confirmationem respondetur, quòd quando generatio secundum quid, qualis est accidentalis, habet pro termino à quo formam positiuam, hoc non conuenit ei vi mutatio; sed vi est motus propriè sum-

ptus, vt ostendemus 5. Physicorum.

Ad vleimum respondetur, vel non requiri modum illum vnionis à materia, & forma distinctum, sed seipsis immediate vniti, de quo infra: vel si requiritur, reduci ad materiam, aut formam vr modum illarum, quo quælibet exercet lationem principij respectu entis naturalis. Constat autem exercitium principij non ponere in numero cum iplo, sed ex parte illius se renere. Ad illud verò quod de dispolitionibus adducitur, dicendum est, non requiri ita per se, ve sine habitudine ad illas generacio esse non possit. In præsenti autem loquimur de principiis, ad quæ generatio dicit intrinsecam habitudinem : & licet huiusmodi dispositiones necessariò requirerentur, adhuc nihil inde contra nos, quia cum pettineant ad genus causæ materialis, reducuntur ad materiam, & ideò simul cum illa ve vnum computantur:quippe que ex parte illius se tenent.

Nec obstat, quod etiam privatio teneat se ex parte materia: non enim materia concurrit ad gene-

rationem, !

### Disp. II. de princip. Entis naturalis. Quæst. III. 13

rationem, nisi vt habet privationem formæ, & nihilominus privatio ponitur vt distinctum principium: ergo, &c. Nam ad hoc respondetur, esse disparem rationem. Quia etsi privatio debeat in materia præesse, vt ad novam mutetur formam; attamen ipsa privatio specialem habet concurrendi modum distinctum ab eo, quo materia concurrit, nimitum ve terminus à quo, cui per se correspondet terminus ad quem: homo enim ex non homine sit; at dispositiones non nisi in genere causæ materialis, & modo alibi susua dicendo, concurrunt.

### QVÆSTIO III.

Virum principia entis naturalis non solum contraria, sed prima contraria fint.

Identur autem non esse contraria, quandoquidem principia entis naturalis tantum sunt tria, ex quibus duo scilicet materia, & forma, sunt substantiz; ergo neque ipsa inter se, nec prinatio, que est alind principium, alterutri illarum contrariatur. Quippè cum substantiz nihil sit contrarium,

vt docet Arist.cap. de substantia:

Secundo, dato, quod prædicta principia essent contraria, adhuc tamen non essent dicenda prima contraria; quia hæc sunt illa, quibus prima, & propria contrarietas conuenir. At hæc non competit substantiis, sed accidentibus, scilicet quatuor primis qualitatibus: ergo, &c. Minor probatur, quia hæ solæ sunt quibus conuenit, tum primitas, quippè quæ ex aliarum promixtione qualitatum non oriuntur: tum eriam definitio contrariorum, quæ sunt propriè talia, scilicet, quòd sub eodem genere maximè distant, & ab eodem subiecto mutuò se expellunt.

18. Nec satis erit, si dixeris: hîc non sieri sermonem de contratietate adeò stricte dicta, sed paulò latius sumpta; quia ratione comprehendit quamlibet incompossibilitatem, ac proinde & oppositionem pri-

uatinam.

Nam contra hoc est, quòd si in hoc sensu de primis contrariis siat sermo, porius hinc siet non esse proprium primorum principiorum entis naturalis, quòd sint prima contraria: Quia vr inquit Aristot. in hoc lib. text. 50. & 56. in quolibet genere datur vna prima contrarietas, & consequenter aliqua prima contraria. At non quælibet prima contraria cuius generis possunt esse principia entis naturalis. Ergo non erit proprium principiorum entis naturalis, quòd sint prima contraria.

Dicendum tamen est primò. Principia entis naturalis in facto esse, scilicet materiam, et formam, non esse contraria. Hæc conclusio communiter admittitur à Doctoribus, ex se patet. Quia contraria musuò se expellunt: sed materia cum sit receptaculum formæ, camque in sinu suo quasi soucat, minimè candem à se expellit: non ergo esdem contrariari potest.

19. Dicendum est secundo. Principia entis naturalis in sieri, formam scilicet & prinationem, non solum contraria, sed prima contraria este. Hæc est expressa Arist. hic cap. 5. & D. Thom. ibidem, camque

omnes expositores vnanimiter admittunt.

Probatur ratione desumpta ex Arist.in præsenti. Prima contraria sunt prima principia. Ergo prima principia sunt prima contraria. Consequentia est apetta; procedit enim per simplicem conversionem propositionis indefinitæ. Antecedens verò probatur. Prima principia sunt, quæ nec siunt ex aliis, neque ex alterutris, sed omnia siunt ex ipsis. At pri
Colleg. Compl. Logica.

ma contraria non fiunt ex aliis, neque exalterutris: quia hoc ipso quòd sunt prima, nullo modo possunt ex aliis sieri: alioquin non essent prima. Et tandem omnia siunt ex ipsis; siquidem omnia que per se generatur, siunt ex suis contrariis, vt D. Thom. 1. part. q. 46. art. 1. ad 3. innuit Ergo iam prima contrariis erunt prima principia.

Cæterum hæc tatio inessicax videtur. Primo; quia syllogismus, in quo innititur, est in secunda figura, & nihilominus duabus propositionibus assirmatiuis constat: quo tamen pugnat aperte cum his syllogismis, quæ in secunda sigura concludunt, ve in-

tuenti patebit.

Secundò, nam ex ex sequitur materiam & formam esse prima contraria, quandoquidem eis competit definitio primorum principiorum, & hæc etram est definitio primorum contrariorum, vt in hae ratione innuitur.

Tertiò, nam fallum videtur, vnumquodque fieri ex suo contrario; quia quando ex homine pallidogeneratur cadauer pallidum, tunc de nouo sit pallidum;

non tamen ex non pallido: ergo, &c.

Responderur ad primum syllogismum in secunda sigura ex duabus præmissis assirmatiuis constantem, tunc esse viriosum, cum termini sunt impares, & inæquales, yt si dicas: equus est animal, homo est animal; eego homo est equus. Secus verò cum termini pares & æquales sunt: quis enim hanc insiciari potest argumentationem: homo est rationalis, tistibile est rationale; ergo risibile est homo. At hi termini, prima contraria, & prima principia sunt pares, & æquales, ytpotè qui ad conuertentiam dicuntur, proinde que ex hoc cap. nullum prædicta ratio paritur desectum.

Ad secundum neganda est sequela. Ad cuius probationem dicendum est, illa primorum contratiorum definitione non definiri prima contratia, nisi ibidem subintelligatur hæc particula, opposita, quæ vicem generis sortiatur, itavt sensus sit, prima contratia sunt

oppolita, quæ non fiunt ex aliis,&c.

Sed dices, iam ergo hi duo termini prima principia, & prima contraria, non funt aquales: quandoquidem primus comprehendit sub se materiam, non vetò secundus.

Respondetur, qu'd sicut cum Arist dixit, prima principia esse prima contraria, non vniuersaliter, sed indefinite loquutus est : sic & nos cum duos illos terminos diximus esse pares & zquales, non vniuersaliter, sed indefinite loquimur, vt sic omnimoda seruetur proportio. Quare ad huius locutionis veriratem, & ad vim rationis Aristot. satis est, quod aliqua sint prima principia, & quod hæc cadem sint prima contraria; non secus, ac si per impossibile daremus haminem & equum identificari cum eadem portione animalis, sufficeret hoc vt ista indefinita esset vera, species animalis sunt idem realiter inter se; & vt possemus sic argumentari: homo est hoc animal, equus est hoc animal; ergolhomo est equus:ex quo etiam intelligitur quomedo, etsi ratio principij, & primi contrarij, habeant aliquando interse nexum, nunquam tamen formalissima ratio vnius est formalissima ratio alterius.

Ad tertium respondetur, quòd cùm in casu argumenti non siat pallidum per se primò, sed consecutiuè, et per accidens, ideo ni hil inde contra nos, quia loquimur de eo, quod per se primò sit.

21. Solum ergo superest ad rationes, dubitandi

initio quæst. politas respondere.

MAd primam ergo & 2. bene respondetur ibid. si tamen addatur Arist. non loqui de quauis incompossibilitate, sed de ea, quæ est inter formam substantia-

### 14 Disp. III. de Materia prima, Quæst. I.

lem, & eius priuationem. Quia loquitur de primis contrariis, quæ sint prima primitate simpliciter, quatenus corum, contrarietas est' radix & origo, cæterarum aliarum contrarietatum, vt D. Thom. ibid. le&. 10. notauit. Vnde loquitur de contrarietate sumpta pro incompossibilitate priuatiua, quæ est inter formam substantialem, & eius priuationem. Nam cum contrarietas accidentium ira egeat substantia, vt sustentante, vt sine illa consistere nequeat, ortúmque ducat ex ipla substantia, & hæc contrarietas, quæ inter formam substantialem, & eius priuationem versatur, sit radix & primum principium formationis substantiæ totalis, inde sit, vt sit etiam suo modo prima radix contrarietatis accidentium.

22 Ex quo ad impugnationem contra solutionem ibi datam respondetur, quòd Arist. in loco ibi relato loquitur de prinatina oppositione, quæ est in quonis genere, vt docet Dinus Thom.lect.citata, & hanc vocate optime potnit contrarietatem primam; contrarietatem quidem, quia quæ sic contraria sunt, se se interimunt, more illorum, quæ tigorosa gaudent contrarietate.

Primam verò: quia prinatiua oppositio in quanis oppositione, etiam in illa, quæ propriissimè est talis suo modo includitur: quandoquidem orania opposita specie distinguntur, & species sunt, sicut numeri; ac proinde vna excedit aliam in persectione, & quæ impersectior suerit, dicet prinationem persectioris. Vnde prinatiua oppositio comparatur ad alias oppositiones, ve communior, & vniuersalior, & consequenter ve prior illis. Cæterùm non ob hoc erit prima primitate simpliciter, & ve sic dicamus; primitate causalitatis, de qua in præsenti, nisi sit inter formam substantialem, & eius prinationem, ve dictum est.

### 水南赤赤南南南南南南南南南南南南 DISPVTATIO III.

De existentia, natura, & proprietatibus materia prima.

A, que in superiori disputatione discussione custa sunt, ad principia entis naturalis in communi spectabant. Consequens ergo est, vt de iisdem principiis sigillatim, & primo de materia prima, que alionum fundamentum est, seorsum sermonem instituamus.

### Q V Æ S T I O I.

An sit, & quid sit materia prima : vbi etiam de variis eius nominibus azitur ?

Prima huius quæst. parte facilius nos expediemus; quia certum omninò est verè dari materiam primam in tetum natura: tum quia Sancti Patres illam admittunt, Basil.nimirum, August. Ambr. Chiysost. Beda, & alij, quos refert Massius in præsenti c.9 sect. 2.q. 1. tum etiam; quia hoc ipsum communiter Scholastici Theologi testantur cum Magistro in 2. distinctione 12. & D. Thomas 1. parte q. 66. art. 4. Tum etiam; quia hæc breuis, valde tamen essicax ratio id consistmat.

Nam, vt in præcedenti disp.q.2. diximus, quodque

per se patet, in quauis mutatione necessario debet dari aliquod subiccum, quod transeat à non esse ad esse, seu ve alij dicunt, quod maneat sub veroque termino. Ergo etiam in mutatione substantialisqualis est generatio substantialis, debet assignari aliquod subiectum, quod à non esse sub forma substantialis, verb. gr.ignis, ad esse sub illa transcat. Vel ergo subiccum hac præsupponit áliud, vel non; Si hoc secundum concedatur, habemus intentum: quia subiectum illud iam erit subiectum pramum. Si verd tale subiectum supponat aliud,inquirimus tutsus de illo subiccio, qued supponitur, an sit primum, vel aliud eo prins detur: cumque impossibile sit in causis subordinatis procedi in infinitum,fiet inde , ve sublistendum necessario fit in aliquo, quod ita sit obiècum vt aliud non supponat, proindéque primi subiecti ratio eidem competat. Ergo cum nomine materiæ primæ nihil aliud nos intelligamus, necesse erit, hanc in terum natura inue-

2. Quoad secundum verò, quod in quast. titulo proponitur nimirum in quonam quidditas materiat prima sita sit dicendum est: eam ab Arist. duplici definitione desinitam suisse, quarum primam, ex verbis Philosophi, in hoc libro sic consicimus: Materia prima est substantia, qua ira se habet ad formas substantiales sicut as, vel lignum ad artisiciales. Quam desinitionem tradit etiam Diu. Tom. opusc. 31. §. 1 circa medium, vbi non accipitur as, vel lignum, vt in suo substantiali esse completa sunt, sed vt in genere artisiciali sunt in pura potentia, vt artisicis beneficio hanc, vel illam artisicialem formam in se recipiant. Sic enim materia prima est in pura potentia, vt hac, vel illa substantiali forma informetur.

Secundam verd definitionem, quæ melius naturam materiæ primæ explicat tradit Aristin c. vlt. huius lib.tex. 8 2. sub his verbis: Materia est primum sub-iestam unius cuius que ex quo aliquid sit, cum insit, non secundum accidens, Quam admittit D. Thom. lect. vlt. huius lib. & communiter Doct.

Prima particula, quæ (fi debito sensui attendatur) est ly subiestum, vicem quasi generis sortitur, per quam cum materia secunda conuenit, ab illaque per ly primum distinguitur: sicut, & per illam particulam cum insis excluditur peculiarites priuatio, vi notauit Diu. Thom. sectione citata.

Nam etsi ex ea siat ens naturale, in quo conuenit cum materia, non tamen ex eadem componitur; quia in illo manet. Secus verò de materia dicendum est; quandoquidem est omninò intrinseca composito physico. Additur tamen illa particula, non secundum accidens, vt denotetur ex materia, & forma vnitis vnum per se substantiale coalescere.

3. Sed obiicies primò, materiam primam non elle subiectum: ergo malè definità suit.

Antecedens probatur; nam quod est primum subie-Qum, non potest esse substantia; quia nequit innici in alio, vt in subiecto; sed materia prima non est substantia, vt docet Aristoteles Metaph.text. 8. dicens : Materiam primamper seipsam, neque esse quid, neque quantum, neque quale, neque aliud corum est, quibus ens determinatur: ergo nequit esse primum subiectum. Confirmatur, quia D. Thom. 1. p. q. 5. act. 3. ad 3. dicit: materiam esse ens in potentiatergo actu non est ens, ac proinde nec substantia.

Secundo obiicies, quod si semel verum est, materiam primam esse primum subiectum, supersue cæteræ particulæ definitionis, adduntur: quandoquidem pet hoc solum, quod sit primum subiectum, sufficienter constituitur, & distinguitur ab omnibus aliis, ve intuenti patebit.

Ad primum, respondetur, sensum prædictorum ver-

borum Aristoteles tantum esse eum; quem Diuus Thomas, loco citato ex septimo Metaphylice, lectione secunda, explicuit dicens: Philosophum solum velle; quod oportet subiest um matationis, & motus, alterum esse per se loquendo ab viroque terminorum motus. Vnde cum materia sit primum subiest um, substans non solum motibus, qui sunt secundum qualitatem, quantitatem, & alia accidentia; sed etiam mutationibus, qua sunt secundum substantiam, oportes quod materia sit in alia secundum sui essentiam ab omnibus formis substantialibus, & earum privationibus, non solum quòd sit alind à quantitate, qualitate, & aliis accidencibus. Hucusque S.Doct.

4: Ad confirmationem respondetur, quod licèt res sumatur à quidditate; attamen nomen ens desumitur ab actu essendi, seu existendi: id quod aperte docer D. 1. Thom. contra Gentes cap. 25, in fine, & in 1. dist. 8. q. 1. art. 1. de Veritate, q. 1. art. 1.

Vnde, quia materia prima non habet actum essendisseu existendi ex se s sed tantum in potentia & à forma, vt infrà ex eodem S. Doct, referemus: ideo loco citato ipse cum Arist. (apè dixit, materiam esse in potentia. Cum quo tamen stat, eam esse veram rem, & partem veram essentia totalis compositi. Et ideo Diuus Ihomas de Veritate, q. 3. art. 5. in sine dixit: Quod essi materia non babeat propriè essentiam, astamen est pars essentia.

Ad secundum resp. particulas illas maioris explicationis gratia additas suisse. Quod quidem poriori titulo in materia permitri debet, cum ob insimam sui entitatem adeo sit ignota, proindeque maiori indi-

geat explicatione.

5 Ex quibus omnibus facile intelligetur ratio, ob quam pluribus, adeoque diuersis nominibus nuncupetur. Quia & quod per omnia illa significatur, conuenit ei, quia est primum subiectum puráque potentia, respectu omnium formarum substantialium. Vnde appellatur Chaos, mater, matrix, tarpis, malesica, sea adultera, per se ignota, tenebra, & propè nihil.

Vocatur ergo chaos à vereribus Poëris, vt ab Hefiodo, & Orpheo, & à Magistro in secunda dist. 12.
eo quod confusè rerum omnium formas respicit. Dicitur maser, quia est principium passium generationis. Matrix, quia sub gremio complectiur, fouet
& conservat omnes formas. Turpis, seu incomposita, vt
docet Disus Thomas 1.p.q. 66. art. 1. quia sicut ex se
est pura potentia, ita ex se caret omni decore; quoniam omnis decor est per actum. Malesica, quia vt
possit frui alia forma; qua caret, machinatur cædem
propriæ formæ quam possidet. Per se ignota, vt docet
Arist. 8. Metaph. lect. 1. apud D. Tho. quia cum ex se
non habeat actualitatem, niss per formam, non est nisi pet illam cognoscibilis: propter quam eriam tenebra appellantur. Et tandem dicitur esse propè nibil, vt

loquitur August. 12. Confessionum quia in genere substantiæ habet minimum entitatis, quod excogitari potest & ideò est quid maxime in hoc genere ad quandam veluti nihilitatem cem accedens.

College Compl. Logical

### Q V B S T I O II.

Virum materia prima ita sit secundum suam essenz tiam pura potentia; vt nullo modo sit actus, nut nullum actum in se includat.

6. Trulus questionis non intelligitur de actu omninò primo, qualis est forma substantialis, àut de actu subsistentiæ & existentiæ, aut tandem de actu secundo, & accidentali, qualis est operatio:

Nam vt ex se, & ex dicendis constabit, certum est, nullam, ex iis actibus posse esse essentialem materize primæ: sed tantum intelligitur de quodam actu, quem iuniores Philosophi denuo suscitarunt, quemque actum entitatiuum appellant dicentes, esse vniversalem & transcendentalem, respectu omnium rerum; quia cuilibet rei hoc ipso quod sit realis entitas, debet conuenire: nam hoc ipso iam habet actum entitatis, seu est actualis entitas & per consequens per aliquem actum saltem entitatiuum debet in esse talis entitatis constitui, vt ita nulla sit actualis entitas, quæ erat actu sibi proportionato.

### Refereur sententia affirmatina.

§. I.

7. PRima sententia asserie, materiam non sic este purampotentiam, vealiquem actum entitatiuum non includatiita Scotus in a.dist. 12. q. Perei.lib. 5. ca. 13 Toletus in præsenti, q. 12. Suarez disp. 13. Metaph. sect. 5. & alij plures.

Probatur primo, quoniam Deus est purissimus actus excludens esse omnem potentialitatems sed materia prima ei assimilatur: ergo aliquid actus debet, habere, &c ex consequenti cum exteros actus physicos & reales iam enumeratos excludat, non poterit non actum entatiuum includere. Minor est D. Thom. q. a.de Veritate att. 5. ad 1. vbi inquit: Licet materia prima sit informiss tamen inest ei imitatio prima forma: quantum cum que enim debile esse habeat, illud tamen est imitatio prims Entis.

Secundò, materia prima actu constituit en snaturales ve eius vera tealisce substantialis pars: er go habet tationem actualis & realis entitatis. At actualitas hæc non potest non includere actum entitatiumm constituentem illam quasi formaliter in esse actualis entitatis: er go, &c. Minor prob. quia, ve inquit Arist. 7. Metaph. text. 49. actus est, qui distinguir ac proinde ille solus eriz, qui constituit, cum costitutiu & distinctiu sint prossus idem.

Confirmatur, illud cui conuenit esse actu bonum debet & actum bonitatis habere; sed materiæ conuenit esse actu quid bonum: ergo actum bonitatis habebit & ex consequenti actum entitatis seu actum entitativu: siquidem bonum sequitur ad ens, ac proinde actus bonitatis in actum entitatis. Minor patet, tuquia id videtur docere D. Thom. cotra Gent c. 20. tum etiam quia materia est bona, valdeque vtilis coposito substantiali; quadoquidem ea euanescere, & copositu ipsum desinet.

9. Tertiò, potentia obiectiua, est potentia ad essergo illud esse puod talis potentia expletur, debet habere tationem actus saltem entitatiui. At expletur per positione materie prime: ergo ipsa actuentitatius includit.

Prima consequentia patet: rum quia potentia à nul-

### 16 Disp. III. de Materia prima, Quæst. II.

lo alio præter quam ab actu expleri valet; tum etiam, quia tot mediis dicitur actus quot & potetia. Ergo si vltra cæteras alias potentias, datur, potentia obiectiua, debet eriam extra reliquos actus dari proprius actus

illius, quem entitatiuum appellamus.

Confirmatur id quod omnino est in potentia, est nihil: quia solum dicitur esse, ex eo quod porest ab agente fieri: sed materia est extra nihil: ergo est aliquid extra puram potentiam, a c proinde aliquem actum includit, qui, ve constat, non potest esse alius, quam entitatiuus.

### Stabilitur vera sententia D. Thoma.

#### §. 11.

Væstio hæcaliquid, & forte non parum habet de nomine: vt tamen rem ipsam, & legitimum loquendi modum, tum Arist. tum D. Tho. explicemus dicendum est, materiam primam secundum se sumptam nullum prossus habere actum, etiam entitatiuum, sed esse omnino puram & realem potentiam.

Hæc est Arist. plutibus, in locis, maximè verò in hoc lib. text. 69. vbi docet, ita se habere materiam primam ad res naturales, sicut res naturales, ex se ad artificiales. Sed istæ ex se nullum includunt artificialem actum:ergo neque materia prima vllum habebit actum naturalem.

Idem docet D. Tho. 1.p.q.7.att.2.ad 3. vbi inquit:
Materia prima non existit in rerum natura per seipsam cum non sit ens in actu: sed potentia tantum. Et 1.
contra Gent.c.43.ait; In rebus inuenitur aliquid, quod
est potentia tantum, vi materia prima, & aliquid quod
est actus tantum, vi Deus; & aliquid, quod est actus tantum, vi Deus; aliquid, quod est actus tantum.
1.& quælt 115.att.1.ad 2.& alibi sepè.

Quam sententiam tuentur etiam Capreolus, Ferrara, Caietan. Bannes, omnésque Thomistæ, Fonseca, Conimbricense Collegium in hoc li.q. 9. art. 1. & 2. Massus in præsenti c. 9. sect. 2. q. 6. Rub. tract. de

Maceria, q. 2.

ced.ex Arist. & Diuo Thom. constat, nulla ex definiced.ex Arist. & Diuo Thom. constat, nulla ex definitionibus ibidem relatis, & vnanimi omnium consensu admissi, quibus idem Arist. & D. Thom. explicuetunt essentiam materiæ primæ, continet verbum aliquod, quod rationem actus exprimat; imò potius omnino puram, & nudam potentiam nobis contemplandam obiiciunt. Ergo cum definitiones explicent essentiam rei consequeus est in ratione, & essentia materiæ nihil protsus actus includi.

Respondebis cum aduersariis; id solum in definitionibus exprimendum, quod rebus definitis secundum suas specialiores rationes; non verò que secundum communissimas, & transcendentes conuenit, quare cum actus iste entirations non sit specialis ipsi materie, sed illi cum rebus omnibus, & ob generalem rationem entis realis communis; ideò non potuit in

definitione exprimi.

in particuliari realiter & physice, & non secundum id, quod habet ab intellectu, vel per ordinem ad illum ( quomodo de materia in præsenti loquimur, ) ratio transcendens illam non est talis nisi inxta talitatem, vt sic dicamus, rei in qua imbibitur: vt apertè colligitur ex D. Th. de Veritate q.1. art. 1. & de potentia q. 7 art. 3. in corpore, & ad 4. Vnde ens in substantia imbibitum est substantia, in accidenti verò inclusum ibi est accidens, & non substantia: Sed materia prima secundum suam vltimam rationem, & secundum id,

quod sibi solummodò proprium est, considerata, tantummodò habet rationem potentiæ, & nullo modo
actus, ergo quænis ratio in illa inclusa rationem pottentiæ sortitur: & ex consequenti falsum omnino erit
prædicatum aliquod transcendentale rationem actu
habens in eaincludi,

Consistatur, repugnat rationem verz potentizin aliquo transcendentaliter imbibi quod à sua vitima & propria ratione non dicat specialem potentialitatis modum. Ergo etiam repugnabit imbibi transcendentaliter actum aliquem in re illa: que à sua vitima ratione non habeat aliquem specialem modum actus, & ex consequenti repugnabit, quod in materia prima transcendentaliter imbibatur ratio actus, quandoquidem ipsa secundum sibi propriam & vitimam formalitatem solum importat esse puram potentiam, ve aduersarij ipsi admittunt.

euertitur fundamentum aduersariorum, desumitur ex Arist. 9. Metaph. tex. 1. nec non & 6.eiusdem Metaph.tex. 4.& D.Tho.lect. 2. vbi dicunt: ens bipartiri

in actum & potentiam.

Et vt bene notauit Suarez in indice suz Metaphinon dividitur hic ens in tem possibilem, & in eandem Metaph. vt existit extra statum possibilitatis: quia hæc non esset partitio entis in diversas res, aut entia: sed diversus status eius semi.

J Hoc ergo supposito sic suadetur assertio. Ens dividitur in actum & potentiam: ergo per hoc præcisè quod aliquid sit puta potentia realis, etiamsi omnem prorsus à se actum excludat, poterit rationem entis realis habere: & per consequens ex hoc quod mareria prima habeat veram & realem essentiam, malè colligitur, eam includere intrinsecè aliquem actum.

Hze vltima consequentia ex se constat. Prima verò eriam patet: nam membra dividentia debent divisum includere, & inter se formaliter opponi; ergo
cum actus, & potentia dividant reale ens, sit inde, ve
eorum quodlibet sit ens reale, etiamsi alterum membrum à se formaliter excludat aliud, ve necessatio de-

bet excludere.

14 Vltimò, nam vel materia ex hoc acu entitatiuo, & ex sua potentialitate componitur, vel est ipsemet entitatiuus actus; non primum, quia aliàs amittetet rationem primi subiecti, non secundum, nam vel hic actus esset informans, & hoc non: quia hic, subiectum, cui innitatur, semper supponit: vel actus subsistens, & neque hoc dici potest, quandoquidem subsistens actus longè persectior est, informante, vepotè qui non indiget sustentante. Ergo cum materia prima ob suam potentialitatem non possit conuenire ratio actus informantis, multominus eritactus subsistens. Ergo nulla ratione eritactus, siquidem omnis actus debet vel pendere ab alio vesus funtentante, & sic eritactus praccisè informans; vel non pendere, & sic eritactus subsistens.

rez,scilicet quòd com tot modis dicatur actus, quot & potentia & materia prima, sicut & quæuis alia tes expleat per suam entitatem potentiam obiectivam, quam habet ad hoc vt sit: consequens est vt ex qua parte prædictam potentiam explet, sit actus, & ex qua parte non dependet ab alio vtà subicco sustentiam si informantem & subsistentem, non debet sumi actus subsistens pro formis completis, & spiritualibus, quæ sunt nobiliores actibus informantibus; sed provt abstrahit ab illis, & à quauis te explente suam potentiam obiectivam, & simul independente ab alio vtà subsisten, qualis est materia prima.

16. Nam

quo innititur prædicta lolutio, est fassum; quia non semper potentia obiectiua per actum explenda est; sed aliquando per actum, aliquando verò per realem potentiam, si res illa quæ possibilis dicitur, suerit ens, quod sit realis potentia: etenim potentia obiectiua solum est quædam non repugnantia essendi in tota realis entis latitudine. Cum ergo intra totam essendi latitudinem ratio realis potentiæ contineatur, per eam sanè illa possibilitas, aut obiectiua potentia potenti expleri.

Confirmatur, possibilitas actus per actum expletur: ergo possibilitas, quam habet realis potentia ad hoc ve sir, per potentiam explenda est, alias enim potentia illa non explebitur: quandoquidem ad ipsum, quod possibile est, non ponitur à parte rei. Vnde illud, quod dicitur in solutione tot modis dici actum, quod & potentiam, verum est de reali, & vera potentia receptiua, non verò de ea quantium est obiectiua, que non est formalissime loquendo rigorosa potentia; sed que dam non repugnantia, & realis tantum denominatio extrinseca desumpta à potentia actiua illius agentis, quod rem illam extra eausas potente ponere.

17. Confirmatur tandem. Materia' prima sicut de se non habet proprium esse, ve iam ex D. Thom. diximus, & amplius insta dicemus; sed tantum existit per existentiam rocius; ita non habet proprium sieri; sed comproducitur ad productionem totius, id quod aperte docet Arist. 8. Metaph.text. 3. vbi D. Thom. lect. 1. & 1. p. q. 45. art. 4. de Veritate, quast. 3. art. 5. ad 1. secundo loco propositumiac proinde non habet sibi propriam potentiam obiectiuam; sed per obiectiuam potentiam totius dicitur possibilis. Vnde non est necesse, veasserat actumex se, sed satis erit, quod actuetur per formam substantialem, & ita vna cum toto in rerum natura ponatur.

### Soluuntur argumenta prima (cotentia.

#### S. 1 H.

18. A D primum ergo pro prima sententia addutum, dicendum est, quòd licèt materia non sit actus; quia tamen ens & substantia est, ideò ratione harum formalitatum aliqualiter Deo similis erit, non qua ratione ipse est actus purissimus; sed ve primum ens & substantia est.

Et ideo Doct. Angel. postquam dixerat in materia esse imitationem primæ formæ, statim in quo sit illa similitudo, explicuit, dicens: Quantum cum que enim debile esse babeat, illud tamen est imitatio primi Entis.

Adsecundum respondetut, quòd vt colligit ex Aritt. loco citato, & 6. Metaph. text. 4. & D. Th. ibid. lect 2. & Opus. 31. §. 1. & 2. circa medium: aliud est aliquid esse realem entitatem, quæ sit in actu, aliud verò esse reipsa tealem entitatem.

Nam ad primum requiritur, vel quòd sit acus, vel quòd includat actum: quia vel oquitur D. Thom. 1. p. q.66.art. 2. circa sinem, impossibile est ponere aliquod ens actu, quin vel ipsum totum sit actus & forma, vel habeat actum seu sormam. Solus enim actus est, qui dat rei, quòd sit in actu; sicutsola & pura potentialitas dat rei, quòd sit pura potentia, aut in pura potentia receptiua actus.

At verò, ve aliquid sit re ipsa realis entitas, satisest, quòd re ipsa non sit purum nihil, sed habeat aliquem entitatis modum, siue talis entitas sit completa, siue incompleta, siue sit actus, aut in actu, Colleg. Compl. Logica. sine non; sed tantum sie pura potentia receptiua actus: & nihil actus includens.

Nos ergo non negamus materiam; dum constimie compositum physicum, esse te ipsa realem entitatem, quæ sit potentia, aut quòd à forma sit in actu; sed quod negamus, est, eam secundum se, & sua essentialia præcisè consideratam, esse ens in actu, aut entitatem actualem; qui tantum est pura potentia receptiua, nihil actu includens.

29. Diximus re ipsa, quia quoad modum loquendi & denominandi non debet dici ens nisi cum addito, scilicer ens in potentia, vt ex d'Ais questione precedenti, & ex modo dicendis constabit. Quate ad argumentum in forma, concedendum est antecedens; quia materia vt vnita forme, secundum quam rationem actualitatem vnionis includit, componit actu totum; sed neganda est consequentia iuxta prædicta:

Per quod etiam ad confirmationem patet; quia etsi materia secundum se sit re ipsa bona compositio; attamen præcisè secundum se non est actu bona; quia non includit actum; & esse actu bonum, est saltem affectus formalis alicuius actus, vt ex D. Thoma dicebamus; sed tantum est re ipsa bona potentia, & eius bonitas in puræ potentiæ bonitate consistit.

20. Quibus tamen addendum est cum D. Thoma 3. contra Gent. capite 20. quòd licèt vnumquodque sit bonum in quantum est ens; nihilominus essi materia non sit simpliciter, & sine addito appellanda ens, sed ens in potent ia; attamen potest absolute, & sine addito appellari bona.

Cuius tationem sic reddit S. Doctor; Quia ens absolute dicitur, seu quod idem est, ve ipse Divus Thomas locis citatis quæstione præcedenti se explicat, dicitur ab actu essendi, seu existendi, & ideo materia ex co quòd sit potentia adesse, in quo eius essentia consistit, non dicitur simpliciter ens; sed tantum in potentia. As bonum (vt loquitur D. Thom.etiam in ordine consistit, id est, non solum aliquid dicitur bonum, quia est finis, vel quia est obrinens finem; sed etiam quia etsi nondum ad finem peruenerit, est tamen ordinatum ad finem; quia media suam eriam habent bonitatem. Materia ergo non potest simpliciter, & sine addito dici ens; benè tamen dici simpliciter, & sine addito bona proprer ordinem, quem dicit ad actum, qui est finis, & bonum ipfius. Vndè etsi passiones, quæ absolutè dicuntur. tam quoad rem, quam quoad modum denominandi, convertantur cum ente, non tamen est necesse id verificari quoad modum denominandi in hisi passionibus, que respectiue sunt, & aliquid extrinsecum connotant.

21 Ad tertium patet ex dictis in ratione pro nostra conclusione. Ad consirmationem verò; dupliciter posse aliquid dici esse in pura potentia. Primò
in pura potentia obiectiua, & quod sic est in pura
potentia, est nissi. Secundò in pura potentia subiectiua, ad quod tantum requiritur essentiam eius consistere in hoc, quod sit pura potentialitas receptiua formæ; quod autem sic est in pura potentia subiectiua, potest optimè esse extra nisil, saltem in
suo toto non obstante, quòd nisil actus ex se includat, vt explicatum est.

### QVÆSTIO II.

### De unitate specifica materia prima.

Pro tituli intelligentia aduertendum est, nos hão non loqui de materia cælesti, sed sublunari. Quia de illa priori in libris de Cælo agendum est, seat

### 18 Disp. III. de Materia prima, Quæst III.

fiont proptet eandem rationem, non nisi obitet explicabimus, an vtraque materia, distinguatur specie, & sint , vnum vnitate generica.

PROPONVNTVR VARICE
Sententia.

§. I.

PRima senten tia assirmat materiam primam esse vnam specie, non quidem completa, sed incompleta, sicut etiam ipsamet quid incompletum est. Et licet hanc vt primam, & propriam, ac invariabilem speciem materizassignent, addunt tamen pro diversitate formarum tot habere species extrinsecas, & adventitias, quot sucrunt soumz diversa speciei, quibus vnitur. Ita Suarez 1. tomo Metaph, disput. 13. sec. 5.

num. 8.& plures alij.

Fundamentum quoad primamillius partem est: quia potentia quœuis desumit speciem ab actu, seu ab o biecto adæquato, ad quod dicit habitudinem, vt omnes concedunt; sed omnes sublunares materiæ respiciunt eundem adæquatum actum, ergo vna etit earumdem species. Minor probatur: nam quætis portio materiæ respicit sotmam amissibiliter informantem; saltem vagè sumptam, tanquam id in ordine ad quod propria natura, & species materiæ, desumitur, ideòque quælibet portio eadem perseuerans potest quacumque amissibili sotma informatis. Ergo actus adæquatus cuiussibet materiæ sublunaris, vnus, & idem est, & ex consequenti omnes illæ erunt idem secundum speciem.

Confirmatut: materia sublunaris conuenit omninò cum materia cœlesti in ratione puræ potentiæ, & distinguitut essentialiter, & vltimò ab illa per hoc quòd respicit actum amissibilem, vt nuper dicebamusisecus verò cœlestis. Ergo conueniunt genere, & distinguuntur specie: & ex consequenti materia sublu-

naris habebit propriam vnitatem specificam.

23 Secundam verò partem sie probant: quia sieut materia habitudinem per se dicit ad sormas substantia-les, ve rationem amissibilium habent, sie per accidens easdem respicit, secundum quod talis, vel talis speciei sunt, scilicet ve vna est sorma hominis, alia leonis, &cc.

24 Secunda sententia est cuiusdam Iunioris, qui ve suam sententiam explicet, supponit, quòd esse reale potest sumi dupliciter. Primò pro esse reali obiectiuo, quod tantum exprimit realem , & inttinsecam connexionem prædicati cum subjecto, & hoc quod est posseex vi talis esse, & sine bedeficio intellectus terminare realem cognitionem : quamuis pro fundamento requirat, quod in virtute alicuius causæ contineatur. Secundò pro esse reali, ve executioni mandabile est, ac proinde prove exprimit practicum (vt iple loquitur)ordinem ad existentiam. Hoc ergo supposito inquit, quod si materia prima sumatur secundum suum esse reale obiectiuum, habet propriam specificationem, incompletam tamen: & eidem sic consideratæ extrinseça, & accidentalis est specificatio, quam à forma patricipat. Si vetò sumatur provt executioni mandabilis est, & vt existit, dicitve prædicum ordinemad existentiam; tunc non habet propriam specificationemised tantum à forma. &

25 Quoad primam partem, in qua conuenit cum prima sententia, probat illam eisdem argumentis, quibus præcedens sententia nititur. Quoad secundam verò sic suadetur: primò, nam materia provt à parte rei existir, specificatur à forma, & composito. Ergo, ve existens, practicumve dicie ordinem ad exi-

kentiam, non potest ab specie totius abstrahi, ae promdè neque propriam sibi speciem habere; aliàs simul secundum eandem rationem esset in duplici specie incompleta; altera quæ suam entitatem, altera quæ sormam, & compositum sequatur. Antecedens pater: quia forma non dat materiæ esse dum formalem secundarium, scilicet esse existentiæ, nisi quaterus prius natura dedit esse dum primarium, quæ est constituere illam in specie, cuius ipsa forma principium est. Ergo hæc specisicatio est in natura omninò intrinseca, & essentialis, in ordine ad recipiendam existentiam.

Confirmatur: nam existentia creata, verbi gratia, equi, vel'leonis (hæc enim sola potest esse effectus formæ) tantam habet cum equo commensurationem, vt per illam non possit existere nisi equus, & ea, quæ ad illum vt talem intrinsceè pertinent: & ideò communiter Theologi 3.p.q.3.art.1.dicunt cum S. Thom. proprium esse solius personæ divinæ assumere sibi ad subsistendum, vel existendum alienam naturam. At materia prima si secundum se, & omninò nuda consideretur, non est propria equi potius quam leonis, &c. nisi quatenus esse sus primatius formæ equi cidem tribuitur. Ergo nequit illi existentia equi à sorma prodeunte communicari, nisi quatenus prius natura esse dus primatius, scilicet prædicta specificatio illi concessa est.

Ostenditur materiam non habere ex se vnitatem specificam positiuam.

§. II.

PRo huius quæstionis decisione, notandum est vnitatem specificam, ve colligitur ex D. Thom. 1.p.q. 1.6.art. 7.ad 2.& opusc.; 1. esse duplicem; aliam positiuam, aliam verò negatiua. Tunc aliquid dicitur esse vnum specifice positiue, quando habet in se principium aliquod vnde oriatur talis vnitas, ve paret in homine, qui includit in se animam rationalem, ex qua tanquam ex primo, & radicali principio propria illius specificatio procedit. Tunc verò aliquid habet vnitatum specificam negatiuam, quando non est plura specifice; quia non includit in se principium aliquod proportionatum per quod specifice plurissectur.

Et potest hoc explicari exemplo, quod adducit D. Thom.att. 7. proxime citato his verbis: Aliquid effe simpliciter & vbique potest intelligi dupliciter. Vno modo, quia babet ex se unde se extendat ad omne tempus, & ad omnem locum, sicut Deo competit esse vbique, & semper. Alio modo, quia non babet in se quod determinetur ad aliquem locum, vel tempus, & per bunc modum quodlibet universale dicitur esse vbique, & semper in quantum universalia abstrabunt, ab bic, & nunc.

27 His ergo suppositis; Dicendum est, loquendo de vnitate specifica, & positiua, tunc sine consideretur secundum suum esse reale obiectiuum, sue secundum quod practicum (vr aiunt) dicit ordinem ad existentiam, nullam habet secundum se præcise sumpta unitatem specificam; sed solum emendicatam à forma,& à toto. Hæcest Arist. 2. de anima, text. 2. & 8. Metaph.cap.1.& Diuus Th.ibid.lect.1. super verumque locum, & 1. p.q. 17. art. 7. ad 2. his verbis: Materia prima dicitur esse unainen quia babet unam formam, sieut bemo est unus ab unicate unius formaised per remotionem ! omnium formarum distinguentium. Vbi solum tribuit materiæ vnitatem per remotionem omnis formæ, ac proinde negatiuam, in hoc, vt diximus, confistentem; cumque ab codem principio oriatur vnitas politiua, ex cuius remotiono deuenitur ad negatiuam, planè sequitur quod omnis vnitas positiua à forma, vel

Digitized by Google

### Disp.III. de Materia prima, Quæst. III. 19

Etu debeat prouenire. Et ided vt explicaret vnitatem positiuam materiæ addidit S. Doctor: Sieut homo est unus ab unitate unius forme. Quod etiam indicat opuse. 31 citato, quem sequuntur communites Thomistæ: & ided non est necesse singulos referre.

28 Et quidem materiam secundum quod est proximè capax existendi, nullam habere sepcificationem positivam nisi à forma, satis manet probatum ex argumentis pro secunda parte secundæ sententiæ adductis, & amplius patebit ex dicendis insta quæstione sequenti. Sed nihilominus quòd secundum quoduis esse considerata, sit idem de illa, quoad hoc dicendum, sic ostendimus.

Primò, ad hoc ve aliquid secundum quoduis esse reale habeat vnitatem specificam positiuam, oportet vt habeat in se principium aliquod, vnde talis vnitas sumatur, ve nuper dicebamus. At materia secundum le præcise considerata, non includit intrinsece hoc principium; beiet tamen fit vt actuata per formam fumatur. Ergo secundum se non habet vnitatem specificam positiuam, benè tamen ve est informata per formam. Minor probatur, quia vt in Logica dicimus, cum differentia Metaphysica habeat rationem actus metaphysici,& suadetur in entitate reali, & physica, debet desumi tanquam à prima radice, ab aliqua entitate, que phylice sit actus, siue informans, siue subfistens. Sed materia prima secundum suum esse physicum est expers totius actualitatis, nisi conside. retut vt actuata per formam, vt quæstione præcedenti ostensum est. Ergo nullam secundum suum esse essentiæ præcisè sumptum, sed solum per formam, habet specificam & positiuam vnitatem.

29. Confirmatur, ex co quòd genus dicit gradum potentialem, ideò licer proximè sumatur, quoad suam Potentialitatem à tota entitate rei, provt habet rationem contrahibilis; attamen tanquam à primo principio. & radice desumitur ab aliquo physico, quod vel fit pura potentia, scilicet materia prima, vepote quæ est prima, & porissima in ratione potentiæ respectu aliarum potentialicatum compositi, ac proinde mensura, & prima ratio illarum; vel si fuerit actus,requirit tamen saltem tanquam conditionem, quòd habeat aliquid veræ potentialitatis admixtum. Ergo similiter ex co quod differentia dicat gradum Metaphysicum acualem, non poterit ve à prima radice desumi, nisi ab aliquo, quod physicè habeat rationem actus, siue informantis, siuc subsistentis; & ex consequenti cum materia ex se nullum habeat actum, vt probatum est, non poterit secundum se, & przeise sumpta componi ex genere, & differentia.

Antecedens licet ex se pateat, nihilominus potest sic amphus declarati. Nam ideò Deus nequir sundare duplicem rationem contrahibilis, & generis, & altera contrahentis, & disserentiz: quia est expers totius verz potentialitatis: & Angeli, qui sunt forma, & actus completi, nisi haberent potentialitatem aut terminabilitatem in ordine ad subsistentiam, vel existentiam, non possent constate ex genere: ergo, &c. Quz omnia vnico verbo complexus est D. Th. 1. part. quzst. 105. art. ad 2. dicens: Materia prima est potentia pura: sicut Deus est astus purus. Vnde sicut Deus non habet vnde sumatur compositio metaphysica generis, & disserentiz; ita nec materia prima.

30. Secundò probatur assertio. Si in materia esset aliqua species positiua incompleta, & insima, deberet reduci ad aliquam completam, & insimam: nam sicut species impersecta ad persectam; ita species incompleta insima, ad completam & insimam reducenda est. At materia secundum se, & præsse sumpta ad nullam speciem atomam potest reduciergo, &c. Mi-

nor probatur: quia non potest pertinere ad omnes cum earumdem naturam non participet, nec ad aliquam in particular: quia non est maior tatio, ob quam ad hanc potius quam ad illam specter: quandoquidem non nisi ve determinata per determinatam formam pertinet ad speciem determinatam: ergo; & cætera.

31. Ex quibus inferendum, & dicendum est secundo. Si materia prima consideretur vt ad ordinem practicum existibilem pertinet, seu vt est proxime capax existendi, tunc specificatio positiua, quam habet à forma, est illi omnino intrinseca, & estentialis. Si verò absolute, & simpliciter sumatur, tunc specificatio prædicta, esti non sir illi essentialis; non tamen est dicenda extranea, & omnino accidentaria; sed potius valde connaturalis.

Prima pars huius assertionis est valde consona D. Thomæ i part.q.66.art. 1.& sequitur aperte ex dictis: quia implicat materiam existere, nisi prius habeat prædictam specificationem, per quam sit proxime capax existentiæ. Ergo in ordine ad existentiam hæc specisis catio est intrinseca, & essentialis illi.

Ex quo etiam sequitur maior confirmatio assertionis præcedentis. Nam quod non potest esse propriè individuum existens etiam incompletum, nisi viteriotem individuationem ab alio recipiat, non potest habere specificationem positivam etiam incompletam; quandoquidem cuiuis speciei reali positiuæ proportionatum individuum, & existens, siue per propriam, si.e per alienam existentiam correspondens.

32. Secunda verò pars solum indiget explicatione. Qui a prædicta specificatio prouenit materiæ als actu sibi connaturalissimo, qui est prima illius actualitas. At quod sic est connaturale; non potest esse extraneum. Adde quòd si specificatio positiva est illi essentialis, vt ad ordinem practicum existibilem (vt verbis aliorum vtamur) pertinet, non est illi absolute sumptæ extranea: qui a specificatio omninò requistra, vt res aliqua sit capax existentiæ, non est censenda extranea respectu illius. Vnde materia etiam per modum partis censetur dimidium ens, vsque dum habeat talem specificationem: qui a semper censetur res aliqua esse dimidium ens etiam per modum partis, vsque dum ad ordinem practicum pertinere intelligatur.

33, Sed obiicies, sequi inde, quòd eadem entitatis, materiæ sit diversæ speciei intrinsecæ. Sed hoc est impossibile: ergo, &c. Minor pater: quia etsi vna, &c eadem res possit pertinere ad duplicem speciem accidentalem, non tamen ad duplicem intrinsecam, alioquin esset, &c non esset idem. Sequela verò probatur: quia eadem entitas materiæ potest esse sub duplici forma saltem successivà. Ergo si specificatio, quam habet à forma, est illi intrinseca, & non aduentitia, iam idem manens idem, esset modò huius, modò illius speciei intrinsecæ.

Confirmatur: 1d quod est prius alio, non potest plurisicari secundum specificationem non sibi intrin-secam per id, quod est posterius. At materia prima præcedit formam: etgo, &c. Maior ex se patet: quia quod est prius alio habet ea, quæ sunt ipsi intrinseca ante quam aliud sit.

34. Respondetur; quòd etsi res aliz, quz ex se sunt positiuè, vnz, non possint successinè esse diuersz speciei intrinsecève constat; benè tamen materia propter specialem rationem, quz in ea procedit; quia cum non habeat ex se, nisi esse ynam negatiuè, ve sam ostendimus, & vnitas specifica negatiua consistat in hoc, quòd res, quz dicitur vna, non sit ex se plures, possit tamen plutissicari; quia est ynitas purz potentiz, ac proindè non potentis proximè esse susceptiuams

B 4 actualitatis,

### 20 Disp.III. de Materia prima, Quæst. III.

actualitatis, nisi specification em à forma recipiat: inde est, vt cadem entitas materialis eiusdem materiæ, materialitet sumpta, possit trahi ad plutes, & diuersas specificationes positius, iuxta pluralitatem formarum: quia eius essentia consistit in potentialitate ad plutes specificationes successiue, licet ex se nullam habeat.

Vndè ad confirmationem respondetur, concedendo matorem de eo, quod est prius, & vnum, & existens positiuè; non tamen si est tantum pura potentia, & vnum negatiuè, & à posteriori habeat esse in actu: quia tunc consistit in quadam capacitate, vt recipiat ab illo posteriori specificationem positiuam intrinsecam.

STATVITVR MATERIAM EX SE HABEre unitatem specificam negatiuam.

S. 111.

Icendum est tertiò: si loquamur de vnitate specifica negatiua, tunc materia secundum se sumpta tam secundum suum esse reale obiectiuum, quam vt remote est suo modo susceptiua existentiz, habet propriam specificationem negatiuam. Hzc est D. Thomz, vbi supra, & communis inter Thomistas. & colligitur aperte ex dictis: quia tunc aliqua res habet vnitatem specificam negatiuam, quando non est plures specifice: quia nimirum non includit in se principium aliquod proportionatum, vnde talis specificatio, & plurificatio sumatur. At hoc reperitur in materia: quia vt diximus principium hoc deber esse aliquis actus, quem materia secundum se przecise considerata non includit; ergo, & c.

36. Sed obiicies primo. Materia prima est ens positive: ergo & vna: quia vnum est passio entis: ergo, & erit vna specifice. Patet hæc consequentia, quia esse vnum specifice nihil est aliud, quam esse vnum essentialiter. At quidquid est vnum ens: est vnum essentialiter: ergo specifice; & ex consequenti non habebit solam vnitatem negatiuam: quia cum vnum sit passio entis, & eo modo illi conuenit, sicut ratio entis

Respondetur, quòd aliud est loqui, ve optime notauit Massus in præsenti, cap.9. sect. 3.q. 13. de vnitate transcendentali, & analoga, prove præcise importat entitatem non divisam; & hoc modo concedimus materiam habere vnitatem positiuam: aliud verò de vnitate hac peculiari, scilicet vnitate specifica positiua, ad quam non qualiscumque entitas sufficie; sed entitas, quæ sit actus, vel includat actum. Vnde non mirum quòd materiæ primæ prædictam vnitatem positiuam negemus, & solum tribuamus ei vnitatem specificam negativam, ac proindè & capacitatem, ve vnitatem positiuam recipiat.

7. Secundo obiicies; si materia solum habet vnitatem specificam negatiuam, cum omne negatiuum reducatur ad suum positiuum, non poterit non reduci ad aliquam speciem positiuam: at nequit reduci ad aliquam : ergo neque habere hanc vnitatem negatiuam. Minor patet; quia non ad aliquam speciem subalternam, sc. speciem corporis; quia hac non esser subalternam, sc. speciem corporis; quia hac non esser subaltam non est maior ratio, ob quam ad aliquam insimam: quia non est maior ratio, ob quam ad hanc potius, quam ad aliam spectet, imò ad nullam spectare potest: quia materia non reducitur ad speciem forma, nis vt informata per illam: sic autem loquimur de materia secundum se, vt nuda ab omni forma: ergo, &c.

Respondetur, quòd materia sicut non habet vnitatem specisicam positiuam, ita nec genericam: quia hæc saliim proximè debet etiam ab actu desumi, ve in Logica dictum est. Vnde si loquamur de vnitate generica solum habet vnitatem negatiuam. Hoc ergo supposite dicimus; quod reducitur ad speciem positiuam, non quidem positiuè, sicut species positiuam perfecta ad positiuam perfectam; sed sicut id, quod est vnum negatiuum, reducitur ad suum positiuum, ac proindè negatiuè. Nam sicut quia non est vna genericè, potest tamen recipere hanc vnitatem, reducitur ad speciem positiuam genericam, cuius est capax: 122, quia non habet vllam vnitatem specificam, licer possiti successive habere omnea, reducitur ad omnes. Et licet materia non reducatur positiuè ad speciem hominis, verbi gratia, nisi actuata per formam hominis: benè tamen negatiuè, quatenus nimirum importat carentiam illius vna cum capacitate ad ipsam.

DILVVNTVR ARGVMENTA
viriusque sensentia.

s. IV.

38. A D fundamentum ergo pro sententia P. Suarez respondetur: quòd ad vnitatem specificam positivam non sit est respicere actum, si ille respectus sit purz potentiz; & in pura potentialitate consistens; quia per hoc nihil actus intrinsecè includit, quamuis talis respectus sufficiat ad vnitatem specisicam negativam.

Ad confirmationem negamus, posse omninò abstrahi rationem materiæ ab omnibus materiis, ac proinde ratio illa abstracta non erit vna simpliciter, sed solum vna analogice, vt optime notauit D. Thom. 1. part. quæst. 66. art. 2. in fine corporis. Et ratio est aperta ex dictis; quia ve detur omnimoda abstractio, & consequenter ve ratio abstracta sie vniuoca, requiritur, quòd in re, quæ abstrahitur, detur fundamentum ad formandum duplicem conceptum, quorum vnushabeat rationem differentiz contrahentis; alius generis contrahibilis. At in materia prima, sicut non datur secundum se aliquid actus, quod per modum prima radicis fundet conceptum differentia, & suo modo sit fundamentum conceptus generici; ita neque adest fundamentum ad duplicem conceptum formandum.

Vnde sicut disterentiæ inter se distinguuntur se tons: quia sunt conceptus simplices, & unpattibiles in duos conceptus, quorum vnus possit abstrahi ab also: ita duæ materiæ secundum se, & præcisè consideratæ eodem modo distinguuntur, quamuis cum his conæreat, non esse necessarium, vt diæ materiæ concipiantur expresse, secundum id, in quo inter se distinguuntur; sed possint concipi secundum id, in quo conueniunt, quamuis ibidem actu involuatur implicitè ratio illa, in qua distinguirur, vt constat ex his, quæ in Logica diximus.

39. Ad fundamentum pro secunda parte huius sententiæ, vt patet ex dictis, quomodo materiæ vt habet vnitatem specificam atomam positiuam, non sie accidentale, quod habeat formam, verbi gratia humanam, & in quo sensu hæc specificatio sit illi initrinseca. Ad sundamenta pro secunda sententia,

quoad primam eius partem patet ex di@is-Quoad fecundam verò probant nostram fecundam conclusionem.

QVÆST



### QVÆSTIO IV.

An materia prima ex se habeat propriam unitatem numericam.

Væstio hæc ferè decisa maner ex præcedenti: Sed vt Aristor. & D. Thom. mentem explicemus, & aliquibus obiectionis satisfaciamus, cam excitare placuit. Pattem ergo affirmatiuam tenent omnes ij, qui materiæ propriam vnitatem specificam, licet incompletam tribuung, vt ita inter vnitarem specificam, & numericam'debita seruetur proportio. Probatur primò: materia prima ex se habet componere'ens naturale, non solum vt est vnum vnitate specifica; sed etiam vt est voum vnitate numerica:ergo ex se est quid singulare; & ex consequenti habet suam vnitatem numericam. Veraque consequentia pater quia singulare, ve singulare, non constat, nisi ex partibus singularibus, vt tales sunt, ac proinde habentibus vnitatem numericam. Antecedens verò etiam constatiquia ve ex dicendis infrà disp.6.ex Aristot. & D. Thoma parebit, sicut materia, & forma in communi constituunt ens naturale in communi: ita hæc materia, & hæc forma pettinent intrinsece ad hoc ens naturale, vt singulare est.

41. Secundò omnes materiæ sublunares secundum se sumptæ distinguuntur ad inuicem numero ergo quælibet habet suam vniratem numericam. Patet consequentia: quia sicut distinctio ett inter vnum, & vnum; ta distinctio numerica inter vnum, & vnum; quorum quolibet sit vnum numero. Antecedens probatur: tum quia alia est materia in Ioanne, & alia in Francisco, &c. tùm etiam: quia si omnes materiæ sublunares essent vna numero, cùm omnes formæs sint in eis tanquam in subiecto: sieret inde plures sormas substantiales nou solùm numero, sed etiam specie diuersas, esse simul in vno, & eodem numero subiecto, quod vt eonstat, & instà dicemus, implicat: imò, & hine sieret nullam posse esse transmutationem, siquidem vna, & eadem materia habet omnes sormas.

Confirmatur: Quod est commune pluribus secundum prædicationem, non est vnum numero: sed materia prima est communis pluribus secundum prædicationem, vt si dicas i hæc materia est materia: ergo, &c. Confirmatur tandem: vnum numero est incommunicabile, vt quo, & vt quod: sed materia communicatur pluribus indiuiduis, de quibus prædicatur: ergo, &c.

42. Dicendum tamen est, materiam primam secundum se, & ex solis suis mericis, non habere vnitatem numericam politinam; sed tantum negetinami Ita D. Thom.quest. 16. prime partis citata, & opusc. 41.8 in 1.dist.2.q.1.21t.1. ad 3. & communiter Thomistæ. Et ratio est maniscella ex dictis : quia vnitas numerica, & specifica quiusuis rei debent esse inter se proportionate; sed materia prima secundum se nul-lam habet vnitatem specificam positiuam; sed solum negatiuam: ergo idem dicendum erit de numerica. Diximus secundum se, & ex solis suis meritis : quia modd non discutimus, vtrum materia, præter hanc vnitatem numericam negatiuam habeat aliam positiuam à forma, vel à sigillarione ad certam quantitatem : quia hoc pendet ex pluribus in lib. de Generat. circa principium individuationis dicendis: & ided ibidem hoc explicandum crit.

43. Ex quo inferendum, & dicendum est secundo, omnem materiam primam sublunarem secundum se, seu præcisè sumptam, esse vnam, & eandem numero negatiuè, ita vt non sit plures numero. Hæc

est D. Thom. opusc. 31. citato in hac verba: Sciendam est, quòd materia prima dicitur una numero in emnibus. Patet etiam ex dictis: quia si pracise consideretur non habet unde distinguatur numero: quia non includit actum. Etgo omnes illa sunt una numero materia negatiue: id quod etiam docent communiter Thomista.

44. Ad primum initio quæstionis positum respondetur: quòd ve aliquid constituat ens naturale; & singulate, per modum puræ potentiæ, satis est, esse vnum numero negatiuè, & capax suscipiendi vnitatem numericam positiuam, sue à forma, sue à sigillatione ad illam, & ad certam quantitatem, & c. de quo infrà loco citato.

Ad secundum patet ex dictis, nihil connincere, si semel attendatur, tum ad vnitatem negatiuam numericam, quam materia ex se habet, tum etiam ad politivam; que ei à toto communicatur. Vnde ad primam probationem dicimus, materiam ve existie à parte rei, & vt habet vnitatem positiuam, esse multiplicem numero : secundum se tamen, & negatiud esse vnam numero. At nihil obest, puram potenriam, quæ ex se non est plures numero, ac proinde est ne-gatiuè vna, plurificari per formam. Per quod etiam patet ad secundam probationem: quia eth oblit plures formas substantiales esse in vna materia, que sit vna numero, tam positiuè qu'am negatiue; non tamen in vna negatiuè, & politiue in pluribus. Neque hinc. vt patet, tollitur transmutatio rerum. Ex quo etiam ad primam confirmationem constat : quia materia sublunaris solum prædicatur de pluribus materiis petri & materia differentibus numero politius,vt cum dicimus: materia. Ad vltimam confirmationem respondetur, quòd idem numero politiue, & in actu, est in communicabile, non autem idem numero negatiue,& in

### QVÆSTIO V.

Vtrum materia prima habeat ex se propriam existentiam.

Ostquam explicuimus materiam esse ex se ita puram potentiam, ve nullum actum ad ordinem essentiæ pertinentem intrinsece includat, siue ille sit physicus; siue metaphysicus; explicandum superest, an eriam taliter sit pura potentia, ve nullum actum existentiæ afferat.

#### REFERTUR PRIMA SENTENTIA.

#### 6. I.

PArtem affirmatiuam tenent ex antiquis Henric. quodlib. 1.quæst. 10.& quodlib. 4.quæst. 16. Scot. Gabr. Gregor.in 1.dist. 12.quæst. 2. & cæteri Nominales: & ex Recentioribus Fonseça 1. Metaph. cap. 7.quæst. 3.sect. 8.Suarez disp. 13.Metaph.sect. 4.& 3.par.quæst. 6 disp. 17. sect. 2. Perier. lib. 5. Physicæ cap. 12. Tolet. 1. Physicorum quæst. 13. Rubio in præsentistractatu 1.de materia quæst. 3. & serè omnes Scriptores Societatis.

Probatur primo: materia, & forma, verbi gratia equi, diuersis suerunt actionibus productacum illa, per creationem, & ab initio mundi, hac verò per actionem generatiuam agentis naturalis producta sit. Ergo & diuersas habent existentias; cum enim sieri ad esse terminetur, diuersum sieri ad diuersum esse terminabitur.

46. Secun

### Disp.III. de Materia prima, Quæst. V.

Secundo: si materia prima propriam son habet existentiam; sed à forma, vel à toto emendicatam; sequereur cam toties corrumpi, aut generati, quoties composita naturalia, & corum formæ generantur, vel corrumpuntur. Sed hoc est falsum, quandoquidem, ve infrà dicemus est ingenerabilis, & incorruptibilis : ergo, &c. Sequela probatur : quia res non aliter producuntur vel destruuntut, quam acquirendo, vel amittendo elle existentiæ at si materia prima existit existentia formæ vel compositi, toties acquirit, vel amirtit existentiam, quoties corrupta, vel producta fuerir existentia formæ; vel compositi: ergo toties ipsamet materia destruetur de nou oque producetur.

Terriò: materia prima est causa materialis compositi, & formz; cum hac ex eius potentia educatur; illud verò ex ca intrinsece, vr ex potentia constituatur : ergo est prior vtroque.Patet consequentia : quia r necesse est, ve causa antecedat effectum. Tunc ergo alterius, quando materia vtrique, vt primum subie-Aum præsupponitur, non est omnino nihil, alias generatio fieret ex nihilo, formaque substantialis in nihilo reciperetur. Ergo est aliqua entitas ex se, & non à forma, vel toto exittens, quandoquidem, quod non existir, est actu nihil. & quod ante aliud existens

est, per illius existentiam existere nequit.

Confirmatur: causa creata fine materialis, fine formalis nullo modo potest realiter causare, quin ipla prius ab agente cauletur, cum antequam producatur, solum fir pura potentia obiectiua. At omnis 🚁 efficientia ad aliquod esse existentiæ terminatur, quandoquidem ex vix illius ponitur res extra causas. Ergo eriam secundum ordinem nature esse existensiæ cause materialis, & formalis, eorundem causalita-' tibus supponi debet, sieut & quod sint effectus, est

prius in illis, quam quod sint causa.

Quarto, materia prima habet re ipsa propriam essentiam non emendicatam à forma, vel compolito, per quam est formaliter extra nihil. Sed existentia non distinguitur ab essentia reali, per quam res extrahitur formaliter extra nihil : ergo etiam habebit propriam existentiam. Consequentia ex se pater. Maior verò constat ex dictis Minor autem probatur: quoniam impolibile omnino est, vt res aliqua constituatur formaliter extra nihil per aliquid à se ipsa realiter distinctum : cum per propriam entitatem à se omnino indistinctam sit formaliter extra nihil. At existentia ponit rem formaliter extra nihil: quia ponit illam extra causas,& eatenus erat nihil; quia erat intra illas. Ergo non distinguitur ab essentia.

Confirmatur, & explicatur hoc ipsum: tum quia ante existentiam, res erat nihil, & hoc ipso quod existit, iam est aliquid: ergo per existentiam sit extra nihil: tum etiam, quia rem este aliquid in se ipsa, est habere esse extra causas, & ided quandiu est intra illas, tandiù est in se mhil. At esse existentem, est formalissimè esse extra causas : ergo esse in se aliquid', &

esse existens, non distinguuntur realiter.

#### PROPONITY R SENTENTIA D. Thoma, & expeditur primum illius fundamentum.

#### II.

lem protium, habere existentiam: sed eam folum, quam à forma, & toro composito emendicat. Ita Boërius opusc. de vnitate, & vno, D Bonauent. in 2.dift.2.2.quæft.Capreol.in 2.dift. 13. q. s. Caies.

de ente & essentia c.5.q. 8. Fetrara 1.contra gent.c. 4 & 1.Phylic.quæft. 1 1. Soncinas 7. Metaph. quæft. 17.& lib.8.quæft. 1. Iabel. 5. Metaph. quæft. & lib.8.quæft. 1. & tandem hæc fuir constans & perpetua sententia in schola D. Thom.

49. Probatur primo auctoritate Arist. & de Thom. Nam Aristot. 5. Metaph. text. 1 5. inquit : Animam esse causam existentiæ materiæ similiter. D. Thom. hoc iplum læpè docet, maximè 2.p.q.7.art.2.ad 3. vb1 habet : Materia non existit in rerum natura per se ipsame cum non sit ens in actuifed potentia tantum: unde magis est aliquid concreatum, quam treatum. Et quest.4.de potent att. 1. in corpore inquit: Quidquidin rerum natura innenitur, attwexistit , quod quidem men babet

materia nisi per formam qua est attu eius. Respondet aduersatij, solum velle Doctorem Angelicum, materiam non habere existentiam, per quam naturaliter possit elle actu sine forma. Sed contra est, nam si attente legantur dica testimonia, manifeste apparebit, illis aliquid amplius quam dependenciam in existendo significari, aliàs eriam idem de forma materiali, imò de composito, quod fine materia non potest existere, dici posset. Vnde ipse S.Doctor. 1. 2. q.94.art 5.ad 2. quasi mentem suam contra hos Au-ctores explicans, sic ait, Idem ess forma, materia, & hoc quidem est effe compositi. Quod etiam docet in 21 dist. 1.9.4,2d 2.

50. Deinde probatur ratione. Hoc iplo quod aliqua res sit existens, est ens in actu:ergo si materia propriam haber existentiam, & similiter forma suam, quæliber earum erit ens in actu, etiam in illo priori in quo toti & ad finicem præsupponuntur. Ergo itt illis non poterir fieri vnum per se, quale est compositum physicum à parte rei existens, & ex materia s formaque coalescens Hæc virima consequentur pater ex illo vulgatissimo inter Philosophos axiomate s Expluribus entibus in actu non potest sieri vnum ent

Respondent adnersarij, quod licet ex pluribus entibus quorum quodlibet sit in actu per existentiam completam, non possit in ratione existentis fieri vnum per; se quia iam vnumquodque illorum omne complementum secundum hanc rationem frabet; benè tamen ex pluribus, quorum quodlibet existentiam habeat partialem, & incompletum, quiz tunc vna existentia comparatur adaliam vt perfectibilis & alia vt perficiens, intra idem genus; at existentiæ materiæ, & formæ funt particules,& incompletz, & ita benè potest ex eis resultare per compolitionem phylicam vnum per se criam in ratione

51 Sed contra; nulla existentia potest se habete ve potentia respectu alterius existentiæ : ergo ex nullis existentiis potest fieri vnum ens per se compositione physica. Pater consequentia: quia hec con positio nequit esse, nis vnum extremum habest se vt potentia realiter respectu alterius: sicut nec potes dari compositio metaphysica, que est secundum 12tionem, & fundata suprà physicam, nisi vnum extremum habeat se per modum potentiæ secundum ra-

Antecedens, in quo est difficultas, probatur : tum quia ersi vna, & eadem res possit esse in diverso genere, & ordine actus, & potentiz : non tamen'in codem. Vndè quia forma fubstantialis in ordine efsentiz est actus; ideò in hoc ordine nequit esse potentia, licet in ordine sublistendi, & existendi possit compatari per modum potentiæ respectu actuum subsistentia, & existentia. Sed quanis existentia est actus in ordine existendi, vt ex se paret, & ex D. Thoma Ratim dicemus : ergo non poterit in co-

Digitized by Google

dem ordine esse potentia. Tumetiam, quia existentia ex proprio, & formali conceptu suo est virimus terminus substantialis voicumque inueniatur, vt ex codem Angelico Doctore statim ostendemus. Et ideò co ipso quod intelligatur res existens, intelligitur eriam virimò terminata, & completa generatio substantialis illius. Ergo existentia voicumque inueniatur, est virimus actus substantialis reisac proinde repugnat quòd habeat rationem potentiæ respectu alzerius actus, aut rermini substantialis.

52. Deinde quia repugnat inueniri in aliqua te rationem disterentialem, seu vitimam, quæ sit ignobiliotratione superiori eiusdem, vt indicat Arist. 8. Metaph. text. 10 & docet D. Thom. de spisitualibus creaturis art. 8. ad 9. & 1. p.q. 50. art. 5. ad 1. quando quidem ratio inferior comparatur per modum actus respectu superioris. Ergo repugnat existentiam materiæ comparari per modum puræ potentiæ respectu alterius existentiæ.

Pater consequentia: quia si semel illa existentia est potentialis respectu existentiz formz, iam hac potentialitas eric conceptus vitimus illius: ergo non poterit contrahere conceptum existentiz, ve sic, qui est conceptus cuiusdam actus ve talis, ce valde actualis, ac proinde vincentis in persectione rationem pura potentialitatis.

Accedit, quòd hoc ipso, quòd aliquid secundum suam vitimam rationem sit potentia respectu alterius, nequit in ea imbibi ratio actualitatis, actus: ergo neque esse existentia. Patet antecedens: nam sicut ratio potentia vi sic, nequit imbibi in actu, quatenus actus: ita neque ratio actus in potentialitate, quatenus potentialitas est. Ergo si existentia materia vi comparata cum existentia forma habet se vi potentia respectu illius, secundum istam rationem nequit imbibete rationem actus, ac proinde neque esse existentia.

53. Et potest tota hæc doctrina, & ratio ex illa confecta elucidari, & confirmari expressis testimoniis D.Thom.Nam q.vnica de Anima art. 6.ad 2. definiens esse seu existemiam inquit: Quod ipsum esse est actus ulsimus qui participabilis est abomnibus, ipsum autem nen participent. Quod magis explicat de potentia q. 7.art.2.ad 9.dicens: Neque intelligendum est, quod ei, quod dice effe aliquid addatur, quod sit eo formalins ipsam determinans sicut altus potentiam. Et paucis interpolitis: Vnde non sic determinatur esse per aliud, sicut potentia per actum sed magis sicut actus per potentiam: nam & in definitione formarum ponuntur propria materia loco differentia, sicut cum dicitur : quòd anima est altus corporis physici, & organici, & c.per hunc modum boc esse ab illo esse distinguisur inquantum est talis, vel talis natura. Quam doctrinam tradidit etiam 1. part.q. 3.artic.4.& quæst.4.artic.1.ad 3.nec non quæst.5.articulo 1.& alibi (æpè.

54. Deinde impugnatur eadem solutio, ostendendo implicare, quod dentur existentiæ partiales : sed omnem existentiam, vel non esse talem, vel esse perfectam. Tum quia ratio præcedens id contincie: quia si semel darentur, vna earum haberet se per modum potentiæ respectu alterius : tum etiam quia existen. tia non tam habet rationem formæ, quam termini naturæ: & ideo verbum respectu humanitatis Christi habet rationem puri termini, ve docent communiter Theologi cum D. Thom. 3.p. quæst. 1. Ergo nequit physice esse composita, & divisibilis, ac proinde nec dari existentiz partiales. Patet prima consequentia: quia quod est terminus alterius, caret ea divisibilitate, & compositione, quam habet tes terminata. Vinde quia linea terminat luperficiem diuilibilem fecundum stitudinem, ideò carer divisibilitate secundum latitudinem. Ergo quod terminat compositum substantiale, quod est divisibile in partes physicas, & per modum actus, & potentia se habentes, caret hac compositione, & divisibilitate.

### DISCVIITUR SECVNDUM. fundamentum vera sententia.

#### §. III.

55. S Ecundò principaliter probatur assertio. Existe-re est rem esse extra causas, vt ex nominis etymologia, & definitione constat : ergo priùs intelligimus causas exercuisse causalitates suas, seu esse in vitimo,vt sic dicamus, exercirij causalitatis, qu'am rem existere. Patet consequentia: quia res non est extra causas, nisi quia ab illis exiit mediis causalitatibus, quæ sunt veluti egressus, seu exitus & ab eisdem, vnaquæque in genere suo. Priùs ergo intelliguntur exercitæ causalitates, seu esse in vltimo talis exercitif quam rem extra causas elle, proindéque quam îtm existere. At quod his causalitatibus mediis, eisque præsuppositis modo-dicto à causis egreditur totum est, non partes. Ergo solummodo totum propriam hababit existentiam. Minor probatur: tum quia id solum, prasuppositis causalitatibus omnium causarum ab illis exit, quod finitis causalitatibus tandem est. Hoc autem solummodo est totum: quandoquidem co producto quiescunt omnes causæ, & vsque dum illud producatur, non censentur causalitates deuenisse ad vitimum sui exercitii : ergo, &c.

Illustratur hæc ratio: quia dum causalitates exercentur, neque ad vltimum sui exercitij deuenerunt, semper censetur essecus vnitus causis, ac proinde nondum existens, vrpote qui ab eis in primo sui esse adhuc pendet, nec extra illas iam exjuit, sed est vt sic dicamus in egredi. At vsque dum causæ attingant totum, causalitates. earum semper sunt, vt sic loquamur, in exerceri, nec ad vstimum sui exercitij devenerunt: ergo nondum existentiam communicatunt.

56. Respondent aduersarij ad productionem cuiuslibet compositi naturalis desiderati vnicam totalem
actionem, & plutes partiales habentes se per modum
actus, & potentiæ. Vnde seut partes suo toto priores
sunt, sie & illæ causalitates partiales censentur priùs
exercitæ, qu'am totalis, proindéque per eas existentia
partialis priùs in partibus producta intelligetur, qu'am
existentia totalis toti adueniat.

Sed contra: nam in primis falsum est dari præsicas actiones partiales habentes se per modum actus, & potentiæ: vt constat ex his, quæ diximus ad probandum impossibiles esse existentias pattiales, quarum vna se habeat per modum actus, & altera per modum potentiæ. Quoniam setè omnia, quæ ibidem adduximus,æquè probant impossibilitatem in prædicarum actionum, vtpotè cum omnis actio sit vltimus actus in ordine agentis, sicut quæuis existentia in ordine existendi: ergo, &c.

57. Deinde: quia etiamsi gratis concederemus dari illas actiones partiales, adhuc argumentum recede intellectum manet in sua vi. Nam ad hoc vt existentia effectus causetur, non solum requiritur; quòd hæc, vel illa causalitas exercita sit; sed eriam vt omnes causalitates, & dependentiæ modi ad primum esse essessitas requistræ perueniant ad virimum sui exercitij. Sed vsque dum essentia totus adsit, & actio totalis virimum sui exercitij attigerit, nequit materia esse estra omnes causalitates. & dependentiæ modos: ergo nec per illam actionem partialem sufficienter causari, vt existat.

Consequen

### 24 Disp.III. de Materia prima, Quæst. V.

Consequentia pates. Maior verò probatur ex definitione existentiæ. Non enim definitur existentia (vt ipli aduerfarij fatentur) quò lit Id, quod res oft exera causam, led, Id quo res est extra suas causas. V nde vsque dum cansalitates omnes, & dependentiz modi ed primum elle requisiti finiantur, oportet ve sicut affectus non erit extra caulas, sic neque existens. Maxime quia sicut ob dependentiam existentia à causa efficienti debet effectus esse extra causalitatem hanc, vt existatifita ex eo quod eadem existentia, non minus ab illis causis, alusque rebussaltem conaturalner pendet, oporter, vt nisi omnes hæ causalitaes, & dependentiæ modi finiantur : nequeat prædi-Ca existentia in return natura inueniri. Non enim caula efficiens causar effectum, & existentiam illius per positionem suz entitatis in illo ; sed per positionem altorum quouis modo requisitorum ad candem existentiam.

58. Minor verò etiam constat : quia materia secundum omnia, quæ habet; imò & actio illa partialis, que fingitur ad eam terminata, debet pendere ab ipsa forma, & à toto composito: & consequenter ab alia actione partiali forme productiva,nec non abexistentia torius: alioqui sine illis posset in rerum natura nutlo præsupposito miraculo inueniri. Ergo vique dum omnes hæ causalitates, & dependentiæ modi intelligantur exhaultæ, non potelt cenleri, quòd materia sit extra omnes causalitates, & dependentiæ modos, quos prærequirit: & consequenter etiamsi ademitteretur ille actio partialis ad materiam terminata; non posset in illo priori, in quo præsupponirur, causare sufficienter materiam, vt existar. Ex quo etiam men parum efficaciter huius actionis partialis imposfibilitas colligitur.

Nee vim huius nostræ impugnationis aliquo modo infringit obiecto quædam, quæ contra eam statim sele offert scilicet exilla sequi, quòd productio totius physici possir non illi communicare existentiam, quo vsque adsint accidentia omnia, sine quibus nequit connaturalitet essequandoquidem quo vsque illa sint, non possunt esse sinute omnes causalitates, & dependentiæ modi ad esse totius requisitæ: sed hoc, ve

constat, est omnino fallum: ergo, &c.

59. Respondetur enim negando sequelam. Quia satis est, ad hoc ve totum sit existens, quod sit extra snam causam efficientem, & extra omnes causalitates & dependentiæ modos proprij generis: id quod ex natura ipsius existentiæ substantialis sacis colligitur. Nam hæc, & est vltimum complementum essentiæ, & perficit illam in proprio genere. Vnde sicut ex quo capité est complementum proprij generis debet advenire ante alia extranei generis, ac proinde ante accidentia: ita ex quo capite est vltimum complementum, debet statim esse post omnia alia proprij generis. Maxime, quia dependentia torius ab accidentibus est dependentia ab alio, ve à re inexistente, ac proinde innitente alio, vt in te priùs, & simplititer existente. Sed dependentia totius à partibusivel materiæ à forma, vel à toto in ordine ad existendum, est dependéria ab aliquo dante propriam specificatiohem, vel intrinsece complente: & ideò ve totum, vel materia existat, debet esse extra hos; non verò extra illos dependentiz modos.

### Occurricur aduersariorum oppositionibus.

#### S. IV.

60. A D argumenta pro prima sententia initio posta respondetur. At primum concesso antecendenti, neganda est consequentia; quia so-

lum ea, que per se producuntur, accipiunt propriam existentiam ex vi suz productionis. Materia verò non est per se, & sola producta; sed comproducta ad praductionem totius, vna cum forma. Vnde non accipit propriam existentiam, sed solum coexistentiam in toto. Et licet hinc sequantur, quod existentia, quatutunc habuit sub prima forma, sit distincta ab ea, quam modo habet sub forma equi : quia est pars distincti compositi, & per distinctam actionem ad. distincta tota terminata, fuit illi prædicta existentia communicata; non tamen quòd dum est sub forma equi, existat per distinctam existentiam, ac iple equus : quia ad hoc requirebatur, quod peteret propriam , & diftin dam actionem per quam fieret. Sed circa hæc videantur ea, quæ disp. 4. num. 39. & 40 dicemus.

61. Ad secundum neganda est sequela. Et ad eius probationem dicendum a quòd corrumpi non est vicumque amietere esse; sed ita illud deperdere, quòd in codem instanti, loco illius alia existentia tali rei non communicetur. Est enim corruptio tranlitus ab esse ad non esse: & generatio à non esse ad elle. Vnde quia materia prima in codem instanti, in quo aminit vnam formam, aliam de nouo acquiric à qua existentiam habet : ideò nunquam transit ab esse ad non esse; sed ab vno ad aliud esse. Estque hoc maxime consonum naturæ communis subieci, quod sub omnium formatum esse seu existentia, hoc iplo quod illis commune est, perir manere. Quod è converso in forma substantiali contingir. Que hoc ipso quòd alia forma de novo materiz adueniat; flatim petit.

entymema; & primum antecedens secundi: neganda tamen est consequentia. Quamuis enim per se
agere vt efficiens, præsupponat necessario existentiam: actiones enim sunt existentium, & subsistentium; ad hoc tamen vt aliquid rationem primæ causæ
materialis vel formalis habeat, & vt talis causer, non
est necesse vt illo priori in quo causat, existat: satisenim erit, si proillo priori sit extra nihil estentiæ, &
in eodem instanti temporis vna cum composito, &

per illius existentiam existat.

Cuius ratio est: tum quia genus cause materialis est genus potentialitatis. Unde non potest exercerià materia vt existens est reduplicative, & formalissime loquendo, quando quidem existentia est vitima a dualitas:imò & valde perfecta. Tum etiam quia eum bze receptio, & caulalitas, sit respectu fiers, & respectu entis naturalis, prove nondum iu suo esse in le,& extra causarum dependentiam est; sed prove habet primum elle essentiale ex partialibus essentiis materia, & forme compositum : ac proinde prove est in egredi? & fieri, non requiritur; imò non potest esse pro tali priori , existentia , que est vitimus terminus substantialis generationis : sed satis est, quod pro illo priori reuera fit realitas effentiæ, quæeft quafi via quædatm ad actualem existentiam, seu sistentiam entis in se, & extra canfas luas.

Explicatur magis: quia id habent suo modo in illo priori causa intrinsece quòd pro illo codem pero i ponunt intrinsece in toto, quod est esse estum. Ergo cum pro illo priori tantum ponant essentiam totius, sit inde, ve satis sit illistune habere essentiam quamuis eriam connotent existentiam in illo codem instanti reali emendicatam à toto. Caterom, quid dicat essentia actualis prove distincta ab existentia. Es quomodò ve sie considerata propriam habeat realitatem, et non formaliter emendicatam ab existentia; statim dicemus in solutione ad quartum.

63. Ad confirmationem tespondetut , qubd

licet in illo priori , in quo materia fecundum suum esse essentiæ realis causar formam, & composirum, intelligatur quali extra caulam efficientem, adhuc tamen non concipitur in statu sistenri; quem nomen existentiz fignificat; sed, vt fic, dicamus, in statu. viali, & in egredi: sicut solum habet tunc causare compositum ipsum, vt in egredi. Vnde tam ipsa quam compositum solum intelliguntur habere à causa efficiente suam essentiam realem, non verò existentiam, per quam constituuntor in esse omnino extra causas. ac proinde in esse quali stante,& sistenti. Quia sicut materia prima est tunc primò in egredi : ita debet solum illi communicari ab agente 1d, quod est jn ipsa omnino primum, scilicet suum esse essentiæ realis. Quamuis, ve iam diximus in codem instanti temporis, diuerso tamen, & posteriori nature, debeat necessario habete ab agente, tam actualitatem specificationis positiuz provenientem à forma, quam esse existentia ab eadem, & à toto emendica-

Cùm autem dicimus materiam, v. g. esse tunc in egredi, non est ita intelligendum quòd secundùm suam puram potentialitatem nudè consideratam, partim sit intra causam, & partim extra; sed quia licèt tunc totam suam puram potentialitatem essentialem habeat ad agentem: non tamen omne id, quod intra proprium genus substantiæ de bet in instanti generationis habere: quia deest illi tum actualitas ad ordinem essentiæ spectans, quam participat à forma, tum etiam existentia, seu coexistentia, in toto, per quam constituitur omnino extra causas. Ac proinde, vsque dum omnia hæc habeat ab essiciente, semper censetur vnita illi, nec ab illius dependentia omnino intra proprium genus absolui, & consequenter, neque esse existens.

64. Ad quartum concessa maiori in sensu statim explicando, neganda est minor. Quia in creaturis essentia, ve re ipsa, & in se est, aliquid distinguitur realiter ab existentia, ve latius alibi decemus, & docet D. Thom. 1.p.q. 3. art. 4. & q. 44. art. 1. & 54. are 1. nec non & 1. contr. Gent.c. 51. & alibi sepè. Imò essentia actualis, ve talis, etiam ratione sua actualitatis, distinguitur realiter ab existentia, si loquamur non de actualitate vitima: sed de actualitate realiter viali, & ad rationem essentia pertinente; quia totum suppositum, ve includens actualitatem essentialem forme & materia, ve actuata per illam intelligitur esse in quadam substantiali tendentia ad actualitatem existentiæ substantialis.

Vndè essentia realis, aut actualis actualitate ad ordinem essentiz pertinente, & vt terminara per subfistentiam, est id, quod realiter recipit existentiam: non verò quid ex illa effentialiter constitutum : estque id, quod rationé proptiæ essenue directe correspondet prædicatis quidditatiuis possibilibus: non verò existentia. Quare, quia essentia hominis, ve erat sub statu possibilitaris, consistit in hoc, quòd sit animal rationale: ideò essentia illius realis, & actualis, actualitate ad ordinem essentiæ speckante, est id, quod re ipsa, & actualiter importat hæc prædicata. Existentia verò solum dat, quòd hæc eadem essentia, que in priori antecedenti importabat re ipla hec eadem prædicata provt in egredi ab agente, habeat vltimam actualitatem, per quam constituatur omnino extra causas, & consequenter in facto esse, & in statu fistentiæ.

65. Neque obest quidquam probatio ibidem adiuncta: nam id, quod modò est aliquid, ideò erat
antea nihil, quia ita erat in causis, vt non sit extra
illas; neque in sieri; neque in facto esse At existentia
solum tribuit rei, quòd sit formaliter in sacto esse, non
Colleg. Campl. Physic.

verò quòd sit in sieri, seu in via ad vltimam perfectionem substantialem.

Nam essentia hominis, v. g. se ipsa formaliter; connotando tamen existentiam in codem instanti reali, & in alio posteriori naturæilli conuenientem; terminat tunc primò illud sieri, & ideò se ipsa formaliter est aliquide, licet essective habeat torum hog ab agente.

Vnde constat essentiam, vt actualem vt actualitate realis essentiæ habere quasi medium quendam statum inter duos alios extremos, quorum alter est status pure possibilitatis, in quo essetia est actualiter nihil-

Alter verò est status existentiz, in qua tanquam in vltimo substantiali termino desinit, & quiescit totus hic substantialis processus. Cum tamen eadem natura in illo medio quasi statu sit in egressu à priori, & non in progressu ad posteriorem.

66. Ad confirmationem constat ex distis. Nam ad primam illius probationem dicendum est: non ided res abire in nihilum pereunte existentia, quia existentia det formaliter essentiæ, quòd sit aliqui: sed quia requiritur, yt diximus, per modum connotati ad hoc quod essentiæ sint extra sum essentiale nihil.

Diximus extra suum essentiale nibil: quia quòd res sit omnibus modis extra nibil completè, prouenit formaliter ab existentia quia est vltima rei actualitas; & ita sicut agens communicat essecui essentiam actualem, dum eius causalitas intelligitur quasi in sui initio, & ob id dicimus essecum, vt est ingredi, habere suam essentiam actualem licet talis essentia distinguatur à suo sieri, sic communicat existentiam, dum intelligitur eius causalitas esse in vltimo sui exerciti per se primò intenti; quia existentia est vltimum complementum substantiale vltimaque actualitas substantiale lis cuius sibetantia-

67. Vt autem hoc plenè intelligatut, & sic euanescant serè omnia, que ab aduersariis indesesse obiiciuntur, aduertere oportet: quod in eodem instanti
temporis causa efficiens producit essentiam, & existentiam; existentia verò actuat essentiam, rursusque
essentia recipit illam.

In hoc tamen instanti temporis distinguit intellecus cum fundamento in re plura instantia naturæ, in quibus omnia ista habent rationem prioris, posterioris in diverso modo. Nam in genere causæ efficientis prius est essicientem operari, quam essecum esse productum. Et in ipso essecu prius est existentiam in genere causæ quasi formalis actuare essentiam, crussus in genere causæ materialis est prius essentiam recipere existentiam, quam existentiam actuare illam.

Quo fir, quòd ficut res est omnino nihil, quando omnino est intra omnes suas causas, & omnibus modis aliquid, quando est omnino extra omnes illas: ita intelligitur esse quodammodò nihil, & quodammodò aliquid, quando intelligitur esse aliquo modo extra vnam, & non intelligitur esse extra aliam. Quia ex qua parte intelligitur modo dicto esse extra aliquam, vel aliquas, ac proinde est in illo, quasi statu medio, quem iam descripsimus, & valdè notari optamus, intelligatur esse aliquid, & ex qua parte intelligitur esse extra aliquam aliam, intelligitur esse nihil, quoad id, quod ab illa causa habitura est in genere, & in ordine illius.

68. Hinc ergo dicimus, quod realiter aliquando, & in codem instanti essentia vna cum existentia terminat actionem agentis. Cæterum, provt essentia intelligitur esse extra essecientem saltem in sieri, & nondum extra causalitatem formalem existentiæ, ac proinde neque eriam omnino extra causalitatem essecientis, censetur esse aliquid in se, quodammodo nihil. Quia nodum intelligitur esse extra causalitatem

### Disp.III. de Materia prima, Quæst. VI.

formalem existentiz, ac proinde neque extra causalitatem esticientis in sacto esse, dum intelligitur esse extra causalitatem formalem existentiz, & consequenter omnino in sacto esse, extra causalitatem essicientis, & omnium suarum causarum intelligitur esse omnibus modis aliquid; quia intelligiuntur iam exhaust omnes causalitates: ex quo, & ex dictis ad quartum patet solutio ad secundam probationem liuiti confirmationis.

### QVÆSTIO VI.

Num materia prima per diuinam potentiam possit existere sine forma.

Vamuis decisio huius quæstionis ex his, quæ in præcedenti tradita sunt, serè constet, cam tamen discuriemns, ve sic argumentis, quibus vera D. Tho. doctrina labesactatur, satisfiat.

Referent opinio affirmans.

#### §. 1.

PArtem affirmativam tenent ferè omnes, qui præcedenti quæstione materiæ propriam existentiam tribuerunt. Et probant primò, existentia non est à sorma, tanquam à causa sormali, & multominus, et à causa materiali intrinsecè illam constituente: est enim existentia teste D. Thom, opusc, q. præcedicitato, simplex quid; ergo solum pendebit à sorma, et à causa extrinseca.

Sed quidquid quæuis causa secunda extrinseca præstat, potest Deus sua virture islud supplere; siquidem causalitas harum causarum, non haber sibi intrinsecè annexam vlam impersectionem : ergo poterit tune materia, sine forma existere.

Confirmatur, quia existentia ad summum erit essecus secundarius formæ, siquidem essecus primarius illius tantum est tribuere essecus secundarius formæ bene potest suppleri à Deo, imò & de sacto illum supplet in mysterio Incarnationis, vbi materia humanitatis Christi existit, & non per existentiam fluentem à forma; sed per existentiam increatam Verbi diuini, vt docet D. Thom. 3. p. q. 17 att. 2. ergo, &c.

Secundo, magis pendet accidens à substantia, quam materia à forma; sed illud potest Deus à substantia separate, vt in san dissimo Euchatistiæ sacramento satis patetiergo, & formam à materia separatam conservate poterit. Maior essi satis situlara, suadetur sic. Materia vi potè substantia, saltem partialis longè persectior est accidentibus. Ergo, minus pendens: dependentia enim imperséctionis nota est, proindéque quod sucrit persectius, erit magis immune ab omni dependentia.

Terriò, materia est entitas absoluta, realiter à sorma distincta, priorque illa: ergo poterit ab ea separari.

Patet consequentia, tum quia non est aliud signum realis distinctionis inter duo, nisi possibilis corumdem separatio, saltem per potentiam absolutam: tum etsam quia prius hoc ipso quod tale, non pendet à posteriori: ergo, &c.

Confirmatur, in Deo est distincta idea materiæ & formæ, ergo nihil verat quod Deus veztur idea materiæ ad producendum illam, sine eo quod veztur idea formæ.

Antecedens probatur, tum quia ficut sunt inter se realiter diftinca, ita petunt exemplaria diftinca: tum

etiam, quia quod per se est intelligibile, per se etiam habet ideam, at materia est per se intelligibilis: quia est per se ens, & intelligibilitas est passio entis: ergo, & habet per se ideam.

Sententia D. Thoma defenditur.

#### S. I I.

70. Thilominus dicendum est, implicare contradictionem, materiam esse sine sorma Ita D. Th. 3. contra Gentes c.4. 1.p.q.66.art. 1.& quodlib. 3. art. 3. quem sequuntur Thomistæ, & omnes Dock.pro nostra sententia in quæst.præcedenti relati.

Probatur primo ratione desumpta ex codem S. Doc. 1. p. q. 66. citata, & quodlib. 3. art. 1. vbi ex professo hanc sententiam probat & defendit. Quæ ratio ad hanc formam potest reduci. Si materia existeret sine forma, esseradu sine acu. At hoc aperte implicat : ergo, & cætera.

Sequela probatur: nam esset actu, quippe que haberet actum existendi, & esset actu sine actu: quia ve supponitur non haberet vllam formam, que quidem est actus mareriæ: ergo, &c.

Respondent aduersarij committi in hac ratione apertam æquiuocationem, & variationem suppositionis: quia dum in ea dicitur fore materiam in actus sumitur actus pro actu existendi: dum verò additur suturam esse in actu sine actu, sumitur actus pro forma substantiali.

Vnde etsi implicet esse in actu existentiæ sine existentia, aut in actu essentiali proueniente à forma sine forma: non tamen esse in actu existentiæ, sine actu illo essentiali, qui à forma indispensabilitet emanat.

71. Cæterum, solutio hæc falsa est, & omnino insufficiens ad infirmandam rationem D. Tho. Quia in hoc quod materia sit sine actu formali, virtualitet continetur fore in adu existentiz, sine ipso adu existendi. Quòd sic ostenditur : quia ordo essentiz distinguitur realiter ab ordine existendi, ( vt quæst. præced.innuimus, & alibi Deo dante dicemus: ) & insuper ab intrinseco importat esse priorem ordine existendi, & ad illum inuerribiliter supponi. Ergo actus, qui ad ordinem essentiæ per se pertinet, prior ent illo, qui ad ordinem existendi spectar, & ad illum indispensabiliter supponitur. At forma substantialis est actus percinens ad ordinem essentiæ, sicur existentia est actualitas spe-Cans ad ordiné existendi:ergo materiam esse in a Cu per formam substantialem, necessariò debet supponi ad hoc,ve sie in actu existendi per existentiam; & ex consequenti in hoc quod materia 1. sit existens sine actu formali formæ substantialis, virtute continetut, quod existat sine actu existentiz.

Prima consequentia ex se patet. Nam cum isti ordines habeant essentialem subordinationem, ita ve niss supponatur ordo essentia, nequeat ordo existendi subsequi, consequens est, ve actus talium ordinum habeat inter se eandem essentialem subordinationem.

Minor autem statim subsumpta quoad primam eius partem etiam constat. Tum quia eam docet Arist. 2. de Anima text. 2. & 5. vbi etiam D.Th. Tum quia vt q. 2. huius dispostendimus, materia ex se nullum habet actum etiam entitatiuum pertinentem ad ordinem essentia; ergo sola forma substantialis erit actus illius ad ordinem essentia spectans. Quoad secundam verò pattem non indiget probatione: nam semel supposita distinctione inter essentiam & existentiam, euidens est existentiam esse actum ad ordinem existendi spectantem.

72. Confirmatur primò, materia prima inter omnis

omnia creata habet esse ex se maxime potentiale, ac proinde nihil actualitatis, seu actus includens, quippe quæ est pura, & prima potentia. Sed existentia est maxima omnium actualitas, & ser en ihil debet admixtum potentialitatis, vipote quæ est participatio rationis formalis in Deo inuentæ omnium actualissimæ.

Ergo vt hæc potentia reddatur proportionata ad secipiendam existentiam, quæ est vitimus actus, necesse est vt mediet forma substantialis, & specificatio ab ea desumpta, quæ aliquid actualitatis, & aliquid potentialitatis habet. Non enim ad maximam omnium actualitatem niss per inscrincem, neque ad actum vitimum niss per inscrimedium, gradatim deueniri potest.

Confirmatur secundo, quia vt communiter dicunt Thomistæ, ideò implicat contradictionem, essentiam diuinam vt habet rationem speciei intelligibilis, vniri intellectui beatorum, nisi prius actuetur lumine glotiæ: quia intellectus creatur, in genere intelligibili, habet esse pusam potentiam, & ipia essentia diuina, vt rationem speciei intelligibilis supplet, est perfectismus actus: proinde, vt in intellectu beati, sit sussi-ciens proportio & apritudo respectu ralis, speciei debet disponi & proportionati per lumen gloriæ, quod & diuinum ordinem attingit, & habet actualitatem admixtam cum potentialitate.

Ergo cum materia prima sit pura potentia, in genere entis non poterit esse capax per sectissima actualitatis existentia, nisi prius pra supponatur alia actualitatis essentia, qua sit via ad ipiam consequenter ex negatione talis actualitatis ad ordinem essentia specaritis benè colligitur negatio actualitatis existencia, sicut quia esse rationale importat summam actualitatem essentialem, qua intra latitudinem substantia materialis potest inueniti, ideo ex eo, quod non medient alij gradus inter ipiam & rationalitatem, optime infertur non posse per talionalitatem contrahi

73. Secunda ratio principalis pro nostra assertione désumitur ab inconvenienti, quod ex opposita senrentia sequitur, scriect elle assiquid in rerum natura
sub certo genere, quod sub specie aliqua non sit, quod
cst omninò impossibile, vi ex se patet.

Sequela probatur, quoniam sidaretur in rerum natura materia nuda ab omni forma; tunc esset sub genere substantia & corporis, cum ex se sit pars substantialis compositi physici, & cum sit nulla esset forma, sub nulla setiam specie contineretur, quando quidem hac à forma sumitur. Daretur ergo sub genere, non sub specie.

Occurrir Rubio in hoc lib. tract. de Materia, q. 5. quod etsi ens completum, & quod ex se individuum est, non possit etiam per divinam potentiam à parte rei inveniri, quin sub aliqua sit specie atoma, attamen ens incompletum, & quod ex se individuum non est, sed individui pars, quale est materia prima, non possulat ex se atomam speciem; sed subaltetnam solummodo videlicet corporis.

74. Sed contra, nam in primis hæc solutio satis impugnata manet ex his, quæ præcedenti ratione adduximus. Deinde, quia etiamsi concedamus huic Auctori materiam dum existit, non esse individuom partiale, sed solum partem individui; adhuc tamen negati non posset, quod si semel ponitur existens, sit singularis pars completi individui, quandoquidem si esset parte communis, implicater à parte rei existere Ergo implicat repsa, & physicè immediatè collocari seu pertinere ad speciem subalternam corporis, & sic existere.

Probatur consequentia, ideò repugnat individuum completum immediate sub genere poni, quia inter verumque mediat species. Sed inter principia generis, Colleg. Compl. Log ica.

& individui, necessario mediant principia speciei ve talis: ergo sicuri ob illud, non potest re ipsa dari indiuidum completum, parricipans immediate rationem generis: sie neque poterit realiter dari incompletum; ten partem individui(ve ipse loquitur) immediate sub genere positam.

75. Quare aliter responder Suarez disput. 15. suæ Metaph, sect. 9. & cum eo serè omnes ex sua familia, quod et si repugnet aliquod existere, quod sit sub genere, & non sit sub specie atoma sine completa, sine incompleta, non tamen quod habet suam specificationem incompletam, vt in materia contingit.

Sed neque hoc satisfacit: tum quia vt multis probauimus suprâ in hac disp.n.27. & deinceps, repugnae materiam ex se habere aliquam vnitatem specificam & positiuam etiam incompletam; sed hac necessario debet prouenire à forma: tum etiam, quia esti sundamentum illius verum esset, adhuc tamen requireretur in materia ad existendum viterior specificatio à forma proueniens, propter essentialem subordinationem inter existentiam & actum, ad ordinem essentia pettinentem, vt ex dictis num. 71. & 72 constat.

### Soluuntur argumenta prioris sententia.

#### S. III.

AD primum ergo primæ sententiæ responded tur, existentiam materiæ quantumuis simplicem este estectum sormalem sormæ non quidem primarium, sed secundarium. Nec ad hoc vt sic sit estectus est necessarium vt intrinsecè componatur ex sorma; sed satis erit si ex vi primarij (modo alibi dicendo) subsequatur. Vnde essentialiter præsupponit essectum primarium ipsus sormæ in materia, proindeque & sormam eidem vnitam. Quare licet essectus secundarius existendi aliena possit existentia suppleri, non tamen si primarius, qui sine sorma esse nequit, non supponatur, vt explicatum est.

Quare, Deum supplere hunc essectum secundasium, non est quod talis essectus ponatur in aliqua
re absque primario vi contingeret, si ponererur materia
existens absque omni forma: sed quòd loco ipsius essectus secundarij substituatur aliquid supplens vicem illius vi contingir in Incarnatione, vii & datur materia
actuata per formam, & loco subsistentiæ & existentiæ
creatæ subrogatur diuina. Per quod patet ad consirmationem.

77. Ad secundum responderur negando maiorem cum D. Thoma, quod lib.; art.t. magis enim dependet, ve bene notauit Caier. de Ente & Essentia, c. ; q. 8. puta potentia ab actu, quàm actus impersectus à persecto: etenim accidentia rationem habent actus & formæ; in suo ordine completæ, & ideò ad determinatam pertinent speciem, tanquam quid in illa specie, aut genere ponibile directe.

Vnde non nimirum, si alias non sint modi, quod separata possint existere. Materia autem est pura potentia, & ex se (vt nunc dicebamus) ad nullam determinatam pertinet speciem, & ideò sine forma non potest existere.

Ad probationem majoris dicimns discursum illius esse legitimum, quando cætera sunt paria, quod im præsenti non contingit.

At 3. concesso antecedenti, neganda est consequentia; ad cuius priorem probationem negandum est antecedens; bene enim esse potest vi aliqua sint realiter distincta, nihilominus separari nequeant, si tamen aliunde interilla sit essentialis dependentia, qualem in existendo inter materiam & formam esse, iam explicuimus.

.

### 28 Disp. III. de Materia prima, Quæst. VII.

78. Ad 2. probationem distinguendum est antecedens, & si intelligatur de prioritate, que dicir perfectionem aliculus actus, & modo dicto, concedendum est: secus vetò si illa prioritas sit prioritas orta ex natura entis adeò diminuti, & vt dicamus, entis etiam intra latitudinem partis dimidij, sine speciei, aut essentia determinatione: si que respectu illius, à quo integratur, & speciem accipit; quia tunc in genere cause formalis actuantis & perficientis, debet tale ens dimidium, quale est materia prima, esse quid, posterius.

Vhde, etsi id quod ita est in uno genere cause prius, vi in autho also sit necessariò posterius, poster ab alisseparari, non tamen id, quod ita est prius in uno genere, quod necessariò debeat esse in alio posterius, & dependens, ut contingit in præsenti ob rationes di-

Cas.

Maxime, quia licet materia sit prior forma, tamen materia ve existens, non est prior quam illa; sed potius posterior, siçut paries, licet prior set al begline, tat men prior est albedo, quam parietem esse album.

Ad confirmat. resp. rangi in illa difficultatem de propria & speciali idea materiæ prima de qua ex professo tractant Theologi 1. p. qu. 15. & ex his, quæ ibi dicuntur, negandum est antecedens cum D. Th. loco citato art. 3. ad 3. affirmante, quod idea materiæ est idea compositi, cuius dicitur pars. V bi (vt notaut Caiet.) retractauit sententiam, quam docuerat de Veritace q. 3. art. 5. & 1. sentent. dist. 36. art. vst.

79. Et ratio manische desumitur ex Atist & D. Th. Quia, vt dooet Phylosophus 7. Metaph. tex. 36. materia est per seipsam incognita. Quod etiam tenet D. Thomibid. lect. 10. & 1. p.g. 15. iam citats.

Thomabid. lect. 10. & 1.p.q.15.iam citata.

Nam cum intellectio sit quadam commensutatio & adaquatio actualissma rei intelligibilis &
intellectus ratione cuius intellectus ipse quodammodo transformatur in ipsum obiectum intelligibile,
propter quod dicitur, quod intellectus intelligendo
sit omnia. Inde est quod sicut intellectus intelligendo
sit omnia. Inde est quod sicut intellectio est actus: ita
etiam ipsum intelligibile debet aliquo modo participare rationem actus, vt possit intellectus in illud
etansformari, & sieriipsum.

Vndè sicur materia ex se nibil habet actus, sed à forma: ita nec potest intelligi nisi per formam, quate aus nimirum, vel cognoscitur cum forma, quam in se habet saltem secundum rationem generalem formæ considerata, vel per analogiam & comparationem ad materiam secundam, vt vult. Aristin hoc lib. cap. 7-text.69.& D.Th.ibid lect.3. Quare cum id quod non est per solum intelligibile, non habeat per se ideam, ideò nec materia illam habebit.

80. Per quod ad 1. probat eiusdem antecedentis ibidem adductam satis constat.

Ad secundam, quod vt patet ex iis, quæ sup que huius disp. num. 4. diximus, materia prima non est simpliciter dicenda ens: sed ens in potentia, vt indicemus ipsam indigere forma actuante. Vnde non mirum, quod non dicamus eam simpliciter intellegibilem; sed intelligibilem in potentia, vt innuamus indegere forma, ad hoc vt intelligatur. Quo sit, vt intelligibiliras sit per se passio entis in actu, non verò entis pura potentia: quia hoc non est intelligibile, mis per aliud, scilicet per formam.

Vnde, eth cognoscamus in materia essentiam distinctam à forma & composito, semper debemus eam cognoscere per analogiam & comparationem ad formamic proinde semper est necessarium concipere formam, non vecumque; sed tanquam id, quod modo dicto dat ei essentiellig bile, vt ex Arist diximus

Secundò responderur ad totam hanc confirmationem, quod ctiam si gratis admitteremus, dari in Deo

distinctas ideas materiæ & formæ, quæ nostro modo intelligendi essent partiales, adhuc tamen dicendura esset, ideam materiæ repræsentate illam, non aliter sactibilem, nisi vnå cum forma: quia non aliter est capax existentiæ. & ideo ratione rei saciendæ non potest Deus vti idea materiæ, sine ad dandam issi existentiam, sine ad cognoscendam ipsam, miss simul etiam vtatur idea sognoscendam ipsam, miss sidea vnius relativi ad cognoscendum illud, nisi toutatur idea alterius.

### Q V ASTIO VII.

### Virum materia prima sit ingenerabilis, & interruptibilis?

Ngenerabilitas, & incorrupt bilitas materiæ 1. ex leius pura potentialitate ortum ducit, vt iam videbinus: Et ideo semel hac explicata tecto ordine aggredimut exponere: an materia sit ingenerabilis & incorruptibilis.

81 Pro huius quæstionis decisione notandom est, quatuor esse incorruptibilitatis g adus. Primus sine aliqua dependentia ab intrinseca aliare, ve Deus. Secundus est cum dependentia: sed à solo Deo, ve Angeli. Tertius cum dependentia à Deo, & ab aliis causis, quæ tamen naturaliter impediri nequeunt Quartus denique, quando præter naturas rerum impeditur corruptio alicuius entis, ve si homo, qui ex sua natura corruptibilis est, conseruetur à Deo impediendo causas corruptionis illius.

Non ergo dubitamus, an materia prima fit incorruptibilis duobus primis modis: quia vt ex dictis patet, materia non potest esse sine forma, ac proinde
non solum à Deo, sed eriam ab aliis causis debet in

suo esse & incorruptibilitate sua pendere.

Sicut neque in dubium vocamus, an posteriori modo sit incorruptibilis: quia hoc ex se patet: quandoquidem certum est liberum esse Deo conservari perpetuò rem quamliber, licet ipsa sit ex se corrupt bilis.
Quate quod in præsenti inquirimus tamen est, an materia prima habeat tettium incorruptibilitatis gradum, & simul an ei conueniat esse ingenerabilem.

82 Dicendum ergo est, materiam primam esse ingenerabilem, & incorruptibilem Ita Soncin. 7. Metaph. q. 12. Fland. in eodem lib. quæst. 12. mitic. 6.,
Scot. quæst. 8. Anton. Andr. quæst. 9 Ferrar. 1. Physic.q. 11. Iandun. quæst. 29. Iabel. q. 36. Soc.q. 6. dub.
4. Richard. in 2. distinct. 12. art. 1. q. 2. & alij. quos
omnes resert, & sequitur Massus in præsenti cap. 9.
sect. 2. q. 12. & tandem Rubio in præsenti tract. de
Materia quæstione 9.

Probatur in primis testimonio Arist. 7 Metaph. c. 7 & 8 & lib. 8.c. 5. & lib. 11. c. 3. & candem in hoc lib. cap. 9. text. 82. qui sequentibus verbis docet & probat affertionem nostram dicens. Incorruptibilem Gingenitam necesse est ipsam esse; si enim siat subsitialiquid oportet primum, ex quo inexistente siat: hoc autem ast ipsius natura: quare erit antequam siat. Hoc seipsum docet D. Thom. ibid. & locis citatis ex Arist. & 1. p. quast 46 art. 1. ad 3.

8; Sed vt probatio ex Aristot. & D. Th. modò adducta siat clarior, supponendum est id, quo suo loco susiùs declarabitur. & quod ab omnibus est receptum scilicer generationem esse transitum de man esse ad esse, præsupposito aliquo subiecto; corruptionem verò esse transitum de esse ad non esse, manente aliquo subiecto. Hinc ergo satis apparet vis tationis, qua Arist. probauit, tum materiam esse

Digitized by Google

ingene

ingenerabilem, tum etiam incorruptibilem.

Primum quidem, nam materia est primum subiedum, vt ex dictis suprà patetier go non potest ex præsupposito subiecto produci, ac proinde nec generari: aliàs iam illa non esser primum subiectum. Maximè, quia cum materia præsupponatur omni generationi, si ipsa generatur, esser antequam generatur.

Secundum vero, quia subiectum, quod manere debet in omni corruptioni, est materia prima: siquidem ipsa habet rationem primi subiecti, vt dictum est, & sine ea ratio subiecti stare non potest : ergo repu-

gnat ipsam per corruptionem desinere.

Sed dices primò, sequi ex proposita conclusione, quòd totum compositum sit etiam ingenerabile & incorruptibile. Si enim ex eo, quod materia est entitas quædam materialis, etiam compositum materiale quid est, quamuis altera pars, sorma scolicet, sit quid spirituale: cur ex eo, quòd est ingenerabilis, non dicetur totum ingenerabile.

Confirmatur, quia si materia sit incorruptibilis, non verò totum, siet inde, illam esse perse diorem, quàm sotum: quando quidem hoc est corruptibile, illa verò incorruptibilis, & incorruptibile perse dius est cor-

ruptibili : ergo , &c.

84 Resp. facile quod esse ingenerabile, & incorruptibile rationem habet boni, esse verò materiale,
malum est, seu impersectum: quid quia ergo malum
ex quocumque desectu, bonum verò ex integra caufa, ideò sola materialitas materia sufficir, vi totum,
in quo illa est, sit materiale; non verò illius incorruptibilitas est satis, ad hoc, vi totum incorruptibile
sit, & dicatur.

Ad confirmationem resp. quod si cætera sint paria, incorruptibile est simpliciter nobilius corruptibili; secus verò si non sint paria, vi hic contingit: quia totum compositum est maioris entitatis quam materia, est ita quamuis sit corruptibilis, erit nihilominus longè nobilius: nobilitas enim simpliciter ex maiori, vel minori entitare petenda est; non verò ex modo productionis vel desitionis, seu quòd idem est, ex ingenerabilitate, vel incorruptibilitate, quæ quoad præsens attinet, ad modum productionis vel desitionis pertinet: (nihil enim aliud est materiam esse ingenerabilem es incorruptibilem, quam non posse produci per generationem, nec desinere per corruptionem.

Secundo obilicies : omne accidens vel actus denominat subiectum, in quo est, & ideo albedo eo ipso quod sit in subiecto, tribuit illi denominationem albi At generatio substans est in materia 1. ergo de-

nominabit illam genitam.

85 Respondetur esse duo genera accidentium vel actuum; alios, qui dicunt habitudinem ad subie-Aum & ad terminum; alios verò qui solum ad sub. iectum ordinem important. Etsi ergo accidentia vel actus, qui sunt posterioris ordinis, tribuant subiecto omnem denominationem, quam præstare possunt; non verò est necessatium hoc affirmate de illis prioribus-quæ aliquam denominationem dant subtecto, aliquam verò termino. Et ideò quamuis dicainus, quod generatio est in materia prima; non denominat illam genitam, sed mutatam; quia illa prior denominatio non procedit à generatione, ve collata cum suo subiecto; nec haber illam in genere causæ formalis, ve det eam subic co, quia subiccum, quod \*præsupponitur omni generationi, non debet per illam generari ; sed ve eribuatillam termino : qui est ipsum compositum. Et contra hæc non habet vim exemplum in obiectione positum : albedo enim est accidens sesundi ordinis ex duobas enumeratis.

Colleg. Compl. Logica.

### QVÆSTIO VIII.

Virum materia prima habeat appetitum ad formã; quotuplexque, & qualis sit iste appetitus.

M Eritò post quæstionem præcedentem statim de materiæ appetiru agimus; nam cùm ipsa sit in-corruptibilis, necesse est ve appetat perperustatem in èsse ac proinde habere formas per quas hanc perpetuitatem obtineat.

86 Pro tituli intelligentia notandum est ex D. Thom. 1. part. quaft. 61. art. 1. ad 2. & quaft. 19. arr. 1. & 9. & quæft. 5 9. arr. 1. appetitum effe duplicem: alterum innatum, seu naturalem; alterum verd elicitom. Primus est inclinatio, seu propensio abauctore nature indita, que vnaque que res absque vlla cognitione in suum bonum est propensa, qualis est propensio grauis in centrum terra, & omnium potentiarum ad sua obiecta. Appetitus verò illicitus, qui proprie rationem appetitus habet, est actus appetendi, quo res fertur in bonum cognitum sub ratione boni. Hîc ergo non quærimus, vetum materia prima habeat hune posteriorem appetitum: est enim satis per se manisestum, non posse ei conuenire, quandoquidem omnis cognitionis est expers; sed solummodò dubitamus, an habeat priorem appetitum ad formas.

### Adducitur sententia negans.

S. I

87 D'Artem negatiuam tuentur D. Iustinus Martyr. in confutatione dogmatum Arist. Auicenna 1. lib. suz sufficientiz cap. 2. Probatur primò: quia appetitus hic non est respectu omnium formarum ! ergo respectu nullius. Patet consequentia: quia si materia appeteret formas, appeteret omnes: siquidem omnes sunt perfecti illius. Antecedens verd probatur : tum quia aliàs appetitus hic nunquam sariaretur, & consequenter eslet frustraneus : etenim formæ generabiles, & corruptibiles sunt sincategorematice infinita, sicut & generationes, & corrupriones suapre natura sunt perpetue : & ideo non porest materia omnibus illis vnquam informati. Tum etiam, quia alioqui materia appeteret cortuptionem totius, quod actu componit, quoniam fine huius corruptione nequir recipere nouam formam At hoc repugnat, cum omnis pars fortius inclinetur in bonum totius, quam in bonum proprium.

Secundò ad rationem appetitus naturalis indispensabiliter requiritur, ve habens talem appetitum, adhibeat aliquem conatum ad propriam persectionem, quam appetit, acquirendam; sed materia nullum potest adhibere conatum ad propriam persectionem: ergo neque hoe appetitu gaudere. Maior patet, quia ideò datur à natura appetitus, ve mediante illo res consequantur persectionem in quam inclinatur: sublato autem omni conatu, tunc talis appetitus ad propriam persectionem consequendam vanus erit. Minor autem probatur: nam cum materia habeat rationem nudæ potentiæ, ve iam diximus, nequit ad propriam conati persectionem: sed solium se habet purè passiuè, recipiendo quod ei imprimi-

Terriò: si materia haberet appetitum naturalem, magis appeteret formam persediorem, quàm impersediorem: ac proinde habens persediorem, non appeteret impersediorem. At è contra res se la habete

### 30 Disp.III.de Materia prima, Quæst. VIII.

habet : quia materia appetit formam generandam, quæ sæpè impersection est, & non potest acquiri sine amissione persectionis : ergo hic appetitus non est naturalis.

88. Maior solum videtur indigere declaratione, & ided explicatur sic. Nam vt docet S. Thomas 1. 2. quæftione 16. & 1. part. quæft. 40.art. 3. licet appetitus naturalis non sequatur propriam cognitionem rei naturalis non appetentis; sequitur tamen cognitionem Authoris naturæ, à quo talis rebus concessa est natura, vt in bonum sibi conueniens non minus benè & aptè inclinentur hoc naturali, & innato appetitu; ac fi intellectum haberent, & semel cognito bono sibi conuenienti, elicito, & ordinato appetitu ipsum appeterent. Sed nemo cognoscens se habere maius, & perfectius bonum, appereret ordinate mipus bonum, cum amissione perfectioris. Ergo appetitus ille, quo hoc appetetet, non esset appetitus naturalis, vipote qui inordinatus esset, nec rationali conformis. Imò etiam sequeretur, quòd ordinatio illa in Authorem naturæ refunderetur, cuius cognitionem naturalis appetitus sequitur, & à quo hæc inclinatio materiz indita oft.

Confirmatur: quia aliàs materia appeteret proprium malum, quod est contra rationem appetitus naturalis, vt ex se constat. Patet consequentia: quia expoliari persectissima forma, qualis est humana, & loco illius tribui illi aliam impersectiorem, est maximum malum ipsi materia: quia minus bonum vt priuat maiori, habet rationem mali.

Veritas Themistica enucleatur, & suadetur.

#### S. II.

Jenam habere appetitum innatum ad formam. Hæc est Aristot, in hoc lib. text. 81. vbi asserit. Maseriam appetere formam, sient turpe pulchrum. Et Diu. Thom. prima parte quæstione 59. art. 2. vbi sie habet: Videmus quòd inclinatio, qua est ad esserit, qua est per aliquid additum essenia; sed per materiam, qua appetit esse, antequam habeat: Per formam, qua tenet rom in esse, pesseguam fuerit. Et hoc ipsum docet in 2. distinct. 18 quæst. 1. art. 2. in corpore, & de veritate quæst. 32. art. 1. ad 3.

Nec refert si obiicias eundem sanctum Doctorem 1. part. quæst. 87. art. 4. asserentem, appetitum naturalem procedere à forma naturali; sicut elicitum à forma apprehensa. Vndè cum materia ex se nullam habeat formam; neque ex se vllum habebit appetitum. Respondeturenim, illum loqui de appetitu, qui consequitur ens completum, & in specie omnino constitutum, qualis est gravitas in lapide in ordine ad centrum; non verò de eo, qui consequitur entitatem incompletam, qualis est materiæ appetitus; & ideò assertionem dictam sequintur communiter Interpretes Arist. & D. Thom.

90. Ratio fundamentalis est: quia nihil est, quod appetitu naturali non seratur in sibi proportionatum, & conueniens bonum, quo ex se caret, ex cuiusque possessione maxima illi accrescit persectio, vt ex se patet, & innuit D. Thom. 1. Ethic. lect. 1. & 1. p. quæst. 5. art. 1. & q. 19. art. 1. sed forma respectu materiæ quasi diuinum quoddamest, vt loquitur Arist. cum asserat secum essentiam rei, speciem completam, & determinatam, & materiam eriam in return natura saciat existere: ergo materia appetitu innato tendit in tale bonum, scilicer formam. Tonsirmatur: quia impersectio materiæ potius conducit, vt in ca in geniamus veram rationem appetitus naturalis

etenim quò maior est imperfeccio, eò maior erit indigentia perfeccionis, & consequenter erit maior occasio forius appretendi bonum illud, quod desideras

91. Sed vt secundæ partitituli quæstionis satisfaciamus, dicendum est secundo. Duplici genere appetitus materia respicit formam; appetitu nimirum desiderij, & appetitu fruitionis, seu Complacentiz. Illo primo apperitu apperit formam, quam nondum haber hoc verd secundo, formam, quam possidet, vel possedit. Explicatur simul, & probatur conclusio. Sicut enim respectu potentiæ appetitiuæ per actum elicitum, nomen appetitus potest significate quamcumque actionem possibilem elici à potentia appetitiua, quomodò tam desiderium, quam complacenriam includit; quia tam respectu boni absentis per desiderium, quam boni præsentis per fruitionem, vel complacentiam potest actum elicere, siue illa complacentia sit de bono, quod pro tunc possidet, sine de co vt iam possesso, nam complacet quis de bono,

quod iam possedit; etsi tunc non adsit.

92 Sic similiter in præsenti duplicem possumus distinguere naturalem appetitum. Alium, qui sit inclinatio, & propensio respectu boni presentis, siue illius, quo res iam satiata est, & sam præteriit, per quem in tali bono complaceat. Alium, qui sit quasi desiderium boni ablentis, & nunquam habiti. Quomodò locutus est S. Thomas 1.p.q. 19. art. 1. dicens: Quelibet res per suam formam naturalem, banc habet babitudinem, ve quando non habet ipfam, tendat in cam, & quando habet ipsam, quiescat in ea. Subdit autem : & hac behisude ad benum (illa scilicet de qua suerar locutus, quam habet quælibet res, tam vt quiescat in bono, quam ve in illud tendat) in rebus carentibus cognisions vecatur appetitus naturalis. Hzè S. Doctor. Ex quibus paret proposita conclusio, quandoquidem per le pater, desiderium tendere in id, quod non habetut s fruitionem verò, seu ve meliùs dicamus, complacentiam, non esse nisi de bono presenti, vel preterito, vt aliquando fuit præsens. Quia ad complacentiam in re habita satis est, quod debito tempore suerit agens naturale, quod prædictas formas in materiam introduxerit.

Sed obiicies: Anima rationalis separata habet appetitum defiderij naturalem in ordine ad corpus, quad semel informauit : ergo è contra corpus illud desiderabit eandem animam, ac proinde falso dicimus apperitum naturalem, & desiderij materiz, solum esse in ordine ad formas, quas nondum habuit. Hzc vitima consequentia ex se constat. Prima verò ex paritate rationis. Antecedens autem videtur D. Tho. 1. parte quest. 76. art. 1. ad 6. vbi sic inquit : Sient corpus leue manet quidem leue cum à laco proprie fueris separatum; cum aptitudine tamen, & inclinatione ad proprium locum:ita anima humana manet in suo esse cu fuerit à corpore separata, babens inclinationem naturelem ad corporis unionem. Vbi veconstat, loquicur de appetitu desiderij naturali: quia in hoc comparat animam cum leui separato à proprio loco, quod retinet naturale desiderium adillum.

93. Respondetur ex Caietan. & Banez ibidem negando antecedens: & ad probationem, quòd vt D. Thom.docet in 4. dist. 43. art. 2. naturale, & supernaturale dupliciter dicitur. Primò absolute, & simpliciter, quando sliquid scilicet est naturale, tam ex parte termini producti, quàm ex parte principi, & modi quo producitur, vt equus ab alio equo generatus; supernaturale autem, vt charitas, que in se supernaturalis est, & non nisi per principium supernaturale produci potest. Secundo modo dicitur aliquid naturale secundum quid, nempè ex parte termini

termini producti, supernaturale autem ex parte principij, vt illuminatio cæci, quæ quidem terminatur ad visum, qui naturalis est secundum suum esse; principium autem producens illum est supernaturale.

Quando ergo D. Thom. inquit animam separaram habere naturalem inclinationem, & aptitudinem ad vnionem cum marcria, est intelligendum deinclinatione naturali ex parte termini, qualiter, & ipsa vnio etiam est naturalis, licet sit supernaturalis propter principium supernaturale, quo tantum sieri potest. Vndè potentia ad illam erit obedientialis; non autem propriè, & in rigore naturalis, & quoad hoc præcisè æquiparat ibi D. Thom. animam separatam cum leui existente sursum, non verò quoad omnia alia: alioqui sicut nullo pæsupposito miraculo potest leue ascendere: ita & anima re vniei suo corpori.

94. Sed vt melius intelligatur, quid quilibet horum appetituum adæquate importer, & sic titulo quæftionis plene satisfiat Dicendum est tertiò : appetitum materiæ non elle vreumque nudam enritatem materia; fed aliquid aliud, ve conditionem, fed connotatum requirere. Pro explicatione, & probatione huius conclusionis notandum est, appetitum hunc esse ad formam habendam, vel ad formam, que tunc habetur, vel iam habita sit (co tamen modo, quem tunc dicebamus ) & non vtcumque; sed secundum vim , & dispositionem gentium , quibus naturalitet fubditur materia, vtinformetur. Et ratio eit : nam ipla ex se non potest educere formam ex sua potentia, & vnire ipsam sibi; sed hoc naturali agenti relinquendum est. Vnde, cum hic appetitus non sit ) vt sic dicamus) speculations; sed quali practicus, & de re ve exequenda modo dicto, fit indevt non vicumque formam appetat ; sed iuxta præscriptam virtutem agentis, & hanc vage, vel in communi respiciar, non determinando hanc, aut illam virtutem agentis, & dispositionem, saltem quando appetitu desiderijfor-

Ex quo etiam sit, ve appetitus desiderij, quem materia habet, non dicat nudă enritatem materia, alioqui cum hac entitas semper maneat, appeteret eandem numero formam, quam amist, cum tamen illam recipere sit naturalitet impossibile, ac proinde illam appetere: sed insuper tanquam pro conditione requirit, seu connotat esse naturaliter possibiles dispositiones agentis naturalis, actionemque introductiuam forma, et insuper connotat privationem eiusem somplacentia, si sit forma prasentis, tequirit prasentiam eius; si verò praterita prateritionem illius, & catera hic inclusa saltem ve conditionem, et connotatum acquirit.

Solutio rationum opposita sententia.

6. III.

Appetitus ille si fuerit desiderij, vel complacentize. Et ad primam probationem in contrarium dicendum est appetitum hunc desiderij non esse de numero corum, qui est in ordine ad actum, per quem sit in satiato esse; sed in ordine ad formam per quam sit in satiari; ad hunc autem modum satiandi appetitum non obest; sed potius prodest insinitas sormarum, alioqui talis appetitus esset aliquando in satiato esse, ita ve nihil illi restaret recipiendum. Vndè, semper habet admixtam potentiam cum priuatione, & simul habet quod est satiari. Quam doctrinam innuit D. Thom. 2. p. qu. 7. art. 4. ad 1.

Ad secundam probationem respondetur, materiam

per accidens esse principium corruptionis forme, & torius, quod actu componit, non quidem quia habe e tædium illius; sed quia cum amissibilis sit præsens forma, & ipsa etiam materia sie pars saltim in potentia plurium aliorum compositorum, ideò appetit formas illas, quibus talia composita constituuntur, ad quod attendens Arist.dixit: Ipsamesse venesicam, sen instituiricem.

Accedit, quod præcipuum bonum ad quod ordinatur materia, est bonum vniuersi: quia est eius pars, & bonum totius est bonum, & finis cuiuslibet partis ab ipsa appetitus, vt docet D. Thom. 1. p. qu. 60. att. s. Bonum antem vniuersi consstitit in nouis generatios nibus, iuxta illud Eccles. 1. Generatio praterit, generatio aduenit : quia non nisi his mediis potest durare, Vnde, quia hoc bonum consequi non potest, nist aliqua corrumpantur, quia generatio vnius est corruptio alterius, non est inconueniens, quòd malum iplum corruptionis per accidens à materia apperatur, quia propter maius bonum desideratur; alioquin nisi malum effer, perirer vniuerli pulchritudo, ve inquie idem S. Thomas 1. par. qu. 22. art. 2. & qu. 48. art. 2. in corpore, & ad 3. Nam si materia nouas formas non appeteret, non succederent nouz generariones, & cum composita naturalia sint corruptibilia, consequens esset, ve per continuas corruptiones res omnes materiales peritent, ac proinde, & vniperfum hoc.

96. Ad secundum principale responderur: quòd etsi ad appetitum materiæ aliquis requiratur conatus; ille tamen actiuus esse non debet; satis enim est, si passiuus suerit. At materia per modum causæ materialis insluit ad productionem formæ, vel ad vnionem ipsius.

97. Ad tertium respondetut: non esse contra naturam huius appetitus appetere formam impersectiotem, etiam dum impersectio habetur, cum amissibilis sit. Tum quia suppostra amissibilitate præcedentis formæ quantumuis persectioris, maius bonum est formam impersectiorem denud habere, quam persectiorem amittere sine acquisitione alterius. Tum tiam, quia valdè conducit ad successiuam conservationem rerum naturalium, & ad naturam secundorum agentium tuendam, & conservandam: imò, & ad bonum vniuersi ( quod sanè quid divinum præ se fert) quod agentia pro diversitate facultatis activa, & dispositionum, quas sic, & nunc possunt imprimere, agant invicem, & fortiores sorriàs operentur, ac proinde imprimant materiæ formas sibi similes.

Vndè distingui possetilla maior huius argumenti, & admitti, si sorma persectior cum impersectiori præcisè, & quasi speculatiuè comparetur: secus verò si practicè intet eas sieret collatio, reliquaque attenderentur, ratione quorum hæc continua materiæ transmutatio etiam dum materia persectiori sorma gauder, est maximè conteniens ob rationes iam dictas. Quare pensatis omnibus, ve pensati debent, posset appetitu elicito, & ordinato, impersectior sorma appeti.

98. Ex quo ad confirmationem responderur, non esse insonueniens concedere, materiam in malum proprium per accidens tendere, vt tunc subsequatur e tom præcipuum bonum ipsus, scilicet conservatio inesse, quod per solam animam rationalem non potest inamissibiliter habere; tum etiam bonum vniuersi iam dictum, in quod ipsa, vt pars illius, fortius, quam iu proprium bonum propender. Maxime, quia etiamsi hanc animam rationalem amierat, potest aliam, se aliam per continuas transmutationes multories acquirese.

Accedit

### Disp.III. de Materia prima, Quæst. IX.

Accedit, quod vt optime notauit Ferrara 2. con-Tra genit.c. 11. per se loquendo non est malum materia prinari anima rationali. Quia vt Diu. Thom ibidem inquit:sicut bonum proprium consistit in assecutione illius, quod fibi debetur, ita malum ipfius, per se loquendo, consistit in privatione boni sibi debiti : quia sicut nomine boni intelligitur esse perfectumita nomine mali privatio esse persecti, quod res nata est habere,& non vrcumque; sed quando,& quomodo debet illud habere, vt exponit D. Tho. opul. 2. Materiz autem non debetur este sub determinata formaiquia est omnium receptiua. Vndè, vt idem Diu. Thom. 1. p.q. 66. art. 2. loquitur : materia remanet in potentia ad omnes alias formas,nec hoc excluditur, si vna illarum sir perfectior, & continens in se virtutes alias: quia potentia, quantum, est de se, indifferenter se habet ad perfe-&iorem,& imperfectiorem.

#### QVÆSTIO IX.

Verum materia prima sit principium, & ra-

99. S'I semel materia est principium corruptionis formæ, quam habet, id debet oriri ex appetitu, qui in ea est respectu formatum quibus caret, & ideò meritò post præcedentem quæstionem hæc instituit. Consultò autem addita est in titulo illa particula radix, vt denotetur hic non sieri sermonem de principio proximo corruptionis; sed de primo, & radicali.

100. Aliqui sentiunt non materiam primam; sed formam substantialem esse primam radicem corruptionis. Probatur primò nam aliàs sequeretur materiam esse corruptibilem, quod esse fassum iam ostendimus. Suadetur sequela: quia Propter quod vium quodquetalo, villud magis, ve Author est Arist. sib. 1. de Posteriori analysi, cap. 2. Ergo si ratione materia prima, res corrumpuntur, potiori ratione dicetur materiam esse corruptibilem. Maximè quia incorruptibile non est causa corruptibilitatis, cum vium oppositum non sit causa sui oppositi.

Secundo, appetitus materiz ad nouam formam, ex quo oritur corruptio, ducit originem à forma sub-stantialize go illa potius quam materia erit radix corruptionis. Antecedens probatur; ideò materia appetit aliam formam: quia hzc, quam habet, non complet totam capacitatem materiz, neque illam perpetuò conservare potest: quia ex se desectibilis est, ideò que materia czelestis, quz informatur forma habente vim ad materiam perpetuò conservandam, nullo modo

apperit nouam formam.

Tertiò; si materia nostra actuatetur cæsesti forma, compositum ex veraque coalescens, esset incorruptibile; è contra verò si materia cæsi corruptibile forma informaretur, compositum illud esset corruptibile; quandoquidem materia nostra informaretur tunc forma inamissibili, & materia cæsestis actuaretur forma amissibili. Non ergo materia; sed forma est radix corruptionis, cum illa sit causa prima per se & adæquata alicuius essectus, teste Arist. 1. Post. cap. 10. quia posita, vel ablata, ponitur, vel auferrur essectus.

Quartò, quotiescumque affirmatio est causa affirmationis, etiam negatio est causa negationis: ira Aristot. 1. Poster. sed causa entis in actu est forma, & non materia: ergo causa non essentia in actu est absentia formæ, & non materia.

101. Dicendum ergo est primò: materiam non

satiatam forma, & formam non satiantem, quamlibet in genere suo, esse principium corruptionis Assertionem hanc indicat D. Thom. 1. par. quæstione 66. art. 2. 2. contra gent. cap. 55. & tenent eam Soncinas 8. Metaph. q. 29. Massus in præsenti cap. 9. sect. 2.q. 1. 2, in solutione ad 3 & Oña in hoc lib.quæst. 3. art. 10 & alij plutes. Suadetúrque quoad formam argumentis iam sactis pro prima sententia, Quoad materiam verò probatur; tum ex Arist, in hoc lib. cap. vltimo docente: Miteriam peiuatam forma madbinari malesicium, idest, compositi corruptionem: tum etiam, quia ex eo quòd materia sit privata forma, ortum haber, quòd appetat eas dispositiones, quibus præsens forma expelienda.

Scd tunc statim inquires, unde prouenist quod materia sublunaris de qua in præsenti est sermo, non sit satiata forma sua, sicut materia cæli per propriam formam satiata est. Respondetur id prouenire, ex eo quòd forma sublunaris dat esse amissibile, & corruptibile; forma verò cælestis tribuit materiæ perpetuum esse: in hoc autem etiam inuoluitur quod sorma illa, quæ est in materia sublunari, requirar ad sui conservationem tales dispositiones, ut ess aliæ sint contrariæ, proindéque sit talis conditionis, ut illis dispositionibus in materia receptis, sic necessarium ut etiam ob incompossibilitatem dispositionum inter se, sorma præsens euanescat. Quod quidem non poterit verificari in materia cælesti; quandoquidem non habet huiusmodi dispositiones, ut dicetur Deo dante in lib. de Cælo.

102. Dicendum est secundo. Quamuis materia, & forma sint principium radicale corruptionis, sacta ramen collatione inter veramque, tunc materia erit principium omnino primum, & radicale illud. Assertio hæc colligitur apertè ex D. Thom. 2: contra Gent. capit. 55. tenerque eam Oña loco citato, & communiter Doctores. Probatur: tum quia licet omnes dispositiones quibus mediis sit cotruptio, in toto recipiantur, attamen totum non habet substate omnibus illis à forma sanquam à principio omnino primo; sed à materia, quæ est primum principium passiuum: tum etiam, quia privatio, quæ maxime ad corruptionem necessaria est, tenet se potius ex patte materiæ, quàm ex parte formæ: ergo pensatis omnibus, materiæ tribuendum est, quòd sit primum principium corruptionis.

103 Ad primum ergo initio quæstionis positum respondetur, maximam illam esse intelligendam quando prædicatum illud natum est causa, & effe-Etui conuenire. Ar oriri, & interire non est prædicatum, quod natum sit materiz primz competere. Vnde non valer, iudex castigat reum ob amorem iustina: ergo magis iustiriam ipsam punit. Sed sic deberet infeiri: iudex castigat reum ab amorem iustitiz, & castigat institiam : ergo magis castigat institiam iplam. Cumque hac minor sit falls, inde est ve totus procelsus ruat.Ita ergo similiter ex vi illius maxime, ita in proposito deberet inferri, totum est corruptibile propter materiam, & materia est corruptibilis: ergo magis corruptibilis erit ipsa materia. Cùmque illa minor sit falsa: inde est ve totus discussus nibil concludat.

Ad confirmationem respondetur, materiam non esse corruptionis causam, quatenus habet rationem incorruptibilis, sed vt annexam habet priuationem formæ incompossibilis cum præsenti, qua gaudet.

104. Ad secundum, & tertium respondeut, solum probate formam esse inadæquatum principium corruptionis; non tamen omnino primum ob rationes dictas. Virum autem semel admissa materia cæli informata

Digitized by Google

informata per formam sublunarem, & materia sublunari actuata per formam cælestem, tunc constituerent compositum corruptibile, vel incorruptibile, nonest huius soci; sed ed sibros de Cælo relinquendum. Videatur tamen labell. 8. Metaph. quæstione 24. vbi partem negariuam tenet, docens compositum ex cælesti forma, & nostra materia fore corruptibile.

Advlrimum respondetur, quòd essi formalissima, ve sic dicamus causa corruptionis sit non esse forma; radix tamen illius non esse necessariò debet esse materia, quandoquidem si materia non esser pria uara forma generanda, & hoc ve sundamentum supponeretur, non posser forma à subiecto abesse.

DISPVTATIO IV.

De existentia, & natura forma (ubstantialis, nec non & de alsis cidem annexis,

V m materia, & forma sint principia intrinseca entis naturalis, & talem inter se habeant ordinem, vt materia sit prior, forma verò posterior; meritò post dispu-

rationem de materia, ad formæ naturam enodandam accedimus. Verùm quia primò de re inquiri deber an sit & quid sit, ideò hoc primo loco in dubium vocamus.

### QVÆSTIO I.

### An sit, & quid forma substantialis.

Via ad cognitionem alictrius rei multum ituat 2 notitia nominum, quibus res illa infignitur, hic proponimus, quibus hoc substantiale principium entis naturalis infignitum est, Nuncupator ergo principlum hoc vulgariter, ferma, eo quod formet & poliat ruditatem, & deformitatem materia. Secundò dicitur à Pyragora unum, quia ad vnam, & certam, & quasi vagam conditionem materiz, & ob id etiam nomen characteris ab aliquibus ei merito imponitur; co quod quicumque rei quasi notam imprimit, qua à cateris dignosci, & discerni valeat. Quarto dicitur pulchrum, non solum quia ex se fit pulchritudo turpis, & deformis maieriæ; sed quia decor totius vniuersi ab eadem originem trahit : nam dum partes totius separat, distinguit, & ordinat, mira veritate illud exornat. Ideoque Arist. vt supià diximus , protulit : Formam "appete à materia sieut pulchrum à surpi.

2. Quintò appellatur ab codem Aristotole z. Physicor. ratio, idest definitio, quia, ve ipse ibidem docet, definitio, & eius partes referentur ad causam, quæ forma est. Sextò dicitur ab codem Philosopho, qued quiderat esse quia licettota rerum quiddicas in ca solummodò sita non sit, attamen inter partes quidditatiuas principalior est. Ex quo etiam, exemplari, nomen accepit; quia est id, quod sibi agens naturale imitandum proponit: & ad eius normam intendit suum producere esse cum. Et denique mens dicitur à Platone in Thimæo, dum modum dixit necessitate, id est materia, constare: & mente, id est forma. Et appellatur sic: quia est quædam similitudo adumbrata divi-

næ menris. Cui etiam consonat tirulus alius, quo ab aliisinsignitur, scilicet participatio dinina gratia: quonia est quidam actus; signit & diuina natura actus purus est. Et ob id etiam appellatur in alio loco ab eodem Platone, dinina proles. Et ab Aristotele cap. 9. huins libri, quidpiam dininum, & optimum. De hoc igitur entis naturalis principio, quod his nominibus exprimitur, & quibus non patum eius natura sit nota, num sit, & quid sit inquirimus.

3. Dicendum ergo est primò cum Aristotele in hoc libro, Diuo Thoma in opusc. de formis, quastione prima, articulo primo, & communi Peripateticorum schola: certum omnino esse dari formas substantiales. Probatur quosiam rebus omnibus naturalibus ab intrinseco competit, quod sint definitz, & determinatz ad certam aliquam naturam : crgo ratione alicuius intrinseci, & essentialis principij hanc limitationem habent. At hoc non potest elle materia: quia hæe cadem est in rebus, quæ essentia, & natura disserunt, quandoquidem homo qui corrumpitur, & cadaver, quod eo percunte generatur, eandem habent materiam. Sed neque accidentia tale principium esse queunt, vipore que de intrinseca ratione entis naturalis non sunt. Ergo præter materiam primam aliud erit constituendum principiom substantiale, certam concedens nathram rebus naturalibus, quod nos formam substantialem nominamus.

4. Secundo probatur , supponendo vt omnino certum, dari animam retionalem, quæ sit vera forma hominis. Sic enim definitum est in Concilio Lateranensi. 3. sub Leone 10. sess. 8. & in Clemen. unica de summa Trinitate Ex quo sequens probatio deducitur. Quia ex positione anime rationalis tanquam formæ separabilis à subiecto, recte concluditur esse in entibus naturalibus aliquod subiccum substantiale, quod sit incompletum in genere substautie, & aptum vt informetur forma substantiali. Ergo tale subiectum petit este semper sub aliqua substantiali forma przcipuż cum supra ostensum st., esfe ex se puram potentiam, nullam habens specificationem, & ineptum vt per se existat. Ergo cum non sit proprium hominis; sed in aliis rebus reperiatur, vt per se notum est, consequens erit vt resomnes naturales, que constant illo subie &o, seu materia, debeant etiam constare actu set forma substantiali actu ante illud.

5. Dicendum est secundò. Essentia formæ sita est in hoc, quod fit Allus primus corporis. Assertio hæc paret ex dictis : sicut enim materia prima est prima potentia substantiæ corporeæ : ita forma est primus actus illus. Neque hoc indiget maiori probatione. In hoc autem, quod asseratur formam esse actum, innuitur distinctio illius à materia prima, quæ vt ex dictis constat., solum haberrationem purz, & nudz potentiz sicut & hoc iplo, quod dicatur elle actum primum, denotatur, tum quòdsit actus substantialis, ac proinde distincus à formis accidemalibus : nam sicut substantia est prior naturà, & cognitione accidentibus: ita actus omnind primus non potest non esse actus substantialis: tum etiam quomodò distinguatur ab alifs actibus, seu terminis substantialibus, substantia scilicet : & existentia : Nam hi sicut præsupponunt esse essentiz: ita & actum primum, scilices formam, que ad ordinem essentiæ pertinet.

Et randem hoc ipso, quòd datur ly corpora satis explicatur, & quòd sit acus incompletus, ac proinde actus aliculus primæ potentiæ: quandoquidem vnà cum materia debet constituere substantiam corpoream, quæ ex materia vt ex prima potentia intrinsece. & essentialiter constat, & quòd distinguat ab accinas

### 34 Disp.IV.deForma substantiali, Quæst.II.

subsistentibus, & completis quales sunt Angeli; quia licet a & us sint, non tamen a & us materiæ, & corporis; sed sunt a & substantiales completi intra genus substantiæ, ac proinde nec constituent corpus, nec possunt vna cum materia constituent vnum ens per se, sicut illud constituit.

6. Sed obiicies primò: quia non possunt hæc duo 'inter se cohærere, & quòd forma sit actus materiæ, & quòd sit substantia. Nam hoc ipso, quòd est actus materiæ, debet esse in illa ve in subiecto. At accidens nihil aliud est, quàm id quod est in alio ve in subiecto, ergo, &c. Adde Arist. 2. de Genera. c. 2. dixisse: Qualitates primas, calorem nimitum, &c frigiditatem, &c. esse formas substantiales elementorum: sed qualitates primæ substantiales elementorum: sed qualitates primæ substantiales elementorum:

Secundo obiicies contra illam particulum, allus: nam vel forma ita est actus, ve careat omni potentialitate, vel ita ve constet ex actu, & potentia: non primum; aliàs esser actus purus, & consequenter Deus: neque secundum, quia alioquin non esser simplicior quàm totum, quod hoc sola compositione intrinsecè constat: ergo non potest habere rationem actus.

Tertiò, nam si forma est actus, siet inde ve minus sit substantia, quam materia; quia minus substabir quam eadem materia que eidem forma substat. Hoc autem omnino fassum est, cum forma longè sit nobilior, quam materia: erso, &c.

Vltimò, nam si forma habet rationem actus respecu totius; habebit totum ab ca, quòd sit ens vnum, & perfectum: ergo ipsa eriemagis vna, & perfectior quam totum; quia quod competit causa, & essectui, nobiliori modo competit causa.

7. Ad primum respondetur ex D. Th. quòd etsi hæc duo inter se non possint coherere, scilicet esse actum inhærentem, & esse substantiam: benè tamon esse actum informantem, & rationem, substantiæ habere, forma autem non est inhærens; sed informans.

Ad illud, quod ex Arist. in codem primo argumento additur, dicendum est: elementa sumi posse secundum substantiam, naturam, vel vt elementa sunt, etenim elementum non est nomen natura sed contratieratis. Si primo modo loquamur de illis, tunc qualitates prima non sunt ipsorum sorma: si verò secundo modo, dicuntur ab Arist. sorma; se differentia substantiales, id est essentiales: (substantia enim, vt ex Logica constat pro essentia sapè sumi solet,) quia ratio formalissima, quia ignis, se aqua immediatè, se proximè contratiantur, est, quia ignis calore assectus est, aqua verò frigidirate.

8. Ad secundum respondetur, quòd quamuis sorma substantialis sir actus simplex, non tamen actus purus: quia etsi non componatur intrinsecè, & essentialiter ex actu, & potentia physicis; ordinatur tamen ad componendum totum physicum ex prædicto actu, & potentia constans. At actus purus, nec componi potest ex aliis, nec componere per modum actus, & formæ informantis, imò neque ordinari ex natura sua ad talem compositionem: quia sicut importat infinitam persectionem in genere entis, ita est liber à prædictis impersectionibus.

Ad tertium, nobilitatem substantiæ non prouenire à substando, vel ab co quod est pluribus subesse
vicumque; sed ab actualitate in qua reliqua antecedit, ac proinde quamuis materia pluribus subst;
non inde nobilior estr, sed sorma, quæ actualior

est, & prima actualitas entium naturalium primatum obtinebit.

Ad quartum neganda est consequentia, & ad eius probationem dicendum est: illud, quod est communé causa, & estechui, si eodem modo conueniat virique nobiliori modo competere causa, quam estechui: caterum: esse ens, vnum, & perfectum non conueniunt forma, & toti verò vi quod: & cum habere aliquid vi quod, sit melius, quam habere illud vi quod, it melius, quam habere illud vi quod, it melius, quam habere illud vi quod includit quidquid includit forma, quia ipsa est eius pars.

#### Q V Æ S T I O II.

### Vtrum forma substantiales educantur de potentia materia & quid sit hoc educit

PRo tituli intelligentia notandum est: nos hic non loqui de formis cœlorum, neque elementorum in prima sui productione. Nam quid de illis sentiendum sit, ex dicendis quæstionibus sequentibus constabitised solum de aliis formis materialibus, nec non, & de anima nostra; & ideo in titulo non inquisiumus, an omnes formæ substantiales, & materiales, sed an formæ substantiales educantur de potentia matesiæ.

#### VARIA RATIONES DVBITANDI.

#### g. I

Vamuis huius ætatis Philosophi communiter proferant formas educi ex potentia materiæ, mihilominus id aliqualiter implicatum est. Nam nihil poterit inde extrahi, vbi prius non erat: sed formæ substantiales minime præerant in materia; quandoquidem ipsa est pura quædam potentia excludens à se omnem rationem actus : ergo, &c.

Secundò, omne quòd tetminat veram creationem, non educitur ex potentia materia, vi docet D. Thom. 1 p. quæst. 45. att. 4. at formæ substantiales, etiamsi sint materiales, terminant veram creationem: ergo, &c. Probatur minor: quia ad sieri illarum nuda tantùm materia præsupponitur: ergo in ea nihil præst formæ producendæ: ergo cum forma illa verè siat, cum antea nihil esser, sietex nihilo sui, ac proinde creabitur: quia vi docet D. Thom. loco citato: nihil est aliud creatio, nisi productio entis ex nihilo.

11. Quòd si verique rationi cum antiquis Philosophis occurras, præesse aliquid formæ in maieria, &c aliquid de nouo produci : contra hoc est, tum quia, vel habere illud'aliquid forme, conuenit materiz ex se, vel ex vi influxus, & causalitatis agentis. Primum dici non potest, alioquin simul inienirenturin materia formæ sibi inuicem repugnantes, nec materia esset connumeranda inter res simplices, sed inter compositas; imò & valdè compositas. Ergo habet illud aliquid formæ, ex vi actionis agentis ac proinde tale esse non præsupponitur actioni. Ergo cum forma terminar actionem agentis, fiet ex nihilo sui, & consequenter per creationem. Tura etiam, quia forma tubstantialis, est quid physice simplex: ergo repugnat illam in materia præexistere, & non secundum se totam. Quod si hoc

Digitized by Google

modo inmateria præexisteret; sieret inde, quòd antequam produceretur compositum substantiale, esset iam productum: quandoquidem ante talem productionem adest iam materia, & sorma simul, quibus positis non potest non esse tale compositum.

non fierent ex nihilo; sed educerentur ex potentia materiæ; maximè quia fiunt ex materia, vt ex subiecto præsupposito; sed hæc ratio nulla est: ergo, &c. Maior patebit dicendis in hac eadem quæstione. Minor verò probatur: quia indè sieret animam rationalem educi de potentia materiæ, quod sine errore dici non potest. Patet sequela quia sicut materia concurrit ad productionem aliarum formatum in genere causæ materialis per naturalem inclinationem, quam habet ad eadem: ita concurrit similiter ad productionem animæ: quandoquidem, & naturaliter inclinatur ad illam sicut ad alias formas; & positis certis dispositionibus in materia, sequitur productio animæ in illa, & ablatis ausertur, vt in aliis formis contingit:

ergo, & cætera. Confirmatur primò, anima pendet, tam in sua informatione, & effectu formali, quam in suo esse à materia: & tamen non educitur de potentia illius, ve starim ostendemus : ergo nec reliquæ formæ. Consequentia patet: quia non potest aliunde oriri, quod formæ educantur de potentia materiæ, nisi ex dependentia in esse ab illa, ve iam dicemus. Maior verò, quoad primam partem, scilicet quoad dependentiam effectus formalis anima noftra à materia, ex se patet. Quoad secundam verò etiam constat : quia forma intimior est effectus procedens ab ea in genere caulæ formalis, quam qui procedit in genere cause efficientis: sed ex co, quod forma non habeat essedum in genere caulæ efficientis, qui non pendeat à materia, colligimus eam pendere in suo esse ab illa, ve in libris de Anima dicemus, & docet D. Thom. 1. p. quæst. 7. 5. arr. 1. ergo ex eo, quòd non habeat effectum in genere cause formalis independentem à materia, recte inferetur, quòd nec habeat esse independens ab illa, quia intimior esseaus magis indicat naturam caulæ, ac proinde anima non minus educetur, quam cetere alie forme, que ided educuntur, quia pendent in esse à mate-

Confirmatur secundo. Animæ nostræ, quando sit, non communicatur, propria existentia, sed tantum existit ve que, se per existentiam totius. Ergo pendet in esse à materia, se à toto sicut cæteræ formæ; se consequenter in sieri. Ergo cum hoc non obstet; quo minus non educatur de potentia materiæ, neque etiam id obstabit in cæteris formis. Consequentia satisex se, se ex distippatet. Antecedens verò probatur: quia sit vnita ma-

teriz, & consequenter exercens rationem formz;

sed forma exercens rationem formz non
est id, quod est, sed id, quo aliud est. Ergo non sit, vt existens vt quod,
sed tantum, vt existens
vt quo, sicut aliz
formz.

Pre decisione quastionis aliqua pralibantur.

6. 11.

Philosophis in varia abierunt placita, que partim refert, & impugnat D. Tho. 1.p. q. 45. art. 8. partim in solutionibus argumentorum, que in hac questione, adduximus, & iam impugnauimus; continentur: & ideò illa viterius in medium adducere superuacaneum erit.

Vt igitur, his omissis sententiis, quæstio præsens melius decidatur, oportet secundam tituli quæstionis partem pumò explicate, nimitum quidnam sit sormam substantialem de potentia materiæ educi. Hoc autem elegantet expressit D. Thom. 1. p. q. 90. att. 2. ad 2. breui hac sententia, dicens: Altum extrahi de potentia materiæ, nihil aliud est, quàm aliquid sieri allu, quod prius erat in petentia, scriicet materiæ, vt ex contextu constat. Quæ verba si rectè expendantur ratis aperiunt id, quod intendimus.

Pro corum igitur explicatione notandum est primò : quòd sicut id, quod continetur in essiciente, ve in causa, dicitur contineti in potentia actina illius : ita id, quod continetur in materia, ve in causa materia-li, dicitur contineri in potentia illius receptiua : quia vnaquæque causa deber continere essectium iuxta proprium modum causandi illius. Essiciens quidem: quia causans quatenus est in actu, oportet ve contineat illum ratione su actualitatis. Materia, verò quoniam causat per modum puræ potentiæ, debet illum continere ratione su potentialitatis.

Leterum ad hoc, quod detur talis continentia requiritur, vt actus, seu forma in tali potentia receptibilis, aliquo modo sit immersa materiæ: ita vt non reperiatur in ea aliquid omnino eleuatum suprà conditionemillius; ac proinde, nec habeat nec connaturaliter possir habere esse, nisi dependenter à materia. Hæc autem immersio formæ in materia satis colligi potest ex eo, quòd nec fluat ab illa, nec connaturaliter possit fluere aliqua operacio, sine dependentia ab eadem materia, seu que non fiat per organum corporeum. Vndè cum D. Thom. prærequirit ad eductionem formæ quod priùs esset in potentia materiæ, loquitur de continentia in illa , vt in caula materiali : quia ratione suz potentialicatis habet esse sic causam : ac proinde loquitur de continentia in illa, vt in potentia receptiva comprehendente (co modo quo diximus ) talem formam, ve idem S. Doctor ibidem innuit.

14. Secundò, ve explicemus plura alia, quæ inuoluuntur in hoc, quod formæ contineantur in potentia materiæ, vt in causa materiali, & simul quid velit S. Doctor, cùm addit ad eductionem requiri formam neri actu:notandum est quod cum materia, ve modo diximus, tantum contineat in genere caulæ materialis, & in potentia formam substantialem, ideò vitra illius causalitatem requiritur causalitas, & actio agentis cuius munus est producere actu res, communicarequeillis esse actuale. Cæterum actio illa, ve sit eductio, non potest esse factius materiæ, sed per le loquendo prærequirit illam iam esse productam per aliam actionem in alio instanti non solum naturæ, sed eriam temporis, ac proinde tune debet ibidem iuteruenire vera transmutatio materiæ, quandoquidem transit à non esse realiter sub illa forma, que educitur,ad esse sub illa.

Et ratio huius priotitatisest: nam actio per quam fat materia, est simplicites prior quam illa, nec præsupponit ipsam aliquo modo extra causam efficien-

# 36 Disp. IV. de Forma substantiali, Quæst. II.

tem, quin potius per illam extrahiter. Ar actio edudina forma ex potentia materia est simplicitet posterior illa, & præsupponit eandem esse extra causam efficientem : quia pendet ab illa ve à prima causa materiali, quæ non potest causare, quin prius simpliciter causetur ab efficienti. Cumque materia non possit fieri per propriam actionem : quia nequit habere proprium este, sed este totius, vt supra diximus,necesse est vi actio educa forme, que modò educenda est, præsupponat materiam fa cam sub alia forma, & sub alio toto; ac proinde talis præsuppositio materiæ debet esse non solum præsuppositio secundum ordinem naturæ, inuoluens simultatem in cadem duratione reali, sed etiam secundum ordinem durationis: alioquin duz formz substantiales; illa nimirum, quz educitur modò, & sub qua primò materia producta est, essent simul, & in eadem duratione in illa Quare ve iam diximus, non potest non ibi interuenite vera transmutatio materiæ.

15. Vltimò notandum est hinc fieri quòd hoc iplo quod forma educatur de potentia materiz, non sosum dehet per se loquendo internenire transmutatio illius, sed quòd talis forma debeat fieri ex vi actionis, per quam effectiue saltem transmutatur materia.Ita D. Thom. 2. contra Gent cap. 86. Et ratio est aperta ex dictis: quia cum formæ educendæ contineantur in materia, vt in causa ac proinde nec habeant, nec naturaliter possint habere esse nisi dependenter à materia, & ab vnione cum illa, fit inde necessariò, vt ex vi eiuldem actionis, qua educuntur, vniantur materiæ; nec possit aliter eis communicari esse (naturaliter loquendo) nisi vniendo illas eidem materie, ac proinde & quòd ex vi illius actionis transmutetur materia, & rurlus quòd ex vi ciuldem actionis transmutantis debeant fieri.

### DIFFICULTATIS NODVS dissolutur.

#### **S.** II I.

Dicendum est ergo primò, formam educi de potentia materiz nihil aliud esse, quàm quod forma illa priùs contineatur in potentia eius, ve in causa materiali, & quod inde reducatur ad actum ex viactionis transmutantis materiam. Assertio hac pater ex dictis, & ex verbis D. Thom. iam relatis, nec non ex iis, qua docet de spiritualibus creaturis art. 2. ad 8.& 2.contra Gent. cap. 86. eamque tuentur Thomistae.

Dicendum est secundo formes materiales educi de potentia materia. Hac est communis inter Doctores, & ideo non oportet singulos referre. Probatur facilè ex dictis:nam formæ hæpræsupponunt materiam fa-Cam in aliqua duratione temporis: quia vt initio quæstionis diximus, non loquimur hic de formis cælorum;& elementorum in prima sui productione, sub quibus creata est tota materia, & rursus hoc ipso quod fint materiales, sunt aded imperfectz, vt nec habeant, nec habere possint existentiam, nisi dependenter à materia: ergo continentur in illius potentialitate, vt in causa materiali, & reducuntur ad actum .cum transmutatione materiæ,& ex vitalis transmutationis, & ex consequenti educuntur ex potentia illius. Patent omnes consequentiæ ex dictis, quia ex quo capite præsupponunt materiam prius prioritate cemporis factam sub aliis formis, non possunt aduenire absque transmutatione illius; & ex quo capite sunt dependentes abilla, non possunt reduci in actum, nisi ex vi actionis vnientis illas cum materia ; ac proinde transmutantis ipsam.

17. Dicendem est tertid, animam rationalem nom educi de potentia materia. Ita D.Th. 1. p.q.90.2rt. 3. & cum eo cuncti eius discipuli, & czteri Doctores. Sed ve eius probatio melius percipiatur : fupponendum est ex D. Thom. loco citato, hoc esse discrimen inter alias formas, & animam nostram, quòd cæteræ formæ non fiunt per se, sed quasi per accidens ad productionem totius: quia totum solummodo est, quod per se primò generatur, & prædiæ formæ solum congenerantut, & comproducuntur, ve docet Aristot. 8. Metaphysic. cap. 8. & probat. S. Thom. 1. part, quæst. citata. Cæterum anima nostra non conproducitur, sed sit per propriem actiogem dittincham à generatione totius; ac proinde per creationem. Vnde vt sit homo, dez actiones requiruntur : alia que est productio anime, & per se primò terminatur ad illam, altera verò, que anima vnitur corpori per quam transmutatur materia, & generatur homo.Ratio autem, ob quam anima per se producitur, est; quia habet esse per 1e, & vt quod etiam dum est in corpore, ve in lib de Anima dicemus.

18. Hinc ergo facile suadetur assertio ex dicis: quia vt aliqua forma contineatur in potentialitate materiæ, vt in causa; ac proinde educatur de potentia illius, oportet, siat ex vi actionis transmutantis materiam. At anima non sit per transmutationem materiæ, seu vnitionem illius ad materiam, sed per aliam actionem priotem, quippè quæ habet, vel saltem naturaliter potest habete, esse independens à materia, & transmutatione eiusdem: ergo neque edu-

citur de potentia illius.

#### SATISFIT RATIONIBUS dubitandi.

#### 6. IV.

Apprimum ergo initio quastionis positum. Arespondetur: quòd ve aliquid ex alierius potentia tanquam ex causa materiali educatur, non est necesse, ve sit in illo tanquam in actu siue formali, siue virtuali: quia hic modus continendi est proprius causa efficientis: sed satis erit, si in eius potentialitate, tanquam in casu materiali contineatur. & per transmutationem illius modo iam dicto, & instà latiùs etiam explicando reducatur in actum. At licet materia non contineat illo priori modo formas materiales de quibus loquimur, benè tamen hoc posteriori.

Ad secundum respondetur, quòd vt fotma creetur, aut concreetur, non sufficit, quòd siat secundum totam suam intrinsecam entitatem, si semel reducitut in actum ex aliquo præsupposito subiecto, & per gransmutatione illius, quia creatio est productio entis ex nisilo, id est, ex nullo præsupposito subiecto.

Sed dices, quòd aliquid contineatur in potentia agentis, & inde per actionem illius extrahatur, non tollit quominus creetur, & hoc non ob aliud, nifi quia fit ex nihilo suæ entitatis intrinsecæ. Ergo quòd aliquid contineatur in materia, & inde extrahatur, non tollit etiam rationem creationis: quia similiter, non fit ex aliquo, quod intrinsecè pertineat ad suam intrinsecam enritatem.

Responderur, quòd in primis esse dus non extrahitur ex potentia activa agentis proprie loquendo: quia
ly ex dicir concursum materialem. Quibus adde,
quòd hoc ipso quòd forma prasupponat materiams factam, & siar ex illa, iam forma illa nec habet, nec
naturaliter habere potest esse proprium; ac proinde
nec proprium sieri, & ideò comproducitur ad productionem totius; cumque hoc ipso quòd totum prasupponat

# Disp IV de Forma substantiali, Quæst. III. 37

supponat materia, siat ex aliquo intrinseco sibi, & consequenter non creetur, sed ducatur; consequents est, vt & forma ipsa siat per eductionem. Czterum ex hoc quod forma substantialis per se, & ratione sui contineatur in potentia activa agentis, potius sequitur posse shabere proprium esse, & sieri vt quod, ac

proinde si fiat ex nihilo sui, tunc creari.

20. Ad tertium patet ex dictis, nam etsi materia habest naturalem inclinationem ad animam, & ideò ex eis siat vnum ens per se; tamen non sit per transmutationem illius, sed per aliam actionem, quæ priùs natura terminatur ad animam, quam subsequitur alia actio transmutativa materiæ, scilicet vnitio. Unde etsi homo siat per eductionem ex potentia materiæ, quia sit ex vi transmutationis materiæ: non tamen anima.

Nec refert quòd anima non creetur, nisi sit materia aliquo modo disposita. Non inquam hoc refert, quia hoc quod est materiam disponi, sit alia actione, & solum requiritur connaturaliter loquendo tanquam occasio exigens creationem animæ, sine qua nec ipsi animæ debetur vt siat, neque causa prima ad illius

effectionem concurret.

Ad primam confirmationem respondetur, quòd etsi esse sottalis sit intimior formæ quatenus per hoc denotatur, in codem inuolui ipsam formam; quia nihil est aliud, si de eo cum præcisione loquamur, quàm forma vnita materiæ; non tamen quoad hoc quod est formamsequi naturam illius, nisi quando forma est talis naturæ, vt non possit consistere sine ipso. At quando forma est eleuatior, & separabilis ab illo, tunc etsi esse sua actuare, quin materia recipiat: bene tamen ipsa forma actuare, quin materia recipiat: bene tamen ipsa forma; quia si semel est separabilis à suo esse su formali, erit vrique separabilis ab ipsa mareria.

Ad secundam confirmationem negandum est antecedens. Ad probationem respondetur animam priusquam vniatur, ficri per aliam actionem, forma autem, quæ priusquam vniatur & exerceat rationem formæ; terminat propriam actionem, haber pro-

prium elle vi qued.

### QVÆSTIO III.

Informa colorum fuerint de potentia materia educta.

Vamuis quæstio hac, ferè decisa maneat ex didis in præcedenti: quia tamen plures ex sunioribus eam excitant, & aliqua adducunt argumenta solutione digna, & alia involuent, quæspecialem petunt impugnationem, ideò oportuit præsentem quæst.excitare: maximè quia ex illius decisione plenior remanebit intelligentia illius communis pronuntiati ad hanc disputationem specialitet spectantis, scilicet formas educi ex potentia materiæ.

Quid sentiant Molina, & alij.

**S**. 1

PArtem affirmariuam tuentur Molina & Valquez 1. p. q. 45 arr. 1. & cum eis plurimi ex Iunioribus, quos refert, & sequitur Rubio in præsenti tract. 2. de Forma q.2.

Probatur primo, nam formæ hæ pendent in esse amateria: tum quia materiales sunt, & in hoc di-College Compl. Physic. stinguuntur forms spirituales à materialibus, quòd ille sunt independentes à materia, ve pater in anima nostra, secus, verò iste: tum etiam, quia non habent operationem independentem à materia, & qualis est modus operandi, talis est modus essendi: ergo dependent etiam in sieri ab illa, ergo non create, sed educte de potentia materia fuerunt.

Paret prima consequentia, quia quale est esse, tale est sieri, cum sieri sit via ad esse. Ergo que pendent in esse à materia, pendebunt viique eb eadem in sieri. Ex quo etiam 2. consequentia satis paret, quia que dependent à materia in sieri, ac proinde siunt ex presupposito subiecto, sicut non siunt ex nihilo, ita nec creantur, sed educuntur ex predicti subiecti po-

tentialitate.

22. Secundo, formæ istænec suerunt creatæpet partiales creationes, nec per creationem totius concreatæ: sed præter creationem non datur alia actio, per quam siant formæ substantiales, nis eductio: ergo non creatæ aut concreatæ, sed eductæ suerunt.

Minor satis constat, quia omnis actio vel est ex præsupposito subiecto, vel non: si secundum, erit

creatio; si primum, eductio.

Maior in quaest difficultas sic, quoad primam illius partem, probatur; quia com hæ formæ secundum totum suum esse pendeant à materia vr à sustenzante, nequeunt habere propriam subsistentiam, etiam partialem. Ergo nec per partialem creationem creari.

Patet consequentia, quoniam, vt inquit D.Th. 3.p.q 45.att.5.creari est rei subsistétis. Etgo sicut creati non potest per creationem completam & totalem, nifis subsistent completum: sic neque per partialem, quo non habuerit aliquam subsistétiam, saltem partialem.

Quoad secundam verò partem, scilicet non suisse concreatas ad creationé totius, sic suadetut à Vasquez cadem maior. Omne esse, quod ex aliquo est, aut constituitur, dicitur etia sieri ex illo: quia vnumquodque sir ex eo, à quo constituitur; sed rotum compositum est, & constituitur ex mareria tanquam ex subiecto, & ex forma tanquam ex principio formali: ergo sit ex illis tanquam ex aliquo priori, prioritate saltem nature. Ergo tale totum non creatur, & consequenter nece partes ad creationem illius concreabuntur.

Paret hæc penultima consequentia: quia quod creatur, sit ex nihilo, nihil autem excludit omne subietum, vel etiam principium constituens, quod priori-

tate saltem natura sit prius.

Prafertur sententia D. Tho. & expenditur primum fundamentum illius.

6. 11.

Derima sui productione non esse eductas de potentia materiz; sed ad creationem totius concreatas.
Hæc est expressa sententia Arist.in lib. de Cælo, vbi
inquit cælum esse ingenerabile, & Diuus Thomas
prima parte, quæst 46. art. 3. in argumento, sed contra ex scriptura petito. Et in solutione ad 2. & quæst.
65. art. 3. & in corpore. Quem sequimitur Suarez 1.
tomo Metaph. disp. 15. sect. 2. in fine, & communiter
Thomistæ, & ideò non oportet singulos referre.

Probatur in primis ex illo Genes. 1. In principio creanit Deus culum & terram. Quod testimonium, quoad cœlum, intelligunt communiter sancti Patres de vera creatione, vi optime notauit Doctor Mon-

tefinos, 1.2. q-112.disput. 32'.n.34.

24. Secundo probatur ratione ex dictis q. præced. Se ex D. Ib.loco citato desumpta. Partes per se

# 38 Disp.IV. de Forma substantiali, Quæst. III.

nec hunt, nec producuntur, sed ad productionem totius comproducuntur: at coclum & elementa creata funt: ergo formæillorum non sucrunt eductæ, sed

creata ad creationem totius.

Maior est Div. Thom. dicta quæst. 46. quam sæpè in ea repetit, manise le èque deducitur ex iis, quæ disp, 3 ex eodem sancto Doctore retulintus scilicet partes ex se non habere esse, sed ad totius existentiam coë-xistere. Ex quo hæc inferri potest probatio, quam D. Thom. in prædicta quæstione in hunc etiam sinem format. Fieri ordinatur ad esse ergo cuius est esse, eius est sieri, et quorum tantum est coesse ad existentiam, vt in partibus contingit illorum tantum erit comproduci sed productionem alterius, scilicet totius

Minor verd nimirum cœlum creari, sic ostendiur: quia hoc ipso, quod ad creationem totius non præsupponatur materia sacta per aliam actionem, necesse est, ve totum illud siat ex nihilo sui ac proinde creetur quandoquidem nec materia, nec formasaut quippiam aliud ad ipsum pertinens præsupponitur sactum Sed materia cœlorum non potest præsupponi sacta per aliam actionem: quia nec per se spotest sieri, ve modo dicebamus:nec suit aliud totum prius, ad cuius productionem comproducta suerit, ve supponimis:ergo totum cœlum suit sactum ex nihilo sui; proinde per crationem.

Confirmatur, & explicatur: Materia primo cœlotum non potuit esse genita; quia est ingenerabilis, neque adducta ex potentia subiecti: quia est primum subiectum Ergo suit concreata ad creationem totius; nam ex quo capite suit ex nihilo debuit actio ad illam terminata habere rationem creationis, & ex quo capite non subsissi per se sed ad subsissentiam totius; non suit creata per se, sed ad creationem totius cœli concreata ess, & consequenter etiam formæ

illorum concreatz fuerunt.

Paret hæc vitima consequentia, quia ad creationem totius non sufficit creatio materiæ, si semel forma de potentia illius educitur, vt paret in generatione, v. g. equi, in qua etsi materia præsupponatur modo dicto creata, attamen quia forma educta est, ideo equus non creatus, sed genitus, & eductus est.

Confugiunt aduersarij ad suas actiones & existentias partiales dicentes:materiam quippe ens essentialiter diminutum, tam in esse essentiali, quam existentiali, sieri per actionem creatiuam sibi propriam & partialem, priusquam siat forma coeli, cumque actio alia productiua forma inueniat materiam productam, & alias forma pendeat in suo esse à materia: non potetit non prædicta actio esse expresiposito

subiecto;ac proinde erit eductio.

Sed hæe solutio vna cum suo fundamento de existentiis partialibus satis corruit, ex dictis disp. 3. num. 5. & adhuc contra illam veget, quod gratis admissis ptædictis actionibus, non potest non saltim naturaliter loquendo, actio partialis productiua materiæ esse vnita cum altera actione, que sit partialis, scilicet cum productione formæ: quia omnis pars, vnica excepta anima rationali debet esse vnita cum sua comparte:imo non vicumque prædica actio debat vniri cum alia actione parriali, sed ita vt actio productiua forme habeas rationemactus ficut & productiua materiz rationem potentiz : quia termini partiales per iplas producti hoe modo inter se vaiuntur. Ergo cum actio que se habet per modum actus non sit ignobilior illa, quæ se habet per modum potentiæ 4 oposeebit, quod sicut hæc posterior est creatio, ita eriam illa prior. Alioqui effet ignobilior. Ac proinde cum per hanc actionemfiat forma, consequens erit, vt talis forma, taleque totum croetur. Nec obstat quòd forma illa pendeat in esse à materia, quia agent infinitum bene potest per actionem independentem à materia efficere id, quod aliàs ab illa pender.

Examinatur secundum fundamentum doctrina Thomistica.

#### S. III.

Ltima ratio principalis quæ etiam ex dictis ex Diu. Thoma quæstione præcedenti sumitur, & hic amplius illustrabitur, sic se habet. Ad eductionem formæ de potentia materiæ requiritur: vt forma illa siattum transmutatione; & ex vi transmutationis materiæ, Sed formæ cælorum in prima sui productione non suerunt sacæ cum mutatione, & ex vi transmutationis materiæ: ergo ne que eductæ.

Maior probatur ex dictis quæstione præcedenti; nam vr ex Diuo Thoma vidimus, formam educi, est, quòd consineatur in potentia materiæ: ac proinde pendeat ab illa in este, ex quod fiat actu virtute agentis. Vnde ex quo capite forma illa est in potentia materiæ, et inde extrahitur virtute agentis necesse est quod materia transeat ab hoc quod est habere illam in potentia ad hoc quod est habere eandem in actu; ac proinde quod mutetur. Et ex quo capite hoc ipso quod contineatut in potentia materiæ pendet ab illa in este, oportet vt illa actio eductiva sit vnitiva formæ cum materia: alioqui prædicta sotma esse non posset in terum natura, et consequenter oportebit; quòd ex vi talis actionis materia transmuterur.

Minor verò probatur, quia ibi sulla intercessit mutatio quandoquidem ad mutationem requiritur, vi materia transcat à privatione ad habitum, vi sié aliter se habeat nunc, quam prius. At materia nort præcessit privata prædictis formis: quia vi supponimus, nunquam suit sine sorma, & prædictæ sormæs suerunt primæsormæssub quibus producta est: ergo neque ibi præcessit wlla mutatio; atque adeo neque eductio.

Confirmaturimateria cœli semper se haber eodem modo, respectu suz sormziquia ex quo producta suit semper est in actuali possessione illiusiergo nul-

la ibi præcessit mutatio:ergo;&c.

27. Respondebis cum pluribus ex aduersariis, ad mutationem non requiri materia præcedere in aliquo instanti reali sine forma, sed satis est quòd præcedat privata illa in aliquo instanti naturæ, & signo rationis quatenus in illo primo signo sata suit materia præcisè, secundum suam potentialitarem: & ita tune non intelligitur habere formam, ac prosinde intelligitur esse sub privatione illius, & in secundo signo producitur forma, & consequenter intelligitur transire ab hoc quod est non habere illam secundum se in priori signo, ad habere eam in posteriori.

Explicantque & confirmant hoc ipsum: tum quia in omni generatione substantiali debet esse in instanti generationis terminus à que, scilicet privatio, & ad quem, nimirum forma; alioquin generatio non esse mutatio. At tune non datur privatio nisi tantum pro aliquo priori & signo rationis, vt constat. Tum etiam, nam gratia Angelorum sasta suis per eductionem, vt ex Diu. Thom. qu. sequen. Idicemus, & tamen habuerunt illam Angeli in primo instanti sus creationis, vt docet idem S. Doct. 1. p. quest. 26. att. 3. iuxtaillud August. à D. Thom. ibidem relati Et erat Deus in illis condens naturam, & largiens gratiam.

28. Sed solutio non est sufficients.

1. quoniá esti demus posse esse veram eductionem de poten

39

Fubicati, quando subicatum pracedir ordine natura productum per actionem propriam, ve contingit in exemplis huius solutionis; secus tamen dicendum est, quando non ita pracedit; sed per illammet actionem comproducitur; per quam forma illa sit. Quia tunc sicut actio illa productiua sorma, & totius attingit subicatum: ita est productio ex nullo prassupposito subicato, & consequenter non potest esse aductio, sed creatio.

At in præsenti materiæ cæsorum & elementorum non præcesserunt sactæ per propriamactionem; vt ostensum est; sed per illammer comproducuntur, per quam formæ illæ comproductæ sunt. Ergo illa naturæ prioritas nihil illis prodest, ad hoc vt formæ prædictæ ex earumdem potentia educantur.

Secundo impugnatur eadem solutio: quoniam in præsenti loquimur de vera & reali mutatione; ac proinde debet præsusse in materia vera & realis privatio: nam sicut mutatio requirit transitum à privatione ad habitum: ita vera & realis mutatio, veram & realem privationem.

Sed vera & realis prinatio debet ad minus per aliquod reale instans durare. Ergo cum materia in productione coelorum, & prima affectione elementorum, non præfuerit in aliquo instanti reali, prinata, sorma, siet inde, ve nec habuerit realiter prinationem.

Minor paret, nam sieut non potest subiectum esse verè & realiter informatum per formam, nisi in aliquo instanti temporis: ita non potest verè & realiter esse privatum illa nisi saltem per instans habeat carentia eiusdem: quia cum nimium mensuræ realis sit instans temporis, debet ad minus esse per tale instans.

29. Confirmatur primò, nam inquirimus an fuerit materia in aliquo inftanti realiter priuata forma; vel non:si primum, ergo non habet tune realiter formam, quandoquidem non potest materia habere simul realiter formam & priuationen illius:ac proinde treata fuisset nuda, & sine omni forma, quod & falsu est, & corra id, quod in hae quastione supponitur.

Si verò nunquam fuit realiter priunta forma , ergo nec realiter mutatur: neque potest positiuè intelligi, quòd sit fine forma, quia ad realem mutationem requiritur, quòd aliquando suerit in materia realis priuatio, & nihil potest positiuè, & cum fundamento in te intelligi esse realiter sine aliqua forma, si realiter habeat illam, ita ve nunquam ea caruerit.

Confirmatur secundò, nam quod aliquid sit prius prioritate tantùm secundòm naturam, & à quo, quàm aliud, non tollit, quòd vtrumque inueniatur simul in codem instanti realiter: imò prioritas ista, quando præcisè est prioritas à quo petit simultatem vtriusque in codem instanti: quía talis prioritas explicatur per hoc, quòd licet vnim pendeat ab alio; non tamen vnum sit sine alio: ergo si in materia potest præcedere priuatio sormæ cum sola priorita te naturæ, & à quo, ita vt nunquam materia caruerir realiter tali sorma: siet inde, vt ex vi huius prioritatis petatur; quod vtrumque sit simul in codem instanti, ac proinde quòd simul materia habeat sormam, & careat illa.

At hoc sand implicat, tum quia cum forma per se perat excludere prinationem, non potest per se petere simultatem cum ea in codem instanti: tum etiam quia cum minima duratio realis sit instant, non potest inueniri in codem instanti esse, & non esse prinationis: quia quodlibet istorum petit ad minus vnum instants.

30. Confirmatur tandem, & simul impugnatur fundamétum præcipuum huius solutionis: quia aliud est materia quantum est de se, non habere formam, seu quòd intelligatur sine forma negative, id est, non inzellecta forma: aliud verò, quod intelligatur positive Colleg. Compl. Physic.

esse fine forma: illud priùs satis patet esse verum, hoc secundum est fassum: quia aliàs materia posset esse sine forma: nam in iis, quæ distinguuntur realiter, si vnum intelligitur positiuè esse sine alio, non dependet essentialiter ab illo; ac proinde potest saltem supernaturaliter esse sine ipso. Cæterùm ad priuationem quæ est terminus à quo mutationis, non satis est illud priùs sed desideratur hoc posterius.

Et ratio est aperta: quia terminus à quo murationis non potest manere in termino ad quem, vt de se constat: quoniam mutatio est transitus à termino à quo ad terminum ad quem. At postquam materia est in termino ad quem,, scilicet sub forma, adhuc conservat quòd de se non habeat illam, aut quòd possit intelligi non intellecta forma, modo tamen iam dicto; ergo hic modus (si sic licet loqui) carendi forma a non est satis ad veram mutationem.

31. Nec contra hocquidquam obest, id quod de generatione substantiali dicebatur: nimitu materiam in instanti generationis præcedere priuata forma introducenda pro aliquo tantum priori & signo naturæ.

Nam ad hoc satis constabitex iis, quæ insta disp.
15.n.12. dicemus, dum explicuerimus quomodò generationi substantiali, etiamsi sit instantanea mutatio, conueniat definitio motus: quia licet id, quod non præcessit in aliquo reali instanti privatum forma, non posse cum sundamento in re intelligi, quod postea in instanti generationis præintelligatur, quod in aliquo signo rationis caret illa; secus tamen est, quando in præcedenti duratione revera habuit privationé talis formæ: nam tunc licet in instati generationis sit non esse talis privationis, potest tamen subsectum aliquo modo præintelligi sub illa, ve ibidem dicemus.

Sicut neque etiam obest illud, quod de gratia Angelorum de potentia obedientiali eorumdem educta, & in primo instanti eistem concessa, in prædicta solutione adductrur: quia in ca & in pluribus aliis accidentibus in codem instanti vna cum subiecto productis, imò & in aliquibus generationibus substantialibus est specialis ratio, quam quæst. seq. agentes de eductione formæ accidentalis à suis subiectis, commodiùs explicabimus.

Adde, quod prædicta gratia præsupponit subiechum iam factum per propriam actionem in aliqua reali prioritate naturæ, & ideo licet demus eam esse eductam, non ob id formæ coelorum & elementorum in prima sui productione educentur, propter rationem dictam.

Respondetur argumentis, Molina, &sequacium.

S. IV.

D primum ergo pro prima sententia resp.
cum Nazario 1.p.q.45 art.4.controu. vnica;
ad eductionem non satis esse pendere ab alio vtcumque in esse, id est, tanquam à priori, per solam prioritatem naturæ, à que, sed desiderari, quòd pendeat actu
ab illo tanquam ab aliquo priori: & antea productum per productionem distinstam sibi propriam &
per se peritam, ac proinde per se loquendo tanquam
ab aliquo priore prioritate alicuius instantis realis,
quamuis per accidens sieri possit, vt aliquando concomitanter producantur code instanti; ad hæc prioritas non inuenitur in præsenti, vt ex dictis constat.

Explicatur hoc, licet gratis demus cœlu non fuisse creatum (cuius oppositum ex iam dictis patet) attamen negari non debet posse saltem per divinam potentia creati secundum esse, quod modò habet: quia agés.

D 2 infinitum

# 40 Disp. IV. de Forma substantiali, Quæst. IV.

infinium non pendet necessatio in sua actione ab aliquo subiecto. Cumque eius forma & eius esse ac proinde, & esse totius, pendeatà materia, & è contra materia à forma, & à toto, & consequenter sir ibidem vera proprieras natura, & à quo, sieret inde, quòd si se niel hac dependentia in esse, hacque prioritas obesset greationi, quòd non posser Deus secundum suum esse create, quod sanè absurdum est.

36. Ex quo ad secundum patet : formas has concrearisquia sublistunt ad subsistentiam torius. Nec obstar probatio ibidem facta: nam in primis, licet forma constituat totium, non fit ex illa, quia ly ex, dicit causalitatem materialem Vnde aliud est id, quod sic ponatur vel constituatur ab aliquo : aliud verò quod fiat ex illo. Nam ad primum solum requiritur, ve id quod fit, componatur, vel constituatur ab illo, ita ve per tale seri producatur sie constitutum, seu sie compositum. Ar verò ad hoc posterius desideratur, quod illud compositum componatur ex tali subiecto: & pendeat ab illo, non tanquam ab habente qualemcumque prioritarem natura, & à que; led prioritatem iam dicam, ac proinde per se loquendo prioritatem. realem in quoicumque hæc prioritas non inueniatur in præsenti led potius oppositum exigatur: ideo nequit colum in prima productione fieri ex materia.

#### QVÆSTIÓ IV.

An forme elementorum in prima sui productione fuerint de potentia materiz educta.

Sicur quæssio præcedens ex dictis in anteriori constabatita & hæc ex iis, quæ in vtraque diximus decisa manebat. Sed quia aliquibus obsectionibus situ dignis, oportet satisfieri, & solutiones earum doctrinam satis necessariam continent, ideò sigillatim illam excitamus, yt sic clarius, & distinctius procedamus.

34 Partem ergo affirmantem tuentur Molina; Valq. Rub. locis citatis, quæst, præced, Suarez 2. tomo Metaph.dub. 15. sect. 2. Fundamentum estinam hæ formæ tales sunt vt etiam in 1. productione non postulent sieri eadem actione, qua sit materia sed præsupponunt illam cteatam per proprium seri, & per aliam actionem, quæ sit posterior natura, inducuntur in materiamiergo talis actio non potest non esse vera teduction.

Patet consequentia: quia cum præsupponant materiam sacam, & alias pendeant ab illa in esse, non poterunt non pendere in sieri, ac proinde non potetunt non educi.

Antecedens verò probatur: nam actio illa. per quam materia elementaris creata fuir talis est natura, ve vsque nune perseuerer eademmer conseruando materiam: quando quidem conseruatio est continuata productio.

Vnde, sicut eandem materiæ entitas nunc perseuetat:ita & eadem actio conservans illam in esse produsto:at actio ad formam, vel composituin, elementare, v.g.ad ignem terminata cessauit cessauitus ipsis:signum igitur est actiones illas esse ex natura rei diversas.

35 Dicendum tamen est, elementa in prima sui productione susse concretas. Ita Diu. Thom. locis citatis q. præced pro assertione nostra, & communiter Thomsse.

Probatur primo ex testimonio Scriptuiz ibidem relato: In principio creauir Deus calum & terram. Nam etiam quoad terram, ac proinde quoad alia prima corpora esse intelligendum de propria creatione,

docuit dinus Thomas prima parte quæstione 65. art. 3. vbi probat Angelos non suise assumptos, vt instrumenta ad primam creaturæ corporalis productionem, quia prima corpora producta sunt per creationem; creatura autem nequitassumi, vt instrumentum ad creandum.

Nec necesse etit assertionem hanc aliis novis rationibus, prærer eas quæ in precedenti quæst. pro nostra assertione adductæ sunt, construare: quia illæ non minus hanc, quam illa convincunt, ve intuenti patebit.

66. Ad fundamentum ergo primæ lententiæ res-

pondetur, negando antecedens.

Et ad probationem respondetur, actionem illam concreatiuam materiæ, vi formaliter est conservatio illius, cessare: quia sicut illa actio non erat conservatio materiæ, nisi ad conservationem totius: ita cessante in esse conservationes totius, cessar vt est conservatio materiæ: quare in illo instanti; in quo cessar, conservabitur materia per actionem generativam compositi advenientis, per quam essective habet, vt existat per existentiam prædicti compositi: sicut, & in tempore subsequenti conservatur per eandem conservationem; per quam & totum compositum; quia sicut non existit, nisi ad existentiam alterius, ita nec conservatur, nisi ad alterius conservationem.

Nec refert si dicas, quòd durare & conservari se persistere in esse, sed materia non persistit in illo inflanti in esse existentiz, quod habet à nouo composito, sed incipit existere per illud: sicut & illa existentia & forma, nec non & compositum sunc princò sune in rerum natura: ergo ex vi illius existentiz aut actionis, per quatu prædicta existentia ej communicatur; non habet conservari.

Non inquam hoc refert, nam ad hoc quod res dicatur conservari, satis est, ve entitas essentiz que est sub existentia, persistat, sue hec persistentia sit sub existentia diversorum compositorum, ad quorum existentiam eadem illa partialis entitas coëxistat, sive sit semper sub eadem existentia: & ita licet compositum de nouo incipiat, & materia incipiat de nouo existere; aut coëxistere per existentiam illius: quia tamen non incipitexistere de nouo absolute, ideo tunc dicitut conservari per actionem predicti agentis: quia media illa persistitabsolute in esse.

37 Secundò responderi potest, quod ve N. zarinus innuit loco citato, materia in illo initanti revera non conservatur per solam actionem generativam compositi illius: quia actio conservativa talis est natura; ve quantum est de se, producerer id quod conservat, si non invenirer illud productum: at actio illa generativa non posset producere materiam, si non invenisse

ilam extra causas, vt patet.

Vnde, etsi illa actio attingat productionem existentiz, per quam materia existit; quia tamen non potest attingere entitatem essentiz materiz primz, quia
actio ad illam terminata, per quam productirur vel
conservatur, debet esse ex nihilo ideò ad talem conservationem desideratur, & adest ibi alia actio Dei,
per quam conservat materiam primam & attingit immediatè essentiam illius, qua que modo statim dicendo producerer illam ex nihilo, si non invenisser cam
iam productam.

38 Sed starim contra hæc videntur insurgere multa ex iis, quæ à nobis nuper dica & stabilita sunt.

Primò, quia inde fieret materiam primam habere propriam existentiam. Patet sequela ex ratione à nobis sæpè inculcata, scilicet, quòd cum siers tetrninetur ad esse: illorum tantum est siers, quotum est esse è contra; ergo si semel materia sit per propriam eculiarem



peculiarem actionem ad ipsam terminatam, poserit habere propriam existentiam, vel si est incapax propriz existentiz, nequibit per propriam & peculiarem actionem ad ipsam per se primò terminatam sieri.

Secundò, vel illa actio est totalis vel partialis: non totalis, quia præcisè terminatur ad partem: non partialis, quia actio partialis perir aliam actionem partialem tanquam compartem sui. At ini productione noui illius compositi, non adest illa actio partialis: quia illa, per quam producitur forma, attingit etiam per se primò compositum, ac proinde est totalis. Imò licet daretur alia actio partialis, non posser vniri cum hacactione terminata ad materiam, vt patet ex iis, quæ contra hanc vnionem actionum partialium diximus disp. 3. q. 7. Ex partim tetigimus in hac eadem quæst.

39. Ad primam ex iis obiectionibus neganda est sequela. Ad probationem dicendum est, dupliciter posse aliquid fieri, conservari per propriam actionem; vel ita vt per se siat, aut conservatur per illam, ac proinde semper petat proprium fieri; vel ita vt tantum per accidens; cob indigentiam alterius sc. compositi id cotingat: nimirum quia iuxta circunstantias tunc occurrentes no potest aliter subueniti prædictæ indigentiæ.

Licet ergo id quod fit per propriam actionem priori modo, possit habere propriam existentiam ve probatio reaè concludie, non camen quod fie, aut conservatur per propriam actionem posterioti modo, & per accidens. At materia conseruatur tune per propriam actionem hoc vltimo modo:quia nimirum corrupta est forma, ad enius conservationem consetuabatur, & corruptio non est per se à natura; sed per accidens. Item consetuatur per propriam actionem, præcisè ob indigentiam tam totius compositi, quam ob illam, qua agens illud particulare introducens nouam illum formam indiget materia: cumque totum compositum, aut agens illud non indigeat quod communicetur materiæ propria existentia: quia media forma totius, quam de nouo introducit agens, potest existere : ideò actio illa conservativa materiæ, vel ve melius dicamus desiderata ad conservationem eiusdem materiz vna cum actione agentis naturalis producentis prædictum compositum non communicat materiæ propriam existenciam: quia talis actio ponitur ob indigentiam compositi, & agentis: & non aliter, & ita solum terminatur ad realem entitatem essentia materiæ primæ.

Qu are ad hoc vt aliquid fiat, aut consernetur per propriam actionem, provt propria actio abstrahit ab his duabus enumeratis; satis est, vel quòd illa actio communicet proprium esse existentiz, vel quòd habeat necessariò adiuncam aliam actionem, que communicet formam, & esse à tali forma dimanans. V nede, essi materia nequeat terminare propriam actionem dantem esse existentiz, benè tamen propriam actionem que solum terminetur ad realem entitatem essentiz, & habeat inuiolabilem nexum cum alia actione producente compositum, & in illo tribuente materiz esse predicti compositi. Quia materia, & habet propriam entitatem realem essentiam, per quam saltem per accidens possit terminare illam actionem, & est gapax existendi per existentiam totius, quod componit.

40. Et possunt hæc omnia non patum illustrari, & confirmari sequenti exemplo. Nam quando cortumpuntur species sacramentales, & generantur vermes, tunc in puncto generationis, & ex vi præcedentis miraculi convertitur quantitatis illius hostiæ consecratæ in materiam primam, & ea semel per contectionem producta, virtute agentis naturalis generalleg. Compl. Physic.

rantur vermes, ve docet Dinus Thomas 3. p. q. 77. art. 5. Sic enim intelligunt S. Doctorem Caiet, ibid. Banez 1 p.q 45.art. 5. Capreol in 4. dift. 12. & communiter recentiores Thomista, & tamen in via S. Thom per illam actionem non communicatur matoriæ propria existentia, quia est incapax illius eriam in ordine ad divinam potentiam, quamuis prædicta actio habeat necessarium nexum cum alia actione, que producat formam, & communicet materie exfstentiam propriam compositi. Et ratio est eadem in viraque caula: nimirum materia illa, & peraccidens. fie per propriam actionem; scilicet quia materia panis, que erat sub illis speciebus definit esse per connersionem ipsius, totiusque substantiæ panis in corpus Christi: & quia solum fit ob indigentiam compoliti de nono gignendi, nec non & agentis, naturalis, quod generaturum est sale compositum.

41. Ad secundam objectionem respondetur, illam actionem esse entitative ipsammet actionem immanentem Dei, simul tamen virtualiter transeuntem; non verò actionem aliquam formaliter transeget vnione cum alia comparate, licet necessario desideretur altera actio, quæ producat formam, & tribuar esse estitentiæ: quia tam forma quam existentia
sunt necessaria ad conservationem materiæ.

### Q V Æ S T I O V.

Verum omnes forma accidentales educantur de potentia subietti.

PRo tituli intelligentia notandum est primo à quod consulto non diximus, An educantur de potentia materia prima, sed, de patentia subsesti; quia subsectum respectu illarum se habet, sicut materia prima respectu formarum substantialium. Supposimus autem modo, quod accidentia materialia subsectantur in toto composito, non verò in sola materia prima, vt in libris de generatione dicimus.

Secundò notandum est, formam accidentalem esse in multiplici disserentia: alia enim est connaturalis subiecto: ve calor igni, & srigus aquæ. Alia verò est violenta: ve calor respectu aquæ, quæ proindè recipitur in subiecto contra propriam inclinationem. Aliæ sormæ sunt intentionales: ve species visibiles receptæ in aëre, quæ nec sunt connaturales, & debitæ subiecto, nec subiectum resistit productioni illarum, aut illas petit. Aliæ sunt artisciales: ve sormæ cathedræ, domus, & c. Quæ quidem sunt ab arte. Aliæ tandem sunt supernaturales, & diuini ordinis; ve gratia habitualis, quæ talis sunt naturæ, ve petant sieri à Deo, ve est agens supernaturale.

Vnde consequenter multiplex distinguenda est potentia. Alia connaturalis, quæ respicit formam connaturalem. Alia violenta, quæ est in ordine ad formam, quæ recipitur in subiecto contra propriam inclinationem. Alia obedientialis, & hæc est duplex; vna quæ est præcisè in ordine ad agens liberum, & artificiale: altera verò, quæ est in ordine ad Deum, vt est agens supernaturale, & inducens formam supernaturalem supernaturalem

D 3 Referen

# Disp.IV.de Forma substantiali, Quæst.V.

### Refertur prior sententia,

Į.

PRima sententia asserit solas formas accidenta-les,& connaturales subjecto educi de potentia illius. Hanc videtur tenere Soncinas 7. Metaph. q. 8. Egid.in 2. distinct. 3. quæst. 2. Argent. ibidem act. 3. & Carrhusian quæst. 1. quatenus ideò dicunt formas intentionales non educi de potentia subiecti : quia non præestin illo inclinatio naturalis ad cas.

Et probati potest primò : quia ad hoc ve formæ educantur de potentia subioctinecesse est, vt contineantur. in illo tanquam in caula, vt ex dictis quæst. 2. huius disputationis constat; sed nec forme supernaturales, nec violentæ, aut artificiales continentur in illo ve in causa; benè tamen forme connaturales suis, subicatis : ergo hæ solæ, non illæ educuntur, de

potentia suorum subiectorum.

Migor quoad formas supernaturales videtur perspicuaiham quod continetur in alio tanquam in causa, est eiusdem ordinis, cum illo; alioqui si causa manet improportionata, & inferioris ordinis, nequibit continere rem superioris ordinis, quam non attingit: ied forme he supernaturales semper ad dinersum, & superiorem ordinem pertinent, ac proinde subiectum, quod est inferioris ordinis remanet, improportionatum respectu illarum; ergo non continentur

in ipso tanquam in causa.

Ex quo etiam potest aliqualiter probatio eiusdem minoris pro formis violentis intentionalibus, & artificialibus colligi. Nam causa dicit connaturalem inclinationem ad effectus, quos continet, vndè habent naturalem appetitum ad causandum illosjat respectu formarum prædictarum non est in subiecto naturalis hæc inclinatio: quæ non sunt connaturales illi, nec debitæ eidem, sicut sunt connaturales, & debitæ formæ, ad quas subiectum haber naturalem inclinationem:ergo prædiæ formæ non continebuntur in suis subiectis ve in causis. Ex quo tandem cadem minor quoad formas naturales, scilicet illas educi de potentia sui subicai, satis constat.

44 Confirmatur : formæ violentæ, motusque violentus non educitur ex potentia sui obie &i: ergo neque reliquæ formæ accidentales præter cas, quæ sant connaturales suis subiectis. Probatur antecedens: nam subiectum non conatur ad productionem illius, sed potius resistir : ergo non educitur ex eius potentialitate; siquidem non continetur in eo, sed potiùs oppositum talis formz talisque motus. Ex quo, etiam prima consequentia probarne : quia forma, & motus violentus pendet in effe, & fieri à materia, & -nihilominus non educitur : ergo aliquid aliud requiretur ad eductionem præter hanc dependentiam : cumque illud non possit esse aliud quam quòd forma educenda sit debita materiæ : sient quilibet effectus debitus est suz causz, consequens est, ve cum solz formæ naturales fint debitæ suis subiectis, solæ ipfæ de potentia subiectorum educantur.

45 Secundo: gratia, & virtutes infusæ non fue-- tunt productæ per eductionem: ergo nec reliquæ formz, que non funt connaturales suis subiectis. Paret consequentia: quia cum formæ supernaturales dependeant in effe à subicetis nihil potest obesse quominus educantur: nisi quia non sunt connaturales suis subicatis. Antecedens verò probatur: tum quia in scriptura productio gratiz, atque aded reliquarum virtutum vocatur creatio iuxta illud Plalmi: Cor mundum crea in me Deus:tum etiam quia omnia prædicta Manduntur à Deo, vt docet Trident. sess. de justificat.cap. 7. At quod educitur de potentia subiecti, & consequenter in eo continetur, non infunditur, vt ex

se constare videturiergo, &c..

Confirmatur: quoniam gratia, & prædiæ virtutes sunt exse incorruptibiles, quippe que sunt ciusdem speciei cum gratia, & virtutibus Beatorum, quas tamen constat esse incortuptibiles : ergo etiam unt ingenerabiles, & ineducibiles. Pater consequentia: quia que sunt incorruptibilia, sunt criam ingenerabilia, & ineducibilia ex potentia subiccti, vt constat in cœlis,& Angelis.

### Notationes pro elucidatione sententia Thomistica.

#### H.

16. PRo decisione huius quæstionis notandum est primò accidentia esse in duplici differentia: alia, quæ per se petunt fieri codem instanti, ac subie-Aum: quia sunt debita illi, dimanant que ab illius essentia, ac proinde fiunt vna cum ipso; alia verò, que per se non petunt simul, & in eadem duratione fieri cum subiecto, quamuis per accidens contingat simul cum illo fieri : quia subiectum posset naturaliter esse fine tali accidente; & illud accidens, quantum est ex se posser zquè reproduci in alio instanti.

Secundo notandan estiquod licet ad eductionem; per se loquendo requiratur vera transmutatio:nihilominus per accidens potest contingere, ve salua manente essentia eductionis, non detur de sato talis transmutatio. Quia quamuis forma, & subiectum non habeant nexum per se in eodem instanti; attamen per accidens fuerunt simul producta in illo.cuius oppositum desideratur ad hoc, vt de sacto sit ibi mutarid ve satis indicat Diu. Thom.1. part.quæst.45.art.2. ad 21

& 1.contta Gent. cap. 17.

Cuius duplex exemplum potest in via D. Thom: adduci. Nam gratia Angelorum fuit verè educta de potentia obedientiali cerumdem: quia vt ex D Tho. statim videbimus, omnis gratia educitur de potentia subiecti, & tamen in illa eductione non interceffit de facto, & per accidens vera murario : quiz per accidens contingit, quòd gratia fuerit simul producta in codem instanti cum essentia Angeli, ac proinde quod non præfuerit in Angelo vera prinatio, aut Carentia gratie, que ad mutationem desideratur. At nihilominus, quia per se loquendo gratia illa non habet nexum cum essentia Angeli, ideò quantum est ex se illa eductio habet coniun cam mutatio-

47. Similiter, ve quæstione præcedenti ex Dia. Thoma quæst.77.3. partis vidimus, in illo instanti, in quo quantitas hostiz consecratz convertitur in materiam primam, educit ex illa agens naturale formam, verb. gr. vermis, pro qua quantitas illa, qua vicem materia gerebat, fuit disposita; & idem contingeret. etiam si materia fieret per creationem : & tamen licet illa eductio, & generatio vermis per se loquendo non perat fieri in eodem instanti, ac materia, quia tamen per accidens nectuntur in illo instanti, & consequenter poffet faltem æque bene fieri,etiamfi materia multo tempore præcessisset sub alia forma : ideo per accidens non ad est ibi mutatio, quamuis per se loquendo deberet ibidem interuenire.

Vericas

# Disp.III. de forma substantiali, Quast V: 43

VERITAS THOMISTICA enuclentur, & sundetur.

6. 111.

18. Dicendum est ergo primo. Formæ arcidentales, connaturales suis subsectis, quæ ab
corundem essentia dimanant, & in codem instanti
cum illis sunt non tam dicuntur educi etiam eo modo, quo formæ educi absolute asseruntur sed potiùs coeduci. Assercionem hanc absolute intellectam
docent Thomistæ, & per se patet. Nam sicut non
tam siunt èriam eo modo, quo sormæ sieri dicuntur,
quam constunt: ita non educuntur, sed coeducuntur
ad eductionem sormarum, seu essentiarum à quibus
dimanant. Consistant primò: qui dat sormam, dat
consequentia ad sormam; ergo educit sormam præcipuam, seu essentiam, ex qua hæ proprietares dimanant, ad quamque consequentur, coeducet etiam
prædictas proprietates.

Confirmatur secundo: nam prinatio realis, quæ præcessit in materia, non tam est respectu illarum quam respectu sormæ constitutinæ illius essentiæ, a qua dimanant; nam semel materia prinata tali sorma habet ve sic dicamus, esse comprinatum proprietatibus eiusdem sormæ: ergo non tam dicentur educæ; quam coeducæ ad eductionem alterius Patet consenuentia quia sicut eductio, per se loquendo, habet nexum cum prinatione in sensu tam in hac quæstione, quam in præcedenti explicato: sta coeductio cum prinatione. Vnde prædica accidentia respectu subiecti immediati nullam inuolunt per se prinationem: quia petunt esse incodem instanti cum illo,

Aduertendum tamen, quòd hæc assertio intelligitur de illis proprietatibus quarum essentiæ, seu sormæ, à quibus dimanant educuntur de potentia subiecti. Nam si semel essentia, vel forma siat per oreationem tunc etiam prædicæ proprietates, concreabuntur vt patet in anima nostia, quæ quia creatur, non
habet proprietates, scilicet intellectum & voluntatem
eductas de potentia subiectissed potius concreatas ad
creationem ipsius animæ,

49. Dicendum est lecundo. Relique forme accidentales, que non nectuntur per se in codeminstanti cum subiecto, quamuis per accidens contingat fieri in codem instanti cum illo, educuntur de potentia illius, etiamsi sint formæ supernaturales. Assertio hæc aperte colligitur ex his, quæ docet D. Thom.quæst.vnica de virtutibus art. 10.2d 13.camque docent Thomista, & plures alij. Et probatur ratione generalt quoad omnes has formas. Nam formæ, quæ in elle pendent à subjecto tanquam ab aliquo priori prioritate, in que, id est, quod potest intelligi esse connaturaliter, & absolute sine illis; verè pendet in fieri ab illo : & quæ in este, & fieri pendent, verè educuntur de potentia ipsius subie-ci, vt ex dictis constat. Sed omnes hæ accidentales formæ pendent in esse à suis subicctis tanquam ab aliquo, quod modo dicto est prius prioritate in quo: quia vel fiunt actu in alio instanti, vel per se loquendo fieri possunt in illo, ac proinde pendent etiam in fieri ab illis · ergo educuntur de potentia

50. Confirmatur formæ illæ, quæ fiunt ex vi transmutationis subicci, saltem per se loquendo, educuntur de illius potentia: at omnes hæ formæ accidentales, de quibus in præsenti sit sermo, siunt saltem per
se loquendo ex vi transmutationis subicci: ergo
se educuntur. Maior patet ex dictis quæst. 2. huius
disp. sinsuper suaderi potest: quia tales sormæ hoc

ipso quod prædicto modo fiant ex vi transmutationis subsecti, non creantur, vepatet: neque fiunt per conversionem totalem alicuius in ipsas, ve ex se constar esgoeducuntur, quia non restat alia actio, per quam fiant,

Minor verò primi syllogismi ex supradictis liquet nam si semel fiunt in also instanti, ac subsectum reuera interuenit ibi transmutatio materiæ quandoquidem transit à privatione adhabitum, cumque predicte forme, quippe accidentales, pendeant à materia in esse, necesse est vt actio productiua illarum sir vnitiua earundem cum subiecto, ac proinde transmutativa subiecti, & consequenter fiunt ex vi actionis transmutatiuz eiuldem subiecti. Si verò accidentaliter contingat quòd prædice formæ fiant vna cum suis subiectis, ve contingir in Beata Virgine ( quæ in eodem instanti in quo eius anima creata eft, habnit gratiam: tunc saltem per se loquendo, adesser ibi transmutatio subiecti & ex vi transmutationis fieret illa gratia quamuis per accidens non six ibi transmutatio : ergo cum adeductionem satis sit, quod saltem per se loquendo actio illa sit transmutatiua materiæ, seu subiecti, ve probatum est consequens erit quod etiam tunc prædice formæ educantui.

si. Neque hinc fit, vt Iunior quidam obiicit, quod interueniat salrem præsuppositive aliquod miraculum, quoties reductio formæ accidentalis sit sine mutatione, sicut interuenit quoties eductio formæ sub-stantialis sine illa sit.

Respondetur enim quod eductio formæ accidentalis habet nexum pet se cum mutatione ad eum tantummodò modum, quo aqua habet nexum cum frigiditate vt octo: & generatio grauis, cum collatione eiusdem in suo loco naturali, quatenus si se moueantur impedimenta, & extrinsecæ circunstantiæ per accidens occurrentes, semper aqua habebit frigiditatem vt octo: & graue in suo soco naturali. Vnde sicut absque omni miraculo potest graue non esse coniunctum cum suo loco naturali: ita prædicta eductio potest esse sine actuali mutatione. Cur autem in eductione substantiali semper interueniat mutatio, quoties saltem præsuppositiue non intercedit aliquod miraculum, iam supra quæst. 2. huius disputationis explicatum est.

OCCURRITUR ADVERSARIORVM argumentis.

#### \$. IV.

D argumenta ergo pro prima sententia responderur. Ad primum neganda est minor: & ad primam probationem de formis supernaturalibus dicimus quòd sicet ad hoc, vt aliquid contineatur in aliquo tanquam in causa essiciente principasi, requiratur, quòd sit eius dem ordinis cum illo; imò, & hoc ipsum desideretur, ad hoc quod contineatur in aliquo tanquam in causa materiali ratione potentiæ natutalis vt naturalis est; non tamen ad hoc, vt contineatur in aliquo, tanquam in causa materiali ratione potentiæ obedientialis: quia sicut potentia obedientialis, de qua loquimur, vt est sub tonceptu potentiæ obedientialis, immediatè respicit, & subditur agenti supernaturali: ita immediatè est in ordine ad formam supernaturalem, ac proinde ordinis superioris.

Neque hinc, sequitur subiectum esse omnino improportionatum: quia ve optime notauit Caietan. tom. 3. opusc. tract. 3. quæst. aspotentia hæc obedientialis nec est pure naturalis nec pure supernaturalis; sed aliquo modo conuenit cum veraque: quia essi D 4 entitati

### 44 Disp.IV.de Forma substantiali, Quæst.VI.

entitatine & ex parte subiecti sit naturalis: attamen terminatiue est supernaturalis: quia respicit terminum: & agens supernaturale: qui quidem respectus, licet non variet illam in esse entitatiuo; variat tamen eandem formaliter in esse potentiæ: quoniam ratio potentiæ passiuæ non consistit in entitate subiecti absolute sumpta; sed ex ordine ad actum recipiendum, & agens, quod productum est ad formam recipiendam. Vnde non mirum, quod vt subordinata agenti supernaturali, cui subditur, possit recipere, & causare in genere causæ materialis formam supernaturalem.

13. Adde, quòd si semel verum est potentiam obedientialem formaliter saltem sumptam, quæ est in
creatura in ordine ad Deum authorem supernaturalem, esse non solum ex parte termini, sed eriam secundum substantiam supernaturalem, vt plures ex
recentioribus Thomistis volunt (quòd sanè valdè
probabile est) tunc nihil mirum, quòd gratia ex illius potentia educatur: quippè quæ est eiusdem ordinis simpliciter cum ipsa gratia. Ex quo ad probationem erusdem minoris pro aliis formis accidentalibus respondetur: quod ad solam causalitatem materialem ratione prædistæ potentiæ connaturalis requiritur appetitus, & inclinatio naturalis ad essestrum, non verò ad causalitatem materialem simplicitet, & absolute sumptam.

Ad confirmationem negandum est antecedens. Ad probationem dicendum est, nihil obstare, quòd etsi aliquis motus naturalis contineatur in potentia naturali tanquam in causa materiali, nihilominus motus oppositus, & violentus contineatur in potentia violenta, qua subiecum illud subditur alicui agenti creato: nam motus deorsum continetur in potentia naturali grauis, & tamen potest recipere motum sursum, dum ab aliquo sursum proiicitur. Vndè tale agens ita subdit graue sibi ratione maioris virtutis, quam habet, ve faciat illud concurrere secundum posentiam prædictam, & in genere cause materialis

in ordine ad prædictum modum.

54. Ad secundum respondeter negando antecedens. Et ad primam probationem; productionem gratiæ vocari creationem moraliter, quatenus non sie ex meritis. Ad secundam probationem: quòd illa, quæ sunt ordinis supernaturalis ea solum ratione dicuntur infundi; quia non continentur vt in causa in potentia subiecti naturali, nec possunt virtute agentis creati tanquam à causa principali educi; sed solum virtute Dei vt agentis supernaturalis, vt iam explicuimus.

55. Ad confirmationem respondetur: dupliciter aliquid posse dici incorruptibile. Primò, quia perpetuò durat ex natura sua: si tamen Deus de sacto voluerit illud non durare, est tunc resolubile in aliquod subiectum. Secundò, quia ira natura sua durat, ve essi Deus velit, quod non duret amplius, non tamen tunc desiner, quia resoluerur in aliud prius subiectum; sed quia abibit omninò in nihilum: quamuis ergo id, quod hoc ve vessimo modo est incorruptibile, sit etiam ingenerabile, ce ineducibile; secus, quod illo priori modo est incorruptibile, ve ex se constat. At gratia hoc tantum modo est ex natura sua incorruptibilis, ve ex dictis patet.

Vnde ad probationem antecedentis dicendum est, tam gratiam viæ, quam patriæesse ex parte sua & secundum se præcisè incortuptibilem modo dicto: quamis cum hoc discrimine, quòd gratia viæ ex parte modi, quo recipitur, recipitur amissibiliter. Vnde, quia cotruptibilitas sormarum non subsistentium prouenit ex parte subiecti, in quo recipitur in modi receptionis: ideò quia gratia viæ recipitur in

subiecto amissibiliter, potest naturaliter corrumpi, & eius destrio non est annihilatio. At gratia patriz te-cipitur inamissibiliier, quia tunc persecte dominatur subiecto, & subiciti illud sibi, & ideò naturaliter nequit corrumpi: benè tamen supernaturaliter corruptione propriè dicta. V nde non mirum, quod semper producatur per eductionem: quia hoc ipso, quòd possir supernaturaliter corrumpi, nec sit debita naturz, petit educi de subiecto, vt diximus.

56. Illud ramen in fine huius questionis pro vberori doctrina corum, quæ ram in hac quæstione, quam in pracedenti dicta fint, aduertere non definemus : quod nimiram licet probabilius iudicemus, quod quando subiectum ante instans introductionis formæ non præceffir realiter privatum illa, tunc non est sufficient fundamentum ad hoc, vt in instanti geperationis intelligatur habere pro aliquo priori privationem eiusdem , vt eriam explicuimus. Czterum probabilitet dici etiam potest, quod hoc ipso, quod subiedum non nedatur per se in illo instanti cum forma; sed zquè benè possint sieri in diuersis instantibus, vel forma non nectatur per se codem modo cum subiecto, & ira in vtroque casu fiant per diftindas productiones: adest sussiciens fundamentum ex parte rerum, & productionum illarum ad hoc, vt etsi sint productæ in codem instanti, nihilominus subicaum præintelligatur, quod pro aliquo figno rationis est aliquo modo privatum forma. Qu ia illa multiplicatio productionum, & concomitantia purè per accidens earum, nec non & quod per se loquendo nihil obest, quin ibi esset vera privatio formæ, præbent sufficiens fundamentum ad hunc modum intelligendi; ac proinde, & ad hoc, ve intelligamus elle ibidem mutationem.

### QVÆSTIO VI.

In per divinam potentiam possint plures forma substantiales informare simul unam, & eandem numero materiam, & una forma plures materias.

18 Aliqua in dubium vocamus. Supponimus enim primò : quòd plures formæ substantiales possunt successive informare candem materiam: imò, & id necessariumest, si loquamur de formis subsinuaribus. Siquidem respiciuntur à materia sub ratione amissibilium, ac proinde vna deperdita succedir alia loco illius, ne materia maneat omninò sine forma. Supponimus verò esse naturaliter impossibile duas formas substantiales informare simul candem numero materiam id quod satis indicat corruptio formæ præexistentis; quando de nouo alia aduenit. Si enim essent naturaliter compossibiles, non esse ratio ob quam vna expelleret aliam.

Vocamus autem in dubium: an saltem supernaturaliter sit possibilis hæc simultas formatum in vna materia. & licer quæstio hæc posset intelligi tam de formis substantialibas, quæ secundum aliquos tribuunt saltemmodò gradum aliquem communem: non verò pertingunt, vsque ad constituendam rem in specie athoma (de quorum numero esset forma corporeitatis materiæ coæua; si semel verum esset earn dari) nihilominus solum intelligitur de simultate formatum, quatum quæstioti st sufficiens ad constituendum compositum, & materiam in specie athoma. Quia verò præsenti quæstioni est satis assinis alia;

# Disp. IV de Forma substantiali, Quæst. VI. 45

an animarum vna, & eadem forma posser simul informare duas materias, ideò de hoc aliquid etiam dicemus. Czterum de formis illis prioribus, & dantibus præcisè gradum communem; an fint compossibiles in eadem materia, cum alia forma dante vleimum esse specificum, alibi commodius agetur.

### PROPONITUR OPINIO

38. DRima sententia afferir, posse supernaturaliter duas formas informare, fimul candem maisriam : & rurlus vnam formam esse simul in duabus materiis. Ita Gregorin 1.dift.12.quæst 3.art.2.Palud. in 3. dift. 1 5. quætt. 1. Fonseca 5. Metaph.c. 4 q.4. lect. 2. Suar tom. 1. luz Meraph.difp. 15. fect. 1 o.n. 60. quos refert,& sequitur Rubio traft.de forma q. 7. num. 74. & alij ex Iuniotibus. Et quidem secunda pais huius sententiæ satis apertè colligitur ex prima. Nam si semel duz formz possunt este in eadem materia, ac proinde unica portio materiæ recipete simul plutes formas: etiam vna forma poterit simul informare duas materias: quia forma non haber minorem vim ad informandum, quam materia ad recipiendum: ergo si materia potest simul recipere plures formas; etiam forma poterit timul informare duplicem ma-

Quoad primam verò partem sic primo probatur. Non potest Deus simul ponete in vno, & eodem loco duo corpora, ve ex dicendis in quarro libro constabit : ergo & in eadem portione materiz semel actuata per vnam formam substantialem, poterit ponere aliam, quæ simul cum præcedenti illam in-formet. Pater consequentia ex paritate tationis: nam sicut in loco est naturaliter capacitas ad circumscri- ... bendum successive duo locara: ita in materia reperitur naturaliter capacitas ad recipiendum successiuè plures formas: & sicut in vno, & eodem loco noni possunt esse naturaliter duo corpora; quia vnum expellit naturalitet aliud: ita & in formis repugnat naturaliter simultas carum in materia : quia vna expellit aliam, tum ratione sui, tum ratione dispolitionum incompossibilium, quas quælibet secundum le affert. Ergo si semel simultas duorum corporum in vno, & codem loco est supernaturaliter, possibilis: ita & simultas duarum formarum in eadem portione materia.

59. Secundo: neque repugnat ex parte materiæ neque ex parte formaru, neque ex parte veriusque qu'od duz formz informent simul eandem numero materiam : ergo id est supernaturaliter possibile. Patet consequentia: quia in antecedenti referuntur omnia capita, ex quibus potest prouenire repugnantia huius simultatis formarum.

· Antecedens verò, quoad priorem partem, scilicet quod non repugnet ex parte materiæ, sic probatur: quia materia, etiam dum informatur vna forma, retinet potentiam ad recipiendam quamcumque aliam: siquidem potentia materiæ ad recipiendas formas non distinguitur à sua essentia: vnde hac manente remaner prædicta potentia.

Quoad secundam autem partem, scilicet; quod non repugnet ex parte formarum, sic idem antecedens suadetur : quia maior est incompossibilitas illa, que inuenitur inter duo contraria, verbi gratia, calorem, & frigus, ex parte ipsorum, qu'am quæ est inter duas formas substantiales: quoniam illa est pro-

pria, & rigorola contrarieras, ac proinde ftr: 6. 111ma incompossibilitas, secus vero hæc, qua tantum large; & impropriè est contrarieras; quia substantiæ nihil est contrarium : at illa incompossibilitas contratiorum non tollit, quominus fin: upernaturaliter compossibilia in codem subjecto, vt infrà dicemus : ergo multo minus incompossibilitas duarum formarum auferet iimultatem carunden in vna materia saltem per divinam potentiam, quamuis in veroque casu sie prædicta simultas naturaliter incompollibilis.

Ex quo idem antecedens, quoad vitimam partem, scilicer, quod non repugnet ex parte veriusque latis liquet : quia repugnantia ex parte veriulque supponit, vt ex parte alicuius repugnet : cum ergo oftensum sit, neque ex parte formarum, neque ex parte materiæ id implicare, contequens est ex nullo capi-

te repugnare.

60. Quòd si eis respondeas, repugnate ex parte materiæ habentis potentiam limitatam, quoad a dualem receptionem, vndè vnica forma ab ea semel recepta satiatur eius potentialitas, ac proinde nequit plures recipere.

Contra sic insurgunt : actualis receptio vnius formæ non destruit; led porius perficit potentiam materiejergo materia ex se tune haber potentiam ad alias formas, & consequenter, ex parte ipsius non repugnabit, quominus plutes formas habeat.

### Sententia D. Thom. & primum eius fundamen-

IÌ.

Icendum tamen est implicare contradictionem, quod due forme substantiales fint fimulin eadem portione materiæ. Ita D Th. 1. p. q 76. art.3. & 4.item opusc.33.& quodlib. 1. art. 6. vbi sic ait : Impossibile est in uno, & codem esse plures formas Substantiales. Nam ratio, quia ibid. probat non posse in homine esse duplicem formam substantialem, convincit viique quod neque supernaturalitet id fieri potest. Tenent etiam hanc sententiam Caiet. ibid. & alij plures ex recentioribus Thomssis. Et licet expresse ab Authoribus antiquis discussa non fuerit; attamen ex corum principiis aperte constat illos no-Rez conclutioni suffragari.

Probatur primo ; duz forme substantiales se ipsis sunt immediate incompossibiles, quia in adu exercito informant, & ideò videmus, quòd hoc iplo, quòd vna adueniat, statim alia desinit actuare materiam, ergo si semel Deus vult, verbi gratia, formam hominis informare aliquam determinatam portionem materia non potest velle, quod eadem materiæ portio, simul

informetur ab alia forma.

Antecedens est perspicuum. Consequentia verd sic ostendirur, quia licet posita in causa virture causandi, & omnibus requisiris ad actum primum, possit Deus eriam in causis naturalibus impedire, ne siat effectus; attamen si semel cum omnibus istis ex parte actus primi se tenentibus ponantur omnes causalitates ad effectum desideratæ: non poterit, non & ipse effectus in retum natura poni : & ideò polita forma; & causalitate eius non potest non sequi effectus formalis, & posito efficiente, & causalitate eius non potest non sequi effectus illius. Ergo cum virtus, que vna forma substantialis expellit aliam, fit propria entitas, & ratio actus substantialis simpliciter primi, & causalitas eius sit informatio actualis, fit inde, vt his politis non possit non talis expulsio sequi. 62. Respon

### 46 Difp. IV. de Forma substantiali, Quæst. VI.

62. Respondebis, quòd eriamsi postra virtute causatua, & causalitate eius, ponatur indispensabiliter
estectus primarius: non tamen est necesse in ordine
ad Diuinam potentiam, vt ponatur estectus secundarius: vt patet in humanitate Christi Domini, vbi
posita anima Christi & informatione eius impediuis Deus existentiam creatam, quæ est estectus secundarius eius dem anima. Quare cum estectus primatius cuiusuis formæ tantum sit communicare se
materiæ, & composito, & hoc quod est expellere
aliam formam, habeat rationem estectus secundarij: quia cortuptio non est per se intenta à natura,
ideò potest prædicta expulsio supernaturaliter impediri.

Sed contra : nam licet effictus secundarius positiuus possit saltem multoties per diuinam potentiam impediri; non tamen si fuerit privativus, & valdè intimus. Sed expulsio vnius formæ substantialis, quando aduenit alia, est effectus secundarius prinatiuns proueniens à forma de nouo adueniente : quia nihil est aliud, quam non esse illius in tali subiecto, estque valde intimus: quoniam prouenit ex intrinseca ratione formæ substantialis : ergo est omnino indispensabilis. Maior pater : nam ex eo, quod forma cadaueris dat illi consequenter, & secundario prinationem vitæ tanquam effectum secundarium privatiuum ex speciali, & inttinseca ratione talis formæ prouenientem, oritur quòd etiam per diuinam potentiam nequeat impediri, nec ad prædicam formam sublequatur : aliàs idem effet viuum,& priuatum vita, quod implicat.

63. Respondebis, non esse ita intimam expulsionem vnius formæ substantialis ab alia, sicut expulsio, & prinatio sotmæ viuentis est intrinseca formæ cadauetis, ob specialem oppositionem, quam inter se habent.

Sed contra : nam quoties effectus primarius aded habet intimam connexionem cum secundario, vt saltem à posteriori colligatur non fore effectum primarium niss subsequatur secundarius; tunc effectus secundarius est aded intimus, vt sit omnind indispensabilis: non enim ob aliud priuatio viræ intime, & indispensabiliter sequitur ad formam cadaueris: nissi quia si semel non sequeretur, non daret primarium effectum, scilicet esse cadaueris. At si semel adueniente vna forma substantiali non expelleretur alia, iam forma adueniens non esset actus simpliciter primis materiæ, neque rationem actus simpliciter primi erga illam exerceret, ac proinde neque suum effectum primarium tribueret materiæ. Ergo talis expussio non minùs intimè sequitur ad talem formam, quàm priuatio viræ ad formam cadaueris.

Min.in qua est difficultas, sic probatur: quia actus simpliciter primus materiæ & exercens, erga illam, rationem talis actus indispensabiliter inuoluit quòd non præsupponatur, neque sir simul cum eo alius actus primus in materia: aliàs non exerceres erga illam rationem actus primi, sicut quia materia prima est essentialiter primum subiectum, necessario inuoluir, quòd non præsupponat aliud subiectum prius, & si semel datur subiectum, quod præsupponat aliud, subiectum, sam subiectum illud præsupponens aliud, non erit primum subiectum: & ita nec materia prima.

64. Confirmatur ex eodem S Doctore loco citato quodlib. 1 quast 4 art. 6. Vt forma substantialis exerceat rationem actus primi respecta materia, duo debet habere. Primum est quòd componat vnum per se cum illa; secundum verò quòd tribuat illi primum esse, seu esse simpliciter. At nis subsequatur essectus ille

secundarius, scilicet expulsio præexistentis formæ, non potest forma præstare illa duo priora, quæ pettinent ad essecutum primarium adæquatum illius. Ergo talis essecutus secundarius est valde intimus, & nulla visimpedibilis.

Maior quoad primam partem probatione non indiget:quandoquidem euidens eft,quòd ex vnione materiæ,& formæ resultat totum, quod quatenus ex illis componitur, est vnum per se. Quoad secundam ver ò partem sic eadem maior suaderur, ex differentia, que est inter formam substantialem, & accidentalem, nam cum materia recipit formam substantialem, dicitur de ca, salcem ve est in suo toto, quod simpliciter, & sinc addito est. Czterum cum saltem in toto, & cum toto recipit formas accidentales, non dicitur de illa etiam in toto, quod habeat simpliciter, & sine addito esfe, sicut neque hoc de toro ex vi talium formarum enunciatur, sed solum, quod sit alba, vel nigra, quod non est esse sit simpliciter, sed esse secundum quid secundarium, & cum addito : sicut etiam cum primò aduenit forma substantialis, dicitut totum fieri simpliciter : quia haber esse simpliciter, & fine addito. Cum verò aduenit forma accidentalis, non dicitur fieri sine addito, sed album, vel nigrum,&c.

65. Ex quo etiam minor primi syllogismi, quæ sola probatione indiget, sic probatur; quia ex qua patte materia ex iam in actu per primam formam, non potest constituere vnum per se cum subsequenti snisi altera appellatur : quia quod aduenit enti in actuinon aduenit per se,sed per accidens, nec potest constituere cum illo vnum ens per se: & ex quo capite per talem informationem prioris formæ, materia habei modo dico esse simpliciter primum:ac prois de esse simpliciter, & sine addito, non porest illud recipere à sequente forma. Si namque iam simplicher, &'sine addito est, non tribuetur illi, quod simpliciter sit, sed ad lummum, quod habeat esse cum addito; scilicet esse tale, vel tale, quod est esse secundum quid. Imò, & hinc sequetur formam subsequentem non esse substanualem, sed accidentalem, vt infert D. Thom. & ex dictis constat.

Ex quibus omnibus inferendum, & dicendum est secundò, implicare etiam, quòd vna, & eadem numero forma substantialis informet simul duas portiones materia. Assertio hac apertè colligitut, tum ex his, qua docet D. Th. 3.p.q. 3 art. 1. tum etiam ex dictis in prima assertione. Si enim vna, & eadem poitio materia, qua est commune subiectum eatum sermatum, qui in ea continentur, non potest recipere plures formas simul, neque etiam forma poterit simul duplicem portionem materia informate. Nam sicur materia dat se forma per modum subiecti: ira forma dat se materia per modum actus : ergo sicut repugnat vnam materiam dare se simul duabus formis per modum subiecti, ita & eandem formam communicare se simul duabus materiis.

### EXAMINATUR SECUNDUM fundamensum verasententea.

#### **S.** 111.

Einde tatione fundamentali ( quæ propottione setuata potest etiam ad præcedentem
assertionem probandam applicati) sic probatur. Virtus, quæ ex natura sua est impotens ad aliquem essertium prestandum, nisi ei aliquid addideris, impossibile
est, quod illum præstet: quoniam si nihil ei additur,
manet sicut antea: & consequenter ita impotens sicut
prius-

prius erar. Sed forma connaturaliter loquendo est impotent ad informandum simul duplicem portionem materie, vt satis constat : alioquin id naturaliter contingerer, quod nullus concedit, & nihil potest ei addi, per quod reddatur potens. Ergo ctiam in ordine ad divinam potentiam crit illi hoc

impollibile.

Secunda pareminoris probatur : quia vel illud, quod additut, est diverte speciei, & essentie ab ipsa forma, vel eiusdem:non primum, quia etsi demus quòd illud, quod additur, posset aliam materiam informare, non tamen potest conducere, ve eadem forma praexistens, & actuans vnam materiam possit aliam simul actuare. Nam forma non habet vim informatiuam, nisi per suam intrinsecam entitatem : quia causat dando se. Vnde sieur quidquid ei addideris diuersa speciei ab illa, non pertinet ad solam intrinsecam entitatem : ita nihil conducet ad intrinsecam illius vim informatiuam augendam in ordine ad aliam materiam. Neque secundum dici potest : quia si semel illa virtus est eiusdem speciei, tunc sicut prima virtus przexistens in forma, non poterat extendi ad duas materias simul actuandas; ita neque secunda, quæ superadditur, aut prima vna cum illa; quia ambæ funt einsdem speciei.

67. Item vel ex illa virtute superaddita, & ex forma præexistente sit vna forma, vel non: si; non; ergo iam non vna,& eadem forma est simul in duplici materia: si verò sit vna forma; tunc virtus superaddita; de cialdem speciei, tantum potest esse pars integralis formæ præexistentis:quia ve supponimus,forma substantialis non est intensibilis : & præterquam quod distinctio partium provenit formaliter à quantitate; ac proinde non potest dare vim substantialem ad informandam duplicem materiam; adhuc contra hoc obstat : quia forma, que licet sit maior, est tamen vnica, quamuis possit ratione maioritatis infotmere maiorem materiam, non tamen duplicem, ficut è contra de materia in ordine ad formam dicen-

dum est.

CONVELLVNTVR ARGVMENTA opposital sententia.

S. IV.

A D primum initio qualtionis politum rel-pondetur potius elle pro nobis'quam contra nos. Quia ideò duo corpora possunt diuinitàs esse in vno loco; quia in virtute locabili possunt sieri vnum, & idem, quatenus nimirum, etsi entitatiue maneant duo, tamen vnum penetratur cum alio, & ita in esse locabili, & circumscriptibili ita se habent ac si essent visicum ( vt lib. 4. amplius explicabimus.) At duz formz, verbi gratia hominis, & equi, in vi informandi semper sunt duz, neque possunt fieri vnum : quia semper informant, vt distince in specie: & ided semper dant suis totis specie diuersas, ac proinde nunquam poterunt esse fimul

Ad secundam, negandum est antecedens, quia repugnat tam ex parte materiæ, quam ex parte formé. Et ad primam probationem, qua intenditur non repugnare ex parte materia, dicendum est aliud esse, an materia, dum habet vnam formam, retineșt tunc potentiam ad habendam aliam formam pro tunc: aliud verd, an retinear tune potentiam ad habendam illam, non pro tunc pro alia duratione, vel pro eadem, ita ve si alia aduenitet, præsens forma' expellererur. Seu ve alij dicune ; aliud est an eung

sit in ca potentia ad aliam formam in sensu composito: aliud verò, an in sensu diviso retineat prædictam potentiam. Primum nunquam potuit conuenire materiæ, & ided numquam potuit simul habere duplicem formam : benè tamen secundum , vt ex se

69. Ad secundam probationem pater ex dictis; quia etsi oppositio duarum formarum non sit propriè contrarietas, est tamen incompossibilitas indifpensabilis, & quantum ad hoc vincit propriam contratietatem accidentium. Et ratio sumitur ex dicit : quia probationes facte pro formis substantialibus non procedunt in formis accidentalibus, que nec sunt actus simpliciter primi; ac proinde non repugnat supponere alium actumineque faciunt vnum per se substantialiter cum materia: & consequenter nihil refert, materiam non præsupponi, vt omnino nudam, id est, sine aliquo alio actu formali Nec tandem dant effe simpliciter id est, primum effe absolute, & fine addito; sed esse secundum quid, hoc est cum addito, scilicer tale, vel tale esse. At non repugnat, quod subiectum habeat duplex esse secundum quid : bene tamen quod habeat duplex elle simpliciter, ve probatum est.

### 

### DISPVTATIO

De altero entis naturalis principio, scilices prinatione.



OSTOYAM egimus de principiis entis naturalis in facto esse, restat vt de privatione, quæ illius princi-pium est in fieri, sermonem institua-

mus, & meritò vitimo loco de hoc principio agimus : tum quia ignobilius est quam alia duo, scilicet materia & forma; quandoquidem non, est ens, sed carentia entis: tum ctiam quia non nisi per formam, & ratione formæ, cuius est privatio, cognosci potest. Et licet, vt exacte maneret in præsenti explicata natura prinationis ( si verum est, quod non enti, & carentiz entitatis naturamaliquam tribuere possumus) plura essent discurienda. Primum an sit priustio , & an inter realia, vel racionis entia, vel inter puras nihilitates connumeranda sit. Secundum, quid sibi vendicet, vt. à negatione condistinguitur. Tertium, an & quomodò à materia distinguatur. Quartum, an cadem prinatio sit verum principium entis naturalis in fieri. Quintum, an vniuocè cum materia, & forma in racione principij entis naturalis conueniat. Ceterum quia de primo, & secundo constat ex his, que in Logica dicta sunt: & de ter-

tio, & quarto ex his, que in hoc libro disp. 2. asseruimus : ideò pro completa huius principij notitia solum de vitimo restat nobis agendum, & ita vnicam tantum quæstionem in præsenti disputatione excitabimus.

### QVESTIO vnica.

Vetum prinalio conneniat uninecè cum materia, & forma in ratione principij entis maturalis ?

Icendum est breuiter: privationem non con-uentre vnivoce cu materia, & forma in ratione principij entis naturalis, sed analogicè analogia proportionalitatis. Prima haius assertionis pars inde liquet enti & non enti quatenus cali, nihil potest dari communione vniu ocu, vt in Logica diximus. Sed ratio principij, quæ reperitur in privatione, non potest elle aliquid positiuu reale, & duo alia principia necessariò postulant, ve in ratione principij aliquid reale, & positiuum sint: non ergo ratio principij illis erit vuluoce communis. Minor ex dictis in disputatione secunda constat, & potest ampliùs sic declarari. Nam privatio est principium generationis per modum termini à que. Vnde cum terminus à que generationis Tubstantialis sit non esse: quandoquidem generatio est transitus à non esse: sit inde, ve prinatio quatenus ter-minus est, solum dicat quid prinatinum. At materia, & forma : quia illa per modum subiecti : hæc verò per modum termini ad quem concurrit, ideò in ratione principii sunt quid positiuum. Id , quod etiam definitio ipsa generationis exprimit, in qua dicitur; quòd est transitus subicci de non esse ad esse.

Secunda verò pars conclusionis suadetur sic : quia prinario verè rationem principij participat, quandoquidem verè illi conuenit, tum definitio principij vt fic; tum etiam definitio principij entis naturalis, vt ex dictis patet; led non convenir vnivocè cum ceteris : ergo analogice, non analogia attributionis, si quidem Aristoteles, & cæteri Philosophi appellant prinationem principium simpliciter tei naturalis : et-

go analogia proportionalitatis.

3. Sed contra dicta obircies primo: Ratio scibilis potest esse communis vniuocè respectu entis realis, & rationis, quod reuera est non ens. Ergo & ratio principij poteritesse vniuoca respectu priuationis, & aliosum principiorum, licet privatio sit revera non ens, & alia principia fint quid politium. Consequentia patet ex paritate rationis. Antecedens verò probatur : quia Logica convenit vniuocè cum aliis scientiis in ratione scientiz. Ergo eius obiecum, quod est ens rationis, convenit etiam vnivocè in ratione scibilis cum aliis obiectis scibilibus. Pater consequentia: quia non potest scientia habere maioren, vnitatem in ratione scientiæ, qu'àm eius obiectum in ratione scibilis: quoniam ab eis specificatut.

Confirmatur, in oppositione contradictoria, & privativa alterum extremum est non ens, & camen satio communis oppositionis vniuocè dicitur de illis, & dis oppositionibus quarum verumque extremum est positium : ergo similiter in proposito dicendum erit. Minor patet: nam ratio communis oppositionis vt sic, tantum importat incompossibilitatem aliquorum; sed in hac nullo modo differunt omnes hæ oppolitiones; ergo omnimodè conueniunt, & conse-

quenter vniuocè.

4. Respondetur : transcát antecedens, & negetur consequentia: qu'a ad rationem scibilis materialitet se hiber eriam in enterationis, quòd sic non ensiquia alius est ordo, & ratio scibilium, & alius ordo rerum: & formale illius solum consistie in hoc, quod habeat passiones demonstrabiles : & ideò ratio illa vniuoca non oft communis enti, & non enti, ve est formaliter non ens. Cæterum privatio, ve principium est, habet ratione sui, & tanquam quid formaliter importatum quòd sit non ens : quia modus ille principiandi per modum termini à que importat, vt formale, carentiam entitatis, &c. è contrà verò materia, & forma formaliter dicunt quid positiuum, vt iam explicui-

Ad confirmationem verò respondetur, negandum elle, oppolitionem elle vniuocè communem omnibus oppolitionibus. Solum enim est vna analogice analogia proportionalitatis respectu quatuor illarum oppolitionum, sicut & in ratione principijentis naturale hac conuenientia, & vnitare, forma, materia, & prinatio adunantur. Et ratio est eadem in veroque: quia criam in oppolitione privative, & contradicoria habet se vi formale, quod vnum extremom sit mon ens : arque adeò non potest omnimodè abstrahi ratio illa communis ab his, & aliis.

5. Obiscies secundo, Aristotel. 5. Metaphysic. text. 14. vocantem prinationem ens reale : diait ergo realem entitatem. Igitur ex hac parte non oberir, quominus conueniar vniuocè in ratione principi) cum cæteris.

Responderur ens reale duobus modis accipi : primo stride, & proprie, pro natura & essentia tei, in qua acceptione politiuam entitatem lignificat, & in decem prædicamenta partitur. Secundo minus propriè, prove nimirum re ipla est fundementum realis veritatis propositionis. Sicut enim vere dicimus hominem esse animal adestque verum fundamentum in rebus, vt hoc enuntiemus: sic vere dicimus de homine visu carence czcum elle, adeftque fufficiens fundamentum in carentiailla ad hanc rerminandamiintellectualem compositionem. Primario igitur non dicitur ens reale, sumpto reali ente illo ptiori modo: benê tamen, si hoc posteriori sumatur. Quam doarinam accepimus ex his, que docer D. Th. piima parte quæft. 48. art. 2. ad 2.

6. Tertiò obiicies. Ratio principij non est uniuoca respectu horum principiorum, ex eo quod priuatio non est ens, hoc ipsum conuincit, quod neque analogice analogia proportionalitatis de omn bus illis dicatur: quod enim impropriè ens dicitur, quomodo propriè principium etit, cum primum prædica. tum, & proprium, quod alicui conuenit, sit esse ens i quòd si propriè principium est non analogia proportionali, sed attributione analoga conveniunt : quia vt in Logica dicum est, que illo priori modo vnum sunt, quodliber eorum proprie participat rationem

analogam.

Respondetur negando consequentiam. Et ad enis probationem dicendum est, rationem principij, ve termini à que, non postulare entitatem : quia à non. ente in sus potest optime esse mutatio. Imò in generetione substantiali terminus à que per le est non ens, & ita ratio principij saluati optime porest, sine ratione entitatis in his principies, que posi mè non inflaunt; sed tanquam id, quod relinquendum est. Et licer in his que pro ratione differentiali aliquid nositiuum important, in recto, sit primum, & proprium prædicatum esse ens, & non tamen in his, quorum formalissima, & vltima ratio in pura carentia consistit. Nam licet impropria entia sint, potest tamen proptiè aliquod aliud prædicatum eis conuenire.

DISPYTA

### ፟ቚቚቚቚቚቚቚቚቚዹቚቚቚ**ቚቚቚቚ**ቚ DISPVTATIO VI.

De naturali composito, quod ex principiis intrinfecis unitis resultat.



Ix t m v s huc víque de principiis entis naturalis. Dicamus ergo oportet de ipso naturali ente, quod ex eis coalescit: fic enim & ipsorum principiorum na-

tura magis cognoscetur, & finem in quem à natura destinata sunt, melius percipiemus.

### QVÆSTIO 1.

An ens naturale effentialiter, tam ex materia, quam ex forma constituatur?

Via entis naturalis cognitio ex huius quæstionis decisione valde pen det, ideò cam primo loco excitamus,

### Quid senserint Auerroës, & aly?

PRima sententia est Auerro. 7. Metaph. comm. 21. Iand. 7. Meth. q. 14. quibus fauet Alexander Aphrodi. 2. Metaph.tex. 12.& Thomist. 3. de Anima, tex. 9. & 38. dicentium solam formam esse entis naturalis totam quidditatemsproindeque materiam nullo modo de eius essentia esse.

Probatur primò testimonio Aristot. 2. lib. huius operis, cap. 3.tex. 20. vbi formam appellat ip sum quod quid eras esse rei, seu quiddicatem rei. In quibus verbis quidditatem totam ponere videtur in forma.

Deinde ratione probatur, forma substantialis appellatur illud, quod dat esse rei, imò & hæc est illius propria definitio:ergò illa sola erit quidditas & essentia compositi. Alioqui si materia præberet esse compolito, efferque de effentia illius, non distingueretur a forma, cuius proprium est esse rationem compositi, & præbere esse omni enti naturali.

Confirmatur, sicut se habet forma artefacti ad fuam materiam, ita forma substantialis ad suam materiam primam; led forma artefacti est tota essentia & quidditas illius, quod simpliciter est ens artificiale: ergo pari ratione forma naturalis ent tota quidditas illius quod simplicites est ens' naturale, & materia solum se habebit, vt loquitur Philosophus lib. 7. Mctaph.tex.41.vs habens, deferens, aut suscipiens effensiam, vel ve loquuntur Authores opposize sententia,

ve vehiculum quidditatis.
2. Secundo, illud formaliter est de essentia alicuius rei, quo res illas ab aliis essentialiter separatur, iuxta illud Philosophorum proloquium acceptum à Philosopho 7. Metaph.tex. 41. scilicet, Idem oft constitutinum,ac diffinttinum. At sola forma substantialis, v. g. hominis, facit hominem specie distingui à leone. Ergo sola illa erit tota quidditas entis naturalis.

Minor patet, quia leo, v. g. penes materiam non difinguitur specie ab homine, cadem enim materia, quæ modo sub forma equi est, potest decursu tempotis esse sub forma hominis.

Tertid, esse est propter operari, ve tenet communis Colleg. Complet by fic. -

loquendi modus; sed sola substantialis forma dat composito vim & potentiam operandi. Illa ergo præcisc sumpra est tota quidditas illius.

Minor suadetur, nam sient vnumquodqueagit secundùm quod est in actu: ita nihil est ratio agendi nisi prove actus est. At materia pura potentia est secundùm le lumpta, ergo, &c.

3. Quarto, & vrgentius confirmatur. Si materià esset de essentia entis naturalis, etiam hæc singularis materia esset de essentia huius entis naturalis, verbi gratia, Petri. At hoc impossibile est : ergo & illud. Maior ex se patet. Minor suadetur.

Primò, quia materia Petri actione caloris naturalis, humidum depascentis, perpetud dilabitur. At rei essentiam fixam, stabilemque esse oportet, dum res illa durat. Deinde, cum intercunte Petro forma cadaueris in eius succedat materiam, sequeretur candem materiam fingularem ad diversam essentiam videlicet Petri, & cadaueris pertinere, quod videtur absur-

Item, quia si hæc singularis materia esset de huius hominis essentia, non posset idem numero homo in generali resurrectione ad vitam reuocari, quod est contra fidem, ve enim in Symbolo Athanasij dicitut. Omnes homines resurgere babent cum corporibiu suis , Et lob. 19. Quem visurm sum ego ipse & non alins, & catera.

Patet consequentia : nam accidere potest, quod duo homines diuersis temporibus candem sibi materiam vendicarint, vt patet ex iis, qui humanas carnes comedunt, quodque contigisse in miseranda Hierosol. obsidione Iosephus refert. Ergo cum cadem numero materia verique concedi nequeat, fit inde, quod alter illorum, qui sine tali materia manserit, non resurget idem numero.

### Quastionis difficultas expeditur.

Millominus dicendum est; ens naturale in-trinsecè componi ex materia & forma, tanquam ex duabus partibus intrinsecis & essentialibus, quarom quæliber si absit. ftatim ipsum naturale ens enanescit. Hæc assertio, colligitur ex illo Symboli Athanasij. Sicut anima rationalis & care unus est bome &c.Vbi manifeste denotat se desiderare aliquid aliud ad rationem hominis præter animam tationalem. Quod magis confirmat id quod subiungit; Ita Dens Thome unus est Christus. Ergo sicut solus Deus non constituit Christum: ita nec sola anima hominem. Colligitur etiam manische ex D. August. 19. de ciuit. Dei c. 3. vbi ait : Homo neque est anima solum, neque solum corpus, sed ex veroque composieum. Eandem tenet Boëcius lib.de duabus Naturis, passimque S. Th.præsertim in 1. contra Gent.c.21. & 1. p. q. 75. art.4. & 7. Metaph. text.33. estque inter omnes Do-Cores communis.

Et probatur, tum Theologica, tum etiam Philosophica ratione. Ratio Theologica hæc est, nam ex opposite sequeretur, quod in triduo illo mansisset in rerum natura Christus homo. Consequens est valde absurdum in Fide:ergo, &c.

Sequela probatur, quia ctiam in triduo à parte rei, mansit divinum Verbum vnitum animæ rationali, iuxta illud commune Theologorum pronuntiatum, Qued semel assumpsie, nunquam dimisit. Etgo si hzc est tota hominis quidditas, fuir etiam in illo triduo natura humana in terum natura Verbo vnita. Ergo, & Christus homo; nihil enim aliud est Christus homo

# 50 Disp.VI. de Composito, Quast. I.

ais natura humana, Verbum & vnio. Item sequitur quod homo sie immortalis & incorruptibilis, quodtanè est contra sidem.

Seguela probatur, quia anima, fide testante, imn ortalis est. Et tandem infertur nos non esse resurrecuros in die iudici) denuò quandoquidem nunquam periissemus, sicut neque anima nostra nunquam periir, aut peribit.

6. Secunda ratio Philosophica pro nostraconclufione desumpta est ex D.Th.vbi sup quia essentia, v. g hominis, physicè loquendo est illud, quod per definitionem physicam explicatur; sed per talem definitionem explicatur non sola anima, sed essam corpus, id est maxeria. Non ergo sola anima, sed essam materia erit de quidditate illius.

Maior probaut, quia non esset vera definitio Phyfica, homo est constans anima, nisi etiam adderetur constans corpore: sicut neque hac esset legitima definitio Meraphysica, homo est rationalis, nisi etiam

adderetur animal.

Respondent ad hoc, quòd ea, quæ ponuntur in definitione, vel ponuntur vt partes essentiales, vel vt additamentum: in definitione autem Physica hominis anima ponitur vt essentia, & materia vt additamentum.

Sed contra hæc arguit Doct. Angelic. quod est proprium accidentis, quia simpliciter quòd impersedium est, nequit communicati substantiæ complete. Sed definiti per additamentum, est proprium accidentis è quia est quid diminitum & impersectum, com sit entis ens. Ergo hoc nequit conuentre substantiæ completæ, arque adeo homo non definitur per corpus, tanquam per additamentum.

OILVINTUR FUNDAMENTA OPPOSITA,
prater vlsimum.

### S. 111.

7. A D argumenta ergo in oppositum respondetur, & primò ad authoritatem ex Arist. desumptam dicendum est: ideo formam vocari, Quod quid est rei: quia est nob: li or pats compositi; & quia licet materia pertineat ad illud, pertinet ramen vt habet speciem ab ipsa forma. Vnde ei vt origini is illus specificationis & actualitatis, meritò quasi per antonomassam tribuitur nomen quidditas rei.

Ex quo patet ad i rationem ex testimonio eiusdem Aristot. desumptam; ideò desintri formam per hoc quod det esse rei; tum quia ipsa sola dat specificationem positiuam: tum etiam (id quod ex pracedenti sequitur) quia ipsa sola est, quæ propriissimò, iat esse existentiæ. Nam efficiens essetti illud, si verò mouet ad talem essettionem; materia austra recipit ver quo prædictum esse. At forma est, usa propriissimò dat illud: quia modus cautumen in genere causa formalis, propriissimò explicatur per hoc quod est, dare sum essettimalem.

Ad confirmationem resp. quòd in attesactis sola sorma importatur in recto, negamus tamen idem discendom elle quoad presens. Et ratio disparitaris est: quia cum forma attiscialis in suo genere sit quid completum, non potest artesactum ex æquo dicere some ett dicendom in accidentibus naturalibus calbim enim, teste Philosopho, solam qualitatem significat: innut autem ex parte modi significandi subiectum. At in naturalibus, & substantialibus compositis cum souma sit quid incompletum, sicut &

materia, non potest quælibet seorsum esse tota essentia compositi, sed veraque quatenus inter se ventæs

8. Ad secundum resp. quod etiam materia prove à sorma habet vnitatem specificam, positiuam concurrit ad distinctionem specificam leonis à boue. Adde , quod vt aliquid sit essentiale àlicui, sat est, si ab illo etiam specifica differentia sumatur. At genus & disserntia à materia & à forma simul, vt in Logica diximus, desumuntur,

Ad tertium distinguenda est maior, & concedenda si intelligatur de esse essentia præcipuo vel totali, secus verò si de esse potentiali minus præcipuo sintelligatur: ad hoc enim non est necesse, ve totum ipsum sit ratione illius operatiuum; sed satis est, si ex illo intrinsecè componatur. Adde satis esse ad hoc ve aliquid sit essentiale composito, ve sit ei prima radix recipiendi.

#### OCCVRRITVR VLTIMO ARGYmente prima sententia.

#### s. /I V.

9. A D vleimum Durandus in 4. dist. 44. q. 1. & Suarez disp. 5. suz Metap. sect. 6. duo dicunt. Primum, quod hoc compositum non constat essentialiter ex hoc numero corpore, sed ex ista anima, & quoliber corpore indifferenter. Secundum verò quodque ex præcedenti sequitur, quod ve resurgatidem numero homo, satis est, resurgere cum cadem numero anima, & cum quauis ex materiis sublunatibus: quia ista anima indifferenter respicie

quodliber corpus.

Sed contra primum obstat hec ratio, desumpra ex D. Thom. 1. p.q. 15. art. 1. & q. 119. art. 1. nec non & ex 4. dist. 44. q. 1. 2re. 1. desumpta : quia sicut le habet materia prima ad compositum physicum, na ralis materia ad tale compositum; sed variata materià prima secundum speciem variatur compositum physicum secundum speciem : eigo variata maieria secundum numerum variatur etiam compositum secundum numerum. Maior videtur certa. Minor verò prob. quia repugnat formam sublun rem informare materiam cælestem : quia hæ materiæ sunt dineriæ rationis. At si idem compositum secundum speciem, v. g. equus, posser constare ex f rma equi, & materia djuersæ rationis, non esset talis repugnantia, vt de se pater. Ergo signum est, quod ad entitatem compositi secundum speciem, non solum requirint forma eadem secundum speciem, sed etiam ead in materia secundum suam qualemeumque vnitatem Specificam.

Contra 2 verò obstat : quèd hic modus dicendi non tra consonat cum illo Iob : Er in carne mea videbo Deum salvatorem meum. Nam sicut ad veritatem verborum consecrationis panis, quæ modò sit non satis esses esses esses vitum animæ Christi, sed necessarium est, poni illudmet corpus, quod de Virgine natum est, vt ex Conciliis & Patriabus suo loco ostenditur : ita ad verisicanda illa verba: Et in carne mea videbo Deum, non satis est, quòd resurgat quis cum propria anima, & quouis corpore & materia; sed necesse est, vt cum illo codem cospote, & illa cadem materia, quam in vita habuit resurgat, in caque videat Deum salvatorem sum

Ad probationem respondetur cum eodem Doc.
Angelico 1.p.q.11. art. 1.80 q.119. art. 1. & 1.contra
Gentes

Gentes cap. 81. nec non & in 4. dist. 44. q.r. art. 1. concedendo maiorem: neganda tamen est minor, & ad eius priorem probationem respondetur cum codem D. Tho. 1.p. q. 119. arc. 1.ad vleimum his verbis: Ad quintum dicendam, quod sicut Philosophus dicit in 1. de Generatione, quando aliqua materia convertitur in igne; sunc dicisurignis de nous generari: quando verò aliqua materia convertitur in ignem praexistentem , dicitur ignis nutriri. Vnde si tota materia simul amittat speciend ignis, & alia materia convertatur in ignem, erit aliue ignis numero. Si verò paulatim combusto uno ligno alind substituatur, & sic deinceps, quousque omnia prima consumantur, semper remanet idem ignis numero: quia semper quod addicur, transit in praexistens, & si. militer est incelligendum in corporibus vinencibus, in geibus ex nutrimento restauraturid, quod per calorem naturale consumitur. Ex quo fit, quod licet materia denuò per nutritioné addita, v.g. Perri, sit materialiter diuersa ab ea, quam antea habebat, non tamen formaliter, co sane modo, quem infrà disp. 18. q. 2. innuemus, & ideo tota Petri materia secundum se totam manet formalitet inuariata, vt ibidem tange-

1 I Ex quo ad 2. probationem parer ex iis, que disp. 3.n. 34. diximus, sculcet mbil referre, ve id, quod est essentiale per modum communis subiecti & potentiæ, pertineat successive ad essentiam plurium compositorum, dummodo tale subiectum, licet siè idem negatiue; non tamen perseueret cum eadem vni-

tate politiuà.

Ad vltimam probationem respondendum est cum S. Th. in 4. dist. 44. q. t. art. 2. quæstiuncula 4. ad 3. & 4 contra Gent. c. St. quod si eadem pars materiæ in diuersis homiophus suerit tunc illi tribuetur, qui eam habait in sua prima productione. Quod si contigerit in hoc esse æquales homines illos tunc ei concedetur, qui priùs illam habuit: quia primum ius in eam acquisiuit; & illius propria sacta est; qui verò illam postea habuit; quas mutuatam eam accepit, & ideo non huic, sed illi tribuenda est. Alteri verò concedentur aliæ partes materiæ, aliæ inquam, vel ex iis, quæ per nutritionem propriam illud individuum acquisiuit, vel per calorem naturalem deperditæ sunt.

- loquendo, non repugnet, vi omnes partes materiæ; quas Petrus, v.g. habuit in instanti suæ generationis; & acquissuit nutritione, aut per actionem caloris staturalis deperdidit, sue intro prius concesse alteri, aut aliis, quibus proinde necessario restituendæ sint: attamen ad suanitatem diumæ prouidentiæ spectat supposita voluntate, & decreto quod habet de resur rectione hominum, res ita disponete, vi tota huius individui materia ad alterum non pertineat; sed quod ita in vita singulorum distribuerit partes materiæ, vi cuilibet in resurrectione nouissima possis concedi propria materia taliter vi vnum & idem numero individuum maneat.
- 13. Sed oblicies, quod suppositis iis, que disp. 3. à num. 27. vsque ad 38. de vnitate specifica materie diximus, videtur potius sententiam Durandi, quam oppositam à nobis amplectendam esse. Quia vel loquimur de vnitate numerica positiua materie, vel de negatiua: si de negatiua, tunc tota materia sublunaris censenda est cadem numero negatiue, vi ibid. diximus: si de positiua, tunc iuxta nostram sententiam dicendum est, hanc vnitatem habere materiam à forma vel à sigillatione ad illam, & cius quantitatem. Ergo hocipso quod quis resurgat cum cadem Colleg. Compl. Physic.

numero forma, & quantitate, resurget com eadem numero materia tam positiva, quia hæc prouenit à prædictis principiis, quam negativa; quandoquidem secundum hanc nulla materia distinguitur numero ab alia; sed omnes materiæ sublunares sunt idem numero

Respondetur negando antecedens. Sed ve ad eius probationem respondeamus, notandum est, quòd sicut substantia materialis & completa, v. g. vermis; non habet acht distinctionem partium sine quantinte,sed solum in potentia,nec rursus est in ea signate aliquid, quod sit in potentia ad hoc ve fiat hac pars, v.g. pes potius qu'am manus, vel è contra; quia hoc arguerer in ca aliquam distinctionem partium: attamen semel adueniente quantitate datur hæc distinctio pattium: & semel partibus distinctis & diussis per quantitatem iam petit hæc pars quasdam dispositiones, quas non petit alia, & è contrà. Ita materia lecundum se, non acu distinaa; vel divisa in pluces numero materias, sed solum in potentia, neque est figuare secundum istam considerationem aliquid in ca, quod petat hanc porius formam sublunarem; quam aliam, vel hanc potius quantitatem, quam illam : quia hoc non posset esse sine aliqua distinctione,& multiplicitate eiusdem materiæ, & portionum

Czterum, semel adueniente sigillatione ad formam & quantitatem, nec non & forma, & quantitatem per ipsa ad quam sigillata est, tunc distinguitur, & dividitur in plures portiones, & semel distincta & diversa per quantitatem, &c. ve revera divisa est cum primò creata suir, non debet intelligi, quò qualibet portio materia, qua suitsa da à prædictis principiis possit recipere quambibet formam, &c quassibet dispositiones & sigillationes, sed hæc numero portio tantum potest recipere collectionem quandam; infinitam tamen in potentia formarum & dispositionum ad illas, quarum nullam potest recipere altera portio materia, sed alias collectiones similes præcedens tibus, ve patebit ex illis, quæ lib. 2. disp. vlt. dicimus.

14 Hoc ergo supposito ad obiectionem dicimus; nos loqui de vnitate materiæ, tam negativa, quàm politiva. Cæterùm, sicut sola illa portio materiæ facta fuit bee positiue & radicaliter per sigillationem ad animam Petri, eiusque quantitatem, positiue vord & formaliter per eandemmet animam; quæque successiue habuit plures alias vnitates positiuas, potest recipere hanc numero animam; cum tamen cæter e alie portiones nequeant recipere illam : ita nec à dispositionibus sigillantibus ad illam, nec à sigillatione; nec tandem ab ipla anima potest individuari posiriue per hanc numericam vnitatem humanam, nist illammet portio materiz, que priùs facta fuit bac,& politiue, vna queque cum primo divisa est materia in portiones, respiciebat animam D. Petri tanquam aliquam ex formis contentis in sua collectione Vnde nili D Petrus resurgat cum illamet portione ed modo, quem diximus, non relurget idem numeto.

### QVÆSTIO IL

Virum ens naturale constet materia & forma; unitis aliquo nexu ab eis distincto;an vero sine illo scipsis immediate uniantur;

Diximus ens naturale constare essentialitér materiasse sorma: cumque non possit illis constate E a nis

### Disp. V I. de composito, Quast. II.

miss ve coniunctis & vnitis, restat ve dicamus an ipsez se ipsis absque aliqua vnione realiter ab eisdem distincta vniantur, an verò tali nenu realiter distincto indigeant.

### Adducisur prior opinio.

S. 1

PRima sententia est materiam & formam, se ipsis adeò immediatè necti ve nec etiam aliquis modus ab eis reipsa distinctus inter veramque mediet, qui sit vinculum & nexus earum. Resertur pro hac sententia Caiet. 3.p. q. 2. art. 7. & 10. ad 1. & Aluarez ibid. disp. 13. & videtur esse Aristot. 8. lib. Metaph. text. 15. & D. Th. 3. contra Gent. c. 7. quibus in locis asserunt actum & potentiam sine medio vnici.

16. Probatur ratione. Primò, quia ex opposita sententia sequuntur pluta incommoda. Primum est, aliquid aliud præter corpus, & animam constituere hominem, quod videtur esse contra Athanasium in illis verbis: Sient anima rationalis, & caro unus est homo. Secundum, est dari aliam terriam entitatem præter materiam, & formam, & compositum, quod est contra Arist. 2. de Generatione.

Secundò, seclusa quavis realitate à partibus diversa, possunt ipse, partes invicem copulari, & essicere vnum substantiale. Ergo superstua est quævis realitas præter partes ad earum vnionem. Consequentia est aperta, & antecedens probatur: materia de se essentialiter est potentia, & sorma intrinsecè est actus, & earum quælibet ingenita propensione in alteram propendet, vt totum componat & persiciat. Ergo secundum se omni alia realitate circunscripta efficient vnum per se.

Confirmatur, vt illud vinculum medium inter materiam & formam sesse partibus vniat, alius nexus necessarius non est, aliàs daretur processus in infinitum. Ergo pari ratione cum forma sese vniat & communicet materiæ, & è contrà, aliqua vnio à partibus diuersa non desiderabitur.

17. Tertiò, Verbum diuinum & humanitas vniuntur ad inuicem seipsis, absque co quòd ibidem desideretur aliquis nexus aliquo modo distinctus ab illis. Ergo forma vnietur materia, & è contra absque tali nexu medio, sed per suas proprias entitates.

Consequentia videtur legitima, si namque Verbum divinum & humanitas, quæ ex natura sua non ordinatur ad vnionem, possunt seipsis immediate & absque aliquo nexu medio vniri, quanto magis materia & forma, quæ ex natura sua propendent ad vnionem & ad compositionem totius ex essem resultantis.

Antecedens in quo est difficultas probatur, tu quia Verbum sine aliquo alio sibi superaddito vnitui humanitati: tum quia ex vnione nihil reale intrinsecum acquisiuit. Ergo & è contra humanitas seipsa pracisè temansit vnita eidem Verbo:nam in hoc vt ex paritate rationis constat, aqualis debet esse vtriusque con ditio. Tum etiam, quia humanitas vnitur seipsa immediatè cum propria subsistentia, nam subsistentia est modus natura, modus autem non vnitur medio alio modo, aliàs daretur protessus. Ergo etiam vnitur immediatè cum subsistentia Verbi: aliàs personalitats verbi non suppleret vicem proptia personalitatis, quantum ad id quod persessionis est, nempè quantum ad hoc, quod est, im-

mediate complere, & terminate naturam human

18. Confirmatur, quia velisse modus & nexus medius esser aliquid supernaturale, vel naturale; non secundum, quia est talis conditionis, ve non possit esse connaturalis alicui substantiæ creatæ aut creabili, in quo ratio entis supernaturalis iuxta communem omnium Theolog. sentent. consistit. Sed neque supernaturalis esse potest; tum quia identificatur cum re naturali scilicet cum humanitate. Ad idem non potest simul esse naturale & supernaturale: tum etiam quia iuxta communem Theolog. sen. 1. p. qu. 12. nequit dari substantia supernaturalis, ac proinde neque modus iste erit supernaturalis; quia si sentel datur, erit revera substantialis, ve omnes farentur.

Confirmatur secundò, quia si ob aliquam rationem adderetur iste modus, aut nexus medius in humanitate, maximè quia alioqui humanitas Christicodem modo se haberet sicut si non vniretur Verbo; at hac ratio est nulla:ergo, &c. Maior ex infrà dicendis patebit. Minor verò probatur: tum quia ad hoc sufficit actio vnitiua recepta in humanitate, ve per illam dicatur aliter esse tunc, quàm priùs: sum etiam, quia transacta actione manet relatio vnion:3, &c. per hanc aliter se habet humanitas, quam si non esse vnita Verbo.

19. Vltimo tandem, & est consismatio omnium, quæ hucusque diximus, arguitur testimonio D. Th.im 3. sent. dist. 2.q. 2.art. 1. vbi sic ait: In unione humana natura ad divinam nibil potest cadere medium formaliter unionem causans, cui per prius humana natura coniungatur, quàm divina: sicut inter materiam & formam nibil cadis medium in esse, quòd per priùs sit in materia; quàm forma substantialis. Ergo tam Verbum, & Natura humana, quàm materia & forma vniuntur immediat è seipsis absque aliquo nexu medio ab eis distincto: alioqui priùs vniretur tali nexui, qui mediat quòd est contra S. Doctorem.

' Quastionis controversia ex mente D. Thom. dirimitur.

#### 6. II.

lcendum tamen est materiam & formam non vniri inter se præcisè per suasmet entitates, sed necessariò desiderari aliquem nexum ab esseme ex natura rei, seu secluso intellectu distinctum, quo vniantur. Assertionem hane satis indicat. D. Th. 1.p.q.76. art. 1. solutione ad 6.vbi inquit: Qued secundum se connenit anima corpori vairi: secundum se connenit leni esse sur sur se sur corpus lene, manet quidem lene, cum à proprie loco fueris separatum, cum apritudine tamen & inclinatione ad proprium locum: ita anima bumana manet in suo esse, cum fuerit à corpore separata, babens aptitudinem & inclinationem naturalem ad corporis vnionem.

Vbi, vt vides, docet S. Doctor ita se habete animam ad vnionem, & è contra sicut se habet hoc quod est esse sursum tes sur se leue non constituirus sormaliter in hoc quod est esse sursum tes illis vbicationem, quæ est modus ex natuta rei ab ipso distinctus; quique est talia conditionis, vt leue possit esse sine illo. Ergo parisormirer neque anima erit sormaliter vnita, nisi ei modus vnionis ab ea distinctus superaddatur, quique sit talis naturæ, vt sine illo esse possit, cumque quoad hoc sit eadem tatio de anima nostra, & de aliis formis, quantum ad indigen

indigentiam, faltem alicuius modi vnionis superadditi; fit inde, vt si semel anima eo indiget, quod ca-

terz etiam formæ fint illius indigæ.

Fandem sententiam apertè indicar Dominicus Banes super eundem articulum dubit. 3. in solutione ad vltimum quatenus docet vnionem animæ nostræ ad corpus educi de potentia materiæ, vt statim expendemus. Eundem sequuntur Cabrera 3. p. q. 2. art. 4. disp. 8. num. 27. innuens hanc sententiam esse communem inter Theologos. Et in Codicibus manuscriptis. Magister Gonzales 3. p. disput. 16. sect. 1. Magister Herrera, Primarius cathedræ Salmanticensis eadem 3. p. q. 2. necnon & Arauxo ibidem communiter recentiotes Thomistæ, paucis exceptis. Idem tenent Suarez 3.p. q. 2. art. 8. disp. 8. sect. 2. Vasquez, & plures alii.

quez, & plures alij.

21. Probatur in primis ratione desumpta ex D. Thoma loco citato: quia licet animæ nostræ, & cuiuis alij formæ substantiali sit essentialis aptitudo ad vnionem cum materia: attamen de nullius formæ substantialis essentia potest esse, quòd sit actu vnita cum illa: quandoquidem anima tationalis naturaliter esse potest sine corpore, & cæteræ sormæ possunt supernaturaliter separati. Ergo ad hoc ve sint actu & formaliter vnite, necessarium est eis aliquid superaddi quo formaliter vniantur. Ergo cam illud quod superadditur, sit talis conditionis, ve sorma possit sine illo saltem supernaturaliter esse, siet indè ve actu, & secluso intellectu, debeat ab illa di-

stingui.

Prima consequentia patet, tum quia id cuius essentia pracisè sistit in potentia ad aliquem acqum, non potest esse formaliter in actu, nisi ei aliquid addatur, quo formaliter in actu constituatur, nam si
nihil ei addideris, manet sicut antea, ac proindè sieut antea talis essentia solùm importabat potentiam
ad illum actum, non verò esse in actu; ita dum nihil
ei additum suerit, quo formaliter siat in actu, eodem
prorsus modo manebit. Tum etiam quia inde colligimus corpus leue indigere aliquo superaddito per
quod formaliter constituatur in hoc quod est esse actu
sursum, quia ex se ipso & ex vi sua essentia, vr leue
est, tantum habet potentiam ad hoc quòd sit sursum.
Ergo similiter, & catera.vt ex D. Thoma suprà vidimus.

Ex quo etiam secunda consequentia, imò & prima satis constat: nam quoties aliquid additut alicui rei, & est talis conditionis, vt res illa verè possit esse sine eo quod illi additur, non tamen è contra, necesse est vt illa duo aliquo genere distinctionis realis distinguantur: quia quod actu est idem prorsus eum alio, nequit ab illo separari. Ergo cum forma possit saltem supernaturaliter permanere sine sua vnione: licet non contrà: siet indè, vt aliqua distinctio realis, seu secluso intellectu debeat inter vtramque inueniri.

22. Confirmatur, & explicatur ratione desumpta ex iis, quæ Caiet. loco citato inquit : quia etsi materia, & forma præcise ex vi suarum entitatum sint caulatiuz, non tamen luit actu caulantes nili cis aliquid superaddatur. At causalitas carumdem consistit in actuali vinione valus ad alteram : ergo ralis vnio formaliter loquendo non est pura, & nuda essentia, aut entitas catum; sed aliquid distinctum modo dicto ab eis. Maior patet: quia materia prima verbi gratia D. Petri, quandoque causat compositum iplum, quandoque verd non, sieut etiam anima einfdem quandoque influit acu in suam materiam, & in totum, scilicet dum erat in corpore:quandòque veto non, ve modo contingie. Cumque effentia tam materiæ, quam animæ lit lemper cadem, non pol-Colleg. Compl. Physic.

funt ex vi essentiæ solius constitui in hoc quod est actu, causantes totum. Minor ved etiam constat. quia præcisè per hoc quod materia li vnita sormæ, communicat, & dat se sormæ, vt potentia illius: sicut & præcisè per hoc quod sorma sit vnita massiæ, communicat illi suum esse.

Euasiones aduersariorum, & quomodo pracludenda.

5. II.

D hoc argumentum multipliciter solet responder ab aduersariis: nam in primis responder Iunior quidam concedendo non esse essentialem formæ vnionem ad materiam, ant esse inactat secundo causantem esse illius, vel totius compossi. Negat tamen hinc sequi debere illi addi aliquid per quod formaliter vniatur, aut sit in actu causans, sed sat esse si illi superaddatur extrinseca connotatio materiæ. Quod idem de materia respectu formæ dicit: quia materiam esse vnitam formæ, & è contra, nihil est aliud quam materia vt communicata formæ, vel è conuerso, & hoc nihil addit supra easdem præter extrinsecam connotationem, vel denominationem essenti in alio vel sub alio.

Sed contra: quia licet verum sit formam esse vnitam materiæ nihil esse aliud, quam eandem formam vr communicatam illi: attamen falsum est; quod hoc tantum addat extrinsecam quandam connotationem alterius extremi scilicet materiæ. Quia per hanc extrinsecam connotationem tantum potest addi quod forma, & materia sint omnino inter se indistantes, & vna præsens alteri, quatenus hoc posito connotato, statim ipsæ ob naturalem propensionem, & coaptationem, quam habent seipsis formaliter vniuntur. At etiamsi ponatur tale connotatum, non manent formaliter vnitæ: ergo formam esse vnitam materiæ aliquid aliud dicit præter prædictam connotationem.

Minor probatur: quia aliàs anima nostra in illo priori, in quo creatur, maneret vnita materiæ, antequam ab agente naturali vniretur: quià cum creetur intra corpus connotabit materiam, vt ab illa indifitantem, & præsentem eidem. Vndè si formam esse vnitam materiæ nihil est aliud, quàm forma vt connotans sic materiam, non poterit non illo priori manere vnita. Quod tamen satis constat esse falsum: quippè quòd destruit creationem animæ nostræ, vt ex se, & ex suprà dictis pateriergo, &c.

24. Confirmatur: nam etsi in aliis rebus possitaliquando recurri ad hæc extrinseca connotata; non tamen in præsenti: quia de ratione causæ creatæ est, quòd se ipsa formaliter non sit causans in actu secundo: ergo non deest illi sua causalitas ex desectu alicuius connotati præcisè, verbi gratia ex desectu subiecti, erga quod talis causalitas versatur: sed ex desectu eius, per quod formaliter constituitur in esse cau-

Santis in actu secundo.

Antecedens probatur, tum quia causalitas cause esticientis, & sinalis, aliquid addit formaliter supra ipsas distinctum ab eisdem: ergo multo magis in causa materiali & formali, quæ non sunt ita persectæ in modo causandi, vtex se; & ex instadicendis lib. 2. disp.8. constabititum esiam quia causalitas cause, formaliter sumpra, pendet ab illa, & secundum id, quod dicit in tecto, procedit reipsa à sua causa saltem in creaturis: quia haber suam qualencunque entitatem ab illa, non minus quam ipse essectus: & ideò causa est prior natura quam sua causalitas: ergo non

# 54 Disp. VI: de Composito Quæst. II.

non est formaliter idem quod illa; quia nihil est pen-

dens à scipso, est prior natura scipso.

confirmatur secundo: ideò in Deo neque in ordine essendi, neque in ordine operandi, intelligendi, neque in ordine operandi, intelligendi, neque in ordine operandi, intelligendi, nequi est purus actus in illo genere, quamuis multories importetur aliquod, extrinsecum connotatum, quia non potest esse in actu secundo volens creaturas suturas, nisi suturitio catumdem connotetur: ergo cum causa formalis, materialis in nullo ordine, sue in ordine essendi, siue causandi sint purus actus, nequibit in illis esse idem virtus, expotentia causatiua, exipsa causalitas etiam secundum ea, que in recto importat causalitas; ac proinde non ex desectu solius connotati desinent esse in actu secundo.

26. Secundo respondent alij concedendo sicut præcedens solutio concedebat, non esse essentialem sormæ vnionem ad materiam, aut causalitatem in illam: ac proindè debete addi saltem aliquod connotatum, hoc tamen esse ipsam actionem, & causalitatem agentis: quia nisi agens simul agat, & vniat formam cum materia, nequibunt ipsæ seipsis vniri, aut habere causalitatem erga seipsas; at semel posita actio-

ne agentis statim seipsis vniuntur.

27 Sed contra hanc solutionem obstatiquia reuera non soluit impugnationes contra præcedentem solutionem factas. Nam quidquid sit de actione hac, que connotatur : inquirimus, vtrum ex parte effedus, & in facto esse importer hoc quod est materiam esse vnitam formæ, vel è contrà, aliquid aliud saltem modale, præter ipsam entitatem formæ, connotando materiam, vt indistantem & præsentem illi, vel non. Si primum, habemus intentum: secundum autem dici non potest: quia hoc ipso quod daretur forma in rerum natura connotando materiam, vt indistantem, & è contra, deberet dari in eodem signo, imò & prius natura actio vnitiua agentis naturalis; sed hoc apertè ostendimus esse falsum in anima nostra in illo priori, in quo creata est: ergo etiam erit falsum, quòd formam esse vnitam materiz non dicat aliquid præter illam, vt dicto modo connotantem materiam.

Maior patet: quia si ex parte essectus, & in sacto esse nihil aliud desideratur ad hoc vt materia sit vnita formæ,& forma materiæ; & consequenter ad hoc vt sit totum compositum: ergo nequit intelligi pons hæc, quin priùs ponatur causalitas agentis, per quam talis vnio, taleque compositum sat: quia nequit esse in rerum natura, quidquid ex parte esse dus, & in sacto esse requiritur ad aliquod totum, quin priùs natura adsit actio per quam hæc ponuntur in rerum natura.

confirmatur: quia per euidentem consequentiam colligimus non adesse ex parte essecus, & in facto esse omnia requisita, si priùs natura non adest prædicta causalitas agentis. Ergo cùm probatum à nobis sir, animam in illó priori in quo creatur intra corpus, connotare materiam, vt indistantem, & è contrà, & nihilominùs in illo priori antecedenti non dari actionem vnitiuam; sed in subsequenti ad creationem: consequens est, quòd ex parte essecus, & in sacto esse, desideratur aliquid aliud, ad hoc vt materia; & forma maneant vnitæ præter intrinsecas eatum entitates, & connotationem vnius ab alia.

Confirmatur secundo; quia ex vi actionis vnitiuz non potest poni formaliter denominatio intrinseca vnitatum in forma, vel materia, nisi vel ipsæ sint formaliter ipsa vnio. en nexus, vel superaddatur illis talis vnio: quia actio vnit actiue, non verò formaliter. At forma, & materia non sunt ipse nexus formaliter.

Ergo nisi superaddatur talis vnio, non manebunt vnita, imò neque dabitur actio vnitiua.

Minor patet, quia sicut de essentia actionis est'esse actuale fieri rei, & ided hoc ipso quod detur in rerum natura actio secundum sua essentialia, dantut omnia connotata ad actuale fieri:ita de essentia vnionis estesse a Quale vinculum extremorum, & ita hoc ipso quòd detur actualis vnio secundum ca, quæ in recto, & formaliter importat, dabuntur omnia connotata ad illam. At de essentia formæ, v.g. Diui Petri non est esse actuale vinculum sui ipsius ad materiam, neque hoc iplo quòd talis forma detur, dantur omnia connotata, ad hoc vt maneant vnitz. Quod ide de materia respectu eiusdem formæ dicimus. Ergo neque materia, neque forma sunt seipsis formalites ipla vnio,& nexus; ac proindè præter actionem agentis aliquid aliud desiderabitur, ad hoc vt maneant formaliter vnitz.

29. Adde tandem non posse hæc duo cohærere, scilicet materiam elle vnitam formz, & è contra non addere aliquid aliud ex parte effectus præter materiam connotantem formam indistantem, & sibi præsentem. & è conuerso, & nihilominus hoc ipso quòd ponatur actio agentis naturalis tanquam connotatum, statim formam vniri materiæ, & adesse causalitatem veriusque absque aliquo alio. Erratio est : nam si lemel desideratur in homine, v. g. actio agentis naturalis tanquam connotatum, non potest non aliquid aliud desiderari ad vnionem præter prædicta; tum quia actio illa agentis naturalis attingit vnionem, & non vicumque, sed educendo illam, de potentia subiecti: quia talis actio est eductio. At si vnio nihil addit præter materiam in recto, & animam in obliquo, & è contrà, nequit educi quia neutra ex iis partibus est educibilis de potentia alterius : ergo, &c.

Tum erism, quia alias esser possibilis naturalites reunio anima cum corpore: quia virtute Angeli poterit materia poni iuxta animam, & anima iuxta corpus, ac proindè tunc anima expellet formam, quam habet materia, & manebit vnita cum proprio corpore: nam sicut si semel est verum (vt verum esse putamus) quòd ad vnionem materia, & forma tequiritur aliquis nexus, tunc qui poneret simul hac tria, poneret compositum nouum, & expelleret esse chiuè formam praexistentem: ita similiter si pattes esse vnitas solum importat materiam, & formam se inuicem connotantes, qui poneret ista, poneret totum esse chiuè, & similiter expelleret formam praexistentem

à materia.

### Solutio fundamentorum prioris sententia.

### §. I V.

Rgumentis igitur in oppositum adductis sic occurrimus. In primis ad testimonium Arast. & D. Thom. constabit ex iis, quæ ad vitimum argumentum dicemus. Ad primum ergo argumentum ex ratione petitum respondetur negando sequelam. Ad primum inconueniens dicimus, Athanasium ibi solum numerasse partes hominis, & ideò non miram si nexum & vnionem cum non sit pars, sed partium nexus, innumeratam reliquerit.

Quibns adde, quòd in illa particula, & cum dixit sient anima rationalis, & caro, &c. significatur formaliter vel victualiter hie modus vnionis, non en im corpus, & anima vtcumque faciunt hominem, sed media vnione: sicut Deus, & humana natura non faciunt, Christu, missimterueniat vnio hypostatica. V ndè

Digitized by Google

ficut

ficut non est inconueniens asserere inter Deum & humanam natutam interuenire hypostaticam vnionem, vt consurgat Christus Dominus, etiamsi expresse ibi non siat huius vnionis mentio: ita pari ratione in præsenti idem dicendum est. Ad secundum inconueniens patet ex dictis.

31. Ad secundum respondetur, quòd etsi quelibet harum partium dieat maximam propensionem ad vnionem, nihilominus sine prædicto modo vnionis vniri nequibunt propter rationes à nobis sactas.

Ad confirmationem respondetur, quòd sicut quantitas, quæ facit extensam substantiam, non eget aliquo alio, quo ipsamet extensa sit, eo tamen modo, quem in Logica assignaumus, & actio quia est seri estecus non eget alio sieni, sed seipsa, & vt quo exit ab agente: sic modus iste vnionis, quia reuera est nexus, & actuale vinculum partium, non eget alio nexu, vt sese vniat partibus non quidem tanquam extremum, sed tanquam extremorum nexus. Vndè non sequitur processus in infinitum, neque quòd eadem ratione materia, & forma se ipsis sine hoc modo vniantur quia essi sint interse vnibiles, non tamen sunt essentialiteripse nexus.

32. Ad tertium posset in primis negari consequentia, neque probatio ibidem adducta oppositum conmincit: imò ex ea non incongrua delumitur solutio. Nam cum subsistentia Verbi non se habeat per modum formæ respectu humanitatis, sed solum per modum termini: & humanitas habeat respectu illius puram rationem rei terminabilis, non mirum quòd non indigeant vnione à se distincta: quia hoc proprium est termini, & rei purè terminabilis, quod ille per le iplam terminet, & hæc per seiplam quali Passine terminetur, Maxime, quia cum Verbum sub omniratione sit actus purus, ided seipso est vinbilis, & vnitur humanitati. At forma vnitur per modum formæ, atque adeò per modum causæ. Vnde & debet esse ibidem informatio, & consequenter modus vnionis ab illa distinctus.

33. Secundò respondetur negando antecedens: quia, ve docet D. Thom. 3. p. qu. 2. art. 7. relatio vnionis que est inter humanitatem, & Verbum, oritur non ex mutatione Verbi, sed per se loquendo ex reali mutatione humanitatis ( quamuis per accidens, quia vnio illa fuir in eodem instanti comprodu a cum humanitate, non intercesseit ibidem propria, & rigorola mutatio iuxta ca, que suprà disp. 4. nu. 26. diximus ; sed solum mutatio valde late sumpta, prove est idem quod acquisitio alicuius formæintrinsecæ,) cumque per Verbum ipsum non possit sic formaliter immutari : tum quia vnitur per modum puri termini; tum quia, ficur Verbum est omnind immutabile, ita per ipsum formaliter, & præcisè nequit alia natura creata vllo modo immutati: consequens est, vt debeat acquirere saltem aliquem modum quo formaliter, & intrinsece modo disto

Et ad primam probationem antecedens dicimus, quòd licet in aliis compositis nexus copulans vtramque pertem teneat se ex parte vtriusque intrinsecè assiciensillas, & comparetur per modum actus respectu illarum, non tamen hoc est de essentia cuiusvis nexus: & ideò satis est vnionem se renere ex parte vnius extremi, & terminari ad aliud. Vndè cum humanitas sit capax per se loquendo mutationis, secus verò Verbum: ideò vnio inest humanitati, & terminatur ad verbum, quod purè sub ratione termini vnitur e imò quia est purissimus actus, ideò se ipso est extremum vnibile & ipsa vnio sui ad humanitatem, connotando tamen, quod humanitas per modum vnionis in ipsa existentem, ad Verbumque tere

minatum vniatur illi:nam quando extrema prædicto modo distant, petunt sic vniri.

34. Ad secundam probationera neganda est conquentia: & ratio disparitatis est: quia natura, & propria subsistentia habent inter se connaturalem coaptationem, & commensurationem, & ideò natura est se ipsa naturaliter determinata sed propriam subsistentiam, & non vicumque, sed talis determinatio est in ordine ad substantiam, non tanquam ad formam, sed tanquam ad terminum. At terminus seiplo vnimr cum re terminabili, quando est naturalis coaprio, & determinatio vnius ad alterum: quia ibi non adest vera causalitas: & quia de eius essentia est, esse actualiter terminans rem terminabilem : Et ideò per divinam potentiam nequit esse sine re terminabili. Cæterum etsi humanitas, & Verbum diuinum vniantur per modum termini, & rei terminabilis; attamen non habent inter se connaturalem coaptationem; nec humanitas est de se determinata ad subsistentiam divinam, & ideò eget nono modo, quo determinetur, modificetur, & trahatur ad esse personale. Verbi, quique saltem tanquam terminum attingat ipsum Verbum; addendum tamen esse satis probabile subsistentiam creatam vniri medio modo vnionis ab ca distincto; quia solus modus, qui sit ipsa vnio est incapax, vt media alia vnione vniatur, ne detur processus in infinitum.

35. Neque hinc sequitur, quòd Verbum non suppleat vicem proprié personalitatis quantum ad omne quod in ea erat persectionis: quia illamet persectio continetur in Verbo sub emmentiori ratione, & ve continet illam terminat humanitatem: sicut, ets substitution substit

36. Ad primam confirmationem respondetur, quod cum modus iste sit, realiter modaliter distinctus ab humanitate, potest esse supernaturalis, licer ipsa humanitas sit naturali: quia non conuenit illi, ve subdatur agenti naturalis; sed supernaturali sc hypostatici ordinis. Vnde licet corpus Christi dicat entitatem naturalem; habet tamen in Eucharistia modum essendi sub speciebus supernaturalem qui solum modaliter ab ipso distinguitur.

Ad id autem quod in cadem confirmatione dicitur de impossibilitate substantiæ supernaturalis, dicendum est, illud esse verum ad minus in substantiis completis, secus in modis. Disparitas est: quia substantia completa non specificatur ab intrinseco, & ided non esset supernaturalis respective, id est, ex eo, quod non esser connaturalis alicui substantiæ creatæ, aut creabili; quia non non comparatur per modum affectionis respectu alterius substantia, sed esset supernaturalis : quia superaret in perfectione omnem naturam creatam aut creabilem, atque ita tali lubitantia necessariò deberet esse Deus, & non natura aliqua creata. At modus iste cum consistar in relatione quadam secundum diei; ac proinde specificetur per ordinem ad extrinsecum, sitque que dam quali affectio substantiz, potest elle supernaturalis, non ex eo quod superet totam naturam creatam, & creabilem, alioqui superaret se ipsum; sed ex co quod est affectio adeò cleuata, ve nulli substantiz creatz, aut creabili possit esse connatura-

37 Ad secundam confirmationem concedenda est maior, sed neganda minor. Ad primam, & secundam probationem pater ex dictis: quia relatio vnionis præsupponit vnionem extremorum; E 4 humani humanitas autem vnitur. Verbo per modum vnionis

iam explicatum.

Ad vicinum respondeur, sensum verborum D. Thomæ ve ex contextu constat: tantum esse, inter humanitatem, & personam Verbi, aut intermaterium, & formam non intercedere aliquid tanquam quoddam tertium & extremum ve quod vnionis, afferens proprium esse, in quo formaliter vniantur: quia sic non maneront immediate vnita, nec possent componere vnum per se; non verò negat aliquem modum, qui non asserat proprium esse, quique non sis extremum quod vnionis, sed id quo nectuntur extrema. Vnde sicut non est extremum, sed nexus extremotum, ita non tollit ab extremis rationem immediatorum extremorum, & consequenter quòd simplicites loquendo immediate vniantur.

#### QVÆSTIO III.

Virum materia, & forma nectantur inter se unica simplici unione, an verò duplici partiali.

Quid asserant Scotus,& alij.

§. I.

Rima sententia asserit materiam, & formam dupliei substantiali voione inter se voiri, ita vt vna ex parte materiæ se teneat, & sit receptio formæ, altera verò, ex parte, formæ, & sit informatio.

Ita Durand in 3. distinct. 15. questione 3.

Probatur primò: nam causalitas materiz erga formam est vnio, vel receptio, & causalitas formz in materiam est vnio, vel informatio: sed causalitas formz, & materiz reipsa sur duz, ita ve nullo modo identificentur? ergo etiam vniones. Maior certa est, & latè probatur instà lib. 2. Minor verò probatur: quia materia, & forma sunt causz adzquatz in suo genere. Ergo per diuersas causalitates causant. Probatur consequentia; quia causalitas nihil est aliud quàm tendentia quadam realis, & Physica causz in essectum suum: ergo voi est diuersa causa totalis in suo genere, & nullo modo identificata, ibi etiam erit diuersa realiter causalitas, nullatenus identificata. Ob hanc enim rationem causa essectualita causa.

39. Confirmatur: quia materia sua causalitate causat in suo genere formam materialem. Ergo repugnat, quòd eadem causalitate suum esse recipiat à forma, ab illaque causetur. Si enim nihil magis alienum à ratione, poterit assirmari, quàm quòd Petrus producatur illa causalitate, & productione, quâ ipse Paulum esse: ita nihil sanè absurdius in Philosophia dici poterit, quàm quod eodem prorsus modo causalitatis, scilicet eadem vnione, quâ materia causat formam, ipsa recipiat suum esse ab eadem sorma.

Confirmatur secundo: quia materia verè recipit, & non informat, & forma criam verè informat, & non recipit; Ergo actualis receptio, & informatio non sunt re ipsa vnum, & idem. Si enim sufficienter colligimus potentiam passiuam, seu receptiuam diftingui realiter ab actu informatiuo: quia illa reipsa potest recipere, non verò informate: è contrà verò actus ipse potest esse informatiuus, non verò receptiuus; cur non colligemus realem distinctionem inter actualem receptionem; & informationem propter candem proportionalem rationem.

40. Secundo:nam in homine vnio corporis, & anima rationalis, non est simplex, sed composita. Ergo in omni naturali composito idem dicendum erir. Patet consequentta ex paritate tationis. Antecedens probatur: nam vel illa simplex unio esser materialis, & corporea, vel spiritualis. Si primum, non poterit unire, & attingete animam si verò spiritualis suerit, nequibit nectere materiam: nexus enim cum re ne- denda proportionatus esse debet.

Confirmatur: nam si vnica tantum pro his duabus partibus vniendis ponatur vnio, inquiremus ex parte, cuius se teneat, an ex parte materiz, sitque proprius illius modus; an verò ex parte formz? Si primum dicatur, ergo debet esse corporeus talis nexus: si secundum, ergo crit spiritualis; modus enim debet proportionari cum re cuius est modus, vt nunc

dicebamus.

41. Neque poterit dici, quod ex parte virinsque se teneat: quia omnis modus informat, & actuat id, ex parte cuius se tenet, seu vi clarius loquamur id, cuius est modus. At vnicus tantum modus non potest simul actuare, & informare duas realizates à parte rei distinctas, cum hoc persectissimis etiam formis, qualis est anima nostra, non concedatur. Ergo neque concedi debet modum vnionis ex parte virius que extremi se tenere.

Vltimò: quia relationes reales, quibus materia, & forma vt vnitæ inter se reseruntur, fundantur in reali vnione earumdem. Sed sundamenta realium relationum debent esse inter se realiter distincta in vtroque extremo, vt patet in albedine sondante respectus numericè realiter distinctos, quæ ideò in vtroque albo realiter distincta est. Ergo similiter materia, & forma non vnica, sed multiplici necuntur vnione, vt ita realis possit sundari relatio.

### Quid in bacre sentiendum sit:

S. 11.

formam tantum vnico modo vnionis realis vniri inter se. Declaratur assertio: non enim negamus modum hunc vnionis esse tealiter, formaliter nultiplicem, sed quod à parte rei sit entitative modaliter plures. Quomodo autem cohareat, quod aliqua duo ex natura rei distinguantur, et nihilominus identificentur realiter entitative, infra disp. 16. explicabitur, dum de distinctione actionis, passionis, et motus egerimus.

Affertionem hanc ita intellectam docent communiter Thomista, & ratio fundamentalis est: quia vnicus modus vnionis potest persecte, & complete vnice materiam, & formam: ergo supersue ponitur duplex. Consequentia est euidens ex communi axiomate, Frustra siant per plura, qua possum sieri per pauciora: Et antecedens probatur: quia vnio partium ve talis, est vinculum duarum partium: ergo ad duas partes

vniendas vnicum tantum vinculum fatiseft.

Varij variè huic argumento occurrunt: alij enima asserunt verè posse vnica vnione extrema vicunque copulari; non tamen persedè, & ioxta exigentiam, modumque vnionis formalis intrinsecè immutatis (vripsi loquuntur) materiam, & formam: hic enim specialis modus nectendi essentialiter petit ve quæuis pats non solum sit terminus vnionis alterius compartis, sed etiam, ve intrinsecè per suam vnionem esseciatur & immutetur. Vndè cum, vnio quæ ex parte materiæ se tenet, respiciat materiam, ve subiecum ac proinde illam solummodo immutet: formam verò solummodo, ve tetminum inspiciat.. se inde,

inde, ve per illam non possint secundum rationem prædickam vniri, & iden necessario debet priori illi vnioni correspondere alia partialis vnio ex parte sormae se tenens, & respiciens materiam, ve terminum.

43. Sed hac solutio nihil contra nos convincit s ve infrà videbimus, nec argumenti nodum dissoluit. Quia impossibile est ve materia intelligatur vnita formæ, quin co iplo realiter intelligatur forma vnita materiæ sieut impossibile est vnum extremum esse indistans loco ab alio quin aliud eo ipso sit indistans ab eodem, vt per se patet. Ergo per modum illum vnionis quo materia vnitur forma , manebit forma realiter vnita materia, & consequenter altera illa partialis vnio realiter modaliter à priori distincta supervacanea erit. Patet prima consequentia: quia quotiescumque partes vi tales inter se vniuntur, hoc. fit ob indigentiam, & dependentiam, vel commentum quod vna ab alia h.bet, & è contrà: & ideò inttinsecè, & per se completur ex tali vnione. Ergo vnio illa realiter vtramque immutat, sicut & vtramque complet. Etgo non attingit alteram parté extrin-fecè, & per modura termini solius, ac proinde ex vi talis vnionis verumque extremum vnietur.

44. Qua propter alij dicunt non esse necessariam specialem vnionem ex parte materiæ, & aliam ex parte formæ, vt partes præcisè copulentur; sed solum vt materia, & forma se mutuò causare possint. Hæc enim mutuà causalitas non potest inter eas reperiri; si vnicus tantuminter vtrumque adest nexus, vt videtur probati primo argum. saco pro prima senten-

Sed contra: quia materia, & forma ad inuicem sunt cause in actu secundo ratione: vnionis ergo si vt sint vnitæ inter se non requiritur, nisi vnicus tantum nexus: neque ad causalitatem earundem quidpiam aliud desiderabitur. Antecedens insià probabitur latius lib. sequeti, & nunc breuiter suadetur: quia per hoc quòd materia, & forma sint vnitæ, forma se communicat, datque suam entitatem materiæ, & materia sustinet ac sustenta in se formam, Ergo quælibet in suo genere, ratione talis vnionis exercet suam propriam causalitatem, nam causalitas formæ est informatio, seu donatio (vt sic dicamus) sui ipsus sicut materia non aliter causa, quàm recipiendo modo suprà dicto in se formam substernendoque illi suam entitatem, vt in ea veluti innitatur.

Satisfit primo argumento aduer sariorum, & eius confirmationi bus.

#### S. III.

A D Primum neganda est minor, Ad eius pro-bationem dicendum est nullam esse repugnantiam in hoc, quod eademmer entitas realis, formalitertamen,& ex natura rei diversa possit esse causalitas dinersarum causarum eiusdem ordinis; quia non requiritur tanta distinctio inter causalitates quáta inter caulas, ve parer in causis esticientibus lubordinatis, & carum causalitatibus, sicur eijam cadem actio est causalitas finis, & agentis diversimode tamen considerata. Vnde, ersi concederemus causalitatemagentis esse omnio realiter distinctamab ea,quam mareria, vel forma exercent, non ideò hæc eadem distinctio admitti deberet inter causalitatem materiæ, & formæ: quia causa materialis, & formalis funt einsdem ordinis; id est ambæ sunt causæ intrinsecz. At verd efficiens est causa extrinseca ficut etiam, & finis, ided melius intelligitur ve pro his causis vna realiter cansalitas deturEx quo ad primam confirmationem facile respondetor: quòd licet vnio hæc sit entitative modaliter vnica: attamen est formaliter, & virtute plures: & ideò non minùs potest exercere officium plurium, quàm si esser realiter plures. Neque est simile exemplum illud, quod in argumento adducitut de causa essiciente; essiciens enim ita est causa sui essecus, vt simul non sit essecus respectu illius, & ideò non potest recipere neque illa, neque alia causalitate esse algistilo, At forma ita est causa materiz in genere causa sottatem suam in genere causa materialis. Quarè non mirum si à suo essecus, licet non vt essecus est, aliquid accipiat, & quòd hoc sit per eandem realiter entitatem, & causalitatem, cum hæe formaliter multiplex sit.

46 Ad secundam confirmationem concedendum est antecedens, & distinguendum consequens: & a intelligatur formaliter, neganda est consequentia: fi verò materialitet tantummodo, concedi poterit, Explicatur hoc recipere, vel informare distinguuntur realiter entitatiue penes subiecta materialia, quæ denominantur: non verò penes formam denominantem, quæ est entitas modalis eiusdem vnionis, quemadmodum agere, & pati, diuersæ denominationes sunt ex parcemateriæ: quia reuera ab actione solum agens denominatur agens, & non passum. Econtrà verò passio passum solummodo denominat, sicut & agens ve tale est, agie, & non patitur Econtrà verò passum, vel vt tale, ita patitur, vt non agat, & nihilominus ex parte formæ denominantis non est realis entitatiua diuersitas: quia actio, & passio vna, & cadem entitas saltem modalis est, ve lib. Jex D.Th. dicemus.

Quibus adde, quòd essi vnio sit tota in materia; non tamen totaliter idest non præstat illi totum effechum, quem porest, quod idem de forma dicemus Vndè ab eadem vnione potest materia habere hoc, quod est recipere, & non informare, & è contrà forma informare, & non recipere. Et est huius aliquale exemplum in anima nostra, que etsi totum corpus, quambibetque eius partem informet, totaque in toto, & tota in quavis parre sit, non tamen tota,& totaliter (vt plutes satis probabiliter volunt ) cuivis parti vnitur: Ideòque ab eadem anima habet capillus, vt viuat vita vegetatiua & non sensitiua. Et similiter manus, quòd viuat vita sensitiua, & non rationali. Si ergo anima nostra absque eo quod in se realiter formaliter, sed solum ratione ratiocinata distinguarur, potest hac præstare: quanto magis vnio de qua loquimur, cum dicamus cam esse realiter formaliter multiplicem.

Ex quo etiam patet, nullam vim habere exemplum quod in fine huius argumenti allatum fuit: quia cum potentia receptiua, & actus informatiuus non dicant aliquid aliud, præter suam entitatem quod ad præsens conducat, non possumus assignate aliquid reale, in quo realiter entitatiuè distinguantur ( quod ex vi argumenei necessario assignandum est ) nisi etiam assignemus distinctionem realem in illorum entitate. & à propria entitate suborta. Ac cuhoc quod est actu recipere, & actu informare (se concretiuè sumatur) importent aliquid pro formali, & aliquid pro materiali, potetit assignari distinctio realis entitatiua ex parte significati materialis: licet non assignetur ex parte formalis.

A commissed

Occupritur cateris argumentis opposita.

§. IV.

A7. A D Secundum, etsi possemus concedere antecedens, & negare consequentiam propter specialem rationem, quæ in homine reperitur: quia nimirum illa sorma spirituali, & materia corporea constat, quod in nullo alio composito naturali inuentur; miliominus negamus idem antecedens. Ad cuius probationem respondet Suar. disput. 15. suæ Metaph. sect. 3. in sine, & plutes alij vnionem illam spiritualem esse, licet sit pendens à materia in esse, sieri, & conservari. Negant tamen inde sequi, quòd per eam non possit vniri materia. Nam sicut anima non obstante immaterialitate sua informat materiam, datque illi suum esse, sic & vnio, essi sit spiritalis, suo etiam modo materiam informabit, eamque vniet formæ.

Sed contra: quia in generatione hominis attingitut hac vnio ab homine, vt à causa efficiente, & principali: sed agens corporeum non potest virtute proprià, & corporea, qualis est potentia generatiua, producere modum aliquem entitatiue spiritualem: alioqui essectus superaret in nobilitate suam causam:

ergo talis modus nequitesse spiritualis.

Pratered, quia non satis interse conarent hac duo, nimirum quòd modus ille sit spiritualis, permanens, & omnino indiussibilis: & quòd sit à materia-pendens in suo esse, & sieri: quia in hoc pracisè substantia materialis: & permanens generalissimè sum pra distinguitut à substantia spirituali permanenti, & in éadeth generalitate considerata, quòd scilicet pradicta substantia materialis, vel est materia, vel è materia pendet; secus verò substantia spiritualis, & permanens: non énim aliud discrimen inter cas inuenitur. Ergo, & catera.

48. Qu'ate aliter ad argumentum cum aliis dicendum est; enionem illam corpoream esse. Negandum tamen per eam non posse vniri formam : quia sicut sila forma, etsi entitatiue spiritualis sit, nihilominus est forma corporis, & in materia corporea tecipi petit: ita & per receptionem corpoream suscipitur, & per vnionem huius ordinis, & consequenter cor-

poteam potest vniri.

49. Ad confirmationem, seu explicationem aliqui dicunt : vnionem hanc esse inhassue in materia:quia corporea est; rerminatiue verò in anima rationali: quia attingit animam; non quidem per inhæsionem; fed per adhæsionem ad aliqualem punchi similitudinem : quia vtramque partem linea coniungit, & neutri inhæret, vtrique tamen adhæret. Vel ad similitudihem vnionis hypostatica, qua est aliquid in humanitate, ipsique inhæret, attingit tamen suo modo vnibiliter : non verò inhæsiuè, aut modificatiuè divinum Verbum. Sed contra, nam materia, & forma funt enufdem ordinis in ratione actus, & potentiæ: & vtraque innata propentione maxime propendet ad vnionem. Ergo sicot ad hoc, quod censeatur vna alteri vnita, necesse est, ve vino ex parreillius se teneat: ita ad hoc, ve illa altera similiter vniatut, debebit etiam vnio ex parte illius se renere.

Deinde, quia Theologi multum laborant, ve explicent quomodo. Verbum diuinum, fine aliqua muratione fuerit humanitati vnitum: quod si talis modus vnionis in anima rationali inueniretur, ita ve sine vlla prorsus mutatione sui, maneret vnita, satis facilè posset percipi modus ille vnionis: imò facillimè dissicultas hæc, quæ adeo ab illis magniste, veporè, quæ supra somnem humanam capacitatem est, solueretur.

Confirmatur: tum quia id, quod tribuitur vnioni hypostaticz, quia modus hic aded mirabilis est: & suprà omnem intellectum creatum, non debet affirmari de alia naturali vnione quia vt ad hoc intentum dicitur in Concilio Tolerano, si haberet exemplum, non esset singulare. Vndè cum hoc, quod est vnire sine mutatione vnius extremi tribuatur vnioni hypostaticæ: quia adeo mirabilis oft, non est hoc vnioni animæ rationalis cum corpore tribuendum. Ium etiam, quia Theologi in solam verbi in:mut-bilitatem, & infinitam perfectionem eins referunt, quod non sit subicaum vnionis hypostatica : quo impedimento semoto, nullus dicere dubitaret, quod vnio Verbum afficeret, & illud îmmutaret. Vndè cum forma fit capax mutationis,& sicmeliori modo à nobis concipiatur vnita vt ex dictis pro conclusione constat ) fatendum erit vnionem ex patte vtriusque se tenere, & illas immutare,

30. Vera ergo solutio est, vnionem illam licet entitatiue corpoream tenere se ex parte vtriusque extremi, & vtrique inhærere, seu vtrumque intrinsece afficere; non tanquam subsectum totale; sed tanquam partiale. Quod tamen non est sic intelligendum, vt sit sensus quòd pars vnionis sit in materia, & pars in formal, tota enim entitas modalis hisius vnionis, heet non totaliter vt suprà diximus, est in vtraque; sed est sensus, quòd nulla ex his partibus potest in se sufferer vnionem, nisi dependenter ab alia. Vndè nisis refert, quòd modus iste sit corporeus, ad hoc vt nequeat recipi anima, quæ est spiritualis: quia in respirituali, quæ simulest forma coporis, benè potest recipi aliquis modus corporeus dependenter ab ipso corpore, seu materia.

Ex quo etiam patet, optimam elle solutionem illam, quæ initio quæstionis huic consimutioni ædhibita est : quia non est nouum, vt eadem sorma insormet multiplex subiectum partiale, quamus etiam in hoc sua inter vnionem, & alias sormas intercedat diueistras, quam in hucusque dictis satis innuimus.

51. Ad tertium respondetur: quòd licet vnio materiz, & formz sit realitet & entitatiuè modaliter eadem, attamen, vt necit formam, verbi giatia distinguitur formaliter ex natura rei à se ipsa, vt est nexus materiz cum forma. Cumque prædica vnio tantum sit ratio sundandi, sufficiet hæc distinctio ad telationem vnionis (si verum est eamibidem interuenire) sicut similis distinctio interactionem, & passionem, sat est ad hoc vt sint rationes sundandi aliaium relationum.

### Q V Æ S T I O IV.

An ens naturale distinguatur realiter à suis partibus simul sumptis & vnitis.

Onsulto addimus, particulam illam, simul solle est, distingui realiter à quauis parte seortum sumpta, cum supra illam addat aliam: sicut etiam ex didis in quæst. præcedentibus constat, distingui eriam realiter ab veraque simul sumpta, non tamen inter se vnitis, cum supra illas addat vnionem, quam diximus esse modum reipsa distinctum ab illis. Quare tota controuersia procedit de eisdem partibus simul sumptis, & inter se vnitis.

Referen



### Refertur oponio afficimans.

**S**. I.

PArtem affirmantem tuentur Herueus quodlib. 2. qu. 14. Didacus Deça, Scotus, Capreol.in 3. dist. 2. art. 1. Caiet. 3 p.q.6. in solutione primiargumenti, Ferrara 4. contra Gent. cap. 85. &c q. 52 huius libri label. Aqua, Antonini. And. Fland. 7. Metaph.q. vltima, Fonsec. 5. Metap. cap. 2. qu. 2. sec. 2. & Conimbrisence Collegium 1. Physic. q.1. artic. 3. cap. 2. quibus videtur fauere D. Thom. in 3. dist. 2. q. 1. art. 3. quæstiuncula 3. ad 3. &c in 4, dist. 16 q. 1. art. 1. quæstiuncula 2. ad. 2.

Probatur primò ex Arist. 5. Metaphyl.cap. 14. text. 16. dicente: Sex non suns bis tria: sed semel sex, & lib. 7. cap. 17. Syllabam, ba, non esse b. & a. lib. 8. cap. 6, text. 15. ait: Totum esse aliquid prater partes. Et secundo de anima in principio, & alibi sepè, distinguit substantiam in materiam, formam, & compositum, dicirque tres esse substantias.

Secundo, partium vnio, & consequenter partes vnitæ ordinantur ad vnitatem totius; tendunt enim ad hoc ve resultet vnum per se Ergo hoc vnum, quod nihil aliud est, quam totum compositum, aliquid reale est prætes partes, ve vnitas. Probatur consequentia: quia id ad quod aliud realiter ordinatur, distinguitur realiter ab eo, quod ordinatur ad illud.

14. Tertiò, quia partes simul sumptæ, & vnitæ sunt vera & realis causa torius; sed inter causam realem, & effectum realem est realis relatio, & consequenter realis distinctio: ergo rotum distinguitur realiter à suis partibus simul sumptis, & vnitis. Maior probatur tum quia totum sit non ex partibus ad inuicem disuls; sed in vnum collectis: tum etiam, quia materia & forma non causant totum, nisi vt illa recipit, hæc verò informat. At vt vnitæ sunt, vna earum informat, & altera recipit, quia vnio est causalitas earum, vt iam diximus: ergo vt vnitæ sunt inter se causant totum,

Quartò si totum substantiale, verbi gratia homo, non distingueretur realiter à suis partibus, sequetetur contra communem sententiam Philosophorum, nihil esse discriminis inter totum per se, & totum per aggregationem. Probatur sequela: nam si totum substantiale est suz partes: cum partes sint plura entia, & omne totum, quod est plura, sit totum per aggregationem: planè sieret totum per se quale est totum substantiale, esse totum per aggregationem.

Vleimo, multa re ipla tribuuntur substantiæ compositæ, quæ partibus etiam simul sumptis non conueniunt; & è conuerso: ergo. &c. Antecedens probatur: quia totum est terminus generationis, non
verò partes etiam vnitæ: hæenim non dicuntur generarised totum ex illis resultans. Item ex toto dicuntur procedere passiones; non verò ex parnbus:
sicut & illud dicitur operari; non verò hæ; etsamsi
simul sumptæ considerentur,

#### Proponitur sententia negans.

#### S. 11.

Phrtem verd negatiuam tuentur Alexand.
Themist. Philoponus Simpli. in hoc lib fauet
Auerroës comment 9. Duran.in 1. dist. 2.q. 2. Greg.in
2. dist. 14.q. 1. art. 1. Palud. in 3. dist. 1.q. 1. Astudillo 1.
Physicorum q. 6. veramque partem censet probabiJem Soto. Tolet. Talles. & tandem communiter omnes

Recentiores sequentur, ideoque singulos referre superu cancum erit. Probabantque cam tum authoritate, tum etiam ratione; auctoritate quidem, quia Arist. 2. de Anima. & 5. Metaph. text. 31. & in 4. Physicorum text. 35. hoc ipsum testatur, & D. August. 7. de Trinitate cap. 4. multum fauet dum dixit: Flomo mibil est aliud; quam anima & corpus: (vnita intellige) & similiter cap. 3. lib. 9. de ciuitate Varronem commendat; eo quòd hominem neque animam solum, neque solum corpus esse atbitraretur. Fauet etiam Athanassus loco citato symboli, dum illa verba sepius inculcata protulit: sicut anima rationalis, & caro unus est bomo, & Et tar dem D. Paulus dum, 1. ad Corinth-12. docet: Omnia autem membra corporis cum sint multa, unum tamen corpus sunt.

356. Ratione verò suadetur, supponendo torum non posse distingui realiter à suis partibus vnitis; nis quia addat aliquid reale super illas quoniam solum posser diftingui ab illis distinctione includentis, & inclusi. Hinc verò prima ratio pro hac sententia sic deducitur : quia partes vnitz, etiamli przcisè ablque aliqua dia superaddita entitate sumantur, sunt aliquid per se vnum; non quidem per simplicitatem: sed per compositionem : ergo etiamsi quanis alia entitas auferatur, erit prædicta collectio idem quod totum compositum substantiale, cum hoc nihil aliud sit quam quid substantiale,& vou per se per physicam compositionem Antecedens probatur : quia talis collectio materiz, & forme provt vnite constat ex pura potentia, actuque substantiali, & primo; & non ob aliud homo est vnum quid per compositionem, teste Arist. 1. de anima c. 1. text. 7. & 8. Metaph. c. vlt. tex.15. nisi quia constat ex pura potentia, & forma substantiali.

Confirmatur primò:nam illa entitas, quam totum supra partes vnitas addere dicitur, aduenit enti in actu : ergo non potest facere vnum per se cum partibus iam vnitis; que presupponitur, & consequenter, vel intellectis folis partibus vnitis intelligitur quid per se vnum, totumque substantiale; vel sola hæc entitas terria intelligitur esse totum compositum; Vnde cum hoc posterius dici non possit, ve initio huius qualtionis dicebamus, necessario affirmandum est illud primum. Hæc secunda consequentia saris constat; prima verò etiam paret ex communi illo axiomate: Quod connenit enti in allu, aduenit acidentaliter. Antecedens verd etiam liquet:quia aduenit materia, & formæ iam vnitis, in qua collectione necessario includitur forma quæ actus simpliciter, & substantialis eft, quæque actuat simpliciter materiam.

Confirmatur secundo: si totum physicum physical desinitione desiniatur, non ponitur in ea illa entitas tertia, quam totum superaddit: secut cum totum metaphysicum metaphysice desinitur: solum partes illius metaphysicæ, genus scilicet, & differentia, vt inter se vnitæ sunt, vbi ponuntur. Ergo hæc entitas non est de essentia totius, ergo hoc ipso quod intelligantut partes vnitæ, intelligitur totum, etiams hæc ter-

tia chtitas prælcindatur.

17. Secunda ratio principalis: si totum substantiale physicè compositum dicitaliam entitatem vitra partes vnitas; non poterit in sola illa consistere, vt ex præcedenti ratione constat: quia nisi ibidem includantur partes; non erit totum. Ergo illa entitas, quæ singitut superaddita simul cum materia sorma, se vnione constituet totum. Ergo talis entitas, non minus quam cæteræ entitates, erit vera pars totius; est enim pars (quoad præsens attinet) quidquid se solo non facit totum; sed vna cum alio. Ergo verum semper manebit, totum nihil aliud esse, quam paraes cum tale compositum nihil aliud sit; quam materes cum tale compositum nihil aliud sit; quam tale compositum nihil aliud sit; quam tale compositum nihil aliud sit; quam tale cum ta

ria forms, & vnio, & hec tertia entitas que addi-

tur quæque illius pars eft.

Confirmatur, & explicatur, 6 proprer aliquam rationem totum physicum adderet aliquid supra materiam maxime quia ex iplis coalescit ipsum totum, & id quod coalescit, addit aliquid fapra id, ex quo consurgit at hæc ratio prorsus est nulla : ergo , &c. Minor probatur : nam ficut ex vnione partis resultat terria illa entitas : ita etiam ex vnione huius tertia entitatis cum aliis partibus resultabit alia; quandoquidem hæc omnia sunt partes totius compositi : & cum etiam hæc, quæ denud consurgit, non sit tota entitas compositi sed aliquid eius : etiam hæc entitas cum aliis erit pars illus, & consequenter ex omnibus illis resultabit alia entitas, & sic in infinitum. At hoc dici nequit : ergo nec illud prius, nimirum, quòd hoc ipso, quòd materia, & forma vniantur, resultat aliqua terria entitas distinca ab ipsis ve vnitis. Sed hac ratio ampliùs elucidabitur in solutione ad lecundum, & tertium.

Iudicium de viraque opinione iuxtamentem D: Thoma fertur.

#### **S.** II I.

Icendum ergo est primò; ex his duabus sententiis hanc posteriorem præserendam esse: tum propter fundamenta adducta, & ideò quo melius potnimus ea vigere conati sumus: tum etiam, & maxime, & quia Sanctus præceptor in ea sententia est multis in locis, & præcipuè 4. contra Gent c. 81. ad 2. vbi sic ait: De humanitate non est intelligendum, quod sit quadam forma consurgens ex consuntione forma ad materiam, quasi realiter sit alia ab viraque Redditque pro huius tatione illam, quam su pra propolumus dicens : Quia cum per formam materia fiat boc aliquid altu:illa sertia forma consequens non esset substantialis: sed accidentalis. Et loquitur S. Th.vr canis suz vim aperiamus, de entitate, reali ad eundem ordinem entitatis,& compositionis physica,& essentialis spectante:non verò de ca que ad ordinem subsistendi vel existendi percinet : ex hac enim , & ex partibus vnitis vnum per se subsistens potest resultare. Vnde inferiùs in eodem capite infert : Qued bumanitas nibil alind dicit quam principia ipsa essensialia coniuncta,& 1.p.2.q.13.att.1.Homo(inquit)nec oft corpus folum, neque anima fola, fed verumque fimul : & idem etiam docet de toto integrali 1.p. q. 77. art. 2. ad 2. & in 4. dist. 44. q. 1.art. 1.quæstiuncula 3. in corpore : quæ loca, vt suprà dicebamus, non minus de toto physico, quam de integrali intentum contincunt, cum verobique par sit ratio.

19. Dicendum est secundò: Totum, & partes simul sumptæ, & vnitæ distinguuntur ratione ratiocinata. Hæcest valdè consona Arist.& D. Thom. locis citatis, solúmque eget declaratione: etenim non quænis distinctio rationis rationatæ inter totum, & partes vnitas intercedit: non est enim similis ei, quæ in homine inter rationalitatem, & animalitatem reperitur: nam cuilibet horum conceptuum cotrespondet vna quasi sotmalitas propria obiectiva realis, & excludens à suo conceptu alteram, ratione cuius eminentialis distinctio à parte rei inter viramque cernitur. Nam certum est quòd conceptui totius correspondet, etiamsi non expresse, conceptus presum

Vnde distinctio rationis, que inter verumque intercedit, similis est ei que inter definitum. & desi

seccedit, similis est ei quæ inter definitum, & desinitionem inuenitur, vt inter hominem, & animal sationale: tum quia quidquid respondet priori conceptui, respondet & posteriori; diuersmode tamen penes explicitam & implicitam correspondentiam: tum eriam, quia quoad modum significandi, & concipiendi habent similitudinem quatenus prædictas pattes vnitas pluribus, & distinctis conceptibus aliquo modo inadæquatis, & cum aliquali fundamento in re concipimus, secundum quod collectio illa partium & vnionis veluti postulat concipi per modum plurium. Ipsum verò totum per modum vnius; non secus ac in definito, & definitionis partibus contingit.

### Diluuntur atgumenta prima sententia.

#### §. 1 V.

D argumenta igitut initio questionis polita D argumenta ignus must que la respondetur. Et primò ad auctoritatem Arist. dicimus: in primo loco non loqui de toto, & partibus, sed de numeris formaliter sumpris:docet enim ibi numerum senarium non componi ex duobas reznariis formaliter sumptis, in quantum scilicet sunt alterius speciei; sed materialiter ratione vnitatum. Et ita sensus est, quod numerus senarius non est duo individua ternarij: sed alia species numeri. quæ componitur ex sex unitatibus. Vnde locus ille non est ad propositum argumenti. Secundus autem locus intelligitur de partibus absque vnione: sic enim vetum eit , quod Tyllababanon eft præcise , & a fi præfcindamus ab illis vnionem ordinis catione cuius component talem syllabam, nametiam ab habet casdem litteras, & tamen est alia dinersa syllaba propter diuersam vnionem: Quod indicauit Aristot ibidem dicens: Qued syllaba non est composmum, seus acernus, id est, per solam aggregationem, absque vnione, & ordine. per quod paret ad tertium locum. Sensus enimest totum non esse solam coacetuationem partium sed; includere aliquid præter partes, scilicet vnionem ad testimonia D. Thom. pater ex dictis.

61. Ad secundum, & tertium tespondetur : partes unitas dupliciter posse accipi primò, ita ut una sumatur in recto altera verò in obliquo, & vt sie dicamus divisim, ve si asseras, forma ve unitamatersa. Alio modo collectine, non solum ve supe sub vnione: led ita vt lub vna eademque collectione, ac vtraque in recto importetur, vt fi dicas: ferma & materia vnita. Quod verò hæc distinguantur constat quia sicut dicitur forma ve vnira materie, posset etiam dici, & non lynonime, materia vt vnita formæ; nam materia vt vnita formæ dicit, quoad prælens attinet, materiam, & vnionem in recto, & formam in obliquo: & similiter forma ve vnita materiz dicit formam,& vnionem in recto, & materiam in obliquo. Vnde materia vt vnita forme tealiter diftincha eft à forma, vr vnita materiæ:sicut pater respiciens filium dissundum quid realitur est à filio respiciente patrem etiam transcendentaliter: quamuis vnumquodque illorum importet quidquid aliud, & solum sit differentia penes hoc, quod est importare illud in recto, vel in

Divimus ergo, quòd etsi non in secundo, attamen in primo modò parrium vnitarum rectè intelligitur vera, & realis causalitas respectu totius, veráque, & realis distinctio inter illud, quod talem exercet causalitatem, & inter ipsum totum: cum quælibet pars per se etiam cum vnione, quæ se tenet ex parte eius distinguatur realiter in toto, ad illudque realiter ordinetur.

61. Diximus, quasi dinistra ve denotaremus non vnica (ve sic dicamus) & eadem comparatione, conferendum esse commoum partibus simul sumpris, & vnitis

vnitis, & è contra : ita ve nmul, & semel comparetur cum ambabus in recto, & vnitis : quia sic identificantur realiter cum toto; sed ita ve per vnicam , comparationem comparetur cum materia, ve vnita formæ, & per aliam cum forma vnita-materiæ. Et meritò quidem: nam cum habeant diuersum modum causandi, & quilibet, sit in sue genere adzquatus non possint vnica, & eadem comparatione comparari cum toto, si ve causæ illius consideren-

Ad quartum neganda est consequentia: quia cum partes totius physici sint actus, & potentia substantialis quorum totum esse ad vnionem tendie, ided hoc igso quod vniantur resultat vnum per se; cuins oppositum contingit in toto per aggregationem, propter oppolitam rationem: & quia non vniuntur vnione, quæ simpliciter talis sit; sed quæ semper aut ferè semper sit extrinseca, ratione alicuius extrinsecæ situationis; aut alterius si-

Ad vltimum respondetur, quod realiter loquendo omnia illa, que conveniunt toti, possunt, & debent convenire partibus simul sumptis, &

### **፟፠ቚ፟ቚቚ፟ዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀ**፟ LIBER SECVINDVS.

Physicorum.

PROOEMIV M.

Ostovam Atistotel. de principiis entis naturalis, secundum se, & in elle rei consideratis egit : iam nunc in hoc lib. i. sermonem instituit de eisdem principiis : in esse scibilis, seu de ratione sub qua sunt principia huius scientia. Et ideò disputat de Natura, vnde res dicuntur naturales, que que est ratio sub que in Philosophia: nec non & de causis ex quibus Philosophus ad passionés de suo obiecto demonstrandas procedit: quas causas, ve distinguat à casu: & fortuna; ideò de casu & fortuna sermonem texit. Et licet hæc ita fint, & summatim ex illis colligatut, quænam sint illa de quibus Arist. in hoc lib. egit, nihilominus placuit figillatim; sed breviter innuere, quid in quouis cap. Philosophus disputet, vt melius eius mens possit comprehendi.

#### SVMMA TOTIVS LIBRI.

Iber hic nouem capitibus absoluitur. In primo, diuisio rerum in naturales, & artificiales, & discrimen, quod inter eas versatur, nec non & definitio naturæ proponitur, & simul ostenditur, tum solas substantias corporeas quippe compositas ex materia & forma, esse propriè entia naturalia, accidenția verò esse entia secundum naturam : tam ctiam formam elle magis naturam, qu'am materiam. In 2. stabilitor diuersitas, que versatur inter Philosophiam naturalem & Mathematicas : imò '& que intercedir inter purè Mathematicas, & Mathematicas medias, hasque esse magis natutales, quam illas. In 3. propositis quattor generibus Colleg. Compl. Physic.

caularum ostendit posse vnum & eundem effectum simul ab omnibus illis pendere, casque ad inuicem esse causas Ac tandem alia huc spectantia, pluresque causæ diuisiones ( de quibus infrà disp.10.q.a. ) ad-

Caput verò quartum, quintum & sextum in explicatione casus, & fortunz consumens, ostendit ad quam causam spectent, nec non & discrimen, quod inter hzc duo versatur. In capito. verd septimo sufficientiam' divisionis causa in quatuor causarum genera iam dicta convincit, additque ad naturalem Philosophotum spectare, omnia illa in rebus naturalibus speculari. In capite verò octauo demonstrat, naturam agere propter finem. In vltimo verò; quæ sit radix; & origo, necessitatis in rebus naturalibus ex-

### **፟ቚቚ፟ፙፙዀ፞ዀ፞ፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙ**

### DISPUTATIO VIL

De natura & arte.



T co passu, & ordine, quo ann. cessit, incedamus, & nos, ided primam, huius libri disputationem; vnà cùm codem Natutz, & Arti

### QVÆSTIO

Quid sit natura.

ETh de quanis re primo loco sit inuesti-gandum an sit, ve docet Aristot, quando aliquod dubium circa illius existentiam suboriti potest : attamen quando manifeste constat cam esse, non oportet id dubium reuocate. At esse in rebus naturam, quis dubitare potelt; quandoqui-dem in entibus naturalibus experimur tot motus, qui satis indicant esse in eisdem aliquod principium & radicem primam, à qua oriantur, ac proinde & naturam. Quate relicta quæstione au cft, merito à questione, quid est, exordium sumplimus.

Sed quia quidditas rei non potest aliter melius explicari, quam illius definitionem adducendo, & si opus fuerit, eam explicando, ideò in hac quæstione cum Arist. dicendum est : quod Natura est principium, & causa moius, & quiesis eius in quo est prime, & perse, & non secundum accidens. Guius definitionis bonitas, vt magis innotescat singulæ illius particulæ sigillatim, declarandæ funt.

In primis igitur natura dicitur principium, in quo convenit cum privatione : sed additur, quod sit canfa moius, per quod ab eadem distinguitur. Nam etsi motus, tam à natura, quam à prinatione procedat; attamen priuatio, sicut non est ens, ita influxum verum in motum son habetslecus verd natura. Et quia influxus iste per causam modo iam explicando signisicatur; ideò de natura dicitur: quòd sit principium, & causa motus.

Sed dices : causa intrinsecè includit principium : ergo superfluè ponitur ly principium, si semel ponitur ly eausa: ficut si in definitione hominis diteretur, quod est viuens animal', superfluerer illa particula vinens: quia viuens includitur in ani-

2. Respondent Vallesius & Tartaretus, poni Atramque particulam maioris claritatis gratia; etenim cognitio entis naturalis maxime depender ex notitia exacta natura, & ded magna cum claritate illius quidditas exponenda erar : quia fortè tunc non erat exploratum, quomodo se habebant principium,& causa, quoad prædictam inclusionem. Alij verò dicunt, quòd causa non sumitur secundum omne id, quod includit : sed solum secundum quod exprimit id, quød addit supra principium, scilicet rationem influxus in effectum : & ideò nullam ibidem committi nugationem. Et randem D. Thom. in præsenti, quem sequitur. Ferr.q. 1. inquit poni vtramque particulam ad denotandum naturam in aliquibus esse principium passiuum, in aliis verò principium actiuum. Nam per ly principium, intelligitur principium passiuum, per causam verd principium actiuum, vt ex Diuo August. disp. sequenti dicemus. Cæterum hæc proportionaliter ad ca,quæ ex eodem S.Doct. in hac eadem quæst.dicentur, debent intelligi-

Additur deinde in eadem naturæ definitione 2. particula, scilicet motus & quietts, vt denotetur quid sit illud r spectu cuius debeat natura habere rationen caulæ: nam hoc nihil aliud est, quam motus,

& quies.

Caterum, hæ duæ particulæ non parum difficultatis videntur prima facie ingerere : tum quia in cœlo veiè est natura, quandoquidem est ens naturale constans materia & forma : & tamen in eo non est quies; imò neque naturaliter esse potest: quia vt in lib. de Cœlo probat Arist. motus ille circularis ex natura sua est perpetuus : tum etiam, quia totus terræ globus habet in se naturam, vt constat : & tamen secundum le totum nunquam mouetur : imò nunquam naturaliter ex suo loco naturali, in quo est, moueri poterit: ac proinde neque erit in eo principium motus. Quod idem de cælo empyreo dicendum est, quod sicut in perpetua quiete suturum est; ita principio motus caret:alioqui frustra tale principium haberer, cum frustra sit potentia, quæ nunquam ad actum reducitur.

3. Respondetur cum S. Thom.in hoc lib. lect. 1. quòd sensus definitionis est, naturam esse principium motus, & quietis, non quidem, quia in omnibus, in quibus est, habeat esse veriusque principium; dantur enim plura entia naturalia; quæ non mouentur, qualis est totus terræ globus, sicut & quædam, quæ ex se nunquam quiescunt, qualia sunt cœli : sed quia quæuis quies aut naturalis notus qui in entibus naturalibus repettus fuerit, à natura procedit, ita tam n vt si aliquod ens naturale moueatur, & quiescat, sa tem successive, natura in illo sit principium talis motus, & quietis: si verò vel solum quiescat, vel solum moueatur, tunc illa quies, motulve ille à natura, vt à prima radice & origine ortum habear.

Etest huius satis accommodatum exemplum definitio illa, qua animam, vt sic definiuit Ariston dicens: Anima cst qua vimmus, sentimus, loco movemur, & intelligimus. Cuius definitionis sensus nonest, quod quæuis anima sit principium omnium harum operationum : aliàs enim plantæ, imò, & bruta non haberent animam; sed tantum per illam intenditur, quod vbicumque fuerint timul omnes illæ operationes, vel quælibet earum, necessario debint ab anima prouenite.

Sic ergo pari ratione in præsenti philosophandum est.

4. Per quæ satis patet ad omnia, quæ contra hanc

particulam obieca sunt.

Sed vrgebis, quoniam juxta hanc expositionem iam natura erit in aliquibus entibus; naturalibus principium, & causa tam motus, quam quietis: at hoc est contra rationem ipsius naturæ: er-

Minor in qua est difficultas probatur dupliciter : primò quidem; quia causæ naturales in hoc differunt à liberis, (vt docet Aristot. 9. Metaph. cap. 2.) quod naturales non possunt verumque contrarium per se producere ; sed vnum ; vt ignis non potest per se producere calorem & frigus; sed solum calorem. At verd liberz possunt producere vtrumque: homo enim amare, & odio prosequi valet. Natura igitur mon poterit esse principium oppositorum effectuum, qualis sunt motus, &

Secundò probari potest eadem minor, nam quies est pura carentia motus, proindeque purum nihil : crga impropriè dicitur natura esse principium quietis: id enim quod reale est, impropriè dicitur elle principium non entis: sicut & ipsum non ens improptiè causari asseritut. Adde carentiam non per se, sed per accidens fieri,vt paret in cacitate & surditate, quæ sicut à Natura gon intenduntur, ita per accidens

s. Respondetur concedendo maiorem, & negando minorem. Et ad primam probationem dicimus ex D. Thoma, in prima distinctione 40. quastione 4. artic 2. ad primum, duplicem, esse quietem: vnam vio-I ntam, & contra naturam: Ateram naturalem; violenta est, qua, v.g. lapis derinerur in loco superiorimaturalis verò, qua in loch inferiori quiescit. Ex his violenta quasi contrariatur motui naturali: at verò naturalis est perfectio motus, terminus, ac comple mentum iplius. Præterea violenta non fit à natura cei, quæ mouetur; sed à principio extrinseco: naturalis verò à natura illius, quod mouetur, ortim ha-

Dicimus ergo, quod motus & quies, que fluunt à natura, non sunt contrarij effectus, quamuis motus & quies violenta inter se opponantur, nec à natura intrinseca eiusdem rei fluant. Vnde per hoc quod natura sit principium veriusque, non sequitur esse principium contrariorum: sed esse principium finis & medij ad illum ordinati : per quod ad primam

probationem satis patet.

6. Ad secundam probationem eiusdem minoris respondetur ex Diuo Thom. prima parte, quæstione 73. art. 2. & 3. & in 2. dift. 15. quæft. 3. art. 2. quod etfi natura respectu quietis, provt præcise dicit puram carentiam motus, impropriè dicatur principium, retpedu tamen illius provt importat possessionem termini, & quietem in re consequuta, ad quam sequitur privatio motus (de qua in definitione fit termo ) optime potest natura esse principium. Tum quia hæc est, quid positiuum : etenim graue esse in loco naturali, quod est quies acquisita, oportet, vt sit quid positiuum. Tum etiam, quia natura non motumised hanc quietem anxiè expetit. Qu'òd si moueri desiderat, & de facto mouetur, non est propter morum; ed propter quietem hanc, saltem in his , quæ talis quietis capacia sunt.

Subsequitur deinde in eadem definitione tertia particula, scilicet, eius in que est, per quam denotatur, qualis debest esse motus ille, coius ipsa natuta est principium; &c. Circa quodest prima explica-

tio quorundam dicentium, sensum huius particulæ este, quod natura est principium motus illius entis, in quo est ipse motus: sue talis motus sit in codem ente, sue non: quia ly eins in quo est, non appellat supra motum, & quietem, sed supra principium, & causam, jen ve non sit sensus, naturam esse principium i motus interni, sed esse principium internum, motus, sue quo mouetur ipsum ens naturale, sin quo est is matura, siue quo mouetur aliud.

7. Ceterum, bee explicatio non est admittenda: alioqui enim natura vt talis esset principium motus violenti, verbi gratia calcfactionis aque, quia revera est causa motus illius entis, in quo est ipse motus: quandoquidem est causa calcfactionis aque, in qua est ipsa calcfactio. At hoc satis constat esse falsum: quis natura, vt talis, non est causa nisi motus

naturalis, ergo, &c.

Adde, quod hinc etiam fierer, quod omnes caule efficienter, seu principia, ve quo efficiendi quemlibet motum in quoduis passum, deberent dici naturat quod tamen esse salum inde liquet: nam causa essiciens præcisè secundum quod agit, non dicitur moueri, sed mouere, neque est ens mobile, sed motiuum. At ens naturale, ve tale, & ve habet naturam, licet possit esse ens motium, attamen indispensabiliter debet esse ens mobile per talem motum, seu (quod idem est debet moueri per illum, & ideo pro objecto Philosophiæ assignatur ens naturale, seu ens mobile.

8. Quare legitimus sensus huius particule est, naturam esse principium, & causam motus interni, seu (quod idem est) motus illius entis, in quo est ipsa natura. Ita D. Thomas in præsenti, lect. prima. Ex quo etiam sit, per eandem particulam denotari, quod natura est principium quo motus; non verò principium quod. Si enim natura est principium & causa motus illius entis, in quo est ipsa natura, necesse est vt natura sit in ipso ente, quod mouetur vt quod: ac proinde ipsa non est ens illud, quod mouetur vt quod; sed pars eius de qua verè dicitut, quod est in toto, & quod sit principium quo motus.

Sed dices, naturale est ignicalesacere lignum vel aquam. Ergo ilsa calesactio est à natura; quia quod est naturale, à natura oritut: siçut quod est artissiale ab arte. Ergo natura non solum est principium motus interni; sed etiam motus externi; atque adeo malè limitatur ilsa parricula, ad motum, qui est in eo,

in quo est ipsa natura.

Respondetur, quòd sicut naturale multis aliis modis sumitur, scilicet provt distinguitur ab artificiali, alibero, &c. Ita etiam frequenter accipitur provt fignificat id quod est inxta inclinationem & propensionem alicuius rei, quo pacto dicimus, quod est naturale bono communicare se, & Angelo intelligete semetipsum. Hoc ergo supposito, dicendum est : quod eth igni fit naturale communicate fe,, prove naturale fignificat id, quod est secundum inclinationem rei,non tamen provt naturale hic sumitur, id eft, provt à natura, vt natura est, in ca acceptione in qua illam in præsenti sumpsit Aristot. Quoniam namea, secundum hane considerationem, tantum importat principium motus interni : quia, ve sic non constituit ent motiuum pracise; sed vel folum ens mobile ve mobile, ve patet in colo: vel si constituit ens motiuumart in viuentibus, consistit ibi; sed ita est in illis natura principium movendi, vt fimul fint mobilia per talem motum, & consequenter semper natura est talis, respectu motus interni.

Colleg, Compl. Physic.

9. Ponitur viterius in eadem definitione illa particula primò, redenotetur naturam non esse vicunque principium, &c. motus; sed primum, seu radicale principium que. Vndè per hoc excluduntur alia
principia proxima, & principia instrumentalia motus, ve grauitas in graui, seuitas in igne, que esse sint
principia motus, non tamen radicalia, ac prainde nec
sunt nature.

· Czterum, quia natura non est vecunque princi-, pium radicale; sed hoc illi per se, & non secupdum accidens conuenit ; ideò additur quinta particula, & vltima scilicet ly per se, & non secundum accidens: per quam hoc ipsum denotatur. Et per eam etiam distinguirur natura ab arte, que aliquando per accidens solet esse principium(modo tamen infrà dicendo. ) motus eius in quo est ipsa ars. Id quod explicat Arist. exemplo Medicine: Consingit enim aliquando (inquit ibi D. Thomas) qu'ed aliquis Medieus sit sibi ipsi causa sanitatis, & sis principium sanitatic est in co,boc ramen est per accidens , non enim sanatur inquantum Medicus; sed in quantum infirmus : & ided principium talis sanitatis, non est à natura, qua petie esse principium per se, & non per accidens motus illius entis in quo est talo principium : quod non conuenie Medicina, neque alter. Artefalta Arti enim, quatenus talia, non babent in se principium artefactionis: sed quadam fiunt ab extrinseco, ve domus, & alia, qua manu inciduntur, quadam verò fiunt à printipie intrin-sèco, sed per accidens, ve dictum est.

so Sed obiicies primò, quòd videtur vna ex his duabus particulis superfluere: nam quod per se conuenit, primò conuenir i sicut & quod primò competit rei, non potest non per se conuenire: nam si conueniret per accidens, vel ratione alterius, non competerer primò sali rei, sed illi, eul per se essentiltet
conuenit. Ergo satis erat ponere in definitione, aut

ly per se, aut ly primò.

Secundo obiicles, quod non est vniueisaliter verum, artem non esse principium per se motus eius in quo est. Quia arscantandi est principium cantus eius, in quo est per se: E ars saltandi est per se principium saltationis, que in saltante est : er-

go , &c.

Respondetur ad primum, qued ly per se non dicit convenire vreumque per se nature esse ptincipium motus, imò nec solum importat, quòd natura sit intrinsece, & essentialiter principium illiusssed quod conueniat illi omnino per se & secundum ipsam, id est, non rationesalicuius prædicasi superioris, cui primò conueniat, sed ratione sui : nam sepè alicui conuenit aliquod prædicatum essentialiter; non tamen isto modo quem dicimus : sicut homini conuenit esse viuens sensibile radicaliter, non tamen hoc convenit ei, quia homo, ideft, à gradu rationalitatis proprio illius; sed à gradu superiogi animalis (ve in lib. Posterior, diximus. Quis ergo natura est principium radicale motus, provi principium radicale distinguirur à principio proximo ; ideò oportuit ponere illam particulam primò. Quia verò non vicunque conuenie illi esse principium radicale; sed ratione sui, & secundum ipsam : ided addita est ille particula per se quæ quidem coniunca cum priori inmuit illam primitatem . que conceditur nature, esse primitatem) vt sic dicamus, omnino primam : quia non vecunque ellentialiter; sed exvi propriz, & vltimz rationis habet esse principium motus. Vade sicut non est verum, quod id, quod est principium radicale vicunque motus debeat esse per se perseitate dica principium illius, ve patet, in homine, respectu motus sentiendi,

# 64 Disp. VII.de Natura, Quæst. II.

tiendi; îta neque est verum, vt quod est perseitate dicha principium eiusdem moms, debtat esse principium radicale: nam leustati conuenti secundum spsam esse principium motus sursum; non tamen esse principium illius radicale: quare merito veraque par sicular addita est. Ad secundam obiectionem patebit ex dicendis insta.

### QVASTIO 11.

### An definitio Natura sis essentialis, an verò

Icet Natura non sit diffinibilis propria, & rigo-Leofa definitione quia tantum importat rationem quandam analogice communem, tam materia, quam forme, ve infra dicemus, ac proinde non potelt talis ratio explicari per verum genus & differentiam : nihilominus, quia non loquimur in prælenti de definitione : ita stricce; sed paulo latius accepta. & quæuis definitio sic sumpta debet reduci, vel ad quidditatiuam, vel ad descriptiuam : ideo in hoc sen-su inquirimus, an hac definitio sit descriptiua, an vetò essentialis & quidditativa. Prima sententia asserit, definitionem hanc esse descriptiuam. Pro hac refert Massius in præsenti q. 3. Albert in hoc lib. Ferrar. q. z. Zimaram in sua tabula verbo, aut dia. Natura. Probant illam fic. Nam definitio-quæ datur per effe-Que definiti , nequit esse essentialis : at hæc datur per effectus : ergo , &c.

Maior, patet, quia definitio effentialis datur pet intrinseca & essentialia definito. At esse dus alicuius reissecut supponunt ipsam in sua essentia constitutami, ita nequeune ad illam intrinsecè pertinere. Minor verò eiusdem primi syllogismi probatione non indiget: quandoquidem definitio hæc, ve videmus, datur per motum & quietem, quæ sunt esse dus na-

rure.

Et confirmari potest, natura, prove hic definitur, est substantia e quia est pars intrinsea, & constitutida entis naturalis, ac per consequent quid absolutum: sed absolutum non definitur per ordinem ad aliudiergo natura non debet definiri per motum.

12. Confirmatur Secundo. Qu'ia licet in definitione accidentis debeat poni substantia, non tamen è contra. Ergo cum motussit accidens, & matuta sit substantia, non poterit per illam desi-

Secundo probatur. Quia in natura prius est principium essendi, quam esse principium motus: sicut in ente naturali prius est habere esse, quam moueri. Ergo cum definitur natura per principium motus, &c. non definitur essentialiter.

Parer consequentis, quis esse principium, motus, sicut non est primum, quod inuenitur in natura: ira non est eius essentia: quia essentia est primum quod inuenitur in re. Ergo definitio natura, qua per hanc rationem principij datur, non est essentialis.

Tertid, quia satura: provt hie definitur, tantum includit materiam, & formam, vt ex dicendis infrà in hac eadem disp. apertè constabit. At neque materiz neque formz est intrinsecum: & essentiale esse principium motus: ergo, &c. Minor prob. quia materia tantum importat essentialiter, quod si subicctum primum, vnde eius essentia solum desumitur penes ordinem ad formam & compositum; è contra verò forma solum dicit, quòd sit primus acus materiz, vt

ex supradictis disp. 3. de Materia q. 1. & disput. 4. de

Forma,q. etiam t. confige: ergo, &c.

t; Dicendum est tamen; definitionem nature à Philosopho traditamiesse essentialem. Hanc indicas Div. Thom. in præsenti, & cam sequantur Mas. in hoc lib c.1.q.3. Soto, Tolet.& alij communiter, Ratio fundamentalis est; quia illa est definicio essentialis, que datur per intima & essentialia rei definita, sed hoc invenitur in presenti : ergo het, definitio etit essentialis. Minor patet, tum quia esse principium primum & radicale motus, pequir convenire nature, tatione alicuius accidentistquia accidentia ad summum sunt principia proxima motus, non verò radicalia & prima,ac proinde si semel nature convenir esse radicem moms, non porest non illi conuenite ratione progise lubstantiz & ellentiz: tum etiam & maxime quia ens naturale, vt tale, essentialites importat vt sit principium radicale quod motus internizonde idem formaliter est ens naturale, & ens mobile : ergo id per qued constituint in esse entis naturalis debet necessario & essentialitet esse principium tadicale que motus. Ergo cum constituatur in esse entis naturalis per natusam, ve natura est: non potest non ratio natura ve talis, importate essontialiter, quod sit principium radicale que motus, ac proinde si per hoc natura desimiatur, dabitur talis definitio pet intrinseca essentialia rei definitæ.

Ad primum ergo pro primalententia respondetur, hanc definizionem non dari per motum, & quietem solummodo; sed per este principium tadicale veriusque modo iam explicato: quamnis autem motus, vel quies non pertineant ad intribseca nature ve talis sene tamen esse principium radicale illotum. Vndo ets motus & quies sint effectus & posterius quid quam natura; non tamen hoc quod est esse princip

pium & radicem veriusque.

14. Ad 1 & 2. confirmationem resp. quod eth natura fit substantia quia tamen est substantia partialis & incompleta, ideo, licet secundum suam essentiam præcisè considerata sit absoluta ab ordine prædicamentali; non tamen est ita absoluta, ve non sit relatiua secundum dici.

Vnde non mirum quod definiatur per aliquid extrinsecum, ad quod talis habitudo secundum dici terminatur, ac proinde quod definiatur per motum qui ( co modo, quem infrà dicemus ) est terminus prædice habitudinis. Et hæc solutio est valde con-Iona doctrinæ Diui. Tho.in præsenti lect. 1. vbi inquit Ponitur autem in definitione natura principium quafi genus, & non aliquod absolutum:quia nomen nature importat habitudinem principij. Cumque nomen nature sit nomen substantiz, & consequenter non possit importare habitudinem prædicamentalem vt quid illi intrinsecum, oportet,vt si semelillem affert, quod talis relatio sit secundum dici, ac proinde quod ratio principijietli sit absoluta à relatione prædicamentali; non tamen à prædicta habitudine; & consequenter quòd fir non omnibus modis absolutat & ideo ad id d-notar dam optime S. Thom. dixit , quod ponitut principium quali genus, & non aliquid absolu-

15. Ad secundum respondetur, quod ets id quod realiter est natura, sit etiam principium essendi, attamen hi duo conceptus sunt intrinsece ad inuicem distinctivquia corpus, verbi gratia, animatum, ve habet suam essentiam, importat animam, ve dat illi esse in se viuens substantiale: at si consideretur, ve habet naturam, tunc candemmet animam importat, non ve dat illi esse in se substantialiter, sed ve tribuit esse principium radicale motuum vitalium: & ideo.

Avinct

vniuersalitet loquendo, persuam essentiam constituitur res in esse & ordine essendi cum illius mundi rebus: at per suam naturam in esse, & ordine operatiuorum motus interni, seu mobilium, saltem radicaliter: quamuis tales ordines sint inter se essentialiter
subordinati, ita vt ordo mobilium ordine essendi præsupponat: sicut & ordo essentia & existentia, quamuis sormaliter se non includant, attamen iste præsupponit illum priorem. Ex quo sit valde essentialem esse
definitionem hanc: quandoquidem datur per id,
quod illi vt tali conuenit primò, & adaquate, ac omnino formaliter.

Ad tertium respondetur, quòd hoc ipso quòd materia sit primum subiectum, & forma eius actus, debet vtraque esse principium radicale que motus : sicut hoc iplo quod totum compositum constet ex matetia, ve ex primo subiecto, & ex forma, ve ex primo actu, non potest non esse principium radicale quod eiuldem motus. Caterum licut compolitum ipfum, vt habet suam essentiam totalem, provt essentia totalis distinguitur à natura totali, non dicit quod sit principium radicale quod motus : ita non constat ex materia & forma vt habent rationem principij tadicalis que; sed ve componunt essentiam illeam totalem ac proinde tunc forma verbi gratia, non dicit leipsam, vt habet rationem naturæ; sed se ipsam, vt habet rationem essentiz vt que, seu constitutiui essentiz totalis. Quare cum hoc nomen forma significet illam, vt habet rationem essentiæ vt quo: sicut & hoc nomen natura denotat candem, ve habet rationem principij radicalis, non mirum quòd vt explicatur nomine forme, non explicetur per ordinem ad motum sieut neque quod ve significatur nomine naturæ, non significetur, vt est principium essendi respectu totius aut respectu materiæ; sed vt est principium motus.

Et congruit hæc solutio cum his, quæ ex Arist. in procemio huius libri dicebamus: quia ipse bis agit de principiis compositi substantialis, semel quidem in 1. lib. & iterum in hoc 2. sed in 1. lib. agit de illis in esse entis consideratis, & in hoc 2. de cisdem in esse scribilis, id est, eisdem ve habent rationem

naturæ.

### QVÆSTIO III.

Verum materia prima sit natura.

16. PArtem negatiuam tenuit Vallesius controuers.

1 1. ad Tirones: probatque suam sententiam, tum auctoritate; tum enam ratione: auctoritate quidem, quia Aristot. hoc ipsum insinuat 2. de Partibus animalium, cap. 1. & in hoc 2. lib. cap. 1. & 5. Metaph. cap. 1. Deinde ratione probatur mod. Materia non est principium, & causa motus: ergo nec est natura. Antecedens probatur: si esset causa motus, esset visque causa materialis, sed hoc nequit admitti: quia quod est causa materialis alicuius, debet esse subientum illius, cum autem motus, quippè qui rationem accidentis habet non in materia prima, sed in toto composito subiectetur, ve in lib. de Generatione dicendum est, siet inde, ve materià non sit materialis causa illius.

Quòd si dicas esse principium motus: quia est principium entis naturalis, quod tanquam vera causa producit motum. Contra hoc est: quia ex hoc solum habetur, quòd materia sit principium per se entis naturalis; motus verò non nisse ex consequenti, ac proindè natura non erit, quia natura habet esse per se primò principium mosus. Secundò, in attiguelleg. Cempl. Physic.

ficialibus sola forma est ars : ergo in naturalibus sola forma est natura. Pater consequentia: nam sieue se habet forma artefacti respectu illius, sie & sorma naturalis respectu entis. naturalis vtraque enim est proprij compositi & sorma, & actus primus, illudque constituit in propria specie, necnon & pro portionatam tribuit illi existentiam.

17. Confirmatur: illud in naturalibus est natura a per quod distinguuntur ab artificialibus: sed per solam formam distinguuntur: ergo, &c. Maior patet: quia ens artificiale, vt statua, tantum per artem distinguitur à natura: ergo è contrà ens naturale tantummodò per naturam distinguitut ab arte. Minor probatur: quia artificialia, & naturalia conueniunt in materia; eadem enim materia prima, que est in ligno, manet in statua: igitur tantum disserunt per sor, mas.

Tertiò, si materia esser natura, sequeretur nullum motum esse violentum; sed hoc est falsum vt patet: ergo. Sequela probatur : nam illum dicimus naturalem motum, qui secundum inclinationem natura est: sed omnes sunt secundum inclinationem materiz, tum quia ipsa ex se est indifferens ad omnes illos a neque aliquis motus ei repugnar, nisi ratione forme cui adiuncta est, vnde si alia forma cui talis motus esser connaturalis: materiam informaret, etiam illa motus qui antea ci vt adiuncta crat formæ repugnabat, iam modò est illi connaturalis; tum etiam, quia cum materia zquè inclinetur in omnes formas, æque etiam dicit inclinationem in quosuis motus ex eis dimanantes. Nec enim alia ratione motus sursum leuium est secundum inclinationem materia; nist quia materia hoc ipso quòd in formam ignis inclina, tur propendereriam in ipsum motum sursum.

18 Nihil ominus dicendum est, materiam verè & simpliciter esse naturam. Hæc assertio est expressa Aristotelis dividentis naturam in subiectum, & non subiectum; sed materia prima habet rationem subie-&i primi : ergo & naturæ imo illa diuisio hoc solum intendit, scilicet natura alia materia que est principium passiuum, alia que subiccum non est:sed actus Tubicati, Vndè tea. 10.8 11. huius cap. sic habet: Vne igitur modo natura fie dicitur prima uniuscuinsque subielta materia babentium in seipsis principium mutatienis:alio autem modo forma, & species. Laudatque ibi aliquos, qui materiam naturam esse dixerunt. Vndè post traditam definitionem nature confirmat, solam substantiamesse ens naturale hoc argumento: quod constat naturis, est ens naturale : sola substantia constat naturis, subiecto scilicet, & quod est in subiecto, seu materia, & forma, que sunt nature : ergo sola substantia erit ens naturale, & hoc ipsum docet D. Thom.ibidem.

17 Ratio fundamentalis est: quia materia est principium, & causa motus, & quietis eins in quo est , &c. Ergo est natura. Consequentia parer: quia arguitur à definitione ad definitum. Antecedens verò probatur: nam motus physicus sicut reperitur in toto composito ve in subiecto totali qued, ita recipitur in materia sicut in subiecto que: nam sicut ipsa habet esse primum subiectum, non supponens aliud: ita, esse primum & per se rationem recipiendi pradictum motum: ergo erit vera prima, & per se causa materialis motus illius entisin quo est ipsa materia, ac proinde verè erit natura.

Confirmatur: compositum ipsum vt habet suam essentiam rotalem, verè componitur ex materia, & forma, vt habent rationem essentiæ modo explicato in præcedenti quæstione: ergo vs habet rationem entis naturalis, verè constat ex duabus naturis partialibus: nam cum sit tale per compositionem, debet ex duabus naturis partialibus coalescere.

- Ad primum primæ sententiæ, & primò ad testimonia ex Atistotele desumpta respondetur; solum in illis velle, materiam non esse ita persectè naturam sicut forma; sed longè impersectioni modo Vel secundò potest dici quod solum vult Philosophus, materiam non esse naturam per modum principii actiui; non verò negat, quod er ratio naturæ per

modum principij passiui conueniat.

20. Ad rationem priorem, respondeturex Aristotele in præsenti, & D. Thom. lect. 2. quod sufficit ad rationem naturæ vt sit subiectum quo motus, etsi rationem subiecti quod non habeat. Materia autem est subiectum quo motuum: ideóque non sistit in compositione entis naturalis, quoad esse præcisè: sed tribuir illi in genere cansæ matererialis, quod sit, & quod sit aptum subiectum motus, & hoc sufficit ad rationem naturæ.

Ad secundum, quidquid sit de antecedenti, neganda est. consequentia. Ratio autem disparitatis est, quod ars essentialiter petir esse accident, & ideò subiectum illius debet esse substantia, & non potest esse ars. At natura non petit hoc; sed solum substantiam in motum influentem mododicto. Vnde non mirum firationem naturæ sateamur conuenire primo subiecto substantialis sormæ; cum etiam in motum influat, & ideò concedimus quoad omnia illa, quæ in argumento dicuntur conuenire sormam artis, & naturæ negamus tamen consequentiam propter rationem dictam.

21. Ad confirmationem negandaest minor. Ad cuius probationem dicendum est, non esse eandem artis, & naturæ materiam: ars enim, in materia secunda, natura verò, quæ est sorma, in prima materia subiectatur. Vnde licet materia prima maneat sub arte vt subiectum quo, nonstamen vt subiectum quod, & ideò non potest manere nec recipere in se artem, nisi vt sic dicamus essecta materia secunda, & deter-

minara per formam ad certam speciem.

Ad vitimum respondetur, nullum motum esse violentum respectu materiæ vt sic, esse tamen violentum respectu sotmæ, quæ est principium contrarij motus per essicientiam: vel naturalem propensionem. Quia verò forma est præcipua pars per quam conpositum in specie constituitur, ideò tales motus absolutè censentur violenti. Notanter diximus materia vt sic, quia si consideretur materia vt tali forma substantiali informata, tunc sicut reductive pertinet ad speciem formæ, & compositi: ita participat inclinationem ad bonum torius, & ideò etiam respectu eius vt sic consideratæ, potest dici violentus ille motus, quia est contra naturam compositi.

Exquo etiam deducitur maior confirmatio illius, quod modò dicebamus, nimirum quod solus motus, qui est contra inclinationem formæ, absolute dicitur violentus quia cum materia non influat in motum, verbi gratia, calesactionis aquæ, nis, vt subiectum; quo, ac proinde nisi ipsa aqua sit subicctum quod, & consequenter nisi materia sit talis positiue per formam aquæ:inde sit, vt sicut ille motus est contra inclinationem formæ:ita & contra inclinationem ma-

teriz sic consideratz. quia secundum istam rationem propendet in bonum formz totius:ac proinde hoc ipso quod morus sit contra inclinationem formz, debeat absolute & simpliciter censeri violengus.

### QVÆSTIO IV.

V trum forma substantialis materialis set natura

Riplex est substantialium, & materialium formarum genus: aliz enim sunt principium sentiendi, & viuendi vt formz animalium: aliz verò quz dant solum vivere vt formz plantarum; aliz tandem quz etsi esse substantiale tribuant composito, attamen quia nullum istorum graduum illi communicant, (qualis est forma ignis) ideò dicuntur inanimatz. De his igitur omnibus quzstio procedit.

Dicendum est ergo tria hæc formarum genera esse verè, & propriè naturam. Hæc assertio est Aristotelis, in præsenti, & alibi sæpè; sed præcipuè lib. r. de Partibus animalium cap. 10 & lib. 1. de Anima, textu primo, vbi de anima in vniuersali, & in particulari de anima sensitiua, quæ simul est vegetatiua, docet naturam esses ideò considerationem eius per se pertinere ad Philosophum naturalem. Quam sententiam amplectitur etiam Sanctus Ihomas in præsenti, & omnes serè Arist. Interpretes ram Moderni, quam Antiqui non solùm in hoc lib. cap. 1. sed etiam in pri-

mo de Anima in principio.

23 Ratio fundamentalis est. His formis conuenit naturæ definitio: ergo sunt natura. Antecedens
probatur, sunt principium, & causa illorum motuum,
qui sunt in illo ente naturali, quod constituunt,
vegetatiua quidem motus accretionis, & nurritionis:
sensitiua verò motus progressiui, cæterarumque
sensationum quæ verè sunt motus, vt sie sumitur,
quippè quæ mutationes sunt corpoteæ, & physicæ:
cæteræ verò sormæ motus sursum, vel deorsum,
& quietis naturalis in propriis locis: ergo cum omnes hæ sormæ sint principsum, & c. prædictorum motuum primò per se, & non secundùm accidens,
vt constat, sit indè, vt illis integrè conueniat prædi& adefinitio.

Sed licet tatio hæc adeò sit essicax; nihilominus simplicius in proæmio librorum de Anima, & quidam Andreas Cisalpinus lib. 3. quæst. Peripateticarum quæst. 1. necnon & Albertus Magnus 2. Phisic. tract. 1. cap. 1. sentientes animam non esse naturam, respondent argumentum propositum conuncere intentum quoad reliquas formas; non verò quoad eas, quæ animæ communiter nuncupantur: nam in desinitione naturæ nomine principij, & causæ debet intelligi principium-passium: at anima vt anima, est principium actinum harum omnium mutationum, & ideò yt talis non erit natura.

Santac interpretatio est contra mentem Philo-sophi, & contra rationem, Primum quidem, nam Arist.

8. Physic. text. 27. Disus Thomas ibidem inquit:

Qued totum animal natura serpsum mones: ergo natura erit principium actiuum morus: mouere enim se sonat principiuma ctiuum: ergo principium actiuum, motus erit natura. Que vitima consequentia est euidens, cum sit per conversionem simplicem indifinite propositionis.

24. Secundum verò, scilicet quod sit contra rationem, præter quam quod maniscstè patchit ex his, quæ
infrà dicemus, nihilominus sic breuiter suadetur.
Non minus naturale est viuentibus mouere se ( ve
infrà etiam dicemus,) quàm moueri; imò illud videtur esse magis naturale: quia mouere se, magis specare
adactiones vitales quàm moueri; hoc enim com truune est ram viuentibus, quàm non viuentibus:

illud

Illud verò solummodo virtutibus potest conuenire, reste Atist. 8. Physic. cap. 4. sed mouere se ad principium actiuum eriam spectat : ergo natura eriam est

principium actiuum.

Confirmatur, & explicatur magis: nam si Care principium actiuum motus immanentis est in ente naturali & primo, ac per se in talem motum influit quænam ratio reddi potest ob quam principium passiuum motus & non actiuum sit natura ? Manjmè quia cum natura tealiter pertineat adefse naturalis entis,& iplum in esfe, talis realiter constituar, fit inde vt cum ratione formæ animatæ in suo esse præcipuè constituatur ens naturale viuens, illa sit præcipua natura.

25. Obiicies primo: nam Aristot. 2. lib. Phys. cap. 7. docet primum motorem scilicet Deum, qui ita mouet vt iple non moueatur : non spectare ad considerationem philosophicam : quia non habet in se principium motus, ac proinde quia non includit in se naturam: sed primo motori solum deest principium passiuum non verò actiuum ve constat : ergo tatio naturæ solum dicit principium passiuum motus.

Secundo, agere, & pati sunt rationes inter se omnind oppolitæ: ergo & esse principium actinum, & pallium, ergo cum natura non possit non esse princi-

pium passiuum, non poterit esse actioum.

Terriò arguit Alb. quia natura, vi est commune omnium Philosophorum prouerbium, est determinata ad vnum, sed anima secundum gradum vliimum, secundum quem est actiuum principium, multos, & varios motus habet, scilicet sursum, deorsum, & secundum omnes differentias politionum, imò & plures alios motus præter localem, vt ex dictis patet:

26. Ad primum responderur, quòd licer demus, non viventia tantum habere principium passiuum motus; (de quo alibi) nihilominus viuentia debent habere virumque, & actiuum scilicet, & passiuum Vnde sit Atistotelem in illo loco agere de principio passiuo; non quia ratio naturæ ad hoc principium adstringatur; sed quia vinentibus qualis est Deus verumque debet convenire, si semel includunt naturam, & ita per carentiam eviuslibet desinunt esse entia naturalia: imò hoc ipso quod non sit in eis principium passiuum seilicet materia; non habeant actinum eo modo, qui ad rationem naturæ hic definitæ desideratur.

Ad secundum respondetur, quòd cùm natura diuidatur in marcriam, & formam : inde est quod ratione materiæ ranquam principij que potetit viuens pati & ratione formæ vt principij quod potetit esse principium actiuum suorum motuum cum quo etiam fat, vltrà hoc principium debere in eisdem viuentibus vt possint se mouere, assignari principium aliquod actiuum partiale, & ve quod distinctum ab alio principio partiali, & ve quod passiuo, vel à coto ipso

viuente, vt infrà dicemus.

17. Ad vleimum responderur, quod ve verificetur naturam esse determinatam ad voum, sufficit, non habere libertatem, indifferentiam, neque electionem in luis moubus. Itaque in modo operandiest natura determinara ad vnum; non verò in operatione: seu motu. Vnde omnes animæ materiales eth fint principium motuum diversorum, & iuxta diversas positiones, ve patet in moribus ingressiuis, nihilominus in modo operandi, seu mouendi se sunt determinatæ: quia non monent se cum indifferentia, & electione. Sed de hoc axiomate iterum quæstione sequenti redibit sermo vbi explicabimus quomodo anima rationalis sit natura, & in quo sensu sit verum, naturam alle determinatam ad vnum in modo operandi. Ad-

de tandem in hoc communi axiomate scilicet : Natura est determinata ad unum, intelligi etiam nomine namez totum vniuersum, ideoque sensus est natura ferè semper eod m modo, operatur,, vt pater in citculationibus hiemis, zstatis, & aliarum differentia; rum, temporum, nec non & in plutibus aliis.

### . Q V Æ S T I O

Virum anima nostra vi rationalis habeat ratio? nem natura.

Letto in titulo addimus particulam illam ? ve rationalis: nam ve vegetativa, & sensitiva est, id in dubium verti non potest: quandoquidem suprà fada rationes non minus de ea secundum hos gradus, quam de cæterisanimabus naturam esse con-

#### REFERTUR SENTENTIA Simplicij, & aliorum.

28. P Artem negativam tuentur Simplicius in præ-fenti, Albertus Magnus libro primo Phylicorum, quod tractatu 1.capite 2.& libr. de origine animæ cap.9. Auicenna 1. sufficientiæ cap. 3. quos omnes refert Rubio in præsents quæstione prima. Probatur primò : quia Aristotel in hoc libro capite primo, diuidit naturam in cam quæ est subicctum, & in cam, quæ est in subiecto; sed sub nullo horum membrorum comprehenditur anima nostra: ergo non est natura. Minor quoad primam partem pater satis : quia anima nostra, non est materia prima, que nomine subiecti intelligitur ibi ab Aristotel. Quoad secundam verd sic suadetur Omnis forma que est in subiecto, seu materia prima est materialis: sicut omne accidens, quod est in homine est humanum; sed anima nostra est omnind immaterialis : ergo in materia esse nequit.

Secundo, forma quæ est natura non potest separari à materia; sed anima nostra ab ea separatur, ve fides docet : ergo non est natura. Maior probatur : tum ex Aristot.in hoclib. textu. 12.tum etiam, quia quidquid natura est non potest non esse principium motus Phylici, & corporei:ergo non potest à materia separati. Probatur consequentia: quia anima separata non potest esse principium talis motus : sed solummodò actionum purè immaterialium:non enim sine materia possunt actiones ab eadem materia de-

pendentes exerceri.

29 Tertio, forma, que est natura, debet ex potentia materiæ educi : sed anima nostra, vt ex dictis I. lib. patet, ex potentia materiæ non potest educi:ergo non est natura. Maior patet : quia forma, quæ est natura debet per naturam produci sicut forma artis deber per artem attingi : alias natura estet imperfe-Aior arre: ergo cum natura non habeat alium modum producendi formam nisi educendo illam de potentia subicci : fit inde vt forma, que est natura, debeat ex potentia illius educi.

Quarto, operationes animærationalis non sunt naturales: ergo neque ipsa anima, à qua tales fluunt operationes, cit natura. Consequentia patet quia natura est principium,& causa motus, seu operationis naturalis. Antecedens autem probatur : quia eius operationes sunt intelligere & velle: sed hæ non sunt Phyficz, & naturales, cum finteriam communes Deo & Angelis, quæ naturalia entia non funt : ergo, &c.

Nec saris est, si respondeas, volitionem : & intelle-Rionem non esse operationes, propter quasanima rationalis dicatur natura; sed illas, quas exercer in corpore inquantum perfectissime operatur quidquid aliz materiales formz : scilicet qua enus est principium augmentationis, nutritionis, &c. Nam contra hoc est; inde sequi animam rationalem secundum form virimum gradum non esse naturam, cum fic formaliter, solummodò sit principium spiritualium actionum, seu mutationum, que hoc ipso quod incorporez non funt, Physica non erunt.

> STATFITUR VERA ententia.

> > 11.

30. Niliominus dicendum est animam rationa-lem etiam secundum vltimum gradum esse naturam, imò & perfectiffimam in ratione naturæ. Ita Aristor. D. Thom. Alexander, Simplicius, Vallesins, Toletus, Conimbricens. Rub & alig in præsenti, Suar. tom. 1. suæ Metaphysicæ disp. 1. sec. 2 ילו. מטמ

Probasur primò ratione, quam innuit D. Thom. 1. Parte quast, 7 4. art. 1. Anima rationalis secundum gradum vleimum est vera, & naturalis forma hominis: ergo ex vera natura. Antecedens est certum secundum Finem : quia definitum est ab Ecclesia in Concilio Lateranensi sub Leone decimo, & in Viennensi sub Clemente V. & haberur in Clement. vnica de Iumma Trinitate, & Fide Catholica quod etiam aperta ratione probatur: quia anima rationalis, qua tationalis est constituit hominem specie distinctum à tæteris animantibus, ergo est vera, & naturalis forma illius, si quidem repugnat naturam, aut essentiam hominis resultare ex vhione ad corpus per solam assistentiam extrinsecam motoris ad mobile, aut alterius fimilis; fed omnindrequiritur informatio materia, & vnio substantialis cum illa, vt vnum per se substantiale, & naturale resultet. Consequentia verò probatur : quià ve hic expresse docuit Aristot natura propriè dicitur de materia, & forma tanquam de partibus entis naturalis ex veraque compositi.

31. Secundò probatur ratione, quam innuit D Th. i.parte quæft.75.art.2. ad secundum. & 1 .de anima textu t. Anima nostra, ve rationalis, est principium motus naturaliseius, in quo est, &c. Ergo est natura, vt hic ab Aristor. definitur, Antecedens probatur quia secundum gradum rationalis est principium admirationis, risus, fletus, locutionis: qui quidem motus, cum fint naturales homini vt homo eft, & in ipfo fint non possunt non ab anima, ve rationalis cst,tanquam in principio que, & radicali dimanare Quod autem carera definitionis partes ei conucniant, proba-. tione indiget.

DILVENTUR OMNIA FUN damenta opposita, prater vitimum.

HI.

A D primum igitur, initio quæstionis positum, respondetur, quòd ve aliqua forma intrinsecè fit,& dicatur materialis, non est satis esse in materia; sed insuper requiritur, vt in suo esse ab illa pendeat: sieut ideò quantitas homini dicitur humana, quia ab homine in suo esse dependentiam haber. Vnde quia anima nostra ita est in materia, ve in suo esse ab ea dependens non sit, ideò non est intrinsecè materialis.

Ad secundum, neganda est maior ad cuius probationem respondetur, Austorelem solum velle animam, seu formam secundum statum separationis à corpore; seu præcisè consideraram, prove separabilis est apon esse naturam: Se ideò ve sic non ad philolop hum; sed ad Memphisicum speckar: quandoquidem secundim hanc rationem non est principium alicuius motus naturalis; sed tantum actionum intelle aulium, & aliarum mutationum, que captum Phylicum excedunt. Qu'od eriam expressir Aristot. dum dixi primò de Partibus animalium cap. 1. considerationem anime separate non elle Phylicam : quia anima non est natura, id est, quia anima ve separata rationem non habet naturæ.

33. Explicatur hoc: anima nostra in statu separationis quia spiritualis, & separata est à materia:attingit ordinem substantiarum spiritualium, & separatarum, quales sunt Angeli & aliunde, quia vera, & naturalis forma hominis est; etsi separata sit, habet in hoc statucum czteris formis conuenientiam. Vnde & natura est sieur cæteræ formæ, & natura non est secundum aliam rationem sicut nec Angeli sunt naturæ. Hoc autem secundum habet quatenus est separata, & ve sic est principium intellectionis, & volitionis, nec quoad lubstantiam, vel modum à corpore dependentis. Est autem natura, secundum quod adhuc in illo statu conservat, quod sit vera pars bominis, veraque illius forma ac proinde primum, & radicale principium motuum naturalium hominis. Vnde cum nos dicimus, animam in statu separationis non esse naturam, solum loquimur de ca provt formalissime tali gaudet statu: & consequenter prove præcisè est radix earum mutationum, que illi fatui conveniunt, in quibus nullum cum materia habet commercium.

34. Ex quo ad secundam probationem ciuldem maioris constat : satis enim est naturæ, ve iam diximus, esse radicale principium motus Physici, quod anima etiam separata conservat. Nec refert quòd semel separata non possit per naturam reunici, & conlequenter exercitium talis principij lit omnind impeditum. Non inquam hoc refert. Quoniam sufficit; vt debito tempore fuerit elus vis caufatiua ad actom reducta; sicut potentia autritiua, vel augmentatiua in beatis frustranea non est; nec desinit este talis; etiams nunquam in illis ad acum reducenda sit: quia sufficit ve tempore debito virtutem suam exercuerine.

35. Ad tertium neganda est maio : non enim pertinet ad rationem Physicz formæ, aut naturz ve talis; educi de potentia materiæ: sicut & ad eam secundum hanc rationem consideratam, non requiritur, vt in suo esse habeat dependentiam à subjecto, in quo est: sed hæc sunt porius imperfectiones vaturæ, à quibus concedimus animam tationalem esse liberamise ita habere tationem forme, & nature perfectifime denudatæ à quibusuis aliis imperfectionibus, que in aliis imperfectioribus naturis reperiuntur.

Ad probationem maioris dicendum est animam non intendi ab agente naturali ve ipla lit: sed vt esse, quod habet communicet composito: non enim intenditur, nisi vt forma: at hæc non intendicur omninò per se, prim'ò propter se; sed propter totum. Vnde quia hoc iplo quod anima vnitur materia, flatim consurgit compositum: ideò satiatut agentis naturalis desiderium, si cam vnierit; quoniam indigentia, quam haber illius, aufertur sufficienter per hoc. Ex quibus satis percipitur, quomodò sufficiat ad hoc ve anima censeatur esse in potestate naturæ quantum requiritur ad hoc, ve sie for ma habens rationem naturz, qued possit à natura voiri, siquidem per hoc omne

omne illud confequitur, quod media anima adipilci intendir.

36. Per quod etiam patet ad id; quod de arre in codem argumento tangebatur: etenim si per impossibile daremus, non esse in potestate arris producere sormam illam artissicolam, si tamen cam materiz vniret, se per hoc omnem artissicolum essectum, quem desiderat consequentur: tune non ceuseretur ars impersecta, nec forma illa ideò desineret esse arissicola; quòd si modò ari vrrumque potess; hoc non oritur ex persoccione; sed ar impersectione sormatum artissicialium, inter quas nulla ast adeò excellens, vt nequeat simul ab arte produci, se vniri, vt in naturalibua est sola anima rationalis.

### OCCURRITUR ULTIMO FUNDAmento opposia sententia.

5. IV.

D quartum: quis maiori indiget discussio-Ane, figillatim respondent quod licet intellectio, & volitio huius status non fint motus senfibiles, li considereur secundum suam substantiam, & in essentis, dibisominus exercentur dependenter à materia sensibili; sen dependenter, ab operatione, scofibili phantaliz, scofie communis, aliorumque sensum; & non vicunque; sed ita ve haram etiam mutationum fit ipla anima radicale principium, mm quoad subsistentiam, quam quoad hoc, quod est, cas ordinariad intellectionem, & volitionem: & ided Intellectio, & volitio in hoc flatu saltem quoed modum pendent'à materia. Quod quidem satis est ad hoc, ve tales operationes lint, & dicantur naturales, & oriantur ab anima ve natura. Vnde Arift. 3. lib. de Anima agit ex professo de anima rationaliant est principium intellectionis dependentis à phantasmate. Quare cum libride Anima fint præcipus pars natu-Talis Philosophia; fit inde, ve anima rationalis quarenus talis, & vt habet rationem caulæ relpectu pradicorum motuum, fit vera de perfecta natura.

38. Quibus etiam àddi potelt, quod animà in hoc flatu moderatur per intellectionem, de volitionem motus Physicos, qui ab ea oriunturist ideò eos simperat, se ad eosdem exercendos mouet potentias; præscribitque quomodo, se quando exercendi sint, ad hoc vt etiam in ordine Physico melitis se habeant Vnde non mirum, quod ratione huius imperij, sec. nec non se ratione prædista dependêntia quam iam explicuimus, possint intellectio, se volizio conhumerati inter operationes naturales, se à natura vt cali

prodeuntes. Sed tunc

Sed une oblicies primo: quod ve supra questione pracedenti innuimus, natura in modo operandi est determinata ad vnum, id est (ve ibidem explicuimus) non operatur media indisferentia, libertate & electione. At intellectio & volitio in hoc statu, necnon & cateri motus sunt liberi, & cadunt sub electione, ergo non oriuntur ab anima ve batura. Minor satis constat: quia volitio ipsa est formaliter libera, & intellectio, caterique motus subduntur imperio voluntaris: ac proinde secundum istam considerationem sunt liberi, & cadunt sub electione illius.

39 Secundo obiicies: quod natura quaterus talis, debet esse principium non solum modi motus; sed etiam substantiæ infius. Ergo per hoc quod anima tantum sit principium modi horum motuum, non saluatur, eriam secundum istam rationem esse naturam. Antecedens probatur: quoniam artes saltandi, de cantandi sunt principium modi cantus, de saltationis. & nihilominus non sunt natura: quia non sunt principium substantiæ talis motus.

Ad primam exchis obiectionibus responderur: hoc quod est, Naturam esse in medo operandi determinatam ad unum, conuentre natura, vt est involuta cum aliquibus imperfectionibus; quæ non sunt de tatione natura; non voco prove est in omni sua puritate, qualiter repetitur in anima rationali, quæ inter omnes natura primatum obtinet. Vnde cum de natura absolute dicitur eam esse in modo operandi determinatam ad vnum; tunomomen genericum, aut quasi genericum natura, appropriatur aliis naturis imperfectioribus: quia multoties nomen diuisi appropriatur membro diuidenti imperfectiori, ve suprin Logica diximus.

40. Ad secundam obiectionem respondetur primò: ad rationem natura ad minus exigi, quòd sis principium modi petiti à natura, & denighe talis ve sit in natuta, non solum obedientialis, sed etiam naturalis potentia ad illum, ac proinde talis potentia sit in ordine ad agens naturale modo sem dicto, & infrà etiam explicando at modis atissiciosis nihil horum competit: exterum anima, ve est principium modi prædicti, est principium Physicè, & per modum principija diui; & passiui Physici: & motus ille est peritus à natura, adestque in ea naturalis poten-

tia ad illum.

41. Secundo respondetur: aliud esse an substantia acus precisè ve spiritualis est, oriatur ab anima ve natura; aliud verò an eadem substantia, se spiritualitas, vestità ramen (ve sie loquamur) predicto modo, ducat ortum ab eadem anima, vehabet rationem nature; ita ve anima secundum istam rationem considerata, non solum instuat in modum; sed etiam in substantiam, se spiritualitatem illam acus. Primum illud nos non dicimus; aliàs enim intellectio, se volitio prove exercentur in statu separationis, orientur ab anima, ve natura; quoniam substantia horum actuum semper est spiritualis: at verò secundum ingenue concedimus.

Et ratio est aperta: tum quia homo in hoc staru haber quandam affinitatem, tam cum Angelis, quam cum his inferioribus: & ideò necelle erat, quòd anima, ve illum constituit in elle hominis, sie etiam in codem fatu principium actuum, len motuum, lecundum quod effines sunt tam cum actibus Angelorum in spiritualitate, & substantia, quam cum motibus horum inferiorum, seu aliorum entium naturalium in aliquo modo dependendi à materia. Tum etiam, quià sicut species intelligibiles huius status secundum sub-Rantiam funt Spirituales, & secundum modum dependent à materia: quia fiunt à potentia spirituali, scilicerab intellectu agente, dependenter tamen à phantalia, que est materialis: ita anima vt est in hoc statu,& consequenter vt natura, petit vti illis secundum viramque rationem : ac proinde influere in intellectionem, ve secundum substantiam, seu entitatità spirirualis est, & ve secundum modum pendet à materia. Ar verd ars saltandi præcise fistit in influxu circa modum saltandi; non verò extendirur ad sub. Stantiam actus sub illo modo, ira ve accingat eciam sub\_ stantiam ipsam: quia substantia ille vepote naturalis. est extra latitudinem luz a Qinitatis.

42. Nec refert si vrgeas : quod cum modus iste sit spiritualis, quippe afficiens actus anime spirituales, nihil conducet, ad hoc vi anima natura sit quatenus est principium actuum, vi sunt sub illo: quandoquidem ideò non est natura, quatenus est principium substantia actuum quia talis substantia est spiritualis.

Non inquam hoc refert; quia licet prædictus mo-

# Disp. VII: de Natura, Quæst. VI.

dus sit spiritualis; attamen confikit in dependentia quadam ciuldem intellectionis à mareria lenfibili, sen à mutationibus sensibilis, vt innuit Diuus Thomas a partiqueft.75 artic. 2. sed 3. non quidem tanquam à subicco, sed vel tanquam ab obiecto, iuxta illud oporter intelligentem phantasmatasspeculari; vel tanquam ab excitante externo vel tanquam à ne-cessario concomirante ; intellectio autem ve præscindit à prædicto modo nullarenus penderab illa, & ideò: quia natura non habet rationem talis, nisi respectu operationum, seu motuum à materia dependentium: ided anima non est patura respectu intellectionis; nisi veck (ve sie dicamus) vestita prædi-

### QVASTIO

Verum formatio talis, qualis est humanitas, & alsa similes, sub hac natura definitione comprebendatur?

Væstio hæc paucis absoluenda est, quoniam illius decisio facilè ex distis colligitur. Sunt ergo aliqui Authores existimantes formam totalem, naturam este, imò & fuille comprehensam sub definitione nature ab Aristotele tradita. Primum probant : nam humanitas dicitur natura humana, & ratione illius ens naturale dicitur habere naturami Deinde si natura partiales sunt natura : quomodò, que totalis natura eft,non erit simpliciter naturat

Tandem humanitas est principium motus cius, in quo est, & media illa tanquam principio radicali,& quo agens operatur, & mouet : imò & recipit motum: quia accidentia in toto composito subicalan-

mr :ergo erit natura.

Secundum verd, scilicet, quod comprehendatur sub tradita definitione, ex hoc priori satis liquet. Quia si verè natura estrergo vel definitio non est rede; vel sub illa comprehenditut: sicut in definitione hominis, ve fic, necessario requiritur, ve quidquid

homo fuerit comprehendatur.

Alij verò dicunt formam totalem esse naturam, non tamen, sub hac definitione comprehensem. Quosd primam partem constat ex his, que pro prima fententia adducta sunt. Quoad secundam verò probatur, quia non conuenit illi particula illa prime posita in definitione nature : nam prius materia. & forma sunt principium : quia sunt principia ciusdem humanitatis, & prime radices motuum illius, vnaqueque in genere suo.

44. Nihilominus dicendum est formam totalem, verbi gratia humanitatem propriè, & in rigore non esse dicendam naturam : neque in hac definitione comprehendi. Assertio bæc colligitut ex Aristot. in pfælentitext. I I. vbi postquam dixit, materiam, & fimiliter formam effe naturam , addit : Qued autem ex his natura quidem non eft, sed à natura. Vbi D. Thom. lic ait: posset autem aliquis credere, qu'ed quia materia dicitur natura, & etiam forma, quòd copositi possit dici natura;quia substătia dicitur de materia, & de forma & de composite: sed becextludit dicens, qued compositum ex materia & forms non est ipsa natura: sed est aliquid à natura quia natura babet ratione principi; compositum haber ratione principati. Huc vique S. Doctor. Quare ficut homo, quia est principiatu, non est naturetita neque humanitas ob candem rationem non erit proprie, & in rigore natura, sed à natura de imus proprie, & in rigore quia si natura sumatur latius, seu pro quid ditate, & essetia, tuc humanitas diceda est natura, imo es potetissima

inter naturas, per quod ad fundaments prime fententie paret : quia humanitas non est primum principium motus cius, in quo est.

### QVASTIO VII.

Virum ad hoc, ut forme fit natura, requiratur indispensabiliter, quò d sis principium actiunu motus : vbi estamagitur au metus celi fisnaturalis ?

Icet quæstip hæc possie procedere de natura eve sic, & in hoc sensu ab Antiquis,& ab aliquibus ex Iunioribus controuerratur i nihilominus, quia quoad materiam iam est decifa in que sione tertia huius disputationis, & quoad formamanonnullame maiorem difficultatem habet : proptereà candem, quoad formam tantummodo excitavimus. Et quiaex hac questione pendet alia : imò in ca necessariò in-uoluirur : an nimirum morus cueli sit naturalis, ideò hoc ipfum explicabimus.

### REFERTUR OPINIO

PArtem affirmativam metur Valq. 1.4. dilp. 25. cap. 5. & alij. quatends vniverfaliter inquiunt ad rationem nature requiri, quod sit principium actiuum motus. Probatur primo : quia si forma non influie in motum cius, in quo est per modum principii actiui que, noninfluit per modum primi principij, primæquesadicis : ergo neque per modum natura: & ex confequenti ad hoc ve forme let frattes necesse eft. ve sie principium actiuum.que. Veraque consequentia sais patet. Antecedens vord sie ostenditur : nam primum principium passiuum est materia: Scue ipsa sola est primum subicaum, Vinde forma ratione materize ha. bet recipere, & patiergo ad hoc, ve forma sie prima radix motus, debet in alio genere in duere, scilicet

Confirmatur: forma ve forma solum influie per modum actus:ergo non vilhabet tationem potentiz, ergo non per modum principij passiui quia principium palliuum influit per modum potentis

46. Secundò: nam esse naturam, est esse principium motus, &c. & este principium motus, est posse conari, & impetum adhibere in ordine ad illu: & ideò natura dum acuinfluisin motum, tunc acu adhibet constum, & impetum ad eundem ergo repugnat effe naturam, & solum effe principium passiuum monis. Pater consequentia: quia conari, & imperum adhibere sonat agere, at quod præcisè recipit id, neque habet conari, vel imperum adhibere, aut agere : ergo, &c.

Tertidiquia si ratione principit paffini effet aliquid natura, id sanè effet violentum rei; quod effer contra potentiam, leu principium passium illius : quia, idest violentumiquod est contra naturam: at hoc dici nequir:ergo nequeillud prius. Minor patet: quoniam alioquin multa dicerentur effe in statu violenzo: que re vera in illo non sunt, ve materia, dum est sub vna forma syblunari, & humanicas Christi Domini, dom est sub personal divina: quia vaa forma sublunaris est contra naturalem inclinarionem, quam materia habet ad aliam quia est incompossibilis cum illa. Et ob candem rationem subsistentia divina est contra naturalêm inclinationem quam habet humanitas ad propriem sublistentiam, repote impeditius illius, **DECIDI** 

DECIDITUR QVÆSTIO.

II.

47. Thilominus dicendum est : ad hoc vt forma habeat rationem naturæ satis esse, quòd sit principium passiuum motus.Hæc est Austot. in hoc lib.& D. Thom. lect. 1, eamque communiter tenent

Probatur aperta tatione desumpta ex Aristot. & D. Thom. locis citatis. Ad hoc, vt alicui conueniat ratio aliqua per definitionem significata, satis est, quòd ei competant omnes particulæ definitionis propriè, & in rigore suptæ,vt ex se patet: sed præcisè per hoc, quòd formæ substantiali conueniat esse principium passiuum quo motus,&c.conueniunt illi omnes particulæ definitionis naturæ propriè,& in rigore sumpte: ergo pracisè per hoc conueniet illi ratio natura. Minor, quoad reliquas particulas præter quam ly principium, & causa motus, satis constat : quoad has verò etiam paterinam ratio principij & causa motus, propriè, & in rigore saluatur in principio passiuo: alioquin solum principium actiuum estet verè, propriè & rigorosè principium, & caula: & consequenter diuisio caulæ in efficientem, materialem, &c.non esset divisio verz, & rigorosz causz; quod ve constat est apertè fallum : ergo,&c.

Confirmatur, materia prima, vt suprà vidimus ex Aristotele est vera natura, & tamen solum est principium passiuum motus, & non vteumque; sed ita vt imperfectiori modo concurrat, quam forma, quæ folùm concurrit per modum principij passiui:ergo mul-

tò magis prædicta forma erit natura 48. Secundò probatur: quia cœli sunt vera entia naturalia, ve innuit Aristot. 1. de Cœlo cap. 2. & 7. Metaph.cap. 2. text. 5. vbi numetans corpora naturalia collocat inter ea cœlum : ac proinde eorumdem forme sunt verè nature; & tamén he forme non sunt principium actiuum motus : ergo ad rationem naturæ non desideratur in formis substantialibus, quòd sint principium actiuum motus; sed satis erit, quòd fint palliuum. Minor probatur, quia effe principium actuum motus eius, in quo est, solum convenit formis, quæ sunt anima vegetatina, vel sensitina, vel tandem rationalis, vt docet Aristot. Physicor cap. 4. vnde ibid.ait : quod moueri effectiue à se,est viuere : & ided definit actiones vitales per hoc, quod fint à principio actiuo coniuncto; at formæ coclorum non Sunt aliquæ ex his animabus:ergo, &c.

Forte respondebis primo cum antiquis Philosophis: ecclum esse animatum, ac proinde eius formain esse veram animam. Cæterum impugnatio huius solutionis non est huius loci, sed ad lib.de Colo spectat, videatur tamen D.Th. 1. patt.q. 70. art. 3. vbi cam optimè falsitatis connincit.

49. Socundò respondebis cum aliis ex sectaroribus Scoti: rationem hanc non esse sitmam: quia cœlum reuera non est ens naturale, neque eius forma natura; atque adeò non desumitur sufficiens argumentum, ad hoc, vt natura non petat esse principium actiuum motus ex hoc, quod forma cocliid non postuler. Et rationem reddunt, quia motus cæli non est naturalis: tum quia omnis motus naturalis est ab statu non naturali ad naturalem : siquidem est ad acquirendam perfectionem naturalem, vt inductiuè patet in cæteris aliis moribus; sed cælum (ve constat) non acquirit aliquam perfectionem , aliquemve statum naturalem per suum motum. Tum etiam, quia si naturalis est colo motus ad Occidensietiam evic connaturalis motus ab Occidente ad Oriensick ita habe-

ret duos motus contrarios, & connaturales; quod est absurdum. Tum denique, quia motus naturalis debet effici à causa natutali; sed motus cœli causatur ab intelligentia, quæ non est causa naturalis, sed per intellectum, & voluntatem operatur.

🥦 o. Et confirmatur hoc ipfum : quia alioquin quies esset violenta cœlo: quoniam ex duobus contrariis si vnum est naturale, aliud erit violentum; sed hoc admitti nequit : quia aliàs illa quies non esset perpetua, fiquidem nullum violentum est perpetuum. Ergo dicendum est, quòd motus cœli non est illi naturalis, ac proinde non habere in se naturam : quia natura est principium, & caula motus naturalis, & cœlu nullum

alium habet motum præter hunc.

Sed hi non possunt' subterfugere, quin contra Aristot. & D. Thomaincedant, (vt iam vidimus) imò, & contrà manifestam rationem : quia cœlum est verum compositum ex materia, & forma physica, vt cum Arist. 1 de cœlo, & Thom. ibid. lect. 6. communiter docent Philosohi; idque satis colligitur ex co, quod habet veram quantitatem, que in sola substantia naturali, & completa recipi potest. Ergo'est verum compositum Physicum, verumque ens naturale; nam vt in disputatione procemiali huius operis ex Arist. & D. Thom. diximus ) ens mobile, & naturale est re ipla idem, quod compolitum ex materia, & forma Phylica : ergo constitutiuum illius scilicet forma cœli, est verè & rigorosè natura. g Ex quo etiam fundamentum aduerlariorum corruit : nam si semel cœlum est ens naturale, cum non petat esse in perpetua quiete, necesse est, ve habeat aliquem motum naturalem; cumque non habéat alium præter assignatum, non poterit non hic esse illi naturalis.

51. Confirmatur: repugnat motum cœli non esse naturalem : ergo & quòd cœlum non habeat in se naturam; ac proinde fundamentum aduersariorum euanescie prorsus. Antecedens probatur: tum quia fluit à principio passino motus eius, in quo est, &c. Ergo est motus naturalis: quia motus internus, & à principio interno ortus &c.non potest non esse naturalis. Tum criam : quia ad Philosophum naturalem spectar agere de cœlo, & eius motu, ve parer ex quatuor libris, quos de colo Aristot.edidit; at Philosophus naturalis non agit de entibus mobilibus ita ex professo, nisi habeant motum naturalem : quia eius obiedum est ens mobile motu naturali.

Nec rationes, quas prose adducunt, sunt alicuius roboris. Non quidem prima: qu'a procedir de motu recto ad locum, non verò de circulari, qui appellari solet motus circa locum. Nec secunda: quia motus ab Oriente in Occidens: & è contra, non est nisi vnicus tantum motus continuus, & vna integra reuolutio eiusdem corporis. Nec deinde terria: quia ad motum naturalem satis est, quòd sit internus procedens à principio passiuo naturali, nec petit agens, quod operetur per modum natura, & necessariò; sed satis est operari iuxta ordinem naturis rerum debitum, licetaliàs agat per intellectum, & voluntatem. Nec tandem confirmatio obest:quoniam illa quies erit à Deo, ac proinde non erit violenta :

quia est secundum inclinationem vniuersalem. que est in quavis creatura ad obediendum authori naturæ cui inclinationi peculiaris, & naturalis inclinatio subordinatur.

SOLV

SOLVTIO RATIONYM prima sententia.

III.

D Primam initio quæstionis proposicam re-Aspondetur: quòd cum principium passiuum quod motus sit ipsum ens naturale vt naturale est, necesse est ve à duplici principio que constituatur in esse subiecti à materia quidem tanquam à primo subiecto: à forma verò tanquam à dante illi actualitatem necessariam, vt sit subiectum quod. Vnde sicut veraque concurrit ad esse entis naturalis; & esse huius entis, ve tale, necessario petit rationem principij passiui quod: ita virumque principium pertingit ad hoc ve sie illi ratio recipendi motum: quamuis diuerso modo, ve diximus, Per quod satis patet ad confirmationem.

Ad secundum ex Vasq. responderor id quod est vera causa alicuius, verè influere, & in suo genere conari, ve constabit ex his quæ infrà ex Diuo Thoma dicemus. Vndè quia forma vt habet rationem principij passiui, verè causat motum ve quo: quia ratione illius est ens naturale principium passiuum guod, ac proinde vera causa materialis que: ideo ratio principij passiui satis est ad naturam. Adde, quod etiam causare sonat agere, & tamen proprie tribuitur caulæ materiali, quæ passiue con-

53- Ad vltimam ex illis exemplis desumptam respondetur : potentiam materiæ æquè esse respectu omnium formarum sibi connaturalium, & ideò non patitur violentiam dum vnam recipit, etiamsi tunc non possit aliam simul recipere. Ad illud de humanitate Christi respondetur, per subsistentiam Verbi divini communicari illi eminentissimo modo, quidquid perfectionis poterat habere per propriam subsistentiam: &ideò non appetere propriam, ac proinde nec esse in statu violento, sed supernaturali. Ita Caietan. & communiter Thomistæ 3. part. quæst. 4.

#### QVÆSTIO VIII.

V srum natura dicatur vniuocè, vel analogicè de materia, & forma.

54. Postquam explicuimus, quid sit natura, quidque sub definito huius definitionis comprehendatur : & diximus, quod ratio naturæ, vt hic ab Aristotel. definitur, solum conuenit materia, & formæ, restat vt explicemus, quomodo natura le haboar ad illas.

Prima sententia asserit naturam vniuocè dici de materia, & forma. Ita Scotus in præsenti quæst. 2. qued reputat probabilius Toletus quæst... ad 5. quem sequuneur Plaza in hoc lib. disp. 1. quæ ft. 3. in 2. part. illius, & aliis ex Recentioribus. Probatur primò: quia materia, & forma non discriminantur inter se in ratione principij & caulæ motus, & quietis; & super hoc addunt suas differentiales rationes principij actini, vel passiui, seu principii per modum actus, aut per modum potentiæ Etgo natura in communi verè dicitur de illis vniuocè: sicut ided de homine, & equo dicitur animal vniuocè: quia in ratione animalis non discriminantur, & vnumquodque illorum addit supra animal propriam rationem differentialem.

55. Confirmatur: ratio partis subkantialis 2 &

Physicz potest vniuocè dici de materia, & forma, ergo & ratio naturæ: pater consequentia; quia quaremus sunt partes physicz, sunt naturæ : nam secundum istam rationem component ens naturale, & sunt prima principia motuum illius. Et antecedens suadetur: quia potest ab illis abstrahi ratio partis non determinando, an sit pars hoc, vel illo modo, sed solum considerando rationem componentis ve sic; at in ista ratione non differunt: ergo omnino conueniunt : ergo vniuocè.

Secundo quia, sicut forma habet quòd sit natura per suam essentiam : ita materia per suam : ergo neutra habet, quod sit natura ab alia : ergo fratio naturæ potest esse illis vnica. Patet consequentia: quia quotiescumque aliqua inferiora participant intrinsecè rationem superiorem, & vnum non penderab alio, tunc possunt fundare vniuocationem: nam tunc ratio illa superior non petit descendere in zqualiter ab illa, sed omninò æqualiter; ac proinde cum

omnimoda vniformitate, & vniuocatione.

56, Dicendum tamen est, Rationem nature analogice dici de materia, & forma. Hæc est Arist. in hoc lib.c. 1.vbi docet formamesse magis naturam, quam materiam. Et hoc idem probat dicens! Aique natura magis hac est, quam materies: unumquodque enim tunc magis dicitur: cum est actu, quam in potentia. Quem locum explicans D. Thom. lect. 2. sie inquit : Quia unumquodque magis dicitur secundum qued est actu, quam secundum qued est in petentiacideo forma, secundum quam aliquid est ens naturale in altu, magis est natura, quam materia secundum quam est aliquid nameraje in potentia.

Item idem Aristoteles, vt explicet magis hoc ipsum in 5. Metaph.text. 5. dicit formam proprie appellari naturam : at verò materia non dicitur natura, nisi quaterns est susceptius formz. V bi D. Thom. sic habet: Vnde patet: quod primo, & propriè natura dicitur substantia, id est forma rerum babentium in se principium motus, in quantum buiusmodi : materia enim dicitur esse natura, quia est forma susceptibilia. Quare cum omnia hæc adstruant analogiam, vt constat, fit inde Aristotelem, D. Thom. elle in nostra sententia. Qu'am etiam tenent Auuerr: in hoc libr. text. 2. Albertt ract. 1. cap. 3. Sirianus apud Simplicium commento 3. Alber. 1. Physicogract. 1. cap. 3. Conimbricenses in præsenti, & alij quos refert Masius in

præsenti, q. 12.

57. Probatur tatione, quam inpuit Diu. Thom. locis citatis in Logica disput. 5. Nam quod non potest esse species, nec habercacum metaphysicum eriam partialem, ex se non potest fundate conucnientiam vniuocam, geneticam etiam, in tatione aliqua partiali : quia ratio generica non abstrahitut. nist ab speciebus; at materia non potest esse species etiam partialis nec habere aliquem actum metaphysicum, si secundum se consideretur. Ergo non potest fundare conuenientiam vniuocam genericam in ratione naturæ : ergo neque vllam prorsus secundum istam rationem. Patet hæc vltima consequentia: quia cum materia, & forma sint diuersa essentialirer in ratione talis, vel talis naturæ, si semel vniuocarentur in ratione naturz, esset veique talis ratio vniuoca per modu generis. Minor verò, in qua posser esse difficultas, sane constat: tum ex dictis lib. 1. disp. 3. num. 72. & deinceps, tum in Logica dilp. 5. num. 71. & deinceps. Nam cum actus metaphylicus desumatur abactuphylico eo modo, quem iam explicuimus: fit inde vt sicut materia prima secundum se est expers totius actualitatis physicz:ita sit incapax, si secundum se præcise sumatur, alicuius actus metaphisici: quare non nisi à forma habet constitui

73

constitui in aliqua specie positiua, & est capax alicu-

ius actus metaphyticis

38. Secundò probatur ratione, quam etiam innuunt Arist, & D. Thom. loco citato: nam materia
non habet, quod sit principium, & causa motus, nisi
ratione formæ, ergo nec habet rationem naturæ, nisi
dependenter ab illa: ergo ratio naturæ non descendit
vniuocè ad vtramque. Antecedens probatur: quia
materia, verbi gratia, grauis, non inclinar in motum
deorsum aut influit in illum, nisi quia est actuata per
formam grauis. Vnde si actuaretur forma leuis, inclinaret, & influeret in motum sursum: imò neque
respectu generationis influit materia, nisi dependenter à forma, vt à sine & termino formali quo generationis: ita vtab ea habeat in hoc ordine suam causalitatem materialem vt infrà disputatione 14. dice-

mus: ergo, &c.

59. Ad primum initio quæstionis positum respondetut, negando antecedens: quia à materia & forma non potest omnino abstrahi ratio principij influentis in motum, ac proinde illa ratione principij partim conveniunt, & partim, imd simpliciter discriminantur, cuius radicem in prima nostra ratione iam assignauimus: quia materia non est partibilis in duos conceptus, quorum vnus solum dicat rationem principij, & alius rationem talis principij, quod se habeat per modum actus Meraphysici, respectu prioris coceptus, quia est expers totius actualitatis. Vnde se tota distinguitur à forma, eo sanè proportionali modo, quo differentiz se totis differunt. Ex quo ad confirmationem satis patet. Ad secundum patet ex dictis: quia etsi materia per suam entitatem sit causa motus, id tamen habet cum dependentia iam dicta à forma & ratione illius. Vnde qua ratione est dependens à forma in ratione naturæ, analogatur cum illa analogia attributionis. At qua ratione natura inuenitur intrinsece in veraque, analogantur analogia proportionalitatis, vt in Logica disp. 10. n. 30. & 54.

### QVESTIO VLTIMA.

Vtrum natura distinguatur ab arte, & an ars possit efficere opera natura.

Voad primam huius quæstionis partem, scilicet distinctionem versantem inter naturam & attem, ratio dubitandi esse potest: quia ars videtur esse pincipium & causa motus eius, in quo est, & per consequens non distingueretur à natura. Antecedens patet: quia si sumamus duo corpora, alterum planum, & alterum sphæricum, & ex aliquo eminenti loco verumque deiiceremus, tunc sphæricum velocius moueretur, imò & longius percurteret spatium, etiamsi æquali impetu ambo corpora proiiciantur. At hunc motus excessum non haber corpus sphæricum à natura: quia supponimus omnia naturalia esse iilis æqualiziergo id habet ab illa artissiciosa sigura: ergo ars & artissicialia, ve sic, sunt causa motus.

Confirmatur, quia ars saltandi est causa saltationis; & ideò videmus eos, qui illam habent, rectè saltare; secus verò alios: ergo ars erit principium &

caula motus eius, in quo est.

di Nihilominus dicendum est, artem & naturam distingui inter se. Ita Arist. in hoc lib.c. 1. D. Thom. ibidem & cuncti Philosophi. Probatur breuiter, nam ari, vel immitur pro habitu interno & intellectuali, vel pro esse di intellectuali pro figura & forma illa artissiciola domus; sed secunCelles. Cempl. Physic.

dum veramque rationem distinguitur à natura : ergos & cætera.

Maior patet. Minor verò quoad habitum intellectualem satis liquet: Tum quia id, quod est natura, debet esse in genere causæ formalis quid corporeum, siue hoc habeat formaliter, siue eminenter; at habitus prædictus est omninò spiritualis. Tum etiam quia natura est substantia, & prædictus habitus est accidens, ac proinde nec facit vnum per se, sicut natura. Tum denique & maximè, quia natura est principium & causa motus, quoad substantiam, secus verò ars, quæ vel nullo modo est principium motus, vel ad summum est principium illius, quoad aliquem modum.

Ex quo etiam eadem minor quoad effectum artificiolum satis constat: tum quia forma artificialis externa, v.g. forma domus, est ad summum quoddam accidens: tum etiam, quia non est principium & causa moetus, sicut natura, vt experientia, & ex se constat.

Ex quo ad rationem dubitandi, & eius confirmationem patet: quia ars interna est ad summum principium modi motus, & figura illa artificiosa corporis sphærici, habet per se modum conditionis, respectu

velocitatis motus, que est modus illius.

62. Sed maior dissicultas est quoad secundam huius quæstionis partem: an scilicet ars possit esticete opera naturæ. Nam Albertus Magnus libro terrio de Mineralibus capite nono, Henricus quodlib 5. quæstione terria Zimara in tractatu de disserentiis Naturæ & Artis, tuentur partem affirmatiuam. Et probant primò ex illo Exodi septimo, vbi legitur Magos aut Sapientes Ægyptiorum quosdam serpentes per artem magicam edidisse.

Deinde hoc ipsum suadent, nam per artem chimicam potest fieri aurum & argentum verum, ex commixtione aliorum metallorum, facta ad calorem ignis.

Tandem plures ad idem probandum adducunt inflantias: nam statuz Dzdali tali arte confectz erant; vt huc & illuc ambulantes discurrerent, vt testatur Aristot. 1. Politic. cap. 3. & 1. de Anima text. 44. Et columba Architz ita artificiosè fabricata suit, ve eam volasse referat Gellius lib. decimo Noc. Artic. cap. 12. Et tandem Valer: narrat, fortunz simulachrum, quod Romz erat via Latina, bis loquutum suisse. Quod quidem cum ex vi naturz sieri non possit, sit inde, quod non aliunde niss ex magno, & accommodato artificio, quoad hune esse sum construca erat, talis loquutio proueniret.

63. Nihilominus dicendum est primo. Ars non potest per se, & per veram efficientiam conficere opera naturz. Hzc est Aristot in hoc libro capite primo, D. Thom. ibidem, & omnium ferè Philoso-

phorum.

Probasur aperta ratione: nam vel ars efficit opera naturæ per se, & propria vittute, aut solum efficienter instrumentaliter, at nullo ex his modis: ergo nullam efficientiam potest habere, per quam immediatë attingat opera naturæ. Consequentia videtur legitima, quia in maiori referuntur omnes modi efficientiæ.

Minor verò, quoad efficientiam principalem satis pater: qui a opera naturæ, vel sunt substantiæ, vel accidentia naturalia: at neutrum continentur in arte formaliter aut virtualiter, vt ex se constattergo nequit ad illa propria virtute efficienda pertingere.

Quoad secundam verò partem prob. quia si semel ars artingerer instrumentaliter productionem rerum naturalium, id esset, quia natura vecretur ea, ve virtute instrumentaria: co sanè modo, quo virtur calore ad productionem ignis: at natura non vetitur, nisi virtutibus instrumentariis naturalibus ad suos essectus: tum quia virtus instrumentaria debet essectus: tum quia virtus instrumentaria debet essectus.

## 74. Disp. VIII. de causis in comm. Quæst. I.

ciuldem ordinis cum causa principali, qualis non est are, respectu naturæ; tum etiam, quia forma instrumentaria habet se per modum proprietatis respectu substantiæ agentis per illam, vt patet in calore, respectu ignis quod quidem, respectu naturæ, conue-

nire, noquie ergo, &c.

64. Dicendum secundò est, licet ars non possit propria virtute, aut per veram efficientiam attingere opera name, potest tamen aliqualiter ad id concurrere applicando actina passinis. Vinde illi effectus non fiunt ab arte; sed à naturalibus virtutibus, quæ applicantur. Hzc est D.Thom 2.2.quzst.77.art. 2.ad 1.& D.August. 10.de Ciuitate Dei cap. 11. vbi docet, dæmonum industria plutes effectus naturales fieri, & aliquando præter communem causam naturæ. Cuius rationem reddit: quia cum per scientiam illam persectissimam, quam habent, cognoscent euidenter virtutes naturales retum, seinnt quoque sic actiua passiuis applicare, ve effectus naturales, quos intendunt, in lucem edant non quidem ex vi artis tanquam caulæ effectiuæ; sed ex vi virtutum naturalium, quas applicant. Vnde hanc sententiam docent communiter Phylosophi, & Theologi & ided non est necesse fingulos referre.

65. Probatur deinde assertio: rum experientia artis Medicinæ, per quam ita bene solent virtutes natutales lapidum, herbatum, & aliorum humanis corporibus applicari, vt mediis his sanitatém consequantur imò aliquando adeò mirabilem, vt prima facie videatur, suprà communem rerum cursum suisse consecutam. Tum etiam ex eo quod experimur in pullis, quorum generatio naturaliter sit medio calore gallinæ ouis incubantis, & nihilominus solet industria humana sieri per applicationem quorundam corporum

calidorum ad cadem oua.

66. Ad primum ergo initio quæst positum dicunt aliqui serpentes illos non suisse veros; sed apparentes. Sed hæc solutio displicet D. August à Glossa ibidem citato, & D. Thomæ quæstione 6. de Potentia, art. 5. ad 8. Necnon & Origeni, qui unanimiter admittunt serpentes illos suisse veros, & naturales. Et subdit D. Thom. ibidem dicens: quòd ex hoc verissimiliter probatur quia scriptura eodem vocabulo nominat, & virgas Magorum, & virgam Moysis, quam constat verè in serpentem esse conuersam.

Quare responder idem Doctor Angelicus, id suisse sactum operatione, & arte dæmonum: non quidem quia dæmones essectiue id præstiterint; sed per aliqua semina collecta quæ habebant vim putresaciendi virgas, & in serpentes convertendi eas. Vnde his semel applicatis, posuit prædictus essectus in lucem prodire. Quibus etiam non improbabiliter addi potest, quod illi serpentes potuerunt aliunde à dæmonibus in tam breui mora illuc adduci vt viderentur de nouo à Magis producti; sed inter has solutiones magis placet

ea, quam reddit D.hom.

67. Ad 2. respond. 1.ex D. Tho. in 2 distinct. 7.qu. 3.art. 1.ad 5.his verbis; Quadam forma substantiales sunt quas, nulle mode ars inducere potest: quia propria attiua, & passina inuenire non potest; sed in his potest aliquid simile facere: sicut Alchimista faciunt aliquid simile auro quantum ad accidentia externa; sed tamen non faciunt verum aurum: quia forma substantialis auri non est per calorem ignis que viñtur Alchimista; viget virtus mineralis: & ideo tale aurum non habet operationem consequentem speciem, & s. similiter in aliis, qua in corum operatione siunt. Hæc D. Thom.

Sed quia idem S. Doctor. 2.2.qu. 77. art. 2.ad 1. satis innuit oppositum, vt docet Caier. ibidem.

Ideò secundò respondetur cum codem nibil obes-

se quòd per attem chimicam siat verum aurum; non quidem quia prædicta ara effectiue attingat illud, sed quia applicat actiua passiuis.

68 sed dices, vsus huius artis, & vendere prædiæum autum pro vero est damnatum ab Ecclesia, in Extrauaganti sponder: vbi etiam declaratur vendentes illud teneri ad restitutionem: ergo tale autum non est; sed sucatum, & apparens.

Patet consequentia: quia si applicando actiua passiuis posset verum autum fieri, nec vsus huius artis esset damnatus, nec esset illicitum vendere tale autum pro verò: ac proinde nulla ex tali venditione consur-

geret obligatio restituendi,

Responderur ex Caier.ibid.quòd licer D. Thom. in responsione ad 1. non reputer impossibile fieri aurum verum per arrem: quia tamen nunquam, aut rarò sit; sed sæpissimè accidit contrarium, non mirum quòd Ecclesia vsum prædictæ arris prohibuerir, prudenter iudicans tale aurum non esse verum, sed sucarum: se ita videntem illud pro vero teneri ad restitutionem: quia argumentum desumptum ex communiter contingentibus, non est in rebus moral. exigui ponderiis.

69 Ad tertium responderur, vel morus illos non fuisse veros, sed tantum ibidem interuents aliquam illusionem factam à dæmone: vel factos esse une dia aliqua causa naturali ibidem inclusa & per artem humanam explicata, ve patet in horologio, quod ex viponderis, quod habet, & est artificiosè ei applicamm, mouetur continuò: vel tandem processisse à dæmone, qui potest localiter mouere corpora; imò, & applicando activa passivis, potest medio aliquo reali motu, in aere causare sonum, similem voci articulatæ.

### 

### DISPVTATIO VIII.

DECAVSIS IN COMMVNI.

Veusque de prima huius libri parte, scilicer de natura egimus: restat vt de illius secunda parte, nimirum de Caufis, agamus. Et meritò disputationem hanc de Causis in communi, alus disputationibus præponimus, quæ de eisdem in particulari agunt: quia ordo & methodus quam Aristot in hoc opere observat, est, ab vniuersalioribus ad minus vnisalia procedere.

#### Q V Æ S T I O I.

#### Quid fit causat

Ausam esse quis dubitabit? & ideò meritò quastione an est, relicta, à questione quid est, exordium suminus. Sed pro tituli intelligentia notandum
est causam multipliciter sumi, vel nimis amplè, &
vulgariter, quo pacto principium, & causa pro codem
sumuntur qua acceptione vsusest Arist. 2 Metaph.c.2.
text. 11. cum prinationem causam appellauit. Vel
nimis strictè, provt solum comprehendie id, quod
verè essiciendo causat. Secundum quam considerationem sola causa essiciens haber rationem
causa. Vnde Diu. August in hoc sensu libro 38.

# Disp. VIII. de Causis in comm. Quæst. I. 7

Quæstait: Omnis causa essiciens ast. Et Plato in Hypia maiori docet quòd Essiens & causa, in nullo disserunt. Vel tandem medio modo, secundàm quem totum comprehendit quatuor vulgata genera cansarum. Titulus ergo quæstionis non de cansa primo, aut secundo modo; sed ea secundàm hanc vitimam consideratione accepta procedit.

#### Referentur & refelluntur dinerfa scotentia tuniosum.

#### S. I.

Ausa igitur sic desumpta nullibi à Phisosopho desinita est: & ideo varis varie i plam desinitarunt. Nam in primis Rub. & alij ex Iunioribus causam desiniunt dicentes, causam esse Principium per se, influent in esfetsum. Explicant que cam siciprincipium ponitur loco generis, & ita ambit etiam prinationem, que ramen excluditur per ly influent; sicut etiam cause per accident per ly per se, sed additur ly in essessam, yt excludantur diuna persone; quia licet Pater externus influat esse in Filium: & Pater, ac Filius in Spiritum sanctum, non tamen yt in essessam; quia Filius, & Spiritus sanctus non sant sanctus.

Et potest konitas huius definitionis sie suaderi, ex so quòd causa & essectus constituentur per rationes oppositas. & mutud sibi correspondentes; as ratio essectus et le, consistir in hoc, quod res illa; que essectus dicitur, habeat esse per influxum alumius tanquam causerego ratio cause sita erit in hoc; quòd influancis en candem rem, ranquam in essectum.

3. Czterum hæc definicio non ita rem explicar, ve parerat: quia quòd pater zeternus non influat in filium ve in effectum, verum quidem est; non tamen probatur ex hac definitione causz, ve probati debeat. Ideo enim Pater non influit in Filium ve in effectum: quia Pater causa non est: quod verò causa non sit, ex definitione causz probati deberet, ostendendo hanc Patri zeterno conuenire non posse. Hzc ergo definitio causz adhuc desideratur.

Explicatur hoc inquirendo: vtrum Pater sit principium influens per se in Verbum? Respondebis esse quidem. Quare ergo non est causa? Dices: quia non influit in illud vt in essectum; Sed tunc inquiremus, quid ergo est insluete vt in essectum, vt hinc videamus, an Patri talis modus insluendi conueniat; Quare, illud, quo, recte explicueris, quid sit influere vt in essectum, erit definitio causa, per cuiut negationem colligerur, & probabieur Patrem non esse causam.

Declaratur amplius hoc ipsum, idem est per se influere, & non vt in essectum, quòd per se insluere, & non tanquam causam: ergo erit sensus prædistæ desinitionis: causa est principium per se insluens tanquam causa: Quæ desinitio vt pater nugatoria est. Explicare ergo oportebat, quæ ratio insluentiæ, aut emanationis sit ca, qua causa in ratione causæ constituitur, sicque dissert à principio persectissimo, quale in dininis repetitur, quod sicet insluat, & verè producat, non tamen causat.

4. Alij, ve hanc difficultatem enadant, inquiunt causam este, Id à que aliquid per se pendet. Sic Fonfeca 1. Metaph.c. 1. q. 1. sect. 3. quem alij sequuntur, Quaro sic aliquid influere, ve verè dependeat res ab Collèg. Compl. Physic.

influence, est esse causam. Vnde cum Paser zetenus non sic influar, ve Filius ab eo pendeat : ideo non est causa rectè : ergo per hanc definitionem explicatur illud per quod causa czeteris aliis principiis distinguitur.

5. Sed adhuc non quickeit animus, quia explicare oportebat quis sit modus ille influendi trahens, aut postulans dependentiam: & ità necessarium erat exponere quid sit vnum dependere ab alio, & quare non sufficiat ad dependendum, quod sufficiat ad procedendum: etenim pendere in esse suo nihil aliud esse videtur, quam non habere illud à se; sed datum & communicatum ab alio: ita vt ab eo femper verum influxum dari debeae, ve semper haberi possit; sed Verbum haber à Patre tam esse essentiæ, quam esse personale : ita vt semper debeat illi à Patre dari, vt semper illud habeat : ergo si hoc solum requiritur ad causam & effe &um, iam Pater erit caula, & Verbum effectus. Non crgo adhuc habemus definitionem cause, que omini principio verè influenti, & non causanti non conneniar. Qu od si hoc non sufficie ad dependen-dum; debebat addi ibidem aliquid quod innue ret, quisnam sit modus influendi trahens secum dependentiam.

Proponitur sententia D. Thom. una cum aliquibus obiectionibus con-

### **S.** 11.

Va propter D.Th.in hoc 2. lib.lect. 10. Aliter caulam definit, dicens: Causa est, ad quam sequitur esse alterius. Quam ctiam tradit opusc, 31. circa medium dicens: Causa est id, ex cuius esse sequitur aliud; & q. 10. de Potentia art. 1. ad 3. inquit: Dicimus enim causam, ad quam sequitur aliud. Que definitio desumptà est ex lib. de Causis, & eam etiam tradit Diu. Bonauent. 2. distinct. 20. art. 2. qu. Masius 2. Physic. cap. 3. qu. 2. Tolet. ibid. quest: 1. Sot. quest. 3. huius lib. & est communis inter Thomistas.

Cæterum, sicut aliæ definitiones nobis displicueunt: ita hæc pluribus ex Iunioribus non placet! quia censent eam alis à desinito competere; siquidem ad privationem, quæ solum est principium generationis substantialis, & non causa; sequitur generatio: & ad primum punctum linea; sicut, & ad auroram dies sequitur. Imò si ad altiora ascendamus, inveniemus, quod ad esse Patris in divinis sequitur esse Filij: & ad esse viriusque Spiritus sanctus; & tamen neque Pater respectu Filij; aut vterque respectu Spiritus sancti potest rationem causæ habere.

Quod si eis respondeas cum Toleto, Masio & aliis, ly sequitur debere intelligi de sequela Physica quæ est per dependentiam unius ab alio, quæ tament non reperitur in his, quæ in argumento referuntur.

Contra hoc præterquam quod possunt obisci illa, quæ contra 3. definit.adduximus: nihilominus adhuc obisciunt. Tum quod etiamsi intelligatos illa particula de vera dependentia, convenit privationi; nam quæ maior dependentia esse potest, quam quòd generatio adeò intrinsecam & transcendentalem habitudinem ad privationem dicat, vt sine illa neque esse, nec intelligi possit.

# 76 Disp. VIII. de Causis in comm. Quæst. I.

Item quia ab illo, quod per se intrat in desinitionem, per se pendet desinitum: at per se intrat privatio in desinitionem generationis vi lib. i. diximus: ergo &c. Tum etiam, quia desinitio hæe videtur satis obscura, & apra æquiuocationi, nam per illud verbum sequium; absque aliquo alio addito non denoterur hæe spiritualis consecutio: inde est vi verbum illud maneat satis obscura, & æquiuocationi aprum, ac per consequens, & ipsa desinitio quæ tamen quidpe explicans naturam desiniti, debetesse clara & perspicua.

Profundus sensus definitionis Diui Thoma eruitur.

#### **5**. HI.

SEd hæc non adeo vrgent; vt propterea sit deserenda definitio à D. T. adducta: & ideo pro
eius explicatione notandum est: quod ad rationem
causæ indispensabiliter desideratur quod instuat in
rem cuius est causa, & quòd ille instuus sit talis conditionis, vt medio illo res causata verè pendeat per
propriam, & rigorosam dependentiam à sua causa: id
quod vnanimi omnium consensu admittitur. Et
ideo, vt suprà dicebamus, priuatio non est causa generationis entis naturalis, licet sit principium illius;
quia non instuit: & Pater æternus, licet instuat in Filium, quia tamen Filius non pendet à Patre medio
tali instuu, propterea nec Filius est esse causa.

Cæterum ad hoc, ve ille influxus sie talis, ve medio illo adsit prædicka dependentia necessariò requiritur, vt illud effe, quod per le primò influit causa, sit faltem distinaum numerice ab effe, quod eft in eadem causa Cuius ratio est i quia sicut Deus pracisè, quia est ens à se,id est, ab alio omnino independens, habet quod non indigeat influxu ab alio, à se essentialiter, sine specifice, sine numericè distincto: & ideo contra rationem huiusmodi independentiæ non est quòd vna persona diuina procedat ab alia; quia veraque est eiusdem prorsus effentiz: ita dependentia, que ex diametro opponitur omnimode independentie, habet ex vi sua, ac proinde, vt per hoc nomen significatur, quod indigeat influxu alterius habentis essenriam, vel specio, vel numero saltem distin-

Que omnia eleganier docuit D. Th. 1. p. q. 33., att. 1.ad 1. dicens: Vnde hoc nomen causa videtur importare dinersisatem substantia, & dependentiam alituins ab altero, quam non importat nomen principy; in amnibus enim causa generibus sempor inventur distantia inter causam, & id, cuius est causa secundum alsquam perfectionem, aus virtutem & concludit: hoc non habere nomen principij. Et hoc ipsum docet qu. 10.de Potentia, ata 1.ad 8.

Hoc igltur supposito satis constabit, qu'am legitima sit desinitio, quam Doct. Angelicus tradit, & quam subtiliter & proprie explicet id, quod aliæ desinitiones non explicabant; nimitum quis sit ille proprius modus influendi caulæ, qui prædictam secum affert dependentiam, Nam cum S.Th. inquit causam esse adquam sequitur esse alretius, vel ad cuius esse sequitur aliud: ly sequitur non de qualicumque consecutione sed de consecutione per influxum intelligitur. Cum verò additur sy esse alterius, vel sy sequitur aliud, denotatur, quod tale esse sebet esse specificè vel nume-

rice distinctum: ac proinde explicatur, modus ille proprius influendi, quem habet causa, quippe affert dependentiam rei causata à sua causa.

8 Ratio autem ob quam per ly alind, vel per ly afrerius denotatur, quod esse quod modificat, debeat esse modo dicto distinctum, sumirur ex codem D. Th. 1. p. qu. 31. art. 2. ad.4. vbi vt docear, quod ly alind, dicat distinctionem in essentia; secus verò ly alius, sic ait : Noutrum genus est informe; masculinum autem eft formatum & diftindum, O similiter fæmini num, o ideo convenienter per neutrum genus significatur essentia communis; per masculinum autem & fæmininu aliquod suppositum determinatum in communi natura. Vnde etiam in rebu bumanu, si quaratur quis oft ifter Respondetur Socrates. Si autem quaratur quid est isteresponderar animal rationales ideo, quiain diwinis distinctio est secundum personas , non autem secundum effentiam, dicemur qued Pater eft alius à Filis sed non aliud. & econuerso dicemus qued suns unum, sed non vons Huculque S. Doctor.

Quare cum ly alterius etiam sir informe: quia deseruit tam pro masculinis; quam pro sæmininis, quam etiam pro neutris; & ideo omnia hæc includit, sie inde, vt si iuxta mentem & doctrinam D. Th.& proprietatem setmonis loquamur, quòd per hoc, quòd dicatur de causa esse eam, quam sequitur esse alterius, vel ad quem sequitur aliud, denotatur; quod esse subsequitum per verum instrum ab ea, debet esse saltem numerice distinctum: ac proindit explicatur modus ille proprius instuendi, quem habets & medio quo id, quod ab ea procedit, pender ab spsa: cum tamen hoc per cæteras desinitiones non explicetur.

Sed dices caula finalis est vera caulaget infra discemus & tamen aliquando non habet essentiam dissintam specie, aut numero, à suo essentiam qui amat præcise ob bonitatem, que est in actu amoris; voi iple amor simul est causa & essection in genere caus se sinalistergo, &c.

Respondetur, quod ve infrà disput de causa sinà 2li dicemus, sinis, sui su gratia nunquam causat, niss ve constituit vnum & eundem sinem cum sine sui; at talis sinis ex veroque coalescens, & secundum se totum causans satis ve pater, distinguitur ab esse Au, sellicer ab illo a Au amoris. Sed hæc amplius loco citato dilucidabuntur.

#### Diluuntur aduersariorum oppositiones.

#### **S**. IV.

D primum ergo contra definitionem D. ATho. adductam bene respondetur ibid. Et ad primam impugnationem desumptam ex his ,quæ contra definit à Rubio adductam obiiciamus, patetex dictis: quomodo etfi Pater aternus influer in Filium: ac proinde ad illum sequatur esse Filii, nihilominus non sir caula, quia ad illum non sequitur esse alterius, quoniam cadem numero est essentia, & esse viriusque. Nec refert si dixeris: quòd Pater communicat esse personale Filio, quod tamen est quak specifice distinctum ab esse personali Parris, -proprer oppositionem relatiuam, que est inter vrumque Nam prædictum elle personale non est terminus formalis generationis divinz; sed esse naturz. At ad veram dependentiam & causalitatem, que ex termino formali desumenda eft, requiritur, ve terminus formalis communicacionis sit essentialiter modo distinctus ab ipsa causa.

10.Ad

## Disp. VIII. de Causis in comm. Quæst. I.

ro. Ad 2.verò probat.constat etiam ex dictis:nam in primis ptinatio excluditur per ly sequitur:quia intelligitur de sequela per influxum. Item eadem primatio etiam excluditur per ly asse alterius:qui ad primationem, etsi sequerur seri alterius: quia est principium entis naturalis in seri; non tamen esse alterius si precise, se omninò formaliter loquantur:quia non est principium essendi: cæterum, causa præcipuè influit in esse. De inde ad id, quod additur, seilicet definit. De Th. manere obscuram, quia ly sequiene non magis significat sequelam per influxum, quam quamuis aliam sequelam, dicendum est, satis esse, quòd apud Doctores sie communiter intelligatur, se in hoc sensus sequelæ per influxum est valde notus.

Imò hine etiam maner vnico verbo solutum sundamentum illud, quod pro desinitione Rubij adducebamus; nam essi verum sit causam esse in ordine ad essectum, & è contra, ve tamen aperte sciatur; in quo cosistat hic ordo, & quid sit causam respicere essectum ve essectum, & è contra, oportebar explicate id, quod in illa desinitio ne non est expicatur, scilicer quis sit ille modus instuendi, qui est proprius causa, & terminatur ad essectum

### Q V & S T I O II.

Vt talem.

### Quotuplex si causa.

Semel explicata quidditate cause, meritò ad eius multiplicitatem declarandam accedimus. Quamuis autem Aristoteles, & eius schola quatuor solummodo causarum genera agnoscar, scilicet matezialem, formalem, essicientem, & sinalem: quia tamen apud antiqos Philosophos magna suit dissensio circa causarum numerum; nam alij existimabant esse plures quam quatuor prædictas, alij verò esse pauciores: ideò non duplici argumentorum genere contra Aristotelis doctrinam, & in fauorem antiquorum vtemur; quibusdam quidem vt probemus esse pauciores; quibusdam verò vt ostendamus esse plures.

#### Adducuntur rationes dubitandi.

#### 6. I.

Erum genere exordiamur) causas non esse tot, quot ab Aristotele enumerantur. Nam in primis forma non potest esse causa: quia repugnat eandem rem simul esse causam, & esse chectum respectu eiusem actionis, at forma est esse chectum respectu eiusem actionis, at forma est esse chectum generationis, cùm educatur per illam de potentia subsecti: ergo non potest exercere causalitatem respectu eiusem generanis: ergo nec respectu compositi, nam quod est causa generationis tei, neque etiam erit causa necessario requistra ad esse talis rei: aliàs sine illa fieri non posset, & ex consequenti debebit à numero causarum excludi: cùm non sit aliud, respectu cuius sit causa.

Secundos quia etiam videtur materiam non posse esse causam materialem; quia causa debet esse vel equè persecta, vel persectior suo essectio, ve questione sequenti dicemus; at materia impersectior est esto composito respectu quius dicitur esse causa: ergo nequit habere rationem cause. Minor ex se Colleg. Compl. Physic.

constat quia totum totam materiæ persectionem, & aliquid amplius includit, scilicet persectionem sormæ. Quod argumentum etiam videtur probare, quòd nec sorma (si sigillatim, & vt sorma est, sumatur) possit esse causa: quia totum; respectu cuius poterat esse causa: est persectius quàm illa; quippe quod includit ipsam; insuper addit materiam.

12. Ex alia verò parte vt sic secundo argumentorum genere vtamur) videtur causas plures esse quàm quatuor prædictas. Nam in primis instrumenta, verbi graria artis, sunt vera, & realis causa: quoniam ab eis per se pendent essectus. Sed non sunt causa marerialis, vel formalis; cùm non componant intrinsecè res artificiales: neque essiciens; quandoquidem hæc, vt dicemus, est id, à quo per se primò incipit motus, quod vt ex se constat, neque conuenire instrumentis: neque etiam sunt causa sinalis: cùm non sit essectus ob instrumentum, sed posiùs è contra: ergo.

Secundum est: nam exemplar, vel idea est causa rerum, quæ ab arte siunt: si enim non adesse; nece artesacum sieri posser. At non est causa formalis, materialis, vel sinalis propter rationes in præcedents argumento adductas: neque esticiens: tum quia nullius morus est principium, ve videmus in exemplari externo: tum etiam: quia actio artis est actio vitalis: exemplar autem non est principium vitale: siquidem est accidens extranenm, ce denuò acquistum, proindeque in se vitam non habens. Non ergo actionis vitalis principium esse potest.

Tertiò, nam obiectum scientiz est causa illius ; quippè quod speciem illi tribuit; at non est materialis, formalisue, ob rationem sam tactam, neque esticiens rum qui aliquando est ens rationis, vt patet in Logica: rum etiam, quia obiectum vt tale solum haber terminare habitudinem scientiz ad ipsum: neque etiam est causa finalis: quia nullius rei essentia secundum se sumpta pendet à sine: sicut neque ab essicienti, cum hæ duæ causæ non respiciant essectus; nist vel quatenus actu producuntur vel vt producibiles sunt, quod quidem est assectio, seu quid posterius rerum essentias consequens; non verò ipsa essentia.

#### Expeditur questio.

#### §; II.

tuor genera causarum, scilicet materialem, formalem, efficientem, & sinalem Hæc est philosophi in hoc lib.cap. 3.D. Thom. ibidem & opuscul. 31. Vbi hoc explicat, & probat ex professo, & tandem omnium Peripateticorum. & ideo superuacaneum esset singulos referre. Et licet assertio nostra pluribus posset confirmari rationibus: quia tamen satis est manisesta, & vt diximus ab omnibus recepta: ideo hac vnica ratione ex D. Thom.opusc.citato desumpta, eam suadebimus.

14. Composta naturalia non possunt ex nihilo sieri, enm per vim naturæ ex nihilo nihil siat: sient ergo ex aliquo præsupposito; sed hoc quod eorum estectioni præsupponitur, & ex quo siunt ex materia. dabitur ergo materialis causa. Rursus materia est pura potentia nullum habens in se actum; proindéque per se non potest dare speciem: & complementum substantiale, quod naturalia compositi habent: dandum ergo estaliquid, quod compleat, actuérque tale composition; Hocautem non potest esse aliquid, quam forma: ergo erit etiam admittenda causa formalis. Deinde nulla res seipsam essere causam formalem

## 78 Disp.VIII.de Causis in comm.Quæst. III.

& materialem debet necessario causa efficiens admitti: que compositum illud producat. Viterius, omne efficiens nisi casu, & temere agat, debet operari ob aliquem sinem, qui illum ad talem operationem alliciat: concedenda ergo erit finalis causa: Vitra hec autem nihil aliud desiderari potest ad hoc vt siat ens naturale, quod inter omnia entia maximò compositum est proindeque à pluribus causis pendet: ergo nulla alia causa præter dictas etiam in aliis assignanda est.

#### Solutio rationum dubitandi.

#### §. 111.

D primum ergo argumentorum genus, quod initio huius quæstionis adduximus, respondetur iuxta doctrinam Diui Thomæ opuscul. 31. quòd ersi vnum, & idem non possit secundum eandem rationem esse essecutionem; & causa alicuius actionis: benè taman secundum diuersas. Vnde forma ve actu, & in executione sit per generationem, est essecutione sit per generationem, est essecutione sit per generationis per se à natura intentus, rationem sinalis cause habet: imò ve ad compositum comparabilis est, hoc ipso, quod ipsum formaliter constituit, non potest non esse causa sormalis respectu illius: aliàs nec esset terminus ad quem generationistnam hæc ratio illam præsupponit necessariò.

16. Ad secundum respondetur: totum dupliciter posse considerari : vel secundum esse, quod præcist habet à forma, vel à materia, vel ab alia quauis causas ira ve totum, & totaliter ab ea procedar, vel secundum illud, quod participat ab omnibus simul: quæuis enim causa aliquid dat per se primè composito, quod alia ei non communicat. Materia namque tribuit esse materiale, & forma esse formale. Dicimus ergo, quod etsi demus quamuis causam debere esse, vel æquè perfectam, vel perfectiorem suo effectu secundum illud effe, quod ab ea per se primò totum, & totaliter accipit, non tamen necesse est vt vnica causa instinseca secundum se considerata tantam habeat perfectionem, quantam suus effectus,tam ab illa, quam à cæteris aliis causis participat. Vnde totum priori modo consideratum non est persectius forma, neque ve sic dicit esse, quod ei à materia prouenit.

Sed vrgebis:esse formale, quod à forma in totum deriuatur, etiam est persectius, qu'am forma ipsa: ruit ergo solutio tradita. Antecedens patet: essectus formalis dicitipsam formam, &c. insuper addit vnionem; sed persectior est forma cum vnione, qu'am sola forma: ergo, &c. Respondetur, formam secundum se, virtualiter, & eminenter continere vnionem, vt ex parte eius se tenet, ac proinde saltem intensiuè esse aquè

perfectam ac luum effectum.

17. Superest respondere ad secundum genus argumentorum, quibus probati intendebatur, causas esse plures, quàm quatuor enumeratas. Ad primum dicimus: instrumenta reduci ad causam efficientem. Yndè nihil refert quod illis non conucuiat esse id, à quo primò incipit motus; quamuis hæc esser definitio essicientis: quia ibi solum definitur directè principale essiciens, ei autem, cui reductive ratio causæ conuenit non est necesse ve ita exactè definitio illi adaptetur.

Ad secundum respondetur sexemplar vel pertinere ad causam efficientem, vel sinalem, vel ad formalem: non quidem intrinsecam, sed extrinsecam, sta tamen quòd si semel sit causa formalis, non pertineat solum teducciue ad hoc genus; sed per se, & directe habeat constituere diuersum caput causa formalis ab co

quod forma intrinseca constituit. Vtrum autem omnes hi causandi modi, vel aliquis specialis ex tribus dictis, conueniat exemplari, suo loco dicemus.

Quod si obiicias: si semel dicitur, exemplar pertinere ad causam formalem modo dicto, iam dabitur quintum genus causa, quod quidem contra Atistote-

lem,& nostram assertionem pugnat.

Responderur negando sequelam: illa enim divisio causa in quatuor causarum genera, non est divisio in membra insima, & atoma; sed est similis ei, qua genus aliquod in suas species subalternas dividitur, in qua membra dividentia subdividi possunt in alias species. Vndè causa esticiens iterum partitur in primam, & secundam, in vnivocam, & aquivocam, & c. Quod idem de sine cum proportione dicimus: & ideò etiam causa formalis ve sic potest iterum dividi in plutes quasi species causarum formalium. Quare cum communiter dicitur, quod illa est causa formalis, qua dat esse rei, su dare esse, abstrahit suo modo ab hoc, quod est dare illud, sive intrinsecè, sive extrinsecès sed de hoc latiùs instrà.

Ex quo ad vitimum dicendum est, obiesta scientiarum pertinere ad causam formalem, non quidem intrinsecè, sed extrinsecé easdem mensurantem. Nec refert, quòd illis notio causa formalis ab Aristot. in hoc lib.cap.23. text. 18. tradita, simpliciter non accommodetur, non enim ibi causa formalis in tota sua significationis amplitudine sumitur.

### QVÆSTIO III.

## Virum omnis causa sit perfectior suo effectu.

18. PRo huius quæstionis decisione notandum est, quòd licer essetus comparari possit, vel cum omnibus causis simul sumpris, vel cum solis intrinsecis, aut rantummodò cum extrinsecis, non decidemus quæstionem hanc comparando essetum, non cum omnibus causis simul acceptis, sed cum essem sigillatim sumpris. Est enin res per se euidens, essetum non posse omnium causarum excedere persedionem, quandoquidem nihil persectionis haber, quod non participauerit à suis causis sic acceptis, proindeque tota illius persectio in eis, vel formaliter, vel virtualiter præsse debuit, imò non solum causa erunt æquæ persectionis cum essectu, sed eundem in illa superabunt, cùm inter causas omnium generum, à quibus habet dependentiam, Deus ipse contineatur.

#### Diciditur quastio quond causas intrinsecas.

#### S. I.

19. Onferendo igitur effectum cum suis causis intrinsecis, materia scilicet, & forma, dicendum est primò, esse æquæ omnino persectionis cum illis simul sumptis, & actu causantibus. Hæc est Atistot. & D. Thom. locis citatis in 1. lib. disp. 6. quæst.
4. & omnium Doctorum quos 4. ibidem pro nostra sententia adduximus.

20. Probatur clarè: tùm quia effectus non habet aliunde formaliter, siue entitatiuè persectionem, nissab eis causis, esse persectior illis; aliàs enim excederet cas in persectione, absque eo quod in illo esset aliquid, vnde ei accresceret talis impersectionis excessus. Tum etiam, quia vt disputatione 6. di-

# Disp.VIII de Causis in comm. Quast. IV.

Etam est, totum non distinguitur à suis partibus vnitis, nisi totum ratione, co scilicet proportionali modo, quo definitum, & definitio. Ergo neque hæ causæ sic sumpræ superabunt in persectione estectum neque è contra: sicut nec definitio quidditativa definitum.

21. Ex quo infertur id; quod etiam suprà quæfione præcedenti diximus; quòd si effectus secundim totum id, quod habet ab his causis simul acceptis, comparerur cum singulis earum erit excellentior
qualibet cum ex neutra sarum habeat intrinsecè perfectionem soam totam, & rotaliter. Ideoque meritò
affirmamus, totum esse substantiam simpliciter completam: partem verò quamlibet esse quid incompletum:

Dices, quando hic essecuts est aliquod accidentale compositum non est necesse, ve totum illud excedar în persectione materialem cautam per se sumptame quandoquidem solum poterar illam separare ratione accidentalis formæ: hæc autem cum sæpè eminenter soleat in sustantia contineri, siet indè, ve ad minus ita persecte in ea secundum se sumpra, quam in composito illo set Respondetur: quòd si aliquando tota hæc persectio in materiali substantia contineretur (de quo nihil modò) illud certè ei conueniret, non ve materialis causa est, sed alia superiori, & eminentioti ratione. Vndè semper saluatur materialem causam sic sormalissimè sumptam numquam adæquare totius compositi persectionem.

Vrgebis: licet hinc sequatur totum compositum esse persectius materia: quia suprà illam persectionem aliquam addit non tamen quod maiorem habeat persectionem, quam forma, ex eo quod supra illam addat materiam: nam cum hæc sit radix, & origo omnium impersectionum, quæ in materiali sabstantia totali inueniuntur, non ideò censeri debet persectius quam ipsa forma, ex eo quod addatur materia: imò absolute ignobilitus erit cum sola forma sit simplicior, ac purior, & carens permixtione potentiæ, & consequenter magis sit libera ab imperse-

dionibus.

Confirmatur: res creatæ ed sunt persectiores, qud magis Deo assimilantur; sed forma quæ tota actus est, similior est Deo, qui purissimi actus rationem habet, quam totum compositum quod actus est, & po-

tentia: ergo erit illo nobilior.

22 Respondetur: quòd etsi materia sit radix, & origo multatum imperse ccionum: cum omnis imperseccio ex aliqua porentialitate, & indigentia proveniat: nihilominus aliqualem, etsi valde diminutam, habet perseccionem quippe quæ vera entitate substantiali gaudet. Vnde etsi paritas à materia, neconon & simplicitas arguat maiorem perseccionem; cum res illa habet essentiam completam, & in seipsa substiti: non tamen quando est quid incompletum vel in alio subsistens: maxime si conseratur cum toto illo, sin quo tota eius clauditur perseccio, & aliquid alsud additur. Quare cum tota formæ perseccio in toto sir, & insuper perseccio materiæ addatur, sit inde ve hoc perseccius, & nobilius sir quam forma.

Ad confirmationem respondetur : quod licet for ma quæ est actus subsistents, & substantia completas sit similior Deo, quam compositum substantiale Physicum, non tamen forma quæ modum essendi per se non habet, vel est incompleta in genere substantiæ: quia quod excellentissimumest in actu purissimo, non est esse actum vicumque; sed actum talis conditionis venullo modo indigeat alio, ve sit, habeatque omnem essendi plenitudinem, in hoc autem totum substantiale magis Mimilatur Deo, quam forma

quippe quod habet complete & simpliciter rationem substantiæ.

Adde quod licet daremus in id quod est actus, esse similius Deo, quam, id quod non est solus actus; sed constat etiam ex potentia id tamen intelligendum est de eo, quod ita est; aut claudir potentiam, ve non habeat etiam in se illum actum, nam si hune in se incluserit, & insuper potentiam, tunc tantam similitudinem habebit, quantam actus & insuper aliquid aliud maioris similitudinis ratione potentiae: quatenus aliqualem importat persectionem, & entitatem substantialem. Et hæc de compositione essecus cum causis intrinsecis.

### Expeditur difficultas quoad causam efficiensem?

#### Š II.

R Estat ergo vt de effectu in comparatione ad cau-

& primò de efficiente aliquid dicamus.

causis essicientibus conferatur, aliquando persectior aliquando impersectior; aliquando verò zquz persectionis est secundum triplex genus essicientis causz; quod distingui potest. Hzc est D. Thom. vt iam dicemus & valde communis inter Doctores ideòque nullus in particulari referendus est. Declaratur & probatur assertio: nam'inter causas essicientes accipiendo largius nomen essicientis, triplex genus causz potest distingui nam aliz sunt instrumentales; aliz principales: & hz rursus, aliz sunt vniuocez: aliz verò zquiuocz, at causz instrumentales sunt impersectiones essessedunt instrumentales runt causas esticientes escedunt ipsum: ergo, &c.

Maior est certa apud Doctores minor verò quoad primam illius partem, scilicet quoad causam in-strumentalem, est D. Thom. in 4. dist. 1. q. 1. art. 4.quæstiunc. ad 3. Et insuper suadetur ratione: nam instrumentum in quantum tale non attingit propria virtute effectum, sed per elevationem à principalt agente, & ita ve tale, est imperfectius quam effe-Etus alioqui ad quid indigeret eleuatione? Quoad secunndam verd, & tertiam partem, eadem minor ostenditur quia causa vniuoca est illa, quæ producit effectum eiuldem rationis cum illa, & consequenter eiuldem perfectionis, & caula zquiuoca est illa, quz continer eminenter effectum, & ita habet eminentius esse, qu'am effectus in cadem contentus : vt notanit D, Thom: 1. patte, quæstione 4. atriculo 2. ad 3. & quæst. 6. art.2, incorpore,& in 4. dist. 5. q. 2. art. 2. quæstiunc. 2.

Obiicies primò, D. August. lib. \$3. quæst. q. 2. dixiste: omne quod sit, ei, à quo sit, par esse non posse. Respondetur, intelligendum esse de æqualitate in omnibus, quod sanè indubitatum est: quia ad minus causa habet excellentiam hanc supra esse dum, ve esse dus ab illa; non verò ipsa ab esse du dependens sit

Secundo, è contra obiicies, îzpe effectum superare, in persectione suam causam nam homo tardi ingenij multories producit alium ingenij perspicacis. Item species intelligibilis est causa intellectionis intellectio autem, cum sit actus vitalis, executi in persectione prædictam speciem, quæ est, vt sic dicamus, quid examine.

Confirmatur primò: animal minus pefectum gemerat aliud perfectioris speciei, ve cum mulus gignitur ex accessu asini ad equam.

Confirmatur secundo: nam animalia imperfecta, que generantur ex puttefactione et mures,

# 80 Disp. VIII. de causis in comm. Quæst. IV.

Se vermes producantur à virtute calorum: neque enim est alia particularis causa, à qua principaliter producantur; neque cœlum, neque eius virtus est adeò perse la sicut forma muris, qua est forma vitalis; at per consequens altioris de eminentioris ordimis, quam quamis sorma non vitalis, qualis est forma emlitergo hi essetus sunt persectiores suis causis.

24 Respondent negando antecedens. Et ad primum exemplum dicendum est: quòd si quis inuenttur excessos in persectione substantiali animatum,
vt in persectione entitatiua intellectus, producitur
à Deo, enius proprium est animas creare. Cæterum
excessus, qui inuentus fuerit in meliori disputatione
organorum. &c. oritur ex concursu aliarum causarum
simul concurrentium cum homine, aut à proprietatibus locis natiuitatis, à sole, à benigno aspectu siderum, &c. imò & ex influxu Dei qui vua cum cæteris causis concurrie.

Vnde in hoc sensu asseruit D. Thom. 3. contra gen. cap. 84. posse esse verum illud Prolomzi in centiloquio: cùm suerit. Mercurius in nativitate alicuius respondens domui Saturni, & ipse fortis in influxu suo dat bonitatem intelligentiz medullitàs. Et Hyppocrates asseruit, prudentiores esse qui ad meridiem spectant, quàm qui ad Aquilonem. Quaproprer ad rationem causz vniuocz solum spectar, vt producat esse chum eiusdem speciei cum ipsa.

25 Ad secundum exemplum respondetur, speciem intelligibilem non se sola; sed vnà cum intellectu, & illi subordinatam concurrere; & ideò satis est, quod ille excessus persectionis contineatur in intellectu.

Ad primam confirmationem respondent aliqui semper aliquod ex his generantibus esse æquè persecui ac sætű, que ab vtroque generate quasi ab vna causa integra, seu ex duobus illis principiis integra procedit.

Sed licet hæc solutio non sit improbabilis, non tamen cohæret cum his, quæ docet D. Thom. 3. parte, quæst. 32. artic. 4. & 1.2. quæst. 85. art. 5. & Arist. 2. de generat animalium cap. 1. scilicet solum masculum concurrere per modum principijactiui in generationibus animalium: nam sæpè in generatione muli brutum concurrens per modum masculijest minus persecum.

26. Quare dicendum est: Deum supplere suo concursu desecum illum causæ particularis: quia in similibus occasionibus, quando nen apparet causa particularis sufficiens spectat ad authorem naturæ præ-

dictos defectus supplere.

Ad secundam confirmationem respondetur ex D. Thoma 1. p.qu.45, art. 8. ad 2. nec non & de Potentia, quæft. 3. attic. 11. ad 12. & ad 13. & 1. parte, quæft. 78.art.3. ad 3. vbi fic ait: Ad terrium dicendum, qued corpus caleste, cum sit monens motum, habet rationem instrumenti, quod agis in virtuse principalis agentis: & ided ex vireute sui motoris, qui est substantia vinens, potest causare vitam: quare non mirum quod cam in animalibus imperfectis inftrumentaliter causer, sine hoc viuens, in cuius virtute caulatur, fit Angelus, fine Deus, vt loquitur D. Thom. quest. citata de Potent ad 13. Ratio verò, ob quam cœlum non possit saltem naturaliter concurrere ve instrumentum ad animalia persecta, tangitur eleganterab codem S.Doctore locis citatis, vbi videri potest. Que quia ad presens non interest : ideò consultò omittitur.

Refolutio quastionis quoad causam finalem.

S. III.

17. Dicendum est terrid. Res que est causa finalis interdum est nobilior simpliciter sno esse du ; interdum ignobilior , interdum denique æquæ persectionis. Primum patet nam cum nos aliquem honestam actionem exercemus, tunc illam in Deum vt in sinem vltimum dirigemus qui, vt constat est infinité nobilior illa secundum verò inde liquet : quia sæpè nobilissimas actiones exercemus propter pecuniam; imò etiam actus alias valdè bonos in per simos ordinamus sines vt patet in eo, qui sacrum audit, vt suretur. Vltimum verò patet:nam sæpè esse cuincidit cum eodem sine:vt cum quis contemplatur præcisè, vt contempletur: tunc autem saris coosat rem quæ est sinis, seu in quod est sinis cuius gratia, se esse cuincidit equa omnino persectionis.

Quod si dicas: Causa debet continere persectionem sui effectus, quando quidem quidquid persectionis est in illo ve tali habet à sua causa ergo sinis non

potest esse ignobilior suo esse cu.

Solutio huius petenda est ex diversitate, que intergedit inter causam efficientem, & finalem, & earum causalitatem nam efficiens operatur per realem, & naturalem formam provt in actu simpliciter est, & cius causalitas est propriissimus influxus, ideòque re ipla continere debet effectum, vel formaliter, vel virtualiter : non enim naturales forma seu virtues alium habent continendi modum. Vade zquè, vel maioris perfectionis debet elle, quam effectus Finalis vero causa non nisi per metaphoricam causalitatem causat, vt suo loco dicemus;mouet enim alliciendo voluntatem ad sui amorem, & desidenium, quocirca non est necessarium, vt formaliter, vel virtualiter proprius effe dus secundum esse naturale contineatur; sed satis est, sialiquam, habeat bonitatem, ratione cuius alkeere possitad executionem ilhus.

### QVÆSTIO IV.

Vium omniscausa sit prior sue effectu.

PRo tituli intelligentia notandum est, duplicem esse quoad præsens artinet prioritatem aliam in quo, aliam à quo, yt ex D. Thom.opusc. 31. & 2. Physic.le& 6.colligitur. Illud est prius prioritate in quo, quod in illo priori in quo præsupponitur ad aliud, verè est sine illo: & ad hanc prioruatem reducitur prioritas in quo secundum rationem, quando nimirum aliqua duo sunt in instanti reali: atumen iu illo instanti distinguimus plura instantia rationis, in quorum primo intelligitur existere illud quod dicitur prius nondum in co quod posterius est, existente; sed solum in posteriori. Quo pasto Deus intelligitur prior suis astibus liberis: & similiter Angelus respectua actus liberi, quem in primo instanti habuir.

At prioritas à que, que etiam prioritas nature, seu causalitas solet nuncupari, est prioritas independentie. Vnde illud à quo aliud pendet, in aliquo genere cause dicitur esse prius, & id quod ab alio sis pendens est, dici solet posterius. & si vrumque in codem instanti reali, imo & in codem signo rationis, sit. Vnde non valet hæc consequentia A est prius natura B ergo in illo priori A est sine B; sed sic debet inferri: ergo B pendet ab A, non verò A à B. Quo duo prioritatis genera maximè notanda sunt: ex eis enim plurium, & gravissimarum questionum, tam in Philosophia quàm in sacra Thologia resolutio pendet Titulus ergo questionis, essi præcipuè de prioritate à quo procedat, nonnihil tamen de prioritate en quo dicetur, ve sic omnia, que his occurrere solent diluantur,

Quid



# Disp. VIII de Causis in comm. Quast. IV. 81

Quid sential Soncinas.

6. I:

PArtem negativam senuit Soncinas 5. Metaph. quæst. 7. Probatur primò : causa, & causatum sunt relativa : ergo nollum illorum est prius
alio. Consequentia patet : quia relativa sunt simul
natura. Et antecedens probatur : quia totum esse
cause est in ordine ad essectum : quoniam sine illo
intelligi non potest, & si sit causa actu causans, nequit sine illo à parte rei inveniriste ex insta dicendis

patebit:ergo sunt relatiua.

Secundo, quia minus caula materialis, & formalis non sunt priores suo effectu scilicet composito, quod sic oftenditur : nam si que prioritas, & posterioritas inter causam, & effectum, debet este realis: quia conuenit illis ratione realis causalitatis secondum quam causa realiter influit in estecum: minter causam materialem, & formalem ex una parte, & inter earundem esse dus ex alia nequit esse realis prioritas, & posterioritas: ergo nulla. Minor probatur: nam ad realem prioritatem, & posterionitatem requiritur realis diltinctio inter caulam, & effectum : nam idem realiter non potest esse tealitet prius, & posterius seipso; at effectus cause materialis, & formalis non diftinguitur realiter ab illis vt vnitis, seu ach causantibus, com effectus materiæ sit readem materia ve vnita, & materia actu causans dicat candem materiam, & vnionem, ex dictis primo lib. disp.6,n.61.constar.

Tertio: nam omne, quod est prius natura quam aliud, potest ab ea naturaliter separati: nam prioritas naturae est prioritas independentie, ve dicebamus, & quod ab alio independens est, nihil obest, ve ab eo naturaliter separetur: ergo si materia, & forma materialis sont priores natura quam compositum, poterunt ab eo eriam naturaliter, dissungi, & in rerum natura permanere; at hoc est falsum; ve ex disp.3.11.

70.constat.

Confirmatur: omne quod, aliud in perfectione superat, est prius illo secundum naturam, ve testatur Arist. cap.de priori in postprædicamentis. Artotum; ve suprà diximus est quid perfectius singulis causis intrinsecis: ergo & erit prius quam illæ. Ergo cum totum sit essectus tam materiæ quam formæ, tam essectus harum causarum non erit posterior illis

Quidin hac re dicendum fit.

S. 11.

Ihilominus dicendum est, omnem causain causantem, seu in actu secundo consideramm esse prioritate naturæ, & à quo priorem, quam suus essectus; non tamen prioritate reali in quo Hzc est Arist, in hoc lib. & D. Th. ibid. lect. 6. quos sequentur omnes Ptilosophi, vno Soncinate excepto; & ideò necesse non est singulos referre.

Probatur assertio quoad primam partem: quia omnis esse us pendet à sua causa acu influente: quando quidem ab ea accipit suum esse: at causa non pendet à suo esse ut talis ergo omnis causa ve actu causans est prior natura quam esse consequentia quia ve suprà diximus prioritas natura

solum est prioritas independentiæ.

Deinde quoad secundam partem sic ostenditur : quia causa est in actu per hoc, quod actualiter influit; non potest autem influere actu nisi etiam sie in illo instanti aliquid, in quod instanti ergo cum hoc

nissi sir aliud quam esse dus ab illis dimanans, sieut inde ve causa in actu & talis esse us in actu, debente esse simul in codem instanti.

Satisfit duobus primis fundamentis opposità

5. III:

primum causam dupliciter posse considerari vel vt est formaliter relativa prædicamentaliter, vel secundum formalem rationem cause. Et si ergo causa secundum priorem ratione cause non sit pride natura, quam essectus; bene tandem secundum posteriorem secundum quam nos de ea hie loquimur. Nec refert quod causa causans non possit sine essectu cognosci, quia etiam cognisio; qua cognosci tur ens rationis non potest percipi vt obiecum quod, non percepto ente rationis; & nahilominus non refertur ad illud prædicamentaliter, vt ex dictis in Logica constat.

Ad secundum posse primòdici, esse dum realiter procedentem à materia actu causante, solummodo esse formam materialem, & totum compositum, que duo realiter ab illa distinguuntur, ve constat.

Secundo respondetur, quod licer effectus mareriz przeisus (de quo sequenti disputatione) scilicet cife materiale, qui totus, & totaliter à materia in suo proprio genere causatur, sit cadem materiz entitas v nitaj nihilominus realiter modaliter distinguitur ab ipsayet præstat hunc essedum, quamuis illum per seiplam, & per eandem vnionem causet. Quod vi melius intelligatur, notandum est, materiam tripliciter posse combinari cum sua causalitate. Primo; ita ve dicat in recto causalitatem, seu vinonem; & in obliquo entitatem materiz secundum quam rationem potius consideratur, ve pendens à sua causalitate quam è contra: quia confideratur, vi habet ab illa formaliter esse causantem. Secundo, ita ve dicat in recto entitatem materiæ; in obliquo causalitatem; secundum quam rationem consideratur vt est id, à quo oritur in exercito propria causalitas & im non concipitur ve pendens ab illa; sed potius ipsa causalitas consideratur ve pendens ve que à causa. Tertio tandem, vt dicit verumque in reco: nam cum fint eiufdem prædicamenti . & ex se ordinata ad constituendum vnum per se, sumpta in recto, possunt hoc modo inter le combinari.

32 Hoc ergo supposito, dicimus: quod esse cuis præcisus materiæ, qui ab ea primò via originis caufatur, est esse materiale cum præcisione sumptum, quod importat materiam, & vnionem in recto: quia cum torum compositum coalescat ex esse materiali, & formali cum præcisione sumpris, & totum nihil sit aliud quam materia, & forma, & vnio, vt sunt sub vna, & eadem collectione, & in recto, vt lib. 1. diximus: necesse est, ve esse materiale dicat materiam,& vnionem, vt se tenet ex parte materie in recto sieur & esse formale; debet dicere, formam, & vnionem in recto, ve ita totum nihil sit aliud, quam esse materiale, & formale simul sumpra & in recto. At materia.dum intelligitur causare hoc esse materiale, dicit seipsam in recto, & vnionem in obliquo : quia consideratur non ve pendens à sua causalitate, ac prosinde non prove formatiter denominatur ab illa, fed ve eft id, à quo oritut propria causalitas, propriusque illis effe-Aus. At materia in recto, & vnio in obliquo distinguitur realiter modaliter à seipla, & vnione in recto ratione diverft modi importandi, qui tefunditut

## 82 Disp. VIII. de causis in comm. Quæst. IV.

in tes iples importates, ve constat ex his que disp.

S, num. 60, diximus.

33. Et explicari porest hoc ipsum ex communi illo Philosophorum pronunciato: quod materia ve vnita forma causat totum in genere causat materialis: & forma, ve vnita materia causat illud in genere causat formalis: ac proinde quod materia ve vnita forma, & causans totum distinguitur realiter à forma, ve vnita materia, & causans idem rotum non obstante, quod materia ve vnita forma, & secundum considerationem dictam dicat materiam & vnionem in recto, & forma vi vnita materia importer formam, & vnionem in recto, & materiam in obliquo. Ecce ergo quomodo iste diuessus modus importandi resunditur inres importatas, & causat distinctionem realem sed hac amplius ex dicendis di

### Accountient pleimo argumento prima fententia.

#### S. IV.

A D tertium respondeturid quod est omnibus modis prius alio, independentque ab illo, bene posse ab illo separari : illud autem, quod etsiin yno genere caule habeat independentiam, & prioritatem; attamen est quid dependens, & posterius in alio genere, nequit ab illo separari. Unde quia licet materia, & forma fint priores quam totum in genete caula materialis, & formalis; nihilominus lunt posterius quam illud in genere cause esticientis:quia ipla non producuntur per le : led ad productionem totius comproducunsur, & ad iplius consecuationem anodo suprà dicto habent conservati, ve docet Diu. Thom opulces 1 stque adeo, & ad illius existentiam coëxistunt: ideò non poterunt à toto naturaliter separari actiams qualibet sit prior illo in suo genere. Imò materia: neque etiam su pernaturaliter poterie esse fine aliquo roro, quod componatificut etiam non obstante, quod effe actualis estentiz formz pendeat à materia in genere canse materialis, nihilominus pendet ipla existencia materia à forma in genere causa formalia. Et ideò est prior quam materia in hoc genere: quia materia non in omni genere: sed solum in proprio el prior quam forma, & è contrà.

35. Ad confirmationem respondetur, probate quidem intentum de prioritate nobilitatis, non verò de prioritate causalitatis, c in omni genere; quia vt diximus, totum pendet à suis causis intrinsecis in pro-

prio genere earum, quia verè causant illud.

Sed obiicies primo quod etsi ex data solutione sequatur, formam subsistentem posse esse priorem in genere cause formalis quam totum; non tamen formam materialem: nam quod est prius in genere cause formalis quam totum necesse est, ve sicur ad illud præsupponitur: ita etiam ad propriam causalitatem formalem. Non secus acid, quod est prius in genere cause essicientie, opponer, ve propriam causalitatem præcedat; sum non minus causalitas cuiusuis cause, quam ipse esse sum non minus causalitas cuiusuis cause, quam ipse esse supponer ab illa: sed ad causalitatem sorma materialis seu informationem, non potest ipsa sorma præsupponi; sicut præsupponitur forma subsistens, scilicet rationalis ergo neque erit prius natura, quam totum.

Minor videtur este perspicua: quia forma materialis non est prius in se, quam sit in suo subiecto, ac proinde non est prius in se, quam sit informans. Nam in hoc distinguirur à forma immateriali, & subsistente, quod hæc priùs est in se, & per se quam sit in subieco, & consequenter quam informet; secus verò illa,

quis est semper pendens à suo subjecto.

Confirmatur & explicatur: nam si forma materialis est prius natura sua informatione, inquiremus? num vt præsupponitur in illo priori, sit in se, & per se: vel in alio? Non primum; aliàs esset forma per se subsistens: ergo secundum ergo erit prior sua informatione vt supponitur; & non erit prior illa; quia semper debet esse recepta in subiecto, & pendens ab illo, & ita informando ipsum quia receptio, & informatio mutuò se inferunt.

Secundo obiicies, ex dictis lequi caulas ese sibi innicem causas; at hoc videtur omaino fallum; ergo, &c. Sequela est enidens, Minor verò probatur: quia vi iam diximus, causa debet esse prior suo essectu: ergo non potestid, quod est essectus, esse causa sua causa, alioqui vel esset simul prius & posterius respectu eiusdem, vel non omnis causa esset prior suo essectu. Nec satis erit si dicas: quod licet unum, & idem non possit secundum candem considerationem esse prius, & posterius natura, quam aliud; benètamen secundum diversas considerationes: quia causa sibi innicem sunt causa. Nam contra hoc est, quod prioritas natura causarum non est prioritas secundum vnam vel alteram considerationem, sed prioritas realis, & simpliciter.

Confirmatur quia quidquid enritatis est in forma materiali, totum, & secundum omnem rationem in eo inuentam, est esfectus materia: siquidem quidquid in ea inuenitur, est materiale, ac poinde secundum totum suum esse pendens à materia: ergo nihil superest in eadem forma, secundum quod possit esse prius natura, arque adeò vera causa respectu materia:

36. Respondetur ad primam ex his obiectionibus negando minorem. Et ad probationem, quod licet forma materialis non sit prins in se quam sit in lubicco: id est, non sie priùs in le subfistens quam informet, vel recipiatur; attamen prius in genere caulæ formalis haber suam essentiam actualem, quam informet. Unde quia ad causalitatem formalem lat. oft, quad habeat suam/essentiam actualem, vt ex didis disputatione 3. numer. 62. constat, ideò potest prioritate naturz przlupponi ad luam informationem. Qu'are discrimen, quod est inter formam spiritualem, & materialem, tantum consistir ( quosd prælens attinet ) in hoc, quod forma spiritualis, prius quam informet, habet suam essentiam actualem, & insuper est in se, & per se sublistens, vel fakem quantum est ex natura sna potest id haberejat forma materialis rantum habet in illo ptiori suam essentiam actualem nec est naturaliter loquendo capax propriz subfiltentiæ.

37. Ad confirmationem respondetur : quòd ficut de quauis re debet absolute verificari esse albam, vel non albam; non tamen si addatur aliqua reduplicatio: & ideò Petrus secundum se neque est albus, neque est non albus; ita etsi demus, quod de forma materiali deber absolute, & in quouis instanti versicari, quod vel est in se, & per se per quod significatur esse sublistans, vel quod est recepta in alio, per quod denotatur habere esse dependenter ab alio ve à subiecto: caterum si addatur aliqua reduplicatio, vt renera addirur cum dicitur, Forma vt est in illo priori antoquam caufes (feu quod idem est). es prafuppanisur fue caufalitati, tunc non est necesse,vt aliquod horum pradicatorum illi conueniat. Quare in illo priori solum importat suam essentiam actualem, attamen in codem priori neque intelligitur esse per se, neque in alio; sed abstrahit.

38. Et potest huius reddi manisesta ratio, & satis necessaria ad plures æquiuocationes in hac materia vitandas, neceson ad plura alia soluenda, quæ primo aspectu satis disseilia apparent. Nam hoc conium-

**Aum** 

# Disp. VIII. de Causis in comm. Quæst. IV. 83

dum scilicet, forma ve in illo priori, reduplicat formam iplam vecaulam, non verò ea que eidem competunt,vt est effectus aliarum causarum : quia vt sic non consideratur ve prior; sed ve posterior. At forma materialis ve causa non est per se subsistens, ve constat, neque etiam secundum hanc considerationem causa intelligitur esse in alio prove esse in alio oponitur modo essendi in se, & per se vi;in præsenti Sumitur, & denotat dependentiam abalio, vt à subiedo, & sustentante: quia vt intelligitur esse sic in alio, intelligitar ve pendens ab illo, ve à subiecto : ac proinde intelligitur vt effe dus, & vt pollerior; non verò vt Caula, & vt prior.

Itaque etsi eadem forma, que est prior, sit simul posterior ve pendensabalio ve à subiecto: attamen ve prior non est posterior; & vt independens non est dependens: quia vt est causa formalis non est effectus; & è contrà: & ideò optime diximus, quòd si consideretur ve prior, sicut non consideratur ve effecus, ita neque ve pendens ab alio ve à subiecto, sed tam eius informatio, quam materia, & compositum pendens ab illa; secus verò ipsa ab eis, si secundum prædictam

rationem confideretur.

39. Ad secundam obiectionem respondetur, solutionem ibi datam non solum esse veram; sed necessariò admittendam, ve potè expresse assertam ab Arist. in hoc lib. & ab omnibus ve axioma receptam. Et ratio est aperta: quia satis est ad prioritatem realem naturæ in aliquo genere, quod adfit ibidem prioritas simpliciter in illo genere: sicut ad prioritatem in omni genere causæ desideratur prioritas simpliciter in omni genere. Quod aded verum est, vt si semel quod est prius in vno tantum genere, non esset simul posterius : ac proinde non esse essectus in alio, iam prioricas in omni genere coincideret cum prioritate in aliquo solo genere.

Et ad probationem in contratium respondetur: quòd licet in forma, verbi gratia, hæ duæ rationes caulæ, & effectus comparatæ præcise inter le non distinguantur realiter, attamen quauis ex his rationibus collata cum sua causa, aut cum suo offectu distinguitur realiter ab illo, & ideò ipsa ve esse dus diftinguitur à materia, que est sua causa, & ipsa ve causa distinguitur à materia, & toto, vrhabent rationem effectus respectu illius. Vndè minil obstat, quòd forma possit simul esse realiter prior, & posterior respe-

40. Ad confirmationem respondetur, concedendo antecedens, si sensus illius sie, quòd in tota entitate, & quauis formalitate formæ materiali includiturshoc quod est esse esfection materiæ negandum tamen etit, si velit quòd hac est adequata ratio fotmæ & cuiusuis formalisatis illius. Quod potest hoc exemplo explicati : etenim etfi in quauis hominis formalitate includatur ens; non tamen tota, & adæquata hominis ratio est, esse ens. Et similiter licet in quauis formalitate, & in tota hominis entitate intrinsecè contineatur, quod sit quid dependens à Deo non tamen tota, & adæquata hominis natura est, esse ab illo dependentem : sic sauè nihil est in forma materiali, quod non pendeat à materia, modo tamen in sequenti disputatione dicendo. Nemo tamen dicet hanc dependentiam esse toram, & adæquatam formæ rationem. Ex quo non fit, quòd ipsamet forma non postit secundum quod complet materiam, dando illi determinatam speciem, & existentiam habere rationem causæ respectu illius, non enim materia vicumque causat vt formam; sed eam in se recipiendo. Vndè & iplamet forma non potest non complere

materiam daréque illi ea, que ab iplamet forma in genere causæ formalis stuune.

## DISPUTATIO IX.

MATERIALI, ET CAVSIS formali.



Vm inter quatuor causarum genera que dam intrinseca, quædam verò extrinseca fint prius de intrinsecis, scilicet materia, & forma, quæ hoc iplo quod tales sunt, me-

gis pertinent ad entis naturalis essentiam cognoscendam; agendum nobis est. Quia tamen plura in præceddenti libro de qualibet illarum diximus proindéque tot restant in hoc libro dicenda, ideò cas in hac vnica disputatione coniunximus. Dabimus autem primum locum caulæ materiali : quia priùs causat, quam for-

### QVÆSTIO.

Per quid causa materialis causet : & an unio sit illius causalitas:quemuè effectum habeat?

Num supponimus in titulo questionis ve certum; & aliud in dubium vocamus. Supponimus enim esse in causa materiali vim ad causandum, a duque hanc suam vim aliquando exercere, id quod vnanimiter omnes Phiolophi fatentur. Vocamus autem in dubium primò per quid caula materialis constituatur potens, & fæcunda in a &u primo ad causandum. Secundò: per quid actu, & in exercito constituatur in esse caule. Quod est inquirere de causalitate eius, & hoc dupliciter, vel de causalitate in fieri vel in facto este.

L Dicendum est primo. Materia prima non habet vim causatiuam per aliquod accidens sibi superadditum, sed per nudam, puramque entitatem substantialem suam. Assertio hæc desumitur ex Aristot. 1. Physic. & Diuo Thoma ibidem & 1. part. qu. 76. art. 7. & qu. vnica de spiritualibus creaturis art. 3. ad 18. & ided cam tenent communiter Thomistæ in præsenti.Rubio tract. 2. de cause materiali num. 62-Suarez in Metaph. disputatione 13. sectione 8. &

alij plures.

Probatur, nam materia prima causat per potentialitatem suam com eius causalitas sit actu recipera formam, ad quod solum requiritur, quod sit subiectum, seu potentia habens vim ad recipiendum, & veluti suftinendum in se illam, eius generationem; at hæc potentia non distinguitur realiter à materia:ergo solum per suammet entitatem habet completam vim ad causandum. Minor probatur: nam si hæc potentia esset distincta, haberet rationem substantiæ, vel accidentis non hoc secundum; quandoquidem potentia, que vnum per se cum adu substantiali componit, vel primo substernitur generationi substantiali, ve primum subiecum ilhius, debet etiam esse substantialis. Primum autem dici non potest: nam substantia adæquate dividitur ab Aristotele in materiam, formam, & compositum, & tanquam

# 84 Disp.IX de causis materiali & form. Quæst.II.

in tres entitates omninò exhautientes diuisum. At potentia illa non est forma, neque compositum: quoniam est potentia ad recipiendam formam sub-stantialem, & constituendum compositum: ergo erit materia; non igitur à materia realiser distinguetur.

Sed obiicies: materia non potest recipete formam, nisi adsint præuiæ dispositiones, quibus mediis formam in se recipiat: iam ergo materia indiget aliquo principio proximo, & accidentali, quod sit ei veluti, potentia proxima ad causandum.

2 Respondetur ex D. Thom. 1. part. quest 76: citata, & quæstione de spiritualibus creatis iam dica necnon ex Aristotele 1. de Generat, text. 13. quod etsi dispositiones concurrant in genere caulz materialis, & dispositiuz ad receptionem formæ: non tamen ita vt in eis immediate recipiatur forma substantialis: quia hæc in nuda materia recipitur. Vnde dispositiones si fuerint omnino antecedentes, percunt in instanti generationis vnà cum composito, in quo subiectantur; si verd fuerint concomitantes, tecipiuntur in toto composito denuò genito: & ideò semper manet verum, quod potentia receptiua in materia respectu formz solum sit nuda entitas materiæ, & qued non recipiatillam media alia entitate, ficut totum ipsum media quantitate recipit alia accidentia: & mediis virtutibus operatiuis operatur.

3 Dicendum est secundo. Causalitas materiz in fieri est generatio recepta in materia: causalitas verò in facto esse, est unio substantialis prove in ipla matoria recipitur. Prima pars huius conclusionis delumitur ex Aristotele, & ex D. Tho. locis disputat. 6.citatis, & cam docent Thomistæ: Rubio in præsenti. Suar. in Metaph. disputat. 13. sect. 9. Probaeur, illa est causalitas in sieri materiæ per quam materia actualiter concurrit ad suum effectum in fieri: sed recipiendo in se generationem, & sustentando illam, concurrit ad suum effectum in fieri: ergo generario ve recepta in materia erit causalitas in fieri illius. Secunda verò pars assertionis desumitur ex eodem Aristotele, & diuo Thoma, & suadetur sic Illa est causalitas materiæ in facto esse, que manet in transacto fieri, & per quam materia communicat se formæ, & toti : at vnio substantialis materiæ cum forma manet transacto fieri, & pet illam se communicat formz, & toti; & ideò hoc ipso,quod cessat vnio,cessat hæc communicatio: ergo vnio hec substantialis est causalitas illius in facto effe.

### QVÆSTIO II.

Virum vnio secundum omnia, qua includit vt se tenet ex parte materia, sit oausalitas illius?

PRo explicatione huius quæstionis notandum est, materiam ex vi vnionis tria hæc munera exercere. Primò actu recipere, seu causare formam. Secundò limitare illa: ex tandem constituere compositu Dissensio ergo inter Doctores meritò suborta est, an causalitas materiæ sit vnio secundum vnam, vel alteram: an secundum omnes has rationes.

Proponuntur, & reiiciuntur varia sententia.

§. I.

PRima sententia est Auic. 6. Meraphys. eract.
2. Alber. Magn. in hoc lib. tract. 2. cap.1.

Ioann. Mai. in 2. sentent distinct. 12. dicentium: vnionem materiz cum forma esse illius causalitatem, secundum quod præcisè media illa reducirur ad actum vis compositiua materiz respectu compositi. Quoniam hi auctores arbitrantur materiam solum respectu totius suam causalitatem exercere.

Fundamentum est: nam sicut causa materialis est causa intrinseca, sic eius causalitas non est mis respectu eius quod intrinsece ex ipsa componitur; at materia non est pars intrinseca formæ, sedsolum compositi: ergo illius causalitas præcisè est res-

peau eius, non verò illius.

5 Secunda sententia est aliorum, qui existimane vnionem substantialem materiæ, esse causalitatem illius, provt est actualis receptio formæ, non verò provt media illa institut in totum compositum, Ita Soncin. Metaph. q. 5. conclus. 2. labell. q. 2. Fonse. cap. 2. eiusdem lib. q. 1. sect. 3. Veracrux speculat. 3. & alij, quos omnes refert Massus in præsenti cap. 3. sectio. 2. quæstio. 1. Probatur primò: materia est pura potentia & vt talis causat, sed pura potentia folum respicit actum suum: quia tota eius quidditat est in ordine ad illum; ergo solum respectu sormæ causalitas eius est attendenda.

Secundò, quia causa denominatur talis à causalitate sua: ergo si materia duplicem habet causalilitatem, vnam respectu forme, & alteram respectu compositi duplex, & non vnica causa erit, quòd sanò contra communem omnium Doctorum sententiassa

cſt.

6 Sed vtraque sententia est omninò falsa, quod hoc vnico essicaci tamen argumento probatur. Forma materialis per se pendet à materia quoad esse : aliàs enim non esset materialis : & formæ spirituales quales sunt animæ nostræ, habent estam dependentiam per se à materia quoad vnionem, & informationem : igitur materia est vera causa materialis illarum quoad esse; & istatum quoad informationem & vnionem. Patet consequentia ex dictis disputatione & numer. 7, vbi asseruimus, causam re ipsa esse principum à quo per se pendet esse discons, Deindè compositum naturale intrinsecè, & essentialiter constatex materia, pendet ergo per se ab illa: igitur materia est vera causa materialis illius.

7 Tertia denique sententia est cuiusdam doctissimi Iunioris, & aliorum afferentium duplicem esse in materia causaliratem: aliam primariam; aliam verò secundariam : sient etiam duplex ab ea dimanar effe-&us, alter primatius; alter verò secundarius. Vnde dicunt causalitatem primariam materiz effe in ordine ad forwam, sicur & ipla forma primarius illius effe-Aus est: secundariam verò in ordine ad compositum, quod est secundarius illius essectus. Probatur primò: ex vnione materiæ, & formæ resultat totum: ergo vnio harum partium præsupponitur ad illud: id enim, ex quo aliquid resultat, præcedere debet id, quod ab co resultat : at in illo priori in que materia vnimt formæ, verè est vnio materiæ cum illa: ergo verè est causalitas materiæ: & ex consequenti cum illo priori tantum adsit vnio ad formam, fit inde, vt hæc sit eius primatia causalitas:

Secundo, quia forma, per se primo causat ve

# Disp.IX.de causis materiali, & form. Quæst. II. 85

dans:ergo materia influit per se primò ve recipiens: quia sicut proprium est actus dare; sicut & potentiæ recipere: sed materia non est recipiens totum; sed solam formam:ergo causalitas illius primaria in ordi-

ne ad istamtantummodo attendenda est.

8. Sed hæc sententia non parum difficultatis habet : nam compositum nequit esse effectus secundarius materiæ : ergo nec causalitas , quia in illud influit, potest esse secundaria, vel secundariò ad ipsum terminari. Consequentia videtur certa. Antecedens verd probatur : nam effectus secundarius nunquam per se primò intenditut à natura ex vi propriæ causalitatis: id enim, quod per se primò causalitas agen2 tis, vel alterius causæ ex vi sua intendit, est absque dubio illins primarius effectus; at materia recipiens formamnon intendit per se primo, & vltimate talem receptionem, sed totum: tum quia omnis pars per se primo intendit vniri suo toti : tum etiam; quia eatenus materia recipit formam, ve cum illa totum componat : sicut solum in toto potest habere este : ergo rotum non est estectus secundarius causa. litatis materiæ.

#### Veritas Thomistica enucleatur, & Suadetur.

#### §. 11:

Varra denique sententia, & communior, quam D, Thom. schola desendit, docet, cau-salitatem materiæ esse vnionem substantialem illius; proveilla tria munera suprà dicta exercet. Sed quia hæc sententia, si rectè explicetur, est omnino vera, ve statim dicemus; ideo pro eius exactiori intelligentia notandum est, tres has rationes non distingui realiter: quia materiæ causalitas entitatiuè loquendo vna solummodo est, designamentar tainen formaliter, sine virtualiter. Propter quad optime verificari potest, materiam ve causar formam, non causare dompositum, reperirique tres formaliter, sine virtualiter rationes in vnica illa causalitate:

Verum licet ha tres tationes identificatæ inuehianter, non tamen vtcumque, & quasi disparatæ ibi funt; sed cum aliquo ordine, ratione cuius vnam causalitatem non solum entitatiue; sed etiam formaliter per aliqualem quali compositionem constituit', secundum quod vnio materiz ad fotmam, & limitatio eiuldem formæ sunt quasi via ad constitutionem compoliti, ratione cuius melius intelligi potelt, quomodo hæ tres rationes vnum quid constituant : vt enim Doctor Angelicus docet, voi est vnum proprer aliud, ibi tantum est vnum. Vnde optime dici potest effe-Aum adæquatum materiæ elle compositum ipsum : non quidem in co sensusin quo Authores primæ sententiæ loquebantur; sed quia tota eius causalitas, vel solum est directe, & proxime respectu torius, vel in ordine ad illud. Quate influxus materiæ in compositum has omnes rationes includit : quia non aliter materia componit totum, quam sustinendo, in se & limitando formam, dandoque seipsam composito.

10, Secundò, ve intelligatur, in quo consistat hac limitatio, qua materia limitat formam, notandum est ex D.Th. 1. p. q. 7 att. 1. formam sublunarem, de qua loquimur, quantum est de se, seu prove est abstracta, non magis postulate hanc portionem materia, quàm illam, ex consequenter non magis exposcere, ve constituat hoc quàm illud individuum. Vnde secundum istam considerationem quidam (ve sic dicamus) infinitatis modus illi conuenit, siquidem infinitas nihil aliud est. quàm non limitatio. Caterum, hocapso quòd materia actu vniatur, hac eius amplitudo finitar, et limitatur: quia ea, qua ansea informare Colleg. Compl. Physica.

poterat, quantum est ex vi corum, que secundum se dicit, quamlibet materiam, iam nunc, si semel recepta inueniatur in hac portione, nequit vitta se extendere, & aliam portionem informare.

11. Hocergo supposito, dicimus, hanc vltimum sententiam prædicto modo explicatam nobis magis placere. Assertio hac ex variis D. Thom. locis in vnum coniunctis aperte delumitur, scilicet ex 1. parte, quæstione 7. articulo 1. necnon ex his, que sapè tam in hoc, qu'am in præcedenti libro tradit, eamque docent Thomistæ. Quam non aliter quam ex sufficienti partium enumeratione comprobamus. Etenim vnio materiæ non est causalitas illius præcisè in ordine ad totum, co modo, quo prima sententia loquebatur, neque solum in ordine, ad formam, secundum quod dicit puram receptionem, & causalitatem respectu illius solummodo, ve probatum est: ergo erit vnio causalitas materiæ secundum veramque rationem. Rursus, hoc ipso quòd materia media vnione recipiat formam, limitat, & coactat eam : ergo forma, ve sic limitata haber effe effectum materia: igitur & vnio illa, secundum quod dicit limitationem formæ, erit etiam eius causalitas.

Quod si obiicias: quæuis forma priusest in certo; & determinato genere, quam vniatur materiæ: ergo ante vnionem erit iam limitata: quia quod est in determinato genere, eo ipso est sinitum; & limitatum: non ergo forma per materiam limitabitur. Respondetur: dupliciter posse aliquid esse infinitum, vel in genere entis, vel in aliquo certo genere, aut ratione, quæ suo modo infinitatem habeat: essi ergo forma sit limitata, ante vnionem in genere entis; non tamen in genere formæ secundum amplitudinem dictam. Vnde etsi per receptionem non limitetur in genere entis, benè tamen in proprio genere, & secundum rationem prædictam.

Sed vrgebis, potius forma in ratione formæ solet intra suum esse specificum complerijex eo quod recipitur in particulari subiecto; vt patet in calore, qui habet suam completam persectionem, quando est in igne: & de luce, quæ dum est in sole, habet plenitudinem lucis malè ergo dictum est, formam per receptio-

nem in materia limitari.

12. Responderur, benè posse aliquid persici in suo genere licet absolute non persiciatur; imò persectio, cui in aliquo genere non est annexa impersectio, potest impersectionem in genere entis habere. Sit exemplum, ersi enim posse intelligere per conversionem ad pliantasmata non sit persectio simpliciter in genere cognicionissest tamen persectio simpliciter in speciali genere cognicionis humanæ; & ita licet non sit melius simpliciter, posse intelligere per illam conversionem quam sime illa, est tamen melius homini similiter ergo in præsenti, formam recipi in materia dicit limitationem, & aliquam impersectionem in forma in genere rei: cæterum, intra hoc vel illud genius, velin istis, aut illis formis maior persectio est recipi in materia, quam esse sine illa.

Quare sicut homo, licet posser esse sincelligendum absque conversione ad phantasmata; attamen eligibilius esset ei , posse intelligere per conversionem ad illa, ita si daretur albedo separata, licet ex vna parte haberet quandam infinitatem in esse albedinis, nihilominus ex quo capite est forma accidentalis, esset illi maior perseccio esse in subiecto, quàm esse extra illud, ce se insumplicudo per hoclimitetur. Similiter ergo calor ex eo, quod est in proprio subiecto nimitum in igne habet complementum, quod exposcit ve talis forma est, caterum ex alio capite habet admixtam imperseccionem illam, qua necessario est annexa cuicunque format receptat

# 86 Disp.IX. de Causis mater. & form. Quæst. 111.

recepte in maieria, est tamen in proprio genere eligibiliorilla perfectio cum imperfectione hac, quam dictam amplitudinem habere.

Connellantur argumenta aliaram sententiarum.

§. 111.

Solum ergo superest ad argumenta pro aliis s'emtentiis adducta respondere, Ad sundamentum pro prima sententia, & ad secundum secundæ dicinnus, materiam non vocati causam intrinsecam: quia respectu cuiuscumque essectus ab illa procedentis sit causa intrinseca insimè imbibita iu illo; sed quia eiuspræcipua causalitas eiusque potissimus essectus est in ordine totum, quod componit, & in quo imtinsecè clauditur. Nec refert quod in eadem realiter causalitare materiæ sint duæ rationes partiales, & inadæquatæ, quales sunt illæ, quæ argumento adducuntur: quia ad hoc vt materia esset duplex causa, requirebatur, vt haberet duplicem causalitatem adæquatam, & totalem.

Ex quo etiam ad primum secundæ sententiæ patet potentia enim materiæ non solum est in ordine ad actum sed etiam in ordinead totum, quod componit, imò respicit actum et van cum illo totum

constituat.

14 Ad peimum & secundum pro tertia sententia respondetur, dupliciter posse aliquam causalitatem velaliquem essectum esse primarium. Primò, quia ex duodus racionibus inadzquacis, quz in cadem causalitate, vel essectu primariò inuenuntur, obtinet primum locum salum via originis, Secundò, quia so-

la ipla est, que primariò intenditur.

Causalitas igitur materiz erga formam non dicitur prior quia ipla sola fit de intentione primaria nature; sed qui ex pluribus rationibus inadæquatis, qua in cadem cautalitate inueniuntur; hac est prior via originis-attamen cum hoc star, quòd facta collocatione inter has duas rationes formales, & inadæquatas quod causalitas materia est in ordine ad totum, sit potissima: quia etsi vtraque sit de intentione primaria nature quia potentia per se primò respicit formam,& totum attamen causalitas materiæ erga formam subordinatur causalitati einsdem erga totum sicut cum quia intendie duos fines inter se subordinatos, tunc etsi quivis in suo ordine sit primò intentus:attamen vnus est propter alium. Ita ergo (proportione tamen seruata in præsenti dicendum est: quia materia recipit formam, vt tandem componat totum.

#### QVÆSTIO III.

Perquid forma causet, quis sit eius effectus an unio sit illius causalitas, & secundum quam rationem.

Describitme quæstionem hanc absoluemus:
Describe eius decisio constabir. Etenim in his causis intrinsecia codem prorsus proportionali modo philosophandum ett ob mutuam, & essentialem correspondentiam, quæ inter veramque intercedie, tanquam inter actum, & potentiam ciussem generis. Vnde sicut materia non habet vim ad causandum racione alicuius realis entuatis superadditæssic nec forma, ve docet D. Thom. 2. p. q. 76. artic. 7. & sumitur ex Arist. 18. Metaphysic. c. 6. & a. de Ausma cap. 2. 1. quas forma

per essentiam suam est actus; & ita per illam est potons reddere materiam in actu. Et sicut vnio: vt se tenet ex parte materiæ secundum illas tres rationes, seu
vt melius dicamus, vt dicit adæquatum insluxum
in compositum, est causalitas materiæ: ita vt se tenet
fx parte sormæ vt illas proportionaliter includit, est
illius causalitas: quia præcisè per hoc quèd sorma
materiæ'vniatur; & re ipsa eam informet simitat illam
necnon & compositum constituis. Ac tandem sicut
esse materiale est essecus materiæ: ita eodem modo
esse sormale est essecus formæ.

Sed dices forma cælestis non limitat materiam, quoniam non potest materia cælestis, nisi tantummodo formam, quæ cælestis est recipere: non ergo est il-

lus causalitas limitatio materia.

16 Respondetur: quòd licet datemus, sormam illam non limitare materiam ad certam speciem ( de quo alibi Deo dante dicendum est ) nihilominus adhuc limitat eius potentialitatem : quia mareria illa, etsi semel accepta vna forma numero huius czsi non possis illam amittere : attamen quia natura, verbi gratia, primi cæli est numero multiplicabilis. proindèque possunt saltem supernaturaliter dati plures numero forma colestes emidem speciei : ideò habeat materia quamdam amplitudinem, secundum quam quantum est de se, non petit magis hanc numero formam, quam illam. Unde ficur in prima conditione cum hac numero forma est creata, posset etiam cum alia crearijattamen semel cum hac creata, 1am eius capacitas, & amplitudo limitata est. Neque est necessarium, ve omnino equalis limitatio in omnibus formis respectu cuiusuis materiæ reperiatur ! sicut etiam non requiritur quod zqualem dependentiam habeant omnes forma à materia.

### Q V Æ S T IO V.

Vtrum effectus primarij harum sausarum sint realiter abillis distinct.?

Onveniunt omnes, effectus primarios harum caufarum esse formaliter distinctos ab illis, Quare rota controuersia est, an realiter ab eissem sint distincti.

Adducuntur diversa opiniones.

6. I.

PRima sententia est aliquorum quos suppressonomine refert. Oña in præsenti, assertamentas causas nullo modo distingui realizer à suis estetibus. Quorum primum fundamentum desuminur ex natura causæ intsinsecæ:nam hæc eo ipso quòd talis sit, non causat per veram aliquam actionem; sed dando suum esse intrinsece:at esse suum non potest realizer ab illa esse diuersum. Ergo neque

primarios effectus ab ipla procedens.

Secundò, quia compositum, quod est primarius terminus harum causarum; non est realiter distinctum à forma miss per esse, quod illi-materia communicat: sicut neque à materia diversum est, mis ratione illius esse, quod à forma parricipat: sed hoc modo non comparatur cum qualibet suarum partium intrinsecarum, vi esse cum qualibet suarum partium intrinsecarum, vi esse cum distinctione ab ipsis distinguantur. Minor probatur: compositum non est esse cum ateria secundàm esse, quod recipit à forma; sicut neque è cotra est esse sua esse suare se casta distinguantur.

# Disp.IX de Causis mater. & form. Quæst. IV. 87

go cum comparatur cum qualibet sigillatim secundum esse, quod ab alia habet, non confertur vt esse-

dus illius est:ergo,&c.

Terrid, nam impossibile est, ve communiter docent Philosophi, formam sine estectu formali primarid reperiritat si estectus formæ esser realiter distinctus ab ipla, posser sine illo inueniritergo, &c. Minor probaturilola forma potest esse separata à subjecto, in quo statu cum nihil habeat realiter à suo esse distinctum, neque habebit actu suum primarium essectium.

18. Secunda sententia est alicium dicentium: formam, & materiam este realiter à propriis essectibus condistinctas. Quorum primum sundamentum est: nam inter causam, & essectium realem, qualis est materia; & suus essectius, est realis prædicamentalis relatio: ergo & realis distinctio. Pater consequentia, quia realis prædicamentalis relatio petit extrema realiter distincta.

Secundo, quia alias idem omnino secundum rem haberet rationem causa, & essecus respectu sui, & consequenter idem essecus suia essecus essecus; démque prius, & posterius; persecum, & impersecum; at hac omnia absurda sint: ergo, &c.

Tertid, materia est realis causa formæ materialis, vt primo libro dictum, & 2b ille realiter omnino distinguitur: ergo iam essectus materiæ est realiter ab eadem diversus.

#### Fertur iudicium de vtraque opinione.

#### S 11.

PRo huius quæstionis decisione renocandum est in memoriam id, quod supra disputatione præcedenti asseruimus, scilicet compositum substantiale posse bisariè considerari; vel secundum esse quod habet ab vtraque causa intrinseca, & sic comparari cum earum qualibet: vel præcisè secundum illud esse, quod à sola sorma, aut à sola materia haber, sicque cum singulis earum conferri; ira vt cum forma secundum ea, quæ ab ipsa solummodo participat, & cum materia secundum ea, quæ ab illa habet, conferatur.

Secundo notandum est, quod ad hoc ve aliquis effectus alicui causæ tribuatur, necesse non est, ve totum & totaliter attingat illum: sic enim homo dicitur producete hominem, non quidem, quia materiam, aut formam essiciat; cam harum quælibet à solo Deo producta suerit, sed quia saltem attingit earum vnionem; & similiter totus essectus solet causæ sinali attribui, quæ ramen solum in proprio genere illumcausat, nihil eorum, quæ sunt in eo per vetam

efficientiam attingendo.

Ex quo sit, quod etsi compositum ipsum substantiale non causetur totum, & totaliter à materia, aut à forma; nihilominus dici potest illius esse clus. Tum quia sicut quælibet earum non causa, nisi componendo modo suprà explicato, & solum componit compositum: sic & absolute asserendum est, totum compositum esse esse cui substantialites. Tum etiam, quia causalitas veriusque in proprio genere considerata ad totum ipsum, tota, & totaliter tendit. Vnde non minus ipsa vnio se dat composito; quàm materia, & forma, à quibus oritur. Tum denique, quia ad minus materia attingit (quod idem de forma dicimus) totam vnionem, & vinculum veriusque partis in proprio genere.

Quare si satis est ad hoc et absolute sit verum, causam esticientem producere totum essectum, quòd attingar enionem in genere essicientis, etsi nullam ex partibus producat: cur non sufficiet ad hoc et absolutes. Compl. Physica.

soluté verificetur, totum compositum esse ess. Aum materiz saltem in proptio genere, quod tota vnio, & nexus partium ab ea in proprio genere procedat: maxime quia non solum attingit vnionem; sed etiam ponit in toto suam propriam entitatem.

20. Hoc igitur supposito, non erit difficile de vitaque sententia iudicium ferre. Dicendum est ergo primd: Totum compositum, quod harum causarum est effectus, comparatum cum forma verbi gratia, secundum illud esse præcise, quod in totorigore Metaphysico ab ea solummodo habet, realiter modaliter, & non majori distinctione ab illa distinguitur: ac proinde prima sententia absolute est falsa. Probatur, id quod habetzotum præcise à forma verbi gratia; distinguitur realiter modaliter ab ipsa forma, & non maiori distinctione: ergo etiamsi totum comparetur cum forma secundum illud esse præcise, quod totaliter ab ea solummodò habet, non distinguetur entiratine, sed solum realiter modaliter ab ipsa. Antecedens probatur: quia nihil est aliud quam cademmetentitas formæ vt vnita materiæ, & communicata ipfi composito. At forma ve vnita materia solum realiter modaliter distinguitur à seipla: siquidem vnio, vt suprà probatum est, tantum habet rationem cuiusdam modi, & realiter modaliter ab vtraque compositi parte condistincti:ergo, &c.

21. Dicendum est secundo : si absolute loquamur de effectu causato ab his causis intrinsecis, qui est torum compositum, vt iam diximus, tunc effectus illarum distinguitur realiter entitatine distinctione saltem includentis,& inclusi à quauis earum : proindéque vera erit secunda sententia sic explicata, etiamfi velit realem entitatiuam distinctionem inter quamcumque ex his causis, & effectum proprium constituere. Hzc conclusio suppositis his, quz iam notauimus, non indigebat probatione : sed nihilominus maioris claritatis gratia sic probati potest. Tunc aliqua duo distinguuntur distinctione prædicta, quando corum vnum includit alterum, & addit realem entitatem, & non folum modum supra illud : sed totum, quod absolure loquendo est effectus materia, includir illam, & superaddit realem entitatem formæ: ergo iam effectus materia lie lumptus distinguitur realiter

entitative ab ipla.

### Soluuntur argumenta veriusque sententia prater veltimum.

#### S. III.

D primum ergo primæ sententiæ sacilis ek solutio, concedenda enim est maiori sed minor, in qua videtur loqui de essecu materiæ, in illa somparatione præcisa primæ assertionis, distinguenda est, æ si velit quòd esse proprium formæ, vt sic præcisè sumprum absque alio addito non possit esse sumprum absque alio addito non possit esse sumprum absque alio addito non possit esse sirer ab ipsa distinctum, admittéda est, si verò sit sensus, quòd esse proprium formæ, vt communicatum composito; non possit realiter modaliter distingui à forma, neganda est, quia forma, vt communicata toti, addit supra seipsam communicationem, seu vnionem realiter modaliter ab ipsa condistinctam.

a 3. Ad secundum paret ex dictis, quòd quamuis si totum sumatur in esse effectus cum illa præcisione, non distinguatur realiter entitatiue à forma ratione illius esse, quod præcise participat à materia; benè tamen si absolute in esse essecus, e modo dicto consiste

deretur.

Ex quo ad tertium facilis est solutio: illa enim propositio, forma non potest reperiri sine suo essectu H 2 formalia

## 88 Disp. IX. de causis materiali, & form. Quæst. IV.

formali, folum est vera in forma communicata toti, & materiæ quia non nisi secundum istam rationem causat. At forma separata, non mirum si non habcat primatium sum effectum quandoquidem ve sic, nul-licommunicatur, nec suam exercet causalitatem.

Fundamenta verò secundæ sententiæ saltem primum, & secundum pro nobis sunt, quoniam satis est distinctio illa quam nos ponimus ad rigorose soluenda illa, quæ in eis dicuntur. Vtrum autem in materia prima adlint cætera alia-requista ad hoc ve realiter prædicamentaliter referatur ad suum effectum necne, non oft huius lock

Occurrisar ultimo argumento secunda sententia.

S. IV.

D tertium quie longiori eget discussione, A sigillarim respondeturex D. Thom. opulc. 31.5. Vifo autem qued funt. Formam folum eile effechum materiæ:quia ex natura sua habet, quod educatur ex eius potentia; catenus autem educitur, quatenus neque esse; neque sieri potest, nisi materia ipla ad eius fieri, & esse concurrat, sustinendo, sum eius productionem: tum etiam ipsammet formam produ-Cam. Vnde forma solum, ve sustentata à materia est illius effectus:attamen vt formalissime dicit elle sultentaram, non distinguitur realiter entitatiue à materia: quia sohim(si attendamus ad id, quod omnino formaliter, & cum præcisione sumptus talis effectus importat)dicit materiam, vt actu vnitam, & sustentantem formam, dantem que seipsam illi; non quidem per modum partis intrinlecz; led per modum quali basis & fundamenti, cui innitatur.

25 Et potest hoc ipsum explicari exemplo eiusdem materiæ vt informatæ:nam secundum ittam saeionem solum dicit, si formaliter loquamur, formam sibi vnitam, & communicatam, etsi non per modum partis iutrinsecæ in eius entitate incluiæ : benè tamen per modum actus, qui eidem sit modo sibi debito vnitus. Nec mirum hoc sufficere, vi absolute dicamus formam materialem esse essectum materia quoad luum effe essentiziquia hoc ipso quòd non sit spiritualis, habet esse talis nature, conditionis, vt nisi in materia sustentetur, ab eaque pendeat, omnino cuanescat. Vndè sicut absolute loquendo de causalitate matenæ erga totum absolute atiam sumptum, dicendum est effectum istum diftingui realiter entitatiuè ab illatita si de causalitate, quam materia erga formam absolute exercet, fiat sermo, tunc effectus inde absoluté prouenieus poterit realiter entitatiué ab fila distingui.

Sed oblicies, hinc fieri:tum quòd posser absolute dici materiam produci ab agente creato, & quòd fecuadum suam entitatem considerata sit absolute effectus formalis formæ: liquidem agens eam vnit formæ, & forma dat illi suam specificationem positiuam, fine quibus nequit in rerum natura elle: ficut neque forma materialis fine sustentatione materia, ob quam rationem dicitur cam jabsolute sumptam elle effectum illius. Tum etiam, quod inde fieret formam secundum se sumptam elle effectum ipsius materia, non minus rigorose, & proprie, ac ipla vt lustentata nam ideò secundum se sumpta, & omninò rigorosè, est effectus agentis saltem ve que : quia pender à materia ve à sustentante. Vnde niss sic ab ea penderet, non posser ab agente naturali attingi: vt in anima ralionali contingit : ergo ponori titulo forma lecundum se sumpra erit in omni rigore affectus maseriæ, cum hac sustentatio ab ea immediatius, et intimius procedat quam ab iplo efficience.

26 Respondetur negando sequelam: quia materia absolute debet præcedere etiam in genere causa efficientis actionem agentis naturalis, & creati, & effectum formalem prouenientem à forma, quam prædictum agens inducit, & ideo incapax est recipiendi denominationem, quam obtectio intendit : 6cut ob hanc rationem de anima rationali non potest absolute dici, quòd fiat ab agente creato, sed solum cum addito, scilicet quoad vnionem.

Adaliam verò partem eiusdem obie cionis: seu vitimam sequelam illius, dicendum est, esse disparein rationem: nam in effectu rigorolissimè tali alicuius causa debet splendere persecte modus causandi illius caulæ. Quia ergo modus caulandi caulæ inttiasecz, in quo ipsa perfecte splender, est quod causet imbibendo le ineffectu caulato, in forma autem lecundum le sumpta non includitur materia : benè tamen in cadem vt sustentata, vt explicatum ce : ideo ipla secundum se sumpta nequit esse essectus rigorosissimus materia. Caterum, quia causa efficiens est caula extrinicca: ac proinde non est conua ration'e ems, neque contra rationem effectus ab ca procedentis, quod non imbibatur in illo, fit inde vt lecundùm Illam rationem, secundum quam ab ca procedit aliquis effectus totus & totaliter possit secundum candem dici, quod talis effectus procedit fine vi que, siue vi quod rigorosissimè ab illa.

Sed vrgebis, hinc fieri, quòd nec ipsa forma secundum se sumpra, seu quoad suam entitatem possit absoluté dici estecus materiæ : at hoc est contra dica : ergo,&c. Patet consequentia:quia etiamessedus, qui abaliqua causa absolute procedit, debet ab ea secundum proprium modum causandi illius ortum ducere alioquuin non esset propriè esse cius cius dem ergo li; forma secundum le sumpta non procedir à materia ve includente ipsam, & hic proprius modus causandi materiæ non procedetab illa tecundum modum proprium procedendi à causa materiali & ita neque erit

absolute effectus illius.

27 Respondetur, non esse necessarium in esse-Aibus, qui absolute ab aliqua causa procedunt, inueniri secundum se totos ita exacte modum caulandi illius causæ & depédendiab ea satisenim erit: tum quòd in formalissima ratione, à qua habent esse eff. Que, id reperiatur quia : ratione huius refunditur aliquo modo in eos prædictus modus tum etiam quod leipsis, quamuis non omnimode, partici pent similem dependendi modum : quia sicut deutant ab omnimoda ratione effectus talis cause ita & à modo dependendi. At forma vt Instentata à quo habet tanquam à ratione formalissima, quod ipsamet absolute sumpta causetur à materia, pendetabea ve ab co, quod intrinsecè includit : quia vt supià dicebamus sorma vt sostentata formaliter loquendo nihil aliud dicit quam materiam, vt dantem se formæ in materia autem, vt data includitur ipsa materia. Similiter forma ipsa sustentata, & materia, ita inter se conferentur, ve forma licet non includat materia, patet tamen elle vnitam cum illa & adeò intimè ab ca pendet, vt niss eidem conjungatur, statim saltem naturaliter euanescar: vnde aliquo modo materia est inttinsecs

Diximus, non est necessarium: quia nec contra rationé. effectus absolute sumpti erit, quod in co vis propria causandi suz causz, & modus dependendi ab illa Iplendeat:imò ratione huius perfectius participabit rationem effectus.

# Disp. IX. de Causis materiali, form. Quæst. V. 89

### QVÆSTIO V.

VTRVM CAVSA EXEMPLARIS

in the series of the

Via causa exemplaris non constituit intrinsecè ens naturale ideò licet ad causam formalem, ve iam dicimus, pettineat, veltimo loco in hac disputatione de ca egimus.

### Preludia ad questionem.

6. I.

28. T' ea, quæ tam pro aduerlariorum, quam pro nostra sententia dicenda sunt, intelli-gantur permittete primò oportet, quid sit idea, vel exemplar. Idea igitur vt ex. D. I homa de veritate q. 3. att. 1. & ex. D. August. lib. 12. de Ciuit. Dei cap. 25. colligitur: Es forma quam aliquis imitatur ex imentio-

no agentie determinantis fibi finem.

Quam definitionem vt explicemus, aduertendum est, triplex, quoad præsens attinet; esse genus formarum, est enim alia, vt sie dicamus, forma ex qua, alia à qua, alia tandom ad quam. Prima est illa, ex qua res constat, seu vt meliùs, se propriùs, loquamur, per quam res constituitor in sua specie, se ideò etiam forma per quam apriori nomine, nuncupatur. Secunda verò à qua esse stus vt ab agendi principio progreditur. Tertia tandem illa erit, ad cuius similitudinem aliquid st. In præsenti ergo definitione illa particula forma, qua locum obtinet generis pro sorma ve sic, vt ab his tribus sormarum generibus suo modo abstrahente, accipienda est. Illa verò dictio, quam aliquis imitatur, ponitut ad eas includendas sormas, quas aliæ non imitantur: sicut sorma hominis non est idea ignis: quia illam ignis sorma nequa quam mitatur.

29. Sequitur deinde particula illa ex Intentione Agentis: vt per illam remoueantur formæ, quas effe-Ens casu exprimunt. Vndè si aliquis non attendendo ad Petrum verbi gratia, neque ad illius ideam depingeret imaginem aliquam valde illi smilem, non ideo Petrus diceretur exemplar illius imaginis. Additut tamen ly determinantis sibi sinem, ad denotandum formas agentium naturalium excludendas este, veluti forma ignis dum alium generat ignem : nam eum medio intellectu, & voluntate suos non producat effectus, proindeque nec fibi finem prædeterminare possit : sie inde vt illius forma, quam effectus imitatur nequeat exemplar dici : quia effectus ex intentione ipsius ignis modo dicto cam non imitatur. Que explicatio est D. Thom. loco citato de Verit.q. 3.art. 1. Ex quo sit, andem sortiri rationem talis, quatenus habet rationem obiecti cogniti: quia hoc ipso quod sit id, ad quod intendens artifex operatur, non potest non, ve idea est, habere rationem obiecti coguitisquomodo enim ad eius similitudinem potest agens formare effectus, nisi illam ve obiectum co-

30. Secundo permittendum est, in hac quæstione, aliquid supponi certum, & aliquid in dubium
vocari. Supponimus enim idoam, vel exemplar ad
aliquod ex quatuor generibus causarum pertinere
ve suprà disp. 8. n. 16. tetigimus, docent Arist.
in hoc lib. & D. Thom. ibidem 1. patt. quæst. 15.
Celleg. Cempl. Physic.

& cæteri Scholastici in t. distinctio 35. & 364 Cuius optimam rationem innuit D. Thom. 1.2 q.44 art. 3. quia agens intellectuale ex propria natura nonest determinatum ad determinatam formam tribuendam effectui e quia agit per intellectum & voluntatem, que non sunt determinata ad vnum; sieur agens naturale: Ergo oportet quod suo proprio, & intellectuali modo determinetur; sed per iplam artem leu scientiam præcise non determinatur: quia ars seu scientia est principium opposia torum; cum opposita ad candem scientiam, & artem pertineant: ergo præter attem aliquid aliud est ponendum in agente per intellectum per quod determinetur. Vnde cum hoc quod additur nihil aliud sit quam exemplat faciendorum, quia per illud proponit sibi quid, quale, & quomodo faciendum sit a consequent est quod ab ipsoproveniat species, & determinatio rei faciende, ac proinde sit vera causa. Quare solum vocamus in dubium, ad quodnam genus cause exemplar pertineat.

### Opinio D. Bonauentara, & aliorami

#### s. 11.

Rima sententia asserti ideam, seu exemplat non esse causam formalem; sed quòd propria, & per se causalitas illius sit essectiua. Ita D. Bonauentura in 3. distinct. 11. quast. 2. Scot. in 1. distinct. 2. quò 2. Hærbæus distinct. 36. q. 1. Pererius lib. 8.c. 1. Suaz. 1. tomo Metap. disp. 25. sect. 2. quos omnes refert & sequitur Rubio 2. Phis. tract q. 3.

Etfin primis quoad priorem illius parrem scilicet nost esse causam formalem, sic hanc suam sententia im probat Suares ex Aristot in 1. libro, qui solum numerauit quatuor genera causarum: ergo qui dicuncidem esse causam formalem, & exemplarem, addunt quintum genus causa distinctum ab illis quatuor. Nam licet exemplar nomina forma appelletur; tamen reuera est causa, non minus distincta à causa informante, quam ab efficiente illaque conuenientia cum causa formali vix porest esse plusquam in nomine.

Deinde eadem pará ratione probatur: si propter aliquam rationem idea esser causa formalis, maxime quia concurrit obiective per modum obiecti cognitis at non sie concurrit: ergo, &c. Minor pater: nam hoc ipso quod concurrat obiective, non potest concurrere efficienter, quippe non se tenens ex parte principijssed ex parte termini, & obiectica proinde solum concurrit, quia specificat & passiua sui imitatione determinat ad certam formam qui modus cons

cu trendi est proprius causs formalis.

Minor verò probatur, quia nullum obiectum difinctum ab effectu artificiali per se influit in illum. Vnde Angeli qui possunt facere resartificiales, non oportet ve habeant alterum obiectum interius cognitum præter ipsas numero res, quas efficiant. Et Christus inquantum homo si aliquod artefactum facere vellet, ad nullum aliud obiectum respiceret, nissad idemmet numero distincte cognitum, quod esser facturus, ergo cum idem respectus sui non possite facturus, ergo cum idem respectus sui non possite habere veram causalitatem, siet inde ve nullum obiectum cognitum per se desideretur, tanquam veta causa ad essectionem reni artificialis; se per consequens quod exemplar, quod intrinsecè desideratur ad essection artificialem, non concurrat per modum obiecti cogniti.

Confirmatur: nam forma semper est intrinseca rei; euius est forma, vr inductiue in omnibus formis paset: at exemplar est intrinsecum quid respectu este H 3

## 90 Disp. IX de causis materiali, & form. Quæst. V.

Anséo medio productir quoniam domus facta est extra intellectum, ex exemplar intra illum , non ergo exemplat erit causa formalis Ergo efficiens vel ad efficientem reducetur num quòd materialis, vel finalisnon sit, iam supià disputatione præcedenti probatum est.

Secunda verò entilem seutentiz pars scilicee causatitatem idez eise propriè essectivam, probatur primò testimoniis. Arist. & D. Thomz nam Philosophus 7 Metaph text. 13 aic. Sanitatem extra sieri à sanitate, qua est in mente. Et. D. Thom. quod lib. 7. art. 3.
inquit similitudo rei cognitz dupliciter est in cognoscente: vno modo sient causata à realio modo sicut causa rei vt paset in artisice, qui cognoscit artisiciatum vt per illam sormam, per quam ipsum secit.
Item quia idez divinz sunt essectives retum, teste
August. 12. de Civitate Dei cap. 2. & Dionys. cap. 4. &
5. de Divinis nominibus: ergo & nostrz ad genus causz essicientis pertinebunt, si quidem aliud
sunt quam participationes quzdam divinarum idearum.

Secundo hanc candem parrem ratione probant: nam ad actionem artificis tria concurrunt, ars, voluntas, & potentia exequens: sed voluntas vt mouens potentiam exequentem, pertinet ad genus cause efficientis, ergo & ars vt dirigens, & ordinansillam: dirigit autem mediante idea, & exemplari: ergo idea & eximplar ad idem genus cause pertinent.

Terriò, nam quod præstat sorma naturalis in naturalibus agentibus, id præstat intellectualis sorma, seu idea in agentibus per intellectum: at illa ad causam pertinet essientem: ergo & hæc Maior probatur: quia sicut sorma naturalis determinat agens naturale ad determinatum essectum, & secundum, eam prædipuè attenditur similitudo inter verumque: ita idea determinat agens per eognitionem ad assectum, sacitque illum similem suo modo illi: cum in nullo alio agens per intellectum assimilerur suo essectui: ergo,&c.

Vera sensensia D. Thoma aliquibus conclusionibus explicatur.

#### S. III.

Icendm est primò. Idez site exemplari triplex genus causalitatis competit scilicet efficientis, formatis, & finalis. Hzc est D. Thomz de verit.quest.3.art.1.quam defendunt Nazarius 1.p. quest. 15.art. 1. controuersia vnica, dicto 3. & sequentibus, & quam plures ex Thomistis. Probatur quoad primam illius partem, scilicet quoad causalitatem essicien. tem, ex D. Thom. 1.part. quæft.45.arr.6 vbi inquit: Artifex per verbum in intellectu conceptum, & per amorem sua voluntatis ad aliquid relatum operatur. Vade & Deus Pater operatus est creaturam per suum Verbum, qued est Filius, & per summ amerem, qui est Spiritus santius. Neque necesse est, rationem aliquam pro hac parte adducere: quia cam satis conuincunt probationes adducta pro secunda parte prima sententiæ, quamuis debeant cum limitatione infrà adducenda intelligi.

33. Qu'ond secundam verò partem, scilicer quoad causalitatem sinalem sic suadetur assertio ex eodem D. Thoma 3. contra Gent. cap. 19. vbi sic aix: Res omnes creata sunt quadam imagines primi agentic, scilicet Dei, agens enim agis sibi simile: perfettio enim imaginis est vi reprasentes suum exemplar per similitadinem ad ipsimi: ad hoc enim imago instituitur: sunt igitur res omnes propter divinam similitudinem consequendam, sient propter vitimum similitudinem consequendam, sent propter vitimum sinem. Ex quidus verbis potest

foquens probatio deduci: bonitas & perfectio exemplati tunc est completa, quando persectam completatiur exemplaris similitudinem; & deinde exemplar, & eius bonitas, vt apprehensa à agente per intellectum, mouer ipsius appetitum ad efficiendam ipsamimitationem, sine similitudinem exemplari ad exemplar ergo exemplar habet etiam exercete cantalitatem sinalem. Vndè Suatez loco citaro non ita consonè ad doctrinam Diu. Thom negat, conformitatem exemplari ad exemplar esse initentam va sinem ab agente, cuius oppositum docuit D. Tom, loco proxime relato.

34. Tandem, quoad vltimam partem, scilicet quoad causalitatem formalem, est assertio nostra. Aristot. lib.; Metaph.text. 2. vbi dividit causam formalem in intrinsecam & hanc appellas peciem; & extrinsecam, & hanc appellas exemplar. Et ibidem Divis Thom & de verit. quæstione 3 articulo inquir: Ideam esse formam, quam assiciens artisex operatur. Quod etiam recipiunt omnes alij Doctores, & Caiet. 3. parte quæst. 44 art. 3. optimè explicat, qualiter causalitas exemplaris distinguatur à causalitate esseintis, & forma constituentis illud in actu primo quarenus est principium esse dividium que. Nec necesse erre hanc vitimam assertionis partem ratione constituate: quila apertè pate bit ex his, qua in secunda conclusione dicemus.

35. Dicendum est secundo. Propria, & essentialis causalitas idem non est causalitas sinalis aut esticiens, sed formalis intrinsesa. Assertio hae habesureapresse apud Aristotelem nam vt modo diximus, destinguens quatuor genera causarum, collecasis sub causa formali exemplar, quia habeat rationem forma extrinseca respectu essectus producti; & diudit in co dem loco illam ab essectus. Id quod estam doces ibidem D. Thom. locis suprà relatis. Et hoc etiam tenent Doctores, quos initio assertionis pracedentits adduximus, & insuper Caietan. loco citato 1. paret qualt. 44. art. 3. Vnde in hoc sensu intelligendus est, vt benè notauit P. Magister Ioanues Gonçales, dudiaxis, ideam non significate formam qua agens agir; sed quam concipit, ad cuius similiradinem operatur.

36 Et sigillatim quoad omnes eius pattes & in primis quoad primam, scilicet de causalitate sinali sic suadetur assettio: nam etsi fratio formæ intrinsece in idem numero coincidat (realitet loquendo) cum sine, imò & ratio formæ fundet rationem sinis nihilominus alia est ratio sinis in illa, & alia ratior forme, ergo similiter licet forma extrinseca, que est idea, vel exemplar in idem numero realiter coincidat cum sine: imò exemplar quatenus tale, sunder etiam consequenter causalitatem sinis, ve ostensime est; nihilominus formaliter loquendo alia est causalitas eius, ve exemplar, & alia ve est sinis.

Consequentia ex paritate rationis saris pater & insoper sic declarari potest. Nam sicut causalitas formalis forme intrinsecz consistit in hoc, quod det actualicatem, & speciem: & causalitas finalis in hoc. quod moneat vt quo. & tanquam terminus formalis iplum egens , & ob id hæ duæ causaliteres diftinguntur in ea, & quatenus est forma, est propria ilius causalitas, illa prior, scilicet formalistica fimiliter causalitas idez, ve idza est & exmplar : quia essentialiter est forma, vt ex definitione eins constat; ideo consistit formaliter in imitatione formali, qua vna forma ab alia deducta est, & consequenter, in hoc, quod det speciem per modum forme exerinsece. Ac causalitas eius, vt finis, posita est in hoc, quod prædicta forma, & eius bonitas, ve apprehenta ab agente, per intelllectum alliciat illum ad efficiendam

ciendam ipsam imitationem, seu similitudinem exemplati ad exemplati Ergo hæ duæ causalitates distinguntur, in illa priori consistet causa-litas illius veidea est ve se sie debita similitudo inter veramque formam intrinsecam scilicet, & ex-

. Secundò quod reliquas duas partes scilicet quod propria idez caulalitas non sit efficiens, sed formalis, sic suadetur assertio: quia causa efficiens, ve completa per suas potentias, & virtutes agendi, est per le principium mutationis, feu motus, vt ex Aristotele disputatione sequenti quæst. 1. dicemus : sed idea, vel exemplar, non est per se primo principium mutationis, seu motus : ergo non causat primò, & per se efficienter. Consequentia patet. Minor verd probatur quia solum consequenter, & secundarid inclinat in motum. Tum quia id docet D. Thom.3. parte quæft. 7 8. art. 2. vbi sic ait : Forma artificialis eft similitudo vleimi effectus, in quem forsur intencio arcificis: sicut forma artis in mente adificatoris, est forma domus adificata principaliter; adificationis autem con-sequenter Tum etiam, quia idea non est exemplar ipsius ædificationis; sed ædificij: ergo causalisas exemplaris ve sic, non est causalitas efficientis, Paret consequentia i quia causa efficiens, vi completa per suas potentias, per se est principium mutationis, ita ve per se primo Determinet ad operationem, nam potentia actiua est propter actum, & speciem capit abillo eo modo, quem infrà dicemus.

Et consirmatur : idea per se primo concurrit per modum similitudinis determinantis ex parte termini; non verd ex parte principij : ergo eius causalitas essentialis non inter effectivas, sed inter formales connumeranda est. Atecedens est D. Thom. 1. parte, quæft.15.2rt.1.& de veritate quæft.3.2rt. & ob hanc rationem docet ibidem, idam non esse speciein impressam; sed expressam. Consequentia verò satis constat: nam proprius modus influendi causæ efficientis est influere ex parte principij. Confirmatur tandem nam aliter debet influere ars, & aliter idæai quia ars est principium actionis artificoila, & ex parte principij se tenens; idea verd essentialiter haber, quod determinat ad hoc potius artefa & um, quam ad aliud. At propria causalitas artis perrinet ad efficientem: ergo causalitas essentialis idez erit for-

malia.

Satisfit argumentis opposita sententia.

D primum ergo pro prima parte prima fen-A primum ergo pro prima para l'entire paret ex locis Aristot, pro nostra sententia citatis & ex his.quæ disputatione præcedenti quæst. z. diximus Item ex similitudine; quæ est inter formam extrinfecam, & intrinfecam, quoad hoc quod est dare speciem ad rationem verò, que in consirmationem huius partis scilicet quod idea non sit causa formalis, adducitur; neganda est minor. Ad probationemquod licer demus exemplar extremum non per esse necessarium, secus tamen est de exemplari interno, & per modum obiecti concurrente. Nec verum est quod illud exemplar non sit distin-Aum ab effectu efficiendo, & ante præcognito. Quia etsi res repræsentats splendeat ad vnguem millo, distinguitur tamen ab codem, ad minus in modo essendi, ac proinde & realiter. Ad confirmationem respondetur quod dare esse intrinsece non est proprium

formæ intrinsecæ, quia forma est; sed quia est intrinseca, & ideò non mirum quòd idea simpliciter sit forma licet non det esse intrinsecè.

Ad argumenta pro secunda parte huius sententiz non oportet respondere quia probant esse in idea causalitatem efficientem, quam non admittimus sed non ita vt nec sit prima, & essentialis illius causalicas: quia per se primò non inclinat in operationem, sed secundario, & consequenter. Vnde causalitas eius non est per se primo esticiens; sed per se secundò, ideò secundariò est forma, qua agens

## **ዀ**፟ቚ፟ቚ፟ቚ፟ቚ፞ቚ፞ጜ፞ዀ፞ቚቚፙቚቚዀቚ DISPVTATIO

DE CAPSA EFFCIENTE.

INITA iam explicatione causarum in-trinsecarum, meritò ad explicandam naturam intrinsecarum accedimus. Et licet causa finalis nobilior,& prior fit in mo-

do caulandi, ve patebit ex his, que infrà disputatione 14. dicebamus : nihilo ominus primo loco de efficiente agemus quippe, quæ tam fecundum fe, quam secundum suam causalitatem, est nobis notior; ac proinde aprior, ve priùs de illa quam de caula finali sermoinstuitatur.

### QVÆSTIO

VTRVM CAVSA E FFI ĈIE NS rette definiatur Per Hoc, quod sit id, à quo primo incipit motus,

Non inquirimus, an sit causa efficiens : quia id satis superque notim est. Quare meritò à questione quid est, incipimus. In quo cauprima ratio dubitandi est: quia cum dicitur, sam efficientem esse id, vnde primo incipit motus, vel per illam particulam primo denotatur, quod facta collatione inter causam efficienrem, & alias causas, incipit ab ea primo motus; arque adeo ipla primo simpliciter elt causa illius, vel tantum quia in suo proprio genere incipit ab ea idem motus. Non primam : quia vt infrà disp: 14. dicemus exD. Thom. causa finalis est simpliciter prima in causando: quia efficiens non causat, nisi vimota à fine, ac proinde prius mouetur ab illo, quam causer. Si verd secundum asseratur, fiet inde, cadem ratione posse definiri causam materialem, vel formalem per eandem definitiom : quia ab eisdem primò primitate in proprio genere, incipit motus.

Secundo, nam caula secunda verè est causa efficiens, & tamen non est id vnde primo incipit motus etiam in genere causæefficientis : ergo,&c. Maior patet. Minor verò probatur nam causa secunda agit subordinata cause prime, & ve mora & applicata ab ca ad agendum, ve infià disput. 1 t. dicemus ergo non incipit ab ca morus, etiam in genere caulæ efficientis, sed à prima que illam explicat, & mo-

> Cna H 4

## 92 Disp. X. de Causa efficiente, Quæst. II.

Confirmatur, nam cum instrumenta pertineant, & reducantur ad causam efficientem, debet illis conuenire aliquo modo id, in quo dicitur hanc causam differre ab aliis causis, scilicet in ly primo; at hac particula illis non conuenit vllo modo : ergo &c. Minor probatur quia de ratione instrumenti est, ve agat in virture alterius, ac proinde motum ab aliotergo & quòd sit non sit id vnde primò; sed vnde secundò, & dependenter ab alio incipit motus.

Tertio, nam suprà definitimes naturamex Ariflotele per hoc, quòd sit principium motus quieris,
primò, ex per setergo malè nunc definitur causa efficiens per hoc quòd sit id, à quo primo incipit motus
Patet consequentia: quia conceptus natura non est
conceptus causa efficientis, imò est ab illo distinctus, ve constat ex his, qua suprà disp.7, num.7.

diximus.

Quarto tandem, causa creans est causa efficiens; imò potissima inter efficientes, et tamen non est id, vnde incipit motus: ergo, ec. minor probatur: quia cum creatio non sit motus, aut mutatio quippe, que non supponit subie cum quod mutatio prerequirie non potest talis causa esse principium mutationis per hoc quod sit principium, à quo est creatio, vt docet D. Thom. 1. parte. quest. 45. art. 2.

2 In contratium tamen est authoritas Aristotelis in hoc lib.cap. 3. & D. Thom. ibid. Quorum sententiam libe nter ample & imur. Tenent etiam hoc ipsum

Masius, Toletus, & alij.

Vt autem melius, & radicitus percipiatur, in quo causa efficiens differat ab aliis, ac proinde sensus legitimus traditæ definitionis pateat, notandum est dupliciter posse intelligi aliquid esse id, vnde primo incipit motus. Primo, ordine intentionis quomodo causa finalis est que prima influir, ve docer D. Thom. 1. parte queft. 5. art. 4. & art. 2. in solutione ad primum quia ex co agens agit, quoniam intendit aliquid, ac per consequen s, quia mouetur à fine. Secundo, ordine executionis seu secundum ese, & ita ab efficiente primò incipit motus, nam licet quæuis causa sit in suo genere id, vnde primo est metus: quia nec materia aliam materiam; nec forma aliam formam præsuppponit; si tamen siat collatio inter ipsas causas & éarumdem causalitates, tunc causa efficiens est id, à quo absolute incipit primò morus ordine executionis, secundum suum este exercitum.

Vnde hæc causalis est vera quia esticiens agit, ideò materia incipit formam, & forma informat materiam & subsequitur compositum, quod erat sinis intentus: nam cum materia non possit seiplam movere ad formam: quia nullius est activitatis; nec rursus forma possit seiplam esticere quia nihil est causa sui; oportet yt admeniat essiciens, quod materiam moueat ad formam, & illam de potentia materiæ educat sicque resultet totum compositum, quod

primo à natura intendebatur.

3. His ergo suppositis, facilè constatitum, quam legitima sit prædicta definitio siquidem explicat id, in quo potissime causa essiciens ab aliis distinguitur. Tum etiam solutio omnium rationum dubitandi, quas initio huius quæstionis adduximus. Nam ad primum patet, quomodo ly primo sumatur, scilicet quatenus denotat causam essicientem, esse id, à quo ordine executionis, & secundum esse motus, & quies absolute, & simpliciter incipit, etiamsi siat collatio cum cæteris aliis causis vt explicatum ess.

4 Ad secundam, quòd sicer collara causa secunda efficiente cum prima, scilicer Deo, non sicid, à quo primo incipirmotus, & quies; benè tamen si conferatur ordine executionis, & secundum esse, cum aliis causis aliorum generum: & hoe sufficit eo sanè modo, quem iam in sequenti solutione ex-

plicamus.

Ad confirmationem patet ex didis: quia si instrumentum conferatur modo prædico cum aliis causis, prius ab eo, quam ab illis, incipit motus; licet in hoc deficiat instrumentum, à rigore cause efficientis: hze enim collata in suo ordine, scilicet in genere causa efficientis, vel proximæ, vel vniuerfalis cum aliis caufis materialis scilicer, & formali, ac finali, habet, si fuerit causa efficiens proxima quòd ab ea primò incipiat effectus independenter ab alia causa eiusdem ordinis scilicet proxima, & consequenter habet, quod ab ea primò simpliciter. & in rigore incipiat motus. Quia dependentia ab alia causa vniuersali sicut non tollità causa proxima rationem causa principalis: ita neque quod ab ea primo incipit motus. At verò instrumentum, quod inter causas proximas con-numeratur, talis est naturæ, vt dependenter ab alia causa proxima, seu principali mouest, ac proinde nunquam ab co ita incipit motus, ve primò simpliciter, & rigorosè ab codem incipiat.

principium motus interni. Vnde additur in definitione naturæ principium, & causa motus, & quietis,
eius in quo est; causa autem esticiens est id, à quo
primò absolute incipit motus, sue sit internus,
siue externus. Item, natura secundum rationem
naturæ non petit, vt ab ea primo incipiat motus
in comparatione ad aliàs causas: quoniam materia
est natura, & non incipitab ea primò motus in
in sensu dicto. Tandem natura, vt talis, tantum est principium que; at causa essiciens potest esse principium que, à quo primo incipit mo-

tus.

6. Ad vltimum': quod sicut Aristot. non cognouit causam agentemper creationem, ita neque illam desiniuit: potest tamen facilè formati desinitio, quæ comprehendat, tam causam efficientem operantem per motum, seu ex præsupposito subiecto, quàm eam quæ ex nihilo operatur, si dicatur, causa essiciens est id, quo primò incipit productio tei: per cuius vltimam particulam denotarur, intelligendam esse de ordine executionis.

## Q V AS TIO. IL

### Quotuplex sit causa efficiens.

D'Lures satis & variæ possent & efficientis cause diussiones adduci, nos tamen eas, quæ magis necessariæ sunt afferemus. Diusditur ergo ab Arist. in hoc lib.cap. 3. causa efficiens in causam per se, & per accidens. Causa per se est illa à qua secundum quod ralis procedit effectus: vt statuatius est causa per se statuæ, & ædisicator ædisicij: quia ab illis vt talibus effectus isti procedunt. Causa verò per accidens est, quæ conjungitur per accidens causæ per se ponit exemplum Arist. in Polycleto. qui per accidens est causa statuæ: quia accidit quòd Polycletus sit statuarius: similiter musicus dicitur causa per accidens statuæ quia musica conjungitur per accidens statuario.

Dupliciter autem potest contingere, aliquam causam esse per accidens. Primò, ex parte ipsius cau-

(æ, vt in exemplis adductis parer. Secundo, ex parre effectus quando nimirum effectui per le alicuius cause, per accidens coniungitur aliquid aliud, vt effodiens terram dicitur causa per accidens inuentionis thesauri: quia effossioni ipst, quæ est effectus per se hominis effodientis terram, coniungitur per accidens inuentio thesauri.

Sed obiicies contra exemplum quod ex Aristotel. adduximus ad explicandam causam per accidens: quod Polycletus denotat suppositum : quia est nomen proprium huius hominis: at suppositum: ett causa per se nam actiones per se sluunt à suppositis: ergo non

erit causa per accidens.

Obiectionem hanc, & exemplum Polycleti in definitione caulæ per accidens confultò propofuimus: quia ex his magis quidditas huius caula(si quidditatem habere verum est ) explicabitur. Respondetur ergo, actiones effe suppositorum; non tamen semper per se; sed aliquando per se; aliquando verò per accidens? nam si supposita agant iuxta propriam formam, sucront que expressa nominibus denotantibus dependentiam effectuum ab eis : arque ita lignificantibus suppositum, vt habet illam formam, per quam effectus dependet, tunc suppositum significatur, ve causa per se, fin minus causa accidentaria nuncupabitur. Vnde Polycletus attifex, si nomine artificis explicetur, mm ve causa per se denotatur; secus verd si nomine Polycleti; significetur, quam solutionem innuit Diu. Thom. 1. 2. quæstione 85.

8. Relica igitur cansa per accidens, dividitur tursus causa per se in principalem, & instrumentalem.Principalis est, ve inquit D. Thom. 2.p. q. 62. act. 1. & quæst.4 de malo, arr. 1.ad 14.quæ propria virtute operatur, ve patet respectu filij. Instrumentalis verd est illa, quæ in virtute alterius operatut, seu quæ eleuatur ad effectum, quem ipsa secundum se præstare non potest, ve colligitur ex eodem S. Doctore 3. parte quæst. 62. art. 1. & 1. p. qu. 45. art. 5. & 2. contra Gent. cap. 21. Vttaque autem caufa vltetiùs diuiditur, nam instrumentum in duo membra partitur, scilicet in coniunctum, & separatum. Primum est illud, quod ex Iua natura est coniun & um cum agente principali: ve lingua, & manus in homine, vt docet Doctor Angelicus 3.p.quæst.62 att.6.& 4 contra Gent.cap.41. Secundum verd, scilicet separatum, est illud ( vr ipsum nomen præse fert, & docer. D. Thom. locis nunc citatis) quod est dissun & um ab agente principali. Vnde iuxta communem Thomsstarum, & Theologorum sententiam, humanitas Christi Domini est instrumentum coniunctum ad iustificandos homines, ad opera miraculosa edenda, &c.eo quod illa est coniun a cum Verbo quod prædica mirabilia operatur. At facramenta nouz legis funt instrumenta separata Christi:quia sunt, natura, & essentia, ab illo diftincta, & ab so secundum esse omnino separara.

9. Deinde, causa principalis multiplici diuisione partitur scilicer in primam, & secundam; in vniuer-salem, particulatem: in vniuocam, & zquiuocam; in totalem partialem; in liberam, & necessariam, in essentialiter subordinatas, & in accidentaliter tantum subordinatas. In quibus diuisionibus quzlibet duo membra eo ordine, quo collocata sunt vnam diuisionem essentialiter. Causa igitur prima (vt singulas sic causas enumeratas explicemus) est illa, à qua czterz cause pendent, illa verò à nulla est pendens: vel vt melius loquamur, est illa, cnius proprius essectus est ipsum ens, seu ipsum esse absolute, vt docet D. Thom. Causa verò secunda est ea, quz in sua causalitate pendet à prima: seu cuius proprius essectus est tale ens, vel tale esse vt docet idem S. Doctor. Deinde causa vni-

uersalis est, quæ plures, si diversos producit essectus, ve sol; particularis verò, quæ ad aliquem determinatum essectum destinata est. Viteriùs, causa æquinoca est, quæ producit essectum diversæ speciei ab ipsa causa; è contra verò causa vniuoca, quæ attingit essectum eiusem speciei cum illa.

Item causa totalis est illa que in suo genere, & ordine potest per se producere essectium. Unde licet pendeat à materia, & forma, imò & ab aliis causis essicientibus diuersi ordinis, puta à causis universalibus & à prima causa, scilicet Deo, non ob id desinit esse causa totalis: quia non indiget alia eiusem ordinis scilicet alia causa proxima. Causa verò partialis est illa, que per se non potest sine auxilio que eiusem ordinis producere esse dum: ut duo homines coniuncia ad portandum pondus, quod neuter per se portare poterit. Deinde causa libera est illa, que posses omnibus requisitis ad operandum potest operari, & non operari. Sicut & causa necessaria ca est, que positis eissem requisitis, non potest non operari.

Tandem, causa per se subordinata illa erit, quæ non potest operari; nisi dependenter ab actuali concursu illius causa, cum qua per se nectitur: vt patet in causa secunda respectu primæ. Sicut & causa acccidentaliter subordinata, & concatenata, censenda est, quæ non indiget actuali concursu alterius, vt pater, & silius: nam licet silius à patre pendeat, quatenus ab eo habet suum esse; non tamen indiget concursu actuali illius, vt operetur & ideo mortuo parente, potest operari.

### QVESTIO III.

Virum virtus principalis per quam causa efficiens producit aliam substantiam, sit forma ipsa substantialis, per quam in suo esse constituitur: an verò potentia operativa accidentales, quas habet?

Via quod primò intendit causa efficiens, est producere inquantum potest sibi simile in substantia: ideò primo loco inquirimus de virtute, seu ratione agendi, quæ est in causa efficiente in ordine ad aliam substantiam.

#### QVID SENTIAT PERETRA.

#### §. I.

Desileruit, formam substantialem nullo modo concurrere ad effectionem alterius sabstantiæ; sed sola accidentia, eaque esse causam principalem in tali productione. Et probatur primò quia Aristot. lib.de sensus sensibili, cap. de sapore ait ignem non agere vt ignem; sed vt calidum, & consequenter solus calor erit illi ratio, & principium quo agendi: secut per solum illum redditur calidus.

Secundò sepè cernimus ignem generari, non ab alio igne; sed à solo calore; ergo tunc calor virtute propria attingit illam productionem, & consequenter est causa principalis. Antecedens probatur: quia à calore ferri candentis, sepè gignitur ignis in stupa, & nihilominus ferrum illud non est ignitum: quia aliàs quantumuis in aquam immergeretur. non maneret ibi forma serii, quam tamen ibi experimur. Similiter accidentia vni consecrati, in quo nulla forma substantialis vini est, yt docet. Concil.

## 94 Disp. X. de Causa efficiente, Quæst. III.

Trident. seff. 1 3.c.4. canone 2. possunt guttam aquæ

in vinum conuertere: ergo,&c.

Tertiò accidentia reuera attingunt ad productio nem substantiæ, vt quæstione sequenti susua probabimus; at nullam superadditam virtutem accipiunt in ordine ad hanc productionem: ergo virtute propria producunt illam: ergo vt causæ principales. Minor probatur: quia vel illa virtus superaddita esset substantia, vel'accidens; non primum: quia virtus superaddita alicui, debet recipi in eo; at substantia nequir recipi in accidenti. Sed neque secundum: quia si semel hæc virtus addita, est accidens, & sine veteriori additione virtutis substantialis potest attingere substantiam, iam saluatur, quod accidens produceret substantiam virtute proprià: quoniam virtus illa accidentalis sine eo, quod aliquid ei addatur, ac proinde virtute propria produceret illam.

Adde, quod, vt sequenti quæstione latius dicemus substantia non potest esse immediate operativa. At si aliqua virtus, siue illa esset substantialis, siue accidentalis derivaretur à substantia in accidens, iam substantia esset immediate operativa respectu illius virtutis. Quia cum hæc virtus præsupponeretur actioni accidentium, nam datur ad hoc vt agant, non posset derivari à substantia in accidentia media actione corundem accidentium, ac per consequens imme-

diate flueret à substantia.

Confirmatur primò, calor ex vi sua, & ex propria natura habet quod sit virtus ignis quia hoc, quod est esse virtutem ignis, conuenit illi essentialiter nam competit illi quatenus est calor : atque ita virtute propria, sed ve virrus ignis producit ignem ve quæstione sequenti dicemus. Ergo ex vi sua, & virtute propria producit illum. Confirmatur secundò: calor ve octo virtute propria absque co, quod ei aliquid superaddatur, producit calorem vt octo:ergo & ignem ac proinde ve causa principalis. Antecedens parce, si enim calor vt duo ex se habet producere virtute propria calorem ve duo, cur calor ve octo non erie ex se fufficiens ad calorem ve octo producendum? Consequentia verò probatur: quia calor vt octo est vitima dispositio ad formam ignis : at qui virtute propria attingit vlrimam dispositionem ad aliquam formam, attingit etiam candem formam:ergo,&c.

### Expenditur vera sententia.

S. II.

Icendum tamen est, accidentia non esse causas principales respectu productionis substantiæ; sed formam substantialem in tali productione esse rationem agendi præcipuam. Hæc est Arist. 1. de Generat.text.54.& 55.& in hoc lib.cap.7. D. Thom. 1.p.quæst. 77.211.1.2d 4. & adeo communis, vt omnes, vel ferè omnes Philosophi, & Theologi candem contra Pereyram tucantur. Et probatur ratione; primò: actiones propriæ funt suppositorum, seu sublissetium sed forma substantialis est id, quo suppositum est tale: ergo etiam ipfa sola erit primum principium que carudem operationum. Maior est Arist. 1. de Anima c.4. & D.Thom. 1.p.qu.75. att. 2.& 2.2.q. 58. att. 2. & 3. p.q. 19. art. 1. ad 3. Ratioque ipsa hoc convincit quia operari præsupponit esse, ex illo consequitur : ergo operari per se, & proprie solumest illius, cuius est esse per se sed solum compositum, vel suppositum, seu subsissens substantiale haber per se esse : ergo illud solummodo est quod operatur ve quod. Ex quo consequentia primi syllogismi se suadetur : quia ex eo guod suppositum est id, quod estideo est efficiens ve

quod, primum, & præcipuum; ergo quia sola sorma substantialis est id quo ipsum suppositum primò est, seu ratio prima essendi; ideo etiam per se sola erit id, quo primò operatur suppositum, seu prima, & præcipua ratio operandi: & ita id accidentibus ininimè conueniet.

ra Confirmatur si forma substantialis in composito non esser principium primum operandi: ergo frustra esser in illo quoad operari: quia, ve quastione sequenti dicemus, non potest esse principium proxi-

mum operandi.

Responder Pereyras non esse necessarium, quod ab eo, à quo prouenit esse, prouenit operari, & quod forma non est frustra in composito, et si non sit principium operandi, tum quia dat esse sistendo ibi: tum quia cum non ordinetur ad operationem, non este

frustra, & non det operari,

Sed contra tum quia cum vnumquodque agat , secundum quod est in actu, vt omnes Philosophi testantur, oportet, vt id, quod dat composito elle, primò in acht tribuat etiam quod fit primum principium operandi. Sicut quia vnumquodque recipit rationa sux potentialitatis, necesse est, vt quod est prima potentia, qualis est materia prima, lit prima ratio recipiendi,& consequenter quod hoc ipso, quod stin composito, tribuat illi esse materiale, sitque eidem prima ratio recipiendi cætera. Qua ratione vtitut D. Thom. 3. contra Gentes cap. 69. Tum criam quia Aristot 2.de anima definiens animam, quæ est forma quædam, ait quod anima est quâ non solum sumus, & viuimus; sed quâ primò sentimus loco mouemur, & intelligimus: ergo forma non sistit in hoc, quod est dare esse: sed viteriùs se extendit ad dandum.compolito, quòd lit primum principium operandi.

13 Secunda ratio principalis est: nam accidentia sunt simpliciter impersectiora, quam substantia, ve ex se constat: ergo non possunt per modum cause principalis attingere illius productionem: ergo sola forma substantialis erit prima pracipua ratio agendi. Hac vitima consequentia est custens: quia pracer sormam substantialem, accidentia nihil restat, quod sit ratio agendi: nisi materia prima; quam tamen esse totius actiuitatis expertem satis ex supra dictis constat Sed & prima consequentia etiam liquet: quia quod est impersectius, non potest per modum cause principalis attingere ad productionem persectioris.

14. Respondet Pereyras quod accidens, & substantia dupliciter possunt considerari: vel in ratione entis vel in ratione productivi, & productibilis: licet ergo si priori modò sumantur, tunc accidens sit imperseccios, quàm substantia, secus tamen secundum posteriorem considerationem. At sufficit quod accidens ratione productivi vincat substantiam, ve pos-

sit illam propriis viribus producere.

Scd contrà: quia id, quod est persectius aliquo in ratione productiui, debet persectius vel saltem æquè persectum cum illo in ratione entis producere. Tum quia vis producendi in entitate sundatur. V nde, quod in esse entis non æquè persectum est, aut persectius alio, non potest habere hoc ipsum in ratione productiui. Tum etiam, quia necesse est vt contineat illud, vel formaliter, vel eminenter, quandoquidem in genere cause efficientis nemo dat, quod non habet: ac per consequens si semel producit entitatiuam persectionem substantiæ; necesse est, vt contineat illam in esse entite.

Confirmatur: quia aliàs ex eo, quod Deus esset causa omnium creaturatum, non probatetur legitime,
quod esset persectior in ratione entis, quam omnes
illa. At hoc est contra omnium Doctorum sententiam; imò & contra Paulum ad Roman. 1. vbi inquit:
Innisibilia

Amisbilia Dei à creatura mundi, per ea qua factus surelletta, conspiciuntur : sempiterna queque eius virtus, & Diminuas. Virtun folum dicitur quòd sem, piterna Dei virtus, quæ est ei, nostro modo intelligendi, principium agendi, deprehenditur à nobis este ctibus; sed etiam ipsa Divinitas, quæ est essentia Dei, & persectio eius in esse antis: imò & ex opposito sieret, nullum posse dari argumentum essicax ad convincendum eum qui dixerit, totum mundum potusse sieri à quamdam formica: quia hic etiam posse dicere, quòd sormica est persectius quid in tatione productiui omnibus aliis mentibus, sicque etsi ipsa in ratione entis sit satis impersecta, potuisse totum hunc orbem essi-

15. Secundò respondet idem author, dupliciter posse aliquid sieri; vel per se, & per propriam actionem; vel per accidens, & per resultantiam ex alio: etsi ergo illud prius non possir sieri ab eo, quod est impersectius: quia necesse est ve per se, & directè contineat illud: secus ramen illud, quod tantum sit per uccidens, & resultatiuè: quia tunc' satis est continete id, quod per se sit: quia hoc semel contento, & saco, statim aliud naturaliter resultat. Quare cum sorma substantialis ignis siat per resultantiam: quia posta vitima dispositione, verbi gratia calore ve octo statim resultat: sit indè ve cum calor ve octo statim resultat: sit indè ve cum calor ve octo statim resultat: sit indè ve cum calor ve octo statim resultat: sit indè ve cum calor ve octo statim resultat: sit indè ve cum calor ve octo statim resultat: sit indè ve cum calor ve octo statim resultat: sit indè ve cum calor ve octo statim resultat: sit indè ve cum calor ve octo statim resultat: sit indè ve cum calor ve octo statim resultat: sit indè ve cum calor ve octo statim resultat: sit indè ve cum calor ve octo statim resultat: sit indè ve cum calor ve octo statim resultat: sit indè ve cum calor ve octo statim resultatim persectionem substantia: etiams non habeat tantam persectionem, quantam substantia.

Sed contrà : quia essi demus, substantiam sieri per naturalem resultantiam, esseque terminum secundarium ordine executionis ( de quo instà in hac eadem disputatione, q. 6. dicemus) est tamen terminus primarius ordine intentionis. At virtus essectiua per se tributa à natura, habet commensurari cum termino per se primo intento. Unde causa, que non continet hunc terminum, nec potest attingere terminum primarium executionis, vt est illatiuum termini, qui est primarius intentionis, & secundarius executionis.

Explicatur hoc eterminus primarius executionis, vet infert terminum primarium intentionis, assumitur à natura, ve medium ad illum : ergo ratio attingendi terminum primarium executionis secundum istam rationem desumenda est ex ipso termino primario intentionis : quia quæ sunt ad sinem desumuntur, ergulantur ex ipso sine. Ergo qui non continet sinem, ve sinem, nec potest illum attingere : non valebit continere, aut attingere medium.

### Respondetur argumentis Pereyra;

#### S. II I.

16. A D primum, solum velle Aristotelem in illo testimonio, ignem non nisi per calorem ve instrumentum vel saltem causam dispositiuam posse gignete ignem. Vnde si consideretur destitutus calore, non generabit illum.

17. Ad secundum responderur: quod etiams demus, calorem attingere essective productionem substantiz, en non rantum dispositive se habere ad illam, et vult Scotus, e plures alis ( de quo in quastione sequenti dicemus) nthilominus non convincit argumentum, quod calor sit causa principalis in tali productione: quia semel à generante deciso semine, vel eo, quod se habet veluti semen, e virtus illius, nihil reser, quod generans pereat, e non sit secundum suam substantiam prasens essecui; quia tam reliquit ibi suam virtutem. Vade essecuis postes ab illis vir-

tutibus caufari & casdem excedentes, non causantur principaliter ab illis; sed à generantibus relinquentibus eas quia agunt vt virtutes alterius, ac proinde tanquam caulæ instrumentales. Quare cum accidentia vini consecrati ( si semel verum est, quod accidentia artingunt productionem substantiz effe-Rine ) sint virtutes illius, in ordine ad conversionem -illius guttæ aquæ in vinum : ideo fatis est manere talia accidentia, vt vinum absens, & conversum in substantiam sanguinis Christi dicatut, & si causa principalis illius conuersionis, ve benè notauit Massus in hoc lib. cap. 3. sect. 3. quæft.7. §. Prima dubitationis à citans pro se Caietan. Capreol. Ægidium. Scotum,& plures alios non secus ac quando semel deciso semineab homine, statim morseur homo ille, tunc non est dicendum, quod semen illud sit pater hominis geniti; led homo, a quo decilum.

Per quod etiam patet ad exemplum illud de ferro candenti. Quamuis etiam addi posset semper in serro illo esse aliquas partes porosas ignitas. Vnde non mirum, quod ratione harum partium possit comburere, & ignire stupam Que solutio non parum habet probabilitatis ex eo, quòd postea in serro illo apparent aliqui cineres. At hi numquam generantur, nistad desinitionem forme ignis: sicut nec forma cadaueris, nistad desinitionem forme viuentis. Vnde sicut ex eo, quod in aliqua materia sit sorma cadaueris, colligimus suisse ibidem formam viuentis: 'ita ex eo, quod in serro apparent illi cineres, inferemus præsuisse ibidem formam ignis in prædicto casu.

18. Ad tereium pater ex dictis: nam ad hoc, ve aliquid operetur, ve causa principalis, desideratur quod non operetur ve virtus alterius in ordine ad effectum nobiliorem se. Vnde cum calor operetur hoc modo: consequens est, ve non sit causa principalis ignis, se ita nihil resert, quod postquam semel habet ve sie virtus ignis, iam non indigeataliquo alio realiter superaddito ad attingendam productionem illam. Quare, cum in definitione causa principalis dicitur este illam, qua operatur virture propria, ly virture propria excludit etiam, quòd non operetur ve virtus alterius in ordine ad essecutivo iam dictum sed hac omnia amplius patebunt ex dicendis insta quast. 4 huius disp.

19 Ad primam confirmationem respondetur negando calorem esse essentialiter virtutem ignis : quia si consideretur quatenus est accidens talis generis, & speciei, non est virtus ignis: quia calor lecundum hanc tationem non importat hoc, quod est dimanasse ab aliqua determinata forma per modum virtutis eius; sed ab omni forma, siue vitali, siue non vitali, siue corporis simplicis, siue mixti abitrahit. At quatenus virtus ignis petit, vt profluat à forma ignis per modum virtutis eius, illique coniun gatur coniunctione, siue formali, siue virtuali: & ratione huius conjunctionis, & dimanationis manet ille calor virtuosior, & vigorosior eo modo, quem infra explicabimus: & ideo ex diuersa coniunctione ad diversas formas substantiales; distinctos etiam effectus producit: nam coniunctus cum subftantia animalis attingit productionem carnis , & sanguinis; & cum igne productionem ignis : sicut & vnitus cum fæmina producit lac, cuius productione non attingit coniunctus cum viro, etiamli calor in vtroque lit eintdem speciei.

Quare esse virturem substantia, aliquid addit non quidem realiter, sue formaliter, sed virtualiter distinctum ab codem calore, ratione cuius habet hunc maiorem vigorem, quod quidem prouenitisli ab cadem substantia, cuius est virtus. Vinde optime colligemus à priori habere prædictam vigorossitatem

## 96 Disp. X. de Causa efficiente, Quæst. IV.

ad producendum, verbi gratia, ignem ex eo quod à forma ignis fluat. Nec inde fit, substantiam esse immediate operatiuam; quia calor vna cum hoc vigore procedit ab ea per naturalem sequelam, quæ si formaliter consideretur, non est actio, ve sam dicemus quæst.7. huius disp.

Adde, quod etiam si daremus, esse essentiale calori, quòd sit virtus ignis, solùm sequeretur, fore essentiale illi esse instrumentum eiusdem ad productionem alterius ignis quia operari, ve virtus alterius in ordine ad essectum nobiliorem, est operari ve instrumentum illius eo modo, quem insta dicemus.

20. Ad secundam confirmationem respondetur calorem vt octo non procedere, nis à forma substantiali, vt à causa principali: quia cum producitur ignis in stupa, non introducitur ante formam ignis tantus calor; sed ille, qui sufficiet ad destructionem dispositionum confirmatiuatum formæ stupæ, æ ad disponendam materiam pro forma ignis. At minor calor, quam calor vt octo est ad id sufficiens, vt constat: quate calor vt octo sit per naturalem resultantiam à forma ignis geniti: æ ideo solus ille qui potest propria virtute attingere formam illam, potest & calorem vt octo producere; quia terminus secundarius, æ resultane non attingitur à generante, mis ex vi productionis termini, à quo resultar.

Vnde fit, quod vltima dispositio ad formam ignis, secundum hanc formalem rationem consideratam, numquam possit essective procedere principaliter à calore: tum quia vt docet probabilior opinio D. Thom. & Thomistatum, hac dispositio prouenit à forma ignis denuò genita, vt alibi dicetur tum etiam, quia (vt ex dictis constat (qui non potest artingere propria virtute terminum primarium intentionis natura, qualis est forma substantialis, nec poterit producete terminum primarium executionis, qualis est vltima dispositio, dato quod sit omninò antecedens ad eandem formam substantialem.

### QVÆSTIO IV.

V srum forma substantialis non solum sit principale etiam immediatum principium, & ratio producendi aliam substantiam.

REFERTUR SENTENTIA Scoti, & alierum.

#### 6. I.

PRima sententia asserit formam substantialem esse immediatum, imò & vnicum principium; seu rationem producendi aliam substantiam; accidentia verò nullo modo attingere esse diuè ad talem productionem; sed tantum disponere ad illam. Ita Scotus in 1. dist. 37. quæst., vnica & in 4. distinct. 12. quæst.; Durand. in 2. dist. 1. q. 4. & in 4. dist. 12. q. 2. Ocham. in 2. q. 23. Iandunus, 1 lib. de Anima, quæst. 8. Valles controuers. 3. ad Tirones, Villalpandus, Fartaret, & alij.

Probatur primò: forma substantialis est immediatum principium essendi respectu totius compositi: ergo etiam erit immediatum principium operandi. Paces consequentia: tum quia ad esse sequitur operari; ergo quod fuerit immediatum principium essendi; sendi, erit immediatum principium & ratio agendi; tum etiam, quia ideo materia prima se sola est immediatum principium recipiendi: quia se sola est prima

potentia: ergo cum forma se sola habeat rationem primi actus, eriam se sola erit immediatum principium operandi: nam sicut recipere prouenit ex potentialitate: ita agete ex actualitate; maximè quia forma persectiùs concurritad proprios essecus, q àm materia ad suos. Si ergo materia non eget superaddita vittute ad causandum, cur forma indigebit ea ad essecus, qui ab illa in genere causa formalis vel essicientis procedunt?

Confirmatur: forma accidentalis, ideò potest esse immediatum principium operandi esse dus ancidentales & habentes esse secundum quid: quiaest actuaccidentalis tribuens esse secundum quid. Ergo cum forma substantialis sit actus de genere substantia, & tribuat esse simpliciter, poterit visque se sola esse immediatum principium essecienti aliam substantiam: quia maior nobilitas actualitatis quam habet, debee illi tribuera vim ad nobiliorem essectum immediate

attingendum.

Secundò, si ob aliquam rationem substantia ageres aliqua alia potentia à se realiter distincta, vt esses immediate operatiua, maxime ob ratione u D. Thom. 1 parte quæst. 54. articulo tertiò, quia nimirum esses sen existentia, & operati in creaturis distinguantus realiter, atque adeo potentia ad esse qualis est substantia & potentia ad operati, qualis est potentia immediate operativa debent eodem modo distingui cum specificentur, & distinguantur per actus prædictos: at hæc tatio non convincit intentum ergo, &c. Minor probatur quia benè potest vna potentia serti in duos actus distinctos realiter, si vnus sit primarius, & alter secundarius, vt in præsenti contingit: quia operati sequitur ad esse ergo, &c.

Terriò, accidentia sunt simpliciter impersectiora, qu'am substantia : ergo non possunt illam produceres ac proinde solum disponent ad illam . & sola formæ substantialis erit tota ratio producendi aliam substantiam. Hæc vltima consequentia satis pater:nam cum accidentia conducant ad productionem substantiæ, si semel non attingunt illam debent saltem disponere ad eam, vt ita vna substantia producat aliam. Prima verò consequentia satis liquet: quia productionm alterius debet illud cominere, vel formaliter, vel eminenter. At accidentia hoc iplo, quod essentialites sint impersectiora, nec continent substantiam formaliter vt ex le constat, alioqui essent eiusdem essentiæ & speciei cum illa neque eminenter; quia quod sic continet aliud, excedit illud in persectione: ergo nullo modo possunt substantiz productionemattingere.

Sensentia D. Thoma expenditur, & Suadesur.

#### S. II.

Icendum tamen est, implicare substantiam esse immediate operatiuam, & consequences etli forma lubstantialis sit precipuum, & radicaleptincipium seu ratio agédi;non tamen immediatum.Hæs est D. Thom. pluribus in locis, præcipuè verò 1. parte quæft. 5 4.211.3. quæft. 77. art. 1.8 3. parte quæft. 77. art. 3. & in 4. dift. 1 2. q. 1. camque tener Caier Banez > & Zumel. 1. parce quæft. 5 4. art. 3. Capreol. in 4. dift. 12. quæit. 1. Hispalen. in eadem distinct. Maior ibidem quæst.3. Ferr. 4. contra gent cap. 66. Herb. quodlib.3. quæft. 12. Sot. in 4. dift. 10.q. 2. art. 3. & in hoc lib.q. 2. Astudillo in præsenti q.s. Bruxellensis quæst. 1. act.5. Toler.q.2. huius cap. concl. 5. Fons. 5. Merap.cap.2 q.6. sect. 3. Rub. tract de causa efficiéte, q.6. & alij plures, quos omnes sequitur Masin hoc l.c. 8. sed. 3. q.4. Probatus

## Disp. X. de Causa efficiente, Quæst. V. 97

Probaturque ratione ex eodem S. Doctore locis citatis desumpta, quæ ad hanc formam potest reduci. In creaturis effe, & operari distinguuntur realitet, vt ex se constat, & ided est proprium Dei : quia est Mous purus, quòd fit sua operatio : ergo potentia, que ordinatur adelle, sen existentiam, diftinguitur realiter ab ea, qua ordinatur ad operari: sed essentia substantiæ est potentia ad esse substantiale, & potentia operativa est potentia ad operari: ergo substantia, & potentia operatiua realiter d'stinguuntur, & ex consequenti substantia seipsa sine aliquo alio superaddito, scilicet potentia operatiua, non erit immediatum principium operandi. Prima consequentia viderur certa quia potentiz sicut per actus specificantur, sic inter se per illos distinguuntur : siquidem idemest specificatioum, & distinctioum rei. Minor verò, que starim subsumitur, quoad primam illius partem, scilicet quod essentia substantia sie potentia ad esse, satis constat ex suprà dictis disput. 3. libri præcedentis q. 5. nam essentia substantiæ, & esse substantiale inter se comparantur per modum actus, & potentiæ. Vndè sicut effe intrinsecè importat,, quòd sit actus, & terminus virimus in ordine ad substantiam : ita & substantia, quòd sit potentia, in qua recipiatut tale esse. Quoad secundam verò partem scilicet quòd potentia operatiua sit potentia ad operari satis liquet : quandoquidem potentia operatiua, vt talis? nihil aliud affert præter vim quandam, seu potentiam ad operandum.

23. Vatij variè huic rationi D. Thomæ respondent. Primò enim aliqui dicunt, actus realiter difinctos (si tamen inadæquati sint) non repugnate, quòd oriantur ab eadem potentia. Vnde non mirum quòd vnicà tantummodo potentia detur ad esse, & ad operari: quia neuter horum actuum est adæquatus

fuæ virtuti; sed solum inadæquatus.

Sed hæc solutio procedit ex desecta intelligentiæ rationis D. Thom. & ideò solum oportebit sensum illius aperiresetenim, vt in eadem ratione inuenitur, essentia substantiæ non est vtcumque potentia ad esse; sed per se primò ad illud ordinantur, non verò ad operationem, quæ est accidens; & similiter potentia immediare operatiua, non vtcumque ad operationem; sed per se primò ad illam tendit: ergo non possum hi duo actus esse vnus, & idem actus adæquatus respectu ciusem potentiæ, sed quilibet

corum propriam potentiam exiget.

Antecedens, quoad primam illius parrem, scilicet de essentia substatiæ est manifestum. quoniam in hoc differunt ea, que in prædicamento substantiz collocantur, ab illis que sont in aliis prædicamentis, quòd hæc per se primò respiciunt aliquid extra proprium prædicamentum, scilicet substantiam: quia essentialiter sont entis entia, id est substantiæ antia. Cæterum illa priora nequeunt ad aliquid extra prædicamentum substantiæ per se primò tendere : quia intra proprium genus habent omne fuum complementum(id quòd ipli etiam aduersarij passim tradunt.) Et similiter, quoad secundam partem, scilicet quod potentia immediate operativa per se primò respiciat operationem, satis ex se liquet : quandoquidem potentia hæc, vt talis, non nisi propter operationem est per se primò instituta à natura, ideòque in orne ad illam, vt ad primarium suz habitudinis terminum definitur.

Ex quo etiam consequentia primi enthimematis, scilicet, quòd non possint esse vnus, & idem actus adæquatus, aperté constit : nam solus actus adæquatus per se primò respicitur à potentia : nam ab eo, quod per se primò potentia respicit, specificatur. Vndè cum à solo actu adæquoto specificetur, ad eum Colleg. Compl. Physica.

felummodo per se primò respiciet. Ergo si quiuis ex his actibus per se primò respicitur, iam quiuis erit adæquatus suæ potentiæ, ac per consequens requiret diuersam realiter.

23 Confirmatur, nam actus inadaquati, & in ordine actuum inadæquatorum primarij, per se pertinent ad vnum, & idem genus, at esse substantiale; & operari pertinent ad diuersa genera, imò, & ad diversos ordines, scilicet ad genus, & ordinem substantia, & accidentis: ergo repugnat, quòd sint acens primarij, licer inadæquati respecu vnius, & eiusdem potentiæ. Maior inductive constat in omnibus potentiis: vnde omnes actus potentiæ intelle-Aiuz sunt intellectiones, & spectant ad idem przdicamentum, & omnesactus primi potentiz receptivæverbi gratia materiæ primæ, sunt formæ substantiales, & pertinent ad idem genus substantias. Nam, vt bene notauit D. Thom. 1. parte quaft. 77. art. 1. & docet Ariftot. 9. Metaph. text. 3. & 12. Metaph. text. 16.& 28. actus, & potentia sunt in eodem genere, scilicet, vel substantia, vel accidentis. Vnde sicut impossibileest, candem potentiam pertinere per se ad genus substantiæ, & accidentis, ira quòd illius actus spectent ad hæc duo genera.

Secundò respondent alij, concedendo quòd esse coperari non sunt duo actus primarij, & inadzquati; sed quòd esse est actus primarius, & operari secundarius, tum quia operari sequitur ad esse tum etiam, quia intenditur propter esse, & eius perfectionem; & ideò primariò intenditur ipsum esse. Ex quo colligunt; non esse multiplicandam aliam potentiam in ordine ad operationem: quia potentiz non multiplicatur per ordinem ad actus secundarios, sed illamet, que potest in actum primarium, ex-

tenditur adisecundarium.

25. Sed neque hæc solutio vim rationis D. Thomæ tollit quia contra rationem acus secundarijest, vel quod tribuat speciem potentiæ, vel quod diuersa formaliter ratione respiciator, ac inspicitur acus primarius. At si substantia est immediate operatiua non potest non quarenus talis, capere speciem ab operatione: quia per se primò esse instituta à natura propter aliam & ideò sine ea definiri, aut intelligi nequit. Et similiter non potest non sub diuersa sormaliter ratione respicete illam, ac respicit esse quia hoc tespicit genere causa marerialis, vel ad summum formalis; at operationem in genere causa efficientis ergo repugnat: quòd operatio habeat se, ve actus secundarius respectu substantiæ, ve immodiate operatiuæ.

Maior huius discursus, etsi sit cerra, nihilominus sic porest suaderi quoad primam illius parrem; scilicet elle contra rationem actus secundarij, quod specificet. Quia sieut quod primò inuenitur in porentia, est propria essentia, & specificatio ita primò respicit, id quod talem specificationem eidem tribuit. Quoad secundam verò partem nimirum quod actus secundarius respiciendus est sub eadem ratione, ac primarius, etiam liquer: nam terminus, qui per se, & sub diversa formaliter ratione inspicitur, non potest non diversam speciem tubuere :at contra rationem actus secundarij est, quod tribuat speciem: ergo & quòd sub diversa formaliter ratione inspiciatur, ac actus primarius, & ided videmus quod charitas, quia respicit amorem proximi, ve acum secundarium; ideo terminatur ad alium sub eadem ratione, ac terminatur ad primarium, scilicet sub ratione diving bonitatis.

26. Sed neque illa duo, que pro le hec solutio affert, illi prosunt: non quidem primum, scilicet quod operari sequatur ad esse, atque ita erit actus se-

condarius einstem porentiz, quia etiam volitio sequitur ad intellectionem, & nihilominus exigit potentiam realiter distinctam. Sed neque secundum, scilicet quod substantia respicit operationem propiet persectionem ipsius esse: nam etiams hoc admittamus, nihil indè contra nos sequituriquia non respicit illam per modum principi i immediati sed primi, & radicalis. Vode eget superaddita alia potentia ad hoc, yt quatenus illam habet, propendeat per modum

principij immediati in operationem.

Tertiò respondet sunior quidam, quòd etsi este, & operati subordinentur per modum actus primarij, & secundarij; non tamen ita vt este, sit actus primatius, operati secundarius; sed è contra ita vt operatio habeat rationem actus primarij, & este, secundarij; quia, vt inquit Philosophus, vnumquodque est propter suam operationem. Vnde sic videntur evanescere impugnationes contra præcedentem solutionem traditæ: quia cum operatio per se primo respiciatur, non mirum quòd det speciem, simò & quòd esse sub eadem sotmaliter ratione scilicet quatenus deseruit operationi inspiciatur.

27 Sed hæc solutio ex impugnatione contra priorem solutionem facta satis corruit, quandoquidem vr ibi dicebamus, operatio est accidens: ac proinde non potest per se primò inspici à substantia per modum principij proximi: & immediati illus propres

tationes ibidem assignatas.

Et nihilominus adhuc contra illamest quod esse substantiale non potest non per se primo respici ab ipla substanția. Tum quia est intra proprium prædicamentum ye vkimum & actualistimum complementum illins. Tum erism-quia natura non solum intendit substantias, ve mediis suis potentiis operatiuis operentur; sed etiam vt fint : nam sicut secundum hanc rationem afferunt maximam perfectionem vniverso: its & secundum illam per se primò intendütur. Ergo cum natura dederit eisdem substantiis potentiam ad esse: ita etiam dedit eisdem, vt secundum illam potentiam per se primò respiciant idem esse, quod natura intendebat. Tum denique quia eile ordinatur per se ad perfectionem tei que per illud actuatur; & ideò vique dum habeat effe, semper censetur esse in potentia. At operari ordinatur indiscriminatim ad perfectionem operantis, & aliorum. Ergo prius inspicitur à substantiis proprium esse, quam operatio. Patet consequentia: quia ea, que pertinent per le ad propriam perfectionem, sicut magis intima sunt rei ita priùs, & ardentiùs appetuntur, & inspiciuntur.

Nec refert id, quod pro hac solutione adducitur nimirum quod vnumquodque est propter suam operationem: quia id est verum de rebus, vt habent suas potentias immediate operatius, nam media illis ordinantur ad operationem.

### Convelluntur argumenta Scoti.

#### 6. III.

28. A D primum ergo pro prima sententia adduchum respondetur negando consequentiam, quia ersi id quod dat esse substantiale, det etiam opetari radicaliter, & principaliter: operari sequitur ad habens esse simpliciter, tanquam ad principium primum radicale, & pracipuum; non tamen est necesse, imò est impossibile, quod sorma creata dans esse substantiale, tribuat hoc, quod est aperari immediatè: quia ad hoc, ve vunum se idem se tatio essendi substantialiter, operandi immediatè, requiritur virtus, & perseno insinita in genera entis es quo ad illud de maseria satis constat : nam in primis illam esse immediate receptiuam formæ, proment ex maxima eius imperseccione, sculicet ex pura potentialitate & ideò nibil resert, quad possir illi per seipsam competere. Deindè, quia cum actus eius sit substantialis, non conuenit, quòd potentia per se primò respiciens illum, sit etiam substantialis. Similitet ad illud de formis accidentalibus patet ex dictis: quia esse principium proximum tantummodo, ita ve non sit simul prima radix operandi respectu essectus substantialis, est magnæ impersectionis nota; & ideò potest conuentre accidentibus non verò substantia. Per quod pater ad constrmationem.

Sed obiicit Valentia t. parte disput. 4 quæst. 5 puncto 3. hoc, quod est formam esse simul principium essendi substantialiter, & principaliter: ac immediate essiciendi aliam substantiam, non dicere persectionem infinitam: quia ad summum importat esse substantiam creatam formaliter, & continere eminenter persectionem cuiusdam accidentis, scilicet potentiæ immediate operatiuæ: ergo ob desectum persectionis infinitæ per essentiam non desinet substantia immediate operatiua. Ex quo infert, quod licet de s. su in non habeat, non tamen hoc implicat: quia quicquid non arguit infinitatem, potest creaturæ diumtus communicari.

Sed hæe obiectio oprime soluitur à Caietano t. parte qu. 54. art. 1. quem sequitur Nazarius qualt. 54 art. 3 quod licet expresse non dicat totam illam perfectionem, attamen eam implicite arguit : quia qua ex propriis rationibus, & naturis ita le habent, ve vnum sit formaliter, & realiter accidens, & aliud substantia, non possunt omnino realiter identificari, pili in actu puro, & simpliciter infinito, ita ve puriras acus, cui necellarid annexa est infinitas, sit sola, & propria causa identitatis corum, Adde quòd si semel virtus agendi proxima identificatur cum substantia aliqua, opottet ve in eadem substantia propriumesse, & propria operatio non distinguantur realitet, aliqui ve læpe dictum elt, refunderent similem diftinctionem in substantiam, & in cius virtutem proximam operandi, atque adeò oportet talem substantiam esse infinitam per essentjam: quia in omni re creata distinguitur realiter esse substantiale existentiæ ab operatione illius.

29 Ad vlrimum paret ex dictis, quomodo operatio non potest esse actus secundarius substantia, si ipsa semel ponitur immediate operatiua. Caterum quia, vt ex dictis in præcedenti, & præsenti quæstione constat, substantia non potest non esse radicaliter operatiua, quia per modu causa principalis concurrit: ideo sic considerata habet pro actu secundatio operationem: quia cum se extendat: rum ad esse, um ad operati per modum prima radicis, nea possi in verumque actum per se primo sendere, nec respicere esse, vt actum secundarium, vt ex dictis constat, oportet vt tendat in esse primario, & in operationem secundario.

Sed dices substantia sub dinersa formalitet ratione respicit vt est radicaliter operativa ipsam operationem, ac respicit ese, seu (quod idem est) existentiam substatialem: quia illam respicit in genere cause
esticientis, hoc verò scilicet ese in genere cause materialis: ergo sicut ob hanc rationem non potest
substantia per modum potentiz immediatz operativa
respicere operationem ranquam actum secundarium:
ita neque per modum potentiz radicaliter essessiuz.

Confirmatur, nam sicut virtus operandi proxima nan potest, non specificari ab operatione, & ideò nequit illam, ve actum secundarium respicere ; im etiam

# Disp. X. de Causa efficiente, Quæst. V. 9

etiam virtus agentis radicalis: quo niam hæc non minus quam illa nequit definiri, aut intelligi fine operatione.

30 Respondetur, quod ets substantia respiciat operationem secundario, & in genere caus effectiux radicalis, hoc tamen est materiale, & consequens respectu huius habitudinis secundum dici: quia cum esse sit actus primarius, vt probatum est, non potest respicere operationem; nisi sub eadem formalissima ratione, ac respicit esse, imònon potest non ipsum esse substantiale, esse formalissima ratio, ob quam respicitur operatio; siquidem operatio ipsa respicitur, quatenus suo modo perficir, aut declarat persectionem ipsus esse, necnon substantia, vt haber illud. Vndè quia hac persectio non potest acquiri, nisi substantia sit prima radix operationis, ideo consequenter respicit illam in genere cause efficientis.

Er explicari potest hoc ipsum exemplo satis accommodato: nam licet actus amoris; quo Deus amat le propter suam infinitam bonitatem tanquam obiecum primarium, & quo diligit creaturas, vt obiectum secundarium & propter eardem diuinam bonitatem; habeat communicare effectiue creaturis proprium earum esse, propriamque bonitatem; maxime in sententia corum, qui dicunt potentiam executiuam in Deo esse, aut includere ipsam voluntatem. Quod quidem probabile reputar D. Thom. 1: p. quæft. 25. art. 1. ad 4. Nihilominus, quia hæc ratio terminandi se ad creaturas effectiue, est materialis, & formalissima ratio est diuina bonitas : ideò, etsi amor ille non terminetur ad Deum in genere caulæ efficientis; benè tamen ad creaturas : nihilominus conservat hoc, quod est terminari per se primò ad Deum, vt ad obiectum primarium, & ad creaturas, ve ad obiecum (ecundarium : ita ergo in præsenti, proportione servata philosophandum est. Vnde sieut ille modus, vt sie dicamus respiciendi, quem habet amor Dei respectu creaturarum licet dicat pro materiali rationem effectiui; nihilominus hoc non tollit, quo minus vere fit effections, & efficax : ita etsi ille respectus, quo substantia respicit operationem, dicat pro materiali, quod sit per modum efficientis: nihilominus id non oberit, quo minus substantia ipsa sit causa radicalis, & principalis prædictæ operationis.

Ad confirmationem respondetur, negando antecedens, quoad virtutem operatiuam radicalem; quia operatio estaccidens: & ideo nequit specifica-re virtutem substantialem. Et ad probationem responderur, hoc quod eft, substantiam ; ve radicalitet operationm, non posse intelligi fine operatione, non prouenire ex co, quòd operatio specificer illam, sed quia, ve fignificatur nomine vireuis radicalis, denotatur, vt specialiter connotat : tum summ actum secundarium : tum etiam illud, quod materialiter, & ex consequenti habet se in tali respectu, & ideo non mirum, quòd nequeat sine illis intelligi : sicut cum fignificamus amorem divinum sub homine, & conceptu amoris efficacis, & executiui erga creaturas, denotamus illum, vt connotare easdem, & modum illum quasi respiciendi, qui materialiter; & ex consequenti se l'abet in tali amore secundum sum formilissimam rationem considerato, & ideò non inconvenit, quod sic significatus nequest sine cresturis, aut sine pradicto modo respiciendi effectiue intelligi. At hoc non obstante, amor ille secundim le, neque specificatur, aut intelligitur per se primò respicere nostro modo intelligendi creaturas, nec terminari ad illas formalissime sub illa ratione; sed ideo non potest intelligi sine illis; quia significatur, vt connotans caidem, tanquam bbieanm Colleg. Compl. Physica:

secundarium; ac proinde ve secundario ad easdem terminatur.

32. Sed vrgebis, hoc eodem dicendi modo posse vti aduersarios, vt defendant posse substantiam; ve immediate operatiuam respicere per se primo esse, & secundariò operationem, vel è contra, absque co, quod obstet id; quod contra illos obiiciebamus de diuerso illo respiciendi modo, quem haberet respoctu horum duorum actuum. Non inquam hoc refert : nam cum natura intendat per se primo, tum esse, tum etiam operationem: quia quiuis en his actibus præstat illi maximum decoremie pulchritudinem, nec apparet aliqua repugnantia in hoc; sed ve sie valde consonu naturis terum:oportet, vt affignent potentiam; qua per se primo, & in genere cause efficientis, formalissimè loquendo, respiciat operationem, & rursus potentiam, que per le primo respiciat effe, quibus semel assignatis, potest vna earum per se primo respicere operationem ratione sui, & secundario esse præcise ratione operationis; & alia respicere esseratione sui ; & operationem præcise ratione ipsius esse. At cum aduerlarij non distinguant potentiam operatiuam proximam à substantia, sicut nos distinguimus, necesse est, ve ipsa substantia respiciar per se primo operationem, & quod hic modus respiciendi in genere cauls efficientis sit quid formalissimum in tali habitudine; & rurlus quod respiciat per se primo effe,& formalissime in genere cause materialis, & consequenter tenentur implicantia admittere. Ad tertium patebit ex 'dicendis, qu. sequenti.

### Q V Æ S T I Ô V.

Virum accidentia non solum dispositive i sed etiam instrumentaliter concurrantad productionem substantia.

Tertium, & vleimum argumentum exposcit; ve agitemus quæstionem illam: an accidentia non solum dispositiue, sed etiam instrumentaliter arque ita actiue concurrant ad productionem substantiæ. Nam etsi ex dictis; in hac quæstione, aperte colligatur pars assistantiua; nihilominus; quia contra hanc partem plura, eaque dissicilià solent obiici argumenta: ideò visum est præsentem quæstionem instituere.

### Adducitur opinio negans.

### §. I.

T quidem potior dubitandi ratio est illa i qua in tertio argumento præcedentis quastionis tada est ; scilicer quod imperfectius nequeat producere, quod perfectius est. Propter quam rationem ita sentiunt Scotus, & alij, quos pro prima sententia ibidem retulimus. Nec refert, si dixeris, benè posse impersectius, scilicet accidens, producere quod est perfectius, in virtute substantiæ; licet non in virrute propria. Nam contra hoc est:quoniam id, quod est de se impotens ad aliquem effectum, si nihil ei addatur, manet sicut anteajac proinde ita impotens, sicut prius erat; si verd ei aliquid addatut cum talis virtus non possit esse substantia, ve suprà quæstione præcedenti dicebamus; quando quidem substantia non recipitur in accidenti, necesse erit, vt sit accidens : ergo per illam, quantumuis multiplicetur, non poterit vllo modo producere substantiami Patei hac vltima consequentia: nam ided calor,

## 100 Disp. X. de Causa efficiente, Quæst. V.

verbi gratia, non poterat sine superaddita virsute producere etiam instrumentaliter substantiam: quiu ipse est accidens: ergo cum illa virtus superaddita sit accidens, non poterit sine alia superaddita virtute id præstare, et sic in insinitum. Vnde cum nunquam possit deueniti ad virtutem substantialem eidem superadditam, vt probatum est, siet inde, vt nunquam possit etiam in virtute substantiæ, producere substantiam.

34 Secundò calor, verbi gratia, non potest naturaliter elevari ad hoc, ve producat instrumentaliter substantiam : ergo saltem naturaliter erit impossibile, quòd producat illam. Patet consequentia: quia instrumentum eget elevatione ad producendum effe-&um, vt infrà disput. 1 2. num. 7. dicemus. Antecedens verò etiam constat : quia ex eo res corporea non potest naturaliter elevari ad producendam rem spiritualem:quia est divern,ordinis, & inter instrumentum, & effectum debet elle proportio, ita vt vtrumque ad eundem ordinem pertineat; & ideò ad hoc, vt Sactamenta producant gratiam, oportet, vt supernaturaliter à Deo eleventur. At subkantia, & accidens pertinent ad diversum ordinem, vt constat : ergo accidens nequibit naturaliter elevari ad producendam illam;imò neque su pernaturaliter:quia vt in præcedenti argumento dicebamus, nihil potest ei addi per quod præstet effectum istum, quem secundum, se præstere nequit, licet Sacramentis possit aliquid superaddi, quod sit accommodatum ad hoc, vt gratiz productionem attingant, vt docent Theologi 3.part.qu.62.

### Defenditur sententia Doctoris Angelici.

. S. 11.

Icendum tamen est, accidentia esse virtutes proximas immediatas, & instrumentarias, quibus mediis v na substantia attingit productionem alterius. Hanc docet S. Thom.locis citatis, estque omnium Doctorum quos præcedenti quæstione ad nostram assertionem confirmandam attulimus. Et probatur manisestèinam cum substantia nequeat esse immediatum operationis principium, vt quæstione præcedenti probatum est, oportet, vt dum aliam substantiam producit quod accidentia sint virtutes, & potentiz immediate operatiuz, siquidem omnis ratio agendi debet esse vel sustantia, vel accidens : ergo cum alias talia accidentia nequeant essercause principales, vt quæstione secunda huius disputationis probatum est consequens crit, vt debeant saltem per modum forme instrumentarie attingere effective talem productionem. Pater consequentia, quia omnis virtus, & ratio agendi debet, vel per modum virtutis principalis, vel per modum virtutis instrumentalis concurrere.

vna substantialis forma, & introdicitur alia: quia corsuptio vnius est generatio alterius, & è contra : sed
forma impersectior mediis suis accidentibus operatiuis, vt virtutibus agendi proximis & instrumentariis, expellit formam persectiorem : ergo mediantibus
eisdem, vtratione agendi proxima, & immediata producit & introducit suam formam. Minor probatur,
quia forma substantialis persectior non resistit immediate & effectiud per seipsam introductioni alterius forma impersectioris in eandem materiam,
alioqui nunquam posset corrumpi: quia cum persectior sit alia, & hic essentialis persectionis excessus;
non possit superari, siet inde, vt maiorem præstares
resistentiam, quam sirilla vis & insluxus, quem adhi-

bet forma impersectior in ordine ad introductionem sui ergo etiam forma impersectior non aget per seipsam; sed mediantibus suis accidentibus, & virrutibus proximis, in quorum activitare potest mul-

tories superare formam persectiorem.

Sed obiicies, quòd si ratio supra questione præcedenti sacta pro nostra assertione aliquid probat, comuncit visique, nec formam accidentalem posse esse immediatum principium, seu rationem agendi: quia etiam sorma accidentalis est immediata potentia respectu sui esse inexistentiæ, sicut substantia respectu sui esse substantialis. Sed illud esse inexistentiæ distinguitur realiter ab operatione eiusdem: ergo talis forma nequibit per seipsam esse immediatum principium operandi: quia ve suprà dicebamus, vbi distinguintur actus potentiarum, debent etiam potentiæ distingui, imò, & hinc sieret, nullam creaturam posse esse operatiuam: quandoquidem, nec per sormam substantialem, nec per accidentalem posser immediate operarii

37. Respondetur esse disparem rationem: nam accidentia, sicut entis.id eft, substantia, entia: ka per se primo instituta sunt propter illam. Vode cum substantia iam habeat ex se, & immediate elle simpliciter, non eget illis vt sit, atque adeò neque illa quatenus suo modo, & secundum quid sunt habent per le primo substantiz deseruire, & consequenter nec secundum istam raionem sunt super se primo instituta à natura. At cum eadem substantia, etiamst intelligatur, habere suum esse simpliciter, nihilominus non sit adhuc immediate operativa, vt ostensumest: ideò talia accidentia, adhuc debent eidem substantiæ per se primo deseruire, vt sic verisicetur propter ipsam substantiam, & illius indigentiam fuisse perse primò instituta, & consequenter per se primò debent operationem respicere, siquidem niss hoc habeant, non possunt esse principia immediata operandi nec substantia mediis illis operari. Quia tamen ad hoe ipsum requiritur ve habeant soum esse existentiæ: ided secundarid, & sequenter hoc esse recipiunt,& petunt.

37. Sed vrgebis, quod sicut substantia non potest per se primò recipere operationem, & secundario suum esse: ita neque accidentia: ergo vel verobique negari; vel verobique assistmari id deber. Antecedens probatur: quia in existentia accidentum respicitur ab cisdem in genere causa materialis, vel ad summum, formalis, & operatio in genere causa essimiliar ratione, non minus, quam esse substantiale, & operatio ab essentia substantia respiceretur, si ipsa esse substantia respicere per vnam, & candem potest substantia respicere per vnam, & candem potentiam per se primò operationem, & secundario esse: quia accus primarius, & secundarins respiciuntur sub vna & cadem formaliter ratione: ita neque forma acci-

entalis.

Confirmatur primò: quia in accidentibus potentia ad esse accidentale per se primò respicit tale esse, & ideò sine illo nequit sub ratione talis intelligì, & potentia ad operari per se primò respicit operationem ergo verque actus est primarius respectu harum potentiarum, ergo vel ratio Diu. Thomæ pro præcedenti assertione sacta nihil probat, vel conuincit accidentia non minus quàm substantiam non posse per se primò respicere operationem, & secundario suum esse existentiæ.

ciens prius debet esse in actu, quam agat, etiam potentiz operatiuz, or accidentales hoc ipsum ha-

## Disp. X de causis efficientis, Quæst.V.

bebunt, atque ita prius erunt inexistentes, & in suo genere completæ: ergo sicut ob hanc rationem non poteft existentia substantiæ esse actus secundarius illius; ita neque inexistentia respectu accidentis. Patet consequentia: quia actus secundarius non potest petere, quod per se loquendo, semper præcedat primarium: maxime quia operatio ad aliorum etiam veilitatem per se primo tendit secus verò inexidentia, & ideo est intimior in ipsis accidentibus, Vnde non minus, qu'am ipsa substantia propendent priùs in proprium elle, quam in propriam operatio.

40. Respondetur tamen negando antecedens Et ad primam probationem quod in inexistentia potentiarum actiuarum quatenus terminat habitudinem earundem potentiarum; est quid materiale; quod se habeat præcisè per modum actus & formæ respectu essentiz illarum, & quod in genere causa materialis, vel formalis ab cadem oriatur: quia propter rationem dicam non attingitur, nisi quatenus est simpliciter necessaria ad operationem eliciendam; & ideo ipsamet operatio est formalissima ratio terminandi talem habitudinem. At cum esse substantiæ intendatur propter se, & vt est vltima actualitas illius, non potest non sub dinersa formaliter ratione respici, ac respiceretur operatio, si substantia esset immediate operativa & consequenter esse, & operari non poterunt Per modum actus primarij, & secundarijinter se conferri.

t Ad primam confirmationem respondetur; quod potentiz operatiuz, sumptz provt dicunt potentiam ad effe,iam accipiuntur vt connotant specialiter actum fecundarium scilicet suam inexistentiam: ficut si habitus charitatis sumatur, ve inclinat ad dilectionem proximi, iam accipitur, ve peculiariter connotat luum actum lecundarium. Vnde non obelt, quod non possit intelligi sine illo. Neque inde fiet, quod respiciat illum primariò, aut tanquam specificatiuum quia potentia, aut habitus habens duos actus vnum primarium, & alium secundarium; debet etiam quatenus connotat secundarium, respicere illum;ve secundatium, ac proinde secundario. At hoc nequit dici in substantia, quia, vt probatum est, effe respectu illius semper respicitur primario.

42 Ad confirmationem secundam, nihil obesse, quod accidentia operatiua priùs habent in exccutione inexistere, quam operari : quia satis est, quod in intentione naturæ, secundum quam regulatur, quidnam sit illud, quod per se primo respicitur contrarium contingat, à qua, sicut per se primo instituta sunt, vt agant : ita per se primò intenditur eorum opetatio, nec refere id, quod in eadem probatione vitimo loco additur, scilicet quod inexistentia est intimior, atque ita prius debet respici, vt in substantiis accidit: quia est dispar ratio. Nam cum hæ potentiæ institutæ sint(ve dicebamus)propter substantiam;ideo debet earum perfectio in hoc quod est perficere substantiam, & iuxta illius indigentiam sita esse. Vnde Aon propendent maiori conatu ad inexistentiam; quam ad operationem: quia sustantia indiget ipsis per le primo, vt operatiux sunt, & vt per se primo tendunt in operationem Quare hic modus attempetandi se substantiis, non censerur respectu illarum quid alienum ; sed ad easdem intrinsece pertinens. Caterum cum substantia non sit ens propter aliud, sed propter le : ideo id immediatiùs, seu proximiàs appetunt, quod sibi solis est primo necessarium, & magis intimum.

Solutio fundamentorum opposita apinionis.

HI.

43. S'Vperest ergo ad argumenta pro prima sen-tentia adducta respondere. Ad primum bene respondetur ibidem: quia instrumentum, vt tale, semper eleuatur ad producendum effectum perfectiotem se & ided in omnibus instrumentis reperiemus, quod attingune in virtute cause principalis effectum nobiliorem, ac sic ille quem propria virtute possune ve pater in instrumentis artis. Sed hæc juxta ca , quæ infrà quæstione penultima huius disputationis dicenda funt, debent intelligi.

Et ad impugnationem contra hoc ibidem addu-Cam respondetur, quod, vt quæstione præcedenti in solutione ad confirmationem tertij argumenti diximus,& explicumus, hoc, quod, eft calorem esse virtutem substantia, aliquid addi vittualiser diftincum ab eodem calore. Vnde per hanc formalitätem, quam ab instanti suz productionis accepit mansit quasi habitualiter, & suo modo permanenter elevatus ad productionem ignis, & ita ratione huius eleuationis agit in vitrute ignis, seu quod idem est, agit vt virtus illius quod aliis verbis explicuit Caietanus dicens ! calorem agere in virtute ignis, reddere constructionem intransitiuam.

44 Nec refert, quod illa formalitas virtutis substantiz sit accident, ad hoc vt egeat alia virtute, superaddita : nam cum illa formalitas sit formaliter ipsa elevatio; non indiget alia ratione elevante; sicut calor secundum se, exim preise sumptus ea indiger: quia non est eleuatio, neque includir illato; sed tantum est

Quod quidem explicari potest exemplo præmotionis, qua Deus promouet causas secundas ad operandum, vt in sequenti disputatione dicemus, que etiam si sit virtus secunda, & creata quia tamen est ipla actualis lubordinario, applicatio, & dependentia caulæ secundæ,ided non indiger alia virture & , præmotione secus verd iplæ caulæ secundæ, & virtutes: quia etsi sint à Deo præmouibiles, non tamen sunt ipla actualis præmotio. Sie igitur in prælenti cum proportione Philosophandum est; sed hæc amplius in quæstione sequenti dilucidabuntur, imò, & in q. 7. explicabitut id , quod in præsenti desiderari videbatur, scilicet quomodo, etsi ignis generans eleuer actiue calorem ignis geniti, nihilominus non subordinetur illi,neque tribuantur eidem actiones talis caloris; sed solum igni genito.

45 Ad secundum respondetur, quod vt benè notauit Nuño 3.p.quæst.77.art.3.quod ipso,quòd accidens consideretur, vt virtus substantiz, tunc licet maneat in ratione accidentis, nihilominus maxime accedit ad propriam per sectionem; propriamque naturam talis substantiæ: sicut passio est maxime proxima essentiz; & ideò aliquo modo pertinet ad ordinem substantiarum. Qu'are non mirum, quod maneateleuata in ordine ad productionem substantizinam sicue ait philosophus supremum infimi attingit infimum supremi. Vnde cum ista virtus sit supremum in simi in tali natura, quatenus est excellentissimum quoddam accidens illius respectu talis estectus, ad quem disponit idcirco attingit infimum supremi, & imperfectio modo scilicer instrumentaliter, producit effectum proprium substantiæ. Sed de his iterum infra fermo' redibit.

QVÆ

Verum ad hoc, quodaccidens atting at instrumentaliter productionem substantia, debeat substantia, cuius est virtus, prastare aliquem immediatum, & proprium insluxum, quo confortet concursum ipsius accidentis ?

46. PRo huius quæstionis intelligentia notandum est, bene posse aliquam causam principalem esse talis naturæ, vt nequeat attingere aliquem esse dum immediate, idest sine mediis instrumentis, & nihilominus agendi per illam, exhibere proprium aliquem concursum; per quem consortet eorundem instrumentia vt sine illo, nequeat instrumentum attingere esse dum principalis agentis. Nam pictor absque penicillo, vel alio instrumento nequit imaginem depingere: attamen præter illum concursum, quem adhibet penicillus, præstat ipse alium immediatum, quo illius concursum sulcit, & eleuat (vt aliqui loquuntur) ad illum esse dum attisciosum.

47. Sic ergo licet substantia nequeat sine mediis accidentibus tanquam instrumentis producere aliam substantiam, ve volebat Scotus, ac per consequens non sit proxime operatiua, pro ve ly prexime excludit consortium alterius, ve instrumenti coadiuuantis ipsam: Nihilominus potest adhuc dubitati, an semel operando mediis his accidentibus, tanquam instrumentis, habeat aliquem proprium instrumentis, habeat aliquem proprium instrumentis, habeat aliquem proprium instrumentia, ecorroboret instrumentium, quo sulciat, ecorroboret instrumentium, in ordine ad effectum substantialem, quem ex se non possuntatingere: an verò solum instruat per illummet instrumum, quem su virtutes exhibent, absque eo, quò dipsa aliquem alium immediate, et proxime præstet.

48. Diximus, que correberet influxum accidentis: quia in præsenti non inquitimus, an à substantia in accidens, seu virtutem eius in ftrumentariam prodeat aliqua virtus, quâ constituatur in actu primo completo: quia hanc non dari iam ex dictis patet, & ex dicendis in hac eadem disputatione amplius constabit;sed an præstet aliquem influxum, qui immediatè coniungatur cum influxu accidentis, & sic coniun-Que ita illum corrobotet, vt possit producere substantiam, ac proinde substantia, etsi non sit immedia--tè operativa solitarie, & exclusive (ve ipsi loquuntur ) sit tamen proxime operativa socialiter, & cooperatiuc. Et quamuis questionis huins decisio ex di-Sis quastione quarta huius disputationis colligatur: quia tamen plures ex Iunioribus plura congerunt folutione digna, & alia, quæ peculiarem impugnationem petunt, ideò placuit, pro maiori explicatione mentis D. Thomæ quæstionem hanc sigillatim exagitare.

#### Recens quorundam opinio.

#### S. 1.

PRima sententia affirmat. Hæc est Patris Svarez dis. 18. suæ Meraph. sect. 2. quem sequuntur plutes ex Iunioribus. Et probant primò: authoritate Aristor. q. 2. de Generat. text. 54. & 55. reprehendens eos, qui propriam essicientiam formatum negabant, sic air: Amplius autem, & potentias attribuunt corporibus proprier quas, & generant ve valde instrumentaliter, auserentes eam, quæ secundum formam, causam.

Nec fat erit, fi dicas , quod etfi forma non præftet.

alium influxum, nihilominus non confunditur cing efficientia cum influxu accidentium; sed verè tribuitur, illi, quòd agat, non ve instrumentum; sed ve causa princi palis: quia ab illa manarunt qualitates, que sunt principia efficiendi.

50. Nam contra hoc est: tum quòd hac emanatio qualitatum iam præteriit : ergo si nihil aliud agir, cum producitur nouus effectus substantialis, fit inde, et absolute loquendo nihil agat : quia per dimanationem illam præteritam nihil modò influit. Tum eriam quia in prædictis verbis absolute docet, non esse consundendum substantiz influxum cum co, quem præstant accidentia, vt instrumenta. At si nullum alium influxum præber, apertè confunditur quippè nullo modo distinguitur ab illo. Tum denique, quia hoc, quod est concurrere præcisè ex co, quod qualitates ille à forma substantiali dimanarunt, non est proprie, & per se influere; sed solum remotè, radicaliter, & quasi per accidens, eo sanè modò, quo ignis generans vnum ignem concurrit remotè ad generationem alterius ignis geniti ab co, quem iple generauit. Vnde substantia ipla erit in perpetuo orio, quippe que totum negotium, & influendi munus suis virturibus accidentalibus committee.

51 Et confirmatur ex D. Thoma 3. par. quast 77. art. 3. ad 2. vbi inquit : Ita actio forma accidentales dependet ab actione forma substantialis, sient esse accidentis dependet ab esse substantia, & ideò sicut dinina virtute datur speciebus sacramentalibus, ut possint esse fine substantiatita datur eis, vi possint agere sine forma substantiali virtute Dei, à quo sicut à primo agente dopendet omnis actio forma, & substantialis, & accidentalis. Vbi; vt vides distinguit actionem, & influxum substantia ab actione sui instrumenti. Et quando accidens separatum operatur, actio & efficientia forme suppletur à Deo tanquam, à primo agente, à que inquit dependet omnis actio forma, & accidentalis, & substantialis. Quod si substantia nullum sibi propriuma concurlum haberer, quam qualo actionem, & influxum Deus ibi suppleret ? cum ille, qui præstatur per accidentia, non suppleatur; sed reuera ibi sit, sieur & reuera ibi adest, qu'dd accidentiailla conservent, qu'd fint virtutes substantiz, & ab illa dimanarint ?

Deinde probatur ratione: prin.ò, anima præstat proprium concursum immediatum per seipsam ad producendos actus vitales, qui siunt mediis potentiis vitalibus. Ergo multò magis præsic bit hunc concursum ad generationem substantialem. Consequentia patet: quia actiones vitales habent pro termino aliquid accidentale, atque adeo potentiæ vitales sunt magis propottionatæ ad illum terminum, quam ad producendam substantiam: ergo siad hame actionem, et terminum indigent insluxu substantiæ confortante, quia talis actio est satis persecta; quanto magis eo indigebunt in ordine ad productionem substantiæ?

52 Antecedens verò primi enthimematis sicostenditut: quia experimur, quod si quis nimio constu orationi vacet, tunc nec decoquit cibum, nec sensus percipiunt obieca circunstantia, & serè cateta illius potentia ab operando desistunt. At ibi non deci influxus radicalis, vt constat: quandoquidem omnes potentia sunt actu in anima radicata: ergo signum est, deesse ibi aliquem alium influxum forma substantialis ad eassem operationes desideratum. Patet hac vitima consequentia: nam quoties operationes aliqua non sunt incompossibiles in vno supposito nequit nimius conatus vnius potentia impedire moderationem alterius, nisi vel operatio huius potentia indigeat influxu alterius, vel vtroque influxu communis principi, scilicet anima, qu,

quis limitats est, & nimium influit; in quam operationem, desunt illi vires, ad hoc vt simul influat in aliam: sed operatio intellectus non dependet à decoctione cibi, aut à potentia decoctiua, & è contia : ergo ob id cessat decoctio cibi, quia anima totum influxum, quem simul, & semel præstare potestad hibuit ad intelligendum, & ideo nequit simul concurrere ad decoctionem.

53 Confirmatur quia alioqui intellectus separatus ab anima, à qua priùs dimanauit, posser intelligere, & videre Deum siquidem nullus alius influxus ex parte animæ desideratur, nisi quod intellectus ab ca demanauerit, & conservet hoc quod est esse virtutem ciusdem. Ex quo etiam sieret, quòd posser illa anima esse beata præcisò per hoc quòd suus intellectus sic separatus viderer Deum. Ar hæc satis falsitatis præse ferunt, ve constat, quia posser Deus animam annihilare conservando eius intellectum; at anima, quæ non, est, quam poterit beatitudinem habere.

Secundo, forma instrumentaria per se sola, & quasi destituta ab actuali inssuu principalis agentis non potest esse sufficiens in ratione cause proxime ad essiciendam nobiliorem formam, quàm illa, Ergo accidens, quod est intrinsecum in substantiz productione, non poterit proxime illius essectionem attingere, nisi alterius instuu fulciatur. Antecedens probatur quia si illa instrumentalis forma tunc non iuuatur actu à superiori, tantum instuit per id, quod in se actu habet: cum ergo illud cum sit quid impersecum non poterit per se solum essicum essicular aliquid perfectius.

57. Explicatur hoc ipsum: vel solus insluxus, qui immediate procedit à calore, est per se sufficient generate ignem vel non, Si primum dicatur ergo calor solus ignem generabit, & consequenter id, quod minus præcipuum est, aliud se nobilius; vt causa principalis generabit. Si verò secundom asseratur, iam ergo vt possit ignis generati, necesse est vt forma substantialis ignis, quæ illi calori consuncta est, proprium, & immediatum eliciat inssuum vnà cum illo, per quem in agendo cundem consortet, & sulciat.

Confirmatur tandem : calor verbi gratia vt est virtus ignis producit calorem, & ideo ad illam productionem concurrit forma substantialis, ve radix: ergo quando concurrit ad producendam substantiam clicit aliam altiorem, & lubstantialem actionem : quandoquidem termini, producti, scilicet calor, & ignis, ita inter se distinguuntur, & se inuicem exce. dunt. Ergo vt hanc actionem eleuatiorem eliciat: oportet vt eius influxus confortetur ab influxu formæ ignis.Patet consequentia: quis cumproducit calorem ve virtus substantia. tunc hie effectus est adzquatus suz virturi secundum id, quod de se habet: quia est ita perfectus sicut ille. Ergo, vt attingat nobiliorem effectum, necesse est ve elevetur, & confortetur talis influxus, alioqui ageret vltra id, quod potell.

Veritas Thomistica enucleatur, & Suadetur.

6. II.

posse habere aliquem influxum, seu propriam actionem, que ab ea immediate exeat, quaque influxus accidentium in ordine ad productionem forme substantialis conforterur. A siertio hec colligitur aperte ex D. Thoma locis citatis in questione quarta huius

disputationis, & tenentur cam tueri omnes Doctores, quos ibidem pro sententia D. Thomæ retulimus.

Et probatur in primis ex dictis suprà, quæstione quarta huius disputationis: nam vel ratio Doctoris Angelici nihil probat, vel omnino destruit talem influxum: quia cum iste influxus, & actio immediate procedens à substantia ad confortandam actionem accidentis, sic influxus accidentalis de prædicamento actionis, & realiter distinctus ab esse seu existentia substantia, quæ est actus illius; siet inde, ve nequeat substantia esse immediata potentia respectu sui esse, ve ibidem probauimus.

56. Confirmatur, & explicatur: vel hoc, quod accidentia simul cooperentur immediatè, tollitur, quòd substantia ipsa immediatè, instuar, vel non. Si hoc secundum, quod quidem ingenuè fatetur hæc sententia: ergo directè contra eam producit ratio D. Thomæ suprà adducta. Si primum ergo substantia tantum concurrit per concursum suorum accidentium: nam causa quæ nihil immediatè inssuit; sed solum mediante alio, tantum inssuit per inssuum alterius modo tamen statim magis explicando.

Secundò principaliter probatur postra assertio 🕹 & fimul explicatur quomodo influxus iste superadditus sit omnino superuacaneus. Eleuatio, virtus, aut confortatio addita, tum instrumentis rigorosis, tum etiam formis instrumentariis, non conceditur ad hoc vi quatenus eleuata sunt, habeant tantam persectionem, quantam effectus, aut ad hoc, vt secundum istam rationem sint causæ principales, sed ad hoc, ve tam forma instrumentaria verbi graria, quamfin suxus cius vt eleuatz subordinentur, tanquam agenti principali causæ illi, cuius est talis virtus: atque adeo effe-Aus vere , & principaliter attingatur ab ipso. At calor verbi gratia eo ipso quod operetur, ve virtus ignis in ordine ad productionem alterius ignis, subora dinatur eive agenti principalitergo ad hoc quòd censeatur elevatus ad prædicum esfectum satis est, quòd sit virtus illius, & consequenter hoc etiam satis erie, ad hoc vt ignis genitus attingatur, vt à cansa principali ab igne generante, cuius ille calor est virtus ; absque co quòd sit necessatius alius influxus immediate procedens ab igne præter influxum eiuldent caloris non qualitercunque; sed vt est virtus ignis; & illi subordinatur.

57. Maior quoad primam partem satis constat: quia sicut instrumentum semper producit esse dum nobiliorem se:ita eleuatio, quæ ab intimis instrumenti petitur, quæque ob hanc rationem non potest illud extrahere à ratione instrumenti, nec tribuit illi æqualem perfectionem cum effectu atque aded, neque extrahit iplum ad ordinem caulæ principalis.Quoad secundam partem scilicet eleuationem formæ instrumentarize tribul ad hoc, ve tam ipsa, qu'am eius influxus subordinentur vt agenti præcipuo ei, cuius est talis virtus, satis perspicua est: nam eleuatio, vt patet, non potest ad aliud tribui; & ided hoc iplo, quod agens eleuer instrumentum, subordinat illud sibi in illa operatione, ac per consequens actio, & effectus eius subsequutus tribuitur procedit & 2b co. veà principali caula.

Minor verò etiam pater: quia aliotum minimè esservirtus illius neque vi talis operaretur: quia in intimis eius, quod est virtus alterius, intime clauditur, quòd subordineturei cuius est virtus. Ex quo prima consequentia adeò perspicua est, ve probatione non indigeat. Virima verò ex modo dictis etiam liquet: quia semel elevato instrumento, ac proinde, & simpliciter subordinato alieni causa vnius ordinis, sicue

# Disp.X. de causa efficiente, Quæst. VI.

iam non potest subordinari alteri causæ einsdem ordenis: ita nec requirir viteriorem subordinationem atque ita nec viteriorem elenationem ab eadem causa, à qua eleuatum est quia prior illa subominatio instrumenti ad aliud, vt ad id, quod adæquat modo dido in perfectione effectum est satis ad hoc, vt effectus sequetus simpliciter procedat ab illo, ve à cau-

sa principali.

78. Confirmatur quia illa elcuatio, confortatio, vel influxus, quo substantia immediate & de nouo fulciret actionem formæ instrumentariæ, est influxus quidam accidentalis quia pertinet ad prædicamentum actionis, quippe qui est ipla emanatio effectus à sua causa principali, & totum eius esse consistitia hoc, quod sit fieri talis effectus id quod libentet admittit Suares dicens: solum ex parte termini elle substantialem: ergo virtutes accidentales potuerunt ab initio suæ productionis exire à suo generante ira confortatz,& cleuatz, vt possint absque nous conforratione producere illas actiones, tra vigorosas, & confortaras: quia elicere saltem instrumentaliter influxum accidentalem, & vigotosum non excedit vires, virtutis accidentalis; & in codem gradu confortatæ: ergo cum formæ instrumentatiæ, & accidentales datæ fint à natura ve sint viteutes : & facultatesproxima substantia credendum est, quòd sic confortate ab ea exictint, seu dimenarint : nam' cum oriantur ab essentia naturaliter, oriuntur pet se loquendum secundum vitimum confortationis, quod potest eis à natura illa communicati & consequenter non minus confortate ac vigorose in suo ordine, ac influxus, seu vigor qui postea singitur adiungi actioni caloris.

59. Tertiò tandem probatur: quia multoties contingit, vt substantia, à que hæ victutes dimanarunt, nequeat-exhibere immediatum illum concursum, & nihilominus quod generatio illa substantialis æquè benè fiat, ac fiunt aliz substantiales generationes:ergo signum est, qued talis concursus confortans, non sit necessarius. Ergo & signum erit virtutes accidentales substantiæ ita exisse à principio elevaras, & confortatas, vt medijs illis absque noua confortatione, concurrat sufficienter substantia ad talem productionem. Antecedens est notum in generationibus viwentium, in quibus euidens est, quod generans, à quo decifum est semen nullum immediatum, & nouum influxum exhibet in puncto generationis : tum quia non est præsens : tum quia sæpè non existit tum quia etsi existat per accidens se habet, quod existat ad talem generationem: & ideo æquè benè generatus proles, sue pater vinat, sue non.

60. Nec potest dici quod ( vt vult Suarez ) tune suppletur à Deo concursus ille immediatus, & confortans, qui ad talem generationem est necessarius. Nam contra hoc est : tom quia nullum viuens generarer, vt causa principalis aliud viuens quia causa, quæ saltem per naturalem emanationem non eleuat: & conformat sufficienter instrumentum in ordine ad actionem requisitam ad effectum, non potest esse caula principalis illius tum etiam, quia nulla esset generatio vniuoca viuentium : fiquidem genitum , & generans, scilicet Deus, non habent similitudinem vniuocam in natura: Tum denique, quia inde fieret tolli omnes relationes parernitatis, & filiationis: nam semel sublata ratione causæ principalis à viuentibus tollitur, & ratio patris ac proinde & correla-

tiuum, scilicet ratio filij.

٦.

Tum deinde quia persectius concurrnnt viuentia ad proprias generationes, quam non viuentia ad suas:quia sicut sunt im perfectiora in sua essentia:ita & in virture operandi: ergo si non viuentia exhibent

torum concursum, qui est necessarius ad generationem, multò magis illum præstabunt viuencia: ergo si non exhibent immediatum illum influxum, erit eui-

dens signum, quod non sie necessarius.

61. Confirmatur nam etst demus per accidens contingete aliquando, quod Deus suppleat concursum alicuius cause non obstante quod verè detur inter cousas secundas aliqua principalis, que possit illum producere : attamen si intra totum aliquem ordinem causarum secundarum, non datur naturaliter aliqua caula; que possit exhibere totum concursum necessarium; sed quod ex modo connaturali agendi causarum illius ordinis ab co authore naturæ instituto prouenit, vtalia causa præstet illum concursum; qui est necessarius ad effectum bene sequitur, quod totus ordo illatum causarum non excedit ordinem instrumenti.; sed ab intrinseco petit esse sub ordine isto. Ergo cum vinentia non possint vnquam exhibere prædiæum concursum. seu influxum, & hoc proueuiat ex proprio modo, quo fit generatio ista, re-&è colligetur, si talis influxus est necessatius, viuentia non esse causas principales aliorum viventium.

#### DILVVNTVR OMNIA FVNDAmenta prima sententia prater ultimain confirmationem.

#### S III.

A D Argumenta inicio qualtionis polita rel-pondetur, & primò ad testimonium Aristotelis dicimus, non esse contra nos ; ssed solummodo contra cos, qui ita asserebant accidentia agere, ve lubstantia mediis illis non esser que præcipue operatur. Vnde legitima est solutio ibidem adducta, re-Rètamen intellecta: quia hoc ipso quod accidentis dimanarunt à substantia per modum vittutis, non sistit substantia in hoc, quod est esse id, à quo dimanarunt; sed mediis illis ipsa est, quæ per moduur causæ principalisagit, non quia præftet nonum, & immediatum concurlum; sed quia hoc iplo, quod conferuent elle virtutes substantiæ manent sufficienter eleuatæ: & subordinatæ eidem in ordine ad productionem alterius substantiz; namita sun confortatæ vigorolæ, ac si ignis generans immediate per suam suam substantiam eliceret aliquam actionem, per quam illas confortaret, eleuaret in ordine ad productionem alterius ignis, ve in probationibus pro nostra assertione dicebamus.

Vnde negandum est prædictum modum concurrendi esse remotum, & per accidens:quia ersi sit radicalis, est tamen per se, ac proinde negandum est, quòd substantia ipia sit in perperuo otio; quandoquidem ratione prædicte confortationis, ac per confequens ratione subordinationis accidentium ad illam, haber operari principaliter prædictas actiones illorum. Quare illud, quod in vitima probatione contra solutionem ibi datam adducitur, non est ad rem : quia ignis genitus non oft virtus ignis generantis, neque ei per se subordinatur in ratione activi-

62 Ad confirmationem ex D. Thoma respondetur, quod ve benè notauit Massius 1. Physicorum cap. 3. sect.; quæst.7.& Caietan.3.par. quæstio.77.art.1.5. vltimo, Capreolus, Ægidius!, Soto, & Zanatdus 7. Metaphysic. quæst. 6. in solutione ad vndecimum, accidentia illa vini consecrati convertentis guttam aquæ in vinum, agunt in virtute vini, cuius sunt virtures, non obstante, quod vinum desserie effe per conversionem ipsius in languinem Christi, arque adeò cansa principalis ent vinum quia etsi

dam dessert in se maner tamen in sua virtute. Vnde, vt optime notatit idem Massus, Deus non supplet

virtutem agendi, sed modum agendi.

64. Explicatur hoc;accidentia tantum erant a &iva vt que ante consecrationem; & post illam, sicut diuina virtute funt ve quod : ita cadem virtute agunt ve quod. Quare fi effet lubstantia vini, ipla effet, que ageret ve immediatum quod: non quia forma sub-Rantialis esset ei ratio eliciendi aliquem influxum immediatum; sed quia licet inter ipsam & actionem : quam præstat mediis suis virtutibus, mediet ipsa virtus que est principium que; non tamen mediat -aliquid, quod habet rationem principij quod. Czterum, semel absente substantia, & Deo sustentante accidentia, danteque illis, quòd sint per se non tantum mediat id : quo elicitur influxus; sed etiam id, quod elicit illum, vt quod atque ideò suppletur divinitus ille modus influendi per modum principij immediati quod in sensu explicato, quamuis cum hoc stet vt hic modus concurrendi accidentium non tollat, vt diximus, quod etiam substantia ipsa vini sit principium radicale, & primum qued, etiam respectuillius actionis: quia manet ibi sua virtus, quæ est ratio agendi, & consequenter eius concursus virtualis. Illud autem quod in cadem confirmatione dicitut, scilicet D. Thomam meminisse actionis ; tam formæ substantialis quam suæ virturis, non est contra nos; quia illamet actio accidendentis, vt subordinatur substantiæ, vt principio radicali, est actio illius: sicut ve subordinatur calori, est e tiam enfluxus illius.

65. Ad primum ex ratione petitum respondetur quòd illa necessariò a decoctione cibi, cum quis nimirum orationi vacat, non oritut ex co, quod desit aliquis concursus immediatus substantiæ: sed ex eo, quod ad decoctionem necessarijsunt spiritus vitales; qui sunt radij quidam sanguinej habentes suas potentias vitales à corde in stomachum missi, & hi desunt, fi quis nimirum orationi, verbi gratia attendat. Etratio est: nam ad intellectionem requiruntur ex parte phantaliæ spiritus animales. Vnde quia per nimiam attentionem consumuntur plures ex his spiritibus animalibus, inde est quod etiam desit copià spirituum vitalium sufficiens ad decoctionem : nam cum spiritus animales, qui sunrsanguis elaboratissimus, & multoties decocus, suis etiam potentiis proximis, & operatius gaudens fiant ex spiritibus vitalibus; quia nihil fiunt aliud, quam ille sanguis spirituum vitalium à corde decocus, & non parum purificatus, & iterum à cerebro valde deputatus since hoc fiat per aliquam substantialem mutationem; sue non; de quo nihil modò ) consequens erit : quòd consumpta copia spiritum animalium, per nimiam attentionem, consumatur etiam copia spirituum vitalium: ac proinde non supersint necessarij ad deco-Ctionem.

potentiæ vitales desinant esse in suo subiecto, non etunt vitales : quia de ratione viræ, siue in actu primo, siue in actu secundo, est, quòd sint coniunctæ cum primo principio radicali vitæ, vnde nisi actu emanent, & semper perseueret hæ actualis emanatio, amittent vitalitatem: atque ira si per possibile, velimpossibile separentur, sicut non remanerent vitales: ita, neque elicerent actionem viræ, vt benè docuit doct. Montessnus tomo unin primam secundæ. disputatio 3. quæst. 7. num. 86. Ex quo etiam sit, quòd hic sit specialis concurrendi modus in actionibus vitalibus, quod in his actio indispensabiliter subordinatur agenti præcipuo, vt operanti immediate immediationeprincipij quod, atque adeò vt actu & sor-

maliter existenti, & consequenter, vt. operanti radicaliter, non solum per concursum radicalem virtualem, quoniam reliquit suam virtutem; sed per influxum radicalem sormalem, quarenus non potest exire à virtute proxima, niss sit actu, & formaliter radicata in suo principio, & non solum virtualitera quia nimirum ab ea exiuit; imò hocipso, quòd ralis virtus non dimanet actu, & continuò à suo principio radicali, non est virtus illius: sed statim euanescit.

Ad secundam, & eius primam explicationem respondetur: quod hoc ipso quod forma sit sufficienter
eleuata, & subordinata alicui ve agenti pracipuo,
& ve ralis operetur, non censetur operari destituta à
principali agente. Vndè cum in explicatione huius
argumenti diciturian se sola operetur, vel non, dècendum est, quod non operetur se sola : quia operatur ve subordinata, ac per consequens illud agens,
cui subordinatur, elioit illam operationem simul cum
illa ve causa principalis, & radicalis.

Tangitur distinctio alterationis, & generationis
substantialis in ratione actionum, & occurratur vitima confirmationi pro prima sententia adducta.

#### 5. IV.

67- T / Ltima confirmatio tangit non leuem difficultatem scilicet an generatio substantialià sit actio distincta à tota alteratione præcedenti, vnde occurrendo illi, manebit & hæc difficultas soluta! Respondetur ergo ad prædictam confirmationem dupliciter: primo probabile esse, generationem sub-ftantialem esse actionem realiter distinctam à tota alteratione præcedenti,& per se primò ad substantiam terminari, propter quam rationem; licet ipla sit entititatiue accidentalis; appellatur actio substantialis: negandom tamen, hine sequi, esse necessarium aliquem actualem, & immediatum influxum à substantiá prodeuntem quod actualiter fulciat concursum accidentium, quoties instrumentaliter eliciunt prædictam actionem : nam sicut illa actio est entitatiue accidentalis; ita, ve supra dicebamus potuerunt accidentia à principio suz productionis dimanare cum tanta vigorositate, quanta necessaria est ad illam eliciedam. Vndè calor, verbi gratia, calefacit virtute propria, & vecaula principalis, & clicit actionem hanc posteriosem in virtute ignis, & instrumentaliter: quia operatur, vt virtus eiuldem ignis, & in ordine ad effectum nobiliorem le, & prior actio subiectatur in composito præcedenti & posterior in subsequenti: quia cum sir accidens, non potest immediate subiectari in materia prima, de quo videanturea, que infră disp. 1 6.quæst. 3.dicemus.

68. Secundò & melius ac magis confone menti D. Thomæ respondetur, generationem substantialem non esse actionem realiter distinctam à tota præcedenti alteratione; sed esse terminum eius vt optimæ notauit Caiet i.part.quæst.54.art.3.Zanardus 7. Metaphylic.quæst.6. in solutio.ad tertium, Soto 3. Physicz quest. 1. conclusione 3. Fonseca 5. Metaph. cap. 2. quæft. fect. 3. & 4. & communiter Iuniores Thomistæ Et sequitut aperte ex dictis: nam idipsum habet calefactio in actu secundo, quod habet calor in actu primo : ergo si calor, vi calor est, potest virtute propria producere calorem secundum suam speciem consideratum; & vt virtus ignis illéque subordinatus, est productiuns substantizignis: cur calefactio secundum sibi propria non crit actualis productio caloris, & vi orient ab codem calore, ve Aittnto

## 105 Disp.X de causa efficiente, Quæst.VI.

virture ignis, & consequenter, ve subordinatur igni, sanquam agenti primo, & radicali, non erit actualis

productio lubstantiz ignis geniti?

59. Maxime, quia hoc ipso, quod alteratio producat in virtute ignis calorem non vicumque, sed et est dispositio sufficient ad expellendam modo dicto dispositionem necessariam ad formam stupz, oportet, vi ex vi ilsus actionis subsequatur per naturalem resulantiam expulsio formæ stupæ, & generatio formæ ignis: tum quia eadem est actio corruptiua vnius formæ, & introductiua alterius: tum etiam quia posita dispositione sufficienti, & modo dicto ad expulsionem formæ; statim per naturalem resultantiam, absque noua actione subsequitur prædicta forma substantialis, & transit materia ad aliam.

Et hoc aded verum esse credimus, vt sentiamus implicare contradictionem, quod forma substantialis sat ab agente creato per actionem, quæ directe, & immediate, ad ipsam terminetur; sed solum posse sieri, quasi indirecte, & per naturalem tesultantiam ratione nexus dispositiones introductivas, & prædictam formam, quia terminus immediatus, & per se primus alicuius actionis estactio ipsa, necnon potentia operativa debent ad cundem ordinem, vel substantiæ, vel accidentis intrinsecè pertinere. Vnde sicut implicat potentiam operativam in creaturis esse substantiam: ira quod terminus per se primus, & immediatus alicuius actionis sit substantia, sed necessariò debet esse accident; sicut potentiæ operativam eiussem sunt accidentia.

70. Ex quo fit, vt illa realiter actio habeat pro termino primario executionis calorem secundum przdictam rationem, & deinde plures alios secundarios ; scilicet tum ligillationem materiæ : tum mutationem illam substantialem, qua materia transit ab vna in aliam formam : tum formam ipsam substantia lem : tum compositum scilicet ignem genitum, ita vi hoc sit terminus, vi qued, illa verd duo, terminus, ve que, tum denique accidentia resultantia ex igne. Que omnia ideò dicuntur terminus secundarius, quia fiunt post primarium ! nam vnius actionis bene possunt esse plures termini quando habeant inter se ordinem primarij, & secundarij; quamuis etiam cum his cohercat, quod calor ille, qui à nobis terminus primarius executionis nuncupatur, multoties non dicatut terminus prædickæ alterationis propter rationem, quam lib. 6. tangemus, licet revera per se primò abilla producatur.

71. Czterum quia hze secunda solutio aliquibus valde difficilis visa est, cum doerina D. Thom. pugnans ideò placuit duplici D. Thomæ testimonio eam elucidare. Nam in primis opusc. 32. multoties inquit : formam sustantialem, & eius generationem esse terminum præcedentis alterationis atque aded debent attingi per illam. Vnde in fine capitis sic concludit. Sciendum est ergo, quod in termino cuinstibet motus nibil est in ipso de co, qued per motum derelinquitur: sicut in termino motus localis nibil est de loco, à quo incipit mot us localis, & in termino de albationie nibil est de nigro, à que incipis dealbatie. Cam erge alteratio ab actu forma substantialis incipiat, & ipsum compositum alteretur alteratione materia ad denudandam ipsam ac omni altu, quem priùs habebar) ve di-री um ६st)in termino eius,necessariò denudabitur ad aर्धिय primo, quem habebat : primum enim in constitutione, est vleimum in resolutione, boc autem est actus forma [ubstantialis.

72. Vbi ve videz, plane sentie terminos à quo, &c ad quem alterationis præcedentis non esse tantum-modò qualitates contrarias, quarum vna expelli-

tur, & alia introducitur; sed etiam formas iplas substantiales, quarum vna expellitur, & altera de nouo
sit, alioqui non dixisser, alterationem illam esse ab
vna in aliam substantialem formam; sed tantum esse
ab vna in aliam qualitatem i nec asseruisset, quod in
termino illius adest non esse sormat substantial is, qua
antea erat in materia, ac proinde, & esse format de
nouo genita, per quam praexistens expellitur: quia
in termino motus tantum est id quòd ex vi motus
producitur: siquidem quicquid habet terminus motus
identificati cum actione, acquiritur, & sit per ipsum
motum,

Deinde in quæftione vnica de Anima art. 12. loquens de generat. Substantiæ dicit: Agens naturale in generatione agit transmutando materiam ad formam; quod quidem sit secundum quod materia primò disponitur ad sormam, or tandem consequitur formam, secundum quod generatio est terminus alterationis. Et tandem inquit: Quod si est aliquod agens; cui actio immediate, or direste terminetur ad substantiam; quòd huiasmodi agens agit per suam essentiam, or sic non erit in eo aliud potentia actiua, or eius essentia.

73. Ecce ergo quomodo ex hoc, quod actio alituius agentis immediate, & ditecte terminetur in
substantiam colligit D. Thom. quod in tali agenti non
distinguitur principium immediate operatiuum ab
eius essentia quia ve suprà dicebamus, essectius, qui
immediate per actionem attingitur, & principium
creatum ac immediatum illius, debentad minus in
ratione substantia, vel accidentis conuenire: ita ve si
talis essectius sit substantia, etiam tale principium debeatesse substantia, Quare, cum in sententia D. Thi
implicet substantiam creatam esse immediate operatiuam, etiam implicabit, quòd ab illa exeat vilo modo
actio aliqua, cuius terminus immediatus, & omninò
directus sit substantia: quia eo ipso consincetur noti
distingui in ea essentiam, & potentiam immediate
operatiuam.

74. Sed obiicit suarez, solutionem hanc esse dodrinæ Aristotelis, eiusque principij, necnon & euidenti ratione contrariam, & ideò multis eam impugnare nicitur. Primò ex Aristotele, qui toto primo
libro huius o peris, & i.de Generat. hoc præcipite intendit, scilicet distinguere generationem substantialem ab alteratione. Et 5. Physic, cum dixisser, ad tria
prædicamenta esse per se motum, addidit ad substantiam non esse motum, sed mutationem: quia non est
ex subiecto in subiectum; sed ex ente in potentia in
ens simpliciter. V nde essem locis distinguit principia generationis à principiis aliorum motuum dicens: esse materiam, formam, & principiuationem.

Et confirmatur ex D. Thom. 3 contra Gent. cap. 69: vbi sic habet: Si forma accidentales, qua sunt in rebus corporalibus, habent aliquas actiones, maled magis forma substantialis habet aliquam proprium actionaminon est autem huius modi actio disponere materiamiquia hot sit per alterationem, ad quam sufficiunt forma accidentales: igitur forma generantis est principium actionis, vi forma substantialis imtroducatur. Quid clatius?

75. Secundo, nam in sententia Thomistarum accidentia quæ præcesserunt in corrupto non manera in genito: ergo non possunt consequenter loqui, qui di cunt generationem substantialem resultare ex termino alterationis. Patet consequentia: nam aliqua forma non dicitur resultare ex actione, nisi quatenus resultat ex termino eius: quia enm quænis actio proximè sistat in suo termino, nisil ex illa resultabit mediatè, nisi quatenus ex eius termino dimanaverit Si ergo in instanti generationis, neque alteratio, neque terminus eius manet, quomodo porecir ex illa substantialis forma resultare?

76. Ternid,



### Disp. X de Causa efficiente, Quæst. VI. 107

76. Terrid, si ob aliquam rationem generatio non eller actio à præcedenti alteratione distincta; sed terminus cius, maxime, quia ad illam immediate consequitur. At hæc ratio est nulla : quia eriam ad motum localem alicnius, qui in manu defert accensam lucernam illuminatio subsequitur : & ad creationemanime in corpore statim consequitur vnio illius: & ad actionem intelle cus, quia in patria beati vident Deum, immediate, & necessario subsequisur actus dilectionis; & nihilominus illuminatio à moru locali:vnio anime à creatione illius:& amor Deià visione beatifica tanquam actio, & actio realiter distinguuntur.

Er confirmatur, nam generatio substantialis est vera via, & fieri formæ substantialis: ergo est vera actio, ac proinde alteratio, & generatio substantialis per modum duarum actionum diftinguuntur. Ansecedens, & secunda consequentia per le patent. Prima verò etiam liquet quia actio, nihil aliud esse vi-

detur, quam via,& fieri alicuius rei.

Ad primum respondetur, Aristotelem solum velle generationem, & alterationem elle distinctas, non quidem tanquam actio, & actio; led tanquam actio, & mutatio quod nos fatemur, & Philosophus etiam in loco ex 5. Physic fatetur, cum eam esse mutationem expresse dicat. Vnde ad hoc, vt ignis in rerum natura ab agente naturali ponatur, dabitur vna actio, & duplex mutatio; vna quidem identifica cumactione calefactiua; quæ motus rationem habebit, quæque in inftanti introductionis forme periit;alia verò, que in instanti illo est, & per eam transit immediate materia ad formam ignis.

Quare cum Philosophus in illis locis docet, genecationis, & alterationis principia esse distincta: non de generatione; ve actio; sed ve mutatio; imò ve est immediata mutatio ad formam substantialem, debet intelligi. Id, quod ex principiis, quæ ad illam curgere di cit, satis constat, cum solam materiam primam, formam generandam, & prinationem, ve principia generationis enumeret, & hæc ad candem, ve talis mutatio, non verò vt actio est sufficiens: quia action ve talis est, ad agens, ve ad principium, vnde fluit, inerinsecam dicit habitudinem : & ided non apparet, quòd aliud meliùs testimonium Aristotelis poterat

Suarcz pro nobis, & contra se adducere.

præsenti dabitur nous mutation

77. Neque obstat si obiicias, quod si generatio substantialis non est nous actio, neque etiam erit noua mutatio : ex co enim, in receptione frigiditatis ab aqua, non, datur noua mutatio:quia non est ibi noua actio; sed naturalis resultantia, vt quæst seq. dicemus: ergo propter eandem rationem, neque in

Non inquam hoc obstat: tum quia equè probabile, & tomm in via D. Thom.est dari in recuperatione frigiditatis ab aqua nouum motum, fine nova tamen actione, vt loco citato dicemus; rum etiam quia adhuc est dispar ratio. Nam licet forma substantialis sit terminus secundatius executionis; est tamen terminus primarius intentionis naturæ: id autem, quòd natura primò intendit, fit ab agente creato per propriam actionem, & mutationem, si verumque possibile sit, sin minus attingitur saltem per propriam mutationem at forma substantialis nequitattingi per propriam actionem ad ipsam immediate terminatam, vt probatum est; & ita debet saltem attingi per propriam mutationem. Cæterum frigiditas ab aqua recuperata, est de secundaria intentione nature, & sic tantum fit ex vi actionis, & motus ad aliud per se primò terminati, & ad candem frigiditatem secundariò extensi: quia hoc solummodo petitur à termino emnino secundario. Que quotica frigiditas per se pri-

mò introducitur, tories fit per nouam actionem, & mutationem.

78. Ad confirmationem, quod intentum D Thom. in illo loco est probare, quod causa secunda habeant aliquamactionem, ira ve non sit solus Deus qui esticit generationes substantiales quod nos etiam concedimus. Nec ad hoc est necessarium: quòd generatio sit actio distinata ab alteratione: quia illamet alteratio, & est actio caloris, & actio forme substantialis attingens productionem substantiz nam quatenus subordinatur calori ad calefaciendum, vt ad virtutem cozqualem calori producendo, est actio illius propria, & vocatur alteratio, & actio dispositiua. At ve subordinatur formæ substantiali,ve eminenter continenti effecum substantialem, & vt principio radicali, arque ita eidem calori, vt est virtus illius in ordine ad effectum nobiliore codem calore, est actio

attingens productionem substantiæ.

79. Ad lecundum, saris esse, quod tam actio præcedens, quam terminus primarius maneant in virtute in sigillatione materia ad certam, & determinatam formam. Quæ quidem sigillatio paulatim, & successinè sit in materia per antecedentes dispositiones, & ratione illarum: & permanet adhue in instanti generationis:nam cum materia de se lit indifferens ad plures: & diuerlas formas, oportet ad hoc, vt hac potius, quam illam recipiat, quod maneat sigillata, & determinata ad illam certam, & determinatam formam, Qu'id autem sit illa sigillatio, & quomodo successioè ratione dispositionum siat, & an realiter modaliter distinguatur à materia tanquam modus substantialis eius : an verò solum sit eadem materiæ entitas, vt dicens ordinem ad dispositiones immediate præcedentes,& formam substantialem determinatam,ad quam dispositiones ille tendebant, & quomodo sine reali additione intrinseca, & per positionem alicuius connotati possit materia habere dicam habitudinem secundum dici in libris de Generatione agentes de

principio indiuiduationis, dicemus,

80. Secundo respondetur, quod vt plures ex Thomistis docent, ad hoc vt ex termino primario sequatut secundarius, non est indispensabiliter necessarium, ve talis terminus, & eius actio fint in illo inflanti, in quo fequitut terminus secundarius : quia cum vnus subsequatur post alium ob naturalem nexum, qui est ex natura tei inter verumque, tanquam inter terminos per se contentos in codem agente, & per candem actionem operante, & ex alia parte inter terminos secundarios, alij babeant nexum cum primario tanquem id, quod simul est cum illo, & alij tanquam id, quod est immediate post illum in sequenti duratione : quia ordo, & subsecutio vnius post aliud sufficienter saluatur in hoc, quod vnum sit in vna duratione, & aliud in duratione immediate sequenti:indeest, quod sicut naturalis nexus, & modo dicto est ratio attingendi: ita dinersus nexus lit ratio attingendi diuerfo modo, scilicet in sequenti duratione.

81 Ad vleimum respondetur: quod ad naturalem emanationem non est satisquod vnum sit postaliud, vtcumque ; sed quod hzc subsecutio sit per se, & consequenter, quod actio illa per se ordinetur, ad id, quod ex primario termino subsequitur. Per quod paret ad illud de illuminatione. Vnde id, quod post aliudsegnitur, non debet esse extra sphæram a &iuitatis, seu extra obie &um principij, produ &iui, ve tale est, & per talem actionem operatur : nam nunc actio illius non potest intelligi cum sufficienti vi ad illud attingendum. Per quod patet ad illud de volitione, que est extra spheram activitatis intelle-Aus; imò & ad illud de vnione animz cum cot-

# 108 Disp.X. de Causa efficiente, Quæst. VII.

pore, quando prælupponitur materia disposita' ab agente naturali ? quia talis vnio, etsi non sit extra speram Dei absolute: est tamen extra spheram illius, vt operantis per creationem, & præsupponentis iam materiam dispositam. Czterum actio calefactiva ignis per se & ex natura sua ve subordivata igni tendit ad productionem, tum caloris, tum etiam formæ, vt probatum est, & non vtcumque; sed iuxta naturam vtriusque; atque adeò quia hæc petit, vt calor priùs producatur in toto composito corrumpendo, & forma in sola materia, ac proinde in instanti illo in quo iam non est talis calor sicut neque subiectum, in quo recipitur, ided in tempore antecedenti producit calorem in composito corrumpendo, & in instanti generationis in que compositum præexistens corrumpitur, introducit formam substantialem in materiam.

81. Ad confirmationem respondetur, mutationem illam, ve talem tantum esse transitum materiz ab vna forma in aliam; & ita non respicere formaliter loquendo agens vt ex D. Thom.disput. 2.num. 12. diximus : atque aded, nec esse formaliter actionem: imò quia prædicta mutatio non minus dimanat ex vi præcedentis alterationis : quam forma substantialis : ac per consequens est terminus secundarius prædiæ actionis : ideo non est necessarium, veidentificetut cum aliqua alia noua actione ad hoc, vt vnà cum forma, & cum eadem, modo infra dicendo identificata respiciat agens, & in rerum natura ponatur; (ve ex Caiet. suprà dicebamus) sed hæc amplius in quæst. seq.elucidabuntur: sicut etiam disp. 16.quæst.2. explicabimus, quomodo cohærcat cum illo communi pronunciato, scilicet actionem, motum, vel mutationem identificari.

### Q V Æ S T I O VI.

Verum passiones dimanent abessentia tanquam à proprio efficiente per veram actiomem mediam distinctam abea, per quam à generante procedunt?

Lura sunt, que substantiam genitam in instanti generationis consequentur, inter que primum locum vendicant proprie passiones, & ideò postquam de illa egimus, consequens est, ve istarum de emanatione & productione disseramus. Vbi etiam de aliis accidentibus, que eandem substantiam individue comitantur, non nihil dicemus.

## explicatur status controuersie.

**§**. I

83. IN hac quæstione quædam vt certa supponimus, & aliquid in dubium vocamus. Supponimus enim primò, passiones, seu proprietàtes producià generante per veram actionem. Nam cùm natural iter, & necessatiò substantiam genitam consequantur; sit inde, vt ad generantem etiam spectet vera productio carum, iuxta illud, qui dat formam, dat etiam consequentia ad formam, vt D Thom. sepè repetit.

Imò si semel verum est, has proprietates non dimanare ab essentia per veram actionem mediam; necesse est, sum quòd à solo generante per prædictam actionem siant: quia vt ex se constat, produci solùm possunt per veram actionem ab essentia, à qua dimanant, vel à generante vel ab veroque simul: Tum etiam quod saltem per se loquendo, siant ab codem generante per solam illam actionem, per quam essentiam producit. Quia cum solum producantut ab illo ex eo quod consequuntur ad essentiam, non sient per aliam distictam actionem, sed per eandem, quatenus licet actio illa per se primò terminetur ad substantiam, seu essentiam: extenditur tamen secundatiò, & consequenter ad proprietates, sicut & ipse sunt ad essentiam consequentes, & de secundaria intentione generantis.

89. Supponimus secundò, eassem proprietates dimanare aliquo modo essective à substantia, seu essentia, cuius sunt proprietates, vt docet D. Thom. r. parte quæst. 77. att. 6. & Doctores communiter. Nam vt modò dicebamus, non siunt per se primò; sed consiunt, vt complementum præcedentis sacti esse scilicet substantiæ, & ob naturalem, ac necessarium nexum, quem cum illa habent, & ita resultant per naturalem sequelam ab illa. Nam hoc ipso, quòd non siant per se primò; sed vt complementum præcedentis sacti esse siunt vt terminus secundarius, & consequenter vt quid subsequetum, seu resultant aliquo modo essicienter post primarium, vt instà in hac cadem quæstione expendemus.

Quare solum vocan us in dubium an talis emanatio proprietatum ab essentia sit vera, & propria actio; ac per consequens dimanant ab illa per veram actionem mediam distinctam realiter ab actione generantis, per quam essentia producitur.

### Refertur quorumdam Recentiorum opinio.

S. II.

Sy Varez disp. 18. suz Metaphysic. sect. 3. quem sez quuntur Rubio lib. 2 de Anima tractatu de potentiis illius, & alij ex Societate sentiunt, passiones resultate ab essentia per veram actionem illius, atque adeo per actionem tealiter distinctam ab actione generantis, per quam essentia genita est, quandoquidem nulla res potest elicere actionem genera-

tiuam lui iplius. Probatur primo ex D. Thom. 1. part, quæft. 77. act. 6. his verbis: Vnde actualitas forme accidentalis causatur ab actualitate subiecti; ita quod subiectum in quantam est in potentia, est susceptiuum forma accidentalu: in quantum autem est in altu, est eins productinumed hoe dico de proprio, per se accidente. Et infrà: Vnde manifestum est, quod omnes potentia anima, sine subjection earum sit anima sola sine totum compositum, fluunt ab essentia anima, sicut à principio: qui a vain dictum oft, quod accidens caufatur à subiecto, secundum quodest attu, & reperitur in co, in quantum est in po-· ientia. V bi, vt vides, docet essentiam causare suas passiones, vt principium productiuum, & quatenus est in acu:qui modus causandi est proprius causæ efficientistac proinde causat per veram actionem.

86. Secundò, quia aut hæc naturalis resultantia passionum ab essentia est vera essicientia, vel nulla; non enim potest dari medium. Si primum dicatur: iam ergo etit vera actio, & consequenter essentia erit vera causa passionum essectiua. Si verò secundum asseratur, iam illa resultantia non erit naturalis sequela causalis; sed illatina tantùm, consistens in hoc quod posito, vno & aliud propter naturale debitum ponatur sicut inter materiam, & formam cœli est naturalis illatio, non tamen naturalis, veraque emanatio, sine resultantia.

Confirmatur, quia aliàs dum passiones suunt ab essentia, esset ipsa in pura quiere, & otio, quippè nissi agens, & ita repugnatet prædictas proprietates ab ea naturaliter, & causaliter fluere: siquidem in

F---

# Disp. X. de Causa efficiente, Quzest. VII. 109

pura quiero, de omainodo otio non datur dimanatio vera de Causalis; sed omnia tune quiescunt, de

eodem modo, ac antes se habent.

87. Tettid, quia si sem el substantia non efficit aliquid in suas proprietates eleuando eas, fiet inde, ve potentiz operative que sunt passiones illius, non subordinarentur ei in luis operar ranquam agenti principali; sed generanti, tam essentiam, quam passiones . At hoc est sairs falsum ergo , &c. Sequela videtur certa: quia illi agenti subordinatur in-Arumentum, quod actiue eleuat illud : ergo si Substantia non eleuat actine suas potentias non subordinabuntur illi in suis actionibus, ve agenti præcipuo. Arque adeo cu solum possis elevare eas media emanatione, qua cadé dimanéi, (viex supra dictis costare videtur) consequens est, ve tales emanatio sit vera actio, fallitas verò consequentis est euidens : quia per calorem, qui est in genito, non operatur ignis generans sed ingenitus. Sieur per-potentiam generatiuam que est in filio, non generat pater sed filius

Quatto, quia alias passiones non possentseparari ab essentia, etiam supernaturaliter, neque earum
«esultantia impediri. At hoc est planè fassum, vt constat in Sacramento Eucharistiæ, vbi quantitas, quæ
est passio substantiæ materialis, ab ea separatur.
Patet sequela ideo actio nequit separati ab agente,
quia seipsa immediatè ab illo sluit. Vndè, vel non
debet in rerum natura inueniri, vel debet ab eo semper sluere. At si passiones non dimanant ab essentia
per veram actionem mediam, sed seipsis immediatè, tunc erunt ipse sluxus & emanatio sui ab essentia: ergo non potnerunt ab ea separari, neque earum emanatio impediri.

88. Quinto, cum aqua calida ad pristinam reducitur frigiditatem, reductio illa est resultancia quædam; quandoquidem frigiditas est propria passio aquæ: at emanatio illa veræ actionis rationem habeti ergo, &c. Minor probatur: quia ibi incipit aliquid esse in aqua, quod antea non erat & per se incipit absque noua alterius rei productione: ergo incipit per aliquam essicientem causam, & consequenter

per propriam actionem, & mutationem.

Nec eneruatur argumentum dicendo, solum procedere de emanatione passionum concomitantium essentiam in instanti generationis; non autem de aliis, quæ decursu temporis acquiruntur. Nam contra hoc est quod simultas in duratione non tollit, quod essentia; & eius passio sint duplex factum esse, & consequenter, neque quod duplex ibi interueniat actio: quia quoduis factum esse petit suam actionem

Nec etiam vires argumenti minuuntur, si dicatur, frigiditatem illam verè habere causam efficientem, scilicet generans: non quia nouam eliciat actionem sed præcisè quia generauit aquam, & ideo non requiri nouam actionem; sed solum nouam resultan-

tiam quæ non sit actio.

89. Nam contra hoc est quod licet verum sit, ge nerantem tribuille aque priorem illam frigiditatem, quam in instanti generationis habuit; dici tamen non potest quod ei sine noua actione deperditam frigiditatem communicauerit. Turn quia frigiditas multo tempore postqu'àm iam omnind finita est generatioilla, recuperatur, & finito influxu agentis, mhil prorfus remaner, per quod possir in actu secundo effectus atungi nisi nona actio, nouusque influxus adit. Tum etiam, quia frigiditatis recuperatio est productio ex contrario, & verus motus, generatio verd prime frigiditatis aque hoc non habuit. Tuin denique quia recuperata frigiditas, est numero distin-Ca ab ca, quam habuit aquain instanti generationis: 1de enim semel corruptum, nequit iterum per vires Colleg.Compl.Pbyfic.

naturæ redite; at per eandem actioné duplex accidens solum numero distincum produci nequit: ergo, &c.

90. Confirmatur nam quando recuperatur frigiditas, non potest non ibi esse actualis influxus, & concursus Dei: sicur si Deus lubtraherer cocursum, quem præbiturus erat ad hoc, vt in instanti generationis humanæ resultaret risibilitas, non posset posteà resultare, nisi concursum illum semel denegatu tribuerer: ergo talis resultantia est vera actio. Antecedens patet:quia alioqui esset actu in reru natura aliquis esse-Aus fine actuali cocurlu Dei quod est absurdum. Consequentia verò ex se constat?quia vbi adest nouus,& actualis influxus ex parte Dei adest etiam noua, & vera actio, seu productio. Adde quod fi semel ibi adest nouus influxus & actio ex parte Dei,non potest mon esse noua actio ex parte creaturæ:quia illa frigiditas non fit à solo Deoised eriam ab ipsa aquaite ita fi Deus nequit eam attingere sue nom actione, multo minus id poterit creatura.

Opposita sententia prafertur, & authoritate D. Thoma eiusque discipulorum probatur.

### S. III.

Pposita tamen sententia asserens, passiones non dimanare ab essentia per aliquam actionem mediam, & consequenter naturalem emanationem, seu resultantiam, per quam procedunt ab ea, non esse veram actionem distinctam ab actione, qua generans producit essentiam, semper nobis magis arristr: quia videmus eam docere D. Th. multis in locissex quibus aliquot in præsenti adducemus.

92. Et in primis hanc sententiam docuit San aus Doct. 1. parte quæst. 77. art. 6. in solutione ad sec undum, vbi postquam in corpore artic. docuit, potentias anime fluere ab illius effentis, flatim in folutione ad secundum explicar, quomodo sint intelligenda ea, que in corpore dixerat, feilicet animam esle principium productiuum suarum potentiarum & passionum, his verbis: Subiestum est cansa proprij accidentis, & finalis, & quodammodo altina, & esiam vi materialu. Si ergo Sanctus Doctor sensisser, emanationem esse veram actionem, atque adeo animam effe verè efficientem caulem per propriam actionem respectu carumificut est causa materialis, & finalis per proptiam causalitateminon addidiffet illam particulam diminuentem, imd tollentem veram rationem principij actiui per propriam actionem, scilicet: quodammodo actiua: sicut illam non addidit duabusaliis causalitatibus, scilicet materiali & finali eiusdemanimæ erga suas potentias nec statim advertisser, quod per hune modum debet intelligi, & animam effe productiuu principium, &c.

93. Et confirmatur, nam statim in solutione ad tertium dixit: Emanacio propriorum accidentium à subiteto non est per aliqua transmutatione: sed per quandam n surale resultantia: sicut ex uno naturaliter aliud resultat, vi ex luce calor. Vbi, vi bene notauit Bafiez d. 3. saper hunc articulum, cu dixit D. Th. ex luce resultare caloré, non est intelligendu de calore in esse coloris absolute, aut in esse qualitatis:nam hoc est euidenter fallum; sed de calore in esse visibilis, iuxta illud, quod Aristoteles dicit 2.de Anima text. 69.c.7.colore non effe actu vilibile fine lumine, & quod lumen requiritur propter colores. At vt posito lumine reddatur colores visibiles, satis costat non esse necessaria nona aliqua:actione:ergo cum ibi adfit naturalis hæc sequela, scilicer quòd ex positione luminis, naturalis sequatur, quod calores reddantur visibiles: fiet inde, vt naturalis emanatio, seu sequela, de qua loquitur D. Thom non fit very actio.

K 94. Deinde

# 110 Disp.X.de Causa efficiente, Quæst. VII.

94. Deinde artic.7.eiusdem quæstionis in corpo-. re docet Sanctus Doctor: Potentias anima, qua sunt priores secundum ordinem perfectionis, O natura, esta principia aliarum per modum finis, & astiui principy. Et subdit exemplum dicens: Videmus, enim quod sensus est propier intellettum, & non è conuerso; sensus etiam est quadam desiciens participatio intellectus. Et mox iu folutione ad primum eiusdem articuli exponens, quo pacto procedat effectiue vna porentia ab alia, sic ait: Sicut potentia anima ab essentia fluit, non per transmutationem; sed per naturalem quandam resultationem: ita est etiam de una potentia respectu alterius. Quare cum in mentem Din. Thomæ non potuerit incidere, quòd intellectus sit vera,& propria causa effectiua respectu sensus, ac proinde, quòd per veram, & propriam actionem mediam producat illum, ve ex se constat.consequens est, quòd iuxta S. Doctorem:nec proprietates ab essentia dimanantés oriantur ab ea, ve à proprio efficiente per actionem mediam:cum expresse docent, eodem modo procedere potentias, seu proprietates ab anima, ac vna potentia fluit ab alia. Et tandem hoc ipsum docuit S. Doct. opusc. 48. tract.1. cap.6.

95. Denique confirmari potest, hanc esse D. Thomæ sententiam ex vnanimi discipulorum eius conspitatione. Nam in primis Capreolus in 1. distinct. q. 3. art. 2. in solutione ad 6. Scoti, contra primam conclusionem: non solum expresse docet, dimanarionem passionum ab essentia non esse veram actionem sed id ex solutione illa Diu. Thomæ ad 3. supra citata, colligit concludens: quòd ideò passio dicitur suere à subiecto: quia actio generantis priùs natura terminatur ad subiectum, quàm ad propria passionem.

Idem expressit Caiet. 1.p.q. 5 4.att. 3.§. Ad secundam rationem Scoti voi sie inquit: Nullum accident causatur à substantia immediate per actionem mediam, cum boc tamen stat, quòd multa accidentia consequantur substantiam in genere causa effectiua, & materialis per naturalem sequelam. Et instà q.77.att. 6 in solutione ad 3.quàm supra extendimus, commendat doctrinam in ea contentam his verbis: Responsionem ad terriam diligentissime notatio: quoniam ea soluuntur multa difficultates, & vendo hac distinctione de causa activa per mediam actionem, & sine aliqua media actione per solam naturalem resultationem.

Ferrara etiam 4.cont Gent.cap.95. Ad difficultatem tactam, non solum hanc sententiam amplectitur, sed etiam asserir, esse valde peruiam in doctrina Th. his verbis: vbique tenet San. Thom. quod subiectum non est causa passonis per actionem mediam.

96. Idem sentiunt labellus 2 de Anima quæst. 1 2. in 2. part illius Herbzus relatus à Iabello ibidem. Soncinas 6. Metaphiq. 8. ad 1 Conrad. 1. 2. q 110. art. 3.5.sed dicitur Bergomensis author Tabulæ auteæ D. Th dub. 26.exponens solutionem illamad 3 supra relatam Soto in Logica c.deproprio q. 2.in solutione ad Bañez 1. part. q. 77. art. 6. & lib. 2. de Generat. c. 2. q. 3. in solutione ad 3. Et hoc ipsum docent Ioannes Vincentius de gratia Christi, q. 1. art. 2. in fine, Aluarez 3.part.disput.37. & jdeò dicunt gratiam habitualem Christi, non resultare ex vnione hy postatica, tanquam passionem per simplicem emanationem: quia per nouamactionem fuit à Deo producta Item Zumel. 1. par. 9.54 art 3. in solut.ad 1. & 2. Nazarius 1. p. q. 54. art. 3. in solutionibus secundi & quatti argumenti Francisci Suarez contra secundam conclusionem, Arauxo, 5. Metas h.q 7. art. 1. in solutione ad 3. confirmationem. Zanardus.7. Metaph.lect. 13.9.3.in solut.ad 4.immediate ante primam conclusionem, & in solutionead 10.post quartam conclusionem. Medina 1.2.quæst. 4. art. 2. dub. 3. quatenus docet: quod si humanitas Christione in propriam personalitatem se explicaret Hispal.in 1. dist. q. 6. notab. 4. Et tandem extra scholam D. Thomæ tenent plures, inter quos breuiter, & compendiose docent, & exponunt hanceandem sententiam Fonseca 5. Metap.c. 2. q. 6. se C. 5. Toletus 2. de Anima q. 9. conclus. 4. Conim. lib. 2. de Anima c. 5. q. 3, art. 3. in solut. ad 1.

Eadem sententia D. Thoma rationibus fulcitur.

### S. IV.

Prima pationibus probatur assertio: primò ex supradictis in tribus precedentibus quæstionibus: nam si resultantia esser vera ratio, non potest non substantia comparari respectu illius, ve principium immediate operatiuum, saltem respectu resultantiæ, qua prima passio emanat: quia cum illa se prima, non potest substantia respectu illius operari mediante aliqua potentia accidentali. Ergo cum probatum sit locis citatis, quod substantia in via D. Thomæ non potest esse immediate operatiua, sit inde, ve talis resultantia nequeat esse vera actio. Quare ci m semel dimanante prima passione per naturalem resultantiam absque media actione possint, & debeant cæteræ aliæ passiones sic dimanare: inde est, quod emanatio omnium illarum nullo modo sit actio.

98 Nec refert, si dicas cum aliquibus, substantianon se habere respectu suarum passionum, ve causam præcipuam, sed ve instrumentalem; subordinasam tamen generanti illam: & ideo non mirum, quòd veicagat, & immediate agat: quia quòd non possir agere immediate, solùm conuenit illi respectu actionum, ad

quas concurrit principaliter.

Non inquam hoc refert : quia instrumentum verum, & proprium, quale deberer este forme substantialis, in co euentu (quippe quæ non ch vittus gtnerantis petens aliquando radicationem, aut conjui ctionem cum ipso ) debet habere aliquam actionim praniam, & sibi propriam; respectu cuius sit celli præcipua,ve disp. 12 quæst. 2. dicemus; & ideò in it stiumentis artium licet scissio, ve artificiosa, fiat instrumentaliter ab instrumento; tamen vt scissio est, sic à screa v.g.vt à causa principali. Et go si repugnat substantiam habere aliquam actionem immediatam correspondentem ei, vt causæ principali, eriam repugnabit, quod habeat aliam instrumentalem, refpe au cuius immediate influat. Adde, quòd ratio ex Diu. Thoma Iupra facta, sicut, tollit à substintia actionem immediatam, & præcipuam: ita proportione seruata, aufert, quod immediate per modum in-Arumenti influat.

99 Secundò probatur: si emanatio esset veta actio, sequeretur, quòd nullius actionis naturalis posses dari duplex terminus, quorum alter primarius; alter verò secundarius esser, sed hoc'est contra commune omnium Doctorum placitum; imò & contra apertam rationem : ergo, &c. Sequela probam: nam inquirimus, an ille terminus, qui secund-rius esse asseritur, emanet à primario, vel non? Si hoc se cundum dicatur : ergo iam terminus ille non erit secundatius : quia terminus secundarius debet sequi, & resultare post primarium. Primum verd dici non potest : quia quod terminat veram actionem ad iplum solum terminaram est terminus primarius, arque ita non est terminus resultans ex alio termino. Fallitas vetò consequentis satis constat: nam vt supra dictum est, forma ignis habet necessariam, & infallibilem connexionem cum dispositione introductiua

# Disp.X de causa efficiente, Quæst. VII. 111

introductiva eiuschem : ergo actio illa, que modo supradicto hanc attingit dispositionem cademmet attingit saltem secundariò formam : iam ergo eiusche naturalis actionis duplex terminus esse potest.

100. Nec refert si dicatur: ideo terminum aliquem dici secundarium: quia etsi per propriam actionem statilla tamen actio talis rationis est, vr necessariò aliam priorem exposcat, illaque posita hanc secundam actionem statun poni necesse sit. Nam inquirimus, num insluxus prioris actionis attingat terminum illum, qui secundarius dicitur vel non: si attingit, supersuite ergo illa secunda actio; quod si non attingit, quomodo eius terminus dici potes?

Confirmatur, quia posita visione beatifica, non potest non dilectio, & amor beatificus poni, & hæc posterior actio essentialiter pendet à priori: sed hoc non obstante amor beatificus non potest dici terminus secundarius respectu prioris actionis; quandoquidem actus voluntatis est omnino extra sphæram intellectus. Malè ergo propter illam rationem dicitur, dari terminum aliquem secundarium: etiamsi emanatio sit vera actio.

Exponitur qualiter essentia sit principium effe-Etiuum uatum passionum; & in quo naturalis emanatio, qua ab essentia stuunt, consistat.

### S. V.

Por Denti inquiciri. Primum si essentia veram non elicitactionem, dum ab eo proprietates sluunt: cur spectat ad ordinem principij activi respectu illasum? Secundum verò, in quonam hæc naturalis emanatio consistat?

Ad horum verò primum respondetur: inde solùm colligi, quod non pertineat propriè & strictè ad talemordinem; secus verò quod aliquo modo ad illum non spectet, saquam quid desicienter participans aliquid eius, & reductiuè ad eundem pertinens?

102. Cuius rationem tetigit optime D. Thom. opusc. citato his ferè verbis: quia nimirum licet in propriis passionibus inueniatur tam este illarum, quam necessitas conveniendi semper subiecto, & verumque per veram actionem fit à generante: nihilominus generans non attingit simul has duas rationes, nisi medio ipso subiecto: quoniam si subiectum nullam haberet habitudinem necessariam ad tale proprium, quantumcumque generans produceret subiectum cum propria possione, non imponeret passioni necessitatem prædictam; siquidem sublata ista habitudine, illud quod dicitur propria passio, per accidens, & contingenter, se haberet ad subiedum. Quare ex quo capire subiedum, seu essentia non elicit tunc verain, & propriam actionem mediam non est vere, & proprie actiua; & ex quo capite est aliquo modo ratio respectu efficientis, ob quam prædica duo per veram actionem atringat, non, se habet pure passuè respectu suarum passionum; sed dicit aliquo modo ad illas habitudinem causæ esticientis, siquidem illud, quòd est receptium tantum alicuius forme; non imponit ei necessitatem essendi, & conueniendi semper subie &o.

103 Quod adhuc magis explicuit, Doctor Angelicus 1. p. quæst 77.art.6. (de quo optime ibidem Caiet.) nam quando plura ordine quodam ab vna causa procedunt, tunc id, quod priùs procedit, est aliquo modo causa cæterorum in codem genere causacique, quoniam aliquo modo quasi desert causalitatem Celleg. Compl. Physica.

talis cause ad reliquos effectus: non quidem quis nouam aliquam, & veram actionem eliciat; sed quia causa illa nequit attingere per suam causalitarem posteriorem effectum, nisi priùs arttingat priorem. Quare cum actualitas subiecti, seu effentiz, & propriétates eius procedant efficienter ab codem generante,& in ordine quodam vt ex se constat;consequens est, ve actualitas subiecti, que inter has actualitates est prima in hoc processu sit aliquo modo causa in codem ordine respectus suarum proprietatum : quia aliquo modo quasi defert actionem generantis ad suas passiones, quatenus non potest actio agentis attingere passiones, nisi prius attingat essentiam, & consequenter nis eadem essentia mediante inter illas, & generans tanquam termino priori quo semel posico starim alij subsequuntur.

gelicus Doctor locis citatis: proprietates non possunt attingià generante, misi mediet essentia, vt est ens in actu. Vndè dependentia illa, & resultantia, qua passiones ab ea pendent tanquam à termino priori, cum quo habent necessarium nexum, pertinet aliquo modo ad ordinem essicientis: quoniam proprium est essicientis agere quatenus est in actu per suam naturalem actualitatem; & ita id; à quo aliquid pendet vt ab ente in actu, & quasi à deserente actionem agentis ad aliud modo suprà explicato, pertinet aliquo modo ad ordinem essicientis respectualité rius.

ros. Declaratur tandem radicitus hoc ipsum; quia vt eleganter expendit D. Thom.opusc.citato, sicut in genere cause materialis passiuz dupliciter potest dici, quòd aliquid patiatur, vel quia recipit aliud, vel quia disponit ad receptionem illius; & ideo (vt exemplo S.Doctoris vtamur) non solum cetta recipiens figuram dicitur passius se habere ad illam; sed etiam mollities: quia licet in ea non recipiatur, est tamen aliquo modo ratio recipiendi, quatenus disponit ad illam. Et eodem modo licet forma substatialis non recipiatur in quatitate; sed potius è cottà: nihilominus quantitas dicitur passiuè se habere, quia disponit ad talem receptionem.

Ita similiter (debita tamen proportione seruata) dupliciter potest aliquid in ordine principij productiui ad illud pertinere, vel quia propriè, ac proinde per veram actionem mediam concurrit: vel quia aliquo modo est ratio respectu agentis, ob quam attingat essectum, quatenus non potest producere essectum posteriorem, nisi cum aliquali dependentia cius dem essectus ab illo, ve ab essectu, & termino priori ita ve hic modus dependendi aliqualiter participet modum dependendi ordinis essicientis: quia est dependentia ab also ve ab ente in actu, & mododicto; ve explicatum est.

106 Ex quibus omnibus satis perspicuè colligitur responsio ad id, quod secundo loco inquirebatur, scilicet in quonam hæc naturalis emanatio consistat : dicimus enim , quod cum generans attingat per vnam Tolummodd actionem, scilicet per generationem tam essentiam, quam omnia ad candem spectarina (vt probatum est ) & nequeat per illam producete primam, passionem, nisi prius producat es-sentiam dicut neque secundam, nisi prius attingat primam; consequens est, quod naturalis emanario paffionum ab effétia (si semel non est actio media inter essentiam, & passiones, vt ostensum est) consistat in illo ordine excundi passionum per essentiam ex vi vnius, & eiulde actionis præcifæ;taliter quòd paffionesaliquo modo exeant dependenter ab essentia,quatenus ipfa, ve est ens in actu, imponit ratione nexus iam explicati necessitaté agenti, ad hoc vt ca posita, &

# 112 Disp.X.de Causa efficiente, Quæst. VIII.

non aliter, debeat statim per se loquendo producere

passiones, ex vi einsdem actionis.

107. Vnde si hæc naturalis emanatio passionum ab offentia, quali actiue fumatur, & secondum ca, quæ solum in recto, & formalissime importat, non est aliquid distinctuab ipla essentia, connotat tamen actionem agentis determinatam illam, vt ad terminum priorem, & ad passiones vt ad effectum posteriorem, verè, & propriè per illam actionem productum, necnon, & remotionem omnium impedimentorum occurrentium: quia essentia præcisè ratione suæ actualitatis, & exigentia, qua postulat suas proprietates, neceffitat, & determinat agens, vt illas statim producat, habétque quali deferre actionem eius ad ipsas. Si verò talis emanatio quasi passiuè accipiatur, non est distincta ab eisdem passionibus; sed illa dicie; connotando tamen, tum essentiam ve exigentem illas; tum etiam reliqua prædicta. Non secus proportione tamen servata)ac creatio passiva formaliter, & in recto sumpta non distinguitur in sententia probabili multorum ab ipsa creatura, nec creatio activa in opinione communi Thomistarum ab actibus internis Dei : quia nec Deus creat, nec creatura creatur per actionem mediam , & interiecam ce ipsa inter verumque. Et ita licet passiones fiant à generante per actionem mediam: quia ab illo non resultant per modum proprietatum ipsius; sed vere, & proprie, licet secundario ab eo efficiuntur non tamen resultant ab essentia per resultantiam, quali activam, aut quali pastiuam mediam inter vtramque:quia talis resultantia formalissime sumpta esset vera actio, & consequenter non esset naturalis sequela, emanatio.

108 Que omnie virtualiter continentur in breuibus illis, & combendiosis verbis Capreoli loco citato dicendis: quod potentia anima ideò dicuntur flucre ab anima vel produci, aut causari ab ea : Quia eadem productio, que primo terminatur ad esse anima, terminatur ad effe potentiarum secundario Quo etiam loquendi modo vtuntur Caier. & Bafiez locis supra relatis, & communiter Thomistæ. Diximus virtualiter continers: quia licet hæc naturalis emanatio passionum ab essentia, non consistat formaliter, & in recto in prædicta actione, nihilominus trahit suo-modo originem ex eo quod actio agentis per prius terminetut ad essentiam, vt ad ens in acu, & deinde ad passiones, ve ad complementum necessarium præcedentis facti esse, & hoc ipso quod secundùm hunc ordinem ad prædicta terminentur, inuolnuntur ibi conditiones iam explicatæ, ad naturalem

resultantiam petitæ.

Soluuntur emnia fundamenta Recentiorum prater vitimum.

#### **S**. **V** I.

A desumptum satis liquet ex dictis.

Ad secundum constat etiam ex his, quæ supra afseruimus, quomodo forma cœli non possit per hancnaturalem dimanationem ab eius materia dimanato: cum materia sir secundum se pura posentia, &
in ordi: e causæ essecientis nihil dimanec ab alio,
nisi tan quam ab ente in actu.

quomodo in dimanationem etiam patet ex dictis quomodo in dimanatione passionum detur ex parte essentize, à qua passiones dimanant, prædicta dimanatio ad ordinem essecientis suo modo spectans, & ex parte generantis actio generatina, que sicut priùs terminatur ad essentiam? ita statim terminatur ad

passiones. Vnde nullo modo adest ibi purum ' & nudim orium, vel ex parte generantis, vel ex parte esfentiz genitz: quia prædictum orium excludit omnem modum concurrendi ad ordinem causæfficientis quo quomodò spectantem. Quod adeo verum est, ve licet passiones impedirentur in iusanti generationis & postea per naturalem dimanationem sine noua actione pullulent, non esser cocedendum: quòd tunc omnia quiescerent, & essenti in puro orio propter rationem modo tractam, & in solutione ad consismationem vitimi magis explicandam.

res Ad tertium responderur, quòd sicur dato per impossibile aliquo vero, & rigoroso instrumento artificiali, v. g. serra quod ex sua natura subordinaretur huic artifici potius quàm illi, runc licet produceretur ab alio, semper subordinaretur illi priori, ve instrumentum sua causa principali: ita quia calor ignis geniti ex natura sua subordinatur ei, ve vittus instrumentaria eius, ideò à quocumque producatur, séper subordinabitur illi: quia semper ab eo dimanat

Quare in prædicta virtute instrumentaria duplex subordinationis genus distinguendum est, aliad, quo subordinatur alteri, vt purus essectus suæ causæ, à qua verè, & propriè essicitur, alind quo subordinatur alteri vt essectus dimanans, & vt virtus instrumentaria suæ radici, & causæ ptincipali per illam operanti: & hoc posteriori modo subordinatur essentiæ à qua suit, & illo priori subordinatur generanti, à quo sit nec generans satisfaceret suo muneri, nis ex vi suæ actionis relinqueret calorem cum subordinatione sufficienti ad ignem genitum per modum virtutis instrumentariæ illius: quia qui dat formam, debet dare consequentia ad formam.

Ad quartum respondetur quod consinceret intentum, si passiones non solum non resultarent ab essentia per mediam aliquam actionem ipsius, ve reuera non resultant verum etiam neque sierent à generante media actione generativa tanquam terminus secundarius eius. Vnde ea impedita quoad extensionem ad essecundarium secundarium, nequeunt passiones dimanares nam licet nequeat actio impediti, quin producat terminum primarium; benè tamen ne attingat, secundarium. Sicut licet forma vnita suo subiecto non possit non tribuere suum essecum formalem; amarium: potest tamen impediti, ne tribuat secunda-

rium,

Occurritur vltimo argumento Iuniorum, & eius confirmationi.

#### S. VII.

D quintum responderur primo; probabile esse dari ibidem nouam actionem identificaram cum nouo illo motu, & procedentem à sola estediva: hæc tamen actio non invenitur ibidem per le ; sed per accidens, ratione circunstantiatum tunc occurrentium: quia non nisi expellendo calorem per accidens ibi existentem introducitur frigidiras: & ita nisi adesset hoc impedimentum, resultatet sine nouo motu, & actione. Caterum quia actio illa, & terminus eius sunt complementum procedentis facti esse, scilicet aquæ quandoquidem ordinatur ad tribuendam dispositionem debitam in instanti generationis, & per accidens impeditam, vel deperditam: ideo vtrumquee manat per naturalem sequelam ex vi actionis generatiuz aque virtualiter manentis in termino primario intentionis, scilicet inipla aqua:quia verumque (ordine tamen quodam) est quasi corolarium eiusdem actionis: ita ramen vt emanatio no constat in nouo illo moru. & actione: na

# Dilp.X. de Causa efficiente, Quast. VII.

hæc eriam dirnanat, sed in natura'i illa sequela iam explicata, qua ex vi generationis aque, statim post iplam formam substantialem, subsequitur quam primum porest morus ille ir frigidationis, & post cum frigiditas recuperata, que licet non lit passio illius, habet ramen suo modo nexum cum illa

113 Potest autem hoc explicari exemplo vbicarionis corporis leuis in tuo loco naturali, que per se loquendo non petit nouum motum,& actionem; & ided fi in instanti generationis nullum adesset impedimentum, vt contingit in instanti primæ produ-&ionis totius elementi ignis, resultaret sine motu, & nous actione prædicta voicatio: attamen quando leue generatur distans à suo loco naturali, tune per accidens ratione distantiz, & impedimentorum occurrentium, adest nouus moras, nouaque actio: & nihilominus est valde probabile (ve infrà lib.7. dicemus) omnia illa emanare per naturalem emanationem ex vi actionis generatiuz granis, tatione cufus generans dicitur mouens illius na ve non detur aliqua alia causa particularis, quæ per veram actiónem concurrat, nisi solus genitor.

Nec refert si obiicias, quòd ad actionem non daturactio, ac proinde actio generatiua grauis non poterit ad nouam illam actionem; & delcenlum lapidis terminari. Non inquam hoc resert : quia licet actio non possit terminaie aliam actionem, vt terminus per le primus eus, vt constabitex dicendis lib. 5. non tamen inconvenit, quod resultet ex illa modo explicato, quando ordinantur ad dandam effe-Aui dispositionem debitam in instanti generationis, que per accidens impedita est, & tales circonstantiæ tunc per accidens occurrunt, vt non possie aliter prædice indigentiæ subueniri. Et ita si tales circonstantiæ non occurrerent : ve fi Deus decreuisser, quod risibilitas non resultaret in homine vique ad annum transactum, tunc eo elapio fine no-

ua aliqua actione resultaret.

114. Secundo respondetur cum Caierano loco citato ex 1.p.q.54. Bañzz ibidem, Zanardo, & aliis Thomistis optimam elle solutionem tecundo loco ibidem traditam : quoniam poua illa frigiditatis intenfio, etfi de nouo incipiat esse in aqua,incipit taen ve complementum præcedentis facti effe, & termini prioris ve talis est, & ideò ex vi sua, & ab intrinseco non habet rarionem facti elle per le nouam exigendis actionem; led per puram emanationem naturalem fine aliqua noua actione resultat : quia hoc iplo quod mancat ipla aqua, que est terminus prior quam paliones relpectu generationis iplius aquæ consetur ibi virtualiter manere generatio præterita ! quia manet impolita sufficiens necessitas, & determinatio; ad hoc, vt semous impedimenus statim refultet talis frigiditas.

Vnde existentia generationis aque in scipla tantum desideratur, ad ponendum terminum simplicitet primarium executionis, scalicet virimam dispositionem ad formam aquæ, ve quæltione precedenti oftendimus quia cum cetera alia habeant connexionem cum illa, consequens est, ve hac posica, statim cate. ra ordine quodam ex vi talis potitionis resultent.

115. Quare ad primam probationem contra eandem solutionem pater ex dictis. Ad secundam : quod etsi frigiditas illa paulatim radicetur in aqua,& calot paulatim ibidem desinat informare illam; non tamen ideò adest ibi nouus motus: quia non intercedit inter illam radicationem frigiditatis, & iplam aquam, aliquid medium, & viale; sed fit ex vi solius influxus, quo aqua genita est, & per resultantiam naturalem iam explicaram. Non enim minus potest sonfistere in uoua informatione, aut radicatione, Colleg. Compl. Physical

etiamsi ibidem sit non esse caloris, sed in aliquo viali : & fluenti tam ab aqua, quam à frigiditate distincto, & inter verumque medio, ve lib. 3.ostendemus. Vnde proprie, & strictz loquendo nec ibi adest noua muratio; se solum large, prove noua informa-

tio de se permanens potest large dici mutatio.

Ad tertiam probationem respondetur, ibi solum acquiri maiorem intensionem præexistentis frigiditatis: quia frigiditas illa non periit totaliter; sed solum quoed intensionem; si tamen omnino periisset, & aqua illa à Deo conservaretur, tune tesultatet noua frigiditas. Vnde ex vi eiusdem actionis generatiue quandoque resultaret sola intensio frigiditatis; quandoque ipsa frigiditas: & quandoque cum expulsione contrarij, quandoque verò sine illa : ve si non introducto icalore Deus auferret frigiditatem, & po-Rea resultarer.

Adde, quod licet daremus , reperiri ibidem no num motum ( quod quidem zque probabile , & tutum in schola D. Thom.est ) non ideo iuxta hanc solutionem admittenda effet nous actio; sed ex vi actionis generatiuz, vna cum nouailla intensione frigiditatis resultaret, vi contingeret in gravi acquirente per naturalem resultantiam vbicationem in suo loco naturali, & motum ad illum si semel gravitas non est principium proprièactiuum talis motus, vt lib.7. ex mente S. Thom, tangemus. Cur autem peculiariter in resultantia prædicte vbicationis sit nouus motus localis. & quomodo hæc cohæreant cum communi illo pronuntiato scilicet actionem, passionem; & motum identificari inter se supra tetigimus, & in-

frà explicabimus.

116. Ad confirmationem respondetur; quod hoc ipso quod Deus præstiterit omnem influxum necessarium ad productionem essentia, & eam conseruet, præstiterit etiam omnem influxum requisitum saltem ex parce sua ad palliones, & accidentia ab ca dimanantia: nam quòd acu non dimanent, non prouenit ex effectu influxus, & concursus divini, sed ex impedimentis concurrentibus quia ve supra dicebamus, licet dari nequeat actio, & influxus Dei absque termino primario ipsius, bene tame absque secundario, quando adest aliquod impedimentum à quo efficaciter vult Deus impediri suum influxum quoad effectum secundarium. Vnde semoto impedimento, starim illemet influxus extenditur ad attingendum; essectum secundarium, ira ablato calore statim illamet actio ad essentiam aque terminata extenditur ad acquirendam frigiditatem deperdita: sicut Deo decernente, quòd suus influxus productiuus essentiæ hominis non extédatur ad tilibilitaté víque ad annu trala cu, runc lemoto hoc extrinleco impedimento, seu tralado anno, protinus eius influxus extediturad illa

117. Maxime : quia tota formalitas realis,actiohis dinine, qua concurrit ad generationem, manet adhuc formaliter in leipla: quia Deus tantu agit etiam ad extra per actiones immanentes sui intellectus, & voluntatis. Vnde illametactio, & non aliqua alia ex parte Dei , que fit à precedenti virtualiter diftincta; extenditur actu ad effectum secundatium, & eum infert non minus quam se extenderet in instanti generationis aque. Sicut quia volitio divina terminatur ad divinam bonitatem ve ad obiecu primarium, & ad creaturas, ve ad secundarium, potest cadem absque additione alicuius formalitatis extendi: & non extendi ad illas: & per hoc quod extendatur, aut non extendatur, nihil reale acquirit, aut deperdit. Et similiter relatio paternitatis potest(vt in Logica disp. 14. num. 83. diximus) extendi, & non extendi ad plures filios, & per hoc quod semel terminata ad ynum extendatur ad alium, nihil reale ei additur; fed'

# 114 Disp.X. de Causa efficiente, Quæst. VIII.

satis est intrinseca connotatio filij denad geniti quia terminus primarius eius tantum est communis ratio filij à se geniti, non verd hic, aut ille filius in particu-

lari acceptus.

\* r\*\*. Ex quo etiam, ad id, quod vltimo loco in eadem'confirmatione additur fatis constat; nam licut ex parte Dei non requiritur noua actio ita neque ex parte creaturz; sed sufficit illamet actio generatiua aque, virtualiter ibidem manens, & quod adlit prædicum connotatum, scilicet remotio impedimentorum ocurrentium: quamuis etiam cum his cohzreat, quod ex vi przdicarum actionum multoties vincantur impedimenta iuxta naturam, & ordinem rebus ipsis debitum, ve patet in aqua calida, &

ad pristinam frigiditatem reda Ca.

119. Et hæc aded vera esse censemus, ve licet daremus, Deum agere ad extra per actionem formaliter transeuntem; tunc esset idem ( proportione tamen servata) dicendum: quia illamet actio, licet in se transferit, manet tamen in virtute in essentia, aut forma aquæ: sicut de actione creaturarum dicebamus & ita non erit necessaria noua actio, sed sufficiet resultantia iam explicata, ve aperte colligitur ex D. Th. 5. Physic.led. 3. Quia, vt optime explicat Ferrara quæst. 3. ideò docet non esse necessariam nouam actiostemerga aliquod subiectum, ad hoc ve habeat novam rélationem verbi gratia, qualitatis: quia illa relatio erat in radice in ipso fundamento (sicut passiones præexistunt in essentia ) & fit per naturalem resul-

120. Ex quibus omnibus facile erit colligere, quid dicendum sit de his acidentibus, que rem gemitam individue comitantur, & in instanti generationis ex vi eiuldem actionis producuntur : dicimus enim idem esse quoad illa ferendum iudicium) debita tamen proportione seruata ac de accidentibus, qua rationem propriè passionis verè, & strice habent; quia etiam per naturalem resultantiam fiunt.

### QVÆSTIO VIII.

An unum accidens respectu alterius sibi similis possis esse causa principalis.

Eritò huculque quæstionem hanc distulimus: Mquonism nisi semel explicaretat virtus, seu ratio agendi per quam vna fabstantia producit aliam, nequibat exacte percipi.quenam fit virtus per quam vnum accidens active attingit aliud.

#### PLACITYM FONSEC &

Attem negativam tuentur Fonseca 5. Metaph.cap. 2.q. 6. le & . Conimbric. 1. Phylic. cap.7 q. 18.art. 3.ad finem assertio. 5. Et probatur primò:calor calefacit, ve victus ignis ergo in victute illius.ac proinde ve causa instrumentalis. Veraque consequentia patet. Antecedens verò suadetur : quia totum elle accidentis in ratione entis confiderati est, esse entis; id est substantia, ens. Ergo totum esse illius, vt operatiui, & vt habet virtutem ad agendum est, esse virtutem substantiæ : quia ratio virturis operatiuæ sequitor ad esse, in co fundatur:ergo quando calor calefacit, tunc præstat hunc influxu, ve est virtus substatia arque adeo calcfacit, vt inst rumentu illius. 122. Secundo, impossibile est, quod respectu vnius, & eruschem effectus detur multiplex causa

totalis eiusdem ordinis, & præci pus; quia essi plures caulæ diuorsorum ordinum possunt desiderari ad îllum non tamen in vno, & codem ordine quoniam queuis causa totalis vnius fordinis prestat omnem influxum, qui in illo ordine desideratur. At in productione caloris substantia ignis est causa totalis, & in ordine causarum particularium, principalis : ergo repugnat, quòd calor, qui solum, ve causa particularis influit, concurrat per modum caulæ præcipuæ.

Minor patet, nam ignis non solum ignire; sed eriam calefacere potest. quia forma, que artingir vitimum effectum, ad quod dispositiones alique ordinantur, non potest non habere vim ad producendas tales dispositiones, ac per consequens ignis, qui potest ignire, poterit etiam calcfacere, quod se habet vt dispositio ad igniendum. Confirmator vtrumque argumentum: ignis continet eminenter calorem, atque ita potest illum per modum cause principalis producere ergo superfluit alia causa particularis, & præcipua. Ergo si semel calor concurrit ad calefacien+ dum, solum influer per modum virtutis, & infleumenti eiuldem ignis.

Adstruitur vera Angelici Doctorus sententia.

I 13. Nilominus dicendum est accident ad productionem alterius accidentis sibi similis secundum suam speciem considerati, concurrere per modum virtutis, & rationis agendi principalis. Hecest Diu Thom. 3.p. q.62.art. 1. quem sequuntur Masius lib. 2. Physic. cap. 3. lect. 3. assertione 1. qui refert Caietan. 1.p.q. 5 5.art. 3. Durand in 1. distina. 2. n.16.& 17. Scotus in 4. dist. 12.9.3. Astudillo 2. Physic.q. 6.& dicit esse sententiam fere omnium Quaru etiam tenet Rubio in hoc l.tractatu de causa efficien te, qu. 5. & dicushoc iam sentire fere somnes suniores.

124. Ratio fundamentalis est causa instrumentalis eleuarur ad producendum effectum persectiorem se. seu ( quod idem est quoad præsens ) excedentem eius virtutem; quia cum agat ve causa deficiens, & non accedens ad ordinem causarum agentium virtute propria, semper influit in ordine ad virtutem excedentem talem virtutem:at calor, verbi gratis in productione alterius caloris modo dicto considerati, non operatur, vt elevatus in ordine ad effe-&um excedentem propriam virtutem : quia vterque est eiusdem speciei & calor productus non excedit intentionem producentis, (vt supponitut) ac proinde nec virtutem eius; ergo non influit per modum caulæ instrumentalis.

125. Nec refert si dixeris:calorem productum excedere virtutem caloris producentis, quantum ad modum operandi: quia cum sit virtus substantia, operatur dependenter ab ea, atque adeo, & in vittute etuldem nam licet demus, quod aliquando caula eiuldem speciei cum effectu non pollit propria virtute producere illum. quia est valde imperseda in modo operandi, ac proinde excedit virtutem eius mhilominus in præsenti nulla ratione hoc dici potelt, tum quia si per impossibile non esser dabilis substantia, si ramen esset possibilis calor; nihilominus elser productiuus caloris & consequenter neque quoad effectum, neque quoad modum operandi subordinaretur alteri, ve cause præcipue. & particulari, ve ex se constati& ita influeret per modum causæ principalis; ergo etiam quando coniun dus est cum igne, aut cum a lia substantia, cuius est victus, operabitur saltem vt tatio agendi proxima, & præcipua.

Patetconsequentia: quia inde colligimus, calorem conjunctum

coniun tum cum substantia solis verbi gratia, non operari virtute propria ad productionem ignis: quia si semel esset impossibilis substantia solis, non posset illa lux, & calor virtualis residens in sole producere substantiam ignis. Ergo à contrario; si calor producere calorem, eriams per impossibile non esset substantia bene colligetur eum producere aliquem calorem per modum rationis agendi principalis modo iam explicato.

126. Confirmatur primò quia etli forma substantialis concurrat per modum virtutis radicalis ignis in ordine ad productionem ignis: vt quastione 4. huius disputationis fusè ostendimus : quia tamen concurrit per modum victuris adæquantis in perfe-Rione specifica effectum, & non subordinate alteri virtuti eiusdem ordinis, & rationis; ideò neque quoad substantiam, neque quoad modumita exceditur ab illo ve non concurrat per modum rationis agendi præcipuæ : ergo similiter quamuis calor in-Auat per modum virtutis proximæ:quia tamen concutrit tanquam quid ada quans effectum secundum suam speciem consideratum, & solummodò subordinatur alteri, ve victuti, & radicali ptincipio: ideò nullo modo neque quoad substantiam neque quoad modum ita excluditur ab illo,vt nequeat per modum cause principalis, licer proxime, influere.

ray Confirmatur secundò: quia illa virtus, cui maximè assimilatur essecus, nequit concurrere instrumentariè, vt benè notauit D. Thom. loco citato: quia agens intendit assimilare passum in aliqua ratione principali agendi, ac proinde neque essecut illam, quo ad modum operandi: at cum calor producit calorem, tunc calor productus maximè assi-

milatur calori producenti:ergo,&c.

### Respondetur Argumentis Fonseca.

#### §. 111.

Lis. Exquo ad ea,quæ pro contraria sententia adducuntur, facilis est responsio. Ad primum respondetur, quòd ad rationem formæ instrumentatiæ non sufficir operari, ve virtus alterius, vecumque; sed ve virtus alterius in ordine ad essecum excedentem talem virtutem modo dicto: quia quando essecutem virtus alterius: quia non est qua agit ve quo, sed ve quod: se quia ratione illius constitutiti suppositum illud, cuius est illud accidens in ratione operantis ve quod præcipui. Vnde ignis, ve calidus calesacit per modum causa principalis ve quod; licet ve calidus, non sit causa principalis igniendi; sed id habeat à sola forma ignis, se ita alia ratione est virtus ignis ad igniendum, se alia ad calesaciendum.

119. Ad secundum responderur : causam, & elus virtutem agendi proximam, & talem, qualis à nobis explicata est, non censei duas causas; sed vnam, & ad eundem ordinem pertinentem. Vnde et ignis habeat concurrere ad calefaciendum principaliter tadicaliter per formam ignis, & principaliter proxime per calorem; nihilominus censerur vna, & cadem causa ve constitutus per veramque. Sicut, eisi Deus respectu suzvolitionis habeat se per modum principalis volentis nostro modo intelligendi: tutti ratione sux naturz, tum ratione suz voluntatis i nihilominus hoc non inconuenit: quia natura concurrit nostro modo intelligendi per modum virtutis radicalis, & voluntas per modum principij proximi. Que solutio desumitur ex Caiet. ex loco citato.

130. Per quod etiam patet, tum ad confirmationem tum etiam ad id quod supra ad hanc quæstionem remisimus, scilicet quomodo calor produdus adæquet vim caloris producentis: nam id est verum de vi agendi per modum causæ præcipuæ: nam
vterque potest hoc modo calefacere; non verò de modo agendi per modum formæ instrumentariæ: nam
hæc extenditur vsque ad productionem substantiæ,
(vt dictum est) & calor, vt est coniunctus cum sua
substantia potest producere instrumentaliter aliquem
estectum substantialem, quem coniunctus cum alia
attingere non potest.

### QVESTIO VLTIMA.

Que sit consalites cause efficientis iam constitute in actu primo per omnes sues virtutes.

Ausalitas agentis subsequitur ad ipsum, postquam iam habet; sum virtutem agendi radicalem; tum etiam virtutem operandi proximam, & non antea; & ideò de illa non poterat sermo institui, vsque dum de illius virtutibus, & rationibus agendi sermonem texeremus, semel autem his explicatis, statim de ipsa causalitate agere opotebit.

### Proponuntur Varia sententia.

§. I.

r 3 t. D Rima sententia est, actionem esse causalitatem agentis. Ita Suarez disp. 18. suæ Metaphisect. to. num. 5. Conimbr. in præsenti quæst. 6. artic. 2. Rubio tractat. de causa essiciente quæst. 1. in 3. partislus probatur primò: nam illud est causalitas agentis, quod illud denominat agens, & actu constituit in esse talis: sed huiusmodi est actio, nihilque aliud esse potest ergo, &c. Maior cum consequentia sunt notæ, Et minor probatur: quia per illud constituitur causa actu agens, quod immediate intelligitur adiungi illivitra potentiam agendi nam causa dum intelligitur habere tantum potentiam agendi, non intelligitur actu agens; sed nihil vitra hanc potentiam immediatius vustur agentiquam actio: ergo ipsa est, quæ illud constituit actu agens.

1-32. Secundo, qua id est agentis causalitas, quo prozimè, per se, intrinsecè attingit esse dum: quia causalitas est quasi via, aut tendentia ad esse dum: sed actio est id, quo proximè agens attingit esse dum: ergo

ipla est causalicas agentis.

Tertiò, qua si aliquid præter actionem est causaliras agentis vel id est præuium ad actionem, vel
subsequens vel concomitans illam. Primum dici
non potest: quia ante actionem non potest poni causalitas, cum saltem actio sit quid requisitum ad illam.
Tum etiam, quia quidquid est præuium ad actionem,
non pertiner ad actu causandum; sed potius ad rationem, & virtutem causandi vt quo, vel vt quod.
Secundum etiam dici non potest quia quod subsequitur actionem, vel est essectus, vel aliquid
posterius illo, quod non potest esse causalitas,
quæ est prior essectu. Si autem dicatur tertium,
tunc per accidens se habetet ad actionem, & pet
consequens ad causalitatem, quæ necessario exigit
actionem.

133. Secunda verò sententia asserit, causalitatem agentis non esse actionem; sed agere, seu essicere essectum. Ita Fonseca 3. Metaphysic quast: 13 sect. 3. Massus in prasenti, quast: 3. lect. 3. quast: 1. & alijex K. 4. Iunioribus

# 116 Disp. X. de Causa efficiente, Quæst. VIII.

Iunioribus. Ex antiquis verd Soncin. 5. Metaphysic. quast. 4. Iabel. ibideminquiens, hanc esse sententiam Thomistaum. Probatur primò : quia id est causalitas essecientis qua posita statim intelligitur essiciens condistinctum in modo causandi actualiter ab aliis generibus causarum quandoquidem idem est principium constitutiuum, & distinctiuum. Sed essiciens per agere, seu essecie rem, distinguitur ab omnibus aliis causis. A materia quidem, & forma: quia hac formaliter, illa materialiter concurrit ad esse, nulla tamen agendo: à sine verd: quia sinis nonest, qui essicit rem, sed cuius gratia res essicitur: ergo in agere, seu essicere rem, consistit causalitas agentis, seu essicientis.

Confirmatur t quia illud, quod vltimo ponit in acu causandi causam, debet esse causalitas. Sed exercere actionem est vltimum, quod ponit in actu causam nam vltra id non potest excogitari aliudi ergo id est causalitas essicientis. Consequentia probatur: quia causalitas est, secundum quam causa ponitur su actu causandi.

134. Secundò quia causa ipsa est, quæ agit media actione: sed hæc non censetur agere, nisi in quantum habet, seu exercet illam seu per illam attingit essectum, ergo cansalitas agentis præcise non consistit in ipsa actione, sed potius in habere, seu exercere illam. Minotem probat Soncin. vbi supra, quia si per impossibile, vel per intellectum seraretur actio ab omni subiecto, ibi daretur actio; non tamen causalitas agentis: quia nihil heret per illam. quandoquidem non esset subiectum, in quo factum reciperetur. Ergo agens non consetur agere, seu essecret ipsam actione, nisi inquantum habet seu exercet ipsam actionem ab ipso egtedientem in passum, seu quatenus per actionem se communicat.

### Fertur Indicium de veraque opinione.

### S. II.

PRo huius camen quæstionis decisione no-tandum est, quod actio, & agere, seu efficere, se habent vi concretum, seu quasi concretum & ab-Aractum, proindeque quantum ad modum significandi differenti Vnde actio significat formam quandam quæ luo modo, & vt quo oritur ab agente in terminum: agere autem concernit ipsum agens signisicando actionem quasi coniuncam, quasi habitam, seu exercitam per ipsum agens. Vnde agere significat hoc, quod est agens habere actionem; modo tamen infrà dicendo : efficere autem hoc, quod est habere, seu exercere efficientiam super aliquam m,vt docet D. Thom. de verit.quæst.s.art.s. ad 4. vbi inquit: Quòd agere secundum propriam rationem importat hoc , quod est habere actionem , seu actionem aliquam exercere Et de potentia quæst. 1. art. .. inquit: Agere nibil alind effe, quam communicare illud, per quod agens est altu.

Dicunt ergo Thomistæ, causalitatem efficientis non in ipsa actione vt sic consistere; sed potius in ipso agere, id est in ipso insluere, siue communicare, aut educere effectine rem de non esse ad esse, seu ipsem actionem exercere, quaternus in hoc involuitur ipsum agens, vt coniun cum actioni, & vt illam exercei do attingit effectum.

136. His ergo suppositis dicendum est, quod si de causalitate agentis quoad rem ipsam loquamur, tunc non potest esse disservicio inter Suarem, & Thomistas: attamen melius loquuntur Thomistae, quippè qui propriè, & in rigore causalitatem

efficientis explicant. Assertio hac quoad primam pattem negati non potest: quia dum Suarez ait, actionem esse causalitatem, non loquitur de ea, nisi vi exercita ab agente, co suo modo coniunca illi: quia instruit sermonem de cadem, vi actu arringente essectum, seu vi agens per illam reducitur ad actum attingendi illum. At idem est actio sic sumpta & agere quamuis non sit explicanda nomine actionis, co in abstracto, vi ipse cam explicat; sed per ly agere.

137. Ex quo etiam secunda assertionis pars satis constat: quia agens non est in actu secundo, nisi quatenus exercet suam actionem, & suo modo cum ea doniungitur, & per illam cum essectu. Ergo cum hoc propriè explicetur per ly agere, seu essecte, dicendum est, quod meli is loquuntur Thomistæ, quippe quia proprie, & adæquate ex vi locutionis rem explicant. Vnde D. Thomas, vi explicaret causalitatem egentis potius vittur hoc modo loquendi, & ab eo Thomistæ illum desumpserunt; & ideò 3. Physicalect. 4. inquit: Motiuum dici secundum potentiam, in quantum potest mouere: mouens autem in ipso agere: id est, in quantum agit actu. Et idem colligitur ex eodem 5. Physicalect. 2. vbi in quit: essiciens esse causam, in quantum agit.

Nec refert si dicas: quæstionem hanc excitati de causalitate essicientis; at causalitate potius sonat formam in abstracto, quàm in concreto, aut quasi concreto: ergo melius explicabitur causalitate agentis per ly astrio, quàm per ly agere. Non inquam hoc referti quia hie non loquimur de causalitate, niss ve exercitat si autem necessariò inuoluit agens, & sumitur in concreto, aut quasi concreto.

#### Solutio rationum Suarez.

### S. 111.

138. A D fundamenta igitut pro prima sententia quatenus aliquo modo pugnant contra nos respondetur. Ad primum: illud quod in actu exercito tribuit denominationem in genere causa efficientis, esse actionem exercitam, se concernentem agens, ve per illam attingit essectum: acproinde inuoluit idem agens. Per quod patet ad secundum

Ad vitimum respondetur: ipsam quidem actionem ad causaliratem pertinere; non tamen absolute; sed ve quasi habitam seu exerciram: per agensi ve sic autem nostro modo intelligendi potest dici esse subsequenta actionem absolute sumptam: non quidem tanquam esse causad quem terminatur actio; sed secundum quandam posterioritatem rationis: nam sicut nostro modo intelligendi, prius concipitur forma, quam intelligatur consungi per inhartentam actualem subsecto ita etiam prius intelligatur actionem oriri ab agente, quam intelligatur agens quasi consungi illi, habendo, se exercendo illam. Vnde complete, non dicitur actu causans per solam actionem absolute sumptam; sed potius per quasi habere, seu exercere ipsam actionem, sea

coniungi illi: quia in iplo quali habere, feu attingere per illam eff. Ctum, completur formalillimè ipla tatio causalitatis.

DISP A



# Disp. XI. de dep. Causæs secund. à pri. Quæst. I. 117

# 

DE DEPENDENTIA CAVS Æ

sæunda & necessaria à prima: & de modo, quo causa prima cum illa

concurrit.

EMEL explicatis virtutibus, seu rationibus agendi permanentibus; quibus causa se secunda, en necessaria constituitur permanenter in actu primo ad operadum: est tim occurrit inquirere, an vitra eas indigeat influxu ex parte Dei, en qualiter; loquimur autem de causis necessariis, en non qualitercumque; sed in ordine ad suas operationes ordinis naturalis: quia de causis liberis, aut de aliis operationibus agere, præsens superat institutum.

# QVÆSTIO. I.

VTRV M CAVSA SECVNDA NEcessaria in actu per suas virtustes actiuas constituta possit propriam operationem elicere absque actuals concursu causa prima.

1. PArtem affirmatiuam tenet Durand.in 2. dist. v. quæst. 5. & distinct. 37. quæst. 1. contendens mundum cum omnibus suis causis suisse proxime, & immediate è Deo productum: ar postquam creaturæ tunc esse, & vim operandi proportionatam essedibus producendis acceperunt, ip-sæ per eam quosuis essecus airingunt, vt Deus nihil actu, & proxime agat, nisi solum carum esse, & vim operandi conservare.

Probatur primò plures ex causis secundis necessariis sunt cause principales respectu suorum effecuum: at causa principalis est illa que virtute propria sine alterius ope suum attingit essecum: non ergo cause secunde necessarie indigebunt ope alterius cause etiam prime nisi solum mediata quadam ratione, secundum quod illis esse & virtutem operandi consetuat.

Secundo, non est necessarius concursus duor um agentium ad eundem essectum, nisi verumque sit pattiale, vel alterum tanta sit impersectionis; ve non nisi alterius ope sulciatur possit attingere essectum: sed Deus non potest esse agens pattiale, veex infra dicendis constabit; neque cteatum, cum totus essectus ab ea procedat, nec etiam impersectio illa in eandem creatura est: cum inter causas secundas necessarias, multa sint, qua eiussem persectionis sunt cum suo essectum; qua dam verò qua illum in persectione longè excellunt: ex nullo ergo capite desideratur concursus causa prima ad agendum.

2. Tertiò, quia si prima causa vnà cum secundis, & necessariis ad suas operationes immediate concurrit, inquirimus; an vna, an dupliciactione agant? non primum: nam quod plura per candem actionem aliquid producant, prouenit ex co, quòd

eandem agendi vim habeant: vt patet in personis diuinis per eamdemmet actionem producentibus mundum, quod in prima, & secunda causa necessaria non
inuenitur; secundum autem dici non potest: tum
quia actiones diuersificantur per terminos: at idem
esser terminus productus ab vtraque causa: ergo
produci non posser per distinctas actiones. Tum
etiam quia actio Dei, si esser distincta, deberet esse
prior; cum sit independens ab actione prædictas
eausa; & consequencer prius quam actio illius accideret, iam Deus torum produxisser essecum, proindeque nihil restaret eidem produe
cendum.

3. Nihilominus dicendum est: Deum acu, & immediate ad omnes, & singulas prædicarum creaturarum actiones concutrere. Hæc est communis inter Philosophos, & Theologos, & ided ab eis referendis abstinemus.

Probatur assertio ratione sundamentali. Deum esse ens per essentiam, & has creaturas esse entia per participationem, est totum sundamentum dependentiæ actualis earum à Deò tanquam à causa; sed since respectu ad causas secundas necessarias interpositas in causando inter Deum, & prædictas creaturas; est Deus ens per essentiam, & creaturæ istæ immediate, & per se entia per participationem: ergo sinc huiusmodi respectu, & meditatione hæ creaturæ habent per seiplas, & omnino immediate dependentiam à Deo, tanquam à causa, & consequenter quæuis actio creata illarum, quæ etiam est ens per participationem, pendebit à Deo tanquam à vera, & actuali causa.

4. Confirmatur, & explicatur: quoniam Dous, consideratus quatenus nostro modo intelligendi prascipponebatur decreto, quo instituit, vt hac creatura habetent vim productivam suorum essectuum, habetent vim productivam suorum essecusa immediata, habetet dependentiam necessarium quoduis ensab illis producibile; at per huiusmodi decretum, non est mutatus modus essendi in Deo: ergo etiamsi illud ponatur, nihilominus omne ensab eis sactibile, necessarium, & per se dependentiam habebit ab illo, non vicumque, sed ita vi interpositio harum causarum secundarum non totalat hanc immediatam dependentiam essecusabeto.

Maior certa est: quia Deus secundum illam rationem æqualiter respiciebat omne illud ens sactibile, vt causa simpliciter, & necessariòrequista ad illius productionem: & non magis respiciebat vnum estectum vt causa immediata, quam alium: alias necessitaretur Deus ad instituendum ordinem harum causarum secundarum respectu aliquorum estectuum: supposito, quòd veller eis esse communicare. Minor verò pater: quoniam ex vi decreti liberi nihil pertinens ad naturalem modum essendi Dei, potest immutati.

gistinguenda est minor: & si sensus sit, quòd, causa principalis sit illa, quæ ita operatur propria virtute, et non indigeat ope, & concursu causa elterius ordinis, neganda est; nam illa desinitio, sic intellecta nequit conuenire causa principali secundæ & necessariæ: sed primæ. Si verò sit sensus, quòd ita operatur virtute ptopria, et non dependeat ab alia causa particuliari, & eiusdem ordinis, conducenda est.

6. Et eodem modo soluendum est secundum argumentum, distinguendo scilicet maiorem: & si in ea sermo sit de causis eiusdem ordinis & non subordunctis

# 1 18 Disp.XI.de dep causæ secund à pri. Quæst.II.

dinatis concedenda est: si verò de causis diuersi ordinis,inter se essentialem subordinationem habentibus,

negari debet.

Ratio autem disparatis inter vtrasque causas hace est: quia causa particularis, si modo dicto eiusdem persectionis sit cum essectu, prastat omnem concursum, quem petit essectus producendus, vt à tali causa prastetur: & quem causa ipsa prastati postular; & ideò si alia causa particularis concurrit, signum, est vel causam illam priorem partialem esse, vel tantas impersectionis, vt ex vi sua essectum attingeze non possit. At in causis subordinatis, & diuersi ordinis: etiamsi earum qualibet sit totalis non excluditur consortium alterius causa: quia eius totalitas solum petit, vt in suo ordine totalitatem habeat.

7. Imò & hoc ipso, quod causa aliqua sit alteri subordinata, modo alibi dicendo, petit alterius concursum: & quòd, illa actio ab vtraque procedat. Vnde illud, quod in tertio argumento dicitur (ve sic hoc argumentum maneat solutum) quòd tantum operantut candem actionem, qua camdem operandi vim habent, solummodò est verum in illis causis, siue suppositis, qua ciusdem ordinis sunt in ratione agendi.

# Q V Æ S T IO II.

An iuxta principia Aristotelis, Deus non solùm simul concurrat cum causis secundis necessariu, sed eas etiam ad agendum pramoucat.

EXPLICATUR T.ITVLVS ET

6. I

8. Ex dictis quæstione præcedenti constat, actio-nem causæ necessariæ debere procedere, ram ab illa, quam à prima : & ideò vtramque simul influere concursu, quem vocant concomitantem, & simultaneum. Quare explicandum restat, an præter hunc concursum habebat Deus alium, quo influat in prædictam causam, & moueat eam ad agendum, ac proinde talis concursus non solum sit motio; sed præmotio, seu præuius adagendum, quandoquidem talis motio hoc ipso quod detur prædictæ causæ secundæad agendum,debet necessariò præcedere actionem illius,& consequenter non solum erit motio; sed præmotio, & influxus præuius : imò & necessariò etit prædeterminatio Physica: quia ex qua parte non datur ad agendum, vel non agendum; (ed ad hoc, ve determinate agat; est determinatio cause, & ex qua parte est, influxus Physicus erit determinatio realis, & Physica: & tandem ex quo capite procedit de. terminationem, seu actionem huius causa secunda, debet esse non solum determinatio, sed prædeterminatio illius.

Mouemus autem hanc quæstionem, non absolute, sed stando in principiis Aristor, ve ex professo constet, quantum doctrina hæc de præmotionibus divinis, quibus causæ hæ præmouentur sit censona cum principiis Aristotelis: ac proinde cum vera Philosophia.

9. Pro parte negatiua stant plures ex Iunioribus.

Probatur primò ex Aristotele 3. Phæsic text. 18. vbi loquens de prædictis causis docet, agens, vt agens non mutari: ergo potest prædicta causa esse actu agens, quin mutetut: ergo non requirirur illa præuia motio in illam vt agat: quia si illam requirit, impossibile est tale agens non mutari: quandoquidem recipit aliquid intrinsecum, quod antea non habebit.

Secundò quia in doctrina Aristotelis çause naturales sunt ex se omnino determinate ad operandum : ergo non indigent aliquo superaddito, quo prædeterminentur. Patet consequentia: quia illa præmotio solum datur ad determinandum: ergo si sunt determinate, viteriori prædeterminatione non indigebunt.

Aperitur mens Aristotelis, & non proponunsur cuasiones quorundam Iuniorum.

#### S. 11.

Ppositam tamen sententiam plutes tenent ex discipulis D. Thom. Pro cuius explicatione dicendum est primò, certum est in via, & do Extina Aristotelis, dari aliquem influxum causa prima in secundam, & necessariam, per quem moueatur ad operandum. Ita desumitur ex eodem Aristotele 8. Physic. text. 33. vbi agens de causa prima, & secunda, & necessaria, & de eatum subordinatione inquit Veramque igibur monere dicimus, & primum, & vleimum moneutium: sed magis primum: illud enim monet vleimum non monebit, illud autem, sine boc, vt bacusu non monebit, non monente bomine.

Ecce ergo quomodo philosophus apertum ponit discrimen inter primam, secundam causam necessarium, quòd licet veraque moueat id est active producat essecum; attamen prima mouet secundam ad talem operationem, non tamen è contrà. Et hoc ipsum docet idem Aristoteles 7. Physic. c. 1:88. Physic. cap. 5. quem præter relatos sequuntur plures ex Iunioribus Philosophis.

ni. Sed plures ex aduersariis triplicem huic testimonio adhibent solutionem. Prima est, quòd Arisstoteles nec verbum vllum de huiusmodi præmotione alicubi scripsit, præsertim in lib. Physic. vbi tantùm agit de naturalibus motibus, qui sensu percipi possunt, & de corporibus mouentibus, & mobilibus. secunda est, intelligendum esse Philosophum de motione commmuniter dicta, qua causæ secundæ necessariæ producuntur in esse, & conseruantur à prima causa. Tertia est, deò dici Deum mouere has causas secundas ad operandum; quia agit vnà cum illis per simultaneum concursum.

Imò aliqui addunt, quòd etsi Deus solum influat per prædictum concursum, artamen ille influxus, & actio huius creaturæ priùs est à Deo, quàm à prædicta causa secunda, & per illam actionem, ve est à Deo, mouerur, & determinatur ad eliciendam

candem actionem, prove est abilla.

Confutatur



# Disp. XI.de dep. Causæs secund à pri. Quæst. I. 119

Confutantur enasiones luniorum.

S. III. ~

Prima quidem: quia Aristot. in 8. Physic ex prædictis causis secundis moventibus inuestigat primum motorem qui sit omninò mobilts, aternus, infinitus, &c. vt patet ex vlaimis capitibus, & vlrimis verbis illius libri: eigo non agit tantum de corporibus mouentibus & mobilibus; sed etiam de subordinatione harum causatum ad primum motorem, nempè Deum, de quo statuit mouere hæc inferiora mouentia, ad hoc vt operentur suos motus. Vnde mirum est viros aliàs docussimos præstatam doctrinam ab Aristotele in hoc capite adeò expressant, non vidisse,

Atistoteles ibi sermonem texuit de his causis secundis quarenus in operando dependent à prima; & ideò non quia sunt talia entia per participationem: ted quia sunt agentia mota (in quo etiam priorem illam dependentiam inclusit) ac proinde ab hoc, quod est agere à primo motore, intulit dari vnum primum mouens omninò immotum, & consequenter non habens ab alio hoc, quod est agere quia in his essentialiter subordinatis implicat dari processum in infinitum.

Quod etiam non parum confirmatur exemplo de baculo ab eodem Philosopho allaro, ait enim: Baculus non mouebit nisi moueatur à manu: ergo sicut illa dependentia baculi à manu non est in essendo, sed im operando: ita etiam dependentia prædictatum causarum à prima, de qua ibi expresse loquitur, tantum erit dependentia, & motio quoad operari, & non quoad esselicet ex hac vluima, quæ in his causis est, oriatur illa.

Sed neque tertia solutio sussicient est quia quotiescumque actio, & passio in vna & cadem entitate identificatur; oporter, quòd actio quatenus talis formaliter sumpta sie prior ordine saltem rationis quàm passio: nam inquit Phylosophus 3. Physic. text. 18. Motus mouentis antecedit motum mobilis: at prius causa secunda, & necessaria intelligitur mota à Deo, quàm agat quia mouetur ad agendum: ergo illa passio, & motus non est eadem realiter actio, per quam prædicta causa secunda agit: sed infertur ex vi alterius actionis prioris, qua Deus prædica agit in illam.

14 Deinde, quie si semel ponitur Deum solummodo concurrere per concus sum simultaneum : nequit saluari, quòd moueat per illum has causas ad agendum : ergo non concurrit per solum prædiaum concursum; se influit per influxum præusum. Antecedens patet: tum quia nihil mouet aliud, nisi agendo in illud, sicut nullus posser trahere namm, nisi in illam ageret: at concursus concomitans non est influxus in causam; sed in effectum : quia totum esse illius est esse fieri effectus, & ad illum tendere : ergo per illum nequit prædicta causa secunda moueri ad agendum. Tum etiam, quia moueri denuò, est mutari, ac per consequens erit recipere aliquid, per quod habebat se aliter nunc, quam prius. At per actionem transcutem, quæ etiam prove est à Deo non recipitur, in sententia horum Iuniorum, in agente, sed in passo nihil prorsus recipic agens; ergo per illam non saluatur, quòd mouetur ad agendum.

Adde pro maiori probatione eiusdem antecedeneis, quod moueri ad agendum, denotat quod talis motio habeat, yt sie dicamus, pro termino, & esse chi ve quo ipsam actionem rei motæ: sicut impelli & moueri sapidem sursum: hoc modo habet pro termino ipsum ascensum sapidis: at actio prout à Deo non habet pro termino, & esse concurrit pet solum concursum simultaneum: quia in corum sententia est omnimoda simultas inter hos concursus, ae proinde vnus est ab alio: maxime quia tales concursus non distinguuntur inter se, & eriam co medo quo animal, & rationale distinguuntur: nam in quatis formalitate illius actionis intime imbibitur, quòd sit ab veraque causa.

15. Confirmatur primò: quia alioqui non posset saluari dignitas primi motoris in mouendo, quam præcipuè intendit Aristoteles locis citatis saluare. Quod sicostenditur; nam ad hanc saluandam oportet, ve non sie mutua dependentia sh influxo, quem prima, & hæ causæ secundæ præstant; at si Deus concurrit per solum concursum simultaneum, tunc erie mutua dependentia: ergo non saluatur prædicta dignitas. Maior patet; quia si mutuo dependent, non erit maior ratio, quare vna potius moueat alia, quàm è contra: & ita vel yttaque, vel nulla mouebitur ab altera, & consequenter nulla earum erit excellentior in modo concurrendi; quia causam mouere immotam, denotat, quòd ita pendeat aliquid ab illa, ve simul ipsa non pendeat in tali motione ab alio.

Minor verò etiam constat; nam sicut actio illius causa secunda non potest esse sine concursu Dei; ita neque iste concursus in sententia horum Doctorum sine influxu eiusdem creatura; alioquin non esse concursus simultaneus, & ideò si Deus posset per concursum alterius rationis illuminare sine sole: attamen illuminationem solis nequir essicere sine sole; imò in actionibus virtualibus anima vegetativa, ve in nutrione implicat, quòd Deus essiciat illum sine concursu causa secunda viuentis: quia catum esse consistir in hoc, quòd procedant à principio illo viuente coniuncto: ergo si Deus agit per solum concursum simultaneum, erit mutua inter vtrumque dependentia.

16. Confirmatur secundò; quia alioquin non re-Rè intulisset Aristoteles deueniendum esse ad vnum primum motorem, ex eo quòd hæ causæ secundæ non agunt nisi motæ. Quòd sic probatur; nam ideò deueniri deberet ad vnum primum motorem, quia ve ibidom Aristoteles ait, in his causis essentialitet subordinatis, non est abire in infinitum; sed hæc ratio non vrget si Deus solum concurrit influxu simultaneo: esgo vltra hunc dandus est alius.

Minor probatur; quia in agentibus partialibus non couvenit vt in infinitum syncategorematice abeatur; id quod in plutibus trahentibus nauim videre licet; nam si pondus nauis crescat, sicut possibile est crescere in infinitum syncategorematice; oportet vr etiam numerus illam trahentium eodem modo in infinitum augeatur: imò ex hoc exemplo constat concursum illum simultaneum, nec mouere aliam causam simul concurrentem, neque dare excellentiam in modo concurrendi. Quare essi Deus remote concurrat modo excellenti quatenus dedit virtutem, & esse his creaturis, verbi gratia igni, attamen vt formaliter, & proximè influit, non concurreret tunc independenti modo neque vt mouens cæteras illas causas, ac proindè neque vt causa prima.

17. Ex quibus etiam facile corruit id quod in hac tertia solutione addebatur, ad saluandum prædicam causam secundam præmoueti à Deo per concursum simultaneum, scilicet illam actionem prius esse à Deo, sic promouere causam secundam, & necessariam ad candem actionem. Nam præter-

Digitized by Google\_

quan

# 120 Disp.XI. de dep. Causæsecund. à pri Quæst. II.

quem quod sotio ille quando est transens non recipitur in ageme, sic per consequens non potest moueri per illam ad agendum, ve nu per dicebamus; nihilominus etiams subicourerur in illo non posser per
hoc saluari id, quod Aristoteles docer de motu causa
social de decessaria à prima. Quia hac prioritas
non est in re, sed solum in intellectu considerante:
ergo hac non susseri, ve saluetur quòd Deus-per suum
consursum mouest has eausas secundas ad agendum:
nam chim morio Dei sit causa actionis earum, debet
esse inter veramque vera distinctio, veraque, & realis prioritas.

Maxime quia cum hac motio ponatur ad faluandam dependentiam prædickæ ereatura, ve mouentis à motione Dei in ipfam, quia non mouet, nis mota à prima, oportet, ve sicut hæc dependentia est maxima, que excegitati potest; quia orirur ex intima, &c intrinseca subordinacione, que ibidem inuenitur, ita sie vera, & realis, ac proinde à parce rei in-

ucnta.

18. Accedit etiam : tum quòd alioqui ista cause secunde nihil agerent siquidem prioritate nawie præfupponeretur actio Dei in effectum, & ideò prælupponeretur iam fadis,& confequenter effet incapux, et ab illis reproduceretur. Tum etiam, & maxime: quia alivqui effer m illa actione aliqua formalicas, respectu cains prædicta causa secunda de liaberet merè passine, scilicet ille per quam monerotot ad agendom. At hoe fatis conftat effe fallum . maxime, in actionibus vitalibus necessariis, partis regetatiuz, quatam formalitates, hoc iplo, quod non intelligantur exite è sua causa proxima, neque intelligentur vitales. Sequela satis constat : nam cum hat formalitas monest cam ad actionem; oportet effe prius, quam iplaaget:at fi effet effectiue ab eadem eaula secunda, non poster præintelligi influxul illius: ergo , &c.

Satisfit argumentis prioris sententia.

S. 1 V.

D primum primæsententiærespondetur, tantum velle ibidem Aristotelem, quòd agens ve tale non mutetur per actionem suam, id est, à seipso procedentem; non verò quòd agens necessarium non agat, ve priùs motum à primo; imò exillo loco maior sumitur consirmatio pro nostra sententia: nam cum ipse Aristoteles asserat, quòd causa secunda necessaria agit mota à prima, & aliàs dicat, quòd non est mota per suam actionem: superest, ve dicatur mota à prima per aliquid distinctum ab actione ipsius causa secundæ: & cum huiusmodi distinctum ab actione non sit posterius illa: quia aliàs priùs ageret illa causa secunda, quàm mouerem; à prima, restat ve sit quid præuium ad illius actionem.

Ad fecundum respondetur: quod hæ causæ secundæ habent virtutem determinatam, & completam in suo ordine; sed non per respectum ad causas superiores; in quarum virtute debent agere, & determinari. Q V AB S T I O HI.

An ratione naturali convincatur, omnes causas secundas necessarias indigero ad agendum non solum concurso Dei simulta neo, sed etiam motione prævia.

Refertur sententia negans.

S. I.

Artem negativam ruentur quam plurimi ex lunioribus, qui omnes constanter tuentur præter concursum simultaneum, quo Deus vna cum causa secunda, ex necessaria efficit actionem illius mon conuinci, quod desideretur aliud, quo cam ad operandum moueat.

Probatur primò. Per concursum simultaneum saluatur omnis dependencia essentialis, tum huius causæ secundæ à prima in causando, tum actionis eius, tum etiam essecus per illam causati: ergo superstait alius quiuis concursus. Consequentia est cuidens: quia prædictus concursus prævius solum potest seddi ad saluandum aliquam ex his dependentiis essential: bus

Antecedens sidetur perspicuum: nam ex qua patte causa prima potest operari sine concursu simultaneo causa necessatiz: non verò è contra hzo causa secunda sine concursu concomitante Dei, saluatur dependentia essentialis in agendo huius causa secunda à prima; ex ex qua parte ipsa actio pradicta causa secunda est immediate à Deo, per illum concursum, maner illasa dependentia ipsius actionis à causa prima, ex tandem ex quo capite, id quod in his causa est causa actionis, causat eriam immediate essectum, qui sequitur ad actionem: saluatur dependentia ipsius essectura à Deo. Ad quid ergo desiderabitur instrusis essectura impurativa su peradditus, ex realiter distinctus à concursu simultaneo.

21. Confirmatur. Quinis concursus prænins est separabilis ab actione prædichæ causæ secundæ: quia cum sit prior natura, quam illa, ac per consequens independens ab eadem, nequit reddi sufficiens ratio, cur saltem supernaturaliter non possit ab ipsa separari maxime, quia onine principium agendi creatum potest Deus suspédere ab actuali actione: ergo concursus Dei nequit consistere in aliquo præuio; sed in solo concursu simultaneo. Patet consequentia: quia deber consistere in aliquo, quod sit inseparabile ab actjone prædictæ causæ secundæ. Vnde, quando non sequitur talis actio, tunc etfi Deus frerit paratus ad co. currendum; non tamen acu concurrit : ac proinde consister in prædicto concursu simultaneo, qui hoc iplo quod essentialiter simultaneus est, nequit separari à suo consorte, scilicer ab influxu caule secunde.

Secundò solis instrumentis est proprium, vi indigeant prævia motione, & applicatione à superiore agente: quia sola ipsa habent virtutem incompletam, & inferiorem in ordine ad productionem essectus principalis agentis: sed in productione ignis, verbi gratia, concurrit ignis generans, vt causa principalis: quia habet virtutem eiussé persectionis cum essectus producto: ergo non indiget prævia aliqua motione, aut applicatione: maximè, quia loquimur de illo, vt est sufficienter approximatus passio.

22 Terriò, quis non apparet, quid sir sila motio, aut ad quod prædicamentum pertineat: quoniam neque perest spectare ad prædicamentum qualitatis,

# Disp. XI. de dep. Causæs secund. à pri. Quæst. III. 12 1

consequentia: quia quod nou spectet ad aliquod ex quatuor vitimis pradicamentis, aut ad genus substantiz quantitatis, aut relationis,est per se manifestum, & ideo ad hec solummodo tria jam enumerata po-

test pertinere.

Antecedens verò quoad primam partem, scilicet quod non fit qualitas, videtur certum: quia qualitas illa, quippe virtus actiua non minus effet potentia operativa secunda quam calor ignis aut quævis alia potentia permanens, & ex consequenti indigebit etiam Dei præmotione ad operandum, & sic in infinitum:cum quæuis virtus operatiua non possit non pendere ab illo in esse, fieri;, & operari maximè, quia hoc ipso quod sit naturalis potentia, est indifferens ad plures &diuerlos actus, & tantum dat posse; ergo indiget determinatione, & applicatione huius posse: sicut & ipsa causa secunda, cui concessa est.

23. Ex quo etiam antecedens idem quoad alias duas partes constat : quia vbi est actio, ibidem debet esse terminus: sicut & vbi est passio:quin passio identificatur cum actione; sed non apparet, quem alium terminum habeat hæc motio, nisi qualitatem actidam vt patet maxime, quia actio cause secunde non potest esse immediatus terminus illius: siquidem, vt docet Aristot.ad actionem non datur actio, ne cogamus

procedere in infinitum: ergo, &c.

Seatuitur vera sententia, & prima eius ratio expenditur.

### 11.

Icendum est tamen non posse non stando 'in ratione naturali, admitti , Deum præmouere causas secundas necessarias ad suos actus, influendo in illis aliquid reale physicum, & prævium, quo præmoueantur, & prædeterminentur physice ad operandum ac proinde non sufficere concursum merè simultaneum. Hanc passim docet D. Thom. estque communis inter antiquos Philosophos, & inter Thomistas tam antiquos quam recentiores; & ita sinper-

uacaneum esset singulos recensere.

Sed vt prima ratio, qua cam suadebimus radicitus intelligatur aduertendum est, esse valde distincta hæcduo nimirum: operari cum aliquo ex vna parte, & operari in illo, aut per illud, seu mouere ipsum ad operandum ex alia: nam primum solummodo denotat simultatem, quam vocant concomitantiam concursus,& ideo si duo portent vnum & eundé, lapidem quiuis operatur cum alio : quia simultance cum illo concurrit. Et in sententia corum, qui dicunt seminam concurrere active ad generationem prolis, tunc fæmina ob rationem dicam operatur vna cum viro, & è contrà. At verò ad secundum requiritur vt agens. quod operatur per aliud, aut in alio, non solum concurrat simultanee cum altero; sed quod per suum concursum faciat vt alterum agat , & operetur : quia mouendo illud ad operandum facit, vt faciat, & ideo nec fæmina operatur per virum, nec vir per seminam nec vnus ex portantibus lapidem portat illum per alium : quia nec fæmina facit, quod vir faciat, nec vous, qui portat lapidem, actiue facit vt alius illum portet: quia nullus corum promouet nec applicat alium ad effectum.

25 Hinc ergo conficitur ratio ex D. Thoma desumpta; nam licet prima causa & causa secuda necessaria concurrant ad actioné eius dem cause secude; attamen cum hoc discrimine, quòd Deus non solum est causa illius actionis provt est ab ipso : sed etiam per sum concussum, est causa eiusdem actionis, provt est ab illa causa secunda: at verò causa secunda, &

Colleg.Compl.Physica

necessaria, licet sit cansa suz actionis, provt est ab ipla, non tamen potest esse causa illius, provt est à Deo:ergo Deus non solum causat realiter illam actionem; sed etiam per suum concursum facit actu, quod causa secunda, & necessaria agat, & ex consequenti non solum concurret per concursum simultaneum; sed etiam per aliquid præuium & intrinsecum, per quod phyficè moucat illam ad operandum.

Antecedens patet, quia cum actio illa necessaria, provt ab illa creatura, sit aliquid creatum in rerum natura existens, o portet, quòd vt sic sit à Deo tanquam à prima causa efficiente: sieut quia eadem actio, prove à Deo; est ab illo, ve à prima causa, ideò prove sic ab illo, procedit, nequit procedere ab alia causa alioquin non influeret per modum primæ causæ:quia caula que influit, non solum in actionem vecunque; sed prove est ab aliqua causa, facit ve talis causa faciat, ac proinde est prior illa in causando : ergo fi causa secunda, & necessaria esfet causa illius actionis, non vicumquessed provt est à Deo, atque ita faceret, vt iple faceret, iam esset prior in causando, quam Deus, & ex consequenti, co ipso Deus rationem primæ caulæ amitteret.

26 Prima verò consequentia ex antecedenti constat, quia idem est actionem necessariam prædicte causæ secundæ, etiam provt est ab illa, esse actu à Deo: equod Deus faciat actu, quod talis creatura faciat: alioqui, licèt actio illa esset à Deo; non tamen quatenus fit ab illa creatura, fieret ab illo.

Vltima verò consequentia, præter quam quod videtur nota ex dictis qu. 2. huius disputationis, & etiam ex notabili nuper posito, nihilominus ex probatione antecedentis & primæ consequentiæ sic suadetur, tum quia si Deus mouet actu prædictam causam ad operandum, dátque illi vt agat oportet, vt ponat in ea aliquid, quo faciat, vt faciat, & quo sit actu causa illius actionis provt ab illa:quia quod est caula phylica actionis alicuius caulæ necellariæ, provt abipsa, ac proinde est illi efficaciter ratio agendi actualiter, debet esse quid physicum, & inhærens ipsi, præuiumque ad actionem: sicut quod dat illi habitualiter, & sufficienter esse operatiuam, non potest non esse inhærenter in eadem causa secunda. Tum etiam, quia alioquin Deus solum concurreret temote ad illam actionem, provt est ab illa creatura, quatenus nimirum dedit elle, & potentias operatiuas ocrmanentes, & illas conseruat, quod est incidere, faltem quoad hanc formalitatem, in sententiam Durandi: quandoquidem licet ex vi concursus simultanei illa actio sit absolute à Deo, non tamen secundum. quod est ab illa causa necessaria, ex vi prædicti concursus ab illo.

27 Confirmatur, & explicatur: sicut ratio entis increați,& à se, transcendit omnes rationes, que in Deo sunt:ita ratio entis creati, & entis ab alio transcendit omnes rationes, qua in his creaturis funt : engo ficut propter rationem entis increati, & à se habet Deus à se, & non ab alio, non solum esse, & virtutem operativam; sed etiam esse saltem nostro modo intelligendi principium actuale operationis:ita ob hanc rationem entis creati, & ab alio vt in prædictis cause imbibitam non solum habebit ipsa actio cause secundæ esse à Deo;sed etiam ipsa causa secunda, & necessaria habebit ab alio, tum esse, tum virtutem operatiuam permanentem; tùm etiam elle principium actuale operandi.

28 Antecedens ex se patet. Consequentia autem manifelta est:quia non solum ipla actio, & elle pradica cause secunda, necnon & virtutes operandi in ea permanentes sunt aliquid reale creatum; sed etiam esse actuale principium operandi, seu esse princi

# 122 Disp. XI. dep. Causæs secund. à pri. Quæst. III.

Principium actualites applicatum, & determinastim ad agendum, est aliquid reale, tum quia actio non pendet acu, & in exercitio à principio habitualiter operatiuo precise sumpto: nam potest esse prin-· cipium habituale operandi absque eo, quòd sit actio; sed dependet, ab illo, vt est actuale, & determinatum principium illius, seu vt est actualiter applicatum ad operandum. Tum etiam, quia si esse operatiuum habitualiter,& in potentia,est aliquid reale : ergo multo magis esse actuale principium modo dicto operandi, quod sit talls conditionis, & naturz, vt operatio non sit ab illo saltem in sensu composito separabilis; sed debeat ab illo actu, & in exercitio pendere : quia hoc denotat principium magis actuale magisque completum : ergo totum hoc debet causa secunda & necessaria habere actu à Deo.

29 Non refugiunt Authores oppolitæ lententiæ respondere, quòd licet illa actio realiter sit à Deo; non samen prove oft à causa secunda necessaria : quia etsi vna actio possit esse ab veraque causa:attamen provt est ab vna, non potest esse ab alia: & ideò satis esse -concurium iimultaneum:quia ad dependentiam prædictæ causæ secundæ à prima in agendo, sufficit, quod non possit agere, quin simul illa actio sit realiter à prima

Et ad confirmationem respondent, causam secundam, & necessariam agere, seu esse principium desterminatum, & actuale actionis, nihil aliud effe, quàm eandem causam secundam & ipsam actionem esse à Deo, etiamsi non detur prædictus concursus prauus: quia actio ipla pendet ab illo per concurlum amukaneum; caula autem lecunda per concurlum -confermentem esse, & virtutes operatiuas permanen-

tes ciuldem caulz.

30 Sed nulla ex his solutionibus satisfacit; non quidem primasquia ve in ratione nostra dicebamus, dependentia illa formaliter sumpta actionis à causa secunda necessaria, non est purum ens rationis; sed est aliquid verum & reale in terum natura exercitum: ergo debet esse participatum actu, & immediate ab ente per essentiam: alioqui enim Deus non influeret in illam actionem, vt habet rationem entis, quandoquidem non procedit ab illo secundum omnem modum, & formalitatem, quam habet: at hoc esse salium satis constat : siquidem terminus , qui per se corresponder vniuersalissima causa, qualis est Deus, est ratio vniuersasissima omnium, quæ in rebus inueniuntur, scilicet ratio entis. Quare, ficut aliæ rationes inuentæ in actione, quia sunt aliquid reale, refunduntur actu in Deum, vt in causam, à qua actu, & immediate pendent : ita & hæc formalitas actionis, cum sit ens, debet etiam elle actu, & immediate ab iplo.

Quare, etsi facta collatione inter duas causas eiusdem ordinis, repugnat actionem, provt est ab vna, esse abalianon tannen si siat inter causas diuersi ordi-

nis,& ellentialiter subordinatas.

31 Confirmatur, quia actiones vitales partis vegetariuz secundum ratione suz vitalitatis debet pendere à Deo achi, & immediate : quia cum hec ratio sit valde petfecta, non possunt non in illa esse dependentes à Deo, qui est ipsa vita per essentiam : at actio illa vitalis, vt habet suam vitalitatem intrinsereè importat dependentiam à suo intrinseco principio vitæ:lmò & in hac dependentia eius vitalitas consistit; ergo sisemel, vt habet hanc vitalitatem pendet à Deos non potost non pendere ab ipso, ve pendet rabilla causa creata, seu ab illo principio creatæ

Neque folutio, que ad confirmationem adhibita eft, latisfacit; quia ignem, v.g. calefacere, leu elle actuale principium calefactionis, non est sola contras ignis, & calefactionis; nam posser Deus construare, tam calefactionem illam, quam ipsum ignem; absque co, quod ignis calcfaceret, quia in hoc distinguunter hæ actiones creatæ vitales, & non vitales, quod ille non possunt esse, aut permanere absque eo; quòdactu exeant à principio creato vitæ, se cus verdistæ, quia possunt permanere per solum influxum Dei, ergo hoc quod est ignem esse actuale principium calefactionis, aliquid aliud est præter ipsam entitatem ignis, & calefactionis, scilicet offe id à quo actunecessario actunecessario, & inseparabiliter oritur in exercitio ipsa calefactio.

32 Adde, probationem illam pro vitima consequentia nostræ confirmationis adductam adhuc manere in suo robore que sic porest vrgeri. Quia esse principium actuale operationis, & determinatum ad iplam est esse id, à quo operatio pendet per indissolubilem nexum, alibi explicandum, inter verumque: ergo esse tale principium non importat solummodo elle caulæ secundæ necessariæ, & suarum vinutu operatiuarum ex vna parte, & operationis ex alia; sed vitta hoc addit aliquid medium inter verumque, quod sit causa huius egressionis, & dependentia actualis, & indissolubilis. Patet consequentia: quia esse principium habituale, seu potentiale, non importat talem nexum, & ipla actio non potest esse id, quo ipsa pendet per indissolubilem nexum cumbe ipsa; alioqui idem penderet realiter à se : ergo vitta hæc duo addendum est aliquid aliud, ratione cuius prædicta causa secunda sit id, à quo operatio pendet in actu exercito per indissolubilem connexionem inter verumque: vt sie de ea verificetur, quod est principium, non solum habituale: sed etiam a Quale operationis, & determinatum ad illam, & hæc de prima ratione D. Thomz.

Expromitur vis, & efficacia secunda rationis D. Thoma.

### S. III.

53. S Ecunda ratio principalis pro nostra affertione, & ex codem S. Doctore desumpta, sic se habet. Quia si Deus non præmoueret causam secundam necessariam adoperandum, sequetetut quod prædica causa esser primum se mouens, & primum se dererminans ad illam operationem, quod est esse primum principium simpliciter. At hoc est enidenter fallum: quia alioqui iam darentur plura prima principia in ordine operatiuo, & ita incideremus in errorem Manichzorum. Sequela videtur aperta: quia causa secunda,& necessaria, quæ non mouetur ab aliocad operandum,est primum mouens, & primum se determinans.

Confirmatur: quia ignem esse principium actuale operationis, & determinatum ad cam est shiquid teale distinctum, tum ab operatione; tum etiam à principio habituali, & potentiali operandi: quod quandoque est in actu, quandoque verò cossar ab actu, vt in ratione præcedenti diximus: vel esgo ignis habet à Deo esse tale principium a Ruale ; vel à le ; si primum: ergo mouetur ab illo ad operandum: fidecundum : ergo est primum principium actuale operandi: si quidem à se hoc habet. Ex quo viterius siere esse primum ens : quia si tale ens esset ens secundon; debetet habete omnia sua, participata à primo.

14 Respondent aduersatijdupliciter:primò ad rationem primi monentis, & primi le determinantis requiri, vt habeat effe à se, quod non competit caule secunda necessaria Secundo respondent, latis esse vt lla caula secunda non effet primum mouens seiplam

# Dilp.XI.dedep Causæsecund.à pri.Quæst.III.123

quod nequest operari fine concursu simultaneo pri-

Cæterum prima solutio impugnari potest dupliciter: primò quidem quia causa necessaria, quæ à se
non habet esse, nequit habere à se quod sit actuale
principium operandi modo dicto: quia tale principium debet commensurari cum esse: ergo si semel
datur quod actu operetur à se, debet dari quod sit ens
à se. Vnde, hæc solutio contradictoria inuoluit, scilicet quòd causa secunda necessaria esset, con esset
ens à se: primum quidem, quia vt nunc dicebamus,
causa necessaria, quæ à se non est, non habet à se
quod modo dicto operetur. Secundum verò, quia vt
supponitur, habet esse creatum.

35 Deinde; quia etsi demus, quòd per hanc solutionem euitetur, quod ignis non sit primum ens simpliciter, non tamen quòd non sit primum operant respectu suarum operationum, si semel operatio illa, etiam provtest ab ipso, non pendet ab also, ac proinde, si semel non moueatur ab alio ad illam eliciendam. Adde consistmationem adductam manere in suo robore scilicet quòd esse actuale principium operandi iam dictum, est ens reale, quod non haberet ignis à Deo, ac per consequens non esset ens secun-

dum, propter rationem dicam.

Neque secunda solutio satisfacit quia corum sententia, licet possit Deus calesacere sine igne per concursum alterius rationis, ac sit ille, quo concurrit cum ipso; nontamé id potest facere per concurs simultaneu quo concurrit cum igne: quia ille concursus ab in trinseco petit simultarem concursus ignis: & tamen tunc Deus concurrit vt prima causa; ac per consequens modo non detogante rationi primi se mouentis, primique operantis: ergo ex hoc praciso capite, quòd ignis egeat concursu sumultaneo, non amittet rationem primi principij.

Confirmatur: tum quia respectu actionis vitalis nutriendi non potest Deus concurrere ad illam efficiendam, nisi simul concurrat potentia vitalis creata, ve supra diximus, & nihilominus concurrit modo proprio causa prima: ergo quod desideretur concursus simultaneus alterius causa, non derogat modo

causandi cause prime, ve prime.

#### Enucleasur visima tatio D. Thoma.

#### 5. I V.

Bettia ratio principalis pro sententia D.Thomæ. ( per quam etiam rationes,& impuguationes præcedentes, non parum confirmabuntut) sic se habet, Causa secunda, & necessaria nequit ageze, quin Deus simultance cum illa influattergo etiam debet præmoueri ab illo ad agendum. Patet confequentia: nam cum ad illam actionem indispensabilitor desideretur concursus simultaneus duarum causarum; oportet ve vel vna moueat aliam, vel veraque so alia tertia moucatur; alias enim omnino à casu, sequeretur illa simultas concursuum; etiam silla cau-Le sint per se subordinate : ergo cum nequeat illa caula secunda applicare causam primam, neque aliqua alia tertia sit excogitabilis.quæ vitaque præmoneat, necesse erit. ve Deus efficaciter premoueat caufam fecundam necessatiam : alias infe caco modo,& ignoranti influeter; quia nescitet quando illa incipetet operari, & an exhibitura sie suum concursum simultaneum necne: ac proinde an ille concursus Dei obtenturus sit finem pro quo exhiberar, vel non.

37 Confirmatur: hoc ipse quod Deus concurrateum igne simultance, oportet, vt priùs ordine nature intelligatur paratus concurrere cum illo qualiter Colleg. Compl. Physic.

non intelligeretur; si decrevisset non concurrere cum sodem etiamsi abessent omnia impedimenta; quia priùs quàm intelligantur hæ duæ causæ in actu secundo vnitæ per suos concursus, oportet, vt præintelligantur suo modo vnitæ in actu primo in ordine ad concurrendum in ratione vnius principii totalis, & adæquati; sed non potest intelligi hæc; quasi vnio, assistentia; et præparatio primæ causæ ad concurrendum cum causa secunda, & aecessaria; nisi et imprimat aliquid prævium ad actionem: etgo &c.

Minor probatur quia hæc vnio & assistentia specialis virtutis dinine cum illa caula secunda est habitudo quædam specialis inter illas, quæ potuit non esse; il Deus decreuisset non concurrere cum illa ergo necesse est ad hoc quod sit talis habitudo, quod adsit aliqua mutatio, ex parte alicuius extremi quia habitudo, que potest non esse manentibus extremis nequit consurgere sine mutatione saltem alicuins ex illis: ergo cum hæc mutatio nequeat esse in Deoscrit in illa creatura per receptionem alicuius inhærentis in ipfa; quia; id folum, quod est intrinfecum feu inhærens, potest formaliter immutare: ergo cum hæc vnio antecedat concursu simultaneum viriusque cau-&,quandoquidem vniuntur ad agendum, fiet inde, vt immutatio ad extra ad illam requisita,precedat etiam prioritate vera & reali, saltem natura, ad illum con-cursum, ac proinde, quod præhabeat illa causa secunda aliquid prænium, & nonum à causa prima, antequam intelligatur agere.

38. Respondent Authores oppositæ sententiæ; thm ad rationem hanc, thm ad eius confirmationem. Ad rationem quidam dicunt quod vt Deus non procedat cæco modo satis erit quod peneam scientiam, quam appellant Theologi, simplicis intelligentiæ, cognoscat, quoad causas naturales quod quoties non sucrit aliquod impedimentum, necessario operabuntur, ac per consequens poterie scire quando, & quomodo præbiturus sit suum concursum simulta-

ncum,&c.

Ad confirmationem verò respondent, sufficere mutationem in aliquo extrinseco, scilicet in tempore quia hoc ipso quod adueniat tempus quo operaturus estignis, sequitur influxus simultaneus, oc prius natura est aduentus illius temporis, quod est connetatum illius habitudinis, inter causam primam, oc ignem, quam quod Deus simultanee concurrat cum illo.

firmationem nostram: nam licèt cause naturales ex se sint in suo ordine determinate ad operandum, so-clusis impedimentis: attamen possent pro quolibet instanti impediri, vel ab ipso Deo supernaturaliter operante, vel ab aliis causis secondis efficacioribus; & liberis: atque adeo, nisi Deus efficaciter causas necessarias præmoueat ad agendum concurrente cæco modo, nesciens an prædicæ cause secundæ simul instante sint, necne.

Nec refere si com eisdem dicas Deum per aliam scientiam, quam ipsi appellant mediam, præcognoscere, an ipse, yel cause liberæ impedituræ sint causes necessarias, & steò sine præmotione harum causarum posse scientificè scire, an præbituræ sint suum concursum. Non inquam hoe refert: quia quidquid sit de modo, quo Deus concurrit cum causis liberis, à quo, pro nunc abstinemus, de prædicta scientia media, quam multis, & gtauibus testimoniis, & rationibus possemus probate esse impossibilem, quod eriam consulto omittimus: quia superat præsens institutum: attamen grasis admisse; sed non concessa tablis scientia, adhuc ratio nostra in sua vi manet.

40 Hoc autem fic ostenditur : nam cum seientia

# 124 Disp. XI.dep. Causæsecund. à pri. Quæst. III.

hæc non sit practica, aut factius rerum; sed pure speculatiua: ac proinde præsupponat suum obiectum vt iph hiunt, oportet vt przlupponat omnes dependentias essentiales requisitas ad existentiam actionis cause necessariæ creatæ : ergo fi semel hæc actio pender à Deo, vi concurrente solummodo concursu comstanti, & non efficaciter, & infallibiliter applicante causam necessariam ad operationem, præsupponet Deum, ve pracisè concurrentem per hunc concursum : ergo præsupponet illum ve operantem sine prouidentia, sapientia, & consilio: quia ex vi huius modi concurrendi, ve presuppositi ad istam scientiam, non potest scire an causa secunda necessaria exhibituga fit infallibiliter suum concursu; cumille concursus possit impediri vel ab ipso Deo, vel ab aliis causis efficatioribus, & liberis.

41 Confirmatur, & explicatur quia in sententia admittentium hane scientiam, id quod præsupponit illam, non est necessario requisitum ad existentiam actionum causarum secundarum, quandoquidem scientia hæc, vt dicebamus, præsu pponit suum obie-&um,& omnes essentiales dependentias ad illius exi-Rentiam requisitastergo cum per illos modus concurrendi primæ causæ per consilium, & prudentiam 🔸 & ex intentione effectus particularis, ita ve effectus infallibiliter sequatur, scientiam mediam præsupponat, non erit hic modus concurrendi necessarius ad existentiam ralium actionum: ac proinde debent distinguere duplicem modum concurrendi in prima causa: alíam: fossuito fine confilio, & deliberatione, & czco modo,& hunc requisitum essentialiter ad existentiam effectus, alium verò cum consilio, & deliberatione: & hunc non desideratum essentialiter ad talem existenciam; quo quid absardius;

Nec solutio adhibita prime nostre confirmationi · satisfacit; quia semel dato ( ve reuera dati debet ex communi Theologorum sententia) quòd vnio illa · in actu primo, seu specialis illa assistentia Dei cum causa necessaria, in ordine ad concurrendum, debet habere aliquod connotatum ex parte rerum creatarum antecedens ad concutium simultaneum, vt ita Intelligatur nova illa habitudo rationis in Deo; oporter, vt illud non se habeat per accidés; sed ad voluntarem qua Deus est paratus concurrere; sed si quid indispensabiliter illatura ex illa. At aduentus temporis non est indispensabiliter desideratus ad illam voluntatem: quia etsi nullum esset tempus primi mobilis; sed vnicum tantummodo celum in rerum natuta existerer: tunc esser Deus paratus concurrere cum illo:ergo sicut tune non esfer recurrendum ad tempus, sed præmotionem illam iam dicam: ita &

Diluuntur argumenta contraria sententia.

§. **V.** 

D primum ergo pro contraria sententia initio quastionis adductum respondetur, per
concursum simultaneum solum pendere directe à
Deo ipsam actionem causa secundam; sed solum indirecte, quatenus sua actio pendet, co modo quo semina,
in sententia dicentium illa concurrere actine, pender
à concursu viri & è contra. Caterum, cum ipsa causa secunda & necessaria debeat pendere directe à Deo
in agendo, quatenus ab ipso accipit immediate, non
solum, ve sit operatiua; sed etiam quod agat, seu
quod sit principium actuale actionis, determinatum
ad illam: & hoc non debeat pracise per concursum
simultaneum, ve diximus, ideò oportet ve applicetur,

& præmoueatur à Deo; ac per consequens quod accipiat prædickam motionem.

Adde, id, quòd etiam ex præcedentibus sequitur quòd actio causæ secundæ necessariæ, non solùm diricit actionem; sed etiam actionem cum modo dependentiæ ab eadem eausa secunda, secundùm quamrationem debet etiam procedere à Deo, vt suprà dicebamus: vt licèt Deus per concursum simultaneum concurrat ad actionem, non tamen porest ad illam, provt est ab illa causa secunda, concurrere: nisi præmouendo eam ad agendum. Et ideo eleganter dixit Caietanus 1. 2. qu. 8. att. 1. Si Deus non moueret solem ad illuminandum, non esse causa illuminationis solis, quamuis posset esse causa illuminationis, qua esse à sole.

43 Ad confirmationem negatur antecedens. Et ad primam probationem, quòd illud quod ita est prius alio, et simul habeat necessariam, et infallibilem connexionem cum posteriori, nequit per diuinam potentiam separati in ipso, saltem in sensu composito, at præmotio essex concessa causa secunda necessaria ad operandum, habet in ea nexum necessarium cum tali operatione: quia cum procedat ex voluntate essicaci, qua Deus decernit, quòd talis causa secunda opereturiseret inde, quòd si prædicta operation non esset, quòd illa voluntas Dei esset de non esset essi.

Et ad secundam probationem, scilicet quòd omne principium agendi ereatum potest Deus suspendere ab actuali actione: respondetur, id esse ad summum verum de principio creato, ve nondum præmoto à Deo essicaciter ad agendum: secus camen si intelligatur de principio creato ve essicaciter præmoto, con in sensu composito.

44 Ad secundum responderur dupliciter. Primos non esse de ratione instrumenti præmoueri vicumque; sed præmoueri ad esse dum altioris speciei, vel excedentem propriam virtutem. At ignis verbi gratia, respectu productionis alterius ignis non eleuatur per motionem in ordine ad esse dum altioris speciei aut excedentem eius virtutem, & ideò etiam præmotus à Deo, retinet rationem causæ principalis secundæ tamen, ideò habet non nihil similitudinis cum instrumento.

Secundò respondetur cum plutibus aliis ex Thomistis, omnem causam secundam necessariam, quatenus attingit rationem entis &, tribuit esse, habero rationem instrumenti respectu Dei. Nam cum ratio entis sit proprius essectus Dei: quia vniuersalissima causa debet correspondere vniuersalissimus essectus; vt proprius essectus illius: ideò non attingit pradicta causa secunda hanc rationem, nisi in virtute Dei sicut quia existentia est persectissima actualitate de illam, virtute propria, producendam: quoniam existentia illius, qua sola est eiustem actualitatis cum existentia sui essectus, non est ex se operatiua.

Quare, actio caulæ secundæ necessariæ poæst considerari, & secundum suam speciem, & secundum suam vltimam actualitatem existentiæ; & quamuis illa causa secundum propria virtute attingat illam sumptam secundum priorem rationem; non tamen secundum posteriorem: & ideò concurrit ad eam, vt instrumentum virtute diuinæ motionis, & ita speculiari ratione indiget illa.

45 Ad tertium respondetur cum aliquibus ex grauissimis Thomistis, motionem hauc esse quandam qualitatem fluentem, & habentem modum motus: ac proinde non pertinere ad speciem naturalis potentiæ quæ de se est permanens; sed ad speciem dispositionis.

# Disp.XI. de dep causæsecund à pri. Quæst.II. 125

sitionis, vel ad camreduci: quia essentialiater haber elle principium actuale operationis seu facete quod causa secunda, de qua loquimut, faciat : & ita non datur per modum permanentis; sed ex natura sua transit, vna cum operatione. Vnde non eget alia qualitate, ad hoc ve faciat, quòd causa illa creata faciat:quia cum sit ipsa adualis subordinatio, & præmotio prædickæ caulæ secundæ ad agendum, non egetalia przmotione:benè tamen hæ caulæ secundæ quia non sunt ipla præmotio, licet sint præmobiles à Deo. Quod etiam explicari potest, ex co quòd qualitas hac est participatio actualilitatis, & efficaciæ divinæ voluntatis; & ideò per eam defertur ( ve aiunt ) efficacia imperij divini ad hanc causam creatam, & necessarium iuxra naturam eius. Vnde sei psa eft efficax ad promouendam illam.

46 Ex quosti, quòd sicut ad quamlibet operationem causa necessaria datur peculiare imperium in Deo, & qualibet operatio petit peculiarem applicationem causa dillam: ita quia per hanc qualitatem desertur diuinum imperium ad pradictam creaturam, stque participatio essicacia illius voluntatis prassinientis illam operationem, & non aliam; & tandem est applicatio talis causa ad operandum: ideò tantum se extendit ad vnicam operatio-

nem.

Vel Secundò responderi potest cum aliis ex Tho-. mistis, hanc pramotionem non esse qualitatem, sed esse motionem quandam virtuosam, & applicationem efficacem causæ secundæ necessariæ ad hanc numero operationem, & habere esse fluens, viale, & incompletum: & ideo ad nullum prædicamentum per se, & directe pertinere; sed reduci ad prædicamentum sui termini. Quamuis cum hoc stet, ve peculiariter pertineat ad post prædicamentum motus, ob quam rationem sæpè à D. Thoma motus appellatur: nam postprædicamentum hoc non solum ambit motum qui definitur ab Aristor3. Physicor. quique non est principium actuale agendi? sed etiam id, cuius esse sit fluens, incompletum, & viale in ordine ad acquisitionem & productionem alicuius:quamuis sit motus vigorosus actinè eliciens actionem per quam talis effectus fit.

47. Ad id autem quod ibidem dicitur, scilicet hanc motionem, quia est aliquid creatum, indigere alia motione, & sic in infinitum: constat ex his, quæ in prima solutione dicebamus. Ad illud autem, quod ibidem inquiritur de termino, & esse huius motionis, dicimus habere pro termino illummer, quem habet illa causa secunda quia sicut causa per suam actionem attingir immediate suum esse cuusa secunda necessario, etiam provt est à causa secunda necessaria, procedit ab hac motione ideò esse usus illius causa secundæ est etiam esse huius motionis.

Vndè sicut esse dus prædictæ causæ secundæ sit ve quod ab ipsa, ita & actio ciusdem causæ sit ve quo ab eadem promotione, quia causando actionem illam ve quo, attingit immediatè essectum prædictæ causæ: non secus ac causa secunda eliciendo suam actionem attingit immediatè proprium essectum: quoniam quod aliquis essectus non attingatur, nis per actionem elicitam à causa, non tollit quòd immediatè ab illa siat quandoquidem actio illa non est sacta ve quo; sed ve id quod aliud attingitur.

Ex quibus omnibus aliud in fine huius disputationis aduertere non omittemus, nimirum quod dum in præcedentibus diximus, aut in subsequentibus dixerimus omnes causas secundas præmoueri à Deo: loquimur pro nunc de causis necessariis, & in ordine ad operationes ordinis naturalis. Quid autem Colleg. Cempl. Physic.

de causis hiberis sentiendum sit: ex professo discuteremus ve sam diximus, nisi id ad Theologum porius qu'am ad Philosophum spectarer. Videatur tamen D. Thom. 1. parte quæst. 105. artic. 5. 1. 2. quæstione 9. artic 4. & 6. & quæst. 109. art. 2. ad. 3. quæst. 3. de potentia artic. 7. & in 2. distinct. 37. qu. 2. art. ad 2.

# ቚቚፙፙቚፙፙፙፙፙፙ<sub>ቝ</sub>፟ጜ፞ጜ፞ፙፙፙ

### DISPVTATIO XII.

DE INSTRVMENTIS.



Nstrumenta ad genus cause efficientis reducuntur, quoniam eth instrumentaliter, nihilominus efficienter attingunt effectum. Vnde pro completa noticia

eorum, que ad causam efficientem spectant, placuit presentem disputationem de instrumentis adjungere.

### QVÆSTIO. I.

An sit de ratione instrumenti agere u t motum à cansa principali.

PRo tituli explicatione notandum est, instruture menta esse in triplici disserentia: nam alia sunt naturalia, illa scilicet quæ à natura ipsa instituta sunt in ordine ad aliquem essectum naturalem excedentem sacultatem, & virtutem eorumdem, vt semen animalis. Alia verò sunt supernaturalia, quæ quidemsuper naturaliter à Deò assumuntur in ordine ad aliquem essectum superantem vires naturæ. Alia denique sont artificialia, quæ ad opera artis persicienda deseruiunt. Titulus ergo quæstionis peculiariter procedit de naturalibus instrumentis: quia hæc sant, quæ ad physicam considerationem spectant. Cæterum ob connexionem doctrinæ, & quia quoad hanc partem eodem modo (proportione tamen seruata) in instrumentis supernaturalibus & artificialibus philosophandum est: ideo aliqua de illis obiter attingemus.

Nomine autem motus in titulo positi intelligitur, quæcumque receptio alicuius intrinseci, seu inhærentis derivati ab agente principali in ipsum instrumentum quæ est generalis, & quædam lata motus acceptio, yt alibi dicitur.

### Proponitur sententia negatina.

#### §. I.

Artem negativam tuetur Suarez primo tom. Iuz Metaphysic disputatione 17. sectione secunda: quo adeò verum generaliter esse censet in omnibus instrumentis, ve tomo 1. in 3. partem disputatione 31. sect. 5. dicat, etiam instrumenta divinz virtutis in ordine ad essectus supernaturales, non elevari per aliquid intrinsecum, & superadditum ipsis; sed sufficere quandam potentiam obedientialem activam quam in omnibus rebus congenitam esse sentiale diviam quam in omnibus rebus congenitam esse sentiale diviam quam in omnibus rebus congenitam esse sentiale sentiale diviam quam in omnibus rebus congenitam esse sentiale sentiale diviam quam in omnibus rebus congenitam esse sentiale sentiale

# 126 Disp. XII de instrumentis, Quæst. I.

strumentum; sed in essectum. Quem sequentur aliqui luniores, qui scripta sua præso non mandatunt, & huc etiam spectare videtur motus dicendi aliorum, qui dicunt, instrumenta eleuari per subordinationem ad principale agens absque co, quod aliquid in-

trinsecum eis superadditur.

3 Pobatur primò: nam agere vi motum ab alio, conuenit aliis quæ reuera non sunt instrumenta: ergo non potest esse de essentia, & vitima ratione instrumenti. Consequentia paret. Et antecedens probatur: quia piper non calefacit niss priùs calesiat, & consequenter calefacit vi motum ab alio, & tamen non ob id est instrumentum: quandoquidem agit per propriam, & innatam virturem, & æqualis perfectionis cum esse dictionale principales agunt vi motæ à prima vi ex dictis disputatione præcedenti satis constat & nihilominus non amittunt rationem eausarum principalium: ergo, &c.

Secundo, vel instrumentum cum virtute intrinseca, quæ ei superadditur, est omninò proportionatum
cum esse du , vel adhuc improportionatum , & inserius illo. Si primum , iam erit causa principalis ;
id enim quod habet virtutem omninò proportionatam , & æqualem, cum esse du , est agens principale
respectu illius: etiamsi talem virtutem ab alio habeat
Sicut intelle cus, ve persusus lumine gloriæ', est causa principalis respectu visionis beatisseæ, licet habeat hoc lumenà Deo, qui ve est asse cus tali lumine; est omnino proportionatus ad visionem prædictam. Si verò secundum asseratur: ergo indigebit
viteriori eleuatione, & virtute, ve attingat esse dum
& sic in infinitum, quia quod est improportionatum
tisspectu esse dictam, vique dum ci

proportionetur.

4 Et confirmatur : quia si semel prædica virtus, que ei additur, non est omnind proportionata cum effectu sed inferior illo, oportet, ve si attingit effectum fine additione nouz virtutis, quod hoc proueniat ex eo, quòd subordinatur agenti præcipuo, quod est omnino proportionatum cum essectu: ergo etiamsi illa prior virtus, & motio non adderetut instrumento, posset manere elevatum ad attingendum effectum. Pater consequentia : quia sicut com superaddita virtute subordinatur agenti; ita per propriam virtutem siue naturalem, siue obedientialem actuam posset subordinari illi: ve contingit in calore, qui per propriam entitatem subordinatur animali in quo est, ad producendam carnem. Et in caloribus, qui ex subordinatione, & coniuntione ad lucem eis assistentem manent absque aliquo alio eleuati ad immittendas species intentionales, que sunt immaterialiores, quam ipsi.

Tertio, semen est instrumentum generantis, ve ex se constat. Item phantasma est instrumentum intellectus agentis in ordine ad productionem speciei intelligibilis. Er similiter sacramenta in ordine ad causandam gratiam, ve docet D. Thomas & cum eo Thomist. 3. p. que, 62, & tamen nullum ex his agit,

vt motum:ergo,&c.

Minor quoad primam partem, scilicet quoad semen, satis videtur patere : quia cum attingit prolem, ser è non est generans: vt contingit in animalibus,

ac proinde non poterit ab eo moueri.

Quoad secundam verò partem, seu quoad phanta'ma, & sacramenta sic eadem minor ostenditur: quia illamorio vel esset spiritualis, vel corporea; non primum, tum quia non posset recipi in subsecto corporeo nam res corporea est incapax accidentis incorprei, sicut & res incorporea, v. g. Angelus nequie socipere accidens corporeum. Tum etiam, quia quod uis accidens pendet in esse, sieri, & consetuari à subiecto, & contra rationem accidentis spiritualis est, quod sic pendeat à corpore: nam hic modus dependendi est proprius accidentis corporei. Nec secundum dici potest: quia sicut phantasma, & Sacramentum ex eo, quòd sunt quid corporeum, non possunt attingere tem spiritualem (qualis est species intelligibilis, & gratia sanctificans) absque eo, quòd superaddatur ilis noua virtus: ita neque cum habent nouam illam virtutem superadditam; si semel ponitur esse corporea.

y Quartò omnia instrumenta diuinæ victutis, & que ad operamiraculosa, aut supernaturalia assumuntur non indiget motione aliqua intrinseca: ergo multo minus instrumenta naturalia, aut artificialia Patet consequentia, quia quò esse est altioris ordinis, eo indiget maiori elevatione, & agendi virtute.

Antecedens probatur : nam vt docet D. Tho. in 4. dift. 8. quæft. i. Sient creature inest obedientie potentie. vi in ea fiat, quidquid treator disposuerii: ita etiam, vi ea media fiat, qued est ratio instrumenticergo sicut quæuis creatura per potentiam obedientialem palliuam potest absque additione alicuius intrinseci, & per subordinationem ad Deum authorem supernaturalem concurrere ad receptionem cuiusuis este aus supernaturalis & non implicantis contradictionem: ira etiam per potentiam obedientialem actiuam, quam in prædictis verbis admittit sanctus Doctor, poterit absque superadditione inttinsecæ virtutis, & cum subordinatione dista concurrere actiue ad cosdem: quandoquidem non est minoris virtutis potentia obed:entialis actiua, & instrumentalis in suo ordine, quam passin suo.

Confirmatur, quia plures & graues Doctores admittunt hanc potentiam obedientialem proxime actiuam: at si hæc datur, superuacanea est prædicta motio quia alioqui illa potentia non esset proxime actiua: ergo, &c. Minor probatur quia cam docent,
inquiunt adversarij, Bona. in 4. dist. to.att. 2. qu. 2.
ad 2. Alens. 4.p. qu. 34. memb. 5. att. 5. Caiet. 3.
p.qu. 78. att. 4. & qu. 15. att. 2. vbi ait; ex hoc quod
Deus virur instrumento, res illa reducitur de potentia
obedientiali ad actum, cum de non instrumento sit
instrumentum: quod siet ex hoc solum, quod Deus virtur re illa instrumentaliter ad opus miraculosum.

6 Confirmatur secundò: in cæteris generibus causarum reperitur, quod persolas suas potentias obedientiales, & subordinationem ad Deum supernaturalitersoperantem possunt in suo genere causareplures
essectus, quos per sua naturalia, ve talia causare non
poterant: ergo cum genus causæ efficientis non minus subordinetur Deo, quam alia causarum genera;
siet inde, ve sicut creaturæ per solam potentiam obedientialem ipsis innatam, & prædictam subordinationem concurrunt in aliis generibus causarum ad
essectus miraculosos, quos Deus vult, ita & in genere causæ essicientis instrumentalis.

Antecedens patettin materia cæli, quæ habet potentiam obedientialem ad recipiendam formam cortuptibilem: & in forma cælesti, cui inest prædica potentia ad informandam materiam sublunatem; & in causa sinali, v.g. in pabulo aliquo, quod er si de se non habeat virtutem naturalem ad mouendum appetitum bruti, nihi lominus habet ad hoc obedientialem potentiam. Er ideò hæc potentia potest in omnibus his causarum agentibus absque additione alicuius intrinsecæ virtutis, reduci ad actum, Deo supernaturalitet operante.

### Prefertur sententia D. Thoma.

§. II.

SEd nihilominus dicendum est esse de ratione sinstrumenti, quòd agat, ve motum ab alio. Ita D. Thom. 3. p. q. 1. 63. art. 1. & art. 4. in corpore ubi sic ait; Instrumentum non operatur, niss in quantum est motum à principals agente. Idem docet 1. p. quæst. 118. in corpore & ad primum: & de veritate quæst. 27. art. 4. dicens. Est ratio instrumenti in quantum est instrumetum, ve moneat moi i: unde sieut se babet sorma completa ad per se agentem: ita se habet moi us, quò mones ur à principali agente, ad instrumentum: sieut serra operatur ad scamnum. Quod eleganter reperit, & explicat ad 5.6. & 7. ideò sanctum Doctorem sequuntur Caiet. in loco citato ex 3. p. Capteolus in 4. dist. 1. q. 1. Nazarius 1. p. qu. 45. art. 5. Medi. 3. p. q. 15. art. 2. & communiter Thomistæ.

8. Ratio fundamentalis est, quia in instrumento non inest sufficiens vis ad producendum esse dum; niss in quantum per virtutem principalis agentis ad illum eleuatur, we ex dictis, & ex se constat sed eleuari non potest, nisi aliquid in serecipiat: alioqui cum de se sit impotents, si nishil ei superaddatur, cum eadem impotentia remanchit: ergo debet agere, ve motum, seu ve recipiens in se aliquam virtutem, aut virtuosam motionem, per quam consortetur, & eleuetur.

Variè occurrunt huic rationi aduersarij: nam in primis respondent aliqui virtutem eleuantem instrumentum esse coniunctionem ipsam & subordinationem ad causam principalem, quæ præsupponitur per modum actus primi, & antecedenter ad actum. secundum. Cæterum hanc coniunctionem, aut subordinationem nihi reale intrinsecum ponere in ipso instrummento secundum se spectato, & ideò non est necesse ad hoc vteleuetur, quod per prædictam motionem à causa principali præmoueatur.

9. Sed contra hoc est quod hec duo non possunt inter se coherere, scilicet quod instrumentum maneat omninò immutatum, en inilominus habeat se aliter, quàm priùs: ergo si addita coniunctione ad principale agens non mutatur, manebit omninò sicutantea, ergo sicut sine illa eleuatum non erat, ira e cum illa omninò inelevatum manebit.

Confirmatur primo equia instrumentum ex vi elenationis constituitur in ratione potentis ad attingendum essectium principalis agentistalioqui supersueret talis elenatio; imò concurreret, vi causa principalis, si semel ex se & sinc elevatione erat potens: ergo talis elevatio debet esse per aliquid intrinsecum,
seu inhærens in ipso instrumento. Paret consequentia: nam quævis causa debet in sui ordine intrinsecè
præcontinere essectum: quia si illum intrinsecè non
continet saltem in suo ordine, non posse illum producere, seu extra secundum emittere: at per id quod
est extrinsecum causa, nequit intrinsecè contineri
essectus in ipsa: ergo,&c.

Confirmatur secundò: quia alioqui instrumentum non attingeret revera essectum causæ principalis; sedipsa sola ad præsentiam illius instrumenti ad genus causæ essicientis spectantis. Patet sequela quia serra verbi gratia, es si habeat ex se vim ad scindendum; non tamen ad attiscium scindendi; sed hoc prouenit illi à causa principali; vel ergo sola vireus causæ principalis, & in ca existens, est ratio agendi attiscium illud, seu secussionem formaliter, vi attiscio-sam: vel si semel instrumentum instuit in illam, se-

cundum hanc rationem; debet esse per virturem distinctamà virtute principalis agentis; & in suo ordine continentem essectum; quia ad hoc; vt duo agentia concurrant, vt duo licer subordinata inter se on vt vnicum & indiussibile agens, oportet; vt influant per diuersa virtutes. Et ideò quia tota Trinitas concurrit ad extra per vnam; & indiussibilem virtutem, non censentur, aut sunt plura, sed vnicum; & indiussibile agens.

tio Confirmatur tandem: quia hæc subordinatio in instrumentis, verbi gratia diuinæ virtutis, seu quod idem ett, assistentia illa qua Deus assistit illis perassistentiam causæ principalis ad suum instrumentum, non est assistentia generalis, qua assistit omnibus rebus: quia non assistit omnibus illis, ve ratio agendi earum constituens ipsas perseipsum in ratione proximi principi operatiui, verbi gratia, gratiæ sanctisicantis; sed potius per hanc generalem assistentiam est assistens eisdem, ve causa suo essectui, ve docet D. Thom 1. pare, quæst. 8. art. 1. & 2. ergo est peculiaris assistentia, seu peculiaris applicatio sinssem diuinæ virtutis ad illassergo ratione alienius virtutis intrinsecæ eisdem superadditæ antecedenter ad corumdem operationem.

Patet hæc consequentia: quia ex quo capite adest noua illa applicatio diuinæ virtutis ad instrumenta, de bet adesse noua habitudo, seu relatio inter illa; atque ita mutatio intrinseca, non quidem ex parte Dei, qui est omninò immutabilis; sed ex parte creaturæ: quia si extrema codem modo manent non est possibilis noua habitudo inter illa. Et ex quo capite illa habitudo noua præintelligitur ante actioné creaturæ: quia assistit illi Deus peculiari illo modo: ad hoc, ve agat, oportet ve hæc mutatio intrinseca præcedat talem ad actionem, ac per consequens sit per aliquid intrinsecum distinsum ab eadem actione.

12 Secundo respondent alij : quod virtus eleuans instrumenta non est aliquid in ipsis existens præuium ad actionem principalis agentis per modum actus primi : quia non cleuantur ad esse; sed ad operari : sed est iplamet actio instrumenti, vt procedit ab agente principali, ex cuius concursu actio illa virtuosiot redditur quam esset ex natura sua; & ided necesse non est, ve instrumentum ipsum in se mutetur. Imò addunt, hoc elle aded verum, ve etiam in instrumentis divinæ virtutis ad opera supernaturalia, & miraculosa satis sit illis potentia obedientialis activa, & innata, quam habent in ordine ad cooperandum Deo in omni co, quod non implicar contradictionem, vna cum concursu supernaturali ipsius Dei in ipsum effectum præcise, per quem virtuosior redditur concursus talis instrumenti.

Sed contrà: nam in primis, id quod in hac solutione primo loco dicitur, scilicet quòd instrumenta non elevantur ad esse; sed ad operati : & deò non debet illis aliquid imprimi, nihil obest, nm vt ex impugnatione facta contra præcedentein solutionem constar, hoc ipso, quòd elevantur ad operati elevantur ad hoc, ve contineant saltem in suo ordine, effe-&um priùs natura, quam illum attingant, ac proinde ad hoc ve priùs constituantur in actu 1. operatiuo; quam in actu secundo. Ergo & debet illis imprimi aliquid pertinens etiam ad ordinem elsendi per quod contineant effectum principalis agentis, quem ante eleusitonem non continebant. Maxime, quia, vt ibidem dicum est, per solam subordinationem extrinsecam ad principale agens non possunt constitui in actu primo.

13: Deinde id, quod in estem solutione secundo dicitur, scilicet eleuri per actionem cause principalis, qua cooperatur, cum instrumento in essecum

# Disp. XII. de instrumentis, Quæst.I.

Se non ipsum infrumentum, facile falitatis conuincetur: namid, in ordine ad quod instrumentum indiget elevatione, non potest esse ipsa virtus, se elevatio. Sicut id, in ordine ad quod datur vis produstiva, no potest esse ipsa productiva vis, vt ex terminis ipsis constat sed ad eliciendum actionem instrumetalem vt talem, v.g. scissionem vt arrisciosam, indiget serra elevatione artiscis. Ergo elevatio non potest esse prædicta actio, vt artisciosa, per quam cooperatur artisex cum instrumento: ergo cum probatum sit, non posse instrumentum elevari per subordinationem illam instrinsecam: restat vt per aliquid aliud intrinsecum præcedens prioritate naturæ dictam cooperationem elevetur.

Confirmatur : tum quia hîc specialiter vrget id, quod suprà in hac cadem questione in secunda con-Armatione impugnationis contra primam folutionem adduximus : tum ctiam quia alioqui inftrumentum, verbi gratia, serra, non attingeret realiter totum effectum; sed partem illius, & aliam produceret agens principale, quod, vt constat, est fallum. Patetsequela: quia quoties duz cause ita se coadiuwant vt quæuis solum influat immediate in effectum, & neutra imprimat alteri intrinsecas vires ad hoc, ve reddatur potens in ordine ad effectum, quem ex se poterat attingere, tunc queuis tantum attingit partem effectus. Vt patet exemplo duorum portantium simul lapidem excedentem vires cuiuscumque : vbi licet concurfus verinique fimul sumpeus fiat vigorofior ad portandum illum: nihilominus, quia neutrum operatur in aliud, sed vtrumque in effectum: ided neutrum portat totum pondus; sed partem: & ita non subordinatur inter se per modum caula brincipalis, instrumentarie; sed per modum caufarum partialium, & principalium.

14. Ex quo id, quod vitimo loco additur, scilitet sufficere obedientialem potentiam actiuam cum ecoperatione Dei vt authoris supernaturalis in effectum, ad hoc vt instrumenta diuine virtutis attingant effectus supernaturales; manet obiter impugnatum. Quia repugnat acum secundum alicuius cause etiam instrumentalis, non contineri in ipsamet causa, vein actu primo:quia cum actus secundus in quouis ordine essétialiter præsupponat actum primum, repugnat hanc prodiisse in actum secundum, nisi prius talis actus contincatur in actu primo. Ergo dicendum est (quod absit ) quamlibet creaturam ex innata victute continere in suo ordine, scilicet causæ instrumentalis opus miraculosum, & supernaturale in actu primo proximo, & proportionato, & consequenter ex propria entirate habere exigentiam Inpernaturalis concutsus Dei: (siquidem exigentia concursus proportionati ad actum secundum nulla est alia in quavis causa secunda, nisi illam ita esse in actu primo, ve ex parte actus primi proximi nihil desit illi:) vel dicendum, quod præcisè per concursum concomitantem Dei, qui non pertinet ad ordinem actus primi nequit eleuari, ac proinde requiretur virtus aliqua prius recepta in ipla respectu cuius talis causa se habeat passiuè.

15. Ex quo tandem fir, non dari in rebus innatam potentiam obedientialem, quæ sit proximè actiua respectu essecuum supernaturalium: quia vt modò dicebamus, esset illi, titulo connaturalitatis debitus concursus supernaturalis ad actum secundum supernaturalem, quod omnes Theologi constanter resuunt. Id quod etiam consirmari potest ex D. Thom. 22. quæst. 178. art. 1. ad 1. & quæst. 6. de veritate art. 4. vbi negat, posse creaturam elevari ad omnia opera supernaturalia instrumentaliter producenda per aliquid habituale, & permanens; cum tamen po-

tentia hac obedientialis proxime activa sit quid permanens; et in adversariorum sententia sobim haberet indigentiam concursus concomitantis: sicut & illa qualitas supernaturalis, et permanens solum indigeret hoc concursu.

Adde primò, quòd alioqui prædicta potentia esse insinita secundum virtutem continendi: nam essecutura se sucidunt in infinitum in persectione saltem accidentali. Et omnis hæc persectio oportet etiam in instrumento Physico, saltem in suo ordine, simul, et semel præcontineri: ita vt licet non sit æqualis persectionis cum essectu, attamen ex co, quòd in suo ordine contineat illum, colligatur, habere in se aliquam persectionem: et ita si continet infinita se inuicem in persectiona excedentia, non poterit non esse insinitè persectum.

Adde secundo, plura ex illis, que suprà disputatione precedenti serè per toram illam adduximus ad probandum hoc ipso, quòd cause secunde principales applicentur à Deo ad operandum, debere aliquid intrinsecum, & previum ad operationem eis imprimi: probant hoc ipsum in instrumentis in ordine ad suas causas principales: quia de ratione instrumenti est, applicati à causa principali ad agendum: quandoquidem eo vittur agens principale in ordine ad suum essectum.

Occurritur duobus primis fundamentis opposita sententia.

S. III.

D primum ergo pro prima sententia respondetur; negando antecedens, Et ad primam probationem; quod per illam calesacionem passiuam disponitur piper ad eam, qua calesacit suo proprio, & virtuali calore. Vndè per eam non constituitur in esse instrumenti: quia non calesacit virtute caloris recepti ab animali; sed virtute caloris virtuosi inipso continenti: at instrumentum non vicumque mouetur ad actionem; sed ita vi virtute ipsius motionis elevetur, & agat.

Ad secundam probationem patet ex dictis suprà disputatione præcedenti:& enim motio instruméti,vt talis eleuat in ordine ad effectum præcipuè intentum ab agente in principali dátque vires in ordine ad illum, non verd supponit illas: maxime si fuerine æqualis perfectionis cum illo. At dum Deus præmouet ignem, v. g. ad comburendum, tunc id, quod præcipuè intendit, est ipsa combustio, seu nouus ignis denuò genitus: imò non vicumque, led eo modo, quem loco citato inuenimus. Quare cum ignis generans præsupponatur cum sufficienti virtute in ordine adignem secundum hanc rationem confideratum : fiet inde, vt non præmoueztur à Deo in ordine ad hanc rationem eo modo, quo instrumétum petit moueri; sed eo, quo caula principalis secunda exigie pizmoueri à prima ob generalem subordinationem. & dependentiam ab ipsa: diximus in ordine ad hanc rationem, propter ea quæ loco citato dicta sunt-

17. Ad secundum: quod vt benè notauit D. Thom, de veritate qu. 27. art. 4. ad 6. etsi causa principalis debeat habere virtutem omninò proportionatam seu eiusdem persectionis cum esse qui non tamen est necesse idinueniri in instrumentis: nam hæ possum esse impersectiora, & ninisominus instrumentaliter attingere esse qui no che persecto.

Vnde ficur motus, imperfectior est suo termino, & tamen est productio illius per modum vizice cendentiæ:

densiæ: fic etiam instrumentum in ratione virtutis actiuz argingentis effectum caulæ principalis habet rationem viæ: quia constituitur vleimate per aliquid viale, & fluens; & ided pocest esse imperfectius, quam effectus qui haber esse permanens, & nihilo-

minus attingere illum.

Et ad probationem contra hoc dicendum est: quod cum illa virtus denuò addita, sit ipsa eleuatio instrumenti; oportet quòd hac duo illi inueniant, scilicet quod non sit necessarium esse eiusdem perfe-Rionis cum effectu; & quod non indigeat viceriori elevatione, ac per consequens non procedatur in infinitum. Cæterum cum instrumentum ante hanc virtutem, seu métionem non sit eleuatum, sed eleuabile, debet superaddi eleuatio.

18 Ex quo ad confirmationem respondetur:quòd Vt instrumentum arringat effectum secundum aliquam rationem consideratum, oportes ita esse subordinatum ad causam præcipuam, ve inste ei intrinseca virtus, per quam in suo ordine illum intrinsecè

contineat, vr ex iam dictis satis constat.

At verbi gratia serra, etsi contineat ratione propriz formz in ea existentis scissionem, ve scissio est; artamen nisi ei superaddatur illa intrinseca motio artificiosa, nihil habet intrintecum, per quod in suo ordine contineat scissionem, vt attificiola est, quæ principaliter ab agente principali intenditur. Et ideò fine hac motione nequit ctiam ca subordinatione intrinleca ad agés præcipiuum scindere artificlose:attamen illa polita, potest influere in effectum & actionem vt pertinent ad ordinem artificij;licet semper agat cum subordinatione ad agens præcipuum quia imperfecte, & deficienter continet effectume seu agit in virtute eius, vt iam ostensum est.

19 Neque instantiz in confirmatione hac addu-Az convincunt oppositum: nam ad primam illam de calore, patet ex dictis suprà disput. 10. quæst. 4.& 6. quomodo calorem esse virtutem substantiz, addat Suprà illum aliquam formalizarem ab illo secundum luam speciem considerato formaliter distinctam, que quidem, licet per se loquendo; sit quid fluens; attamen habet modum virtutis permanentis, per quam

quasi habitualiter manet elevatus.

Ad illud verò de coloribus dicendum estrquòd lux non est forma omninò extrinseca respectu coloris ! quia colores formaliter, & intrinsecè participant lucem. Quamuis non desint qui asserant, vel colorem ex se habere virtutem partialem, & principalem ad producendas species visibiles: & hanc adiquari per assistentiam luminis, quatenus etiam lumen simul cum colore partialiter concurrit: quia etsi instrumentum non possit adiuvari per solam cooperationem alterius cause affistentis, bene tamen causa pertialis. Vel tandem lumen non concurrere effective ad productiomem specierum, sed formaliter dispositiue disponendo medium.

### SATISFIT TERTIO FUNDAMENto priofis (ententia.

### IV.

D tertium, quod ex plurimis instantiis coa-lescit, responderur. & primo ad primam lescit, respondetut, & primo ad primam de semine dicendum est, cum Diuo Thoma de potentia, quæft. 3. art. 11. ad 5. Quod infrumentum sandiu à principali agente mouert intelligitur, quamdiù rezinet virtutem ab sllo impressam. Vnde sagitta tamdiù mouetur à proficiente, quamdiu manet vis impulsus proiscientis: sicut etiam generatum tandin monetur a generante in granibus, & lenibus, quamdiù reti-

nes formam sibi tradisam à generante. Vnde, & semen tamdiù intelligitur moneri ab anima generantis, quamdiù remanet ibi vireus impressa ab anima, licet corpo-

raliter sit dinisum.

Aduertendum tamen, quòd etsi illa victus seminis sit ex se fluens, ve indicat D. Th. 1. p.qu. 1 1 8 art. 1. ad 3. & de malo qu. 4. art. 1. ad 6. habet tamen modum permanentis: quia diuturnam habet durationem; licer per accidens hoc ei conueniat, quatenus est instrumentalis vis, co quod non nisi præviis dispolitionibus, quas nequit efficere in instanti, attingit effectu principalis agentis. Et ideò talis virtus per le, & essentialiter non est permanens, sed verè transiens: vt benè notauit Nazarius 3.p.quæst. 13.art. 2.

21 Ad secundam instantiam dicendum est : vel phantasma non concurrere actiue ad producendem speciem intelligibilem; sed solum in genete cause materialis, vt volunt aliqui inter ques est Nazarius 1. p. quæst. 45. art.5. vel non esse rigorose instrumentum; sed solum vittutem instrumentariam, co modo quo calor dicitur instrumentalis virtus ignis, & ita sufficier phantasmati: quòd sit radicatum in cadem anima spirituali, vnà cum intellectu agente, ad hoc, ve possie esse vietus instrumentaria iilius necnon & animæ in ordine ad talem productionem. Vel tandem et si daremus, esse verum instrumentum, dicendum esser, non eleuari per solam exirinsecam assistentiam luminis intellectus agentis; sed per aliquam participationem huius luminis per modum transcuntis: éo proportionali modo, quo in responsione ad vicimam instanciam iam explicamus.

22 Ad virimam instantiam de Sacramentis respondetur: elevari per motionem quandam intrimecam, & spiritualem. Et ad primam probationem quòd etsi accidens spirituale, quod haberesse per modum forme complere, & permanentis, non posset recipi in subiecto corporeo; benè tamen quod recipitur per modum intentionis : & per modum transeuntis, ac fluenter, qualiter recipitur prædicta mo-

tio in Sacramentis.

Que solutio desumitur ex D. Thom.in 4. distina. 1. quælt. 1. art. 4.qu. 2.ad 4.vbi fic ait: In re corporale non potest effe vireus spiritualis secundum effe completum, potest tamen ibi effe per modum intentionie : sich in instrumentis motis ab artifice est virtus artis : O ferme audibilis existens causa disciplina, ve dicieur de fensu, & sensato, continet intentione anima quodammodo & etiam in motu est virtus substatia superata moneti secundu Philosophos, & seme agi in virtute anima:

Qu od etiam repetit tum quæst.17. de veritate art: 4 ad 4. rum eriam 3. par. quæst.62.art.4.ad 1.in hæc verba: Virius spiritualis non potest esse in re corporea per modum virtutis permanentu, & completa; nibil tamen probibet, in corpore offe virtutein fritualem, in quantum corpus moueri potest ab aliqua substantia spirisuali ad aliquem effectum spirisualem indacendum : Sient o in ipsa voce sensibili est quadam vis spiritnalis ad excitandum intellectum bominis, in quantum

procedit à conceptione mentis.

23. Aduertendum tamen (ve plenius mens D. Thom. quoad præsens capitatur, & vt fiat satis aliquibus obiectionibus, que contra cam, & ex defedu intelligentiæ eiusdem solent obnei)diuerstratem formæ permanentis, & transcuntis à Doctore Angelico assignatam, non consistere in maiori, vel minori duratione actuali : nam (pirituale accidens completum, & permanens nequit etiam per minurissimum tempus recipi, in subjecto corporeo; sed in hoc, quod per se, & ab intrinseco sit accidens spirituale completum, & permanens. Nam fi semel hoc

# 130 Disp.XII.de instrumentis, Quæst.I.

non habeat; sed per se, & ex intrinseca natura sua sit accidens incompletum de numero eorum, que sunt per modum intentionis, seu essentialiter sunt, ve via quedam, & medium ad formam vltimam: nihil obest, quòd si ordinetur, & sit via ad forma spiritualem, quòd sit spiritualis; & nihilominus recipitur in subiecto corporeo, modo spirituali. Nam tunc mon debet commensurari, nisi cum forma illa, ad quam est ab intrinseco via, & medium, & cum agente, à quo producitur: quia hoc est essentiale viez, & medio prædicto.

Vndè licet ex qua parte mouet rem corpoream subordinando illa in agenti spirituali, vt tali: (nam res corporea mobilis est abagente spirituali) debeat esse in illa in transitu, & fluenter; attamen ex qua parte mouet illam ad rem spiritualem attingendam ex subordinatione ad agens spirituale, oportet vt sit quid

Ipiriruale.

24. Ex quo ad vitimam probationem (que in fine huius instantiæ adducitur; scilicet esse contra rationem accidentis spiritualis, quod depédeat in esse, fieri, & conservari à subiecto corporeo) respondetut : id esse verum de dependentia ab illo per modum forme complete, & permanentis; non verò de dependentia, que ab intrinseco est per modum fluentis, nam hæc in prædictis accidentibus vialibus compossibilis est cum spiritualitare illius rei, que sic depender : nam quando forma accidentalis est completa, & permanens, debet ex qua parte est accidentalis, pendere à subiecto: at ex qua parte recipitur secundum esse ratum, permanens, & firmum, recipitur ad modum recipientis, & per commensurationem cum illo. At quando est fluens, & via licet ex quo capite est accidens inhærens corpori pendeat ab illo; at ex quo capite est via ad formam vltimam, & spiritualem, non debet, nisi illi commensurari.

25. Explicatur hoc sicut in substantiis spiritualibus sua assignatur latitudo : ita vt aliz sint aliis spiriritualiores: & ideò, quia Angelus est substantia spiritualis, & copleta, neque pedet à corpore, neque recipi potest in illo; secus verò anima nostra que quia est copleta, potest recipi insubie & corporeo; licet fine dependentis ab illo in esse. Ita in accidentibus spiritualibus sua debet assignari latitudo, taliter ve-alia sint aliis spiritualiora : & ideo si fuerint completa, & permanentia, nequeunt vllo modo pendere à corpore, & consequenter, nec recipi in illo: quia accidens intrinsecè pendet in esse à subietto, in quo recipitur; at si suerint accidentia incompleta, & habentia esse diminitum, & viale, possunt quidem, non obstante spiritualitate sua, dependere à subiecto corporeo, attamen recipiuntur modo indivisibili , & dependent in transitu, & fluenter, & solum tangunt illud, vt ipsum promoueant ad altiorem ordinem, Sicut species intentionales receptæ in medio: quia sunt in illo secundum diminutum,& per modum transitus, sunt que essentialiter odinatæ ad formam vltimam : ideò possunt esse immaterialoires, qu'an medium ipsum secus verò species, que permanenter actuant aliquod subiectum, seu potentiam.

Quare hæc accidentia vialia, & diminuta, licet reuera infint; nihilominus potius respiciunt subiecum vt mobile, quam vt subiecum. quia attingunt illud vt moueant ad attingendam vitiorem formam altiorem. Et ideò commensurantur cum termino, & agente; non verò cum subiecto in quo tecipiuntur.

16 Adde quod licet hac motio recepta in Sacramentis, recipiatur in subiecto corperco; non tamen

qua ratione corporeum eft , & diftinctum à re fpitituali, sed qua ratione habet esse ens creatum assum ptibile à Deo ad prædictum effectum: quia recipitur in illis secundum potentiam obedientialem quam habent tespettu Creatoris, que quidem licet intimè includatur in quouis corpore, non tamen cam habent, quia corporea sunt, sed quia sunt entie create ! at non inconvenie, quod aliquid spirituale, habens infimum spiritualitatis gradum, recipiatur in subiecto corporeo, non qua corporeum est; sed qua ens creatum est: quia fat est ad hanc diminutam fpiritualitatem, quod non pendeat à corpore, vt corpus est : sed vt habeat prædictam potentiam obedientialem que respectu motionis iam dicke est eiusdem rationis, formaliter loquendo, tam in re corporea, quàm in spirituali.

# SOLVITVR VLTIMVM FVND A: mentum aduersariorum.

### **S**. **V**.

D quartum negandum est antecedens. Ad probationem: dupliciter posse inesse alicui rei potentiam obedientiæ, vt ea media siat quidquid creator disposuerit, vel quia ex se habet potentiam actiuam continentem proximè saltem per modum instrumenti omnes essectus supernaturales: vel quia habet potentiam obedientialem ad recipiendam formam, seu motionem supernaturalem actiuam illius essectus supernaturalis, quem Deus vult, & rarione illius constituitur in actu primo proximo ad illum attingendum, saltem tanquam instrumentum.

Cum ergo inquit Thom. Qued sient creatura inest obedientia potentia, ve in ea siat quidquid creasor de-sposuerit: ita etiam, ve ea media siat qued est ratio instrumenti, non intelligitur de potentia obediantia li primo modo explicata. Nam ipse expresse negat, dati virtutem habitualem permanentem patratiuam omnium miraculorum, ve constat ex 2. 2, questione 178. att. 1. ad 1. At potentia obedientialis, e innata rebus quam Authores opposite sententia admitunt, est de se quid permanens: quare solum potest intelligi S. Doctor de obedientiali potentia in secundo sensu explicata.

28 Et congruit valde expositio hæc contextui, nam post quam dixit quod sicut creaturæ inest obedientiæ potentia vt in ea siat quidquid creator disposuerit (per quæ verba in omnium sententia intesligitur potentia obedientialis passium) statim addidit: sta etiam, vt sa madia siat, c. Vbi illud relatiuum sa est relatiuum identitatis, & refert suum antecedens scilicer potestiam obedientialem passiuam quæ est in creatura, vt in ea siat quod Deus disposuerit.

Vnde sensus D. Thomæest, quòd lices potentia obedientialis creatura immediate solum sit ad recipiendam formam, vel motionem, quam Deus illi communicate voluerit: attamen immediaté etiam deseruit, ve creatura possit producere esse Eus supernaturales. Nam quia mediante illa potest recipere formas, seu accidentia supernaturalia quorum aliqua sunt actiua, & reddunt subiectum constitutum in actu primo in ordine ad effectus supernaturales:ideò vere dicitur in creaturis else potentiam obedientive immediate ad formas supernaturales; & mediate ad eliciendas actiones supernaturales per formas, seu accidentia ordinis divini que priùs recipiunt. Sicut aqua mediante potentia congenita, quam habet ad recipiendum calorem potest calefacere: quia per illam potest recipere salorem, quo actio cale factiua eliciatur.

1 9. Ex

29. Ex quo ad primam confirmationem negandum est antecedens. Et ad probationem respondetur, Bonauenturam loqui de potentia obedientiali passiua. Alensem docere ibidem oppositum inquiens: Sacramenta eleuari per aliquid intrinsecum. Eodem modo exponendus est Caietanus, qui ibidem in primo loco admitit virtutem instrumentalem ad faciendum miracula, este sluentem, ac proinde non potest sentire, quòd consistat in prædicta potentia obedientiali activa est innata et in secundo loco impugnat prædictam potentiam obedientialem activam, est innatam rebus; ait enim, virtutem, quam habent verba consecrationis ad transsubstantiandum panem, esse quid adventitium illis

Prætereà, quia reduci de potentia obedientiali ad actum, cum de instrumento sit instrumentum,
est reduci de potentia obedientiali passiva potente recipere vim instrumentalem, ad actum recipiendi illam, per quam actu sier instrumentum. Quare ex
hoc, quòd Caietanus asserat, illam potentiam obedientialem reduci ad actum, vt de non instrumento
siat instrumentum, non sequitur, illum sentire;
quòd talis potentia sit activa. & ideò ibidem tantum
vult, quòd virtus ei superaddita tantum est motio
intrinseca, qua ab agente principali mouetur, ratione
cuius prædictum agens eo virtur ad productionem

effectus, quem intendit.

30 Ex quo satis constat, quàm immeritò doctores his suerintà Suarez pro sua sententia adducti: atque adeò potentiam hanc obedientialem proximè actiuam ab ipso solo esse excogitatam: quia ante illum nullus ex Doctoribus eam docuit: imò, & ipsam satis impugnat, atque ita tanquam rem in materia satis grani nouam esse reiciciendam. Diximus, proxime actiuam; quia admittere in creaturis, vera bi gratia in intellectu potentiam obedientialem actiuam radicaliter visionis beatisse aita tamen vt tota tatio agendi proxima, & eleuans si rentitas superaddita, & supernaturalis, non inconvenit.

Ad confirmationem: quòd nec forma cælestis potest recipi in materia sublunari, neque forma sublunatis in materia cælesti: quia nulla virtus porest extrahi extra suum obiectum adæquatum. Et similites nulla bonitas potest mouere appetitum alicuius, quem ex se non poterat, nisi noua bonitas ei superada datur in re, vel apprehensione.

Ad id autem quod ibidem iuenitut, scilicer genus causæ esticientis non minus subordinari. Deo, quam genus causæ materialis: atque adeò sicur genus causæ materialis: atque adeò sicur genus causæ materialis importat potentiam passiuam obedientialem: ita & genus causæ esticientis inuolaet potentiam obedientialem actiuam: dicendum est, este disparem rationem: quia tatio potentiæ obedientialis actiuæ in ordine ad omnes essectus supernaturales, est persectior ratio, quam ratio potentiæ. passiuæ: & ideò licet ista sit innata; secus verò illa Maximè quia est adeò persecta ratio vt implicet dari

31 Adde, quod ex negatione potentiz passinz sequeretur creaturam non esse plenè subiectam Creatori in ordine ad esse supernaturale: quia esset incapax recipiendi sormas supernaturales, at ex negatione potentiz obedientialis actiuz, nec sequitur non esse plenè subditam quoad receptionem prædictarum sormarum, neque quoad hoc; quòd est posse concurere ad illas producendas qui ratione potentiz obedientialis passiuz potest recipere virtutem ad agendum, vel præter, vel supra naturam, & ita est plenè subdita, Deo tam in agendo, quàm in patiendo.

## Q V Æ S T I O II.

An sit de ratione instrumenti habere aliquam propriam sibi virtutem, propriamque actionem praviam.

34 PRo tituli intelligentia notandum est, quod licet ad Philosophum naturalem per se, & direce tantummodo spectet agere de instrumentis nasuralibus, & de corum actionibus præuiis necessarià requisitis ad actionem principalis agentis: quia tamen hoc non potest exacte declarari , nist fimul explicetur: an hoc sit de ratione instrumenti Physici generaliter sumpri, sine concurrated opera naturalia, sine ad supernaturalia: qui necessivas huius actionis in instrumentis naturalibus non promenit ex peculiati ratione corum ; sod ex generali natura in-Rrumenti Phylici, seu quod idom, eft in framenti verè, & realiter immediate attingentis effectum. Ided quæstionem hanc sic in generali, provicomprehendit omnia instrumenta discutiemus, ac proinde necessarium erit aliqua pertinentia ad instrumenta diuinæ virtutis in ordine ad opera supernaturalia, & miraculos, breuiter attingere.

Sed vi plenius titulus quæstionis intelligatur, adhue notandum est: quòd nomine propriæ virtutis non intelligimus propriam virtutem, provt est idem, quod innata; sed virtutem intrinsecam, seu inhærentem; siue sitinnata, siue ab extrinseco agente communicata, dummodo sit distinsea à motione, qua agens principale eleuat instrumentum, Quo pasto, licèt serrum ex se non habeat acutiem aut siguram illam dentium, quæ ei ab arte communicatur; mihlominus per illam habet aliquo modo vim scindendi distinseam à motione, qua artissiciosè scinditur, se consequenter si correspondet propria actio, sci licet scisso distinsea aliquo modo ab actione artissicosa facta collatione inter has duas actiones, prior est seissio, quàm eademmet, vt artissiciosa.

### Adducitur opinio negans. 4. 4

#### S. I.

33. N quo prima fentencia afferit , non necessarium, & indispensabiliter requisitum ad hoc; ve aliquid assumatur, ve instrumentum, & ve tale concurrat, quod habeat propriam virtutem, se rationem agendi, ac perconsequens, neque quòd habeat libi propriam actionem distinctam aliquo mo do ab actione principalis agentis, & prætiam ad illam. Ita Molina parte qu. 45. Suarez tom. 1. in 3. p.disput. 31 sect 8. Scotus in 4. dist. 1.qu. 1. Durand. in 2. dist. 1. qu. 4.& plures alij ex Iunioribus Et prohatur ratione, primd sic : omnis actio instrumenti conuenit illi in virtute agentis principalis : ergo male conceditur instrumentis actio aliqua præuia ad eam, qua concurrunt in virtute illius. Consequentia videtur manifesta. Et antecedens etiam constat, tum quia alioqui illam elicerent in virtute propria; & consequenter, ve causæ principales: tum etiam, quia quando artifex, v. g. per ferram scindit lignum vt illud modo aliquo artificiosa figuret, tunc non solum formasseu modus ille artificiosus, ve ralis; sed etiam scissio, est estectus eiusdem artificis. Vode nisi ferra ab illo applicaretur, non scinderer: ergo &c.

Confirmatur: nam vel illa actio præuia serræ, v.
-g. est eadem realiter cum actione principalis agennis, vel distincta: si primum: ergo non est præuia

# 132 Disp. XII. de instrumentis, Quæst. II.

ad actionem prædicti agentis: idem enim non potest esse ante se, aut sibi præuium. Si verò secundum,
præterquam quòd est falsum: cum actio scisiua, quæ
præuia esse poterat, procedat ab artisice, & consequenter sit actio illius; nihilominus contra hoc est
id, quòd modo innuebamus scilicet hinc sieri prædictam actionem, vt sic distinctam, non esse ab artisiee, & consequenter, nec esse instrumenti actiomem: quia actio instrumenti semper debet esse à

resinciale actio

principale agente.

Nec refert si dixeris: quòd etsi illa operatio sit vna, & eadem realiter: nihilominus est multiplex virtualiter, & squòd vt elicitur ab instrumento, est prior seipsa, provt est ab agente principali. Nam contra hoc est, quòd hoc non potest cohærere cum his, quæ pro nostra sententia quæst.præced. diximus: quia sa instrumentum non mouet, nisi vt motum, & applicatum à principali agente; ergo prior est actio cause principalis quàm actio instrumenti, quandoquidem conuenit illi agere tatione cause præcipuæ, & insluxus ab illa exhibiti.

35. Secundò, ex eisdem instrumentis artificialibus hoc desumitur argumentum: nam in serra v. g. non est proprium principium, aut virtus aliqua agendi: ergo neque propria actio. Consequentia patet.Et antecedens probatur: nam vel hæc virtus esset quantitas serræ & hæc non: quia quantitas non est forma actiua; sed passiua: vel grauites,& hæc non: quia solummodo est principium motus deorsum, serra autem non scindit ex co, quod deorsum moueatur; alioqui si sursum moueretur non scinderer. Vel esset durities: sed neque hæc quia durities non est qualitas actiua; sed resistitiua. Vndè licet quò magis aliquod corpus fuerit durum, ed plus resistat; nihilominus non ob id maioris est actiuitatis. Sed nec figu-14 effe potest: quia hæc non est forma actiua, aliàs non de quarta; sed de secunda specie qualitatis essett at nihil aliud ibidem inueniri potest, quod sit virtus agendi: ergo, &c.

Confirmatur ex pluribus instrumentis ordinis naturalis, in quibus nulla videtur assignabilis actio præuia. Nam aër illuminatus instrumentaliter illuminat parietem. Aqua calida instrumentaliter calefacit. Sigillum habet rationem instrumenti, in ordine ad imprimendam in cera siguram illam artisiciosam. Phantasma per modum instrumenti attingit productionem speciel intelligibilis! & tamen in his omnibus, & in aliis pluribus, & naturalibus instrumentis nequit excogitari actio præuia: maximè in aqua calida, & in aëre illuminato in quibus nequit assignari virtus propria conducens ad essectum principalis agentis, distincta ab ea, quam habent ab co, ac proindè nec propria, & præuia actio ergo,

occ.

36. Tertiò, nam si altiùs ascendamus ad instrumenta diuinæ virtutis ad opera supernaturalia, repetiemus, non requirere essentialiter actionem præuiam: atque ita prædicam actionem non esse de ratione instrumenti, vt talis: quandoquidem quod conuenit alicui vt tali, conuenit omni tali.

Antecedens probatur: tum quia Deus non vritur eis, quia indigeat actione propria illorum, imò potius ex infinita sua virtute, & omnipotentia eleuat ea ad consortium sua propria actionis, prastando eis virtutem ad illam. Et ideo indisferenter vti potest quacumque creatura ad producendum mediante illa eundem essectum: quod quidem non ita contingeret si desideratur propria instrumenti actio, qua propria illius virtuti corresponderet. Tum etiam, quia sape assumitur à Deo creatura corporalis, vt instrumentum ad producendum in subiecto spirituali ali-

quod accidens spirituales & diuini ordinis; vt patet in Sacramentis; at res corporea nihil potest operaripto pria virtute circa rem incorpoream quia non subditur illi. Imò eius actio cosporea, & ita inferior, nihil potest conducere, aut disponere in ordine ad estectum adeo eleuatum: qualis est accidens spirituale, & supernaturale; & ita talis actio perinde se habebit in ordine ad illum essectum, ac si non eliceretur.

37. Confirmatur primò : nam si semel actio præuia in instrumento desideratur erit vtique, vt contingat passum, circa quod. agens principale operatur, producendo ibidem præuium illum essectum:
alioqui quomodo posset dispositiuè concurrere in ordine ad altiorem essectum causæ præcipuæ? at multoties reperitur oppositum: vt patet in verbis consecrationis, quæ sæpè non contingunt panem aliquantulum distantem: ergo tunc talis actio præuia, perinde se habet, ac si non adhiberetur, & per consequens non erit necessaria.

Adde, Thomistas communiter dicere, quòd instrumentum hoc desert divinum imperium ad subiectum operis miraculosi, & applicat illi divinam virtutem, ac tandem contingit ipsum per contactum virtutis: at si est distans ab illo non videtur quomodo possit

hæc præstare: ergo, &c.

38. Confirmatur tandem:quia multa sunt instrumenta diuinæ virtutis, in quibus difficile est inuenire actionem præuiam nam humanitas Christi Domini concurrit physicè, vt instrumentum coniunctum diuinitatis ad productionem gratiæ quæ nobis datur per Sacramenta, & ad conversionem substantiæ panis in corpus Christi; & tamen non apparet, quana operationem præuiam, & dispositiuam ad hunc essectum habeat.

Item in Sacramentis, quæ consistunt in vsu, qualis est Baptismus, ipsa actio seu absolutio aquæ assumitur vt instrumentum; & tamen non habet aliquama aliam actionem præuiam ab ipsa causatam, quandoquidem actio non est ex se activa alterius actionis. Et obeandem rationem actus interni Christi Domini, qui modò assumuntur vt instrumenta ad causandum gratiam, non habebunt actionem præuiam. Imò neque actus alij externi ciusdem, v.g. passio illius, quæ vt docet D. Th. 3. p. qu. 48. art. 6. & qu. 50. art. 6. & alibi, vt instrumentum essecum supernaturalium. Et tandem ossa Elisei iam mortui suscitauerunt latrunculum qui iuxta illa positus suit & tamen ossa hæc sacra nihil præuium operata sunt (vt ex se constat.)

Et sane ab omnibus his instrumentis petere, vt habeant propriam virtutem , & actionem, ita vt fine illa non fint capaces attingendi effectum supernaturalem, aut miraculosum, videtur superfluum: quia revera non apparet repugnantia in hoc, quòd Deus creaturam non habentem ex se propriam operationem, assumat, vt instrumentum: nam potest ei communicare motionem illam virtuosam, & elegantem in ordine ad productionem gratiz, v. g. quam communicat aque Baptismi. Maximè quia creatura illa poterat modificare talem actionem Dei, & virtutem iuxta illud: unumquodque recipient ad modum recipientis. Quod quidem petitur ad rationem instrumenti, atque adeo per illam produceret candem gratiam;non quidem vt causa præcipua quia motio prædicta, eft quid inferius ad gratiam; ergo yt causa instrumentalis.

•

# Disp. XII. de instrumentis, Quæst. II.

Vera sententia Dini Thema, & primum illius fundamentum.

II.

Nilominus dicendum est, esse de ratione instrumenti habere actionem, que sit aliquo modo præuia ad actionem principalis agentis. Hæc est D.Thomæ 1.p. q 45.att. 5.vbi sic inquit: Can-Sa secunda infrumentalis non pariscipat actionem causa Superiorie, niss in quantum per aliquid sibi proprium dispositine operatur ad effectium principalis agencu. Et 2 contra Gentes, c. 11, art 6. Omnt agens instrumenta-, le exequitur altionem principalis agentis, per aliquam actionem propriam, & naturalem jibi : & ex eo, quod non potest dari hæc actio in instrumento respectu creationis: quia creatura non potest operari circa nihil, infert esse impossibile, quod creatura assumatur, vt instrumentum ad creandum.

Et 3. p. q. 6 1. att. 1. ad 2. Instrumentum habet duas attiones, unam instrumentalem, secundum quam operasur, non in virtute propria; sed in virtute principalis agentis; aliam autem babet aftionem propriam, qua competit sibi secundum propriam formam; non autem perficit instrumentalem actionem , nisi exercendo actionem propriam : sicue securu scindendo fucis lectum. Et boc ipsum docet q.78. art. 4.ad 2.& de veritate, q.27. art.4.& in 4.distinct. 1.quæst 3. arr.4. quæst.1. Quem sequuntur eius discipuli, Caiet. 1. parte, quæst. 45. art. 5. Bafiez, & Nazarius ibidem, Ferrara 2. contra Gentes c. 21. Medina 3.parte, quæst. 13. art. 2. Soto in 4.dist. 1. quæst.3.art.1. & 4. Aluarez.3.p.disp.66. Massus in hoc libro c.3.sect.3. quæst.9. Capreolus, & plures alij tam ex Thomistis quam ex extrancis.

40 Sed vt nostræ assertionis legitimus sensus, & mens D. Thom. intelligatur, præsupponendum est primò id quod suprà quæstione præcedenti innuimus, & probauimus, scilicet esse impossibilem potentiam obedientialem activam, & innatam, quæ sine aliquo alio superaddito sit proxime, & immediate operati-Ba, etiam instrumentaliter miraculorum, vel effe-Auum supernaturatium, vt Suar. ibidem citatus volebat. Nam si hæc potentia activa implicat, necesse est, vt si semel instrumento correspondeat propria actio distincta aliquo modo ab actione principalis agentis, quòd non sit talis iuxta talitatem, vt sic dicamus, huius potentiæ; sed iuxta conditionem propriz, & peculiaris vittutis proximz, qua illi conucnit; ita vt sic calor, v. g. eleuetur, tunc actio illi correspondens, sapiat naturam eius, & consequenter sit calefactio. Id, quòd manifestè intendit D. Thom.dum ab instrumento propriam petis actionem, vt ex contextu litteræ, & ex iam dicendis magis constabit.

Secundo, ne cadem multoties repetamus, & melius percipiatur quanto iure Sanctus Doctor, non solum petat ab instrumento actionem, propriam illius verum etiam, quod sit prævia,& dispositiva ad actionem, & effectum principalis agentis: est secundo præsupponendum; quòd si semel instrumento correspondet propria actio: non solum debet esse talis iuxta conditionem suæ virtutis proximæ, sed etiam oportet esse præuiam ad actionem causæ principalis: quia non potest ob aliam rationem desiderari instrumentum, & eius actio, nisi vt medio eo, & illius actione, attingat agens principale effectum, quem intendit, ac proinde oportebit, quod eius actio sit prior actione agentis principalis: imò & aliquo modo dispositiva ad ipsam: siquidem quod præcedit aliud per se primò intentum, & necessario requiritur ad ipsum, comparatur per modum alicuius disposițiui in -ordine ad illud, Colleg. Compl. Physic a

41 His ergo suppositis, suadetut assertio nostra ratione desumpta ex Diuo Thoma, quæ ad hanc formam potest reduci. Causa instrumentalis non participat actionem causæ superioris, nisi inquantum per aliquid sibi proprium dispositive operatur ad essecum principalem illius : ergo repugnat esse instrumentum, & non habere actionem propriam, & præuiam. Patet consequentia : quia repugnat, esse instrumentum & vetale influere, & non participare actionem principalis agentis : alioqui non attingeret effe dum prime cipalem, & consequenter non esset instrumentum respeau illius. Antecedens, in quo est difficultas, probatur: quia eisdem verbis asseritur à Diuò Thoma in dicta quæst.45. 1.part. ort.5. illudque multoties repetit, supponens hunc esse proprium instrumenti con-

Confirmatur, & explicatur primo: nam vt instrumentum siat particeps actionis principalis agentis: seu in virrute illius attingat effectum principalem; ideò eget eleuatione, quia est instrumen um, a que adeo agent inferius, & improportionatum ad illum attingendum; ergo prius est, quòd habearin se hanc virtutem agendi propriam, & improportionatam. quam quod eleuetur, & media eleuatione fiat patticeps actionis agentis principalis: ergo etiam prius erit, quòd habeat propriam actionem, quæ sit iuxta conditionem huius virtutis proxime, sapiátque naturam eius, quam quòd fiat particeps illius alterius

actionis agentis præcipui.

Antecedens patet : quia instrumentum, vt tale, & consequenter; vt petens eleuationem, pertinet ad ordinem causæ efficientis, non principalis: ergo inferioris,& improportionatæ ad effectum principalem. Vndè sicut semel sublata hac improportione in ratione agentis, iam non indiget aliqua alia eleuatione; ita ideò indigebat illa, quia etat causa efficiens, sed

improportionata.

43 Prima verò, & secunda consequentia, quia longiorregent probatione, seorsim probandæ sunt. Prima igitur sic ostenditur: tum quia est expressa D.Th. 3.p.q.19.att.1.& quæft.72.att.3.ad 2.vbi inquit: Quod instrumentum virtutem instrumentalem acquirit dupliciter, scilicet quando accipit formam instrumenti, & quando monetur à principali agente ad effetium : tum etiam, quia sicut hoc ipso, quod causa principalis secunda subordinatur primæ per modum causæ effectiux, licet principalis in suo ordine, implicat esse in ea talem subordinationem, nisi antequam præmoueatur à prima, habeat in se propriam virtutem in suo ordine præcipuam respectu effectus: quia hæç subordinatio est in ratione causæ efficientis secunda; ita quia instrumentum comparatur cum causa principali, & elevatione cius, vt agens inferius ad superius: & eleuatur, quia est causa actiua inferior, & instrumentalis, oportet habere aliquam propriam virtutem, licet inferiorem, & improportionatam: alioqui non erit capax eleuationis : quendoquidem subiectum proprium illius est (vt dicebamus) agens inferius, vt tale.

44 Ex quo patet etiam secunda consequentia, scilicet non posse media eleuatione participare altiorem illam actionem agentis principalis, nisi eliciat suam propriam : tum quia si semel desideratur, vt instrumentum eleuetur, & fiat particeps prædi-&z actionis, quod habeat propriam vim activam, het inde, venon requiratur talis virtus, ve hitotiola; sed vt agat : alioquin non desideratetur formaliter in ratione virtutis actiuz; sed in ratione entis, & consequenter instrumentum non egerer eleuatione formaliter loquendo: quia est causa activa inferior. Et ideo Diuus Thomas 3. parte, quæft. 19. attic. 1. inquip

# 134 Disp. XII. de instrumentis, Quæst. II.

quit: Voienmquemo vens, O motum habent diversas formas; sen virmios operacinas, ibi oportes, quod sit alia operacio monentis, O alia operacio propria moti.

Tum etiam quia hoc iplo, quod instrumentum esse eleuatum, includat virtutem propriam, & virtutem altiorem communicatam ab agente principalit
oportet, vt sicut ex qua parte inuoluit virtutem ilsam altiorem, elicit actionem excellentiorem; ita
ex qua parte importat propriam virtutem, necesse sit;
vt ei correspondeat propria actio, & non qualiscumque, sed que sit talis iuxta conditionem virtutis propriæ, vt in primo notabili dicebamus: quia cuicumque virtuti proximæ debet propria actio correspondere, que sapiat naturam eius: quandoquidem vel
ab illa sola, vel saltem etiam ab illa desumit suam
speciem.

45. Confirmatut, & explicatur: quia aliud est esse Subiectum, per quod diffundatur virtus principalis agentis, sicut species coloris diffunduntur per acrem: aliud verò esse instrumentum principalis agentis, quod vt tale indiget eleuatione. Licet ergo tes, cui non mest propria virtus actiua, neque habet propriam actionem, possit esse subiectum, per quod diffundatur virtus principalis agentis: quia ratio puri,& nudi subiecti id non petit: cæterum vt habeat rationem instrumenti, non sufficit esse purum, & nudum subiedum, sed requiritur, vt habeat vim actiuam: quia alias elevaretor, vt subjectum, & non vr instrumentum, quod pertinet ad ordinem actinorum, hoc splo quod concipiatur, vt instrumentum ac proinde est eleuabilis in ratione activit; & ex consequenti sopponitur in eo propria vis actiua.

Expendenser alia due fundamenta pro vera Dini Thoma sententia.

### \$. III.

5 Ecundò principaliter suadetur assertio, & ratio præcedens cum suis confirmationibus elucidatur. Caterum, vt huius rationis vis plenius capiatur, notandum est primò, dupliciter posse, duo concurrete ad aliquem effectum: vno modo, itave licet in esse rentis fint duo; attamen in ratione, & virtute agendi ita sint vnum, vt nullo modo sint duo: quia præcisè conflituunt vnicum, & idem indiuisibile agens : quo pace intellectus, & lumen gloriz in via Diui Thome concumunt ad visionem beatificam : quia ve communiter docent Thomistæ, intellectus tantum est principium radicale, & remotum: at verò lumen gloriæ est tota ratio proxima videndi Deum, & ex vtroque integratur vnicum principium visionis, quod in ratione agendi est omnino indivisibile, & vnicum. Quià vnicum agens includit tam virtutem agendi radioalem, quam proximam. Alio modo possunt duo concurrere ad eundem effectum, ita vt non fo. lum in ratione enris; sed etiam in ratione agendi -fint duo, quia vtrumque habet suam vim agendi tam temotam, quàm proximam.

47 Secundo notandum est, inter hos duos conturtendi modos hanc este diuersitatem, quòd éa, quæ
in ratione entis sunt duo; sed in virtute agendi
vnum, non operatur, niss per vnicam, & indiussibillem prorsus actionem: quia vni, & indiussibili agendi vnica & indiussibilis actio debet correspondere.
Caterian ea, quæ in ratione agendi sunt prorsus duo,
vel licer secundium aliquam considerationem constituant unicum, & indiussibile agens: attamen simpliciter, & adæquatè loquendo sunt duo in hoc ordine, & ita habent distinctas virtutes agendi proaimas, debent operati per actiones alique modo

distinctas: quia quanis virtus agendi proxima, qua constituit vnicum agens distinctum ab alio, petit suam propriam actionem, & talis actio debet sapere naturam ipsius virtutis agendi proxima, vt supra in ratione prima dicebamus; quamuis si talia agentia inter se subordinentur, & vnum eleuctur ab alio, possit agens inferius, & vt eleuatum elicere altiorem actionem; ita tamen vt prater hanc habeat etiam eam, qua est sibi propria; quia vt in tatione prima dicebamus, ex qua parte tale agens eleuatur, debet ei correspondere alia altior operatio, & ex qua parte eleuatur, vt agens distinctum ac proinde vt habens, & retinens suam virtutem agendi proximam, quia alioqui non eleuatetur, vt agens distinctum non potest non illi propter rationem modo dictam correspondete sua operatio.

48 Hinc ergo secunda rario pro nostra affertione sic deducitur! instrumentum, & vaule principalis pertinent ad ordinem causæ efficientis: (vt ex se constat) at instrumentum non pertinet ad hunc ordinem, nec influit præcise, vt constituit vnicum, & indinifibile agens cum agente principali : exverumque pertinet ad ordinem efficiendi ; &c influit vt sunt simplicitet duo in ratione agentis, habéntque distinctas virtutes agendi proximas, quamuis virtus instrumenti proxima subordinetur, & eleuetur à virtute agentis principalis in ordine ad actionem principalem : ergo solum cuiliber debet correspondere sua propria actio, & que sit talis iuxta conditionem suz virtutis; sed etiam actio instrumenti debet esse præuia ad eam, ad quam eleuatur, quæ est eadem indiuisibils actio agentis præcipui.

Minor probatur: nam licet in trumentum, vt eleuatum eliciat eandem prorsus actionem, quam agens principale, ac proinde secundum istamrationem course parentur vt vnum, & indiuisibileagens, vt etiam docet D. Thomas 3. p.quæst. 19. art. 1 ad 2. attamen quia absolute loquendo constituunt duos ordines causa efficientis, scilicet instrumenti, & cause principalis; ideo non comparantur præcise, vt faciunt vnutti, & indiuisibile agens; sed vt absolute sunt due agentia. Ex quo etiam vltima consequentia quoad postremam eius parcem probacur (quoad primam enim satis ex dictis in notabilibus constat : ) quin talis actio correspondens virtuti propriz instrumenti est necessario prærequisita ad actionem præcipui agentis, seu ad actionem illam, que eidem instrumento conuenit in virtute illius : quia agens principale vtens instrumento attingit effectum medio illa, ve agente distincto: ergo attingit illum medio in Reumento, non solum operante; sed ve aliquo modo prius operante.

49 Vleimo probatut ex inconvenientibus, que loco citato quastionis 45. statim infert sanctus Thomas, scilicet, quod si posset instrumentum patricipare actionem causa principalis etiamsi ex se nullam haberet virtutem agendi, nullamque actionem, seret inde, tum quod etiam in causis naturalibus instrumentum frustra adhiberetur ad agendum, tum etiam, quod non debeteut esse à natura destinata certa, & determinata instrumenta connaturalia in ordine ad determinatos essectus.

Patet sequela quoad primam pattem: nam vittus principalis causæ persectius est in ipsa, quàm in instrumento: ergo si instrumentum tantum ageret per hanc virturem, vel motionem deriuatam ab ipsa, & non pet aliam virturem proximam, pet aliamque actionem, quæ sit talis iuxta conditionem huips virtutis, sieret inde, vt agens principale melius ageret sine illo, quàm cam illo, ae per

# Disp.XII de instrumentis, Quæst.II. 135

tonsequens frustra vretetur eo. Quoad secundam verò partem', scilicet, quod non essent à natura dessinata certa, & determinata instrumenta ad determinatos essectus, & ita non magis penicillum, sumendum esset ad pingendum, quam ad scindendum sic ostenditut: nam motio instrumenti, vel subordinatio, ad causam principalem potest esse eadem in eorum quolibet, si agens sicut vult mouere vnum, veller motore aliud

50 Nec satis erit, si dixeris hinc solum probari; quod instrumenta agentium finitorum debeant habere actionem præuiam: quia assumuntur ob indigentiam caufæ principalis creatæ: non verò quòd sit essentialiter requisita ad tationem instrumenti: & ideo instrumenta divinæ virtutis, quia non assumuntur ob indigentiam Dei, non petunt necessario actionem præuiam. Nam contra est: quia plures ex causis efficientibus creatis continent satis perfecte, & eminenter effectum, vt patet in causis æquiuocis: ergo non est necessarium, vt semper vtantur illo propter indigentiam: ergo si requiritur talis actio præuia, est ob rationem instrumenti: quia non aliter est capax recipiendi actionem principalis agentis. Vnde discrimen, quod est inter instrumenta Dei, & causarum creatarum, non est quod hæc habent actionem præviam; secus verò illa, sed quod Deus potest vti qualibet re habente actionem præuiam, non verd

### Diluuntur duo priora argumenta opposita sententia.

S. IV.

D primum ergo pro prima sententia respondetur instrumentum posse ad duplicem essemum comparari, scilicet, vel ad proprium, & præulum essectiu agentis principalis vel ad essectium eiusdem agentis præcipui. Si comparatur ad primum, tunc agit virtute propria: licet aliquando egeat motione agentis præcipui, non tanquam dante rationem agendi commensuratam cum essectiu; sed tanquam applicante virtutem hanc, & agendi rationem, quam supponit: vt contingit in serra, quæ licet habeat sufficientem virtutem ad scindendum, oportet, vt ab alio ad hunc essectum applicetur. Si verò comparetur ad secundum, ratione cuius peculiariter insignitur nomine instrumenti, tunc insinit in virtute, & per virtutem agentis principalis, scilicet per motionem illam virtuosam ab illo participatam, modificatam tamen ab instrumento.

Neque ex hoc, quòd instrumentum, verbi gratia, serra, instrut in proprium essectum virtute propria, sequitur esse causam principalem respectu illius, si de causa principali in omni rigore loquamur quia satis est, quòd subordinetur alteri propter essectum altiorem ab illo intentum: nam cum sit de ratione instrumenti, & quod habeat actionem prauiam dispositiuam, & quod exequendo hanc eliciat etiam actionem aliam principalis agentis, & ab illo per se primò tune solum intentam, oportet, vt non extrahatur à ratione instrumenti, si in omni rigore loquamur, quatenus habet actionem propriam, & propria virtuti correspondentem.

Diximus si de causa præcipua in omni rigore loquamur: quia si non ita rigorose siat sermo, non inconuenit asserte, quod instrumentum solum dicitur tale respectu actionis, qua attingit essectum principalis agentis, quamuis ad hoc, vt sit capax patticipan-Colleg. Compl. Physica. di hanc abillo, defideratur, quòd habeat aliam propria virtute, & ve causa principalis, quæ sit præuia ad actionem causa præcipuæ

52 Ad confirmationem respondetur cum Caietan. loco citato, non esse necessarium, actionem præuiam instrumenti esse realiter distinctam ab actione causa principalis; sed aliquando esse idem cum illa, aliquando verò distingui ab ipsa: Vnde quando sunt distincte, nihil refert ad hoc, quod non detur actio præuia quòd talis actio multoties procedat etiam à causa præcipua: quia saltem dicitur præuia tespedu alterius actionis quam elicir instrumentum; & causa principalis in ordine ad attingendum effe-Aumillum altiorem, qui per se primo tunc intenditur, sicut etiam non destruit naturam instrumenti id, quod contra hanc partem ibidom obiicitur; fcilicet quod habeat aliquam actionem, que non sit ab agente præcipuo: nam licet indispensabiliter desideretur, quòd actio instrumentaria illius formaliter sumpta, id est, illa, per quam attingit essecum principalis, agentis, sit ab veroque, non tamen oportet id vniuersaliter reperiri in omni actione præuia, vt patebit ex statim dicendis in solutione ad confirmationem secundi argumenti.

Et ad id, quòd obiicitur contra eam partem, qua asseritur, posse identificari veramque actionem, benè respondetur ibidem: & ad probationem in contrarium, quòd ex hoc quod instrumentum moueat ver motum, solùm sequituresse priùs motionem, quàm quod agat: non tamen quod semel posse motione, priùs attingat agens principale suum essectum, quàm instrumentum producat suum: quia nec agens præcipuum attingit sunm essectum; niss medio instrumento; neque instrumentum essectum cause principale suum cause principale suum cause principale.

cipalis, nisi exequendo proprium.

52 Ad secundum respondetur, siguram illam dentium esse ad minus virtutem actiuam propriam serræ, sigura autem, etsi non sit actiua, producendo vi sua, e per se primo sibi simile; est tamen actiua respectu diussionis e resolutionis continui, ex hoc enim dixit D. Thom. quod principium scindendi in gladio est acuties. Ex quo non licet inserre, siguram esse de secunda specie qualitatis: quia ad hoc desiderabatur, vt esset persectiori modo actiua, e non solum diusdendo, e dissoluendo continuum.

Addit Nazarius loco citato, quod omnia, quæ in argumento referuntur, concurrunt ad actionem propriam serræ, dando illi vim ad illam, nam durities agit frangendo & expellendo, acuties, seu sigura illa penetrando, ac dividendo, gravitas, sive deorsum, sive sursum mota duritiei, & acumini coniunca vim tribuit instrumento esticacem ad penetrandum, scindendum, & expellendum; quamus hæc esticiat faciliùs in descensu, quàm in ascensu, cui ex propria sui ratione repugnat; sed ab agente mota etiam scindit, sicut ferreus, aut lapideus globus vi tormenti bellici in parietem immissus habet sua duritie, simul ac gravitate citissimè penetrare, dividere, ac diruere, etiamsi eidem ad motum illum satis resistat gravitas.

y4 Ad confirmationem negandum est antecedens. Ad primam, & secundam instantiam respondetur, neque aërem, neque aquamesse propriè instrumentum in ordine ad esse dus ibidem dictos; quamuis nonnihil sapiant naturam instruments. Addendum est tamen, quod etiamsi admitteremus aquam esse proprià instrumentum ignis; non deesse illi sua actio prænia, quia per virturem abigne circumstanti susceptam calesacit, aut ignis, prænia humecatione, vt propria eius operatione, quæ dispositio quædam

# 136 Disp. XII. de Instrumentis, Quæst. II.

dam est saltem per accidens ad efficiendum in subiecto calorem, cuius quasi vehiculum est humiditas ad partes corporis porosas intrinsecè penetrandas.

Ad tertiam instantiam respondetur ex Ferrara 2. cont. Gent. cap 22. sigillatorem, vel monetarium inducere imaginem ex aliqua dispositione, quam moneta, & sigillum propria virtute inducunt, puta ex diuisione materia, & c.

55 Ad quartam, & vitimam instantiam : quod etiamli admittatur phantalma elle instrumentum in ordine ad productionem speciei intelligibilis : adhuc responderi potest, quòd sicut cum visio, volitio, aut intellectio assumitur vt instrumentum ad aliquem essectum miraculosum, tunc (vt benè notauit Nazarius) quia istæ sunt operationes vitales, quæ ex sui ratione dieunt ordinem ad principium intrinsecum, non assumuntur ad istos effectus secundum se præcisè sumptæ; sed vt actiones instrumentorum, quorum est agere: hæc autem instrumenta erunt videns, volens, & c. quia hoc ipso, quod assumitur ad prædi-&um effc &um volitio Petri,assumitur Petrus, vt volens:nam volitio Petri est actio Petri:ac proinde, si volitio assumitur, vt volitio est actio Petri , iam assumitur Petrus vt volens. Ita phantasma est terminus intrinsecus actionis phantaliæ, & saltem connaturaliter inseparabilis abilla, ita vt nequeat, nisi per prædictam actionem ficri, esse, aut conservari, ideo hoc iplo, quod assumatur connaturaliter phantasma vt instrumentum, assumitur etiam phantasia, & actio illius, per quam producitur phantalma:quare instrumentum ibidem assumptum erit phantasia producens suum phantasma. Vnde non est necesse ibidem inueniri aliam actionem realiter distinctam ad productionem speciei intelligibilis, & præuiam ad illam: quia (vt benè notauit idem Nazarius) cum dicitur instrumentum habere actionem præuiam, sensus est, vel quòd sit ipsa actio præuia, aut eam inuoluat, vel quòd etsi id, quod est instrumentum, nec sit talis actio, nec eam inuoluat, ita vt ipla actio sit instrumentum; attamen eliciat illam ve puram causalitatem instrumen-

### Soluitur ultimum argumentum contraria sententia.

**S**. **V** 

D tertium principale negandum est antecedens. Ad cuius primam probationem dicendum est, quòd etsi Deus non indigeat instrumentis ad producendos essecus supernaturales; vt gratiam & alios similes, quia se solo potest illos essicere: si tamen velit eos producere medio instrumento, non poterit id præstare aliter, niss media actione prævia illius: sicut etsi possit se solo conservare accidens; attamen si velit illud conservare mediante subiecto, non potest id facere, niss tale subiectum exhibeat suam propriam causalitatem materialem.

Cuius ratio est ea, quam iam innuimus, scilicet infirumentum non posse attingere este aum principalis agentis, nisi participando eius actionem, quam nequit participare, nisi eliciendo propriam: quate, vt suprà innuebamus, discrimen, quod versatur inter
Deum & agentia creata, non consistit in hoc, quòd
instrumenta Dei non requirant actionem prauiam,
qua aliquid conducat ad essectum principalem; sed
in hoc, quòd cum agentia creata sint limitata virtutis, inde est vt hoc ipso quod indigeant instrumentis,

indigent determinatis instrumentis propter actiones przuias eorum; accommodatas ad essecum principalem. Czterum Deus-quacumque creatura & quacumque actione eius potest vii, vt voluerit, ad essecum à se intentum, & non afferentem specialem rationem contradictionis, ob quam nequeat sieri, nist à certa, & determinata causa, vt contingit in actibus vitalibus, quia per ordinem ad eius omnipotentiam & potentiam obedientialem creaturz: qualibet est accommodata ex diuina ordinatione, & motione ad deseruiendum actu in ordine ad illum.

quòd و Ad fe cundam probationem re spondet ut و quòd etsi creatura corporea non possit ex le agere immediate in remspiritualem : neque eius actio ex sua natura, & ex solis suis meritis conducere dispositiue ad estectum supernaturalem qualis est gratia:benè tamen ex diuina ordinatione, motione, & eleuatione & pet ordinem ad increatam Dei virtutem : quia hoc ipso, quod Deus non vult attingere effectum immediare per solam suam virtutem increatam; sed mediante instrumento ve tali, ac proinde ve habente, tum virtutem inferiorem, tum etiam virtutem elevantem & excellentiorem, fit inde, vt iple sibi necessitatem imposuerit ad non operandum, nisi tale instrumentum agat, tam vt agens inferius, & per propriamactionem, quam etiam ve agens elevatum: imò nisi prius agat vt agens inferius: quandoquidem (vt dicebamus,)nequit participare actionem illam excellentiorem, nisi eliciendo propriam.

Vnde per se primò, & directè potiùs hæc actio prævia se habet dispositiuè ad hoc, vt agens inserius participet actionem superioris, ac proinde ad hoc, vt agens superius agat; quam ad hoc vt producat aliquià prævium in passo, quod sapiat naturam illius virtue tis inserioris, & propriæ; quamuis cum hoc ster, imò, & hinc siat, quòd disponat ad essectum: quatenus disponit ad participandam actionem principalis agentis, & vt. statim explicabimus, desert, & applicat vire

tutem eius ad passum.

off, quò d licet actio prævia instrumenti causæ principalis creatæ, non posset immediatè conducere ad essectum dispositive, nisi contingetet comacu quantitativo subiectum, in quo est talis essectus, seu nisi esset indistans ab illo: benè tamen actio prævia instrumenti divinæ wirtutis (vt apertè colligitur ex D. Thom. 2.2. quæst. 178. att. 1. ad 1.) & ita operando circa vnum subiectum per solam propriam virtutem. potest dispositive concurrere ad essectum causæ principalis circa aliud.

Et ratio huius est: quia vt modo dicebamus, non est indispensabiliter neccssarius alius modus concurrendi dispositiue ad esse cum præter illum, quo præuie, & dispositiue concurrit ad hoc, vt Deus eliciae suam actionem principalem, communice que illam instrumento. Vnde sicut eliciendo propriam actionem sit vltimate capax participandi actionem Dei, seu (quod in idem redit) eliciendi actionem illam instrumentariam, & excellentiorem in virtute Dei, & ita per illam quamtumuis loco distantem disposit ad

effectionem prædicti effectus principalis.

Nec obstat, si dixeris, quòd si instrumentum agendo circa vnum subiectum, posset disponere ad essectum causa principalis alibi producendum, non repugnabitassumi creaturam, vt instrumentum ad creandum, propter rationem à D. Thoma 1. p. q.45. adductam scilicet, quòd creatura non potest operari circa nihil; sed actio præuia illius semper debet esse circa aliquid: nam posset dici, non esse necessarium, creaturam assumptam, vi instrumentum operari circa nihil; quia operando circa vnum subiectum per suam

137.

actionem præuiam; posset disponere ad creationem alterius rei.

per actionem præviam, quam elicit circa vnum subiectum attingere per contactum virtutis essectum
cause principalis; co modo, quem statim explicabimus: at hoc ipso quòd alicubi talis actio præsupponat subiectum, non potest deservire ad producendum ens in quantumens: quia sicur ab intrinseco supponit ens creatum, ita ab intrinseco supponit ens creatum, ita ab intrinseco supponit ens creatum determinati entis; &
sideò nequit deservire ad creationem, quæ tendit ad
ens in quantum ens.

Ex quo ad id, quòd additur in eadem prima confirmatione, addendum etiam est, quòd vt modo inmusbamus, ex eo quod subicctum, in quo producendus est essecutus principaliter intentus, sit valdè distans secundum locum ab instrumento, non sequitur, non posse, si fuerit instrumentum divinæ virtutis contingere passum contactu virtutis: quia passum contactu non distat à divina virtute, quæ est intimè præsens omnibus rebus, & instrumentum illud subordinatur huic virtuti: vt enim optimè notavit Zumel.

1. partitio.quæst.45.articul. 5. indistantia, & approximatio secundum locum tantum requiritur in instrumentis, saltem indispensabiliter propter distantiam causæ principalis à passo, vt nimirum coniungat illam cum passo.

Et ideo videmus, quòd in probabili sententia eorum, qui dicunt in brutis potentiam loco motiuam active sumptam non distingui ab æstimatiua, & appetitus sensitiuo eorundem, sicut neque in Angelis ab intellectu, & voluntate eorum possunt causare motum localem pedis per prædictam potentiam loco motiuam, etiamsi pes distet abilla: quia anima in cuius virtute agunt, est præsens illi: ita ergo similiter in præsenti instrumenta diuinæ virtutis quantumuis loco distantia à passo possunt percontactum virtutis contingere illud, & essectum princi-

palem.
60. Explicatur magis hoc tum quia prædicta infirumenta quantumuis loco distent, nihilominus per
actionem instrumentariam formaliter, seu participatam ab agente, verè producunt essectum, ac proindè
contingit illum, se passum contactu virtutis: tum
etiam, quia non attingunt eum vicumque per hanc
actionem, nisi vi modificatam, seu determinatam per
actionem propriam instrumenti, vi iam explicuimus.
Quodquidem, vi benè notauit Bañez loco citato, satis est, vi ipsa etiam instrumenta dicantur producere
essectum, ac proinde contingere illum contactu virtutis.

11

12

į,

Et explicari potest exemplo animæ rationalis, quæ licet sola, vt multi probabiliter volunt per intellectum producat intellectionem, non vtendo organo corporeo; nihilominus non sola anima dicitur intelligere; sed totus homo, eo quòd intellectus dum est in corpore, non elicit intellectionem, nisi determinatus à phantasmate. Ita ergo non solum operatio communicata instrumento ab agente principali media motione dicetur concurrere ad productionem gratiæ; sed totum instrumentum corporeum, etiam secundum actionem sibi propriam, eo quòd actio communicata ab agente principali non attingit productione grarie, nisi quasi determinata per actionem propriam instrumenti.

Quare in hoc sensu intelligitur id, quod communiter dicunt Thomistæ, scilicet: instrumentum deferre, & applicata per suam propriam actionem virtutem principalis agentis ad subjectum effectus miratulos, seu quod idem est imperium practicum. Dei ad

Celleg.Compl. Physic.

opus miraculosum : neque in hoc est aliquod aliud maius mysterium.

61 Ad vitimam confirmationem negandum est antecedens. Et ad instantiam de humanitate Christi Domini quoad illos duos esse sus ibidem enumeratos, scilicet productionem gratiz mediis sacramentis, & transsubstantiationem panis in Corpus Christi Domini, respondetur, satis esse ad id actus inter nos anima ipsus: quia hi ex diuina eleuatione possunt, etiamsi maneant in Christo, descruire ad prædictum esse cum.

Et addi potest, non esse necessarium prædictos actus imperij Christi esse in se formaliter; sed sufficere reperiri quoad executionem ipsius imperij: quæ executio consistit in ipsamer applicatione Sacramenti sacta à ministris ex imperio, & ordinatione eius: nam hæc executio est quædam continuatio illius imperij: sicut actus exterior continuatur cum interiori; ita vt sint vna actio completa, & consummata. Et hac ratione non solàm minister baptizat, vel absoluit; sed etiamipsemet Christus in quantum homo: quia illa est eius actio exterior continuata cum actione interiori, qua vult, & imperat absutionem velabsolutionem, de quo vide D. Thom. 3. part. q. 64. att. 4.

Et ad secundam instantiam respondetur, quòd etiamsi admittatur non ipsam aquam; sed ablutionem assumi, vt instrumentum, adhuc nihil contra nos, vt
patet ex his, quæ diximus in solutione ad instantiam
adductam in consirmationem secundi argumenti per
quod etiam patet ad illas instantias de actibus internis Christi Domini, necnon de actione, seu
passione externa.

62. Nec refert, quod hæc sacra passio iam ptæcesserit, & non habeat existentiam in se: quia satis est,
quod maneat in sacto esse, seu in sua virtute, & termino, quam reliquir, scilicet in sacris vulneribus, &
stigmatibus, quæ in Christo Domino modo perseuerant: sicut in sententia D. Thom. & Thomistarum non desideratur alia actio ad resultantiam proprietatum, etiamsi diuinitus impedirentur per aliquod tempus; ne resultarent: quia actio præterita generatiua manet in sua virtute, scilicet in termino
primario.

Neque hinc licet inferre, quamuis creaturam posse assumi, ve instrumentum, sine hoc quod eliciat nouam actionem præuiam. Quia ante illam necessariò præcessit actio, qua producta est talis creatura, & hæc semper manet in suo termino, & facto esse. Non, inquam, hoclicet inferre: quia aliud est assumi aliquam rem per se, & ratione sui vt instrumentum, & aliud vt est virtus alterius : quia quando deseruit, vt alterius virtus, tunc illud, cuius est virtus, est quod præcipuè assumitur; secus verò quando per se, & ratione sui, & non vt alterius virtus deseruit : etsi ergo quando terminus relictus ex actione, vel passione aliqua est instrumentum per se, & ratione sui, debeat necessariò, habere actionem præuiam; secus quando assumitur, vt est virtus alterius, scilicet actionis præcedentis: quia tunc ipsa actio est, quæ præcipue assumitur : vnde non eget altera actione

63. Ad vitimam instantiam respondetur ex D. Thom. 2. 2. q.8. art. 1. ad 1. Vbi sic ait: Dens principaliter operatur, qui vittur instrumentaliter, vel interiori hominis motu, vel eius locutione; vel etiam aliquo exteriori allu, seu etiam aliquo contastu perporali corporis, etiam mortus. Quod vt benè notauit Nazarius 3. part. q. 13. art. 2. controu. 2.) suppositis his, quæ diximus, intelligendum est de contactu, non quocumque, sed de co qui terminus est motus localis alterioris.

# Disp.VIII.de instrumentis, Quæst.II.

; rius corpotis contingentis aliud, vt contingit in cadauere proiecto in sepulchrum Elisei, quod ad tactum offiam prophetæ fuitillico vitæ restitutum; & de muliere, quæ contactu fimbriæ Domini fluit à fluxu sanguinis liberata

Et ratio huius est: quia tunc ille contactus haber modum actionis, & reuera est passio quædam sluens, & ita satis est, vt deseruiat per modum actionis præviæ, quia licet nomen actionis præuiæ à S. Thoma petitæ non sit ita latè accipiendum, vt denotet quamcumque entitatem:& (vt non ita benè explicat Nuño 3.p.q. 62. art.4.communiter reiectus à Thomistis) non tamen adeò stristè, vt solum significet actionem omninò rigorosam; sed ita vt denotet, vel rigorosam omninò actionem, vel realem passionem habentem modum actionis: nam hoc est satis in ordine ad divinam virtutem, vt instrumentum deserat imperium practicum Dei, seu virtutem executiuam illius,& consequentem ad hoc, vt res illa assumatur tanquam aliquid, quod saltem habeat modum agentis.

Maximè, quia cum passio sit realis, & actualis subiectio passi ad agens, ad hoc, vt ei imprimat effectum; & alias habeat modum actionis: ideò est ex in genere suo accommodata ad instrumentaliter deserviendum diuinæ virtuti in ordine ad effectum non implican-

tem, quem ipse voluerit.

64 Secundòrespodetur, cum eodem Nazario 1.p. q.45-art.controuers. 2.in responsione ad argumenta Zumelis contra primam conclusionem: contactum vnà cum alia actione, ibidem inuoluta, habuisse rationem actionis præuiæ in ordine ad illud miraculum, & quia sacra illa ossa habebant suas qualitates actiuas, putà caliditatem, & frigiditatem, ita media infrigidatione v.g & contactu, vt applicatione, & conditione involuente talem actionem, potuerunt deseruire, vt instrumentum physicum in ordine ad illud miraculum, ad quod non possent vllo modo deseruire, nisi prius hanc vel aliam actionem præuiam elicerent.

Vndè quando D. Thom loco citato ex 2.2.qu. 178. dixit : quod potest Deus vti tanquam instrumento, yel interiori hominis motu, vel exteriori adu iplius, veletiam corporali contactu corporis, etiam mortui non sumplit contactum vt passionem sed secundum ea, quæ inuoluit; (vt explicatum est.) sicut etiam dum dixit passionem Christi Domini assumptam esse, yt instrumentum ad causandum physicè gratiam, non intelligitur nisi de ipsa passione, vt facit ynum, & eundem actum consummarum cum voluntate interna patiendi eiusdem Christi:ita vt totum hoc per modum vnius actus instrumentum assumatur.

Ex quibus omnibus patet ad id quod vltimo loco in eadem confirmatione additur : nam impossibile est communicari, recipi motionem illam instrumentariam, & actu attingentem effectum, nisi in re aliquo modo operantem per propriam actionem, vt ex D. Thoma vidimus, in prima nostra ratione

ex iplo expendimus. Vnde modificatio illa in generæ caulæ materialis non sufficit, nisi etiam modificet,& determinet actionem Dei per propriam virtutem & actionem iam explicatam.

# 

### DISPVTATIO XIII.

DE CASY FORTYNA ET FATO.



Ostquam egimus de causis per se esticientibus, restat vt de causis per accidens, effe-&iuis nonnihil dicamus. Quare cum casus, & fortuna sint causæ per accidens

huius generis, merito de illis in hac vltima disputatione vnà cum Aristot.sermonem institutmus; quibus etiam aliquid de fato adiungemus, tum quia continetur intra ordinem causarum: tum etiam, quia quodammodo casui,& fortunæ opponitut, sicut id, quod est per se ei, quod est per accidens.

### QVÆSTIO. 1.

AN SIT FORTVNA ET CASVS: whi etiam, an reperiansus in Angelis, & orbibus. & calestibus respectu borum inferiorum

Partem negantem, tam quoad calum, quàm quoad fortunam tenuerunt Stioci, vt refert Arist.in 4. c. huius lib. Fundamentum tunc illorumfuit quòd si casus, & fortuna aliquid essent, maxime cause per accidensssed nullus est effectus, qui non habeat causam per se,& determinatam:ergo nulla dabitur causa per accidens, ac proinde nec casus, & fortuna. Minor probatur: quia si aliquis effectus non haberer causam per se,maximè inuentio thesauri ab eo, qui fodit terramssed hie habet causa per le, scilicet fossioné in illa patte terre, in qua thesaurus recoditus erat: ná semel data fossione in ea parte, vbi latebat thesaurus, necessariò consequitur inuentio eius.

Confirmatur primò:quia omnis effectus quantumuis sie per accidens respectu nostri, nihilominus respe-&u Dei non est per accidés; sed per se intentus asque præuilus: quia omnia fiut sicut Deus vult, & præuidit ac proinde nullus erit effectus à fortuna, & calu Cofirmatur secundo ex D. August. primo retractationum.c. vbi se corrigit ex eo quod vsus fuerit his nominibus casus & fortuna, quibus vtuntur Gentiles. Sentit ergs talia nomina significare veram aliquam tem : nam si tam significerent, non se correxisset S. Doct. cò quòd illis vlus fuerit.

2 Nihilominus dicendum est, verè dari casum, & fortunameita Atistot.in hoc lib.c.4.D.Thom. ibid. & communiter Doct: & ideò superuacaneum esset aliquem sigillatim referre assertionem hanc probat Atist. ex communi modo loquendi, quo omnes concedunt multos esse effectus fortuitos, & casuales. Et deinde: quia effectus fortuitus dicitur ex eo, quòd sit per accidens ab aliqua causa, quæ aliud intendebat, at que adeò præter eius intentionem: at multi effectus huius generis danturiergo etiam multi dabuntur effectus fortuiti,& consequenter fortuna,& casus quæ sunt causæillorum. Minor probatur, in eo, qui fodiebat terram, & inuenit thesaurum præter inuentionem suam cuius quidem inventionis nulla (vt constat ) datur causa particularis per se illum intendens.

3 Ad primum ergo pro sententia Stoicorum resp. negando, quod omnes essectus per accidens habeant aliquam causam particularem per se, ve docet D. Tho.1.p.q.115.att.3.& 3. Cont.Gen.c.86. vt pater

# Dilp.XIII.de casu, fortuna, & fato, Quæst. I. 139

in exemplo ibidem proposito inventionis thesauri: namlicet posità fossione terra, vbi latebat thesaurus, necessariò sequatur inventio eius: tamen hoc quod est terram fodi, & esse ibidem thesaurum absconditum, per accidens coniunguntur: tùm inter se, tùm etiam respectu alterius intendentis alium sinem, scilicet constructionem domus, ad quam, & ad terrax fossionem per accidens coniungitur inventio thesauri; & ita nulla datur particularis, & per se causa illius.

Nec refert id, quod communiter dici solet, scilicet: omne quod est tale per accidens, reduci ad aliquam causam per se talem : nam (vt bene notauit Toletus) hoc axioma, etiamsi intelligetur de causis per se, & particularibus, duplicem, quoad præsens attinet, habet sensum verum, scilicet : omne id, quod alicui conuenit per accidens, conuenire alteri per se, ficut disgregatium visus conuenit per accidens cor-pori: at verò albo conuenit per se. Secundus est, quòd omnis causa, quæ est per accidens respectu vnius effectus, est per se respectu alterius, sicut & omnis effectus per accidens productus reducitur ad alium, qui productus est per se ab eadem causa: non tamen, quòd ipsemet effectus fuerit per se ab alia causa productus: & ita saluatur, quòd detur fortuna, & casus, causa scilicet illa, quæ præter effectum per se productum habet alium per accidens, rarò contingentem,& cum conditionibus infrà explicandis: nam respectu huius dicitur elle fortuna, vel casus.

4 Ad primam confirm. resp. nos non asserere esse aliquos essectus fortuitos, & casuales respectu primæ causæ: sed respectu aliatum causarum maximè particularium; quia omnia eueniunt, sicut ipse præuidet, & vult, ideòque nihil est à casu respedunde

Neque ex hoc sequitur idem esse dicendum respe-Etu nostri, vt optime probat D. Thom-3. contra Gentes, cap. 74. multis exemplis, & prima parte, quæst. 16. art. 1. explicat Angelicus Doctor exemplo Domini mittentis duos seruos ad aliquem locum, ita vt vnus ex illis nesciret, quòd alius seruus suerit ad eundem locum missus; & tamen dominus ob hunc sinem illos misit, scilicet, vt sibi ipsis obuiarent: tunc enim hæc obuiatio esser à casu respectu seruorum, non tamen respectu Domini, qui sciebat, & volebat, quòd serui illi sibi innicem obuiarent.

Ad secundam confirmationem resp. Augustinum tantum velle, non esse vtendum Christianis hoc nomen fortunæ, si sub illo intelligatur nomen aliquod diuinum, vt salsò opinati sunt multi ex Gentilibus, non attamen negat, quòd sint causæ aliquæ particulares, à quibus eueniant essectus casu, & fortuitò.

5 Sed inquires: vtrùm non solùm in his inserioribus; sed etiam in Angelis, & orbibus cælestibus respectu actionum, & essectuum sublunarium detur casus, & fortuna.

Respondetur, quòd quantum attinet ad Angelos dubitati nequit, quin plures esse cus possint esse fortuiti respectu illorum. Et ratio est aperta nam si Deus mitteret Angelum ad destruendam Civitatem, in qua est discordia inter Principes; ita tamen vt Deus per hoc intenderet eos ad concordiam reducere, & hanc suam intentionem illi non manisestaret, non est dubium, quin Angelo illam Civitatem destruenti esse fortuitus ille alius esse cui inventio thesauri homini sodienti sepulchrum, & nescienti illum ibidem latitare.

Et similiter dicendum est, quod etiam respectu orbium cælestium dantur aliqui essectuales in istis inferioribus, vt docet D. Thom. 3. contra Gent. cap. 86. in fine: quia multi sint à casu, & prætet intentionem, seu quod idem est, prætet naturalem corundem inclinationem.

Et id probat ex Aristot. 2 de somno, & vigilia versus sinem, & ex Ptolemæo Astrologorum Principe. Et ratio est aperta: quia aliquid per accidens sieri nihil est aliud, quàm sieri præter intentionem, seu (quod idem est in agentibus naturalibus) præter inclinationem; potest autem contingere, quòd intendente vna causa, seu virtute cælesti vnum estestum, aërem humestet, cui alia exsiccando obuiet: indeque sequatur alius estestus præter intentionem humestantis, & consequenter respectu illius estestus erit causa per accidens dicenda.

6 Sed obiicies: ad concursum vtriusque virtutis, necnon, i& ad influxum, cuiusque causæ particularis impedientis, per se concurrere motum primi mobilis, & virtutem eius: ergo saltem respectu illius non erit casuale.

Respondetur, quòd etsi concederemus in omnes esfectus corporeos horum inferiorum aliquam vnam virtutem cælestem influere; & ita mouere ad omnes illos, nihilominùs argumentum non conuinceret:quia illa virtute magis inclinante, & fortius influente in vnum effectum,quàm in alium,impeditur ratione materiæ, & peculiaris conditionis illius, Nam, vt expressis verbis docet D.Th. 1.p. q.115. att.6.ad 2. Viriu corporis calestis non est infinita, unde requirit determinatam dispositionem in materia ad inducendum suum effestum, o quantum ad distantiam loci, o quantum ad alias conditiones: & ideo sicut distantia loci impedit effeltum calestis corporis : (non enim Sol cundem caloris effectum babet in Dacia, quem babet in Æthiopia) ita 🗸 grossities materia , vel frigiditas, aut caliditas , vel alia huiusmodi dispositio illisu impediri potest effectione cerporum calestium

Omnem autem hanc dispositionem materiæ non posse reduci in virtutem cotundem corporum cælestium ex co constat; quia cum elementa, quæ sunt materia, ex qua operantur (propter quod pertinent ad substantialem integritatem vniuersi, teste Aristot. 2. de cælo, text. 17.) fuerint creata cú suis qualitatibus, habuerunt consequenter dispositionem, quam non produxerunt in illo corpora cælestia, & per consequens repugnat, quòd tota resolutio essectuum vitimò siat in solam virtutem cælestem; sed etiam debet sieri in dispositionem, vel indispositionem materiæ, à qua consequenter essectus redduntur contingentes, & multoties impediuntur. Videatur D. Thom. 6 Metaph. lect. 3.

Adde quòd illa virtus cælestis etiam dum propenderet magis in essectum aliquem particularem, quàm in impeditionem illius, posset impediri, tum abagentibus liberis, vt docet D. Th. 1.p. q.115. at1.4. tum etiam ab aliis agentibus particularibus, quæ ab intrinseco petunt habere virtutemita debilem, vt aliquando, saltem vt in paucioribus desiciant: & ideo repugnat, manere hanc causam particularem, & non desicere aliquando, etiamsi tunc cælum fortius insluat in illam.

# Q V Æ S T I O II. Quid sint Fortuna, & Casus.

7 On possumus meliori alia via titulo quæsticonis propositæ satisfacere, quam si definitionem fortunæ, ex quatota hæc res pendet, proposuerimus, & illam pro viribus explicare conemur. Dicendum ergo est, quòd fortuna, vt colligitus ex Aristin hoc lib. c. 5. est, Causa efficiens per accidens ex elestione, in hu, qua rarò contingunt. Dicitur ergo primò, quòd est causa, vt per hoc denotetur, quòd aliter Philoso

# 140 Disp. XIII'de casu, fortuna, &c. Quæst. III.

Josophi accipiunt fortunam, & aliter vulgus: hic enim putat fortunam esse illum essectium, qui per accidens sequitur, qualis est inuentio thesauti. Unde fortunamm, vel infortunatum appellant aliquem ratione illius: at Aristot. & Phisosophi fortunam nuncupant causam iplam, que est per accidens respectu talium assectuum.

s subsequitur viterius alia particula, scilicet, ly per ascidens, per quam denotatur, quòd fortuna non est vitemque causa, sed causa per accidens. Caterum, vitaze particula melius intelligatur, notandum est, causam per accidens esse duplicem: nam primo modo dicitur talis respectu alicuius accidentis conuenientis causa, sicut esse album in artisee est causa per accidens statuz: quia accidit statuario, qui est causa per secidens, propter accidens quod coniungitur essetui producto, es per se intento: fortuna ergo non dicitur esse causa per accidens prioritto modo; sed hoc posteriori: vndè solum dicitur fortuna causa illa, que est per se respettu vnius essectus, ad quem tamen alius ex accidenti sequitur.

Sed dices: Effectus fortuisus à nulla alia causa esle potest, quim à fortuna, neque fortuna vilum alium essectum prater fortuitum potest producere: sed voi causa, & essectus ira se mutuo respiciunt, ve neque essectus sine ipsa consistat, nec causa ad aliud, quim ad essectum dicat habitudinem, tune huiusmodi causa non contingenter, & per accidens; sed per se fertur in huiusmodi, essectum: ergo fortuna respectu ussectus sortuiti non est dicenda causa per accidens;

led per le.

9 Et confirmatut: ars magica (vt sentit Beatus Albertus) docet modum, quo inteniantur effectus fortuiti. Vnde potest quis per eam directus intenire thesaurum: ergo talis effectus habet certas, & per se causas: alioqui sub illa arte non posset cadere: ergo cum præcipua causa essectus fortuiti sit fortuna, iam non erit causa per accidens; sed

per le.

10 Respondetur, quod sicut corruptibile, & variabile, per se, & ineuitabiliter haber esse corruptibile,& variabile; & id, quod est indifferens, & liberum, necessarid habet esse liberum; & id, quod est per accidens, per se habet esse per accidens: ita id, quodest fortuitum, & ve tale habot causam per accidens, per se habet esse fortuitum,& habet prædictam causam,& non aliam. Vnde sicut ex hoc, quòd aliquid sit inuariabiliter variabile, non sequitur, esse inuariabile: nec ax hoc quod aliquid sit necessariò liberum, sequitur, quod sit necessarium : ita neque ex hoc quod fortuna per le habeat effe causam per accidens respectu effectus fortuiti,& hic esse dus per se habeat necti per accidens cumilla, colligetur, quod talis causa sit causa per se respectuillius : quia ly per se non caditablolurè, & simpliciter supra rationem cause : sed Supra tationem cause per accidens.

Ad confirmationem respondetur, quod adhuc gratis dato antecedenti, nihil indè contra nos: quie tunc esseus ille non esset fortuitus respectu Magi, vt talis.

Additus in eadem definitione ly Ex slotlione in bis, qua funt propser finem, vt denotetur causam, quæ fuerit fortuna, debere agere libere, & vt mouens se in sinem, ac proinde tanquam ex proposito. Quòd adeò est verum, vt si aliquando sic non egerit, iam pro tunc nequiuerit habere rationem fortunæ. Et ponitur satis consultò hæc particula ad excludendum casum à definitione, seu quasi definitione fortunæ: nam etsi illi conuoniant omnes particulæ illius præter hane: quia tamen agens casuale non agit mouendo se in sinem, seu ex electione, ideò non est fortuna.

Cæterum, vt sæpe innuimus non desideratur ad hoc, vt sortuna agat ex electione, quòd intendat, æ eligat essectium fortuitum; sed quod intendat asium essectium, cui per accidens essectius sortuitus præter intentionem nectatus: nam si essectius ille non esset præter intentionem, iam non haberet rationem sortuiti.

Vltima tandem definitionis particula est ly, Inhis, quararò consinguns: quiavt ex se constat respectu co. rum estectium, qui semper, vel ferè semper eueniunt, nequit dari fortuna.

Ex quibus omnibus satis constat, tum quid se fortuna, tum etiam quid sit casus: quia, ve diximus in nullo alio differe à fortuna, niss quia non operatur ex electione.

### QVASTIO III.

An sit fatum.

De fato multi, tam Philosophi quam Theologi luculenta satis, & copiosa disputatione
disseruerunt. Nempè Alexander Aphrodissus ad Scuerum, & Antoninum Imperatores, Plautinus, Plutarchus in suis Opusculis de hac re, Barthol. Sybila c.9.
decade 1.q.3. quantiuncula 3. Qui inter cæteros abundantius de hoc disputauit Picus Mirandulanus libro
quarto, aduersus Astrologos D. Greg. Nissen. in libello
de hac re inscripto, D. Aug. lib. 5. de ciuit. Dei: à c, 1. vsque ad 11. D. Th. 1. p. q. 116. per totamillam, libro contra Gent. cap 90.91. & 92. & in opusculo à se de hoc
argumento edito vbi multa naturalia, & diuina nobis
de fato offert. At verò nos non omnia, quæ ab illis
tradita sunt, sed quæ Philosophum decent in præsenti, breuiter tamen, & nimis succincte disseremus.

Pro ergo tituli intelligentia prænotanda est etymologia huius nominis faium, necnon & propria eius significatio. Fatum igitur, vt inquit August. lib.5. de ciuit.cap.9. & 2. lib contra Faustum Manichæum, cap.5. D. Thom.in opusc. de fato; & 1.p q. 116. artic. 1. in corpore dicitur à fando, seu à loquendo: ita vt ea fato sieri dicamus, quæ ab aliquo præloquente suerint antea prælocuta.

12 Hoc ergo supposito, quo ad existentiam fati non deest sua dubitandi ratio: nam Gregorius in homil de Epiphan. inquit: absit à sidelium cordibus,

vt fatum est aliquid dicant.

Item: quia alioqui tollererur casus, & fortuna. Patot sequela: quia ea, quæ sato aguntur non sunt omnino improuisa: quia vt ex Augustino retulimus, satum à sande dictum esse intelligimus, vt ea à sato: dicantur, quæ ab aliquo sunt ante præsocura: at quæ sunt prævisa, non semt fortuita nec casualia: ergo satur fatu, à quo res agatur tollétur casus, & fortuna.

# Disp. XIII. de casus fortuna, & fato, Quæst. IV. 14 i

13. Nihilominus dicendum est, satum sincere, & debite intellectum da ri in rebus. Hæc est omnium Philosophorum, & Theologorum: & probatur breuiter satum significat connexionem causarum ad esse tur ab illis essecutur dispositam à Deo, vt sequatur ab illis essecutum est dari hanc causarum connexionem ita dispositam à Deo, vt patet ex his quæ communiter docent Theologi: ergo & certum erit dari satum.

14. Ad primum ergo respondetur, ex D. Thom. quæst.citata 116.articuli in corpore, revera sanctos Doctores satum, in prædicta, quam explicuimus significatione, admissile: quauis noluerint tunc vti hoc nomine: quia vsurpabatur à pluribus in alia significatione intolerabilem errorem continente, quatenus ad vim positionis syderum hoc nomen retorquebant.

Ad secundum respondetur, quod nihil prohibet aliqua esse fortuita, vel casualia per comparationem ad causas proximas: non tamen per comparationem ad divinam providentiam, & easdem causas vt sub illa cadunt.

### QVÆSTIOIV.

### Quid, & quotuplex sit fatum.

Adum Antiquorum fuerunt sententiæ. Nam Possidonius, Stoicus, vt refert Pontanus libro 1. de fortuna cap. 19 stria principia rerum omnium ponebat, Deum, naturam, & fatum. Ex quibus primas partes Deo, secundas naturæ, & tandem tertias fato applicabat. Ab illis tamen omnia ita emanare censebat, vt sine illis res ipsæ persistere nequirent. Quare; fatum causam necessariam, inuitabilémque arbitrabatur.

Alij, fatum appellandum cenfent ordinem, feriemque causarum, cum causa causa connexa rem ex se gignit; ita tamen vt hanc seijem,& ordinem in cœ-lestibus orbibus collocarent, statuentes certas cœli; & astrorum imagines, ac figuras, sub quibus vnusquisque natus est, quarum talis sit vis, & potestas, vt nihil iplas mutare possit : ita Ptolomæus, Firmicus, Apuleius, ve Albertus Magnus 2. Physic. tract. 1 c. 19; est author, quam étiam inter hæteticos Bardesanes; & Priscilianista, tenuere, vt affirmat Castro lib.7: aduersus hæres verbo fatum. Qui quidem humana corporis membra duodecim partes, iuxta totidem Zodiaci signa dittribuebant; ita tamen vt quælibet Zodiaci pars alicui parti, & membro dominatetur, tantaque vi & necessitate, vt nequaquam quippiam in corpore humano accidere possit quod in huiusmodi astris, syderibus non fuerit præordinatum.

16. Cæterum omnia hæc satis patet esse omnino reiscienda: tum quia hæc necessitas, quam fatum sie explicatum inducete dicitur, diuinæ præouidentiæ repugnat, dum nihil posse alio modo produci quam suerit ab his syderibus præordinatum inquiunt. Tum etiam, quia iam tolleretur omnis libertas humana: etenim si omnia ita in syderibus determinata sunt, ve nullatenus possint alio modo contingere: quis locus libertati relinquitur, si ipsa fato isto subiecta sint? Tum denique, quia omnia sutura contingentia tollerentur, siquidem cum ista ineuitabili necessirate co-hærere nullatenus possunt: hoc autem satis salsum esse experimur: nam sensu percipimus, aliquando pluere, se non pluere, arbotes fructus suos germinate, se non germinare, quæ certè contingenter, se non

necessario fiunt. Adde, quod ista virtutes colorum, & influxus possunt impediri, vt suprà diximus: colorum enim est finita ac limitata virtutis, & ita illins causalitas erit ab aliis causis impedibilis: ergo non omnia subiecta erunt prædicto fato.

17. Pro vera ergo fati explicatione notandum est ex Diuo Thoma prima part. qu. 116.art.2. in corpore, quòd cum prouidentia diuina per causas intermedias suos essecus exequatur, potest spsa ordinatio essecuum dupliciter considerari: vno modo secundum quod est in ipso Deo, & tunc hæc ordinatio secundum hanc considerationem vocatur prouidentia: alio modo secundum quod eadem ordinatio consideratur in causis mediis à Deo dispositis ad aliquos esfectus producendos; quatenus nimirum ex vi dispositionis in mente diuina existentis, disponuntur causa secunda requisira in ordine ad executionem ordinis stabiliti à Deo; & secundum istam rationem habet rationem fati. Quarefatum est in ipsis rebus creatis, vt ordinatis seu dispositis à Deo ad talem essecution.

18. Sed inquires:num fatum, suppositis his, que diximus; sit aliquid omninò absolutum, vel relatiuum! Respondetur, includere vtrumque, licet formalissimum illius sit relatio, & ordo. Pro cuius intelligentia recolendum est ad fatum duo requiri: primò propriam entitatem causarum, & hæc habet se vt materiale: & secundo ordinationem, seu dispositionem passiuam, quæ ex patte illarum se tenet ; & hæc habet se ve formale. Cæterum, hæc dispositio in vnaquaque causa considerata non habet rationem fati, nisi inquantum intelligitur cum habitudine; & ordine ad alias, cum quibus connexa est sicut in prædicamento vnumquodque genus non habet rationem prædicamenti, nisi quatenus intelligitut habere cum aliis seriem, & ordinationem. Quare sicut in prædicamento formalissimum est ordo, seu relatio: ita & in fato. Id quod colligitur ex D. Thom prima parte quæst. 116. citata, art. 2. ad 3. his verbis: Fatum dicum disposicio, non que est in genere qualitatis, sed secundum qued dispositio designat ordinem, qui non est Substantia; sed relatio.

19. Ex quo etiam duo colliguntur: primum est an fatum sit dicendum vnum, vel multiplex : quia vr loco proximè citato docet Si Doctor, hic ordo, & dispositio, si consideretur per comparationem ad suum principium, est vnus, & sic dicitur fatum vnum: quia est à divina providentia, que est realizer vna. Si autem consideretur per relationem ad effectus, vel ipsas. causa intermedias, est multiplex, iuxta quod Poëta dicit Te ina fata trabunt. Secundum, est etiam decisio alterius quastionis, an nimirum omnia subdantur fato. Ad quod dicendum est cum Dino Thoma. quæst.citata, articulo vitimo: ex essectibus, qui à Deo fluunt, quoldam esse à Deo solo productos, & alios mediis causis secundis. Primi generis sunt creatio, iustificatio, glorificatio, & alia huiusmodi: at verò productio grandinis, pluuiæ,& niuis; & in plantis generatio frondium, florum, & fructuum non funt à Deo solo; sed mediis causis secundis: non pluuia media irraditione Solis in media regione aëris concrescit; & flores ac frondes à Deo media virtute plantæ germinatur; cum itaque hi duo effectus & Deo dimanent, qui subsunt fato sunt qui mediis causis secundis oriuntur : nam alij, qui à solo proueniant, nullo modo possunt fato subesse: Ita D. Thom.

20. Et ratio est aperta : nam cum fatum sit dispositio causarum secundarum sam explicata, solum possum illi subdi essectus, qui siunt à causis creatis: non verò, qui producuntut à solo Deo.

Nec

# 142 Disp.XIV.de causa finalis Quæst.I.

Nec obstat stobiscias ex Augnstino 5, de Ciuitase Dei, dicente quod fatum aliquid est secundum
quod ad voluntatem, & potestatem Dei resertur: sed
voluntas Deiest causa omnium, quæ fiunt etiam à
Deo, vt docet idem Augustinns; de Trinit.ergo in
ipmnibus essectibus, etiams à solo Deo siant, reperitur subiacto ad fatum. Respondetur enim cum Diuo
Thoma articulo 4. quæstionis citatæ, in solutione
ad 2. fatum reserri ad voluntatem, & potestatem Dei,
siaut ad primum principium faui. Vnde nullo modo
sequitur, quòd quidquid divinæ substitur voluntati,
subdatur fato sormaliter sumpto, nisi etiam subdatur
dispositioni, & ordinationi causarum secundarum,
modo dicto.

# ሕሕቶሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕ DISPVTATIO XIV.

DE CAVSA FINALI.

T s r caula finalis prior sit in sua causalitate: nihisominus vitimo soco de ea agimus: tum quia eius causalitas cæteris obscurior, & dissicilior est: & ideò ex illius ignorantia Antiqui Philosophi in plures errores inciderunt: at juxta Philosophum ea quæ sunt dissiciliora, vitimo soco tradi debent: tum etiam, quia finis in executione est vitimus, atque adeò non incongruo ordine tractatum de causis executioni mandabimus, si vitimo soco explicationem finis tradamus.

### QVÆSTIO. I.

# QVID ET QVOTVPLEX SIT

Prima quæstionis parte breuiter nos expe-A diemus : quonism de definitione finis nulla apud Authores controuersia est: omnes enim cum Arift.hic c 3.text.31.sentiunt , finem esse, Cuius gratia aliquid sit.: cum enim sinis bonitate sua alliciat agens ad operandum, necesse est cetera que fiunt & assumuntur vt media ; gratia illius fieri, vt patet in ægtoto sanitatem appetente, mediáque explicante: tunc enim gratia sanitatis omnia illa media exeeutioni mandat, & ad illam obtinenda dirigit. Sed dices, finem cui habere veram rationem finis, vt ex se constar: at hæc definitio illi non competit; ergo, &c. Minor probatur quia finis cui non est id, cuius gratia aliquid fit sed illud cui finis, cuius grasia, desideratur: & ided sanitas est finis, cuine gramâ, respectu curationis; non verò homo, qui est finis

2. Respondetur participationem sinis in sinem cui, & cuim gratia, tantum esse divisionem il'ius in duas rationes, vnum totalem sinem componentes. Quemadmodum cum obiectum alicuius scientiæ dividitur in obiectum materiale, & formale, vel in obiectum quo, & quod; non tam est obiectorum divisio, quam diversarum rationum, ex quibus vnum adæquatum obiectum coalescit. Non enim in sine cui separato à sine cuim, sistir intentio agentis: secundum quod afficitur; & actuatur tali ratione: quandoquidem non sit y. g. curatio propter hominem;

nisi vr capax, & imperfectibilis esse sanitate Et sime. liter finis finis enius non terminat amorem suffi inquantum est aliquideius, cui diligitur in esusque commodum cedit. Vude definitio ab Arist. tradita solum connenit compositos ex veraque ratione scribet cuitis gratia & cui.

3 Nec refert si dicas, plates esse saint grantia, qui maximam præ se ferunt bonitatem: atque adeò seipsis expetibiles erunt, & consequenter se ipsis rationem sinis habebunt non inquam hot refert: quia dupliciter potest aliquid amari vel simplici quodam amore qui non trahit voluntatem ad executionem mediorum, quibus bonum illud obtinendum est; vel amore essicaci qui quantum est ex se voluntatem inslectit ad adhibenda media necessaria ad illud acquirendum. Quamvis ergo primo amore sinis ille cuius gratia possit per se amari, quia vi terminat hunc amorem non habet propriissimè loquendo rationem sinis: sed obiecti amari, secus tamen amore posteriori: quia sic tantum potest diligi, vi est alicui conueniens.

Quoad secundam verò quæstionis partem, seilicet quoad multiplicitatem sinium, solum adducemus vnam vel alteram sinis divisionem ad plures dissicultates theologicas enodandas necessariam, ve sic breuitati consulamus.

4. Dividatur ergo finis in formalem, & obie & iuum, seu vt aliis verbis vtamur, in finem quo, & in finem qui, quam divisionem desumpsimus ex D. Thom. 1.2. quæst. 1. art. 8. Finis, quo, seu formalis, est operatio, per quam aliquam rem assequimur. Finis verò qui, seu obie & iuus, est res obtenta, in qua ipsa ratio boni, quod appetitur inuenitur, & in hoc sensu distingua Theologi visionem, & Deum visum & visionem dicunt este sinem formalem quem etiam appellant sinem que, & adeptionem sinis; Deum autem vocant sinem obie & iuum, seu sinem qui, vt potè qui per sinem formalem comparatur.

Denique aliis vulgaribus diuisionibus relictis, diuidimus siné, in vlimum, & preximum. Primus est, qui in alium non ordinatur.

5. Dices de ratione finis est vt propter se sit appetibilis; non propter alterum; sed omnis finis ad alium ordinatus proprer illum appetitur : ergo repugnat esse finem, & in alium ordinari,& consequenter habere rationem finis, & non finis vltimi. Confirmatur primò:in hoc differt bonitas absoluta à relativa, quòd ista est ornabilis in aliam; secus verò illa: at bonitas mediorum est relatiua, & bonitas finis est absoluta : ergo licet bonitas mediorum fit ordinabilis ad illud; & ita in tantum sint bona, in quantum funt vtilia ad finem; non tamen bonitas finis. Confirmatur secundo: sinis, vt finis, est terminus, sed terminus, ve terminus, non ordinatur ad aliud: quia ve ordinatur potius est medium, & via, quem terminus: ergo finis vt finis, non ordinabitur : ac proinde fi ordinatur,iam tunc secundum istam rationem erit medium,& non finis.

6. Respondetur, quòd sicut de ratione causa esficientis tantum est habere virtutem actiuam; non verò quod habeat hanc virtutem siue subordinationem ad aliam causam essicientem: quia hoc non est de ratione essicientis vt sic, sed de ratione primi essicientis; & ideò causa secunda est vera causa essicientis, licet habeat vim actiuam cum subordinatione ad Deum; & similitar de ratione principi; conclusionis tantum est habere vim, vt ex illo inferatur conclusio; non verò quòd illud non sit illarum ex alio principio, in cuius virtute inferat conclusionem: quia hoc tantum est de conceptu primi principi; ita de ratione sinis tantum est, esse propter se appeti

appetibilem, idest, quòd habeat aliquam bonitatem, quæ ratione sui sit appetibilis; licèt hoc ipsum habeat cum subordinatione ad alium sinem, ad aliamve bonitatem: quia esse propter se appetibile, & sine subordinatione ad vireriorem sinem & bonitatem, tantum est proprium virimi sinis.

7. Vndè cum in maiori propositione obiectionis factæ dicitur de ratione finis esse, quòd sit appetibilis propter le, non propter alterum, fily non propter alterum. denotet, quod ita sit appetibilis ratione propriz bonitaris, vt appetatur, fine subordinatione ad alterum, negandum est si verò velit quòd tota, & adæquata ratio appetendi non sit bonitas alteriùs, concedi debet. Cæterum finis proximus dum ordinatur ad alium finem, licet appetatur cum subordinatione adillum; non tamen ita vt tota ratio appetendi sit sola bonitas finis vitimi. Vnde solet dici de tatione finis tantum esse appeti propter se positiue; id est propier bonitatem propriam, non verò negatiue, id est quod appetatur ita propter propriam bonitatem, vt nullo modo appetatur etiam propter bonitatem alterius.

8. Ad primam confirmationem respondetur, bonitatem medij esse omninò relatiuam seu quod idem
est totum suum esse habere: quia conducit ad sinem, & bonitatem sinis vltimi esse omnino absolutam; & nullo modo subordinatam alteri sini. Cæterùm bonitas sinis proximi; seu intermedij non est
tota relatiua; neque tota absoluta; sed estabsoluta;
habet tamen in se aliquid subordinationis; & relationis ad viteriorem sinem: sicut vittus primæ causæ
essicientis est omninò absoluta; & insubordinabilis
ad aliam causam; at verò virtus causæ secundæ non
tonsistit solum in dependentia, & subordinatione ad
primam: quia ab ipsa etiam pendet essecus; sed importat aliquidabsolutum, cum subordinatione; tamen;
& telatione ad primum essiciens.

9. Ad secundam confirmationem, quod licet finis vt finis sit terminus, non tamen est necesse, quod sit terminus vltimus : quia potest esse intermedius : & quamuis terminus vltimus non sit ordinabilis in alium, at terminus intermedius, vt talis intrinsecè involuit, quòd terminet, sed cum subordinatione ad vlteriorem terminum. Vnde aliter ordinatur medium ad finem, ac terminus, & finis intermedius ad vlteriorem finem, & terminum: quia medium ita ordinatur ad finem, vi non habeat aliud esse, quam ordinaritranscendentaliter; secus verò finis intermedius. Et ided licet ordinetur ad vlteriorem finem non est secundum istam rationem medium : quia eius esse est sic terminare, & appeti, vt simul subordinetur vlterioti fini, ità vt hæc duo sint inseparabilia ab hoc fine proximo, vt talis est.

Potest autem hoc explicati sequenti exemplo, nam ratio esseus causa essicientis est ratio pura dependentizab illa, ratio tamen causa essicientis secunda non est ratio pura dependentia, & subordinationis, sed ratio independentia vna cum dependentia, & subordinatione: quia ita esseus pendet ab illa, ve

ipla pendentà prima caula efficiente. Vnde nili concipiatur vtrunque, non concipitur caufa efficiens secunda, vt talis est: ita ergo in fine proximo cum proportione philosophandum est.

### Q V ASTIO 11.

### Siene finis vera causa realis?

PRima dubitandi ratio est: quia sinis non safuit realiter in esse cum: ergo neque realiter est causa. Consequentia patet. Antecedens probatur: nam in primis non causar realiter dum non est quandoquidem causam habere esse requiritur saltem concomitanter ad hoc vi aliquid causet: alioqui id quod causarer; esse nihil; & consequenter nihil causaret; neque postquam est; potest realiter causare: quia semel obtento sine; iam cessat causalitas agentis; & consequenter nec necessaria erit sinis causalitas. Consirmatur: causalitas sinis tantum est mouere metaphoricè, teste Aristot. 1. de Generat. text. 35 ergo non est vera, & realis motio: ergo neque vera causa: qui vera causa debet verè, & realiter causare:

Tandem, nam causa realis debet realiter referri ad suum essectum; at sinis hoc non habet, cum non sit existens, dum causat: ergo neque erit causa realis.

8 realem causam Physicam. Hæc est Aristot. 2. Physic: cap. 3. text. 29. 22 2. Metaph.cap. 3. text. 8. D. Thom. 3. Metaph.cap. 1. 25 opusic. 31. omniumque Peripatet. Scholæ: Probatur primo sinis est ille, cuius gratia aliquid sit: at vnumquodque pendet per se ab illo seuius gratia sieri dicitur: (maxime ea, quæ sium ab his agentibus, quæ non casu, 8c temere sed gratia aliquid, à quo vere, 8c per se pendet estectus, dicatur vera, 8c realis causa; illius etiam sinis rationem realis causa habebit.

Secundo, bonum mouer ad sui amorem, & dum absens est, allicit ad sui desiderium: sicut si possideatur, causat gaudium & quietem: at isti sunt esse teales: ergo sinis vera causa realis erit. Consirmatur: nam motio est causalitas sinis: at hæc vera; & realis est: quandoquidem non sicte aut imaginarie; sed vere; & realiter à sine mouemur: ergo sinis inter veras, & reales causas enumerandus est.

12: Ad primum igitur respondetur: sinem aliquando mouere, dum est existens, quo pacto Deus est sinis nostrarum actionum: aliquando verò dum non existit, tunc tamen satis est, quòd in apprehensione existentiam habeat: quia ex proprio modo causandi non petit necessario aliam existensiam, cum causet vt desideratus: rei autem vt desideratus non repugnat, non este à parte rei. Vndè sinis non est omnino nihil: quia verè est aliquid apprehensum, veram & realem habens essentiam, vt insta susua dicemus:

Ad confirmationem respondetur ex Aristor. 1. de Generaticap.7. text. 55. iuxta translationem antiquam: motionem sinis non dici metaphoricam, quia non sit vera & realis; sed quía non est effectiua; sed intentionalis, & animalis: quatenus per eam sinis mouet excitando, & alliciendo appetitum ad sui amotem. Vnde dicitur metaphorica in collatione ad causalitatem efficientis: quia mouere efficiendo est ominio rigorose, & strictissime mouere: & ita non mirum, quod motio sinis, licet sit vera, & realis; dicatua metaphorica in comparatione ad eam sed de hociter sum insta quæst: vitima huius disputationis redibit semo, vibi id magis, & radicitus explicabitus.

13 A4

## 144 Disp.XIV.de causa finali, Quæst.III.

13. Ad secundum dicendum est, causam realem non dicere ordinem prædicamentalem ad essectum, nisi cum vtrumque extremorum est existens per realem, & naturalem existentiam, adsuntque cæteræ códiciones: vt patet in Deo, qui est vera causa essiciens creaturarum ad eas tamen realiter prædicamentaliter non refertur. Vnde non mirum quod sinis, sic non existens nequeat non referri realiter prædicamentaliter ad suum essectum.

Adde, quòd etiam si finis sit actus & modo dicto existens, potest adhuc sustineri, non dicere relationem prædicamentalem ad effectum: quia in suo modo causandi est superioris cuiusdamrationis: quia causat ve omninò immotus, & non ordinatus ad suum effectum. Nade essi ex parte effectus possir esse relatio ad ipsum; non tamen ècon-

### QVÆSTIO III.

Quenum sit in fine formalis ratio, per quam constituitur in actu primo ad formalizandum.

34. S'pponimus esse in fine victutem sufficientem Dad causandum: quandoquidem est vera causa, adeò solum vocamus in: dubium: quænam sit hæc virtus an scilicer sola ratio boni, arraliquid aliud latius patens quam bonum. Quam quæstionem claritatis gratia disputabimus, comparando finem ad voluntatem humanam: quia modus quem circa illam sinis habet in suis causalitatibus, notior nobis est, eòque cognito, cætera facilè cognoscemus.

15. Prima sententia est, non solum bonum, sed etiam malum sub ratione mali posse habere rationem sinis, proindeque non solam bonitatem; sed rationem quandam superiorem respectu vtriusque esse virtutem per, quam finis sinalizat, Hæc videtur amplecti communiter tum à nominalibus; tum etiam ab Scoto in sedist. 1. quæst. 4.circa sinom, & in secundo dist. 43.quæst. 2. & Ocham in 3.q. 13.dub. 3.quos resert Rubio hic tr. 5-q. 2. Probatur primò; damnati, & qui se occidunt, appetunt non esse, & media ad illud obtinendum; sed non esse non potest habere rationem boni, neque in se neque respectu appetentis: cum bonitas vt potè, quæ entis passio est, in entitate sundetur nonergo sola ratio boni est virtus ad finaliter causandum.

16. Secundò, actus fugæ, & odij, est actus verus xoluntaris; sed non prosequitur odio bonum, vt bonum; sed malum, vt malum est, vt docuit S. Th. 1.2. quæst. 19. art. 1. ergo ad hunc actum exercendum mo uemurà malo sub ratione mali, & consequenter madum habebit rationem sinis.

Tercio, ficut scientia, ita etiam & potentia ad contratia terminatur, ideoque potentia intellectiua, quæ est circa verum versatur etiam circa fassum: sed bonum, & malum contratia seu opposita sunt ergo voluntas quæ in bonum tendit versabitur etiam circa malum: atque adeo sicut in actibus tendentibus in bonum, id, quod mouet, est bonum; ita in actibus versactibus circa malum vertale est, mouebit malum sub tatione mali.

17. Dicendum tamen est solam bonicatem esse virtutem per quam causa finalis causat, atque adeo solummodò bonum posse habere rationem sinis. Hac est Aristot in hoc lib.cap. 3. text. 31. assirmantis, idem

esse inicuique bonum cuius gratia operatur creatura, & ibidem D. Thom. & alibi sapè, & 1.2.quæst. 1.art. 1.& latiùs 3.contra Gent. cap. 2.& 3.vbi probat idem esse operati propter sinem, quod operati propter bonum. Idem etiam tenent D. Dionys. cap. 4. de diuinis nominibus, August. 2.lib. Confess. cap. 6.& 8. Gregor. Nissenus lib. de opisicio hominis cap. 20.& lib. 2. orthodoxæ Fidei, D. Damascenus cap. 22.& denique omnes ferè scholastici qui vnanimiter in 2. d. 46.id ipsum tenent.

18. Ratio fundamentalis est: quia voluntas non potest versari circa malum, vt malum, amando illud: quandoquidem secundum istam considerationem non potest proponi, vt conueniens,& nihit amatur, nisi id-quod vi conueniens proponitur : ergo folum potest versari circa illud, odiendo, & fugiendo ipsum: at hociplo, quòd sic circa malum versarur, iam satio versandi circa illud, est bonum: ergo malum vi tale, numquam potest finalizare, aut mouere voluntatem. Prima consequentia ex se constat. Minor verè statim subsumpta, etiam liquet: quoniam ideo displicet, & odio haberut malum, verbi gratia infirmitas: quia est opposita bono quod placet,& amatur, scilicet sanati; & ita bonitas, que est in sanitatesest ratio obediendi ægritudinem, & accessus voluntatis ad illam, est ravio recessus eiusdem voluntatis ab ægri-

19. Ad primum initio quæstionis positum posset negari maior: adhuc tamen ea concella respondetur, negando minorem; malo enim potest esse adiun-Ca ablatio alicuius miseriæ, ratione cuius habet rationem boni, & appetibilis; nam ratio boni duplex est: prima que importat rationem alicuins bonitaris conuenientis, & positiuz. Secunda, que dicit carentiam mali disconuenientis, quæ alias bonum prinatinum dici soletsest enim quali quædam species boni carentia mali, imò perfectaratio boni, & ipla beatudo ex veraque ratione suo modo integratur: cum hæc, possessionem bonorum & carentiam malorum includat. Prima ergo ratio boni fundatui in esse: secunda verò sæpè in non esse, scilicet quando non aliter potest vitari malum, quam, non essendo, ac proinde non esse, vt hanc bonitatem includit, apperi potest.

20. Dices ipsum non esse affert carentiam beatitudinis, quæ fundatur in esse rego malum, quod affert secum, est maius, quàmillud, quod tollit, & consequenter non potest appeti: quia vt sic simpliciter est malu.

Respondetur, non appeti non esse, vt est comunctum carentiz beatitudinis; sed vt coniuncum carentiz miseriz, quam cupit damnatus sugere. Vnde sicut vult non esse: quia non potest aliter sugere miseriam, quam vt maius malum, quam ipsum non esse, apprehendit: ita non esse inconueniens dicere, quod potest velle non esse beatus: quia non potest aliter sugere miseriam, & quia videt beatitudinem non esse illi possibilem, qui modus volendi potius est indirecus quam per se & direcus. Quibus omnibus sauent illa Christi verba, dum de Iuda proditore dixit: Melium erat ei, si natus non susse: scilicet ex suppositione, quòd non aliter sugiturus erat perpetuum damnationis statum.

Ad secundum patet ex ratione pro nostra assertione sacta, quia mulum non mouet ad actum sugz; nisi in virtute boni amati, recessusque à malo non est motus in sinem; sed est electio, vel quasi electio medi; ad obtinendum sinem, seilicet bonum, cui opponitur.

21. Ad tertium respondetur: verum esse eandem potentiam aliquo modo circa contraria versari; non

## Disp.XIV. de causa Finali. Quast. IV. 145

tamen eodem modo circa vrraque; sedeirca vnum per se primò, & directè, & tanquam circa proprium obiectum; circa aliud verò secundariò, & indirectè, nec tanquam circa obiectum; sed yt suo obiecto oppositum. Et ita se habet voluntas in ordine ad malum, circa quod non versatur directè, aut tanquam circa obiectum; sed quia est proprio, & adzequato obiecto, scilicet bono, oppositum; quod idem in intellectu, yt comparatur ad verum; & falsum, videre liceto

### Q V Æ S T I O I V.

# VIRVM FINIS MOVEAT VOLVNTATEM secundum suum esse reale, an verò secundum esse apprehensum.

D'un motio metaphorica, ve in superioribus innuimus, & in quastione sequenti ampliùs explicabimus, sie causalitas sinis, & hac sine pravia intellectus cognitione esse nequeati sie indè, ve duplex esse in fine distinguendum sie. Aliud reale, ad quod per media consequendum excitatur apperitus. Aliud intelligibile, vel intentionale, illud scilicet, quod habet in mente eius: qui illum voluntati proponit. Quo supposito, dubitamus, an sinis moueat secundum summ esse, & bonitatem realem: an secundum esse intentionale, & consequenter, an sola bonitas realis, an verò esse apprehensum, ve tale, ratio, per quam formalissimè constituitur in esse appetibilis.

### Proponitur prima sententia.

### 6. 7.

Prima sententia affirmat apprehensionem esse in sine rationem formalem sinalizandi. Ita Auicenna 6. Metaphysic. cap. 5. Metaphysic. quæst. 1. artic. 1. Soncinas 5. Metaphysic. quæst. 3. & alij plures, quos refert Rubio in præsenti tractatu 5. quæst. 5. Probatur primò: sinis est causa secundum quod est prior; sed tantum est prior provi in intentione: ergo tantum, provi in illa, sinalizat. Minor probatur: quia secundum suum esse reale potius est quid posterius, quando quidem hoc habet in executione per media.

Secundo diuersitas specifica actus proueniens à sine debet oriri ab eo, quod est in illo formalissima ratio sinalizandi; sed apprehensio sola variat speciem actuum appetitus; qui sunt circa sinem: ergo apprehensio in illo est formalis ratio sinalizandi. Minor suadetur: quia licet sinis sit in se honestus, si tamen quis apprehendat illum, ve inhonestum, eo ipso actus, qui circa talem sinem versatur, crit inhonestus, è contra verò, si sinis honestate careat, & ve honestus inuincibiliter apprehendatur, tune actus erit monaticalizatione de contra verò.

faliter honestus; ergo,&c.

24 Confirmatur: idem malum apprehensum, vt præsens, causat tristitiam, & vt suturum timorem: & idem bonum si apprehendatur vt absens, causat sui desiderium; si vt præsens delectationem: ergo apprehensio, quæ est causa huius diversitatis essentialis, est ratio formalissima obiedi, & sinis talium actium. Quæ omnia docuit Dipus Thomas I. parte, quæst. 80. artic. 3. in corporuis Thomas I. parte, quæst. 80. artic. 3. in corporuis Collèg. Compl. Physica.

re, præserrim in solutione ad primum his verbis: Apperibili non accidit esse apprehensum per sensum, velintellestum; sed per se i connenit. Nam appetible non moues appetitum, nis in quantum est apprehensum. Vnde differentia apprehens sant differentia appetitud. Vnde potentia apprehensum, sicut secundum prepria obiesta. Huc vsque Sauctus Doctor: quibus verbis huic sententia suffragari videtus.

Terriò, sæpè res, quæ nullam habet bonitatem, solet nos mouere ad agendum: vt cum quis existimans, aliquid esse delectabile, inquirit illud: imò sæpè id, quod est ens rationis, vt mons aureus, solet nos ad amorem excitare: ergo tunc non mouet bonitas rei: quippè quæ ibidem non estased solum vana

illa existimatio a talis bonitatis.

## Resoluitur quastio ex mente Dini Thoma.

### 6. T.

Thilominits dicendom est primo: appremalem motivam appetitus, sed hoc solum convenire
reali bonitati, quæ apprehenditur. Hanc docet Diuus Thomas primo contra Gentes, cap. 75. & 1. partes
quæst. 80. art. 1. ad 2. dicens: id, quod apprebenditur,

G. appatitur, est idem subiste, sed differe ratione:
apprehenditur enim, vs enssensibile, vel intelligibile:
appetitur verò vs est conneniens, ant bonum. Sanctum
Thomam sequitur Caiet. 1. 2. quæst. 1. set. 1. Ferrar. 1.
contra Gent. cap. 44. Isbel. 5. Metaph. quæst. 15. Suar.
disp. 23. Metaph. 5. sect. 8. & alij.

Probatur primo illa est ratio formalis sinalizandi, per quam sinis allicit voluntatem : sed hac est
bonitas ipsius sinismon verò cognitio aut apprehensio : ergo, &c. Minor probatur : nam voluntatem
instrui ipsa sanitas allicit; non verò cognitio eius;
neque enim propter sanitatem, vi cognitam, sumit
potionem amaram; sed propter illam secundum suum
esse reale. Consistmatur : nam alias srustra adhiberentur externa media ad sanitatem, vi cognita; non
ego bit, qui eam intendit, aliis mediis ad aliam ac-

quirendami

26. Secundo, per illud finis tanquam per rationem formalem finalizat, per quod com obtinetur; fatiat: quia causat vt desideratus, id autem, quod desideratur, si semel adeptum fuerit, appetitum quietar; at hoc non conuenit ei secundum esse intentionale: quia potius secundum illud acuit desiderium quam complear; ergo solum secundum esse reale constituetur formaliter in ratione causa finalis. Consirmatur sape agens non consequitur sinem, quem intendebat, at semper consequitur sinem, vt apprehensum; ergo id, quod illud excitabat, non potest esse sinis, vt apprehensus.

His argumentis respondent adversarij, duplicem esse assignandam formalem rationem finis, eo sanè modo, quo in qualibet potentia quouisque actu duplicem assignamus rationem, aliam qua, aliam sub qua. Prima est illa, quam potentia attingit, chanc in fine certum est, esse ipsam bonitatem rei, hæc enim est, quæ à voluntate attingitut, cap petitur, quæque eam mouet, ca satiat, Secunda verò, est ratio sub qua attingitur à potentia, quæque in ratione obiecti illam constituit. Apprehensio igitur, etsi non habeat esse rationem formalem mouentem, aut samitatem: est tamen ratio sub qua bonitas realis appenitatem: est tamen ratio sub qua bonitas realis appenitatem: est tamen ratio sub qua bonitas realis appenitatem: est tamen ratio sub qua bonitas realis appenitatem.

## Disp.XIV.decausa finali, Quast.IV.

the appetitur, & confequenter elt ratio formalifimarmouendi.

ay. Sed hee sofutio est contra Diuum Thom. de veritate, quæft.22. attie.4 ad 1. vbi apette detet, di verstratem apprenchisionam , non ditelle ; sed quali ex confequenti, indicare diftinctionem virium apperintarum, & questione vigetima quinta, articulo primo adifexturis atti Quota divetificas apprebensionum per accidente se baberet ad appetitiones dibbis. zaiapprehensoram consungereint. Si veit apprehentio esset ratio sub qui obie arvirium apperitiuatum, non ex consequenti ; sed poritis directe, conductret diuerlitas apprehensionum; ad hoc; vi tales vices di-Alinguetentur, ve expression id ipsum testatur Dious Thomas 1. 2. quæst. 67. att. 6. ad 2. vbi inquit : Charitatem non habere pro ebiecto ipsam cognitionem : sic enim non effet eademin via . O in Patria : quia in via nititur cognitioni obscuræ, in patria autem claræ; sed habet pro obiecto ipsam rem cognitam, quæ cst cadem in via, & in patria.

Quod testimonium, & ratio in codem imbibita non parum'efficachendeltmit præsicem solutionem. Maxime, si ei addaun!ishud Pauli dicentis:charitatem semper manere, quod saluari non posset, fi vera esset prædicka solutio. i

28 Nec satisfacit id, quod respondet Medina dicens dinerstrarem apprehensionum tune solum sufficere diversificareactus, & poremias; quando ele coniuncta cum diuerficate apprehenforum.

Non inquam latisfacit: nam præterquam qued ex ea manifeste colligiture quod positis dinessa sona apprehensa , quam dinessa apprehensiones sint formalissima ratio mouendil; & finalizandi: adfuc porest efficaciter impugnari el co quod quotiescumque formalis ratio fun que vest diversa, etiam diversificatur ab ea ratio formalis que; in quantum conduait ad specificationem actus & potentiæ: ergo vel apprehensio non cettatio formalis sub qua: vel si talis elt, necessació dicentum orit, dittersitarem apprehensionum indicare, quod res ipsa, quæ apprehenditur, necessario sub diversa tatione boni apprehendatur.

Et confirmari possent hac omnia ex communi il-lo Philosophorum proloquio, quod Diuus Thomas de veritate, quæstione vigesima secunda, articulo decimo approbat, scilicet hanc esse differentiam inter voluntatem & intellectum, quod hic trahit ad se sum obiectum, & non percipit illud, nisi ve est intelligibiliter in anima, illa verò ferrur ad res, prove sunt in seipsiste ergo ratio formalissima, sub que res appetuntur mon est apprehensio : sed bonîtas tealis, qua est in rebus. Ob quam rationem dicebamus, charitatem viz, & patriz esse eandem : quia bonum, in quod in veroque statu tendit,

est vnum, & idem.

29 Dicendum est secundo. Necessarium omnino est, ad hoc vt finis causet, quod sit præcognitus & consequenter cognito bonitatis illius saltem requiritur, ve conditio omnino necessaria ad talem causalitatem. Hæc est Aristoteles 3. de anima, cap. 10. vbi docet appetibile non mouere, nisi mente, aut imaginatione perceptum. Vbi etiam Diuus Thomas & I part. quæft. 82 atric. 4. & 1. 2. quæft. 3. atric. 4. ad quartum, Diuus Augustinus lib. 10. de Trihittate, cap.1. & 2. vbi inquit : Rem prorfus ignotam amare omnino nullus potest. Gregorius lib. f. Moralium, c. 23. & lib.23 caph 2.8 f2. cap. 12. Bernatdus lib. de interiori domo, cap. 18. & 19. Anichius in Monologio, cap. 48. estque fere omnium Doctorum.

Probatut primo : quia voluntas, cum lit appetitus quan inclination in a resident aliantis quam inclinatio in bondmilibiconteniensslett ipla non est potentia cognostitiua boni libi comuenfientis, ideoque merito dicituyi potentini caca etgo vt tale bonum profequi possitudeber et propont ab aliqua potentia cognoscitital que per talem propolitionem prædictum bonum ei oftendat.

30 Secundo, quia ve realis causa causer, aliquo esse indiget; sed causafinalis non necessario habet in se propriumesse existentiæ realis : ergo saltem requirit, vt habeat esse in cognitione, seu vt habeat extstentiam intentionalem. 1 2

Occurritur argumentis prima sententia.

S. 111.

D primum ergo pro prima sententia conce-denda est maior, si illius sensus sit, suem esse causam secunditm quod est priùs natura suo effectu': neganda tamen ell, si velit habere prioritatem hanc formaliter à cognitione : non tantum vt à conditione, vt iam diximus. Etenim licet socundum suum esse reale exercitum sit quid posterius, quam media, præsupponitur tamen ad illa secundum esse reale

Ad secundum : concella maiori, distinguenda est minor : et li sensus sit, quod apprehensio præster per le primo talem distinctionem specificam, neganda est; si verò sit sensus, quod tantum requirtur, vt applicans diuersum obiecum formale, concedenda est: quia ad hoc satis est, habere rationem

32 Explicatur hoc: quamuis cognitio bonitatis obiecti tantum sit conditio necessariò requisita ad hoc, vt finis moueat appetitum: quia tantum concurrit per modum applicantis, & proponentis voluntati bonitatem obiecti; nihilominus talis est naturæ,vt mediante illa possit variari ratio, seu principium formale sinalizandi: non quidem quia ipsa sir ratio formalis motiua, & specificans, sed quia applicat diuersam rationem formalem mouendi, eo sane modo (proportione tamen servata) quo qui applicat causam per se efficientem, etsi solum rationem caufæ pet accidens, & applicantis habear, si tamen diuersas causas efficientes, quibus diuersa formaliter agendi principia insint, applicare valeat, poterit ex ea parte variate rationem formalem agendi, & consequenter esse prædicto modo causa diversitatis esse dus.

Vndè cum quis inuincibilitet ignorat, aliquem actum esse peccaminolum, & illum ob honestum finem exercet; tunc talis actus erit bonus, non formalissime ratione apprehensionis; sed quia me-diante illa proponitur operanti diuersa ratio boni, quæ formaliter actum illum specificat ; sicut etiam bonum ahsens, vel præsens, non variant speciem actuum ( si verum est tales actus essentialiter distingui ) propter solas apprehensiones; sed quia ipsa res, & conditio eius per illam apprehensionem applicata, nata est diuersum motum causare in ap-

33 Et codem modo exponendus est locus D.Th. solum enim vult diuerstatem apprehensionis conducere ad diuerlitatem obiecti, non formaliter; sed applicatiue, quando nimitum talis est apprehensio, vi redundet in applicationem obiecti sub diuersa ratione bonitatis, vel conuenientia: vt patet ex lo-cis citatis in impugnatione solutionis adversationum.

Digitized by Google

 $Q_{21}$ 

## Dilp. XIV.de causa finali. Quast. V.

147

Quapropter loquendo de huiusmodi apprehensionibus, optime ab Angelico Doctore distinguuntur appetitus sensitiuus, et intellectiuus, quia ad distinctas apprehensiones, vel sensus, vel intellectus consequuntur: quoniam eo ipso, quod cognitiones sunt ita diuesse, applicatur obiectum sub diuersa ratione conuenientia ad naturam sensitiuam, vel rationalem.

Ad quarte m respondetur: negari non posse, qua verè non est bona, valeat excitare appetitum ad sui amorem, vt ex se patet, & faretur Di Thom. 1. 2. quæst. 8. ari 1. Nam causalitas sinis ira est realis, vt patet sieri intellectuali, & quasi morali quodam modo per naturalem sympathiam, quæ inter intellectum, & voluntatem inuenitur, non enim aliter voluntas nata est tendere in suum obiectum, nisi directa ab intellectu per propositionem contenientiæ, aut disconuenientiæ obiecti. Et ideo ad hanc causalitatem sinis non debemus aliud esse reale in illo desiderare, præterillud, quod sussicit ad motionem inter has potentias per naturalem confensionem earum, ad quod non est necesse, vt id, quod repræsentatur ab intellectu, sit verè, & realiter bonum; seu sussiciat, quòd sit bonum apparens.

Neque inde fiet, quòd tunc voluntas moueatur ab apprehensione, aut fassa illa existimatione: quia reuera moueturà vera, & reali bonitate. Nam deceptio, que ibidem est, non interuenit in propria, & formalissima ratione mouendi : non enim ideo bonum illud est appatens; & non verum : quia vera bonitate i non applicatur : sed quia vera bonites falsò ei ab intellectu applicata est. Vndè deceptio solum consistit in applicatione huius rationis formalis ad hanc, vel illam rem: sicut cum quis amat surtum, vt ex pecunia illa eleemosynam largiatur: tunc mouet existimatum bonum, non tamen existimata; sed vera bonitas eleemosynæ; que existimatur esse in tali actu largitionis pecuniæ.

34. Nec refert si dixeris, quòd hæc bonitas non mouet, nisi vt applicata, & vnita rei, quæ bona dicitur: quia non mouet, nisi vt constituit bonum: ergo si realiter non est vuita rei, quæ verè non est bona, non erit realiter ratio sinalis mouens.

Non inquam hoc refert: quia ex modo dictis manet solutum: quoniam etsi ad hoc, vt bonitas reipsa constituat bonum in esse boni, sit necessatium, vt re ipsa sit in eo; tamen ad hoc vt sit ratio sotmalis mouendi appetitum, satis erit; quò dintelligibiliter saltem sit vnita: quia sicut modus hic; quo causa sinalis est aliquo modo animalis, seu intellectualis: sic plura ad ipsius causalitarem requisita; satis est, si intelligibiliter talia sint. Vndè in sine sufficit existentia intentionalis, que tamen non sufficeret in causa esse entre propter diuersum modum causandi illius.

## Q V R S T I O V.

## Quiduam sit causalitas finis.

procedarur, notandum est, esse ita clarius procedarur, notandum est, esse iam ferè per modum axiomatis inter authores receptum, caufalitatem finis esse motionem quandam metaphoricam: id quod apertè docet Aristot. 1. de Generatione cap. 7. text. 55. vbi iuxta translationem antiquam sis Calleg. Compl. Physica

nit: Est enim factiumm causa, vi unde principium motus: cuius autem gratia non witinum : nam fanitas non fa-Arunm est, nis inxta metaphoram. Vnde hæc motio vocatur meraphorica, vt suprà innuimus non quidem quia non sit vera causalitas; sed quia finis! per illam non mouet efficiendo; sed attrahendo, & inuitando per ostensionem suz bonitatis. Quod sic potest explicari, quia proprie mouere, est aliquid esticere, siue illud, quod fir sit motus, siue forma aliqua; & ideo quia causa efficiens efficiendo causat, definitur 5.Metaph. cap.2.quòd fit id, vnde est primum principium motus. Quare merito id, quod alliciendo mouer, dicitur metaphorice mouere: quia quodammodo imitatur motionem effectiuam : nam ita trahit ad se voluntatem agentis, ac si verè, & realiter moueret illam efficiendo proprie aliquid in ipsam, cum tamen non concurrat efficiendossed solum inuitando.

Hoc supposito, tota controuersia est: in quonam consistat hæc metaphorica motio, qua finis mouet causam efficientem, scilicet voluntatem: nam agete propter sinem propriè, & rigorose loquendo solummodo conuenit voluntati; vt communiter docens Doctores 1. 1. quæstione 1:

## Referentur varia sententia cum suis fundamentis.

**§**. I:

Rima sententia asserit, motionem hanc metaphoricam præcisè consistere in aliquo antecedente actum voluntatis, scilicet in hoc, quòd sinis exhibeat se præsentem voluntatis & inuitet illam ad sui amotem Ita Conimbricenses in hoc libro cap. 7: quæst. 21;

Probatur: nam bonitas finis, hoc ipso, quòd sit sufficienter cognita, statim excitat ad sui amorem, se hæc inuitatio est realiter præcedens actum voluntatis: ergo causalitas eius consistet in hac excitatione, se consequenter in aliquo realiter præcedente prædictum actum. Consequentia patet; quia hoc ipso; quòd sinis intelligatur excitare, iam intelligitur causare. Vndè si hæc excitatio est realiter antecedens actum voluntatis, sièt inde, vt causalitas sinis consistat in ea tanquam in aliqua re ipsa antecedente prædictum actum.

Antecedens verò quo ad priorem illius partem satis patet experientia: & id etiam conuincit naturalis sympathia; & consensio; quæ est interbonum; & potentiam appetitiuam. Quo ad secundam verò, nimitum esse realiter antecedentem ad actum voluntatis; inde liquet: nam licèt bonitas sinis sufficienter cognita excitet; quantum est ex se; voluntatent ad sui amorem; nihilominus quia voluntas ex eo; quò d est potentia libera; potest suspendere sum actum; ideò excitatio illa potest antecedete, non solum natura: sed etiam tempore volitionem.

37. Secunda verò sententia conuenit cum præcedenti, motionem, hanc consistere in aliquo realiter antecedenti acum voluntatis, realiterque distincto ab illo: addit tamen hoc esse etiam realiter diuersum à bonitate sinis, etiam vt proposita: quia sinis imprimit voluntati aliquid reale, & realiter distinctum à volitione, tatione cuius trahit illam adse, hoc autem, quod ei imprimit, est aliquid intentionale. & ideò hæc impressio, & motio dicitus metaphorica.

Et probatur quoad priorem partem, scilicet motionem istam esse quid impressum voluntati antecedenti ad actum ipsius: quia voluntas mouetur à sine ; ye illum amet : ergo antecedenter ad hunc amo-

## 148 Disp. XIV. de causa finali, Quæst V.

Tem imprimitur ei aliquid à fine alioqui voluntas ante talem actum maneret, ficut antea: & confequenter ficut antea mota non fuerat, vt finem amaret: sic etiam modo, & ita numquam verum esset quod finis moueret voluntatem, vt illum amet, & intendat.

Quoad secundam verò partem, scilicet hoc, quòd ei imprimitur, esse quid intentionale, atque adeo mouens, metaphoricè probatur: nam sicut sinis mouet secundum esse intentionale, quod habet: ita si quid imprimit, debet esse intentionale, quod quidem sicut est esse diminutum; ita diminuto, & metaphotico modo mouebitur per illud res, cui tale esse imprimitur.

### Eligiour, & probatur vera sententia.

### §. II.

Ihilominus dicendum est primò: motionem metaphoricam, quæ est causalitas sinis, non posse consistere in illa ostensione, seu excitatione, quam ponit prima sententia, & multo minus in aliquo realiter impresso à sine in voluntate, & distincto à volitione. Hæc est communis inter Doctores, vt patebit, ex his, quæ in sequenti assertione dicemus.

Probatur quoad primam partem, quia hæc excitatio nihil imprimit voluntati realiter distinctum ab actu illius, vt statim dicemus, & insuper potest dati sine tali actu: ergo nihil ex vi illius causatur; sed tantum pertinet ad actum primum, quatenus bonitas sufficienter cognita est attractiua voluntatis. Patet consequentia, quia sicut impossibile est dari virtutem causatiuam, & quòd non sit aliquid causabile: ita dari causalitatem, & non esse aliquid causatum: ergo cum vitra illa duo enumerata, scilicet vel actum voluntatis, vel aliquid ab illo distinctum, non sint alia, quæ causentur in voluntate à sine: sit inde, vt si hæc non causantur ex vi excitationis, quòd nihil ab illa causetur.

39 Confirmatur, quia in aliis causis causalitas earum est aliquid in passo, vel in causa distinctum à vi causatiua; at hac ostensio, se excitatio nihil in passo, scilicet in voluntate ponit; quia potest dari, etsi voluntas nullum habeat actum, vel aliquid aliud superadditum, vt volunt aduersarij: neque etiam in causa: quia nihil addit supra ipsam bonitatem prater ostensionem factam per intellectum, atque adcò neque supra ipsam rationem sinalizandi; vt sufficienter, accomplete constitutam in actu primo. Nam sicut causa efficiens requirit ad hoc, quòd sit complete, accomplete, accomplete passon accomplete, accomplete passon accomplete, accomplete passon accomplete p

40 Quoad secundam verò partem, scilicet motionem hanc metaphoricam, quæ est causalitas sinis, non consistere in aliqua virtute impressa in voluntate à fine antecedenter ad actum illius, sic suadetur. Nam cum hoc, quò dimprimi dicitur, sit realitas quædam, non potest non habere aliquam causam esticientem, quiæ quidquid est creatum, debet esse abaliqua causa efficiente, etiams shabeat esse intentionale, & diminutum, vi contingit in speciebus intentionale imprimitur in voluntate à fine antecedenter ad suum actum sacro proinde ipsa passiue se habente, non erit alia causa, quæ esse concurrat ad productionem huius virtutis nisi solus sinus, ac per consequens iam sa

nis vt finis causabit efficiendo, & ita non influet vt finis.

41 Dicendum est secundo:motionem hanc metaphoricam, quæ est causalitas finis, nihil esse aliud, quam candemmet actionem voluntatis, provt est à hne. Itaque cadem actio, & est à fine, & à voluntate, & provt exit dependenter abipso fine, quia suo modo sit propter illum, est causalitas sinis, & vt illi correspondet, vocatur propter rationem supradictam motio metaphorica.

Assertio hac est D. Thom. de veritate quast. 22. vbi explicans hanc motionem docet: sicut insluere causa efficientis est agere:ita & sinalis appeti, seu desiderari. Vbi (vt vides) idemmet actus appetitus, qui est agere respectu potentia appetitiua, dicitur causalitas sinis. Et primo contra Gent. capit. 75. ait i Causalitas autem sinis in hoc consistis; quòd propter ipsum alia desiderantur. Quem sequitur Massius in hoc libro cap. 3. sect. 4. quast. 2. referens pro ca Scotum in 1. distinct. 4. in sine Auic. lib. 6. Metaph. tractatur 5. cap. 5. Soncinatem lib. 5. Metaph. quast. 2. Iabellum q 5. se plures alios. Et hoc etiam desendunt Suarez 1. tomo Metaphys. disput. 23. sect. 4. num. 12. Rubio in hoc libro tractatu 5. de causa sinali quast. 3. qui refert etiam alios, præter relatos à Massio.

42 Probatur primò: nam causalitas finis debet esse aliquid reale, & nouum ab ipso fine distinctum: quandoquidem finis non est semper actu causans, & ideò vi reddatur actu finalizans, debet addi aliquid aliud distinctum aliquo modo ab ipso: sed hoc non potest consistere in aliquo antecedenti omnem actum voluntatis, vi iam probauimus : neque in aliquo, quod ad actum ipsius subsequatur: quia finis ante hoc, quod subsequitur actum voluntatis, est actu cansans eandem volitionem : quia ipsa est propter iplummet finem : neque in aliquo realiter simultaneo, distincto tamen ab actu voluntatis. Nam, vt modò innuebamus, sicut ipsa actio per se, & ex vi sua est actu propter finem : ita & ipsamet est actualis dependentia sui à fine : ergo solum potest consistere in eadem volitione, provt est à fine, seu gratia

Confirmatur: eadem substantialis vnio, vt est à materia, seu vt est actualis dependentia formæ à materia, est causalitas illius: & eademmet, provt est à forma, est causalitas formæ: ergo similiter eademmet actio, provt seipla est à sine, poterit esse causalitas illius, quamuis provt est ab essicienti, sit propria illius causalitas. Maximè, quia sicut causa materialis, & formalis mutud sibi correspondent in ratione causarum intrinsecarum, & ideò vnicam realiter entitatiuè habent causalitatem, licèt diuersam formaliter: ita quia causa sinalis, & essiciens mutud sibi correspondent in ratione causæ extrinsecæ, pertinent que ambæ ad hunc ordinem, poterunt habere eandem realiter causalitatem, licèt distinctam virtualiter, provt diuersimodè est ab vna & ab alia.

43 Secundò, & principaliter probatur assertio ex discrimine, quod suprà diximus, versari inter intellectum, & voluntatem in modo operandi circa sua obiecta: intellectus enim intelligendo attrahit ad se res intellectus, voluntas verò sertur in res volitas. Vndè obiectum intellectus, dum intelligirur, quasi mouetur ab ipso intellectus: è contra verò obiectum voluntatis, dum amatur, quasi mouet ipsam voluntatem. Et ideò proprium est finis, qui quidem est voluntatis obiectum, mouere, & attrahere ad se voluntatem.

Hincergo sequens deducitur ratio; in operatione intellectus per candem entitatem, nempè per intellectionem,

tellectionem, mouer intellectus ad se res, & ipsæ res mouentur ab intellectu, & moueri rerum nihil est aliud, quam mouere intellectus : ergo in voluntare per eandem entitatem, scilicet per eandem volitionem obiectum ipsius, scilicer finis, mouebit ad se voluntatem, & voluntas mouebitur à fine, & mouere finis nihil aliud erit realiter loquendo, quam moueri voluntatis:ergo cum voluntas per suam volitionem moueatut ad finem, per candem mouebit illam iple finis. Et quodest quod supra ex D.Th. retulimus scilicer quod ficur influere cau a efficientis est agere: ita influere causæ finalis est apperi,seu desiderari.

44 Sed obiicies, actio voluntaris est effectus finis,ergo non canfalitas Confequentia patet, quia caufalitas caulæ,& effectus illius dedent distingui:siquidem effectus præsupponit causam actu causantem; & consequenter causalitatem illius. Antecedens vero probatur: tum quia est propter finem vt qued ? rum eriam quia prius est, quòd finis actu attrahat voluntatem ad amandum, quàm quòd amer. Ac proinde, si amor præsupponit finem actu attrahentem, & causantem, & procedit ab illo, non poterit procedere ab codem per modum causalitatis eius; sed per modum effectus: ergo prædicta actio non poteft esse causalitas finis.

Respondetur non esse necessarium, causalitatem, & effectum finis realiter distingui : sed sufficere virtualem distinctionem. Unde eademmet actio voluntatis habet rationem effectus finalis & fimul causalitatis; causalitatis quidem secundum quod est à fine: effectus verò finalis, secundum quod est ab efficiente. Nam secundum hanc-posteriorem rationem est quodammodo pendens à seipsa secundum priorem; non enim amor potest esse ab esticiente; nisi sit, prius à fine, & ita hæc causalis est vera : quia amor est à fine, ideò est ab efficiente : nam ex co quòd voluntas mouetur à fine ad amandum, & amor 👣 ple est gratia finis, ideò procedit effectiuè à voluntate; alioqui ipsa temerè, & non intendendo aliquem finem ageret.

Quare sicut amot, prove est ab efficiente, pæsupponit finem, vt actu causantem mediante illa formalitate eiuldem amoris provt primò est à fine : ita & idem amor provt oft ab efficience, iterum comparatur cum fine per modum effectus;quia est pendens ab illo non immediate ratione huius formalitaris; sed mediante illa priori, qua posita iam censetur sinis esse in actu causandi. Sed hac prioritas sinis in causanrespectu efficientis ampliùs disp. seq. declarabitut.

45 Neque hinc sequitur causam finalem, in a &u causantem non esse realiter priorem prioritate naturæ, quam suum effectum ex defectu distinctionis realis abillo. Non inquam hoc refert : quia licet ratione causalitatis præcise, & secondum se sumptæ non distinguatur, realiter ab eosbenè tamen ratione virtui is caulatiuz, que involuitur in caula actu caulante; & iradiftinguuntut-dift. reali includentis, &inclusi:

Sed inquires: an finis habeat aliquam aliam causalitatem præter hanc, quam explicuimus. Respondetur affirmatine : quia vitra prædicam causalitatem exercet aliam quasi partialem respectu mediorum, ratione cuius bonitatem, & amabilitatem eis tribuit : ita vt media, quæ alian secundum se considerata respuerentur, attamen quatenus ad sinem consequendum conducuntur, reddantur amabilia ve contingit in potione amara, que secundum se respuieur; & nihilominus ve conducit ad sanitatem, eligitur, & amatut. Cæterum vtrum finis præstet hoc addendo mediis aliquid reale intrinsecum:an veno præcise, per hoc, quod bonitas repræsentetur voluntari, ve consequibilis per illa media; longiotem Colleg. Compl. Physica.

petebat disputationem, que magis ad alium, quam ad hunc locum spectar.

Ad fundamentum ergo pro prima l'ententia patet

46 Ad fundamentum secundæ sententiæ: satis esse motionem explicatam ad hoc, vi finis non censeatur esse solummodo in actu primo ; sed sit actu caulans, & mouens volunturem: quia priùs est actus voluntatis, provt à finc, qu'am provt ab ip avoluntate, quatenus, vt infra disputatione sequenti explicabimus, finis dat voluntati, quod amet trahendo illamad se : at verò voluntas non tribuit fini, quod

Nec refert si dixeris, quod etsi eadem actio sit à Deo, & à causa secunda necessaria, & prius sit ab illo, quàm ab ista: nihilominus hoc non sufficit ad hoe vt per illammet actionem provt est prius à Deo, moueatur causa secunda ab ipso ad agendum; sed insuper defideratur, vt ei imprimat priùs prioritate reali motionem distinctam ab actu vt supra diximus : ergo ad hoc vt voluntas moueatur à fine, non erît satis quod idem actus volitionis sit prius ab illo, quam à voluntate, sed insuper désiderabitur, quod ali-

quid aliud prævium ei imprimat.

47 Non inquam hoc refert: quia est dispar ratio: nam causa esticiens est, quæ re ipsa producit & communicat esse, ve suprà dictum est:at causa finalis non producit esse; sed mouet causam essicientem ad hoc; ve det, & efficiat illud. Et ided efficiens si sit primum, & independent; potest imprimere aliquid in fecundo efficiente per quod moueat illud ad agendum, quodque sit realitet distinctum ab actione causæ secondæ iam dicæ: Imò nisi hanc motionem illi impresserit, non potest ob rationes supradicas facere, vt causa secunda faciat; secus verò causa finaliss quia cum non concurrat producendo sed mouendo causam efficientem ad hoc vt ipsa producat, & essi-ciat esse, non potest illam mouere per aliquid realiter diftinctum ab actu ipsius: alioqui respectu huius entitatis, seu motionis, quamilli imprimeret, esset sinis vera causa efficiens immediate per seiplam, solummodo producens illam, vi iam diximus: ac proindo causa efficiens, & finalis confunderetui.

## **፟ቚቑ፟ፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙ** DISPVTATIO XV.

DE CAPSIS INTERSE, ET AD innicem comparatis.



Xplicatisabsolute singulis causis, superest de eildem comparando casad inuicem, prælentem disputationem instituere, ve sicearum natura exacte, & vndequaque teneatut.

## QVÆSTIO I.

An cause inter se collate habeant aliquam prio? ritatem quoad perfectionem, & existentiam.

Exponitur prioritas omnium causarum quead existentiam & intrinsecarum quead perfectionem

Icondum est primò Causis ad inuicem quoad existentiam comparatis, tunc causa efficiens N

## 150 Disp.XV.de collat. causar.interse, Quæst.I.

est prior, deinde sinis totalis, scilicet compositum, post quem succedit sorma, & tandem materia vitimum locum habet. Hæcest communis inter Thomistas: & ideò necesse non est singulos referre: sequiturque apertè ex his, quæ ex mente D. Thom. disputatione 3. diximus: quia causa essiciens in hoc distinguitur à cæteris causis, quod hæ non requirunt in illo priori, in quo causant, esse omninò extra causas: atque ita non causant, quatenus realiter existunt; secus verò causa essiciens: quia agit, quatenus est in actu, & ex eo, quod ipsa sic causet, ponit in actu cæteras causas, dando illis realem existentiam: ergo essiciens prior erit quoad existentiam omnibus illis.

Rursus finis totalis, scilicer compositum existit per se: & ratione sui:partes verd (excepta saltem pro nunc anima rationali) existunt ratione totius, & fa-da collatione inter materiam, & formam, materia, existit ratione formæ, vt supra didum estiergo omnia prædida seruant eum ordinem in existendo, quem in assertione diximus.

2 Deindè,si hæ causæ compatentur in persectione; tunc sperando certiora ab his, quæ non sunt ita certa, dicendum est secundò. Si hæc collatio siat inter causas intrinsecas, scilicet, materiam, & formam, forma erit nobilior. Assertio hæc communior est inter Doctores, quam præcedens: quia eam amplecuntur non solum Thomistæ sed etiam omnes alij in præsenti. Probatur facilè ex dictis: quia cum materia sit pura potentia, & vt talis causet, forma autem sit actus, & per modum actus exerceat suam causalitatem, sit inde, vt sicut actus superat in persectione puram potentiam, sic modus causandi per modum actus est persectior, & nobilior illo, qui est per modum putæ potentiæ.

Sed dices: forma materialis habet suam essentiam actualem à materia: quia pendet ab illa in toto suo esse: at materia non habet suam essentiam à forma; sed solum vel determinationem propriæ entitatis ad certam speciem, vel actum existentiæ, vt ex dictis supra constat: ergo magis pendet sorma à materia, quàm è contra: quia pendet in eo, quod est primum, ex potissimum in ipsa: atque adeò materia perfectius causabit sormam, quàm sorma materiam. Patet hæc vitima consequentia: quia cum causa sit id, à qua pendet essectus, consequens est, vt si sacta collatione inter duo ad inuicem dependentia, vnum pendeat magis ab alio, quàm è contrà, tunc id, à quo magis aliud pendet, sit persectius in ratione causa.

Respondetur: quod etiam concesso antecedenti, sintellecto tamen iuxta doctrinam suprà traditam disputatione 9. adhuc argumentum non convincit: quia inde ad summum potest colligi, materiam extensiua, seu quasi materiali persectione excedere formam: non verò intensiua: quia modus ille, quo materia pendet à forma longè excellentior est: cum sorma per modum actus præstet materiæ, quòd si certæ, & determinatæ speciei, communicé que ei existentiam, per quæ, vt. Aristot. suprà lib. 1. dixit, materia tedditur ex informi pulchra. Adde, quòd si præcisè attendamus ad ea, quæ sormæ compettur, non absolute, sed ex præcisa ratione, qua est esse sulla, quæ à forma in materiam derivantur.

Explicatur excessus perfettionis, que causa sinalis excedit efficientem.

§. I I.

Dicendum est tertiò. Si hæc comparatio, quoad persectionem sat inter causas extrinsecas;
scilicet inter sinem, & esticientem, tunc sinis erit nobilior, quàm esticiens. Hæc est Arist. in hoc 2. lib.
textu 30. & 5. Metaph. cap. 2. & vbicumque causas
inter se comparat. Quam etiam docet D. August.;
de ciuitate Dei, cap. 21. vbi ait: sinali causa non dari causam meliorem. Et Diuo Thoma in præsenti lectione 5. in sine: vbi sentit sinem esse potissimum inter alias causas: quod etiam tenet opusculo 31. §. 2. ob
quam rationem inquit ibidem: Quod sinis est causaus arum: quia est causa causalitatis in omnibus causes sequentur serie omnes interpretes Arist. vt
testatur Rubio in præsenti tractatu. 8.q.1:
Probatur ratione desumpta ex D. Thom locis

Probatur ratione desumpta ex D. Thom locis citatis: omnis causa, in quantum huiusmodi, est nobilior suo causato; sed sinis in ratione causa consideratus, est causa esticientis, seu huius, quod est esticentem causare: ergo, &c. Minorem probat D. Th. 5. Metaph. lect. 2. & opusculo citato: quia esticiens non est causa, nisi in quantum agit; sed non agit nisi propter sinem, & motum ab ipso: ergo efficiens à sine habet causare, & agere: atque adeò sinis in ratione causa erit esticiente nobilior. Sicut quia causa prima esticiens collata cum secunda habet mouere illam ad essiciens collata cum secunda non essiciens tia prima; & ideò in ratione causa, & causa essicientis superatur secunda à prima.

S Confirmatur, & explicatur; finis in modo caus sandi nullam aliam præsupponit causam: ergo causat immotus, & tanquam causa inter has secundas sum pliciter prima: esticiens verò influit, vt causa secunda, collocatum cum sine: quia causat, vt motum ab illo: ergo cum hoc, quod est causare immotum, sit maximæ persectionis: siet inde, vt sinis excedat in persectione causam esticientem. Maximè, quia non solùm excedit illam ex parte, vt sic dicamus, principi, quatenus sinis est primum mouens: sed etiam ex parte termini; quatenus est vltimum, quod agens intendit per suam operationem, & adquod cætera alia diriguntur.

Sed obiicies primo; causa efficiens insluit per realem, & naturalem insluxum, & ideò ipsa est, quæ dat esse, finis autem per metaphoricam motionem; & ita finis non est, qui dat esse; sed qui mouet, & quasi rogat, vt sic dicamus, essiciens, ad hoc vt illud communicet: ergo modus causandi essicientis long è nobilior est modo causandi finis, ergo essiciens in ratione causæ superabit sinem. Patet consequentia, quia persectio causæ ex persectiori modo causandi desumitur.

6 Confirmatur primo, modus causandi sundatur, in modo essendi; sed essiciens semper habet veram, & realem entitatem, sinis autem sepè non est aliquid verum, sed habens esse solum in apprehensione. & existimatione: ergo modus causandi essicientis est ex se persectior, quippe petens indispensabiliter nobilius esse in causa. Imò hine videtur sequi, modum causandi causa materialis, & formalis esse persectiorem modo causandi sinis: quia etiam hæ causa intrinsecæ supponunt, & petunt veram, & realem entitatem.

Confirmatur secundò, quia etiam dum finis habet veram, & realem essentiam, non petis modura existendi

## Disp. XV de collat. causar. inter se, Quæst. I. 15 i

existendi realem, & naturalemsed solum intentionalem, & in apprehensione: secus verò essiciens, quod re ipsa debet existere ad hoc, vt causet, quia vt est in actu, causat, ergo essiciens pobiliorem habet modum causandi. Patet consequentia: quia quod causat, quatenus est in actu, & nobiliori modo est in actu,

non potest non nobiliori modo causare.

7 Secundò obiicies: quod forma materialis habet à materia suam causalitatem, non verò materia à forma, & tamen non ob id est materia nobilior simpliciter in ratione causæ quàm forma: ergo licet efficiens habeat à sine, quòd agat, non ob id; erit persectior simpliciter ipse sinis: quia exceditur in aliis iam dictis; quæ satis compensant, imò superant prædictum excessium. Antecedens patet: nam sicut forma naturalis habet à materia suam essentitatem, ex eo quod est materialis, ita etiam causalitas esus dem formæ erit à materia; & ipsa in genere causæ materialis communicabit eam formæ, quia talis causalitatis non minus est materialis, quàm forma cuius est causalitas.

Confirmatur: non minus pendet finis, ab efficiente quam è contra: ergo non excedetur ab illo in ratione causa. Consequetia patet. Antecedens verò probatur: quia sicut efficiens non causabit, nis finis moueat,

ita neque mouebit finis, nisi efficiens agat.

8 Ad primum respondetur: quod vt ex suprà dictis disputatione præcedenti constat, causalitas sinis non dicitur motio metaphorica: quia non sit vera, & realis: sed quia non mouet producendo, sed alliciendo. Et licet modus mouendi producendo, & essiciendo, excedat aliquantulum & secundum quid, modum mouendi alliciendo, & sinalizando; non tamen simpliciter & ratio est ea, quam iam tetigimus, nimirum quia ratio causa, & persectio ipsius, potius debet attendi ex modo causandi magis independenter, quam ex aliis capitibus: at (vt iam diximus) licèt causa essiciens det immediate esse, dat tamen illud mota à sine: contra vetò sinis causat immotus.

Nec verum est id, quod in hac obiectione innuitur, scilicet sinem mouere, quasi rogando: quia potiùs debet eius motio explicari per modum cuiusdam imperij, licet suauissimi. Quare essiciens quodammodo deseruit sini, quatenus eo médio causat. Sicut etiam in Deo secundum nostrum modum intelligendi per secuius est quod sit sinis, quam quod sit essicientem sibiipsi, vt sini, deseruire, & quasiministrare, dum gratia sua bonitatis omnia operatur, & ab ipsa tanquam à ratione sinali; licèt non tanquam à cau-

sa agitur, & mouetur.

a

a.

9 Ad primam confirmationem respondetur: quòd sicut in causis ipsisalia est consideratio causa in esse entis: alia in esse causa; & ideò id quod est persectius in esse entis: apotest esse impersectius sub consideratione causa: vt contingit in accidentibus, qua collata cum materia prima in esse entis; vincuntur ab illa in persectione: attamen in esse causa excedunt eam (vt docet D. Thom. 1. p. q. 16.att.6. ad 1. & 3. p. qu. 11. att. 5. ad 3.) ita in modo causandi debet distingui, & modus ipse formaliter in ratione talis consideratus, & in esse entis sumptus, vt in exemplo posito contingit.

Quamuis ergo daremus, quòd reliquæ caulæ, & modi caulandi illarum possint esse perfectius quid in esse entis, quàm sinis: Attamen sinis consideratus in esse causa, & modus esus causandi in esse talis formaliter inspectus, vincit cæteras alias causas: quia secundum hanc considerationem tantum attendicur secundum modum se habendi ad essectum: modus autem se habendi ad illum, ita yt insluat omninò immotus;

non potest non esse nobilior in ratione modi causandi, & consequenter arguit nobiliorem causam. Vnde persectio causa non fundatur in modo essendi; vtcumque; sed in modo essendi; secundum modum fundamentalem se habendi ad essectum, & potest esse, vt id; quod in esse entis materialiter est persectius: nihilominus, vt fundat modum se habendi ad essectum, sit impersectius, vt hic contingita quia ex diuersis capitibus sumitur persectio in vno; in alio ordine.

turali sirin esse entire existentia reali, & naturali sirin esse entire existentia reali, & naturali sirin esse entire existentia reali, & naturali sirin esse entire perfeccius, quam existere intentionaliter, & in apprehensione: attamen, qui ex diuetso capite sumitur perfeccio in ratione causa, & in esse entis; ideò potest existentia intentionalis suo modo fundare nobiliorem modum causandi: quia fundat modum causandi primum, & immotum. Vndè essi causa essi causat tamen vt secundum hanc causalitatem subordinatur actualitati sinis, vt illi, qui est primò in actu, à quo cætera sunt in actu.

Ad secundum respondetur; probare formam, & eius causalitatem elle essecuum materiz non verò quod forma habeat ab ipsa materia, quòd sormalizet, vt essiciens habet à sine, quòd agat & ideò est

di parratio.

non posse esse causalitatem sinis, sine causalitate esficie ntis, & econtra; non verò qud sicut sinis dat essicienti, quod agat quatenus mouet illum ad agendum, ita essiciens det sini quod sinalizet. Vnde habent se sicut causa prima, & secunda: nam licet concursus causa prima, quo concurrit cum creatura, non possit dari sine concursu eiusdem creatura; & econtra, vt multi volunt de quo alibi) attamen causa prima dat secunda; quòd concurrat; non tamen è contra.

Declaratur prioritas perfectionis efficientis, & finis respectu causa materialis, & formalis.

### Ś. 111:

l'a Dicendum est quarrò. Si hæc comparatio siat inter causas extrinsecas in vna parte, scilicet sinem, & esticientem, & intrinsecas ex alia, nimirum formam, & materiam: tunc non potest negati quin causa intrinsecæ superent intrinsecas impersectione. Probatur primo quia illud genus aut quasi genus est nobilius, cuius suprema quasi species est excellétior, quàm suprema quasi species alterius: sed supremum esticiens, & sinis, scilicet Deus, est longè nobilior quauis causa materiali, & sormali: ergo genus causa esticientis, & sinalis superat genus causa materialis, & sormalis.

Confirmatur: quia modus causandi meteriæ, & formæ est incompletus quia causant per modum partis componentis intrinsecè rotum, & ideo ab intrinseco involuit impersectionem. Ob quam rationem nequit Deo immediatè per seipsum competere sed modus causandi finis, & efficientis non petit oriri ab ente incompleto ve tali; & ideo causaistæ non causant componendo, potésique hic modus causandi

## 152 Disp.XV.de collat.causar.interse,Quæst.H.

Deo conuenire: ergo erit melior modo causandi materia, & forma pradictis imperfectionibus inuoluto. Confirmatur tandem: quia materia, & forma materialis indigent suo estectuad hoc, vt sint; secus verò sinis, & esticiens totale: quia sinis secundum esse intentionale est independens, & esticiens prassupponitur in actu: ergo, &c.

13 Sed obiicies, magis pendet compositum naturale à materia, & à forma, qu'am abessiciente, velsme: siquidem illæ sunt causæ intrinsecæ, respectu totius: & hæ sunt intrinsecæ, & res magis pendet ab eo, quod est illi intrinsecum: ergo materia, & forma erunt nobiliores causæ. Patet consequentia: quia cum causa reipla sit à qua pendet essecus: siet inde, vt illa debeat censeri persectior causa, à qua

magis pendet effectus.

Respondetur negando antecedens. Et ad probationem dicendum est: tunc esse com magis pendere ab eo, quod est intrinsecum, quàm ab illo, quod est extrinsecum, quando extrinsecum non causat prædictum esse cum, quando extrinsecum non causat prædictum esse chiciens sunt causa, tam totius rei, quàm ipsius materiæ, & formæ, quæ sunt ipsi intrinseca. Et ratio huius doctrinæ est: quia maior dependentia attenditur ex maiori insluxu, & ex modo insluendi magis indepenti: at modus insluendi tam in rem, quàm in intrinseca rei est magis independens, & magis completus, ac proinde maior.

14 Adde totum dupliciter posse considerati, vel in esse entis, vel in esse essects ergo demus, totum in esse entis magis pendere à causis intrinsecis; non tamen in esse essectus: quia secundum tistam rationem habet intrinsecam, & essentialem dependentiam ab omnibus suis causis. Vndè si cuius visius sustamus desit, etiam deerit totum in ratione essectus: quare finis, & essectiones non dicuntur cause extrinsecæ: quia non sit intrinseca dependentia essectus ab ipsis; sed quia terminus huius habitudinis est extrinsecus; secus verò terminus habitudinis totius ad causam materialem, & formalem: propter quod hæ duæ causæ intrinsecæ

fecundum quid excedunt intrinsecas.

### Q V Æ S T IO II.

Verum inter causas una sit prior alia in causando.

Semel explicata prioritate causarum tam respectu effectuum, quam inter se quoad existentiam, & perfectionem, sestat inuestigandum, verum adhuc inter se comparatæ in ratione causarum habeant aliquam prioritatem in causando: quia prioritas sin causando est potissima que in causis debet attendi:

Adstruitur sententia Doctoris Angelici.

**S**. 1.

Dicendum ergo est, licet causæ sibi inuicem sint causæ, ac proinde quævis in suo genere sit prior in causando: attamen simpliciter loquendo prima, quæ influit, est causa finalis, secunda essiciens: tortia materialis: quarta tandem, & vltima formalis. Assertio hæc quoad primam illius pattem, scilicet causas sibi inuicem esse causas, non quidem in eodem genere: sed in diuerso, & consequenter quambibet in suo genere esse priorem: est commune Philosophotum proloquium, desumptum ex Aristot. tum in hoc lib.text. 31. vbi D. Thomas lect. 5. in sine, tum etiam

ex 5. Metaph & ibidem S. Doctor lect. 2. & potius indiget explicatione, quam probatione.

16 Explicatur ergo se: nam si loquamur de causis quoad este reale, & naturale earum, tunc quamvis
non sit mutua causalitas inter omnes causas; quia licèt esticions communicet aliis esse; non tamen è contra: quandoquidem causat quatenus est in acto, attamen inter materiam, formam, & sinem potest esse hac
mutua causalitas.

Et ratio est: nam materia dat formæ materiali esse sustantam in ipsa: quia ex eius potentia educieur; forma verò communicat materiæ esse existentiæ, necnon, & determinationem ad certam speciem: & similiter finit potest effe causa entitatis, & existentiæ ambaram: quia agens tribuens illis quidquid in se habent, mouetur à fine ad hoc præstandum: & tuisus tam materia, quam forma; quælibet in suo genere dant elle composito, qui est finis proximus earumdem. Vnde quævis in suo genere est prior alia: quia quarenus consideratur in suo genere, oporter, ve sola ipsa consideretur vt causa:nam aliz eth fint causæ; non tamen in illo genere: & ideo si solum comideratur, v. g genus causæ materialis, tunc aliæ considerantur vt præcise sunt effectus materiæ, & sola materia vt causa, ac proinde ipsa sola vt prior in hoc

genere, & aliæ vt posteriores.

17 Deinde si loquamur de omnibus liis causis quoad dependentiam earum ad inuicem, non quidem quoad esse; sed quoad causalitatem, tunc etit mutua inter omnes dependentia: nam in generatione lubstantiali, v. g. non moueret finis, nisi agens ageret, nec agens ageret, nisi materia reciperet, & forma informaret; & è contra. Vnde eadem substantials generatio est propter finem : exit ab efficiente, educitur ex potentia materiæ, & specificatur à forma. Et ita si cosideretur hæc dependentia in aliquo determis nato genere, v. g. in genere causæ finalis, tunc sicut solum consideratur independentia in hoc genere, & quidquid ei conuenit ab aliis generibus non conci-pitur, secundum quod est ab illis; sed secundum dependentiam, quam secundum illas rationes habet à fine : ided in hoc genere solus finis est prior, & omnes aliæ formalitates sunt in hoc codem genere posteriores: & idem est de aliis generibus, cum proportione tamen confideratis.

18 Diximus cum proportione consideratis: quia, vt suprà inuenimus, licet materia pendeat à forma, & ab efficiente: non tamen forma dat illi, quòd recipiat, sicut sinis dat efficienti, quòd efficiat, & formæ quòd formalizet, & materiæ, quòd recipiat: quia omnes hæ causalitates sunt propter sinem: Vnde si omnino propriè, & rigorosè loquamur, causa materialis, & formalis solum sunt sibi inuicem causa quoad esse, modo tamen, quem disput. 9. explicuimus & statim magis elucidabimus; non tamen quoad: causalitatem.

Quod etiam innuit D. Thom. 5 Metaph. lect. 2. vbi postquam explicuit modum causandi sinis respectu esticientis quoad causalitatem: quia dat illi agere: descendens ad formam & materiam, tantum dixit esse causas ad inuicem quoad esse, nullam faciens mentionem quoad causalitatem: quod etiam indicat opusculo 31. §. citato.

19 Quoad secundam verò partem, scilicet quòd simpliciter loquendo sinis sit prima causa, quæ influir, deinde efficiens, statim verò materia, ac tandem sorma sic suadetur assertio: nam in primis est D. Thom. 1.p. q.5. art. 2. ad 1. & art. 4. in corpore, & 1.2. quæst. art. 2 in corpore.

Deinde ratione probatur: nam cum finis (vt læpè dictum est), fit caula, quæ immota mouet agens, ac

bro

## Disp. XV de collat. causar. inter se, Quæst. II. 153

proinde & cæteras causas debet eius causalitas præcedere etiam simpliciter loquendo, causalitates aliarum causarum, & deinde cum materia non possit se vnire formæ nec è contra forma materiæ, debet præsupponi causa essiciens, & eius causalitas, quæ agendo illas vniat, detque illis propriam entitatem, per quam extrahantur extra nihil, & reddantur idoneæ ad causandum in suo genere. Deinde cum agens creatum non possit formam producere, nisi ex præsupposita materia, prætequiritur, quòd materia, & eius causalitas antecedat formam. Et denique cum sine forma non possit compositum resultare, necesse erit vt eius instunts, quo per modum causæ omnino interinseæ instuit, tandem subsequatur.

## Obiettiones contra affertionem, & solutio

### S. II.

50 Sed obiicie s primò contra primam assertio-nis partem, ex ea sequi, idem respecta eiusdem esse notius, & ignotius at hoc est fallum:ergo; &c. Sequela pater; quia causa notior est suo effectu: ergo si simul respectu eiusdem sunt causa, & effe-Aus: erunt simul quid notius & ignotius in ordine ad idem, fallitas verò consequentis etiam patet: quia aliàs committeretur vitiosus circulus in demonstratione; nam demonstratio est per causam rei:vnde si materia est causa formæ, & è contrà poterit vna demonstrari, per aliam, & è conuerso. Confirmatur: quia alias idem esset causa sui ipsius : nam quidquid est caula caulæ, est etiam caula caulati-à tali caula, vi in lib.de causis dicitur : sed finis v. g. est causa esticientis ergo crit causa causati ab codem efficiente; ac proinde cum ipse finis sit causatus ab illo, erit ctiam causa sui ipsius.

Secundò contra secundam assertionis partem obiscies, quòd hie non loquimur de causis, ve vnà comparatur per modum essectus respectu alterius: quia
secundùm istam rationem quælibet est prior alia in
suo genere tantummodo ve in prima parte huius
assertionis disebamus; sed loquimur de illis secundùm quod quælibet earum consideratur ve causa: ergo repugnat quod habeant ordinem prioris, & poserioris secundùm istam rationem. Parte consequentia: quia quod consideratur ve posterius; consideratur ve pendens: at repugnat considerari aliquid ve
causa, e ve pendens: nam ratio causa dicit prioritatem, & independentiam: e implicat id quod est independens, quatenus tale, esse dependens: ergo
repugnabit considerari ve causam, & ve quid posterius.

21 Ad primum resp. ex D. Thom. 1. 2. quæst. 33. artic. 4. ad 2. nihil obesse, quod idem sit prius, & posterius, notius, & signotius secundum diuersas rationes, sicut neque quod aliquid sit ratio cognoscendi aliud in vno genere; & per illudmet cognoscatur in alio genere; imò hoc est necessarium, sicut & quòd sint plura, & diuersa genera causarum.

Ad confirm. negatur antecedens. Ad probationem dicimus illud axioma: Quidquid est cau a cau a, est cau a cau sai: esse verum, quando quod semel causatum est, causat aliud in eodem genere causa, in quo ipsummet causatum fuir si calor ignis est causa caloris in aqua in genere causat efficientis. & calor aqua in eodem genere causat calotem in manu, set inde vertiam calorignis causet in manu prædicum calorem, siue illum essiciat, ve causa remota,

fiue vt causa principalis, ita vt aqua solum instrumentaliter instuat; de quo alibi. Cæterum prædicum axioma non est verum, quando id quod causatur, rursus causat in alio genere causæ diuerso ab illo, in quo causatum est.

22 Et si inquiras: cur prædictum axioma sit verum; quando causalitas in eodem genere causæ, non verò in diuerso exercetur; Respondetur ex D. Thom.

1. 2.q.79.artic.1.ad 3.& de malo quæst.3.art.1.ad 4: sensum illius legirimum tantum este; vt id quod est causa causæ, sit etiam causa causari quando causatum causat secundum illud esse, secundum quod fuir prius causatum, at quando aliquid causatur, & causat in eodem genere causæ, tunc secundum illud esse secundum quod causat, causatur: (vt in exemplo adducto patet;) & ideò non mirum; vt quod est causa illius, si tetiam causa alterius abipso causati: at quando hæc causalitas est in diuerso genere causæ; tunc id quod causatur, non causat secundum illud esse secundum quod causatur, non causat secundum illud esse secundum quod causatum sest; sed secundum diuersum.

Potest autem hoc ipsum explicari discurrendo per vniuerla genera caularum: nam finis caulat respectu efficientis & rurlus caulatur in diuerlo genere caulæ; sed non secundum idem esse : nam cansatur secundum esse reale, & naturale, existentia, & caulat lecundum propriam bonitatem intentionaliter tamen existentem ; & similiter materia caufat formam, vt sustentatam, necnon & sieri eiusdem eo modo quo suprà disput.6. diximus : qui quidem effectus cum præcisione sumptus est cadem materia, vt data per modum basis, & fundamenti respectu forme; & fieri, vt in ea suo modo innitatur (vt ibidem explicatum est,) at formasecundum sua essentialia considerata rursus causat materiam, dat ipsi, non quidem illud esse essentialitatis secundum quod materia fuit causa materialis; sed illam per se primò trahit ad propriam positiuam speciem totius imò & consequenter ad existendum per eandem existentiam per quam totum existica

23 Ad secundam obiectionem respondetur, probare intentum; si cause considerentur præcise, ve causesunt, equosad esse quod essem ve talibus conuenir, non verò si consideratur in ordine ad aliquod tertium, scilicet in ordine ad essectiom, quem omnes causant nam sicut essectius pendet ab omnibus, ec priùs est in illo dependentia ab vna; quam ab alia; ita e ipse cause in ordine ad talem essectione dependentiæ ipsius essectione dependentiæ; ipsius essectione dep

24 Adde causam efficientem, imò & materialem, aut formalem etiam vr causas subordinari fini, vt sæpè dictum est: & ideò non conuenit esse priorem illis in caulando, quia etsi contra rationem caulæ, vt talis, sit, quod habeat rationem puri esse dus, & dependentis, non tamen quod involuit aliquid dependentiæ, & subordinationis ad aliam causam, ve pater in caula secunda efficiente comparata ad primam, & in fine proximo collato cum vltimo. Et similiter licet causa efficiens non det materia, aut forme sus causalitates eo rigoroso modo, quo finis dat efficienti, quòd agat; attamen priùs tribuit illis propriam entitatem, quæ debet supponi ad earum caulalitatem. Et quando materia præcessit iam producta in alio toto, priùs debet forma exire ab efficiente quam recipi in illa: & ita priùs est, in eadem forma esse saltem entitative esseenm esseientis, quam materiæ. Sicut licet eadem materia non tribuat formæ, quod formalizer : attamen educitur ex eius potentia

## 154 Disp.XV.de collat causar.interse, Quæst.III.

potenzia, & prius est educi ex illa, quam informare ipsam. Vade licet demus, quod causa ista, qua
ratione sunt causa, non pendeant inter se, attamen
ratione alicuius prasuppositi in ipsis ad rationem causa, secundum quod sunt suo modo essectus, possunt
pendere: quia cum sint causa creata, prius est in ipsis
este essectus, quam esse causa: & prius prasupponunt
aliquas conditiones necessarias ad causandum, quam
astu causant.

### QVESTIO III.

Virum dua causa totales & eiusdem ordinis possint simul producere unum, & eundem essectum.

Otanter in titulo dictum eft, Due cansa tosales, & eiusdem ordinis: nam à duabus partialibus, sicut & à duabus totalibus diversi ordinis, & inter le subordinatis, certum est posse vnum, & eundem effectum produci. Et licet titulus quæstionis vniuersaliter inquirat de duabus causis totalibus, siue sint duz causz materiales, sine duz formales, vel efficientes: quia tamen quoad causas materiales, & formales iam constat pars negativa ex his, que supra disp.4. q.vlt. diximus, & de causa finali idem prorsus est dicendum, quod de causa efficiente dicetur : ideò quæstionem hanc folum quoad causas efficientes ex professo discutiemus, & semel circa eas quastione decifs, atiam circa causas finales soluta manebit:quamuis etiam cum hoc stabit, quod nonnihil etiam de finibus expresse actingemus.

### Referentur varia sententia.

§. I.

PRima sententia asserit, hoc naturalitet esse possibile. Que solettribui Ochamo in 3.d.3. quest. 2. & ceteris Nominalibus, vt reserthic Mas. 3. sed. 5. quest. 2. Probatur primò; nam si eidem medio duplex luminosium, ve quatuor, applicetur, tunc in mediatate illius sparijproducet lumen v g.vt duo: cum enim eorum quodliber sit potens ad illud producendum, multò melius vtrumque simul id præstabit: vel ergo in medietate illa datur duplex lumen vt duo, & hoc non: quia duo accidentia solum numero distincta in eodem subiccto naturaliter esse non possunt erit ergo vnicum tantum lumen intensum vt duo; camque-non sit maior ratio ob quam ab vno, quam ab alio producatur: consequens est, vt ab vtroque simul ille numero essecus causetur.

Nec satis est dicere, in illo casu lumen vt duo, quod est in medietate illius spatij, produci à duplici illo sumino so; partialiter tamen à quolibet: nam secundum primum gradum producitur ab vno, & secundum posteriorem ab alio.

Nec contra hoc est: quia agens naturale agit secundum totum, quod potest, si non impediatur; sed nullum adest impedimentum: ergo quodlibet ex his luminosis totum essectum producet. Minor probatur: nam actio vnius luminosi ( quoad præsens attiner,) solum potest impediri ex duplici capite, scilicet vel ex dispositione sabiecti ad recipiendum terminum productum, quod hic non contingit ( vt paret ) vel actione alterius: & neque hoc accidit in præsenti: quia vnum luminosum ideo posser alterius actionem impedire: quia priùs produceret in subiecto lumen,

quod alterum erat producturum: ar hoc non consingit in casa dato: quia (vt supponimus) vno, & eadem tempore verumque luminosum eidem medio applicatur: ergo, &cc.

Confirmatur: nam duo gradus habent inter se subordinationem; alius enim est primarins: alius secundarius: ergo cum æqualiter, & simul illa corpora luminosa applicentur, non est cur primus gradus sit ab vno, magis quam ab alio, atque adeò vel ab vtroque,

aut à nullo illorum produceretur.

28 Secundò principaliter pro hac sententia se arguitur: quia vnus, & idem actus potest habere duplicem sinem totalem: ergo vnus, & idem essesus duplex agens. Antecedens patet: nam potest quis deambulare gratia sanitatis, & inuisendi amicum, ita vt propter quemlibet horum sinium opus illud exerceatur, etiamsi alter deesset. Consequentia verò probatur: nam si sinis totaliter mouens non excludit alium sinem mouentem, cur vnum agens vt tale excludet aliud?

29 Secunda sententia fatetur, naturalitet est impossibile, oundem essectum à duplici causa totali procedete:non tamen supernaturaliter. Sic P. Suar. 1. tom. Metaph. disp. 26. sect. 4. Fons. 5. Metaph. c. 2. quæst. 15. sect. 1. Rubio hic tractat de comparat. causarum cum suis essectibus, quæst. 1. Et plures ex Societate Jesu.

Probatur primò; nam teste D. Thom. 3. parte, quæst. 67. articulo 6. plures Sacerdotes simul proserentes verba baptismi possunt baptizare vnum numero hominem, & consequenter vnum numero baptisma consicere. Et similiter omnes illi, qui ordinem presbyteratus soscipiunt, vnam numero hostiam simul cum Episcopo consecrant; vt etiam docet idem sactus Doctor quæstione 82. articulo 2. Sed omnes his sunt totales causæ horum estectuum, cum neque vnus Sacerdos vnam partem pueri, & alius aliam baptizet; neque aliquid illius hostiæ vnus, & alius aliam partem consecret: ergo sam per diuinam potentiam potest vnus, & idem estectus esse à duplici causa totali.

30 Secundo: quia hic fortius argumentum supra factum deduplici luminoso procedit; nam si Deus vituinque penetraret, tunc ex illa penetrarione virtus illorum non minueretur; quandoquidem per illam tantummodo sit, vi virique corpori virius tantum locus correspondeat; ergo quocumque virtus virius aecedit, virtus etiam alterius percinget; ergo in eadem parte

spatij idem lumen ab vtroque producetur!

Confirmatur; nam posset Deus præbere vrrique eam solummodo quantitatem concursus, quam cuilibet eorum sigillatim præbiturus erat, si separatum ab alio produceret illud, lumen: ergo tune vnicum tantum lumen producerent; non enim amplius potest se extendere influxus creaturæ, quam concursus, quem illi Deus præber ad operandum: ergo si Deus tantum præbeat vtrique illam quantitatem concursus, quam præberet vni seorsum, & non maiorem: sies indè, quod non amplius producatur ab vtroque quam ab vno solum produceretur.

# EXPENDITV'R SENTENTIA Dini Thoma & primumeius fundamensum.

§. II.

DEd nihilominus dicendum est, implicate Decontradictionem, quod idem numero essectus producatur simul à duabus causis totalibus, se cius dom

## Disp. XV de collat.causar.interse, Quast. III. 155

eiusdem ordinis Hæcaperiè colligitur ex D. Thom.

1.p.quæst. 52.art. 1. quatenus absolute doceresses impossibile dari duas causas monlest eiusdem ordinis respectu eiusdem essectus. Et ratio quia ibidem hoc ipsum probat nimirum quad hoc ipsum in cæteris aliis causis scilicet formalibus, & materialibus reperitur: conuincit; nonfolum maturalem, sed etiam Logicamseur Metaphysicam tepugnantiam, et liberadisp. 4: quæst. vitavidimus:

Idem eriam tenet in t.dist. 3/2 quæst. 3. art. 3/2 not. 1. se art. 19.
pore, & ad 1. potent quæst. 3/2 art. 7/2 art. 1. & art. 19.
ad 1. in quibas etiam locis non solum docet, id repugnare; sed etiam id probat ratione ducente ad impossibile. & implicationetri contradictionis, vt statim expendemus: & sic illum intelligunt, & sequunturellis discipuli, Capr. in 2. di 20: quæst/vnic. art. 3/2 ad argumenta Scoti contra 2. Concl. & in 3. dist. 1. quæst/1. att. 3/2 diagresius Scoti contra 2. concl. Caiot. 3/2 p. quæst/6/2 artic. 6/2 quamuis oppositum doceat/1.p.quæst/1.5/2 artic. 3/2. Ferrara 3/2 contra Genticap. 68/2. Iabellus 5/2 Metaph; quæst/3/2 Sonc quæst/6/2 plures alij ex Thomistis.

ma Implicat aliquem effectum pendere por so ab aliqua causa, & non pendere per se ab illa: at si idemi effectus procederer à duplici causa totali, & eiusdem ordinistunc ipse penderer per se à qualibet carum; & non penderet per se à qualibet carum; & non penderet per se : ergo implicat; quod stat ab viraque. Minor probatur: nam in primis à quanis carum per se penderet quia qualibet est causa totalis totaliter illum producens ? (vi supponients;) ergo effectus per se pendebit ab illa; nam ab ca per se pender, à qua haber totum sum esse Deinde à nulla carum per se penderet; quia effectus qui potest sine aliqua causa produci, non habet dependentiam per se ab illa: at sine quanis determinata causa ex illis duabus posser effectus ille produci; (vi constat) ergo à nulla carum per se penderet;

Imo etiam sequeretut, aliquem estemm prodite totaliter & adæquate ab vna causa's non prodite se ab illa. Prodite quidem ab ca totaliter, iam constat; quandoquidem haber ab ca totum summ essenting prodite verò quia cum etiam sit ab alia, non procesion totalitar. A adamiate ab illa.

ilet totaliter, & adæquate ab illa.

33 Responder P. Sual. esse aquiuotationem in illa particula per se namicalifa per se non estilla, à qua non potest non procedere essettes; sed ea, in cuius actiua virture continerut; & ail illum producendum per se ordinatur, siue possir ab alia procedere, siue non. Vnde cum in quais illarum causarum essecus ille contineatur, ab viraque, tanquam à causa per se pendedit. Similitérque vt respondeat virimæ parti tationis propositæ dicit ad causam totalem, & adæquate producat essecum, si pet issa particulas totaliter, & adæquate producat essecum, si pet issa particulas totaliter, & adæquate folum intelligatur, quod attingat totum essecum intelligatur, quod attingat totum essecum se ordinam intelligatur, quod attingat totum essecum possit aliarum causatum consortium admittere.

Sed contra, nam in primis non satis percipi potest desinitio illa dependentia per se, qua ab hoc Authore excogitata est, quia dependete vnum per se alio nihil aliud est, quam in eo à quo pendet, non posse saltem connaturaliter dari sine illo, & ideò anima tationalis non pendet per se à materia; secus vetò forma materiales: quia anima potest sine corpore esse : non verò catera sorma: at essectus ille qui à duplici illa causa totali sietet, posse omnimo & connaturaliter in rerum natura poni sine qua-

uisex his caulls in particulari sumptis: at ipsietiam Aduersatij admittunt: Quomodo ergo pendebit per se ab veraque?

34 Deinde: quiaesse qui svetali; est essentialis dependentia ab alio: nam sicut causa reipsa est id, à que aliud pendet: ita essessius ve talis intrinsecè dicit dependentiam abalio: ergo hac, ve sistenti; pendebit essentialitate contracta, executa, & existenti; pendebit essentialitate ab aliqua, vel ab aliquibus causis: ergo ata pendebit; & procedet ab illis, ve non possiu non esse ab eisdem, ac proinde malè dicitur ad dependentiam per se essessius; vel suis causis tantummodò so quiri; quò din eius activa virture contineatur; sive procedat indispensabiliter ab illassiue non:

Ex quo etiam fit, rationem nostram manere ominino in sua vi : nam si dependentia per se contracta, ex execura, quam habet essectus; est dependentia esfemilis ab aliqua, vol aliquibus causis : consequente etit, quod si essectus sietera à duplici illacausa; tunt dependerer, es non penderet per so, et indispensabiliterab aliqua, vel ab asiquibus causis : at hoe, et constat, apertam innoluir contradictionem : ergo, esc. Sequela quo ad priorem partem, scilicet quod su penderet essectus; satis constat ex his, que modo dicebamus.

Quoad secundam partem , scilicet quod non pendetet per se, indispensabiliter, seorsimiprobanda, leu explicanda est : quia longisti eget explicatio nos creuini solum potest sic pendere, vel ab vera que explits cause smul supprisvel à quants in parriculari determinate, & infolidam; vel ab vula; vel ab altermindiftin@è,co modo quo visio pendet ab oculo, hue ille sit dexter, sine similer : at non pender per se de indispensabiliter abe viraque simul; vel ab aliqua determinate, & insolidum propter rationem factam i quia nimirum potest sieri sine quanis in particulari, & determinate sumpra: imo connaturalius sic sieret: Et insuper : quie si ab veraque anul penderet essentialiter ; iam quæuis esset pareialis ; & insufficiens : quandoquidem nunquam defideratur necessariò concursus duatum causarum ciusdein ordin nis, nisi quælibet sit insufficiens : 60 similiter nec potest pondere per se ab vna ; vel ab altera indifinate, Elfindererminare : quia effectus exentis pondet à cansa ve existentialiter, & su executione ponitur quatonus accipit ab ea elle : at non accipit illud ab vna , vel ab altera s fert ve vtraque : ergo inoquit ab ma vel ab altora didifin & dindeterminate fampia, hac, vi sic dicamus, executa existenrialivate, pendere.

36 Confirmatir exemple visionis adducto: quiù etsi daremus, quòd considerata in actu signate possir ab vno vel ab altero oculo pendere, at si de cadem vt executa, se existente siat sermo, de in præsenti contingit, non potest non ab'aliquo oculorum determinate, se in particulari pendere.

Respondet adhuc idem auctor; essectium in seri collatum cum suis causis non osse considerandum, niss proveexit ab illist at hoc ipso; quod exeat à diplici causa totali; sit pet duplicem actionem totalem; atque stal prove exit; & sit ab via non sit ab altera; & prove sit ab via per viam actionem, ita pendet per se, & indispensabilitet ab illa; ve nequent pendete ab alia; quia etsi ab altera etiam pendeat; non tamen per illamssed per aliam actionem.

37. Sed contra solutionem hane non minus protedit argumentum factum; quam contra præcedentem. Quod vt melius intelligatur, notandum estiquod si semel due cause totales; & eiustem ordinis esticetent per diuersas actiones sundem essectum, tune cause cause

## 156 Disp.XV.dec ollat.causar.inter se, Quæst. 111:

saula, quam earum causalitates totales respicerent rotum estectum, & sub eadem ratione formali: nam qua ratione sunt totales, attingerent, & terminarent rat ad totum essectum, qua verò ratione sunt eiusidem ordinis, non solum respicerent totum essectum; sed sub eadem ratione: quia hoc est de ratione causacio eius dem ordinis; & ideò si vna earum terminarento ad illum sub aliqua ratione magis communi, & selunatiori, iam illa non essec eiusidem; sed superioris rordinis.

Ex quo etiam fit, quod effectus per vnicam, & ean--dem indiuslibilem habitudinem iterato respectu respiceret verumque agens, & actiones illorum: quia ita respiceret, sicut terminat:nam ideò respicit trans--cendentaliter:quia terminauit dependentiam sui ab illis. Vnde sicut vnam, & eandem indivisibilem rasionem terminandi habet: Ra & vnum & eundem indivisibilem respectum, & respiciendi modum:quare non patchie ibidem aditus ad distinguendum. respe-Sturn, & babitudinem illam provt est ad vnum agens s& advinam actionem: & provt est ad altud, & ad aliam actionem: alioqui essecus ille in ratione respiciennis non esservnicus, & indivisibilis, sicut si ratione terminandi effet affignabilis duplex terminandi racio, non terminaret sub vna & cademindiuisibili ratione ... PARTS A

melle ratio anobis supposito, non obscute constabit, quomoso ratio anobis supra satta non minus consuità hanc, quam contra præcedentem solutionem procedate: nam cuilibet respectui, & habitudini etans desidentali executæ, & existenti debet assignari aliquis indispensabilis terminus: quandoquidem ab so specificatur: at illi respectui, quo essectus respectus respectus actiones, non esset assignabilis talis terminus: ergo non est possibile illum respectum actu, & in exercitio in aliquo essectus dari ac proinde nec erit possibilis essectus; iquipper illas siat: nam si sieret per eas, datetur talis respectus.

Major cum prima consequentia satis constat. Mitior vero etiam liquet : quia terminus iste nec potest
esse verumque agenç extiones illorum simul sumptæ, nec vinum, vel aliud cum vna; vel alia actione
sindeterminate accepta, nec tandem quodlibet cum
sua chione in particulari in solidum, et determinate
sumptum, vt ex discursu facto, et hic proportionabiliter applicato patettergo, ecc.

Confirmatur, & explicatur: nam vel effectus ille, vs in heri terminaret illas duas actiones, & respiceret causas illas totales sub eadem, vel sub diversa ratione si sub diversa, ergo non heret ab illis causis ve à totalibus, & eius dem ordinis vt modo dicebamus si sub eadem ratione respiceret vtramque actionem, ergo nulla ex his actionibus respiceretur vt totalis, & adequata: sicut quia due visiones respiciuntur à visu sub vna communi ratione vtrique neutra respicitur et adequata,

Adde primò, quòd hoc ipso, quod vna causa per ynam actionem totalem producat essecum, repugnat vt alia eiusdem ordinis terminetur ad illum per aliam: quò vi insià in questione sequenti dicemus, hoc ipso, quò d'una causa contineat vt causa totalis vnum essecum, implicataliam vniuocam, & eiusdem ordinis continere illum, & ideo sola actio, qua sit ab illa causa potest attingere inter omnes causa, illius ordinis prædictum essecum.

Adde secundo, quod vt statim ex Diuo Thoma expendemus, implicat duas actiones totales, esse duas secundem esterminari ad eundem esservatura.

Elucidatur secundum fundamentum Divi Thoma.

### S. 111.

SEcunda ergo ratio principalis desumitur ex D. Th. locis citatis, scilicer ex primo sent. dist. 37 & quæst. 3. de Potentia, nam si darentur duæ causæ totales eiusdem ordinis respectu eiusdem essecus: ita illatum actiones confunderentur vt essent duæ, & non essent duæ: ac proinde virtutes, necnon, & essentiæ illatum causarum ita confunderentur, vt similiter essent duæ, & non essent duæ quod aperte implicat.

Maior quoad secundam partem scilicet, quod si actiones illæ modo dicto confunderentur deberent etiam confundi eodem modo virtutes, & causæ earum, est fatis manisesta: & insuper probatur à D.Th. in dicta dist. quia confusio actionum in causis eiusedem ordinis quodammodo refunditur in confusionem virtutis, & essentiæ, quatenus quæ operantur per diversas actiones, habent necessario distinctas virtutes; sicur quæ per vnam, & candem actionem, si sur esusdem ordinis, oporter vt habeant eademmet operandi virtutem, vt patet in divinis personis respectu operationum ad extra, vt docer idem S. Doctor 1. part. quæst. 45. art. 6.

Al Quond primam verò partem nimirum, quod actionestalium causarum confunderentur, ita viessent duz, & non essent duz inde liquet: nam in primis essent duz: tum quia id assertur ab aduersariis, ex es quod correspondent diuersis virtutibus, & rationibus agendi eiusdem ordinis: tum etiam quia denciente concursu, & actione vnius causa ex illis, posset essent guia fieri per concursum alterius, quod quidem in his causis saris indicat distinctionem concursus, & actionum ab illis emanantium: tum denique: quia stantum sit vna actio, cum sit determinata, & existens, inquiremus à quanam causa determinate pendeat, & idem consiciemus argumentum de actione, quod de esse qui prima nostra ratione formaui-

Er deinde non essent duz: tum, quia si vnus essecus illis agentibus correspondet, oportet, quod sieri illius sir in vno, & codem subicco, atque adeo, quòd sit vna numero actio: quia accidentia individuantur à subicco, vt ex Diuo Thoma in lib. de gener-

Accedit, quòd non stat produci eundem numero essectum ab illis causis, & quòd producatur per diuer-sa actiones totales: quia illæ actiones, si essent duæ non se impeditent, vt supponitur; & mutuo se impedirent: nam quæuis actio totalis, & eius sem ordinis ideò non amittit consortium alterius, quæ sit eius demordinis: quia vtraque est totalis, & illius ordinis, ita vt totum hoc sit actuale exercitium mutuo se impediendi, sicut esse virtutem totalem & eius sem orquinis, est virtus impeditiua in actu primo: ergo repuguat manere prædictam actionem totalem, & non manere ipsam actualem, vt sic dicamus impeditionem: non secus ac repugnat, manere vim, &

virrutem totalem fine vi, & facultate ad impediendum:quia est ipsa virtus impeditiua.

Property of Law Survey of the Section

Dilmintar

## Dilp.XV.de collat.caus.inter se.Quæst.IV. 157

Dilnuntur Argumenta viriusque sententia.

5. IV,

D primum primæ sententiæ (quod quidem aliquibus satis difficile visum est) ve respondeamus, prznotandum est, tum quod Aristor sect.25. problemate 9. docet proprium esse luminis, rendere per viam rectam; tum etiam, quod tanto amplior lux resplendet in aliquo corpore, quanto partes eius magis perpolitz, & aquales sunt. Et ideo idem Philosophus in alio problemate inquit : Quomodo etiam lux amplior resplendet in leuibus : an quod reibil impediments internenst, que interpoletur! Tum denique quod impossibile est naturaliter loquendo, idem corpus secundum eandem partem æquè distare à duobus aliis corporibus : verbi gratia, luminosis in diversis locis existentibus: quia eum vnaquæque pars sit divisibilis in alias plures, iam secundum aliquas earum erit proximius vni, & secundum

Hoc ergo supposito ad argumentum respondetur, quod ficut semel applicatis duobus luminosis vni, & eidem medio, tunc vna pars illius medij erit minus distans ab vno; & alia ab alio: ita tota intentio luminis, quæ ibidem est, producitur ab vno luminoso in partibus medij, quæ minus ab illo, quam ab also distant. Sieut è contra tota intentio inuenta in aliis partibus propinquioribus alteri lumino-fo producitur ab illo: quia cum respectu earum partium sit agens fortius, impedit, ne aliud intendat

prædictum lumen.

Cæterum licet lumen in illa parte medij non sit magis intensum, attamen est magis extensum: quia cum illa luminosa agant per lineam rectam, necessarium est, quod à luminosis in diversis locis existentibus respiciantur diversæ partes corporis illuminati: quia respicientur per diuersas lineas. Vnde tanto plures respiciuntur, quanto corpus fuerit minus leue; & perpolitum: ( numquam enim naturaliter loquendo dabitur corpus omnino leue ) quia tunc particulæ illæ, quæ præeminent in corpore aspero, impediunt illuminationem, & causant aliquas ymbtas in aliis particulis: & ita ab vno luminoso non possunt omnes, partes adæquate illuminari; sed vnum illuminat versus vnam pattem, & aliud versus aliam & per consequent se iuwant quantum ad extensionem, & sunt in illa ratione causæ partiales: secus verò quoad intensionem, quia hæc producitur à luminoso propinquiori (intellige) in partibus non impeditis modo dicto respectu illius, in impeditis verò respe-Etu eius & non alterius fit lux, tam quoad intensioaem, quam quoad extensionem in illis ab alio luminoso; & ita non se inuant quoad intensionem: quia -intensio est respectu einsdem partisibenè ramen quo-adextensionem : nam ad hoc satis est; vt quodlibet diuersas partes medij illuminer:

43 Necrefert, si dixeris, hoc esse contra manifestam experientiam: tum quia duobus illis luminois simul applicatis, apparet medium magis illuminatum; & videtur esse intensius lumen in omnibus partibus illius, quam si vnum tantum luminosum ibi-

dem abesset,

Non inquam hoc refert:quia ratio illius deceptio-. his non est, nisi quod plures partes medij magis distantes à luminoso, B illuminantut, qu'am solummodo esset luminosum, A quod minus distat ab eisdem partibus y sicut hinc etiam oritur, quod semel applieasis duabus incesnis, ita ve mutuo fe respiciant, tune causatur quædam vmbra à qualiber, non quidem quid Colleg. Compl. Physic.

ibi sit lumen minus intensum, ac esset si aliud luminolum magis distans abesset; sed quia tunc cum quauis ex illis lucernis sit corpus opacum, impedit ne lux alterius pertingat ad plures illius particulas medij, in quo apparet illa vmbra, ad quas pettingeret, nisi impediretur ratione opacitatis interpositze, alterius lucerna; & maior lux extensiue, que est in alis partibus, non impeditis, facit, vt lux, quæ est in parte illa medij impedita, appareat adumbrata, & minus intenfa, quam lux aliarum partium magis distan, tium ab vtroque luminoso, cum reuera non habeant magis de intensione, sed potius minus.

44 Ad secundum respondetur; quod tunc tantum appetuntur illi duo fines vt partiales, & integrantes vnum cotalem vndè ex vi illius volitionis, qua hac, & nunc apperuntur, non sequeretur actus desimbulation nis, si alter deesset : quod si non obstante, quod vnus posteà desse, adhue sequitur actus ille exterior s non est ex vi volitionis præcedentis, sed ex vi alterius;

quæ de nouo est.

Ad primum pro secunda sententia respondetur ex D. Thoma 3. part. quæst. 82. atr. 2. ad 2. nihil refers, quòd instrumentaliter simul concuttant: quia voiuntur in vnica virtute ciuldem agentis principalis, cui

subordinantur.

Ad secundum squed in illo casu vel duo illa luminosa non illuminarent proptet tationes fadas: quia etsi penetravio ex propriis meritis cantum afferat quòd duo illa corpora vni, & eidem loco correspondeant; attamen semel posita hac penetratione, potest ex alis capitibus repugnare, quòd sequatur illuminatio illa : vel si Deus vellet, vt non obstante penetratione, nihilominus sequeretur illuminatio, tuncteneretur, vel solum concurrere cum vno ex illis luminosis, quad ipse designatet; velsi vellet concurrere cum ambobus, deberet applicare illa ad illuminandum partialiter, & modo suprà explicato. Ex quo etiam patet ad confirmationem, quia in eo euentu concurrerent partialiter : quoniam non stat aliquam causam concurrere vt totalem, & quòd non habeat explicationem, & concursum totalem ex patte primæ caulæ:

## QVESTIOIV.

Virum idem effectus possit esse à pluribus causis totalibus dinisim.

Enfus tituli est : an v.g. calor; qui hic & nunc producitur ab hoc igne, qui in hoc loco, rempore, aliisque circunstantiis requisitis applicatur, produceretur idem numero ab alio igne: si eldem passo, & lub eildem eireumstantiis applicatus fuillet.

## Proponitur fententia affirmans.

Rima sententia asserit, non solum supernaturaliter; sed etiam naturaliter id sieri pofse. Hanc tenet Scotus in 1. distinct. 20. quæst. 2. quam totis viribus conatur tueri P. Suarez tom.1. suæ Metaphylicæ disputat. 26. sect. 5. Rubitractat. 7. quæst. 2. & reliqui omnes Societatis Iesu, Suaderurque primò sic: in specie leonis est generalis vis ad produ-Ctionem cuiuslibet leonis, at in quolibet leone est tota vis suæ speciei, sicut & tota natura, & essentia: ero quiliber leo poterit quodliber individuum suz speciei producete. Confit

## Disp.XV.de collat.caus.inter se, Quæst.IV.

Confirmatur: quia quilibet leo est ad minus æqualis perfectionis essentialis cum alio; ergo zqualis virtutis : ergo quidquid vnus potest producere, poterit Be alter.

Secundo: idem effectus, qui fit à causa vnifa prima : ergo comparatione facta inter illas duas causas yniuocam, & æquiuocam, ille esse singufaris non magis determinat sibi ex natura sua emamationem ab vna, quam ab alia: ergo etiam compatatione facta inter causas vniuocas, non est cur effe-Stus ille determinet sibi ex natura sua dimanare ab yna tantum.

Patet consequentia: tum quia si naturale esset omni effectui determinare fimpliciter vnam siue vnimocam; siue æquiuocam, saltem inter causas creatas: tum etiam, quia tatio quæ mouet ad dicendum effectum singularem dependere à causa singulari, ità vt per se, & non per accidens videatur ab illa produci, zquè potest applicari ad causam vniuocam, & æquiuocam : quia etiam dici poterat per accidens tantum ab altera produci, cum zquè benè posset ab

illa fieri, si applicata fuisset.

Confirmatur: quia idem numero calor, qui sit ab hoc igne, posset produci non solum à Deo; sed etiam à sole: quia sol continet eminenter totam speciem caloris: nam licer causa vniuoca non posfit ferri in totam speciem, vt notauit Dius Thomas repart, quæst. 45. artic. 5. ad primum, alioqui posser producere seiplam : benè tamen causa æquinoca, qualis est sol: quia inde non fierer, posse se-

iplum producere.

Terriò: quia experientia constat eundem numero effectum, qui fieret ab vna causa, si applicaretur, fieri sæpè ab alia, quæ tunc applicetur: ergo,&c. Antecedens probatur: tum quia quacumque ratione .bos intereat, siue à ingulante, siue suffocatus, &c. semper cadauer genitum ex illo est idem. Qu's enim dicet, quod caro bouis interfecta à Petro sit alia numero distincta ab ça, quæ esset si à Ioanne necaretur? Tum etiam: quia eandem numero existentiam localem, quam hoc mobile habet in loco, posset & aliud habere, cum diuersi motus diuersorum animalium possint ad eundem locum terminari. Tum denique: quia idem numero lumen, quod ab vno agente producitur, experimur intendi ab alio : ergo iam lumen illud vt insensum producitur abalia causa; sed idem numero est ve remisum, & ve intensum : ergo, &c.

Quartò: maior virtus requiritur in causa efficienti ad conservandum, qu'am ad producendum suum efsectum:quando quidem plurimæ causæ vnittocæ pos-, sunt producere res quas conservare nequeunt:at idem estectus porest à pluribus causis indifferenter consernari: ergo & produci. Minor probatur: quia calor aquæ productus ab vno igne, potest postea ab alio igne conseruari.

## Prafertur sententia Dini Thoma.

### H.

Milominus dicendum est, implicare con-tradictionem, quod idem numero essectus hat druisim à duplici causa totali eiusdem ordinis. Hæc assertio aperté colligitur ex Diuo Thoma locis supra citatis in quæstione præcedenti, & insuper ex quodlibeto 5. art. 8. vbi ita ait : Impossibile oft eundem filium nasci, sine sit alim pater, sine alia mater; siont gesam non est idem numero sigillum, sine sie alia cera: sine sit alind corput sigilli, ex cui un impressione cera sigil-latur. Quare sicut in sententia D. Thom. implicat esse

eandem figuram figilli, si sit alia cera: quia figura illa individuatur ab illo subiccto: ita implicabia esse cumdem filium, siue sit alius pater, siue alia mater. Et ideo hanc sententiam sequentur Thomistæ, Capreolus, Soncinas, Iabellus, Soto, & plures alij, quos refert, & sequitur Massius cap. 3. lect. 5. quæst. 3.

51 Probatur in primis rationibus pro nostra sententia questione præcedenti factis: quandoquidem non minus hinc sequeretur, quod ille essectus, pen-deret, & non penderet per se à quavis ex illis causs. Et rursusquod actiones illarum confunderentur, ita vt essent duz, & non essent duz, vt ex his, quæ ibidem diximus, proportionaliter tamen quoad præsens applicatis, & ex statim dicendis constabit.

Cæterum: quia assertio nostra peculiariter, & maximè procedit de causis totalibus eiusdem ordinis proximis, & vniuocis, vt in explicatione tituli innuimus: ideo postquam cam, quoad omnes causas totales, & eiusdem ordinis confirmatam reliquimus, placuit peculiariter, quoad causas vniuocas evertendo præcipuum fundamentum aduerlariorum,

illam suadere.

Probatur ergo quoad prædictas causas sic : per hoc quòd duo individua sint eiusdem speciel fundamentaliter, non habent tealiter vnam, & candem indiuisam essentiam; sed solum quod essentia vnius sit realiter similis essentiæ alterius, vt patet ex his, quæ in Logica disputat. 3. diximus, & ideo proprium est solius naturæ dininæ, vt eademmet omnino indinisa reperiatur in tribus personis : ergo per hoc quod eadem fundamentaliter natura, vel potentiæ activa radicalis in veroque' indiuiduo resideat, solum habebunt esse similia in agendo, ita ve tales essectus line inter le similes, tam in quantitate, (vt sic dicamus.) quàm in qualitate.

Confirmatur, & explicatur primò : licet in quavis re conceptus essentiæ; & conceptus naturæ alique modo distinguantur, attamen disterentia indiuidua. lis non minus limitat rem, v.g. animam tationalem in ratione natura, quam in tavione essentiæ: quia secundum veramque rationem contrahit illam, sed per hoc quòd anima limitetur in ratione essentiæ per hanc differentiam individualem , habet, quòd non possit tribuere eundem essectum formas lem, quem alia tribuit, ac proinde nec constituere eandem numero essentiam eiusdem compositi, quam alia constituit; sed aliam similem: ergo per hoc quòd limitetur in ratione naturz, vel potentiæ actiuæ radicalis, habebit, quòd non possit producere eundem numero effectum; quem alia producir; sed alium similem.

52 Confirmatur, & explicatur lecundo formalissima ratio potentiæ operatiuæ radicalis, & humanæ abstracta à cunctis similibus potentiis aliquid amplius includit, quam quævis singularis potentia: quandoquidem in ea continetur omnis vis actiua talis speciei, cum tamen in hoc, vel illo inferiori non inueniatur, nisi pattita, & indivisa: ergo sicut in illa ratione solummodo continetur vis, & facultas ad efficienda omnia, & singula individua specici humanz, ita in peculiaribus, & singularibus potentiis individualiter contractis, & partitis iam solum contine bitur peculiaris virtus ad peculiaria, & zqualia causando.

Patet consequentia: tum ex patitate fationis: tum etian, quia ex quo capite descendit partita, non potest elle in eis virtus ita, generalis, & extensa. sicut est in ratione illa formalissima, & abstra-Aa, in qua omnes parriculares potentiæ operativæ continentur: & ex qua parte ratio talis porențiz elescendit æqualiter partita, oporter, ve quodlibet

## Disp.XV de collaticausarinter se, Quast.IV. 159

indiuiduum possit producere aqualia indiuidua, tam in quanticate quam in qualitate, quantum cum natura diuersorum indiuiduorum compatibile est.

Obitétienes contra nostram tationem & solutio

### S. III.

53 SEd comra rationem hanc obiicit Pater Suatez:
quod individuatio sola ipsius causa non est Infficiens ratio, etiam ex parte ipfius, vt determinetur ad hæc peculiaria individua producenda, potius quam alianum quia alioqui eadem facultate posset quis dicere, quod causa individua determinatur ex vi suæ individuationis ad vnum tantummodo individuum producendum, præfertim ex codem subiccto; non secus ac causa vniuoca determinatur per differentiam specificam, ad efficienda sola individua illius speciei: tum etiam, quia alias inter indiuidua vnius speciei esset essentialis subordinatio: quandoquidem quodlibet solum posser sieri ab aliquo determinato individuo illius speciei, & non ab alio: quod quidem pugnat cu natura in dividuoru in intra eandem speciem, que sunt in infinitum multiplicabilia; cum tamen in causis essentialitet subordinatis non sit abire in infinitum, vt docet Aristor. 8. lib. huius

nobis factum procedere secundum considerationem Metaphysicam non verò secundum philosophicam; in qua crassioni; & materialiori modo; & non cum his præcisionibus rationum superiorum; & inferio-cum philosophandum est, nam sicut quodlibet individuum in suis actionibus physicis tantum intendit conservationem speciei; & ad hanc conservationem speciei; & ad hanc conservationem est per accident; quod producatur hoc vel illud individuum: per se autem quod siat quodlibet aliud præter ipsum: ita obiecum; & terminus per se suze potentiæ generativæ est quodlibet individuum præteripsum, & consequenter tota latitudo speciei; se so-

lo excepto.

14

h

Respondetur tamen ad primum: negando antecedens. Et Ad probationem priorem: quod eadem sacilitate, qua infertur sequela, potest; & debent negati: sed cum firmiori fundamento: nam disserntiam individualem limitate naturam specificam; & vim eius radicaliter operatiuam satis patet ex dictis: & ex se constat; sicut & quod disserentia specifica coarctat amplitudinem rationis generica: & quod hac limitatio à disserentia individuali proueniens non sit tanta, vt restringat virtutem operatiuam ad vnum tantummodo individuum; ex experientia ipsa liquet, & ratio suadet: quia sicut vnum individuum non amittit suam naturam & operandi virtutem, per hoc quod produxit aliud: & ita eo semel producto; per aliud; & aliud generare.

duo produci possunt, non esse numero sinita; sed insinita in potentia, & syncategorematice: quia vt dicebamus, quæuis victus actiua quantum est de se, nisi corrumpatur, vel labefactetur, non tot producet;
quin plura possit producere: vt patet in intellecetibus damnatorum respectu actuum, quos pertotam

æternitatem possunt elicere.

56 Czterum cum hoc stat, vt hzc infinita indiuiduorum species correspondens virtuti actiuz vnius indiuidui, solum contineat peculiarem congeriem indiuiduorum dicentium ex se habitudinem ad talem causam: quia intra vnam speciem non solum possunt esse infinita indiuidua; sed etiam infinities; Colleg. Compl. Physics infinita, & infinita indiuiduorum feries, quarum qualibet distincta, & infinita contineat indiuiuidua; vt in exemplo posito constat. Et ita sicut per disserentiam specificam limitatur natura ad non producendum extra illam speciem: ita per indiuidualem ad non esticiendum extra illam seriem.

57 Et ad secundam probationem respondetur: quod ad essentialem subordinationem requirebatur influxus actualis omnium indiuiduorum quoties aliquod particulare indiuiduum producendum erat; quod tamen in præsenti non inuenitur. Quare vnum indiuiduum solum petit, vtsi semel essiciendum est ab aliqua causa proxima creata, quod siat ab hac, & non ab illa.

Ad secundam obiectionem: quòd rationes Metaphysicæ verè fundantur in rebus ipus Physicis: & ideo
quæsis limitatio in ips inuenta oritur ex limitatione Physica; & fundamentali earundem rerum.
Vnde bene colligimus; quòd tres personæ diuinæ
habent à parte rei indiussum omnino operands
modum ad extra: quia natura diuina in eisdem inuenta non est in illis partita partitione Metaphysica
per diuersas differentias indiuiduales: nam si semel
eadem natura contrahæretur in illis per distincas
differentias; tune sicut bene colligeretur; non esse
eundem numero Deum; ita neque habere omninò
vnam & indiussibilem operationem ad extra.

58 Et ad rationem, quæ in hac obiectione fit dicendum est, quod in homine verbi gratia, aliud est, loqui de intentione huius peculiaris virtutis opetiuæ; aliud verò de intentione potentiæ generatiuæ humanæ; si de prima siat sermostune non intenditur per se immediate qualiscumque conservatio speciei: sed ea; quæ per individua illius collectionis correspondentis tali virtuti actiuæ potest sieri quamuis totum hoc ordinetur vitimate ad absolutam speciei conservationem: quia hæc peculiaris potentia generatiua, siue radicalis, siue proxima, est, vt sie dicamus quædam veluti pars potentiæ generatiuæ humanæ: de ideo ordinat ea quæs sunt sibi propria in conservationem speciei humanæ absolute.

At si de intentione humanæ næturæ loquamur tunc sicut natura ipsa, & illius Author non per hanc determinatam potentiam actiuam; sed per omnes illius speciei operatur: ita potest per illam intentionem intendi conservatio naturæ, siue sit in illis, siue in aliis individuis, ex his, quæ super sunt facienda. Et in hoc sen u potest ab illa prædicta conservatio absolute

Intendi.

## Satisfit argumentis ptima sententia.

### §. I V.

A D primum, & eius confirmationem, pater ex modò dictis.

Ad secundum respondetur: quòd à causa prima bene potest sieri idem numero esse qui sit à secunda, & vniuoca. At si Deus produceret illum per creationem, tunc operaretur: vt causa altissimi, & supremi ordinis; & respiceret illum esse chum sub diuersa formaliter ratione: & ita non sequeretur; quod esse chus penderet à duplici causa eiusdem ordinis, & sub eadem formali ratione: si verò Deus esse sita probabiliter dici posser, quòd produceret illum, non vt causa patticularis, sed vt vniuersalis.

19 Etenim, vt benè notavit Ledesma lib. de auxiliis q illa vnica art. 15 în solutione ad 3 dicens: hanc esse mentem omnium Thomistarum, causa i etiam dum concurrit cum causis secundis addit ad cos O 2 esse cus

## 160 Disp.XV.de collat.causar.interse, Quæst.IV.

effectus, qui non implicant à causa prima sola fieri, præstet concursum ex se sufficientem ad illos, ve ita concurrat omninò independenti modo, & quali primam causam decet, que non ex necessitate, sed ex dignatione, (vt sic dicamus ) admittit secum consortium alterius causæ inferioris in prædictis effectibus : quia admodum concurrendi causa vniuersalis satis est, vt ex vi modi concurrendi attingat per se primò in esse aliquam aliam rationem magis generalem, quam eam, quæ à causa particulati attingitur : nam eo ipso, & ex vi illius modi concurrendi admittere potest secum illam particularem causam, quæ simul, & semel efficiat effectum sub ratione aliqua magis inferiozi, quatenus nimirum in sua illa speciali individuorum serie continetur: & ita non sequitur, quòd ille effectus fiat à duplici causa eiusdem ordi-

Deum producere illum effectum vt causa particularis, nihil indè sequetur: quia solus Deus
continet omnem determinationem, quæ est in illa causa particulari vniuoca, potente illum producere: & ideò concurrere vt eminenter continet
illam determinationem, causa secunda ad talem
numero essectum: & ita per se, & sormaliter loquando ab vna solummodò causa penderet: quia
terminus sormalis illius dependentia est illa numero vis activa cum his numero circunstantiis,
sue habeat modum essendi eminentem, vt in
Deo, sine modum essendi formalem, vt in creatura.

Ex quo etiam ad confirmationem quoad causas creatas, & æquiuocas patet. Vnde cum sol, verbi gratia, se solo producit calorem, non efficit illummet numero, quem efficeret concurrendo cum igne: quia non continet eminenter, sicut Deus, omnem determinationem causæ particulatis, & ita producet alium ex his, quæ in collectione illa, & serie individuorum sibi correspondentium continetur: quæ quidem collectio sicut correspondet persectiori virtuti, ita latior, & extensior est, quam ea, quæ huic igni v. g. correspondet.

Vnde licet non sit contra rationem causa zquiuocz vt sic, continere totam speciem: potest tamen continentia causa zquiuocz non se extendere ad totam speciem, vt in przsenti contingit:
quia cum sol sit numero multiplicabilis, non potest cuiuis indiuiduo solis conuenire, vt contineat eminenter totam speciem, calotis: quia hic
modus continendi, si dabilis esset non conueniret
nisi toti speciei solis, Diximus, si dabilis esset, propter ea, quz nuper tetigimus in discrimine posito
inter Deum, & causas creatas quoad modum continendi aliàs.

61 Ad tertium negandum est antecedens. Ad primam probationem dicendum est, neque iugulantem, neque suffocantem bouem esse causam principalem formæ cadaueris; sed cælum, vel elementum prædominans, vel Deum: & ideò pro identitate: vel diuersitate verbi gratia elementi prædominantis, erit identitas, vel diuersitas cadauerum.

Ad secundam negandum est antecedens: quia ad vnitatem vbi, seu existentiæ localis; non tam requiritur identitas loci, quàm rei locatæ, non solùm vt esticiens; sed vt causa materialis illius est. Vnde licet à Deo duo corpora penetrentur; non ideò ex vi talis positionis haberent idem numero vbi, aut eandem existentiam in loco. Nec refert, quòd duo motus ad

eundem terminentur locum intrinsecum: quia motus illi non sunt productiui talis loci saltem per se primò.

62 Ad tertiam probationem respondetur: quod cum intentio luminis dicat nouam communicationem eiusdem formæ, non mirum, quod sicut lumen illud sub ista ratione distinguitur aliquo modo à se ipso secundum suam speciem consideratum; ita possit à diuersa causa, ve sic sumprus, sieri; tunc tamen illa intentio ab illo agente producta, esser suo modo numero distincta ab ea, quam producere aliud agens, quòd primò prædictum lumen generauir.

Ad quartum dicendum est: quòd aliquibus causs aquè facilè est rem producere; a conservaré: ve paret in Deo, & in sole producente lumen: aliquibus verò aquè dissicile, seu porius impossibile, ve paret in his, qua actionis expertes sum, aliis verò rebus partim facilius est producere, partim verò conservare: homo enim producit hominem, quem conservare non potest, a vestis illum conservar, sed producere non valet.

63 Sed quomodocumque maior propositio intelligatur, distinguenda est minor: & si in ea siat sertito de conservatione, quæ distinguitur realiter à prima productione continuata; vera est, sed tune negari debet consequentia: si verò de conservatione; quæ idem est cum prima rei productione, tunc salsa est: quia vna causa creata nequit essecum alterius conservare, nisi conservatione per accidens, & vt remouens contrarium, vel vt inducens qualitates reiconservandæ congruas. Ad hane verò conservationem per accidens, nihil reser, quòd concurrere possint multæ causæ per accidens, quarum quælibet introducat proprias, & congruas qualitates, si illas habuerit, & hæc de hacquæst. & disput. necnon de soto 2. libro Phyasicorum.

## 

### LIBER TERTIVS

Physicorum.
PROOEMIVM.

Os T tractatum de natura, & causis entis naturalis: meritò de motu in hoc libro sermo instituitur, quia cum motus sit prima, & præcipua passio inter omnes alias: quæ à natura oriuntur, ideò post traditam naturam notitiam oportebat, vt de motu prius, quam de aliis proprietatibus, sermo haberetur. Imò quia natura realiter sumpta etiam est principium actionis in aliud: ideò de actione, ac per consequens de passione, quæ eidem correspondet, disputabimus: vt sic vndequaque ratio, & essentia naturæ etiam secundum ea, quæ eandem realiter comitantur, explicata maneat. Tandem quia motus est de genere continuorum, quibus conuenit, quòd sint sinita, vel insinita; ideò de insinito, & de pluribus ad id spectantibus ex prosesso disputationem texemus.

SYMMA



### TEXTYS SVMMA totius Libri.

N primo esgo capite postquam Aristoteles rationem reddidit cur post tractatum de natura agit de motu, ne scilicet natura per motum definita lateat, latente motu: premittit aliquas divisiones ad motivam motus necessarias : vt diuisionem entis in actum, & potentiam, necnon & in decemgenera. Concluditque motum non constituere speciale prædicamentum; sed ad sui termini genus reduci. Et starim in capite secundo tradidit definitionem motus, & fingulas eius particulas explicat, & confirmat. Et tandem docet, mount non esse actum mouentis, sed mobilis: & ita in capite terrio fratuit, motum non esse in mouenre, sed in mobili; proponstque questionem illam: an idem sir actus mouentis, & mobilis seu agentis, & patientis, seu, ve alij inquirunt; an actio, & passio fint idem motus: adductique argumenta pro vtraque parte, eligit assirmativam, & respondet argumentis pro negativa.

In quarto agit de infinito, & probat ad Philosophum spectare discussionem illius : quia motus est de genere continuorum, ve parebit in sexto libro. At infinitum aliquando ingreditur definitionem continui, vt cum continuum definitur per resolutionem : tuuc enim dicimus continuum elle divisibile in infinisum. Deinde mouet questionem, an in terum natuta sit infinitum, adducitque argumenta in vtranique partem. Et tandem aliquas desiniti acceptiones

1:2

.

In quinto affert alia argumenta ad probandum, non dari infinitum, siue in substantia, siue in

quantitate

In sexto dissoluit questionem dicens, quodammodo dari infinitum, & quodammodo non dari: quia revera admittendum est infinitum in potentia; non verò infinitum in actu.

In septimo adducit definitionem infiniti ab antiquis traditam, & propriam profert. Et tandem in capite octavo respondet argumentis, quibus in quarto capite probauerat, dari infinitum: & ided nos totam hanc materiam tribus disputationibus complectentes, cam ordine iam supradicto merito discutiemus.

## *፟*፟ቚፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙ DISPUTATIO XVI.

DE ESSENTIA, ET QVID DITATE motus in commani.



Eritò de quidditate motus in communi disputatio prassens inscribitut : tum quia ab vniuersalioribus incipiendum est: tum quia mens Aristotelis in hoc li-

bro tantum est agere de motu in communi: nam de motuum distinctione, & corum specificis rationibus non discutit, vsque ad quintum librum. Sic enim , yt inftà dicemus ; melius natura motus patchet.

Colleg. Compl. Phyfica.

## QVÆSTIO I:

Virum definitio, quam Aristateles de mota tradidis, scilices, Quod est actus entis in potentia, secundum quod in potentia, fit legitima.

Otum este, res est sensibus etiam manisesta, Micet non defuerit quidam Zenon Aristotele antiquior, qui existentiam motus negauerit. Caterum vi quidam alius Philosophus dixit : sententia hæc potius ambulando, quàm fationibus agendo,debet impugnari, & ided quæftione un est ichicta, à quæstione quid est exordium sumimus inquirens : an prædicta definitio fit legitima.

### Rutiones dubitandi proponuntur.

PArtem negatinam videntur suadere hæc argumenta. Primum est, quod motus intrinsecam importat habitudinem ad terminum, à que, & ad quem, cum essentialiter habeat esse viam, & tendentiem inter illos; sed huiusmodi habitudo tradita moto definitione non explicator; sed solum ordo adfobiechum, vi ex verbis eius patet : ergo ince quidditas motus

Secundo: forma substantialis est actus entis in potentia, secundum quod in potentia; & tamen non ost motus : ergo hæc definitio conuenit aliis à definito. Minor probatur : nam est actus materiæ primæ, quæ est ens in potentia ad recipiendam talem formam; & secundum quod in potentia: quia non provt in actu; sed provt in potentia, est subiectum capax illius. Quod argumentum magis adhue vrget in formis, quæ ex le lunt viæ ad alias, vt forma leminis, & embrionis.

Confirmatur, calor remissus lam acquistus, & manens in aqua, transacta calefactione, est actus entis existentis in potentia : nempe aque : & proer in potentia, fiquidem adhuc maner in potentia ad recipiendum intensiorem calorem. At ibi non est motus, cum aqua tune quiescat in illo calore acquisito i ergo prædicta definitio connenit alris & definito.

Terriò, quia non videtur particula illa adus fuisse recte posita in definitione motus; quoniam actus quicumque non relinquit subiectum in potentia; sed in actu: & ideò quia albedo est actus, reddit fubicaum adu album ; sed motus est adus entis in potentia, ac proindè relinquit illum in potentia : er go non est actus:

Explicatur, & defenditur definitio motale ab Aristotele tradità.

Sed nihilominus dicendum est , legitimam sesse definitionem prædictam, quam admittit Dinus Thomas in præsenti, & ptima parte, quæ ftione nona, articulo primo, in corpore, & ad primum & in diftindt. 8. quæft. 3. artie 1. & 2. contra Gent. capite 17. necnon & omnes Philosophi, atque Theologi & cided mon opostet singulos referre Cæterum, yt eins sufficientia magis pateat, & simul natura motus amplius inuotescat, curabimus eam, tam in generali, quam în particulari vna cum Aristotele confirmare, & ideò duplex probationum genus adducemus: primum, quo generaliter; secundum vero quo specialiter, & discurrende per singulas particulas oftendatur.

Probatur ergo primò, & explicatur in generali tradita definitio, prænotando tamen priùs ex Diuo Thoma in præsenti sectione secunda, quod aliqua res sub triplici statu potest considerari : nam aliquando est in actu tantum : aliquando verò in potentia tantum: & tandem aliquando medio modo se habet, inter potentiam puram, & actum perfectum. Quando igitur est in potentia tantum, nondum mouetur : quando autem est in actu perfecto, iam non mouetur; sed mota est: tunc igitur mouetur, quando medio modo se habet inter potentiam, & actum, quando nimirum partim est in actu, & partim in

potentia.

Hincergo facile ostenditur, quomodo motus sit essentialiter actus entis in potentia secundum quod in potentia: nam hoc ipso, quòd relinquat subie-&um partim in actu, partim in potentia, oportet, vt non sit potentia existentis in potentia, alsoquin non relinqueret pattim in actu. Neque sit actus existentis in actu; alias non sineret subiectum esse par-. tim in potentia; sed ex qua parte relinquit in actu, sit actus entis in potentia, seu mobilis actuati per ipsum: & ex qua parte relinquit illum in potentia, necesse est vt sit actus entis, provt in potentia quatenus ita actuat, vt ex proprio actuandi modo, quia est via ad terminum, relinquat subiectum in poten-, tia ad illum.

4' Segundo, bonitas, & sufficientia eiusdem definitionis non aliter melius ostendetur, quam discurrendo, vnà cum Aristotele per singulas particulas, & ostendendo, quam benè cum natura motus cohæ-, reant. Ponitur ergo primo loco , & vice generis particula illa 46141 quæ vt molius intelligatur, notandum -est, actum esse duplicem, alium perfectum, & estille, qui sic subiectum actuat, vt ex proprio actuandi modo non relinquat illud in potentia, & fluxu ad alium 22ctum; qui sit illius terminus: vt calor, & albedo in .esle quieto, & perfecto. Alium verò imperfectum, qui est talis conditionis, yt ex proprio actuandi modo, relinquat subjectum & potentialitatem eius inexpletam, & in fluxu, & consequenter ordinatam ad vitepriorem, & perfectiorem actum tanquam ad terminum, & complementum talis actus imperfecti.

Cùm ergo dicitur in definitione motus, esse actum, sumitur actus, prove abstrahit ab actu, siue persecto, sine imperfecto; vt sic ratio actus possit loco generis poni, & motus cum aliis actibus aliqualem habeat conuenientiam. Et merito sanè motus dicitur esse nachus: & optime probat Aristoteles in præsenti, & D. Thom. led. 2. vbi sic ait: Id, que aliquid sit actu prius in petentia existens, est actusifed aliquid fit actu, dum monetur prins adbuc in potentia existens : ergo

motus est actus.

5 Additut deinde entis in potentia, quia vt optime explicat,& probat Diu.Thomas ex Aristo.in præsenti:omnis actus eius est proprius actus, in quo semper inuenitur: sicut lumen, quia nunquam inuenitur, nisi in disphano, est proprius actus eius; at motus sempet inuenitur in ente, quod est in potentia : quia licet res agat, quatenus est in actu, non tamen mouetur ad aliqua, nisi quia est in potentia ad illud; & per consequens motus erita dus entis in potentia. Ex quo fit, per hanc particulam lignificari; tum quod motus sit actus mobilis, qua mobile est : quia mobile,

verale, est ens in potentia ad motum, & ideò idem est dicere, motum esse actum entis in potentia; & esse actum mobilis, vt explicat Din. Thomas

Additur tandem vltima particula, scilicet, sesundum quod in perentia; id est, quod motus est actus mobilis, secundum quod mobile intelligitur elle in potentia ad formam, & actum perfectum, seu terminum motus, & consequenter intelligitur esse aliquo modo sub prinatione illius, vt in questione sequenti dicemus: quia vt optime expendir Angelicus Doctor loco citato: motus essentialites dicit, fluxum, & tendentiam à termino à quo ad terminum ad quem. Ergo motus actuat mobile secundum quod habet potentiam ad terminum, & aliquo modo intelligitur esse priuatum illo, atque adeò motus erit actus entis in potentia secundum quod in potentia, ly secundum sumpto specificatiue, & reduplicatiue: & ideo hocipso, quod mobile non sir iam in potentia ad viteriorem perfectionem, vel rerminum, nequit amplius moueri: tamdiulenim calefactio verbi gratia durat in aqua, quamdiu ipsa intelligitur esse in potentia ad persectiorem caloris gradum adipiscendum.

6 Et Merito sanè hoc pet prædictam particulam denotatur:quia etsi hæc duo inter se cohæreant, & quòd aliquid habeat potentiam receptiuam alieuius formæ, & quòd nihilominus potentia illa sit expleta, & consequenter perfecte actuata : quia potentia ad formam per illius aduentum non destruitur, sed potius completur, & perficitur: at non potest stare, ve aliquid habens potentiam ad aliquan formam intelligatur esse in potentia ad illam; & quod habeat prædictam potentialitatem omnind completam, & actuatam, siquidem adhuc intelligitut in

potentia.

Quare vt denotetur, quomodo mobile, vt actuatum per motum, adhuchabeat potentiam ad terminum, & aliquo modo intelligatur esse sub prinatione illius:ided consulto in definitione dictum est: Quad est actus entis in potentia, seu mobilis, & non vecumque, sed secundum quod in potentia. Et verè res sic se habet : quia quandiu intelligitur motus, nondum intelligitur omninò acquisitus actus, & perfectio motus:quia post motum, & sieri superest, vt intelligatus factum'esse, & terminus motus, per quod vitimatà perficitur mobile, & intelligitur habere expletami& satiatam suam potentialitatem.

Ex quo fit, quòd per eandem particulam innuatur, motum esse essentialiter actum impersectum per modum viæ, & fluxus:siquidem prædictus actuandi modus est proprius actus essentialiter vialis. Quodetiam docet S. Thom.in 4.dift.1.quæft., 1. art. 4. quæftiunc. 2. in corpore; sed de his iterum redibit sermo, quæstione sequenti: vbi etiam corumdem exactior intel-

ligentia constabit.

## Satisfit rationibus dubitandi.

### S. III.

Dargumenta igitut initio quæstionis po-A fira respondetur. Ad primum quod iuxta do-Arinam Div. Thom.lectione citata; saltem implicite in hac definitione continetur habitudo, illa quam motus ad vtrumque terminum dicit; nam ex co quod dicitur esse actus entis, secundum quòd, in potentia, innuitur ordo ad vlteriorem actum, ad quem præmouer, & ordinat subjectum, ac proinde, & terminus ad quem: imò & per hocetiam denotatur terminus à que, quia denotatur ratio actus vialis ad nouum terminum. & per consequens transaus ab vno in alium terminum.

Ad secundum: quòd forma substantialis perfecta illa scilicet, quæ ex se non ordinatur ad introductionem alterius, non a cuat materiam secundum quod in potentia, vel in ordine ad eandem formam: quandoquidem forma illa quatenus actuat materiam primam, tollit omninò priuationem sui, vel in ordine ad alias: siquidem non ordinatur ad illas; & ita ex vi modi actuandi non actuat, vt præmouens; & actu ordinans ad illas; se secus verò motus; qui cum essentialiter sit via, & sluxus ad terminum habet ex vi modi actuandi actuare mobile, vt est in potentia ad eundem terminum.

8. Ad illud autem de formis substantialibus ex se ordinatis ad alias formas vt forma seminis, dicimus non esse actum entis in potentia secundum quod in potentia proxima: quod quidem petitur ad motum, & innuitur per ly in potentia. Nam cum motus . sit iple actus imperfectus, seu ipsa actualis via, & fluxus ad terminum ad quem, oportet, vt immediate post ipsum sequatur ipse terminus; ac per consequens etiam necessarium erit, quòd motus actuet mobile, vt est in potentia omninò proxima ad terminum, quatenus nihil illi deest ad hoc, ve per ipsum actuetur. Vnde, & iple motus suo modo complet hanc potentiam exvi actuationis, & modi actuandi, quo est in mobili: quia est ipsa via ad terminum. Cæterum quantumuis ponatur in materia forma illa seminis, & licet suo modo, promoueat, & ordinet ad formam hominis: attamen sicut promouet, & ordinat remote, ita actuat materiam, vt est in poten-

Et idem dicendum est de forma embrionis, aut alla quauis forma substantiali ordinata ad aliam; quia inter ipsam & formam illam vitimam mediat promotio illa, & ordinatio actualis, quæ sit per motum, seu mutationem, qua forma vitima acquiritur: & ideò solus iste motus, seu mutatio actuat subiectum, provt est

100

Ųĸ

17

Ξ

in potentia proxima. Adde, quod motus, vt. dicit ordinem ad vlteriorem actum, ita dicit hunc ordinem, vt eius actuatio sit compossibilis, sine secundum se totam, si fuerit mutatio instantanea, siue secundum aliquid sui, si fuerit successiva cum actualitate termini saltem primarij, ita vr possint esse in vno,& eodem instanti: quia sicut complet potentiam omninò proximam ad terminum: ita est compossibilis cum illo: at cæteræ aliæ formæ, ve dicunt ordinem ad vlteriorem actum; promouent ad illum per sui desitionem, vt optimè notauit D. Thom.loquens de aliis actibus impersectis lect. citata his verbis : Si actus imperfectus consideretur tantum ut in ordine ad ulteriorem astum, secundum quod babet rationem perentie, non babet rationem motus fed principi; motus: potest enim incipere calefa-

ctio, sicut à frigido ita & à tepido.

Ad consirmationem respondetur: quòd etsi calor vt duo; actuet aquam; quæ aliàs est in potentia ad vlteriorem gradum; non tamen provt in potentia: quia etsi implicarer, aquam actuari vlteriori gradu, posser recipere calorem vt duo: at si implicaret terminum actuare mobile, etiam implicaret, quod actuaretur per motum: quia est via, & transitus ad terminum. Sed hæc omnia statim amplius elucidabuntur.

9. Ad tertium respondetur ex Diuo Thom. in præsenti lect, 1. his verbis: Considerandum est, quod antequam aliquid moueatur, est in potentia ad duos attus, scilicet ad attum perfectum, qui est terminus motus; est ad attum imperfectum, qui est motus: Sicut aqua antequam incipiat calesieri, est in potentia ad calesieri; et ad calidam esse : cum autem calesit, reducitur in

altum impersettum, qui est moeus, nondum in actum persettum, qui est revininus moeus, sed adhuc respettu spsius remanet in potentia. Unde ad argumentum in sorma distinguenda est illa maior, scilicet actus non relinquit subiectum in potentia, esti intelligatur, quod non relinquit illud in potentia respectu eiusdem actus, concedenda est: secus verò si velit, quod non relinquit in potentia respectu alterius actus, ad quem ordinat, & promouet, quando prior actus est essentialiter impersectus; & est essentialiter ipsa via.

## Q V & S T IO II.

Verum per hanc definitionem solus motus successiuus: an verò mutatio, prove abstrabit à successiua, o instantanea, definiatur.

Semel explicata natura, & definitione motus oporrer exponere, quod fit illius definitum; & ideò merito quastionem hanc statim post pracedentem excitamus.

Explicatur titulus, & prior sententia refereur.

5. I.

Vtatio (vt sic quæstionistitulus maneat explicatus) multipliciter sumitur. Primò latissime, vt ambit quamcumque actionem spiritualem omninò independentem à materia secundum quam rationemintellectiones evolitiones Augelicæ nuncupantur motus, imò in hoc sensu D. Thom. 1. p. q. 9. att. 1. ad primum intellectiones; & volitiones diuinas appellauit motus. Secundò non ita ama plè, sed provt mutationes etiam instantaneas à materia tamen dependentes comprehendit, siue illæ suerint positiuæ, siue prinatiuæ; vt corruptio substantialis: & siue illæ pendeant secundum suam substantiam, vt generatio substantialis, v. g. hominis: siue tantum secundum modum, & ex parte obiecti, vt intellectiones nostræ pro hoc statu consideratæ.

Tertiò tandem strictiùs,& propriùs famitur, prové solum stat pro moru successivo. Qui hocipso, quod talis est, habet partes priores, & posteriores. Eo modo quo Aristoreles in 5. lib. huius operis illum sumpsit, dum dixit : ad tria tantum prædicamenta, scilicet quantitatem, qualitatem; & vbi, dati per se motum. In præsenti igitur non vocamus in dubium, an mutationes, vel motus omnino independentes à materia comprehendantur subhac definitione ab Aristotele tradita, tanquam propria eius definita: siquidem motus isti nonad Philosophum naturalem; sed ad Metaphysicum, vel Theologum spectant, cum Philosophus ad ea solum, quæ materiam sensibilem concernunt per se primò attendat. Quare tantum inquirimus:an definitum huius definitionis sit solum motus successiuns; an verd motus, seu mutatio, provt abstrahit ab omni muratione, fiue successiva, siue instantanea; à materia tamen, siue quoad substantiam, siue quoad modum dependenti.

11 Magister Soro in præsenti q. 1. sentir, definitum huius definitionis solum essemotu successiuum, quem sequuti sunt Massius in hoc sibro cap. 2. quæst. 2. dubitatione 5. Pereyta lib. 13. cap. 5. Conimb in præsenti c.1.q. 1. art. 2. quos refert Rubio in hoc sibro tract. 12.

) 4 Probatur

## 164 Disp. XVI. de motu, Quæst. II.

Probatur primò; quia motus hac definitione definitus importat, vt sit actus impersectus relinquens subiectum partim in potentia. E partim in actu, vt iam diximus. Ergo debet habere diuersas partes, vt secundum aliquas earum actuet subiectum, relinquens illudin potentia ad alias, que supersint sed in mutatione; initantanea, hoc ipso, quod instantanea est, huiusmodi partes signari nequeunt: non ergo sub hac definitione, vt proprium illius definitum comprehenditur.

Confirmatur primò: nam instantanea mutatio in eo instanti, in quo est, subito totam formam in subiectum inducit; subitò ergo illud constituet in actu persecto, & ex consequenti nunquam verum est, quòd subiectum ex vi illius sit in actu impersecto:

.crgo, &c.

tur, relinquit mobile in potentia ad terminum, & consequenter prinatum illo: at mutatio instantanea, verbi gratia generatio substantialis, non potest vllo modo relinquere mobile cum prinatione termini: ergo nec poterit illi prædicta definitio conuenire. Minor probatur: quia in eodem instanti reali non potest esse realiter forma, & prinatio illius; aliàs materia simul esset informata, & non informata, per talem formam; sed in instanti generationis introducitur forma in materia. Ergo in illo nullo modo potest esse prinatio fosmæ, arque adeò neque pro aliquo priori naturæ poterit materia esse cum prinatione eiusdem formæ: quidquid enim pro aliqua prioritate naturæ ibi inuenitur, necesse est instanti illo temporis exerceri.

Secundo: nam ex opposito sequitur, creationem fuisse hic definitam ab Aristotele; sed eam sub hac desinitione non comprehendi, docet D. Thom. 1. part. quast. 45. art. 2. ad 2. & A. ergo. & c. Sequela probatur: quia est instantanea mutatio de non esse ad esse, siquidem per eam res creata transit de non esse

ad file.

## Ex mente D. Thoma quastio deciditur.

### S. II.

Ihilominus dicendum est primò. Mutationes instantaneæ, quæ sunt actus rei persectæ quales sunt intellectiones, volitiones, & sensationes, non comprehenduntur sub hae definitione motus. Hæc est Aristot. 3. de Anima text. 22. vbi loquens de sensationibus sensuum, & volens motus hos distinguere ab aliis motibus, & mutationibus impersectis, illis nimirum, quæ in præsenti definitæ sunt, sic ait: Quapropter slia quadam est bac (id est sensatio) species motus: nam motus est actus impersecti, at actus simpliciser, qui quidem est rei persetta, alius est omnino diversu ab illo.

Quem locum expendens D. Thom. ibidem lect. 12. inquit: Manifest um est, quod sentire si dicatur moeus, ost alsa species ab easde qua determinatum est in libris Physicorum: ille ensm motus est actus existentis in posentia; sed iste motus est actus perfecti. Et 1. part. q. 18. art. 1. sic ait: flla praprie sunt vinentia, qua sispsa seundum aliquam speciem motus mouent, sue accipiatur motus proprie: sicut dicitur actus imperfecti, id est existentis in potentia: sine motus accipiatur communitar, prove motus dicitur actus perfecti; prove intelligers, of sentire, dicitur moneri, ve diciturin 3. de Anima Et hoc ipsum fatetur S. Doctorin eadem 1. part. q. 9. art. 1. ad 1. quem sequentur Caietanus ibidem q. 18. Massus in hoc lib.cap. 3. q. 2. Conimb. c. 1. buius operis q. 1. art. 2.

licet alia fundamento dusti, necnon & plures ex difcipulis D. Thomas

14. Probatur assertio ratione desumpta ex Aristotele loco eiiato, & ex D. Thom. lect. 12. iam relata.
Nam motus, qui hic definitur, est actus impersent,
seu existentis in potentia; sed intellectiones, & sensationes sunt actus existentis in actus consequenter
sunt actus persecti: ergo definitio illa motus nora
conuenit illis. Minor probatur à Diuo Thoma, quia
sunt operationes sensus, vel intellectus iam facti in
actu per suam speciem: non enim sentire conuenit
sensui, nis actu existenti per illam, & provt in illo
priori continet persectionem sensationis specificam,
& consequenter, provt praintelligitur persectus, &
secundus; cum tamen ali; motus, quibus conuenit
hac definitio, non conueniant mobili, nisi provt in
illo ordine censetur impersectum, & in potentia.

Consissaur, & explicatur ex codem Angelico Doctore ibidem: nam motus, de quo in præsenti desinicione sit sermo, petit terminum à quo: quia est actus entis sin potentia: & ideò mobile debet aliquando esse sub prinatione, tam motus, quàm termini, vt disp, 4. num. 29. & deinceps dicebamus: at motus isti, sicut sunt actus rei perfectæ, & in actu existentistica licet requirant capacitatem ad motum: non tamen petunt, quòd mobile sit in potentia; ac proinde nec per se loquendo, exigunt prinationem, tam motus, quàm termini: & ideò Adamus in codem instanci, in quo productus est à Deo, habuit actum sensacionis, & intellectionis: ergo motus hi valdè distinguantur ab illis, qui in præsenti desinitione des siniti sunt.

15. Sed obiicies, motus, qui hîc definitur, est ommis, & solus ille, qui positus est in definitione nature:
at ille comprehendit sensationes, & intelle@iones
dependentes saltem, quo ad modum à materia: & ideò
anima, etiam provt rationalis, est natura: quia est principium horum motuum, vt disp. 7. num. 37. diximus :
ergo, & motus hîc definitus comprehendet etiam hos
motus. Maior patet ex Aristot, in hoc libro cap. 1. vbs
ait: se ideò de motu agere: quia positus est in definiatione natura. Ergo eum solummodo motum definius,
qui in eadem definitione collocatus est.

Respondetur, quòd licet Aristoteles occasionem sumplerit ad agendum de motu, ex eo quod positus est in desinitione naturæ; non tamen desiniuit ipsum secundum istam rationem; ita vt omnes, & solos motus comprehenderet, quorum natura est principium: quia aliud est vnde sumitur occasio ad agendum de

aliqua re, alind verò id, de quo agitur.

Quare definiuit motum partim vt latius patebat. quam secundum quod in definitione nature positus fuerat:quia definitio motus, quam tradidit, comprehendit etiam omnes motus artificiales, imo & violentos:vt calefactionem aque, que est eiusdem speciei cum calefactione acris vique ad gradum bbi debitum: partim verò vt non ambit omnem motum naturalem, qualis est motus, qui est actus perfecti, de quo loquimur, quia solum definiuit motum imperfectiorem qui est actus imperfecti, quod quidem latis illi erar, vt non maneret omnino latens definitio naturz: quod i pse intendebat. Maxime, quia suis locs egit de aliis motibus, quorum natura non fra perspicua, & cognitu facilis est, sicut natura motus, qui est actus imperfecti, ve ita quidditas naturæ maneret vadequaque patens, & motus faciliot cognitu præcederet doctrinz ordine illum, qui difficilius cognoscitur.

Etcolligitut solutio hac ex Aristotele in prasenti cap. 2, & D. Thoma lect. 2. quatenus solum definiunt motum per hoc, quod sit actus impersent, ides. existentis

165

existentis in potentia. Et insuper posita definitione motes statim exemplicissicant in motu artificiali, & in alteratione imò ex motu artificiali cossimant rectam, & legitimam esse desinitionem motus. Quare reiicienda est sententia Percyræ loco suprà citato dub. 3. & Massi in præsenti quæst relata dub. 3. asserbitum, motum violentum; artificialem non suisse sièc definitos, quorum sundamentasiam ex dictis soluta manent.

photosendum est secundo: generationem substantialem, & instantaneam, & quamlibet aliam momentaneam mutationem, quæ sit actus impersecti, verè comprehendi sub hac definitione, siue illa sit positiua, sine privatiua. Assertio hæc est Aristotelis, & D. Thomæ vt iam dicemus, quos sequuntur Ferrar. Toletus, Oña, Rubio & alij plures Probatut in primis ex Aristotele, qui post traditam definitionem statim exemplificavit in generatione substantiali, necnon & incorruptione: ergo sensit eam, & per consequens alias mutationes instantaneas similes ei, quæ sunt actus impersecti, comprehendi sub hac definitione.

Nec refett prima solutio, quam adducunt aduersatij, quod Aristot, non posuit exemplum in generatione, & mutatione illa instantanea, quæ propriè generatio substantialis dicitur; sed ingeneratione largo
modo sumpta, provt est idem, quod alteratio, & dispositiuè saltem dicitur generatio. Nam contra hoc
est quod Philosophus proposuerat exemplum in alteratione: ergo non proposuit illud posteà in generatione provt est idem, quod alteratio; alioqui committeret nugationem, exemplissicando bis in eadem re.

adducit Sot.q 1.iam citata conc. 3.quòd Aristot. non posuit exemplum in generatione tanquam in motu; sed tanquam in termino motus, quia generatio est terminus præcedentis alterationis. Nam contra hoc est, quia vel per hoc, quod sit terminus præcedenti alterationis, tollitur ab ea, quòd sit motus, vel non. Si non'tollitur habemus intentum; si tollitur: ergo Aristi definiendo motum', & intendendo nobis per exemplum ostendere tem desinitam, committetet maximum vitium, ostendendo aliquid, quod non clauditur sub desinito, & cum exempla ad maiorem claritatem adducenda sint, sietet inde, vt hoc exemplum reiiciendum esset, vt potè patiens obscuritatem & consulionem.

Adde, quod alioqui eadem ratione potuisset exemplificate, in qualitate quæ est terminus alterationis, imo potiori titulo, quia est terminus proximior, & primarius illius: quare cum non exemplificauerit in termino aliorum motuum; bene tamen in termino alterationis, scilicet generatione substantiali, quæ vt disp. 10.nnm. 68. dictum est, habet esse: modo ibidem dicto terminum alterationis: sit inde, vt generatio ita sit terminus illius alterationis; quòd sit etiam infantanea mutatio & motus quidam sub hac definitione comprehensus.

Et confirmatur ex D. Thoma in præsenti lect. is voi explicans definitionem motus inquit: Accipis enim his motum communiter pro mutatione (intellige, quæ est actus existentis in potentia) non autem stricte, secundum quod dividitur contra generationem, & corruptionem, quod etiam repetit lib. 5. lect. 2:

18 Deinde probatur assettio ratione desumpta ex codem D. Thom. Nam motus (vt explicat S: Do- ctor) dicitur: Astus entis in potentia, vt per hoc, quod dicitur astus, designetur ordo eius ad pracedentem potestiam: & per id, quod deitur in potentia, existentia, & c. designetur ordo eius ad vlteriorem astum, sed totum hoc conuenit generationi substantiali, necnon, se

aliis mutationibus inflantaneis iam dictis: ergo; & definitio motus.

Probatur minor: quia quando generatio, v.g. ignis intelligitur in fieri: intelligitur subiectum in actu per generationem, vt ex se patet; & in potentia respectu termini ad quem:nam in ilio priori non intelligitur subiectum sub forma geniticalioqui non conciperetur generatio in illo priori solum in sieri, sed in fatto esse, cum tamen licet simul sint ibidem sieri, & fattum esse initilominus prius debeamus intelligere sieri, quam fattum; quia fattum esse attingitur per ipsum sieri: ergo in illo priori intelligitur subiectum esse aliquo modo in potentia ad terminum ad quem.

19 Confirmatur, & explicatur, quia ficut lignum, vt diximus ex D. Thoma quastione pracedenti, antequam calefiat, est in potentia ad duo, scilicet ad calorem,& calefactionem, ita subiectum generationis; antequam adueniat forma substantialis, est in potentia ad alia duo, scilicet ad ipsam formam, & ad sieri, seu transitum ad illam:quia sicut calefactio distinguitur à calore:ita & generatio substantialis à forma que generatur: at generatio substantialis, provt distincta à formamon est actus perfectus; sed vialis: quia totum eius esse consistit in hoc, quòd sit via ad iliam ordi-nans, & promouens subjectum ad eandem: ergo eric actus entis in potentia, secundum quod tale subie-Aum est in via, & consequenter in potentia ad terminum. Ergo cum rationes hæ eodem modo procedant (seruata tamen proportione ) in aliis motibus instantaneis, que sunt rei imperfecte, sue sint negatiuæ, sine prinatiuæ, vt intenti patebit siet inde, omnes illas sub hac definitione comprehendi.

## Occurritur fundamentis prima sententia.

### S. III:

D primum ergo pro sententia opposita dicendum est: quod ad hoc ve mutatio aliqua sit ex motibus, quos hic desiniuit Aristot. non est necesse, ve in ea distinca partes assignmentur: hoc enim solum desideratur pro motibus successiuis: neque quod secundum aliquas informet mobile, relinquens illud in potentia ad veteriores; sed satis erit, si prove est saltem aliqualiter prior natura, quam terminus (quam prioritatem debemus ei concedere) constituat seipsa subiecum partim in actu, relinquendo illud in potentia ad formam, qua essi in alio signo natura mobile informandum sits nihilominus proillo signo natura intelligitur aliquo modo ea priuatum.

Et eodem modo ad primam confirmationem respondetur:quod etsi in codem instanti subito indicatur tota forma, adhuc est prius prioritate natura fieri forma, quam factum esse illius, & ita prima natura est sub statu impersecto, quam sub persecto.

21 Ad secundam confirmationem respondetur: quod licet mobile quod nunquam habuit veram, &c realem privationem, pro aliqua reali temporis duratione, non possit cum sundamento in re intelligi habere illam, in instanti genetationis pro aliquo priori natura, vt ex dictis supradisp. 4. n. 28. & deincepa constatissi tamen in aliqua realiduratione illam habuerit, vt contingit in generationibus substatialibus qua omnino connaturaliter siunt: qui ratione dispositionum ad hanc numero formam introducendam preest materia potentia proxima ad illam potius quam ad aliam: ae proinde, & privatio huius, potius quam alterius; tunc poterit cum sundamento in re intelligi in illo instanti generationis, quod pro aliquo priori natura sit aliquo modo materia privata tali sorma.

Vt autem hoc melius intelligatur, notandum est, quod sient forma quælibet potest dupliciter considerari, scilicet in sieri, & in fatto esse: ita priuatio suo modo duplicem quasi statum habet; scilicet in corrupto; ita tamen vt duo hi status hoc ordine illi conteniant, vt nimirum cum forma est in generari, seu introduci, tunc priuatio sit in corrump; cum verò forma est in fatto esse, tunc priuatio talis formæ sit in corrumpto osse & italicet intelligatur sieri formæ; nihilominus vsque dum intelligatur so rma in fatto esse, non intelligitur priuatio in corrupto esse; sad tantum intelligitur in co-rumpi, sicut & ipsa for-

esse aliquo modo sub prinatione illius.

Vnde per hoc satis patet ad illud, quod vltimo loco in argumento dicitur; nam licet illud instans reale sit instans mensurans non esse prinationis; ni-hilominus hoc non obstante, intelligitur cum aliquo sundamento in re, quod aliquo modo sit; quatenus quantumuis momentaneè desinat, se absolute, ac simpliciter loquendo in eo instanti non sit adhue tamen priùs est quòd intelligatur corrumpi, quàm corrupta esse eatenus intelligitur aliquo modo esse, quatenus intelligitur nondum quas in satte esse corrupta.

ma in fiere & ided mobile pro illo priori concipitur

Ad lecundum respondetur ex D. Thom. I. part. quæst. 45. art. 3 & 3. contra Gent. cap. 10. & q. 3. de potentia art. 3. quod creatio à ratione veræ mutationis desicit: quia non habet subiectum reale manens sub veroque termino, scilicet sub non esse, & esse. Vnde creatio non est actio, qua accidens creatum sit petens subiectum; quod prius natura suerit sub non esse talis accidentis, & postmodum sub illo; sed est ipsa æterna intellectio, & volitio Dei connotans esse cum in tempore, vt docet idem Sanctus Doctor in solutione ad 1.

Nec refert, si dixeris, quòd ipsa creatura estresse sin fieri, ve ab hoc, scilicet à Deo, & consequenter extra Deum est fieritalis creatura, quod non potest non esse aliqua actio transsens proindèque àccidens petens subiectum sub veroque termino: non inquam hoc refert: nam distinguendum est primum antecedens, ets sensi seius sit, quod extra Deum est aliquis essectus in sieri, ita ve illud sieri sit aliquid absolutum in creatura, & ab ipsa distinctum; negandum est: si verò sensus sit, quod addit ad summum nouam relationem prædicamentalem in essectu nouiter producto, concedendum est; & consequenter debet negari consequentia: quia ad hoc, ve consequents in ea contentum esset verum, requirebatur, ve antecedens in priori sensu non esset sa sum.

### QVÆSTIO III.

Virum mosus realiser distinguatur à sermino ad quem.

Addidimus:nam motum distingui à termino à que est ita perspicuum, vt discutione non indigeat: nam cum motus, & terminus à que ita inter se comparentur, vt acinceptionem vnius desinat alter, vel simpliciter, vel quia à mobili necessario desertur: ideò communiter consentiunt Doctores in hoc, quod re ipsa seu seculo intellectu distinguantur. Vnde questionis titulus de sola distinctione motus à termino ad quem procedit.

Proponuntur de extrema sententia.

Š Ļ

PRima lententia affirmat, motum, & terminum ad quem distingui sola ratione ratiocinata. Ira Massius in præsenti sæt. i. cap. 3. quæst. 4: qui refert pro ea Capreolum. Soncin. Ferrar. Iabellum, & quam plurés alios. Probatur primò, forma infieri est formaliter ipse motus: quia cum sit in statu viali, est actus entis in potentia secundum quod in potentia; sed forma in sievi non distinguitur reipsa à seipsa in facto esse : ergo nec motus distinguerur reipsa à termino, sue in heri sue in sacto esse, Minor Probatur; quia ad ipsum, quod modo sir, est postea in facto esse.

25 Secundò: si motus, & terminus distinguerentur realiter, sieret inde, quòd quando aqua calestrab igne moueretur duplici motu, vel mutatione, quod est salsum: nam sicut non est ibidem, nisi vnica tantum actio, & passo; ita etiam vnicus tantum motus. Probatur sequela: quia acquireret duplicem realitatem, quam antea non habebat scilicet terminum, & motum: & per earum quamlibet aliter se haberet tunc, quam prius: ergo & per quamlibet mutabitur, & ex consequenti duplici mutatione:

Tertiò; quia co ipso, quòd receptio, v. g. caloris in aqua, intelligatur, etiamsi receptionem alicuius alterius realitatis realiter distinctæ non concipias, intelliges ad esse ibi veram aliquam mutationem : cum ex vi illius receptionis transcat aqua ab vno termino ad alium, ac per consequens habeat se aliter nunc, quàm priùs, ergo frustra additur ad hoc, vt ibi dem addit inutatio, aliqua realitas distincta ab isso calore recepto.

26 Secunda sentenția ex diametro huic oppositatenet, motum, & terminum distingui realiter, sicut res à re. Refertur pro hacă Conimbric. Aureolus, apud Capreol.in 2. dist. 19.q. 2. att. 2. Argen.in 2. dist. 19.q. 2. Benetus ad cap. 3. huius libri & plures alij. Et probari potest ratione sic. Motus potest esse sin. Et ermino, & è contra ergo distinguuntur sicut tes à re. Consequentia paret; & antecedens quoad primam partem scilicer terminum posse esse suppose si am constati quia sinito motu manet terminus. Quoad priorem verò partem etiam videtur manischum: quia antequam acquiratur terminus sactus per motum successium, v.g. calor vt sex, iam est ipse motus cum talis calor in sine motus acquiratur: ergo, & c.

Expeditur difficultas.

### §. 11

17 Ihilominus dicendum est primo: motum; & terminum non sola ratione ratiocinata; sed reali, formali, aue modali distinctione, & secluso intellectu distingui. Assertionem hanc communiter docent Thomista.

28 Probatur primò motus reipfa, & ante omnem intellectus operationem est via ad terminum, & sieti illius, & si de motu strictiùs sumpto loquamur, est quid successium; terminus vero est quid permanens, & per talem motum acquistus: ergo seclusa intellectus operatione inter se distinguuntur. Antecedens quoad secundam partem satis patet. Quoad primam verò etiam constat nam terminus reuera set, seu acquiritur: ergo per aliquam viam, sed non est alia niss motus: ergo, ce. Ex quo etiam consequentia satis liquet: nam eadem omninò res nequit sine vila reali distinctione esse reipsta quid permanens. Ce quid

## Disp. X V I de motu, Quast. II I.

quid successiuum, & via realis ad seipsam.

Confirmatur, hoc iplo quod motus sit via, & fluxus ad terminum, comparatur cum illo terminus, non vecumque; sed tanquam aliquid; quod reipsa ab eo potest separari : siquidem finito motu, & via, manet terminus: at que sic inter se conferuntur, necesso est, vt seclusa intellectus operatione inter se distinguantur; aliàs enimidem maneret, & non maneret,

& à scipso realiter separaretur : ergo, &c.

Respondebis cum authoribus oppositæsententiæ: quòd in entitate termini, sunt duz formalitates : vn-de etsi secundum vnam, & eandem formalitatem non possit entitas illa ea , que in argumento rese-runtur habere; benè tamen secundum diuersas, dinersitate rationis habente in re fundamentum: nam sicut hæc distinctio sat est, ad hoc vt! ens quarenus verum, sit reipsa obiectum intellectus; non verovt bonum: ad hoc vt actio sit complementum virtutis actiuz; non verò passio: sic sufficit; ad hoc quòd motus sit quid successiuum,& via adterminum; terminus vesò quid permanens; & acquisitum per

Ad confirmationem verò dicunt, perire motum Yecundum formalitatem, manere verò secundum realitatem, seu entitatem. Vnde non distinguitut reipla, seu secluso intellectu à termino: quia ad id necessarium erat, vt periret secundum realitatem, &

entitatem.

 $t_{\it L}$ 

1,1

29. Sed contra priorem solutionem obest, quòd ad minus in præsenti distinctio bæc non potest sufficere ad hoe, vt motus sit reuera quid successiuum, & realis via; terminus verò quid permanens per motum productum: nam realis vir realiter, & secluso intellectu est prior natura ex eo, quod per cam acquiritur, scilicet termino. Ergo realiter ab ea terminus pender, arque adcò, & realiter seu secluso intellectu ab illa distinguitur : non enim potest aliquid realiter,, & actualiter ab alio pendere, quin sic ab illo distinctum fit.

Deinde realitas successiva talis naturæest, vt tantum sir præsens in aliquo nuncia in omni opinione non habet omnes partes simul; sed ad summum est præsens per aliquam minimam, & imperceptibilem partem fluenter transcuntem; sed de ratione realitatis permanentis est, quòd omnes suas partes habeat simul: quomodo ergo stabit eandem omninò realitatem partes suas reales habere, & non habere?

30 Similiter contra solutionem confirmationis obstat : quòd vel illa formalitas motusique perit, manente termino, est aliquid reale, vel non: hoc secundum dici nequit, inde enim sequetur, quod purum nihil erat realiter identificatum cum realitate termini: imò etiam quod terminus dependebat à puto ni-

hilo, tanquam à vera via, seu siere sui.

Quod si primum dixeris : ergo cum motus desinit; corrumpitur aliquid reale, & positiuum, ac proinde eo corrupto, non potest terminus identificari per ombimodam identitatem realem cum illo: quomodo enim cum illa realitate, que tunc non est, potest aliquid à parte rei existens ita esse idem, ve ab co, secluso intellectu; non distinguatur? Ex quo vlterius colligitur id, quod intendimus, scilicet quòd antequam motus defineret, non erat ita idem cum termino, vi aliquo genere diffinctionis realis non, distinguezentur : non enim ex separatione oritur distinction; sed è contra, ex præsupposita distinctione, separatio. Sicuti non ex inseparabilitate identitas; alias materia, & forma vnum, & idem essent; sed ex identitate omnimoda inseparabilitas ortum ducit, sed de his latius in Logica diximus.

Sceundo principaliter probatut assertio: quia ex

oppolita lententia sequeretur, actionem generatiuam Lazari, & suscitativam eiusdem, & a Christa Domino elicitam, esse omnino idem, ita ve sola ratione ratiocinata distinguerentur; sed hoc satis constat esse falsum: quia sunt actiones duarum causarum particulathim, & distinctis temporibus elicitæ: ergo, &c. Pater sequela ex illo communi axiomate: Me sont eaden uni tertio, suit eadem inter se: sed fi actio non distinguitur à termino vila realidistinctione, fieret inde, vt quælibet en his actionibus eilet omnino indistincta, secluso intellectu, à termino : ergo &::: eandem indistinctionem haberent interse.

31. Dicendumest secundo, motum non distingui. à termino distinctione rei ad tem. Hæc est D. Thom. lib.5. huius operis ad text. 9. Alex. Auerrois, Themistij, Soncin.'s. Metaph. q. 36: & communis inter Thomistas Item Conimb. lib.3.c.1.q 3.Suareinfua Metaph. difp. 49. lect. 2 num. 5 Rub. in præfenti, & alij. Probatur facile: nam vt ex Diuo Thom.q 1. diximus: motus, de quo in præsentiest sermo, est actus imperfectissimus inter omnes actus, quippe qui est essentialiter vialis, at que ita non pertingit ad hoc; vt sit ens per modum rei, & entitatis; sed solum ob suam imperfectionem est quædam formalitas, aut quidam modus ipsius termini : ergo non distinguitur ab illo, vi res à re.

## Occurritur argumentis otriusque sententia.

D primum ergo pro prima sententia: moz tum non esse formaliter formam, que est in fieri, led iplum fieri, & fluxum ad illam , ve innuit D. Th. 11. Metaphysicæ lectio 9. Vndè prædicta forma non est actus entis in potentia, secundum quod in potentia; sed solum id conuenit fluxu ad illam, qui

ab ca secluso intellectu distinguitur.

33 Ad secundum principale respondetur ex. D. Th. in præsenti lect. 2. negando sequelam: quia etsi dum aqua calefit, recipiat ibi duplicem realitatem, & actum; attamen vnus corum est vialis; secus verò alius. Et ideo tantum hic vialis erit motus, quate actus perfectus immutabit aquam ve quod, & imperfectus, ve quo: atque adeo ibi tantum erit vnicus motus: quia ad. vnicum motu requiritur tam actus imperfectus, quam: alius perfectus; quandoquidem quiuis motus est tranfitus, ecce actum imperfectumab vno in alium termi-; num,ecce adum imperfettum:& ita definitur,quod fic . actus entis in potentia, secundum quod in potentia; scilicet ad actum perfectum.

Ad tertium respondetur: hoc ipso quod intelligatur de nouo advenire receptionem termini saltem primarijintelligi ibi viam, per quam de nouo talls rerminus est acquisitus, nec potest intelligi mobile per talem terminum aliter se habete nune, quant prius; nisi intelligatur tunc de nouo recipi, seu acquiri ab illo: Quod si non intelligitur tunc de nouo aduenite, non mutabitur mobile tunc; sed præsuppo-

nitur iam antea mutatum:

Ad fundamentum secunda sententia facile constat : nam etsi terminus vitimatus motus successiui non sit, dum incipit motus, semper tamen est simul cum eo aliquis terminus intermedius, & ita nequit & termino separatus consistere, ac proinde neque distingui, vt res à re ab illo.

QV 4SI



Difficultatis nodus iuxta D. Thoma mentem dissoluitur.

## QVÆSTIO IV.

Verum omnis matus subiectetur in mobile?

Onfulco in titulo addidimus illam particula somnis: quia de motu alterationis, de augmentationis certum est esse in mobili, quod augetur; de alteratur: nam cum formæ acquistræ per hos motus sint in mobili, non possunt non motus ad eastern terminati subiectari in illo. Quid autem de genésatione substantiali dicendum sit, sam suprà innui mus, de amplius, alibi Deo dante, dicemus. Quare totahuius quæstionis contsouers ad motum localem devoluitur: an nimitum in mobili ipso, an verò in corpore locante, vein subsecto rècipiatur.

### Refertur seutentia negatina.

6. I

PArtem negatiuam tuentur Soncin. 3. Metaphiquæst. 40.2d 1. Gregorin 2.d. 1.q. 4.art. 1. Hærueus quodlib. 1 q. 9. Fonsec. 5. Metaphys.c. 15. quæst. 10.sect. 5. ad 3. & sect. 3. Et probatur primò testimonio Arist. 8. lib. huius operis text. 59. assernis: motum localem essemnium persectissimum: quia mobile ex vi illius nullam formam sibi inhærentem acquirit, & ideo minus in potentia esse censetur, dum localiter, quàm dum alio motu mouetur. Ergo motus iste subiectabitur in alies peætor: quam in mobili: nam siin eo reciperetur, etiam esset in illo terminus per illum productus, & consequemer ex vi illius acquireret formam inhærentem.

Et confirmatur ex D. Thom.3. contra Gent.c. 82. ratione 6. & in 4.d.44.quaelt. 2.art.3.quæltiunc. 2. ad primum, & quartum, & 1.part.q. 110.art. 3. in corpore, whi sic airister omnes motus corporeos perfectior est motus localistus probatur 8. Physic. cuius ratio est quia mobile socundum lacum non est in potentia ad aliquid intrinsceum, in quantum huius modi, sed solum ad aliquid extrinsceum, scilicet locum.

Secundo: nam terminus motus localis est locus; sed solusest in corpore locante, cum sit vltima superficies corporis continentis:ergo & motus: ne via, & fieri sit in vne subiecto, & factum esse in alio. Maior se oftendiene: rum quia id: quod acquiritur per motum, est eius terminus; at per motum localem acquiritur locus : ergo, &c.tum etiam, quia motus denominatur à termino ad quem, vt docet Philosophis. Physic.cap.4.D.Thom.3.part.quæst.35.art. 1. ad 2.at motas localis denominatur à loco, cum ly localis sit denominatiuum loci. Tum denique quia acquisitio loci est actus entis in potentia, secundum quod in potentia: nam dum mobile acquirit locum est in fluxu, & tendentiazira et aliqua pars loci sit acquisita, & alia réstet acquirenda:ergo cum illa acquisitio non possit esse alius motus, nisi localis consequens est, ve motus localis sit acquisitio loci, ac proinde habeat pro termino locum.

Adde, quod per motum localem non solum acquiritur, sed producitur locus: quia per illum scinditur corpus locans, & ex consequenti producitur supersicies ambiens locatum, quæ est locus, sed ibi est productio, vbi suerit id, quod per eam producitur: ergo, &c.

§. II.

Jac per consequens, & omnem motum este subiectiuè in mobili. Hæcest Aristot. & D. Thom: ve iam diximus, quos sequuntur Ferrar. 4. contra Gen. cap. & 1. Massus, Rubio. & Soto in præsenti Consulm 4. cap. huius libri, quæst. 2. art. 2. qui plures alios referunt. Et probatur in primis ex Aristot. in hoc lib. cap. 2. vbi definiens iterum motum (vt D. Thom. ibidem lect. 4. explicat.) ait: Mossis est actus mobilis, prove mobile est. Et eodem cap. docet. Eundem motum est. se actus motilis, prove mobilis est. et eodem cap. docet. Eundem motum est. se actus motilis verò, ve sa que i mobilis verò, ve sa que:

Et confirmatur ex D. Thom.qui in præsenti sec. 4. sicait; Quia enim motus est actus existentis in potentia; in quantum buius modi: existens autem in potentia; in quantum huius modi, est mobile, sequitur quod motus est actus mobilis, in quantum buius modi. Et hoc ipsum docet in 2. dist. 12. art. 1. ad 5.

37 Probatur ratione desumpta ex Aristotele locis citatis. Omnis forma, sey actus ibi est, vt in subiecto; vbi suus formalis essectus inuenitur: sicut ibi erit albedo, vbi suerit album, quod est essectus formalis illius; sed moueri localiter, quod est formalis essectus motus localis, non in corpore locante vt tali; sed in ipso mobili reperitur: ergo motus localis non in illo; sed in hoc, vt in subiecto erit. Minor quoad posteriorem partempatet satis; quoad primam verò etim constat: quia corpus locans, vt tale inuoluit locans, & locus est immobilis, vt ex definitione ipsius constat. Imò corpus ipsum locans materialiter sumptum non est necesse, vt moueatur, dum mobile per illud tran-sit: ergo, &c.

Quam rationem compendiosè tetigit Diuus Thom: aliis verbis in præsenti lect. 4. dicens: Manifestum est quod actus cumssibet est in eo cuins est actus: & si manifestum est, quod actus motus est in mobili, cum sit actus mobilis.

Secundo, ibi est subiective motus, vbi est terminus eius primarius; sed vbi, quod est terminus primarius motus localis, vt in Logica diximus, est in mobili: ergo & ipse motus. Maior patet: quia cum motus sit via, & transitus subiecti ad terminum, necesse est, vt ibidem sit, vbi est terminus: quomodo enim posset aliquid transire ad terminum nisi per viam, quæ in ipso sit? Minor verò etiam constat: quia vbi nihil est aliud, quam præsentia locati ad locum, seu ad superficiem ambientem, quam præsentiam certum est esse intrinsecam, seuin hærentem mobili.

## Diluuntur argumenta prima sententia.

S. III.

AD primum ergo oppositæ sententiæ respondetur: intentum Aristotelis non esse pet motum localem nullam protsus formam mobili intrinsecam acquiti; sed formam illam, etsi inhæreatin mobili; non tamen esse ita absolutam, sicut illa, "quæ per alterationem, seu augmentationem comparatur. Vnde statim subdit; Vi cum quid alteratur, qualitas: dum quid augeiur, & decrescit, quantitas: quod idem est, ac si diceret, vbi, seu terminum per se primum per motum localem acquistum non esse formam, ita absolutam, aut conferentem esse eo moto, quo quantitas, & qualitas illud conferunt,

led

## Dilp.XVII.de Actione & pas. Quæst. I. 169

sed tantum tribuere specialem modum se habendi, qui longe minoris entitatis est. Ex quo etiam sit, subiectum minorem habere potentiam passiuam in ordine ad prædictum terminum, & motum ad eum tendentem in minori potentialiter subiectum te-linquere, quod satis est, ad hoc vt motus localis cæteros motus in perfectione excedat : siue hic excessus accidentalis sit, siue essentialis, specieque motum focalem à ceteris distinguent, de quo modo non dis-

Ex quo ad confirmationem ex D. Thom. desumptam respondetur: S. Doctorem codem modocise intelligendum, ac intelligitur Philosophus. Vnde dixit: mobile esse solum in potentia ad aliquid extrinsecum, id est, ad aliquid resultans ex aliquo extrinseco: modo tamen in Logica dicto, & in quarto libro amplius explicando. Et desumitur hæc solutio ex aliis verbis einsdem D. Thom. que habentur de t. Colo lect. 6. vbi docet : motum secundum locum causare minimam variationem in mobili. Ex quo sequitur, vt non omnine nullam, sed aliquam, etsi minimam causet, proindeque, & quod aliqua forma mobili intrinseca, que valde diminute entitatis sit, & que hanc variationem causandam sufficiat, in illo reperiarun Quare cum S. Doct. in locis pro nostra conclusione citatis motum esse actum mobilis; dicat, & ex testimonio, quod pro se aduersarij adducunt nisi iuxta hanc authoritatem ex libro de Ciclo desumptam explicetut, manifeste oppositum sequatur:inde fit, vt vel sic necessariò intelligendum sit, vel dicendum, sandum Doctorem sibi ipsi contradicere, modoque vnum, modoque aliud ( quod whit ) affirmare.

39 Ad secundum neganda est maior:nam terminus per se primò intentus non est nisi prædicta vbicatio, quia motus eo tendir, ve mobile habeat præsentiam ad locum, que quidem presentia est illi intrinseca, seu inharens. Per quod patet ad primam probationem maioris. Et ad secundam tespondetur: non esse inconueniens motum denominari ab aliquo; quod sit per se coniunctum cum termino per se primò intento quando illud est notius: neque inde aliud sequitur inconveniens; at locus notior, & sensibilior est, quam vbicatio, præter quam quod motus dicitur etlam localis : quia terminatur ad præsentiam

localemi

Ad tertiam probationem respondetur:acquisitionem loci esse motum, non quidem qua ratione est acquifitio illius extrinsecz denominationis proueuenientis à loco; sed qua ratione est acquisitio alicuius inhærentis, scilicet vbicationis passiuæ: licet hæc sit talis naturæ, vt non acquiratur, nisi ex adiacentia loci circa locatum, eo modo, quem infrà libro quarto, disputatione prima dicemus. Et tatio est: nam cum terminus motus conducat ad mutationem mobilis vnà cum motu tanquam id; quod immutat, vi quod, nequiret hoc munus præftare, niss simul esset aliquid inhærens in eo subie-Eto, in quo est motus immutans ve que : & ita externa denominatio nequit esse terminus per se primus motus.

40 Ad id, quod additur, dicendum est: quòd etsi dum localiter corpus mouetur, sæpè producat ambientem superficiem: non tamen id præstat per motum localem, vt talis est ; sed per actionem aliam acgidentaliter cum motu coniunctam: & ita, motus à potentia loco motina, vel à grauitate; aut leuitate tanquam à principio per se procedit, scissio verò illa à quantitate potest prouenire. Vnde cum principia actionum illarum fint adeo distinda, & actiones iplas inter le distingui necesse erire Colleg. Compl. Physica

Quibus etiam accedit, quod sepè solet esse scilia sine aliquo locali motu ipsius corporis, quod actine scindit : vt patet in saxo in medio fluminis posito, quod satis convincit esse realem distinctionem inter actionem scissiuam, & motum localem. Quapropter actio scissiua, que accidentaliset motui illi comunca est, recipitur in locante, voi proprius adest terminus; motus vero localis vnà cum vbicatione per illum producta in mobili tanquam in subiecto erit.

## **ሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕሕ** DISPYTATIO XVII.

DE ACTIONE, ET PASIONE tam inter se , quam cum motu collatis.



Via actio; & passio, & motus habent inter se nexum & in vnam, & eandem entitatem saltem modalem coincidunt: ideò de eis vnà cum Aristotele in disputatione sermonem instituemus.

## QVÆSTIO L

AN FORMALITAS ACTIONIS! & motus coordinetur essentialiter interse per modum rationis superioris, & inferioris.

Otitia motus non parum ex decisione hu-ius quæstionis pendet, & ideò eam primo loco excitamus:

## Referentur varia sententia.

PRima sententia affirmat motum esse es-sentialiter superiorem ad actionem, & passionem. Ita Soto in præsenti quæstione secunda, conclusione tertia, S. Quaritur, & alij, quos refert Ona hic. Probatur primo : per actionem & passionem, vt tales sunt, tam agens, quam passum se habent aliter nunc, quam priùs; ergo actio; & passio sunt essentialitet motus, siue mutationes. Patet consequentia: quia mutari nihil aliud est, quam habere se aliter nunc, quam priùs; ac proinde id, quo aliquid se habet aliter nune, quam prins; crit mutatio. Antecedens verò patet : nam aqua, verbi gratia; per passionem redditur ex calefactibili calefacta, & ex passiua sit patiens: similitérque ignis per actionem calefaciendi transit ex calefactivo in calefacientem : etgo, & cætera.

Confirmatur: nam tam actio, quam passio sunt essentialiter actus entis in potentia: ergo motus eric illis essentialiter superior. Consequentia patet: & antecedens etiam liquet : tum quia veraque est fluxus quidam, & fieri effectus, & ideo tamdiu durant. quamdiu effectus est in fluxu, & in fleri: ergo vetaque constituit subiectum patrim in actu, & partim in potentia, atque adeo erit actus entis in potentia, secundum quod in potentia: tum etiam, quia actio ordinat, & promouet subiectum ad terminum, &

## Disp.XVII.de actione, & pass.Quast.I.

effectum, cum fit fieri illius, & ita finit illud in posentia: similiter passio, quia est passiua rei produdio recepta in subiecto, relinquit illud in potentia

ad effectum.

Secundo, motus dicitur de actione, & passione, ve constar ex Aristotele capite tertio huins libri, & ex Dino. Thoma ibidem, & ided sepè repetunt, quèd actio est motus, provs ab agente : & passo est motus, prove in passo, sed non dicitur de illis accidentaliter: ergo essentialiter: ac per consequens erit essentialiter superior. Minor probatur : quia actio, & passio habent per se nexum cum motu, & contra, & italimplicat intelligi actionem, & pallionem phylicam fine motu: sicut implicat eas concipi sine aliquo termino, qui recipiatur, & immutet subicctum : ergo non comparatur motus cum illis velut accidens commune, aut vt proprium:quia neque accidens commune per se nectitur cum re, neque proprium habet tantum nexum, vt neque res fine illo intelligi.

7, 2 Secunda Sententia est aliorum contrà dicentium, actionem elle ellentialiter superiorem ad pallionem & motume Et probatur in primis quoad passionem i quia passo semper infertur ex actione, vt docet Diuus Thomas opulcul. 48. capite primo de actione, & cap de passione: ergo includit essentialiter habitudinem ad agens, vt id à quo : ergo etiam rationem actionis in hac habitudine confistentem.

Et deinde quoad motum sic hoc ipsum ostendiene : nam mouere essentialiter, & in sensu formali est agere : ergo motus essentialiter, & in sensu formali est actio : quia sicut se habent concreta inter se collata: & ita abitracta corum si inter se comparentur: ergo si mouere est essentialiter inferius ad agere, fiet inde vt motus sit essentialiter inferior ad actionem.

> Explicatur vera sententia aliquibus conclusionibus.

Thilominus dicendum est primò, motum non esse essentialiter superiorem ad actionem; & passionem. Ita Aristoteles & Diuus Thomas in præsenticap. 3. extr. 22. quem sequentur antiquiores Interpretes Thomistius, Simplicius, Philoponus, Alexander, Auerroes. Necnon & recentiores, vt Toletus, Ofia, Rubio, & communiter omnes. Probatur primo : actio, & passio, teste Aristorele hîc cap. 2. & 3. sunt vnus numero motus : non ergo motus ad actionem, & passionem superior est. Pater consequentia: nam multiplicaris inferioribus, debent etiam gradus superiores multiplicati : etenim nec homo, & leo possunt esse idem numero animal; nec Petrus, & Ioannes idem numero homo.

Respondent aliqui ; quòd quando ad definitionem vnius speciei sit altera sub eodem genere, non opotter, ve specifica ratione variata, etiam gradus genericus varietur : verbi gratia, quando ex circulo sit semicirculus, aut è contra, ratio specisica figuræ multiplicatur, & non genetica: quia idem gradus genericus figuræ, qui contractus erat per figuram circuli, contrahitur postea, per figuram semicirculi. Vndè quia post actionem includentem motum, vt quid essentiale, & superius, subsequitur in eadem realiter passio, quæ motum etiam in-cludit; ideo potest este, ve veraque sit essentialiter.

motus; & quod ratio hac superior in illis non multiplicetur.

4 Sed contra primò : quia teste Aristot. cap: de substantia, corruptis individuis impossibile est asse quid illorum permanere : ergo individuo illo circult corrupto, omnes etiam gradus superiores, qui erant in illo, corrumpuntur, alisque denuo in ea figura generabuntur.

Secundo, quia omnes gradus essentiales ab eadem numero forma dimanant : etenim eadem nu mero anima rationalis, quæ est in homine, tribuit ei rationem substantia, corporis, viuentis, &c. Eri go ca separata, vel multiplicata, omnes higradus corrumpuntur, vel multiplicantur : ac proinde corrupta, vel multiplicata forma circuli, tine omnes gradus in co imbibiti delimunt esse, vel multiplicantut.

Alij-denique vim præcedentis argumenti infpicientes aliter respondent dicentes actionem, & passionem, etsi entitatiue sint idem motus; esse tamen formaliter duos motus: & ita ratio superior saltem formaliter in inferioribus multiplicatur. Sed contrà: quia inde sequeretur, mobile duobus motibus ad eundem numero terminum moueri, quod esse inconueniens probauit Aristoteles in hoc libro textu decimo nono. Sequela satis est nota: cum actio, & passio sint in codem mobili pro ciusdem termini productions

Dicendum est secundo. Actio non potest esse essentialiter superior ad motum & passiones. Probatur: quia neque passio, nec motus si formaliter sumantur, important ordinem ad agens tanquam ad id à quo, vt suprà disputatione secunda, me mero duodecimo innuimus: ergo neque actionem quæ in tali habitudine consistit, intrinsecè polfunt includere.

Occurritur argumentis viriusque sententia.

D primum ergo pro prima sententia respon-A detur : probate quidem, quod quoties subiectum præsupponitur ad passionem, datur ibidem simul cum pattione aliqua species motus saltem communiter dicti; non tamen, quod per passionem sat formaliter illa mutatio; sed solum identice, quatenus, tam actio, quam pallio cum motu identifica? tur; vt infrà explicabimus. Sicut quoties forma substantialis aduenit de nouo materia, oportet ve subiectum aliter se habeat tunc, quam priùs, non tamen formaliter per ipsam formam tanquam per transitum, & motum; sed per motum, seu mutationem saltem formaliter, & secluso intellectu ab ipsa

Ad illud verò de actione dicimus: eam non subie-Ctari in agente, quando est transiens, vt inftà explicabimus: & ídeo per illam non se habet alirer agens tunc, quam priùs. Si verò comparetur cum proprio subiecto, tunc codem modo respondendum est, ficur de passione dicebamus.

Ad confirmationem vt respondeamus, aducttendum est, corpus, quod mouetur, posse sumi dupliciter. Primo vt mobile: secundo vt passum. Que duæ rationes, etfi vnum, & idem esse videantur, nihilominus intra se sunt formaliter distinctz. Ratio enim mobilis solum importat corpus, quod movetur, provt est in poteutia ad terminum, ve teminus est; vel provt ab vno in alium terminum transit. Vadè nibil in hac ratione exprimitur pertinens, ad

300gle

## Disp.XVII.de actione, & passione, Quast.II. 171

agens, aut ad passum, provi talia sunt-Ratio autem passi denotat potentiam eiusdem corporis, non secundum quod per illam tendit in terminum, vt terminus est, sed secundum quod per eam agenti subditur, vt ei actionem imprimat, ac per eam essecum producat. Vndè diversa est etiam ratio termini respectu motus, & actionis: nam sub pura ratione termini motus non importat formaliter dependentiam, emanationemve ab agente, sed tantum esse actum completum, in quem tendit mobile, & quo vitimatè acquisito, quiescit: è contrà verò sub ratione termini actionis; vtactio est, imò vt terminus est passionis formalissimæ sumptæ, dicit rationem essecus,

Moc ergo supposito, dicendum est, rationem motus in eo sitam este, vt respiciat corpus, quod motetur sub ratione mobilis, & sic ei inst: quapropter non est actus eius, niss provt in potentia ad terminum sub pura (vt sic dicamus) ratione termini. Passio verò respicit corpus, quod mouetur subratione passi: quare licet ei inst, inest tamen, vt subditum est ageti in ordine ad impressionem essecuir ca ipsum producendi: quare terminum, vt actum copletum subiecti, aut mobilis nequa quam respicit; sed solum, vt essecuim dependentem ab agente, ab eoque illi impressum Sicut etiam actio, etsi qua ratione accidens est, subiectum debeat habere; attamen illud solummodo petit tanquam quid sustentans actum secundum pro productione essecuim especissum ab agente, & non tanquam id, cui, vt subdito imprimatur.

Ad se undum respondetur, negando, motum prædicari prædicatione sormali de actione, & passione; sed solom materiali, & identica modo iam dicendo: quia motus comparatur veluti per modum subiecti respectu harum formalitatum. Et licet gratis daremus actionem, & passionem non posse concipi sine motu; non tamen indè aliquid inferretur contra nos quia etiam figura nequit intelligi sine quantitate, & tamen quantitas comparatur per modum subiecti

respectu illiusi

9 Ad primum pro secunda sententia respondetur: quod etsi concedatur passionem semper causati ex actione, non tamen ob id passio esset essentialiter actiossed aliquid habens nexum cum actione: quia non est formaliter ipsa actualis exressio essectus ab agente. Ad secundum dicimus: quod concretum motus formaliter sumptimon est mouere; sed moueri: at moueri non est agere.

## Q V Æ S T I O II.

Quomodo actio,& pastio inter se,& à motu distinguantur.

Tilla alia via potetit compendiosiùs explicari, quid actio, & passio importent secundum suas tationes formales, qu'im earum inter se, & à motu distinctionem exponendo: & ideo vnica (vt aiunt) via duplex negotium peragemus: quia nec potetit eatumdem distinctio declatari, nisi propriæ illarum tationes assignentur, & his semel designatis, statim dinersias inter ipsas intercedens elucescet.

Adducitar multiplex sententia.

**6**. 1.

PRima sententia asserti actionem, passionem.

Le motum realiter inter se distingui. Se pullo

Colleg. Compl. Physica.

modo identificari. Ita plures Doctores infra referendi ex his, qui actionem transeumem in agente esse docentiquorum quoad tales actione, sundamentum est, quod actio transiens in agente subiectatur, passio vorò in passo ergo nullo modo possunt esse idem realucer.

Deinde de quauis actione, siue in agente, siue in passo recipiatur, hoc ipsum alij eandem sententiam sectantes suadent sic: quia actio, seclusa omni operatione intellectus est actualis egressio essectus ab agente: sicur expassio est actualis illius receptio in passo, egredi autem ex propria natura non est recipi, sed quid ab eo realiter condistinctum, ira vi nullo modo identificentur: ergo actio, ex passo similit distinctione inter se distinguuntur. Quod argumentum si essectione inter se distinguuntur. Quod argumentum se essectione actualis transstrus subiecti ad terminum ad quem non videtur esse actualis egressio, aut receptio essectus, ideòque qui actionem, es passionem distinguunt, etiam motum ab viraque diuersum esse concedere debent.

Confirmatur: nam vt suprà lib. r. diximus genetatio substantialis est instantaneus motus, seu mutatio, se tamen non est actio; sed pura mutàtio; quia cum sub-iectetur in materia prima ante omnem formam substantialem, non potest esse accident, se consequentes neque vera actio creata, alioqui materia prima priùs haberet esse secundum quid, quam esse simpliciter, se substantiale: ergo iam motus realiter distinguitur ab actione; se passione; quando quidem ab viraque se paratur.

Securido, quia passio nihil aliud est, quam receptio termini, seu vnio illius, ad przexistens subiectum: nam przeisè per hoc quòd adsit talis vnio, & receptio patitur subiectum; sed talis receptio, seu vnio distinguitur realiter tam à motu, quam ab actione vt constat; & ideò manet pereuntibus motu, & actione: ergo &

passio ab illis distinguetur.

11 Secunda sententia asserit, motum, actionem, & passionem sola ratione ratiocinata distingui; Ita Rubio in prasenti tract. 1. q. 7. Massius c. 3. huius libri sect. 2.q. 1. & videtur esse Arist. in hoc libro c. 3. neconon & D. Th. ibidem. Suadetur ratione ex esistem desumpta sic motus est actus actiui, vi ab hoc, & passiui, vi in hocssed idem est actus realis, qui egreditur à principio essiciente, & recipitur in subiecto estgo idé erit motus egressus, à principio, & receptus in passo, aut subiecto: sed vt egreditur à principio; est actio, & vt recipitur in subiecto, passio, ergo actio, & passio sur idem realiter cum motu arque adeò & inter se; qui que sunt eadem vni terrio, sunt eadem inter se.

Secundò, quia si motus, actio & passio re ipsa distinguerentur, sequeretur, quòd quoties mobile moustur, debeat moueri tribus motibus respectu eius dem termini: quod quidem esse fassium ostendit Aristic.3. huius libri. Sequela verò suadetur: quia recipit tres

realitates re ipia distinctas:

12 Terria sententia connenit cura præcedenti sin hoc, quòd actio, & passio ratione ratiocinata distinguantur, dissenti tamen ab illa quoad motum collatum cum passione: quia credit quòd motus secundum sum rationem formalem proprie sumptam non differt ratione ratiocinata à passione; sed sola nominis appellatione. Ita Suar. 2: tomo Metaph. disp. 49. sect. 2: num. 13. & quoad hoc vitimum, in quo à præcedenti sententia differt; sie suam sententiam probat. Quia Aristi siè text: 16; definit motum, esse actum mobilis, yt mobile est; & statim text. 22. & 23. definit passionem; esse actum patientis, vt patiens est: at ex parte subiecti esse mobile, seu mutabile; & esse traceptiuma, sen passibile (si hæc duo

## 172 Disp.XVII. de Actione & pas. Quæst. II.

proportionate, sumantur in ordine ad positiuam receptionem vel mutationem) non sunt duz potentiz, vel capacitates passiuz, etiam ratione distinctz, vt per se notum videtur: ergo neque actus ipsi sunt inter se distincti.

Consirmatur, & explicatur: calesactio vt passio, & motus calesactionis prove siunt in aqua, actuant illam secundum capacitatem, quam habet ad recipiendum calorem; & quatenus secundum illam supponitur esse in potentia, id est catens calore, & reducitur de tali potentia in actum: ergo passio, & motus respiciunt eandem potentiam passiuam formaliter, ac per consequents sum idem actus formalissime. Patet consequentia: quia actus ratione ratiocinata dissincti respiciunt potentias eodem modo distinctas.

### Statuitur vera sententia:

### **s**. 11.

Dactionis, passionis, & motus distingui inter se formaliter, sectionis, passionis, & motus distingui inter se formaliter, sectus intellectu, licet in vna entitate saltem modali identificetur. Ita Caiet. Bañez, Ferrara, Gonzal. Capreol. Flandria, Zanard. Soto, Sanch. locis citatis in Logica disp. 14.11.49. Nazarius 1. part. q. 25. art. 1. Arauxo 5. Metap. quæst. 1. art. 4. qui addit sic sentire omnes veros discipulos D. Thom.

Et videtut esse quoad vitamque partem assertio nostra expressa Aristot in hoc lib.c. z.vbi loquens de actione, & passione inquit Hec enim vnum quidem funt, ratio tamen non una est, similiter, & in mouente, & moin,& text. 22. addit, Omnino verò dicere est, quò d nec dittio cum disciplina, nec actio cum passione idem proprie ests sed cui insunt becomotus : nem buius in boc actu esse, buius ab hac ratione diversum est. Vide D. Thom.le&.4.loquens de actione, passione, & motu docet; quòd idem actus secundum rem, scilicet motus, est duorum, diuersa tamen ratione: agentis quidem secundum quodest ab eo, patientis autem secundum quod est in ipso. Vbi vt vides, ponit distinctionem secundum diversam rationem formalem, ac proindè distinctionem formalem ex natura rei, vt magis modò expendemus.

14 Cæterùm, quia assertio nostra duas partes habet, ideò sigillatim probanda est. Et in primis quoad priorem, scilicet has formalitates distingui inter se formaliter, & secluso intellectu, est D. Thom. quæst. 8. de potentiá art. 2. ad 1. (vt loco citato vidimus) vbi quærens: vtrum relatio in Deo distinguatur à substantia, reddens que rationem, quare in illo non distinguatur; secus verò in nobis, sic ait: Ad primum ergo dicendum, quòd nulla substantia, qua est in genere, porest esse relatio: quia est dessinta ad unum genus. Es per consequens excluditur ab alio genere: sed essentia diuina non est in genere substantia; sed est supra omne genus.

Ex quibus verbis apertè constat, quòd ea, quæ sunt definita ad vnum genus distinguuntur ab illis, quæ ad aliud genus, seu prædicamentum definiuntur: sed actio, & passo constituunt diuersa prædicamenta: etgo ex natura res ad inuicem distinguuntur.

15 Ratione etiam ex his, quæ in Logica dispurcitata diximus ad breuiorem tamen formam deductis, sic potest assertio suaderi. Distinctio realis duoru, secluso intellectu, supponit in vnoquoque vnitatem transcendentalem, & proportionatam, per quam quodibet, secluso intellectu, sit vnum. Vndè tunc aliqua à parte rei sunt distincta, quando à parte rei vnumquodque est in se vnum; nam eo ipso erit secluso intellectu realiter indiussum in se, & diussum à quolibet alio; at à patte rei vnumquodque est vnum per

suam realitaté, seu essentiam realé, cum vnitas sir passio entis: ergo illud à parte rei erit distinctu ab alio, quòd à parte rei habuerit in se vnicam essentiam: ergo cum ea, quæ constituunt diuersa prædicamenta, ita inter se comparentur: vt eorum quodlibet, secluso intellectu, habeat suam essentiam, atque adeò & suam vnitatem, set inde, vt etiam secluso intellectu, debeant distingui. Quæ probationes possunt (seruata proportione) applicari ad conuincendam formalem distinctionem inter motum, & alias duas formalitates.

Confirmatur: quia difficile capitur, quòd duo petant distinctas definitiones adæquatas, & quòd non differant essentialiter, & consequenter ex se, & ex propriis meritis absque vllo beneficio intellectus: quia distinctio, quæ est ex vi propriæ essentiæ, est sine vllo beneficio intellectus.

Diximus adaquatas: quia quæ afferunt definitiones, vel essentias, non adæquatas; sed inadæquatas, æ permixtas saltem in ordine ad constituendam vnam, æ eandem essentiam integram, non est necessarium, vt secluso intellectu, distinguantur: vt patet in animali, æ rationali, quæ ad inuicem permiscentur, seu (quod idem est) nostro modo intelligendi vniuntur ad constituendam vnicam speciem totalem; æ ideò non sunt reipsa, æ secluso intellectu distincta: sed si illa formalitas secundùm id, quod in ratione vnius formalitatis adæquatè importat, definienda esset, deberet per vtramque illam rationem desiniti.

Et ratio est aperta: quia idem est vna realitet formalitas, & vna essentia realiter. Vndè quia minimum extremum distinctionis actualis est vna essentia, & vna formalitas; indè est quòd sicut ea, quæ non dicunt vllo modo essentiam totalem; sed constituum illam, non dicunt ex se vnam essentiam simplicitema neque vnam formalitatem; ac per consequens, hoc quod est comparati inter se per modum formalitatis, & formalitatis, habent ab intellectu.

16 Secunda verò assertionis nostræ pars scilicet, quòd etsi hæ formalitates ex natura rei, secluso intellectu. distinguantur, nihilominus identificantur in vna, & eadem reali entitate saltem modali; ac proindè non distinguantur vt res, & res, & vt entitas, & entitas: conuincitur planè ex ratione prima pro secunda sententia adducta, quæ desumitur ex Aristotele in præsenti capite 3.& D. Thom. lect. 4.

Quæ etiam potest confirmari, & explicari sica quia idem debet esse actus motiui, mobilis, & passiui: quia per eundem motum, quo mouens mouet, mouetur mobile, & passium paritur: sicut per eundem impulsum, quo proiiciens lapidem impellit illum, mouetur ipse: ergo idem motus erit actus motiui, vt ab illo egreditur, & consequenter actio eiusdem, & similiter erit passio passiui, provt in illo recipitur.

## Satisfit fundamentis veriusque sententia.

### S. III.

D primum pro primasententia respondetur, negando antecedens, vt suo loco dicetur. Ad secundum dicendum est: rationem illam tantum probare distinctionem ex natura rei inter actionem, passionem, & motum. Ad consistmationem respondetur: satis esse, quod quando inueniunturactio, & passio in illa entitate, tunc identificentur cum ea: sicut ad hoc, vt verum sitanimal, & rationale identificari identitate arctiori, & persecta, non desiderantur non dari animal, quod non sit rationale; sed satis est, quod quories sunt simulin vno, & codem, tunc sint idem inter se.

18 Adsecundum respondeturex D. Thom.1. p. quæst.

## Disp. XVII. de actione, & pass. Quæst. III. 173

quælt. 41 att. 1 ad 1. & ex Aristor.cap.3.citato, nagando antecedens: quia passio formaliter loquendo dicit motum, provt est in passo ab aliquo, seu ab agente, modo tamen in hac eadem disputatione num. 7. explicato. Vnde per hoc distinguitur, tum ab accidente, vt sic, tum etiam à motu: quia accidens dicit inhærentiam abstrahentem ab hac egressione, & ab hoc quod est respicere passum, vt passum; quia solum respicit subiectum, vt sustentatiuum, & similiter motus dicit motum receptum in mobili, vt tali, secundum quod solummodo est via ad terminum; & non vt aliquid receptum ab alio.

Ad probationem contra hoc factam dicendum est: quòd, vnio, & forma, vt vnita; est terminus passionis: non verò passio ipsa: sicut & eadem forma vnita est terminus motus, & actionis: non verò motus, aut actio ipsa. Vnde finita actione, manet vnio, & forma; non tamen passio: quia hæc tamdiu durat, quamdiù motus, & sieri rei, quamuis etiam possit dicit; quòd passio est receptio termini in sieri; sed hoc in idem redit: quia sicut motus, vt ab agente est fieri rei, & idem motus secundum se est via ad terminum: ita vt est passio, & recipitur, est ipsum recipi viale termini;

& effectus, qui tunc producitur.

19 Nec refert si dicas : quòd si receptio motus constituit prædicamentum passionis, etiam receptio actionis, et ipsus passionis constituet aliud prædicamentum: ergo cum hoc nequeat admitti, siet indè, vt

neque illud prius possit assirmari.

Non inquam refert hoc quia passio non recipitur per receptionem à se distinctam: tum quia sicut ad actionem non datur actio: ita noque ad passionem passio: tum etiam, quia aliàs daretur in infinitum processus, & licèt actio recipiatur in subiecto: non tamen per receptionem distinctam ab inhæsione: quia tantum conuenit illi esse in subiecto secundum rationem accidentis; eo modo, quem docet D. Thom. in 1. distinct. 32, Quate solum potest constituere prædicamentum passionis alia formalitas identificata cum moru, & ab eo formaliter distincta, per quam respisit subiectum, ve passum, & subditum agenti.

Ad primum verò pro secunda sententia patet ex dictis, quomodo, dum D. Thom. cum Aristot. dixit, has formalitates differre ratione, intelligitur de diuersa ratione formali; quæ diuersitas infert distinctionem secluso intellectu, alioquin non dixisset, quòd ratio corum non est vna: nam si omnino identificaretur absque vlla distinctione reali, ratio eorum esset vna secluso intellectu. Sicut neque etiam asseruisset, quòd actio, & passio non sunt propriè idem inter se, vt in secunda ratione pro nostra sententia expendimus : quia quæ reipsa non di-Ringuuntur vlla distinctione actuali, sunt propriè vnum,& idem, criamsi virtualiter distinguantur, vt patet in essentia divina, & relatione. Ex quo etiam paterad primam rationem pro hac sententia: quia motus, prove ab agente, est formaliter diuersus à leiplo, vt recepto.

Ad secundum respondetur, negando sequelam: quia omnes illæ formalitates requiruntur, vt re ipsa detur vnicus motus; quoties in vnam, & candem en-

thatem coincidunt.

Ad primum pro vleima sententia, & eius constrmatione iam constat; quomodo sit distincta potentia, quam dicit mobile, vt mobileest; & vt passum; & quomodo mobile; vt est tale; respicit motum; vt viam, & transitum ad terminum, vt actum perfectum; ita vt non respiciat motum, provt est ab alia, scilicet abagente: at mobile; vt passum habet potentiam ad motum, provt est receptum in mobili; Colleg. Compl. Physica: fed ab alio, & ideo respicir agens, vt id, cui subditur, & terminum, vt habet rationem essecus.

## Q V E S T I O III.

Virum moius comparetur per modum subietti quo respectuationis, & passionis.

VI hæformalitætes eo modo, quo in titulo, inquiritur, comparentur, oportet, vt nec sint subordinatæ per modum inferioris; & superioris essentialis; nec sint omninò idem à parte rei : & ideò hæc duo debebant ordine doctrinæ præsentem quæ

stionem præire.

præsenti, & alij plures: & probari potest primo. Subiectum nunquam prædicatur de accidenti in abstracto, & ideo hæc est falsa: albedo est quantitas, sed
motus prædicatur in recto de actione, & passione.
Vndè vt. vidimus ex Aristot. cap. 3. huius libri, & ex
D. Thom. ibidem, actio est motus, provt ab agente,
& passio idem motus, provt in passo: ergo motus non
comparatur per modum subiecti respectu actionis, &
passionis.

Confirmatur; quoduis accidens debet in concreto de suo subiecto prædicari: sed actio, e passio in concreto sumptæ nequeunt de motu enuntiari: quia concretum actionis est agens, e passionis passum; e hæ sunt fallæ: motus est agens : motus est passum: ergo

actio, & passio non subiectantur in motu.

Secundo, subiectum que prius natura debet sieri; quam id quod ei inest, ve in quantitate respectu sigura cernere licet: sed motus nullo modo adactionem; & passionem supponitur, sed porius è contra: ergo motus non potest esse subiectum harum formalitatum. Minor patet:nam quia agens agit, ideò passum patitut: & quia passum patitur; ideò subiectum transit ab vno termino in alium, non verò è conuerso: ergo tamactio, quam passio ad motum prassupponuntur.

Confirmator, & explicator: entitas illa, in qua tres hæ formalitates vnum, & idem sunt, priùs egreditur ab agente, quam in subiecto recipiatur; siquidem non recipitur in illo; nisi id quod ab agente egressum est, priùs ergo in illa entitate erit actualis egresso, & consequenter formalitas actionis; quæ in hoc consistit. Rursùs, priùs entitas illa recipitur, quam per illam ab vno in alium terminum transeat mobile; quia entitas illa non immutat vi que ipsum mobile; nisi vt est in illo recepta, ergo priùs est actualis receptio, & consequenter passio in hac formalissima ratione receptionis consistens; non ergo motus respectu vtriusque vel alicuius ex his formalitatibus habebit rationem subiecti.

22 Nihilominus dicendum est, motum se habero per modum subiecti que respectu actionis, & passionis, & passionis, & tra quoties hæc tria in vnam, & candem entitatem coinciderint, tunc actio, & passio non inhærent substantiæ, nisi mediante motu. Ita Aristot. in hoc lib. c.3. D. Thom. ibidem, lect. 4.86 j. de Anima lect. 2. quos sequuntur Osia hic q. 1. art. 3. & alij plures. Suar. 2. tom. Metaph. disputat. 49. sect. 2. num. 3.86 alij pluresex Thomistis Probatur in primis ex illo testimonio Arist. cap. 3 quod in præsenti quæstione adduximus, scilicet: Omnino autem diserce est, quod necastio cum passione, necastio cum disciplina idem propriè est; sed cui insunt hac, motus.

13 Et deinde probatur ratione desumpta ex Di Thoma lect. 4. iam citata, ce in 1. dist. 40. att. 4. ad 1.

## 174 Disp.XVII.de actione, & pas Quæst. IV.

nam lieet idem motus secundum vnam rationem formalem sit actio, & secundum aliam passo, tamen motus secundum se abstrahit ab vtraque ratione:quia in suo formalissimo conceptu nec dicitordinem ad agens, neque ad paisum, vt paisum; sed solum est adus quidam imperfectus tendens ad actum perfectum, ergo hoc, quod est esse in passo, ve tali, & exire ab agente, sunt affectiones eius; atque adeò comparabitur vt subiectum respectu illarum : ergo cum per hoc quòd sit in passo, habeat formalitatem passionis, & per hoc quòd sit ab agente conueniat illi formalitas actionis, fiet inde, vt hæ duæ formalitates comparentur cum eo, vi duz affectiones cum suo subiecto. Sicut quia natura humana, verbi gratia, secundum se abstrahit ab hoc quod est esse in intelle-Au, vel à parte rei ; ideò hæ sunt duæ affectiones, accidentales illius, & respectu earum habet suo modo rationem subiecti.

Confirmatur, quia quotiescumque actio, passio, & motus in vnam, & eandem entitatem coincidunt, tunc ideò ibi adest dependentia ab agente, & passo, ve tali: quia motus ille est adeò impersectus, quòd non possit consistere, nis vetra dependentiam, quam habet à subiecto, ve puro subiecto, dependeat etiam ab eodem, ve passo: at audem ab agente, vet ab eo, à quo actu exit: ergo hæ duæ formalitates actionis & passionis conueniunt motui, vet ei quod per illas suo modo dependet; ac proinde cum non possime ei conuenite per modum rationis superioris, siet inde, vet insint illi eo modo, quo accidens inest suo subiecto.

Patet hæc vltima consequentia: quia vt ex iam dice constat, non potest excogitari alius modus, quo conueniant motui dependentiæ prædicæ, nisi vel per modum rationis essentialiter supetioris, aut inferioris, quod supra impugnatum est, vel per modum rationis accidentalis.

24 Ad primum ergo initio quæstionis positum respondetur ex D.Th.1.p.q.28.art.3.ad 1.& q.41. art. 7.ad 2.& q.45.art.2.ad 2.hanc propositionem: actio est motus, tantum esse veram insensu identico.

Ad confirmationem respondetur, has duas formalitates actionis, & passionis constituere quatuor concreta, ex quibus duo sunt agens, & passum: alia verò duo sunt procedens ve quo ab agente, & receptum ve quo in passo, qua passum est, ve satis colligitur ex D.Th. lect. 4. iam citata: priora concreta desumpta sunt ex denominatione, quam tribuunt substantiæ: posteriora verò ex speciali denominatione, quam subiecto quo tribuunt.

Concreta ergo priora actionis, & passionis hon prædicantur de motu, secus verò concreta posteriora. Vnde hæc est vera: motus est procedens vi quo ab agente, & receptus in passo: quia vt subest prædictis formalitatibus, habet abillis prædictam denominationem. Neque est inconueniens, quod alicuius accidentalis formæ plura dentur concreta subordinata: generatio enim substantialis denominat inateriam mutatam, & toti composito tribuit denominationem geniti.

25 Ad secundum respondetur; quòd essi multoties subiectum quod, imò & subiectum quo prius siar,
quàm accidens, quod illi inhæret, atque ita in ordine causæ essicientis habeat aliquam prioritatem respectu illius: quatenus sacta collatione inter essectus
huius causæ, prius attingitur vnus, quàm alius, attamen ad rationem subiecti solum desideratur, indispensabiliter, quòd habeat prioritatem sibi omninò debitam, scilicet in genere causæ materialis.

Vnde in opinione probabili ( de qua suprà disput. 10. num. 67.) eorum, qui dicunt, generationem substantialem esse actionem distinctam à præcedenti alteratione, & simul subiectari in toto composito denuò genito: quia talis actio est entitatiuè accidens; oportet ve generatio set prior in genere causa essicientis, quàm totum genitum, & nihilominus quòd totum sit subiectum illius: quia est priùs in genere causa materialis. Et similiter transsubstantiatio subiectatur in corpore Christi, ve est id in quod conversus est panis; & temen secundum istam rationem est posterior transsubstant ratione in genere causa essicientis, & habet prioritatem in genere causa materialis.

Quare licet in his actionibus, que necessatio sunt coniunctæ cum motu, & è contra, priùs sit, quòd agens agat, quam quòd passum patiatur : quia passio causatur ex actione, vt vult Diu. Thom. low quæst. 1. iam citato. Attamen nec agens ageret , neque passum pateretur, nisi ibidem adesset motus tanquam subicaum quo de materiali importatum. Quare si ly quia dicat causalitatem materialem, semper est verum, quòd ideò patitut passum, quia mobile mouetur, & priùs est recipi motum in mobili, vt mobili, & vt distinguitur à passo, vt passo, quam quòd passio recipiatur in codem, non vt mobile : sed vt passum est: sicut quia actio non exit ab agente, nisi de materiali dicens motum, vt subie dum que; ideò prius est quòd recipiatur motus in mobili, vt mobili, quam actio insit eidem, non vr mobile, sed vt purum subiectum est. Quæ omnia exactiùs intelligentur recolendo ea, quæ supra in hac disputatione num. 7. diximus.

uis entitas illa, in qua omnes hæ formalitates modo dicto adunantur, priùs exeat ab agente, quàm in subiccto recipiatur: attamen non exitet ab illo, nis importaret de materiali fluxum, & motum, tanquam subicctum quo. Vnde hoc eodem modo recipianut, scilicet dependenter ab illo, vt à subiccto quo, & ita negandum est, quod priùs entitas illa recipiatur, vt dicit formalitatem actionis, aut passionis, quam vt dicit formalitatem motus quæ est ratio, ob quam cæteræ formalitates insunt substantiæ.

Quate non est prius, quòd illa entitas secundòm aliquam aliam sui formalitatem recipiatur, quàm quod mobile moueatur, vt intendebat argumentum; sed illa receptio est mutatio, ex eo quòd est receptio formalitatis motus, vt motus est, & hoc ipso quòd intelligatur motus in subiecto, intelligitur mobile moueri, quamuis cum hoc ster, vt in genere causa efficientis priùs sit actio, quàm motus: quatenus nimirum formalitas motus habet suo modo egredi ab agente ratione actionis: quia sicut actio est ipsa esfentialis egresso ab agente: ita motus, vt ea assectus, habet denominatiuè ab ea hoc quod est suo modo egredi.

## Q V Æ S T IO IV.

Vtrum iuxtamentem Arist. & D. Thoma actio transiens subjectesur in agente, vel in passo.

Supponimus actiones immanentes subiectari sin suis agentibus; hoc enim ex terminis ipsis constat, & ideò de sola actione transcunte questionem mouemus propter varia testimonia Aristotelis, & Diu. Thom, que verinque ab eius discipulis adduci solent, ex quorum vera intelligentia non parum natura actionis transcuntis innotescet, & quàm sit illi consonum subiectari in passo, & ideò placuit sigillatim inquirere; quid quoad hoc tam Aristoteles, quàm Diu. Thomas senserint: tum proptet dicta;

## Disp.XVII.de actione, & pass. Quast. VI. 175

dicta: tum etiam quia vtriusque, maximè verò D. Thom, mens quoad hanc partem non facile capi potest.

### Ponitur prima sententia.

S. I.

Aletan. 1. part. quæst. 23. artic. 1. Nazarius ibidem controuersia vnica, Zumel super att. 1. quæst 11. iam citat disp. vnica. Ripa in præsenti Tortes 1. p. q. 17. dub. 4. p. 2. & alij tenent, quod iuxta Arist. & D. Thom mentem actio transiens non subjectatur in passo; sed in agente. Probatur in primis hanc esse Aristotelis sententiam; nam ipse secundo de Anima text. 26. asserti actum esse in eo, cuius est actus; sed tertio libro huius operis text. 18. & 20. docet; actionem esse actum agentis: ergo ex viroque testimonio simul sumpto sequitur Aristotelem sentire actionem esse in agente.

Confirmatur, nam ipse Arist. 8. lib. Physic. text. 9. probat, mundum suisse ab æterno: quia si Deus produxisset illum in tempore, mutaretur: ergo sentit actionem illam ad extra, qua productus est mundus, subiecari in agente, alioquin malè colligeretur mutatio eius ex vi talis actionis: ergo cum hæc actio debeat esse transiens, siquidem illi correspondet essectus ad extra, et non manens in ipso agente; cuius oppositum petit actio immanens, siet inde, vt iuxta Aristotelis sententiam actio transiens in agente subiecetur.

29 Secundo, hanc esse expressam sententiam Diui Thomæ sic ostenditur: nam in 2. dist. 40. q. 1. art. 4. ad 1. sic ait: Cum attio sit in agente & passio in patiente, non potest esse idem numero accidens, quod est actio, & quod est passio, cum unum accidens non possit esse in diuersis subicitis: Et loquitur expresse de actione transeunte, qua Iudæi crucifixerunt Christum.

Confirmatur, na q. 7. de Potentia, att. 10. ad 1. docet actionem elle perfectioné propriam agentis, & 2. contra Gent. c. 9. aitt Atho, qua non est substantia agentia, inest ei sicut accident subsetto, & ideò inter nouem genera computatur. Ergo sentit omnem actionem pradicamentalem, ac per consequens etiam transcuntem subsectari in agente.

oftenderet, quod ersi actio secundum modum signissicandi, & concipiendi signisicetur, vt ab agente, non in agente : attamen ex parte rel conceptæ semper est in agente: attamen ex parte rel conceptæ semper est in agente: quia est accidens illius: sicut esti relatio signissicetur vt ad terminum; attamen revera est in relato, non verò in termino, concludit in his verbis: Astio ex hoc quod est actio, consideratur vt ab agente; in quantum verò est accidens, consideratur in subietto agenti. Quod etiam prosequitur q. 8. sequenti, art. 2. & tandem ibidem concludit sic: Nihil probibet aliquid esse inharens quod tamen non signiscetur vt inharens: sicut etiam astio non signiscetur, vt in agente, sed vt ab agente, tamen constat actionèm esse in agente.

### Mens Aristotelis aperitur.

6. TT.

Ithilominus dicendum est primò: quod iuxta Aristotelis mentem actio transiens non subiectatur in agente, sed in passo. Ita vetustiores eius interpretes Alexand. Themist. Simplicius, Philosoponus, quos sequuntur Ferrara in præsenti q.4.& Capre.in 2.dist.1, q.2.art.3. Herbæus quodlib.4.q.4. Massus in præsenti, q.3. referens Sonc. Iabel. Sotum, Tolet. & alios Suar. a.tom. Metaph. disp.48. sec.4. Rubio in hoc lib. q.6.

qui etiam addit, oppositum in sententia Aristotelis non esse probabile.

Probatur primo: nam Arist. in hoc lib. text. 20. post-quam dixit: quòd idem actus sit mohentis, & mobilis, & obiecisset sibi, quòd si actus mouentis scilicet actio; esset in mobili, seu passio sequeretur inde, quòd actus vnius esset in altero, respondet: Aut neque actum alterius in altero esse inconueniens est, est enim dostio actua docentis in quodam enim, & non decissu, sed huius in hoc. Quem locum explicat D. Thom. ibidem sic: Dicise ergo primò quod non est inconueniens actum vnius esse in altero: quia doctio est actua docentis, ab eo tamen in alterum tendens continnè, & sine aliqua interruptione. Vnde idem actus est huius modi, id est agentis, vi à quo, & tamen est in patiente, vi receptus in eo, esse tamen inconueniens si actus vnius eo modo, quo est actus eius, esset in alio.

31 Confirmatur primo ex codem Philosophos tom. 9. Metaph text. 16. vbi ait: Adificatio namque in adificato simul & sit. of cum domo tum etiam 3. de anima text. 138 vbi sic inquit: I mod si motus. Actio, atque passio in eo est, quod patitur, atque mouetur, necesse est, of sonum, of anditum actu in auditu, qui est potentia, esse. Agentus namque mounetis que operatio in ipso patiente suscipitur, atque inest, atque vt actio, passio que non in agente est, sed in eo, quod patitur, sic o ipsicus sensibilu actio in ipso est sensitius,

Quem locum sic explicat D.Th. ibid. Probat, quod supposuerat ex bis, qua sunt ostensa in 3. Physicorum: ibi enim ostensum est, quòd tam motius, quàm actio vel passio, sunt in eo, quod agtur, id est in mobili. G patiente. Manifestum est autem, quod auditus patitur à sono Vode necesse est quòd tam sonus secundum actum, qui dicitur sonatio, suam auditus secundum actum qui dicitur auditio, sit in eo, quod est secundum prentiam, scilicet in organo auditus; G ideò qui actua actius. G motini sic in patiente.

Confirmatur secudo: nam vt ex Arist. in hoc lib. lect. 4. apud D. Th. vidimus, actio, passio, & motus in vna, & eadem entitate identificantur: imò yt vterque docet ibidem, motus est subiectum que actionis, & passionis: sed certum est, & indubitatum in sententia Arist. passionem esse in patiente, & similiter motum, qui est subiectum que actionis: ergo etiam debet esse certum; in sententia illius, quò actio subiecteur in passo.

32 Respondebis primò cum adnersariis, quòd omnia hçc testimonia intelligütur de actione subsequi nter, seu concomitanter, non verò de actione essentialiter sumpta:

Sed contra est: tum quia actio subsequenter, aut concomitanter sumpta non est necesse, vi distinguatur formaliter à moturquia ipse motus formaliter sumptus concomitatur, & subsequitur ad actionem. Vnde non bene diceret Arist quòd identificatur cum motu; & extratione formali distincta ab illo: sicut malè dixisset ibidem; quòd actio, & passio sunt vnus motus: quia ad veritatem huius copulatiuz requiritur, quòd actio, & passio distinguantur: at actio concomitanter est etiam, ipsamet passio: ergo, & c. Tum etiam quia Arist loquitur de actione denominante agens, vi tale; atque adeò de actione formaliter sumpta.

Adde, quòd, vt ex contextu constat, instituit sermonem de his formalitatibus securidum eas rationes, secundum quas essentialiter distinguuntur: quia loquitur de actione, vt est ab agente, de passione provt est
receptio motus ab eodem agente: ergo loquitur de esse
dem essentialiter, & secundum proprietatem sermonis consideratis; ac proinde non de actione concomitanter quæ neque est actio sormaliter, nec talis
nuncupari potest.

Secundò respondebis cum Nazario, quod P 4 que

## 176 Disp.XVII. de actione, & passione, Quæst. IV.

quoties agens agit actione transcunte, & cum motus sunt ibi duæ actiones, alia quæ est actualitas agentis & in ipso manet, ve reducat illud de potentia in actum, quam appellat actionem Metaphysicam: alia verò Physica, quæ transit ad passum, seu mobile, & in ipso est. Vnde quando Atistot. ait: actionem esse in passo, non loquitur de illa priori actione; sed de hac posteriori sicut de hac vitima intelligendum est identificari cum motu: nam prior illa, sicut manet in subiecto distincto, scilicet agente: ita & realiter à motu distinguitur.

Sed contra: quia Aristor quoties agit de agente, & eius actione, nunquam meminit huius actionis realiter distinctæ à motu, nec vnquam protulit, quod in his, quæ operantur per motum datur actio realiter distincta ab illo, & à passione; sed porius suit perpetuus in assignanda identificatione inter has formalitates: at si iple hanc actionem distinctam realiter à motu agnouisset, non posset non aliquando mentionem eius facere: alioqui satis diminute pro-

celli lleri

34 Maxime, quia Philosophus non solum non meminit huius a Qualitatis distinct æ entitatiue à motu, & actu mobilis, verùm etiam illam negauir. Vnde in hoc lib.tex. 1 9.2it: Motius autem altus alius non est, oportet enim effe actum veriusque, motium quidem est in ipso posse monens autem in ipso operari, vel agere: quare similiter unus verinsque attus. Quem locum sic explicat D. Tho. Oftendit quomode se babeat mottes ad mouens,& primo proponit qued intendit dicens: qued actus motini non est alius ab actu mobilis. Vnde cum moius sit actus mobilis, oft etiam quodammodo actus motini. At & Arist. agnouisset aliam actionem præter eam, quæ est in passo, non posser dicere, quod motui non est alfus actus præter actum mobils quia potissima actualitas actini, seu motiui esset illa actio, & actualitas, cius quæ est illi inttinseca.

Confirmatur ex ratione; quam Aristoteles ibidem format, que sic se habet Quemadmodum mobile prius est potentia mobile, & postea actu mouetur ita agens prius est potentia motiuum, deinde actu mouens ergo: quemadmodum est actus, per quem id quod prius erat mobile moneatur actu; ita oportet elle actum per quem id, quod prius erat in potentia motiuum, postea sit actu monens : sed moriuum, & mobile dicuntur correlatiue: quandoquidem quia motinum mouet mobile, ideò mobile, mouetur à moriuo : ergo idem actus & non alius requiritur, & sufficit ad hoc vt motiuum moueat mobile,& mobile moueatur à motiuo. Sicut quia visio est actus visiui, & visibilis; ideò non est necessarius duplex actus ad hoc ve visus videat, & visibile videatur, sed illemet & non alius, quo visus videt, videtur

& visibile.

eo quod actio est in passo, intulit quod agens inquantum huiusmodi non moustur scilicet vi ibidem explicat. D. Thom per illam actionem formaliter, per quam mouet, quod etiam repetix Philos. 3. de ani, text. citato dicens: Agentis namque, mouentique operatio in ipso patiente suscitur, atque inest: quocirca necesse non est id, quod motu mouetmoueri, at si esse in agente illa altera actio non posser non mouens inquantum huiusmodi moueri modo prædicto. Vnde D. Th. explicans hunc locum, postquam dixit, quod actio non est in agente, sed in passo, sici inquit: Et issa est ratio, quare non est necessariam, quod emne mouens mana mana action.

Adde secundo, quod Arist. 5. lib. Physit vbi étiam D. Thom.) aperte docet, ad actionem non dari actionem: si ergo admittitut hæc duplex actio, vt om-

nino necessaria in agentibus transeunter, iam ad actionem, & motum dabitur actio, imò & actio Physica: quia hæc actio, & actualitas agentis necessariò concernit, & connotat motum, & consequenter immeritò à Nazario actio Metaphysica vocatur.

Mens D: Thoma ex variis eius teftimoniis colligitur.

### S. . 11 I.

Icendum est lecundo: stando in doctrina Dini Thome, actionem transeuntem non subiectari in agente; sed in passo. Assertioneth hanc tenent omnes authores pro præcedenti conclusione relati, qui post D. Thom.scripserunt, & licet satis ex testimoniis pro præcedenti assertione allatis constet (semper enim D. Thom. in doctrinis Philosophicis secutus est Arist.) nihilominus, qui aquo ad Doctorem Angilică inter eius discipulos maior est controuersia, ided peculiariter, sigillatim ex mente eius suadenda est assertio attamen quamuis plura ipsius testimonia possemus expendere:nam illam docet 9. Metaph. le&. 9.1.2.q.3.art.2.q.21.art.5.1.contra Gentic.100.de veritate q. 14. art. 3. de potentia qu. 10. art. 1. & 1. p. quæll. 54. artic. i.in corpore, & alibi : nihilominus vnicum tantum ipsius testimonium expendemus:

37 Hoc autem desumitur ex 1.p.q. 18. att. 3. ad 11 vbi sic inquit: Qued seut dicitur in 9. Metaph. duplex est attio, una qua transit in exteriorem materia, ut calefucere, & secare: alia, qua manet in agente: ut intelligere, sentire, & velle. Quarum hac est differentia; qui a pris ma attio non est perfettio agentis, quod moues; sed ipsu moti; secunda autem attio est perfettio agentis. Ergo sentit, quod actio transiens non est in agente, alioqui noti

dixisset, quòd non est persectio illius.

Respondetur cum aduersariis, actionem transetintemideò dici perseccionem moti quia tota ordinature ad persiciendum mobile, licet sit in agente. Sed contra: quia si semel ponitur in agente, ve voltima actualitas eius, potius habebit per se primò persicere intrinsecè agens, quam mobile: ergo potius debuisse D. Thom, dicere, quòd est persectio agentis, quant mobilis.

Adde, quod etsi ratio sacta esset sufficiens ad verificandam illam propositionem assirmativam, scisscet talem actionem esse persectionem mori, non tamen illam negativam, numerum esse persectionem agentis. Sicut etsi potentia operativa per actionem transcuntem, tota ordinentur ad persiciendum mobile; non tamen ob id negati, potest quod sunt in agente, vt persectiones eius. Quare hac propositio esse absolute resicienda: potentia operativa agentis sunt in patiente, aut in moto: ergo similiter, ecc.

Satisfit fundamentis pro prima sententia allatis.

### 6. I V.

AD primum ergo patet ex dicis, quomodo iuxta explicationem D. Thom. ibidem datam, intelligatur, actionem transeumem esse actum agentis, & quomodo actio transsens solum extrinsece denominet illud.

Ad confirmationem dicunt aliqui, estit probationem, non esse Arist. sed à commentatore adtectam. Dato autem, quod fuisset ab Arist. Addusta
dicendum est: quòd ipse absque dubio ertore deceptus existimanit impossibile esse, quòd Deus denus
inundum producat, quin habeat nonum actum
volunta

## Disp.XVII.de actione, & pass. Quæst. V. 177

voluntatis, & intelle dus, & hoo supposito errore, quem S. August. 12. de ciuitate, cap. 13. consutauit, optime sequitur, Deum fore mutandum, si denuò mundum produceret. Neque etiams verum estet id, quod Aristoteles existimauit, sequeretur aliquid contra nos: quia intellectio, & volitio sunt actus Dei immanentes.

Nec mirum, qu'd Philosophus lumine sidei destitutus non potuerit comprehendere, quo pacto sicri posser, ve sine noua actione nouus essectus in tempore, & per se primò producatur: quia modus hic denuò rem producendi, solo lumine naturæ dissicillimè, vel

nullo modo potest assequi.

39 Ad secundum ex testimonio D. Thom, petitum respondetur: quòd loquitur ibidem de actione secundum esse morale considerata, vt ex litera patet, scilicet de peccato crucisigentium Christum Dominum: at quævis actio secundum esse morale est in agente: quia tale esse bonitatis, & malitiæ moralis sundatur, & desumitur ex actu libero voluntatis, qui in agente manet.

in agente manet.

Ad confirmationem respondetur cum Ferrara, quòd in quæstione illa sexta de Potentia, articulo decimo ad primum; ideò docet, actionem esse persectionem propriam agentis, licet non insit illi; sed abeo progrediatur: quia ve ex contextu constat, prouenit illi aliquod commodum, scilicet conservatio suæspe-

cici , &c.

Ad secundum locumex 2. contra Gentes dicimus, quòd sensus est omnem actionem, quæ similitudinariè, & quoad esticaciam est transiens, si non est de substantia agentis, inesse ei, sicut accidens, & loquirur Sanctus Thomas de actione in hac restrictione: quia hoc erat illi satis ad suum intentum: quia actio ad extra Dei, de qua ibi tantum similitudinariè est transiens.

Ad tertium respondetur quod in tribus illis locis loquitur Diuns Thomas de actione immanente, enim optime notavit Ferra. 2. contra Gentes, capite primo, acio absolute accepta habet, quod sit actio ex se : quod sit accidens, conuenit ei ratione alicuius speciei : inhærere autem subiecto non conuenit sibi vniuersaliter, neque per communissimam rationem actionis: alioqui diuinæ actiones essent accidentia, & inharentes. Vndè si actio immanens inhæret agenti, conuenit illi, non quia actio; sed quia accidens, non quidem quia accidens vt sic: quoniam secundum communem rationem accidentis nullum accidens determinat sibi magis hoc subieaum, quam illud, sed per hoe specificatur species accidentis : ita vt si sensus ; actioni immanenti, quæ est in agente, convenit esse in illo, non quia contineatur sub communi ratione actionis, vt species eius; sed vt est species accidentis: in quantum enim est accidens procedens ab agente non præcisè vt est id, quo aliquod operatum producitur; sed vt quid per se primò intentum habet, quod in agen-

### QVÆSTIO V.

Vtrum ratione naturali convincatur actionem transcuntem subjectari in agente.

Via Philosophus naturalis, ratione naturali inniti debet; ideò explicata mente D. Thom. & Aristot. circa subiectum actionis transcuntis, placuit inquirere, quid in hoe ratione naturali conuincatur.

Refertut opinio affirmans.

§. I.

Partem affirmatiuam tuentur omnes Doctories quæstione præcedenti sentientes hano esse Aristot. & D. Thom. mentem. Probatur ratione primo: forma, seu actus in eo est, vt insubiecto, cui tribuit suam denominationem realem, quia inhærendo tribuit illam; sed actio non denominat passum; sed agens, vt ex se constat: ergo non est in passo; sed in agente.

Nec satis erit, si dixeris actionem esse formam denominantem extrinsecè agens; & ideo non esse necessarium, quòd sit in illo: quia dexteritas denominat extrinsecè parietem dexterum, ideo non debet esse in pariete, sed in animali, quòd denominatur intrinsecè

dexterum.

Nam contra hot est: quòd omnis forma denominans extrinsecè aliquod subicctum, debet aliquo intrinsecè denominare: vt patet in dexteritate, & vinsione, quæ etsi externum subicctum denominet extrinsecè dextrum, vel visum: at denominat animal intrinsecè videns: vel dextrum; sed actio non denominat passum intrinsecè: aliàs calesactione, verbi gratia, passum esset agens; & ita lignum seipsum calesaceret: nec tandem alicui alij subiccto, nisi ipsi agenti, potest denominationem intrinsecam agentis tribuere, vt ex se constat: ergo, &c.

41 Confirmatur primo: agens vt agens est concretum quoddam per se pertinens ad prædicamentum actionis: ergo non denominatur tale, nisi à forma reali, & inhærente; alioqui in sola denominatione extrinseca esset ratio prædicamentalis con-

stituenda:

Confirmatur secundo, & explicatur tota hæc ratio: nam actio, vt actio, est accidents, cùm ratio accidentis per modum transcendentis imbibatur in omnibus prædicamentis: ergo dicit essentialiter in; sed vt actio est, non est in passio: quia vt sic non est actio, sed passio, nam actio, emotus, vt recipiuntur in passo; habent rationem passionisergo inhæret in agente; atque ita denominabit illud intrinsece; & non per solam extrinsecam denominationem:

43 Secundò, nama du agere est maxima agentis persectio: ergo dicit aliquid intrinsecum, seu inharens illi, & consequenter actio, à qua habet agere non erit in passo. Consequentia patet: quia persectio inest ei, cuius est persectio. Antecedens verò probatur, tum quia extrahit potentiam actiuam de potentia ad actum, & constituit illam in vitima actualitate, quam potest habete: tum etiam, quia quod agens se aliis communicet, pertinet ad maxi-

mam eius perfectionem.

Nec satis erit si dixeris, hoc pettinere ad persectionem extrinsecam agentis; non verò intrinsecam: quia illa eadem persectione, qua persicitur extrinsecè, persicitur passum intrinsecè. Nam contra hoc arguit Nazarius intendens implicare, quòd aliquid sit extrinseca persectio alterius; quia vtait D. Thom. 1.p. q. 5. att. 1. In tantum unumquodque est persectum in quantum est actu: & rursu; unumquodque est appetibile; bonum in quantum est persectum, cum omnia appetant suam persectionem. Sed implicat aliquid esse; ens & bonum formaliter entitate, & bonitate extrinseca: ergo implicabit, aliquid esse persectum persectione extrinseca; & non inhærente.

44 Confirmatut primò: quia si actio tantum extrinsecè persicit agens, non aliter illud persiciet, quàm per modum signi extrinseci denotantis persectionem, seu virentem agentis: sed hoc est impossibile: ergo. &c.

## 178 Disp.XVII.de actione, & passione, Quæst. V.

Consequentia cum maioti videtur patere. Minor verò constat: quia teste Arist. vnumquodque est propter suam operationem, vt propter sinem; at nihil agit propter signum perfectionis, præsertim loquendo de agente naturali, vel irrationali, sed propter veram, & realem perfectionem significatam. Vnde sicuti hæc perfectio non angetur, ex hoc quòd significatur, ita hoc quòd est significari non habet ratio-

nem boni,& consequencer neque finis.

Confirmatur secundò tum quia actio non qualemcumque potentiam scilicet extrinsecam; sed intrinsecam potentiam agentis extrahit de potentialitate
in actum virimum; at potentia intrinseca non est
proxime, nisi in ordine ad actum, se persectionem
intrinsecam. Unde esse visum, quia est denominatio
extrinseca non cadit proxime, niss suprà esse visibile, quod etiam est denominatio extrinseca desumpta
à potentia visua; se ideò significatur per modum potentia. Tum etsam, quia nihil potest transse de contradictorio in contradictorium, nisi per aliquid intrinsecum, aliqui habebit se sicut antea, atque ita
non transibit ab vno in aliud contradictorium; sed
agens per actionem transit de non agente in agens;
etgo actio est persectio illius intrinseca.

45 Tertiònam relatio agentis in actu ad passum, que in agente residet, non potest non fundati in actione, siquidem hac posita, vel ablata, relatio ponitur, vel ausertur, & hoc.proprium est fundamenti, ve ad eius positionem ponatur relatio: sicut & ad eius remotionem tollatur: ergo actio in agente debet recipi. Patet consequentia: quia vbi est relatio, ibi &

fundamentum esse debet.

Quò d'i dixeris, relationem hanc in actiua potentia, non verò in actione fundari. Contra hoc esti tum quò d potentia actiua rationem actiui ad passiuum sundat i ergo nequit habitudinem agentis in actu fundare; tum etiam quia aliàs relatio hæc agentis in actu maneret transacta actione. Sicut relatio paternitaris, quia in actiua potentia sundatur, potest etiam transacta actione manere. Tum denique, quia sicutid, per quod aliquid est actu album, sundat relationem similitudinis in albedine; sie per id, quod aliquid in esse agentis absolute constituitur, debet habitudinem agentis in actu sundare.

### Prafertur sententia negatina.

### S. II.

Thilominus dicendum est; etiam innitendo rationi naturali, actionem transcuntem non subiectari in agente; sed in passo. Hanc docent omnes authores præcedenti quæst.in sauorem nostræ sententiæ adducti: omnes enim ratione naturali ducti collocant actionem transcuntem in passo.

Et probatur ratione desumpta ex D. Thom.prima parte, quæstione 18. art. tertio, ad primum; nam actio transiens, & immanens adæquate, & immediate dividunt actionem, vt sic ergo constituuntur per modos immediate oppositos: nam ea, quæ sic dividunt rationem aliquam superiorem, debent constitui per prædictos modos; & ideò quia rationale, & irrationale dividunt hoc modo animal; oportet vt per differentias immediate oppositas constituantur; sed actio immanens hoc ipso quòd sit immanens, est persectio intrinseca agentis, & in illo manet: ergo actio transiens, hoc ipso quòd sit transiens, non est persectio intrinseca eius que magentis: ac proinde non manebit in illo; sed in passo.

Respondebis cum authoribus oppositæ sententiæ, disterentiam, quæ est inter actionem transcuntem.

& immanentem, non esse, quòd hæc maneat, in agente; non verò illa: sed quòd immanens ita maneat, ve non producat aliquid in externa materia; at verò transiens ita manet, ve aliquid producatin illa. Item transiens per se primò ordinatur ad persiciendum aliud suppositum, vel aliam partem eiussem suppositi: secus verò immanens: & tandem quòd transacta actione immanenti, non manet saltem terminus per se primò productus: secus transacta transcunti.

47 Sed contra:nam actio, quæ formaliter, est immanens, & tantum virtualiter, seu quoad efficaciam est transiens producit aliquidin extrema materia, & relinquit effectum per se primò productum, & creatum : ergo discrimen , quod versatur inter a &um immanentem, & formaliter transeuntem, non est penes hoc quod immanens, vel nihil producat ad extra, vel quòd illud non est permanens, secus verò in actione transeunte, contingat. Antecedens patet in actionibus immanentibus divini intellectus, & voluntatis, que vt ex D. Thom. 1.p.q. 25. constat, habent efficaciam non obstante, quòd fint immanentes ad producendas creaturas: quia cum sint infinitz persectionis in genere actus, habent infinitam efficaciam ad attingendum quidquid Deo placuerit pio ca duratione, quam iple præfixerit.

Adde primò, quod quiuis actus per se primò ordinatur ad persiciendum proprium subiectum: quia comparantur per modum persectionis, propris persectibilis; ergo si semel actio transiens est actualitas intrinseca agentis per se primò ordinabitur ad persiciendum illud, arque adeò secunda differentia inter actionem immanentem, et transeuntem ab aduessariis assignata corruit. Adde secundò, quòd etiamentium discrimen euanescit; nam multæs sunt actiones transeuntes, quæ nihil post se transacta actione telim

quunt, vt citharizatio &c.

48 Secundo principaliter suadetur assertio; naun motus est in mobili, & passo, ve supra vidimus: quia est actus mobilis, & per illum transit ve g. aqua à none este sub forma, & actu persecto caloris, ad este sub illo; sed talis motus habet veram rationem actionis realiter, & identifice loquendo: ergo iam actio transses subiectabitur in passo. Minot patet ex dictis in hac disput quia cum motus non egrediatur ab agente ve quod; sed ve quo; & ve ipsa egressio essectus, non potest non esse realiter identifice actio, que saltern in creatis est ipsa egressio essectus.

Confirmatur: nam præcise per hoe quod intelligamus calorem, aquæ exire ab igne medio moru, vt ab agente, intelligimus calorem illum esse esse cum ignis: & non alterius causæ: ergo & intelligimus, ignem essicere prædictum calorem, ac per consequens esse actuagens absque aliquo alio superaddito.

Respondebis cum aduersariis, non posse intelligi calorem ve excuntem ab igne medio motu in aqua recepto, nisi priùs intelligatur actio, ve actualitas agentis intrinseca educens illud de potentia in actum atque adeò motus non erit ipsa prima, & essentialis egressio, quod requiritur ad rationem actionis.

49 Sed contra est: quia cum potentia calesaciona, ii secundum se consideretur, respiciare calorem, vt essectum adaquatum; opottet, vt motus calesacionis sit eius actus adaquatus: sicut quia visus, vt talis, respicit, vt obiectum adaquatum, visibile, ideo visio est eius actus adaquatus: ergo motus calesacionis est prima & essentialis egressio caloris ab alio calore: sicut visio est id, quo primò, & essentialista attingit visus ipsum visibile; ergo superstuir quania alia actio realiter distincta: quia ad vnicum agens, & respectu vaius omninò essecues sussiciat actionem.

Confirms



## Disp. XVIII. de actione, & past. Quart. V. 179

Confirmatur stampotentile operative transeunter sunt per se prindibilitate ad perficiendem passum: ergo hoc ipso quod persiciani illud, extrasium un exacta potentialitatium, quam habebant: sed precise per social detur acto, que subiecceur in passo, se abeisdem potentis exeat; persicitur passum, expersicitur ab agente ergo supersuit alla actualitas, ad extrahendum siludido potentia ad actum.

## Satisfit fundamentis sententia affirmatiua.

constituted in the matter contract of the parent

pui: Deprimem ergosprotoppolita sententia bein Canè respondetar ibidem, se desumitur solutio
exili. Thoma in presenti lect. 4. ideà enim dixirquòd
raotis est quodammodo acus actiui, quia solum extrinsecè illud denominat, se congruit hoc cum natura actionis: quia cum sitmotus, provi ab agente;
mon est necessort denominat agens, yt tale i quia est
in illossod saisserit, quòd sit ab illos.

Ad primam impugnationem contra solutionem ibi datam responderur : quod etsi forma extrinsecè denominant vinum subiccum debeat intrinsecè aliud denominare; non tamen est necesse, vi verumquo eodem modo denominari : Divisio enim dat parieti extrinsecam visi denominationem; non tamen requiris tun vi aliud quidquam intrinsecè visum denominationem, etsi ded satisferit quod intrinsecam denominationem, etsi ab hac dinersem; scilicer denominationem videntis, tribuat: sicilimistres actio reansiens extinsecè denominar agens: intrinsecè verdipassum hac denominatione, nempè, assetum actione: nonenim huruse que impositum est aliquod nomen simplex ad hoc concretum significandum.

quod ve constat ex his, quæ in Logica disp. 5. & disp. 1. nu. 60. vidimus, in prædicament is accident ium solum ponuntur abstracta; concreta verò ad illud reducuntur; & ideo actio secundum suam intrinsecam realizatem constituit prædicamentum actionis; & agens quia realiter; siere extrinsecè, denominatur ab illa, reducitur ad prædicamentum. Nec refert, quòd ratione alicuius! realis extrinseci pertineat aliquid reductiue ad prædicamentum, ve per se patet:

k

Ad secundam confirmationem respondent aliqui, de quorum numero est Pater Suarez, actionem, vi talem, non includere in, sed à, seu esse ab agente : & ideò etsi non sit in passo, non benè inserri, quòd debeat esse in agente, vi in subiecto. Sed hæc solutio non placet, nam essi verum esse, actionem, vi talem non exprimere in, vi multi volunt (de quo alibi tractatur) negari tamen minimè potest, quòd illud intrinsecè non includat : nam cum actio non possit non in suo vitimo conceptu, includere rationé entis, alias esse purum nihil : consequens est, vi debeat includere aliquem ex modis entis, se ilicet vel esse per se, vel in alia, & cum primum non possit includere; vi ex se constat, non potest non secundum, se ilicet in intrinsecè includere.

enthimema. Et ad minorem statim subsumptam dicendum est: quod licet formalissima ratio actionis non desumatur penes hoc quod insit subiecto, nam hac penes ordinem ad agens pensanda est; attamen ratio sua formalissima penes ordinem ad agens; desumpta; debet inesse passo. Sicut licet verum sit, quod potentia visua non habet propriam specificationem à subjecto; sed ab obiecto: est tamen salum, quod propria ratio talis potentia abs

obiecto extrince pecificata noti însit homini. Neque admittehdum est, actionem pracise, quia in sit amittere rationem actionis; & esse passionem non enimideo passo (ve iam diximus) habet rationem passionis, quia vecumque incli, sed quia subiectum pec modum specificatiui, estimado associationes.

desunitur solucio en El The la confirma Gent capi 13 de 23. & 9. Metaph. lect. 8. Et ad primam probationem respondetat; nonvesse siconfientens, quò d'aliquid denominetur ens, & bonum; ac perfectumextrinsecè, per entitatem, bonitatem; & perfectionem in alio existentem, & ideò quando ens, seu bonum dicitur analogicè de Deo, & creaturis analogia attributionis, tunc minus praccipua analogia attributionis, tunc minus praccipua analogia attributionis, tunc minus praccipua analogia.

Trinsecè ab entitate Dervi D Thi doces cuma su logica dispersantici de la constitutionis.

Ex quo etiam fir, vi agens dicatur extrince per fici per actionem: quia libe iplo quod ab co exictir actio, vi perficiens passum, ostenditur intrinseca perfectio qua praerat in agente qua que tanta est vi alis perfectionem communicaneric, quod quidem inter bona extrinseca agentis communerandum estisicut ad extrinsecum honorem Dei pertinet, quod se in alios dissundat, sour per houron persisteur in reinseca

etsi vnumquodque propter suam operationem sis, no obid operatio debet esse intrinseca agenti quia pptess aliquid esse propteralitid vr proptet sinem extrinsecum vr in prasenti contingit de idea non eportet vr intrinsece per illud perficiatur. Et ad id quod ibidem dicitur scilicer quod propsia persectio non crescit per hoc, quod ostendatur, dicendum est, non crescere incremento intrinseco; bene ramen extrinseco quia talis ostensio pertinet ad bona extrinseco daremus, agens non agere formaliter ad ossensionem se dendam suam persectionem; fatis esse ad hoc vi intenderet agere quod per illam actionem persectionem passum.

Ad secundam confirmationem steimus: minil feferre, quod actui extrinseco correspondent potentia intrinseca: se ideo denominatio visibilis formaliter cadit supra ipsam entitatem caloris. Adde quod
potentia intrinseca agentis per actionem transcuntem non est ad recipere illam; sed ad hoc vi actio
exeat ab ea, seu ad hoc vi persiciat passum: se ideo
sufficienter illa potentia extra suamextrassitus potentialitatem; per hoc quod actio ab illa egredia uf; se
persiciat passum; denominet que extrinsecè agens, vi
in assertione nostra dicebanus.

Et ad secundam probationem eiusdem consistrationis respondeturiquod licet nihil possit transise de vna contradictoria dicente negationem entitatis intrinseca; seu denominationis intrinseca in aliam dicentem intrinsecam entitatem seu denominationem intrinsecam absque receptione alicuius intrinseci; secus verò est, quando transist de vna contradictoria, dicente negationem denominationis extrinseca, in aliam exprimentem eandem intrinsecam des nominationem. Vnde ibidem intercedit sua, vt sic dicamus, mutatio extrinseca proueniens ex mutatione non intrinseca alterius extremi.

fountem non esse fundamentum prædictæ telationis; sed solum relationem sundandi vt constat ex dictis in Logica disput: 14. numero 36. N ec hine sit actionent transcentem subjectari in agente: quia ve

# 180. Disp. XVIII. de infinito, Quast. I.

ibidem num. 37. exposuimus, rationes sundandi secundi generis secum afferunt aliquem motum, aut transitum; indenon est contra naturam harum relationum, quòd ratio fundandi suat als agente in passum, secus tamen contingit in aliis resationibus mutis ob orationes ibidem assignatas.

### 

DE INFINITO.

VIA motus est de genere continuorum, ve ex dicendis 6, lib. patebit, & ve suprà in procemio huius libri ex Aristotele assistantione continui: ideò semell explicatis aliis admotum spectantibus, statim de infinito voà cum Aristotele sermonem instituimus.

#### QVASTIO I.

-m : Me infinitum in actu naturaliter dari possit:

Rotituli explicatione notandum est primo:

quòd in presenti non agimus de infinitio in
omni genere, seu in genere entis: quia euidens est
dati hoc infinitum; cum sumine, naturali sit notum, Deum habere infinitatem in genere entis,
quippe qui omnon excogitabilem perfectionem
continet, nec ellis terminis clauditut, et D. Thom.

1. part quæst. 7. ostendit; sed loquimur de infinito
in genere entis creati

in genere entis creati.

Cæterum, quia hoc potest esse multiplex, scilicet vel in genere substantiz, vel in genere quantitatis, sine continuz, sine discretz, sine successiva, sine permanentis, vel in genere qualitatis, &c. Ideò in præsenti non loquemur præcipuè de omnibus his infinitis, sed de infinito in genere quantitatis; smò non qualiscumque, sed permanentis: quia Atist. hic de infinito secundum quantitatem permanentem ex professo disputat, & de infinito secundum quantitatem successivam no 8, lib.

Diximus, pracipae, quia ob connexionem docerina, & ve melius, & radicitus capiantur ea, qua Philosophus circa infinitum in genere quantitatis afferit, non poterimus non de aliis infinitis, & in aliis generibus entis creati contentis difputationem texere. Vnde quastionis titulus licet potissime de infinito in genere quantitatis saltem permanentis intelligatur, non tamen excludit omnia alia infinitorum permanentium genera sub latitudine entis creati contenta.

2 Secundo notandum est ex Aristotele in hoc lib. c. 6. & D. Thom. ibidem, & de veritate quæst 2, att. 10. & prima par. quæst. 7. att. 4. iuncta solutione ad 1. infinitum esse duplex, aliud infinitum in actu, aliud verò in potentia. Infinitum in actu, vt ipsum nomen sonat, est illud, quod secundum id, quod actu includit, nullis terminis includitur: nam vt D. Thom. quodlibet, & 3. att. 3. p. quæst. 10. att. 3. ad 2. docet; infinitum dicitur, tale, quia non sinitur, seu quia cater terminis. Vade infinitum in actu illud erit, p.

quod fecundum id, quod actu habet, mon habet finem. Quare si fuerit infinitum v.g. in genere quantitatis, quantumuis magis, ac magis accipiamus ex partibus aliquotis, quas actu habet semper restabit viterior, & viterior para accipienda.

Et ideo Aristin hoc lib. 17. & D. Thom ibidem desiniunt insinitum in actu secundim quantitatem sic: Infinirum est, cuius semper est aliquid extra. Caterirm insinitum in potentia dicitur illud, quod segundum id, quod actu habet, est quidem sinitum, sed secundum id, quod potest habete, nullum habet tetminum; & ideo meritò appellatur insinitum in potentia: quia hoc quod est carere terminis, secundum quod attenditur tatio insiniti; pracisò consenti illisecundum id, quod potest habete: & hod insiste dicitur quius quantitas dinisbilis in insinitum: quia quacumque dinisone sacta, potest viterior & viterior se viterior sieri.

. 3 Ex quibus duobus infinitorum generilité, pri-. mum scilicet infinitum in actu, solet nuncupari infinitum cathegorematice, sicut & secundim appellatur infinitum fincarbegorematice:forte quidem, quia ficut terminus cathegorematicus pet leiplum oft sen minis, ita infinitum in actu per leiplum; & lecundum en que actuineludit est infinitum : & feent verminus fincategoremeticus per le folus, non el terminus; ledinachus alteri & ita infinitumin potemtia pet seiplum, & secundum id quod actu includir, non est infimitate quaterns inngitur cum illo . qued potest habere. In presenti ergo non loquimus de infinito in potentia: hoc enim certum eft., posse dari vi ex supradictie conflict, sed de infinito in actuate us do di**cte.** • ·: tr

Referent opinio affirmans.

**5**. *l*.

Artem igiturassitumentem tenuere Anaximanider, Anaxagoras & alijantiqui Philosophi, quos citat Arist. in hoc libro, qui non solum id esse possibile asserunt sed etiam actu in retum natura datis Et potest probati primò: sic in natura datur infinitum in potentia, vt iam diximus: ergo & poterit dari infinitum in actu: quia frustra est potentia, que non reducitur, vel saltem reduci potestin actum.

Confirmatur: Deus vt agens naturale habet virtutem infinitam: ergo poterit medils causis naturalibus reducere illam in actum; atque adeo & naturaliter: Antecedens est notum. Et consequentia probatur, quia Deus vt Author natura, operatur vna cum natura à se creata, & si semel vna cum cadem natura non posset reducere suam virtutem actiuam in actu, frustra haberet illam.

Secundò ve libro sexte dicimus, in quovis continuo dantur infinitæ pattes, cum enim set in semper divisibilia divisibile, si partes, ex quibus constat, essent finitæ, posset ita dividi in illas, ve non testarent aliz partes, in quas insuper divideretur: ergo datur in quovis continuo infinitum in actu secundum numerum: quia revera omnes illæ partes actu sunt ibi, & non solum in potentia.

J Nec satis erit si dixerit cum aliquibus ex Thomistis, quòd partes illæ non sunt actu plura entis; sed tantum in potentia; & ideò non sequitur dari infinitum in actu.

Nam contra hoc est: quòd actu fint partes, & non vtcumque; sed actu distincta, quandoquidera nulla

# Disp. XVIII de infinito, Quæst. I. 181

nulla pars est ibidem, que non possit superari à cæteris: ergo sunt actu plura entia: nam multiplicatis inferioribus, necesse est, & superiora multiplicari.

Confirmatur: quia si ob aliquam rationem non essent actu plura entia, & sufficientia ad constituendam multitudinem; seu pluralitatem infinitam; maximè quia non existent actu per propriam existentiam; sed per vnam, & candem existentiam totius; at hæc ratio est nulla, quia si daretur quantitas habens infinitas partes æquales, esset simpliciter infinitas,& eius partes essent infinitæ secundum multitudinem, & tamen nulla earum haberer propriam exi-Rentiam, sed existerent per existentiam totius, vt patet ex supradictis libro primo:ergo quod partes continui non habeant propriam existentiam, nihil oberit quominus non sint actu plura entia. Maior probaturiquia cum reuera quælibet habeat suam propriam essentiam actualem, solum deesse potest illis actualitas propriæ existentiæ, ad hoc vt sint simpliciter in natu.

6 Tertiò tandem, nam ve modo dicebamus, ad hoc ve detur linea infinita, tantùm desideratur, ve actu habeat plures, & plures partes aliquotas: id est, quæ sint sine termino, & talis conditionis ve signata vna certa v. g. quæ sie vnius palmi, tunc teliquæ omnes sint eiusdem magnitudinis: at certum est dari in continuo hanc lineam, ergo & infinitum secundum magnitudinem.

Minor probatur, nam data columna, cuius rotunditas, & longitudo sit vnius palmi, tunc necessariò concedenda est linea ab extremo ad extremum columnæ descendens, & omnes illius partes gyrans, & continuas, cumque partes illius lineæ sint infinitæ, vt ex distis constat, & omnes sint vnius palmi, quando quidem omnes gyrant, & continuant rorunditatem illam vnius palmi, quæ est columna, consequens est, vt habeat linea illa à summo vsque deorsum infinitos palmos longitudinis & inter se non communicantes, ergo iam dabitur infinitum in actu.

#### Stabilitur vera sententia.

#### **S**. **H**.

Thilominus dicendum est: non posse dari naturaliter infinitum in actu. Hanc sententiam latè tuetur Aristot. hic c. 5. & 6. eamque validissimis consistent rationibus; quem sequuntur omnes eius interpretes in commentariis horum capitum; necnon & Scholastici antiquiores in 1. dist. 32. Modernique cum S. Thom. 1. p. quæst. 7. att. 2. 3. & 4. qui omnes vnicum tantum infinitum, Deum scilicet agnoscentes, cætera omnia creata esse simita, & limitata ingenuè fatentur. Habetque sententia hæc maximum in sacra Scriptura sundamentum:nam Sapientiæ 12. dicitut: Omnia secisti in numbero, pondere, & mensura, quæ omnia repugnant infinito.

8 Ratio fundamentalis desumitur ex D. Thom.
1. p. quæst. 7. citata: quia quæuis res creata finitam habet essentiam: quia non porest tanta esse eius persectio, & actualis, ve careat genere, & disserentia, per quæ ad certam, & sinitam naturam trahatur. Rursus, essentia finita, & limitata, connaturaliter saltem loquendo, terminatas habet proprietates, determinataque accidentia cum omnia hæc naturæ illius rei, euius sunt assectio
Colleg. Compl. Physica.

nes, debeant esse commensurata: ergo naturaliter non poterit dari aliqua res, quæ secundum suam essentiam, aut secundum aliquod accidens habeat infinitatem, & consequenter neque in genete substantiæ, aut aliorum accidentium generibus infinitas inueniri poterit.

Nec necesse erit hanc sententiam aliis rationibus nunc confirmare nam sequentibus quæstionibus hoc etiam de potentia Dei absoluta repugnare probandum est, ideoque rationes illæ hanc sententiam à

fortiori roborabunt.

Sed obiicies, eundem D. Thom. quæst. 7. primæ partis art. citato dicentem: dato quòd esset aliquod corpus infinitum secundum magnitudinem, non ideo fore infinitum secundum essentiam: quia essentia sua esset nihilominus terminata ad aliquam speciem per formam, & ad aliquod individuum per materiam: ergo cum essentia sinita potest optime compati quantitas, & alia accidentia infinita, & consequenter non rectè colligit D. Thom non posse esse infinitum secundum quantitatem, qualitatem, &c: ex eo quòd essentia substantia est finita, & limitata.

y Confirmatur, & explicatur: quia ex finitate essentiæ substantiæ solum potest inserri similis infinitas in accidentibus, scilicet quoad essentiam; ergo cum quantitas, v.g. vel qualitas maneret eiusdem essentiæ, sine illa esset insinita secundum extensionem, sine secundum intensionem: quia hæc insinitas accideret essentiæ; siet indè, vt ex sinitate substantiæ non benè inferatur sinitas omnimoda accidentium: non enim ex vi causæ potest inferri in essectu, nisi id, quod est in eadem causa.

Respondetur: quòd etiam admisso absolute testimonio D. Thomæ, adhuc nihil indè contra nos: quia saltem illa essentia petit accidentia finita, & ideo saltem naturaliter hæc, & non alia debent illi tribui.

Ad confirmationem respondetur: quòd substantia essentialiter sinita tantum est radix accidentium sinitorum; imò & accidentia, hoc ipso quod sunt sinita secundum essentiam, debent habere saltem naturaliter modum essenti sinitum, v. g. sinitam intensionem, &c. vt sic sit debita proportio inter rem, & sum modum, & inter essentiam, & assectiones eius: in præsenti autem tantum loquimur de possibilitate naturali insiniti in actu.

#### Soluuntur argumenta prima sententia:

#### §. 111.

A D primum ergo pro prima sententia respon-detur, ex Aristot, cap.6. huius lib. & ex D. Thom. ibidem lect. 9. duplicitet aliquid esse in potentia; vno modo, quia potest totum reduci ad actum: quema imodum æs est in potentia ad statuam; quia hec potentia potest reduci complete ad actum, & hoc modo non est possibile dari infinitum in potentia: quia numquam potest reduci complete ad actum. Alio modo dicitur aliquid esse in potenti a ; quia successiue potest reduci ad actum, qui nunquam complete habeatur, quoniam est in ordine ad actum admixtum potentialitati; ac proinde quamuis talis potentia fir in satiari, numquam tamen est in satiato effe,& hoc modo dicitur aliquid effe infinitum in potentia: vt patet in divisionibus continui, quæ sunt infinitæ in potentia : quia non possunt simul dari omnes;

# Dilp.XVIII.de infinito, Quæst.II.

omnes; sed paulatim, & successivé siunt, & quavis data, adhuc potest dari alia, & alia: & consequenter potentia, quam habet continuum, vt dividatur in infinitum, etsi sit in complere, nunquam tamen in tompleto esse, quia est in ordine ad actumadmixtum potentialitati. Vndè quod est in potentia ad prædictum actum repugnat vt aliquando sit in satiato esse; alioqui esset in ordine ad actum persectum, & completum.

Ex quo ad confirmationem respondetur: quod licet Deus vt author naturæ habeat virtutem infinitam: tamen quia res dicuntur infinitæ in potentia modo explicato: ideo non potest illas, vt author naturæ, reducere ad actum completum, & consequenter

nec poterit dari infinitum in actu.

14 Ad secundum benè respondetur ibidem (si tamen solutio illa rectè intelligatut,) quæ quidem defumitur ex Diuo Thoma in 4.distinctione 1 o.quæstioné 1 articulo 3 quæstiuncula 2 ad primum, vbi sic inquit : Vnitas rei consequitur offe ipfins, partes autem alicuius homogenei continui ante diussionem non hatent esse actu; sed potentia tantum; & ideo nulla illarum habet unitatem propriè in altu. Unde altu non est ipsarum numerum accipere, sed potentia tantum. Diximus, fi rette iutelligatur : quia mens D. Thom.non est, quod reipsa non detur ibi tanta multitudo partium, vt non habeat primam, neque vltimam, vt ex dicendis 6.lib. constabit, & ex contextu eiusdem S.Doctoris admittentis ibidem pluralitatem partium patet:sed - quod si propriè loquamur, non dentur ibi plura entia adu, ac proinde neque proprie sint ibi plutes vni-

Et ratio est: nam vt docet D. Thom.primo contra Gentes, cap 25. in sine, & in 1. dist. 8. quæst. 1. art. 1. de veritate, quæst. 1. art. 1. quia ens dicitur ab attu essendi, seuexistendi; ideo quod non habet proprium esse actu, non dicitur ens actu, & consequenter quia partes continui non habent in illo proprium esse, seu existentiam, licet, possint illam habere, ideo non dicuntur propriè plura entia actu. Et ob id non dixit Angelicus Doctor absolute, quòd non habent vnitatem in actu; sed quòd propriè non habent illam. Vndè neque ibi adest numerus actu, sed potentia: quia numerus propriè importat multitudinem actu diussam. Quæ solutio, & explicatio desumitur ex Aristotele 7. Metaph. textu 56. cex D. Thom. ibid. lect. 14. circa medium.

Vndè ad probationem dicendum est:quòd etsi re ipla sunt ibi infinitæ partes modo infrà dicendo, non tamen sunt infinita entia in actu. Quare llicet ens sit superius ad partes, si sumatur in tota sua latitudine, & sic sumptum prædicetur ide partibus illis infinitis; non tamen si sumatur, provt dicit ens in actu: quia sic dicit principium essendi; qua ratione ducti Theologi dicunt, quod licet in Deo fint concedendæ tres res, non tamen tria entia substantiuè, vt docet D.Thom. in 3.dist. 25.q. 2.2rt. 4. in corpore, & ad primum. Et colligitur ex Florent. sell.vltima in literis sanca vnionis & ex Hilardib 3.de Trinit. Cyrillo lib.1.in Ioannem, cap. 4. Isidoro lib. de summo bono, cap. 15. Vndè, ad hoc vt sint infinita entia, requiritur, quod fint infinitæres cum distinctis, & infinitis principiis essendi, seu existendi: atque ita hoc iplum desiderabitur, ad hoc vt sit ibidem propriè infinitum in actu, quod tamen non requirirur, ad hoc vt fint infinitæ partes : quia in vnico ente cum vnico principio essendi possunt esse plures partes.

13 Ad confirmationem respondetur: esse disparem rationem: quia etsi omnes partes illius quantitatis infinitæ non existerent per se de facto 3 haberent tamen potentiam proximam ad ic existendum: quia

omnes illæ possent esse separatæ, cum sint aliquotæ, & æquales vni signatæ: at verò partes proportionales infinitæ, quæ sunt in continuo finito, nullo mode possunt simul esse separatæ, vt suo loco dicetur. Qu are si daretur quantitas in continuo habens infinitas partesæquales vni certæ, esset ibidem simpliciter infinitum in actu; non quia haberet infinitas partes, quæ essent entia actu, sed quia haberet illas potentes proximè, per se existere simul & esse entia in actu simul quia non aliter aliquod totum, atque adeo nec ipsum infinitum, potest constare partibus, vt doce D.Th.in 3.d.6.q.2.art.3.

Adde, quod partes illææquales lineæ infinitæ existerent per existentiam totius compositi distinat, signatæ, & actualiter, & ideo sufficerent ad constituendum infinitum actu: quia is modus existendi, licet sit per existentiam totius, tribuit partibus, quod sint simpliciter, & omnino proprie partes actuales : partes verò proportinales solum existunt per existentiam totius in confuso, & indistincte: quia non sunt signabiles, ex eo quod non sunt æquales vni parti certæ, & signatæ; & ideo non sunt in actu, nisi tantum secundum quid, atque ita non habent sufficientem actualitatem intra latitudinem partium ad constituendum infinitum in a du simpliciter; sed secundum quid propter rationem di am: atque ideo talis multitudo potest dici infinita in potentia, provt ly in posentia excludit esse simpliciter in

14. Ex quo ad tertium respondetur: non esse inconueniens, imò necessarium admittere lineam illam habentem infinitos palmos; cæterùm indè nihil contra nos: tum quia tota illa longitudo ceris terminis clauditur: cum sit sub eisdem terminis, lub quibus est tota columna. Tum etiam, quin tota illa linea non est actu ens, provt ens dicit principium essendi: quia nequit per se separata consistere: & ideo non habent sufficientem actualitatem illæ partes etiam Intra latitudinem partium aliquotarum continui, ad hoc vt constituant infinitum in a du. Maximè, quia suo modo existut ratione partium proportionalium: quoniam communicatur sillis à toto existentia, quia nectunt partes proportionales superficiei: vnde sicut hæ sunt in actu confuse; & in potentia modo explicato; ita aliquid huiuscemodi potentialitatis ad partes lineæ quodammode deriuatur.

### QVÆSTIO II.

An per absolutam Dei potentiam possit dari aliqua creatura, que sit insinita secundum essentiam.

Via essentia est prior in qualibet re, ita infinitas in ratione essentiæ, si semel esset possibilis, deberet præcedere alia infinitatum genera, & ideo priùs de hac quam de aliis infinitatibus agimus.

#### Adducuntur rationes dubitandi.

§ 1.

PArs affirmatius probatur primò: quis potentia Dei ad extra est infinita simpliciter, & categorematicè: ergo poterit producere esse dum infinite persectum. Patet consequentia: quis potentis sinita potest attingere sinitum esse dum , & quò persectior, est, eò persectiorem producit: ergo que infinite virturis

virtutis fuerit; infinitam perfectionem effectui com-

municare poterit.

Secundo: non implicat Deum habero hoc imperium: Fiat perfeti: simus essettas ex hu, qua à me possunt produci: at talis essettus infinitam persectionem haberet: ergo, &c. Minor probatur; nam aliàs daretur ereatura finitè persecta; vitta quam non posset aliam Deus essentialiter persectiorem producere: quod, vt

infrà videbimus, omnino repugnat.

Terrid:nam si Deus ex necessitate natura ageret, tunc operaretur secundum vitimum sua potentia: quippè cum hoc sir propriumagentium naturalium: ergo essectus, quem tunc produceret; esset infinita persectionis aliàs sequetetur, quod dinina potentia sinita, persectionis esset, cum virtus potentia non sit maior quam eius essectus adaquatus: ergo & nunc cum liberè operatur, poterit essectum infinite persectum producere. Paret consequentia: quoniam non est minoris virtutis Deus liberè operans, quam esset tunc, si ex necessitate natura operatetur.

16 Quarto: Deus cognoscit infinitas creaturas posfibiles se inuicem in gradu persectionis essentialis excedentes, sed inter illas necessario datur vna infinite persecta: illa ergo erit producibilis à Deo: aliàs non esset possibilis. Maior patebit infrà questione se-

quenti.

Minor verò suadetur: tum quia si de sacto daretur in rerum natura infinitæ species Angelorum, se invicem in essentiali persectione excedentes, necessariò admittendus esser inter illos quidam Angelus; eti infinita, & actualis inesser persectio: ergo si verè sunt possibiles; verè sub esse possibili datur vnus habens infinitam persectionem: ac proindè illum vnicum Angelum posser Deus actu producere. Tum etiam, quia si inter illas creaturas non deuenitur ad assiquam infinitè persectam, consequens est, ve nec concipiatur tota collectio creaturarum, quia data quacumque creatura sinica persectionis, potest rursus alia, & alia dari: si quidem Deus non potest ita participari finito modo, ve non sit amplius, & amplius participabilis.

# Deciditur quaftib.

In I hilominus dicendum est, implicare contradictionem, quod detur aliqua creatura, quæ
sit infinita secundum essentiam: Assertio hæc colligitur ex Aristotele locis citatis pro præcedenti quæstiome, & est expressa D. Thom. 1: part. quæst. 7. art.

4. vbi loquens de essentia creata sic concludit;

Quia babet esse, & non est summ esse necesse est, quod
ipsum eins esse sit recepium. & contractum termimarunt natura. Unde non potest esse insinitum simpliciter. Et hoc ipsum docet qu. 50. art. 1:ad 3.& 2. ad
4:& in distinct. 43: qu. 1. art. 2:& alibi, sæpè, quem
sequentur omnes Thomissæ, & communiter cæters
Philosophi, & Theologi, & ideò consultò illos
benittimus:

Probatur ratione desumpta ex codem S. Doctore primo contra gentes cap! 43: Omnis natura creata; & completa constat genere, & disserentia: ergo nequit esse infinita secundum essentiam; & consequenter nec vla alia creatura: quia tanta persectio; scilicet infinitas secundum essentiam non posset conuentre; nisi natura completa: Antecedens satis constat, quia quanis natura completa; & creata v. g. substantialis; conuenit vniuocè cum aliis substantiis in ratione substantia; & differt ab illis per specialem differentiam: quia ratio substantia completa; Elleg. Compl. Physic.

& creata est omnino abstrahibilis ab omnibus substantiis creatis, & completis.

Ex quo prima consequentia; scilicet prædictara substantiam non sore insistan; satis constat; tom quia sicut implicat dari lineam infinitam, si sit terminata terminis propriis lineæ scilicet punctis; ita repugnat esse infinitum secundum essentiam id, quod est terminatum terminis essentiæ, scilicet genere, & disserentia. Tum etiam, quia inde colligit D. Thom. soco citato ex primo contra Gentes, & D. Dionysius cap. 1. de diumis nominibus, Deum esse insistam secundum essentiam: quia non est sub genere aliquo, & consequenter non constat genere, & disserentia: ergo è contrario quod constiterit genere, & disserentia; erit infinitum secundum essentiamiquia si negatio est causa negationis; etiam assirmatio erit assirmationis causa:

Sancto Doctore locis citatis. Nulla creatura potest elle suum esse existentiz per se subsistens & irreceptum: ergo habet illud receptum: ergo & habebit illud sinitum, & simitatum, ac proinde, & quæuis creatura erit sinita secundum essentiam: quia si semel posset habete infinitatem secundum essentiam, posset viique habete islam secundum suum esse, seu existentiam.

Antecedens patet: quoniam alioqui creatura haberet omnem plenitudinem essendi, atque ita esset Deus: quoniam ipsum esse purum ab omni potentialitate per seipsum essentialiter subsistens, & irreceptum amabit, & includet omnem essendi plenitudinem: Sicut si daretur albedo per se subsistens, & irreceptibilis, habetet omnem plenitudinem albedinis: quia non esset vinde limitatetur. Et similiter omnes Stoici, & Peripatetici conueniunt, si daretur humanitas sepatata, quam posuit Plato, illa contineret omnem persectionem reperibilem in ipsa natura humana.

19 Ex quo etiam prima consequentia, scilicet quod creatura debeat habere ese receptum, est euidens quandoquidem habere effe receptum, & itre-ceptum immediate opponuntur. Vnde fi lemel non habet illud irreceptum, habebit negessario esse receptum. Et ex hoc tandem secunda consequentia, scilicet eo ipso tale esse debete esse finitum, patet : tum quia forma limitatur per materiam, vt secundo huius operis diximus: tum etiam quia etsi demus; quòd forma, que est passio alicuius nature, non minuatur in perfectione, ex eo quod sumatur in concreto, & vt est in tali natura; & ideò lux solis in sole habeat omnem plenitudinem modo tamen alibi explicando: attamen forma, que participatur per modum accidentis prædicabilis, qualis est existentia, hoc ipso quòd intelligatur receptain tali subieco, est ibi finita,& diminuté participata, vt patet in calote participato ab aqua.

Respondebis ex Vasquex i. part. dist. 22. & 25. (cui hæc ratio D. Thomæ displicet ) ex vi huius discursus non probari finitatem secundum essentiam : quia etiam in Deo non conuincitur esse infinitum secundum essentiam ex eo quod careat generes e disserentia non enim obest infinitati illius, quod collocetur sub genere : quia hæc compositio tantum est pet tationem nostram.

20 Et similiter ad confirmationem respondebis cum Iuniore quodamiex vi illius tantum probari non posse dari creaturam, quæ sit infinita in omni genere, sicut Deus, & consequenter quæ contineat omnem persectionem excogitabilem; non tamen, quod non habeat persectionem sufficientem, ad hoc et sit

non habeat porfectionem sufficientem, ad hoc vt fit insinità: quià essentia receptiva illius existentiz eric capax este infiniti:sicut si datetut duplex linea infinita, tunc quæuis haberet quidquid requiritut ad infinitudinem: quia in nulla eatum esset assignabilis vitima pars; attamen neutra contineret omnem excogitabi-

lem longitudinem.

Sed contra primam solutionem obstat, derogare infinitati Dei secundum essentiam, quòd sit compositus ex genere, & differentia: ergo si creatura componitur hac compositione, erit simpliciter finita secundum essentiam. Consequentia patet ex paritate rationis, vt ex statim dicendis amplius constabit.

Antecedens verò probatur: tum quia id docent D.Dionys. cap. 1. de diuinis Nominibus, August, lib. 1. de Trinitate cap. 1. & 4. lib. 7. cap. 5. Anfelmus in Menologio cap. 27. & communiter omnes Theologi cum Magistro in 1. distinct. 8. Tum etiam: quia hoc ipso quòd Deus constatet genere, & disserentia, tunc differentia contrahens, quippè quæ est determinatio generis, limitaret, & determinaret Deum, & rationem illam genericam ad certam speciem, dividendo nimitum prædicam rationem communem, vt innuit D. Thom. in 2.dist. 3. qu 1.att. 6. ad 1. & de spiritualibus creaturis arr. 1. ad 9. & 10. Metaph. lect. 11. atque adeo implicaret, quod in Deo per illam constituto clauderetur tota persedio illius generis & consequenter quod esset infinitus simpliciter in ratione entis.

21. Confirmațur primo: (per quod fundamen tum Vasq. euanescit) quia etsi compositio hac sit formaliter per rationem; attamen necessatio requirit în tesaltem tanquam conditionem: tum quod sit în illa aliqua compositio ad minus ex esse, & essentia, vt docet D. Thom. cap. 6. de ente, & essentia, vbi ait: Omre quod est în genere, oporter, quod habeat quidditatem prater essessimi. Tum etiam, quod ratio disserentialis possit cum fundamento în re prassendi omnino à ratione generica, vt vult idem S. Doct de potentia q. 3. art. 16 ad 4 & 3. Metaph. lect. 8. immedio, & nos în Logica diximus. At quod în Deo sit compositio ex essentia; & esse, vel quod sit în eo ratio dissertialis omnino pracisa ab aliis rationibus ipsi essentialibus, tollit ab eo sissinitatem ergo, & c.

Minor probatut: quia si in Deo esset compositio ex essentia, & esse, iam sua existentia, seu esse esset receptum in essentia; & ita non esset essentialiter suum esse per se subsistens, neque haberet omnimodam simplicitatem. Et similiter siratio vitima Dei non imbiberet omnem pesse cionem, non esset infinita per essentiam: quippè non includeret ens per essentiam, quod ex vi sua importat omnem plenitudinem essentia, ergo etiam talis compositio ex genere & differentia tollit infinitudinem Dei ratione sunda-

menti, quod requirit.

22. Confirmatut secundò: quia essentia non habet aliud, per quod per se primò, & essentialiter siniatur præter genus, & disserentiam: nam cum non posse sic siniri ratione sinitæ extensionis, aut intensionis, & cætera quia hæc non intelliguntur esse intra essentiam, nec ex habitudine ad causam, scilicet ad potentiam Dei infinitam: quoniam ideo causa producit rem sinitam: quia ipsa est propriis essentialibus terminis terminata, non vero è contrà: siquidem ex habitudine ad potentiam infinitam, vt talem nequit res siniri, vt constat: siet indè, vt ex compositione creaturæ ex genere, & disserentia optimò cum D. Thoma colligamus sinitatem eius secundòm essentiam.

Ex quo etiam solutio ad confirmationem nostræ rationis adducta enanescit : quia hoc ipso quod natura illa creata, & completa non sit suum esse purum, & per se subsistens, habebit illud receptum in alio, scilicet in essentia vel supposito ab eodem esse existentia distincto, ex consequenter, non erit necessarium, quod quanis ratio in tali creatura inuenta imbibat per modum transcendentis quamuis aliam rationem communem: ergo datur sufficiens sundamentum, ad hoc vt sit composita ex genere, et distinctia atque ideò erit simpliciter sinita, vt ex dictis pates. V ndè sicut implicaret esse lineam terminatam terminis propriis linea, esse esse infinitam: ita implicat dari essentiam terminatam terminis propriis essentia, scilicet genere es disserentia, et manere infinitum.

Satisfit rationibus dubitandi initio propoficis.

S. III.

D primam ergo tationem dubitandi respondetur: quod vt potentia Dei habeat suam infinitudinem non desideratur, vt possiti acu producere vnum essectum, qui sit acu infinitus, sed quòd eademmet potentia immutata permanens possiti producere infinitum in potentia, id est, quòd non tot possiti producere species, quin possiti alias, & alias: & non solum in vno, aut in altero genere; sed in onnibus generibus. Ita vt essi quæ suerint acu, sint semper finitæ, attamen quæ supersunt producendæ, sint aliæ, & aliæ sele inuicem excedentes vsque in infinitum. Nam hoc ipso quòd diuina potentia absque aliqua additione, aut variatione ex parte sui habeat vim ad hæc omnia attingenda, opottet, vt acu contineat totam hanc persectionem omnium creaturarum sele inuicem in essentiali persectione excedentium, & consequenter quòd sit infinita per essentiam.

Sccundò respondetur ex eodem D. Thom. 1. P quæst. 25. art. 2. ad 2. quòd essi virtus agentis vniuoci debeat sota manisestari in vnico esse du; secus verò virtus agentis æquiuoci. Et ideò ad hoe vt potentia Dei quæ est potentia; & agens æquiuocum, sit infinita non oportet, vt producat vnum aliquem essedum infinitum, in quo tota hæc virtus spler deat. Quare sat erit, si saltem quoad modum producendi tota ill us essicacia, & infinitas manisestetur: vt contingit in creatione, seu productione ex nihilo. Nam vt docet idem S. Doctor. 1. p. qu. 31. art. 1. ad 2. q. 45. art. 5. ad 3. ad producendam quamnis rem hoc modo, requiritur virtus infinita, cuius rationem ibidem reddit Sanctus Doctor. & eam bene explicant Casetan. &

Nazatius eodem loco.

24 Ad secundum respondetur: repugnate Deum habere tale imperium, vt ex dictis, & in sequenti quantione dicendis, patebit. Vndè non esset aliquid, quod obediret illi imperio sicut si Deus, diceret, siat prima, aut vltima pars continui non esset pars, aliqua, quatali obed ret imperio: quia nec adest prima, aut vltima continui pars, neque à Deo cognosci potest,

Ad tertium respondetur: in primis, quòd si Deus ageret ex necessitate naturæ, nec esset Deus, nec agens infinitum: quia operari ex necessitate naturæ, arguit impersectionem, nempè desectum libertatis, & sa pientiæ in operando, cum quo cohærere non poussit virtus infinita: quia hæc requirit essentiam infinitam, quæ esse nequit cum desectu prædictarum persectionum. Deindè dicimus, quòd dato hoc impossibili vtrumque sequeretur, scilicet producturum offectum infinitum secundum essentiam, vt argumentum conuincit, & non producturum: quia implicat, vt ostendemus. Ad vlumum parebit ex dicendis quæstions sequenti.

The land to QV EST

#### Q V ÆS T 10 III.

AN DATA QVACVMQVE CREAsura possit Deus aliam & aliamperfectiorem secundum speciem producere.

Icet Deus nequeat producere vnam creaturam infinitam secundum essentiam, vt nuper dicebamus adhuc potest dubitari, an quacumque creatura dataspossit aliam, & aliam perfectiorem, & sic in infinitum producere; licet que de facto fuerint produca semper fint finita. Et ided vt hoc explicemus, quod sanè non parum difficultatis præ se fert, hanc peculiarem quæstionem excitamus.

#### Placitum Henrici, & aliorum.

I.

Artem negantem tuentur Henricus, quodlibeto 8. quæst. 8. Durandus in 1. distinct. 44. qu. 2' vt refert Rubio in præsenti, tractatu 2. de infinito quæst. 5. quos etiam sequuntur plutes alij. Et probatur primò, quia alioqui possibilis esset aliqua creatuta infinitæ perfectionis secundum essentiamiat hoc esse impossibile diximus quæstione præcedenti; ergo,&c.Probatur sequela: rum quia vt in vltima ratione dubitandi præcedenti quæstione adducta dicebamus, si de facto in rerum natura darentur infinitæ species Angelorum, quæ proinde se inuicem in persectione essentiali excederent non posset non dari inter illos Angelus qui esset infinitæ perseccionis essentialis: ergo si verè sunt possibiles, dabitur sub esse possibili, vnus qui habeat talem persectionem; ac proinde & illum vniuocum Angelum posset Deus de facto producere.

Confirmatur: quia species superior continens eminenter persectiones inseriorum: & ided homo continet eminenter elle vegetatiuum, & sensitiuum, quod est in brutis : ergo inter illas infinitas species se inuicem in perfectione essentiali excedentes dabitur vna continens perfectiones aliarum, & per consequens infinita: maxime, quia etiam necelle erit, dati infinitam distantiam in persectione inter vnicam speciem v.g. inter hominem, & aliquam ex illis infinitis possibilibus, & itadabitur ibidem aliqua,quæcumque illa sit quæ infinite extendat illum.

26 Confirmatur secundo: quia ex oppositos al-tem sequeretur, totam collectionem creaturarum possibilium esse infinite persectam secundum essentiam: quippè que non habet in hoc ordine terminum; at hoc implicat, quia cum tota hæc latitudo & collectio sit ens creatum, necessario debet esse quid finitum, & limitatum.

Seeundo, in terum natura datut substantia quædan ita inferior, scilicer materia prima sublunaris, qua non potest etiam per Dei potentiam dari alia entitas substantialis ignobilior : ergo similiter aliqua poterit este saltem in mente diuina ita perfecta, ve non possit dari alia, quæ eam in perfectione excedat.

Consequentia videtur legitima ex parietate rationisiEt antecedens videtur esse DiAugust.12. Confess. cap.7.Et insuper suadetur: nam vel illa substantia esset forma, & tune non posset non esse perfectiot, quàm materia, quippè quæ esset actus substantialis illius: vel esset compositum; at hoc cum materiam includat, & super eam addet formam, non potest non esse persectius illa: vel tandem esser materia, & sic non esset ea impersectior : cum non posset actum Colleg. Compl. Physica.

substantialem imperfectiorem, quam illum, qui est amissibilis, ad quem materia sublunaris tendit, respicere, & consequenter esset vel eadem specie cum hac, quæ modò est, vel illam in nobilitate superatet

27 Tertio, nam testibus Sanctis Patribus, Augustino nimirum cap. 10. Enchir. Gregor. Nazian.homil.de Natiuitate, & Theodoretolib.6.Græcanic.affectionum non porest à Dèo aliud vniuersum perfe-Aius, ac pulchrius, quam hoc, quod conditum est, produci; sed perfectio eius coalescit ex hisce, quibus constat, corporibus, ac speciebus: ergo non potest in eis in infinitum procedi, imò nec plures esse, quàm de facto sunt.

#### Sententia D. Thoma magis arridet.

18 Nihilominus dicendum est: data quacumque creatura possibili, posse Deum aliam, & aliam essentialiter persectiorem, vsque in infinitum producere:atque adeò numerum creaturatum possibilium se inuicem in persectione essentiali excedentium esse infinitum in potentia. Ita Diuus Thomas 2. contra Gent cap. 26. 1. par. quæst. 25. art. 6. in 1. dist. 44. q.I.art. I.ad 3. & alibi quem sequuntur Caiet. & Zumel loco citato ex 1.p.Capreol.in 1.d.43.q vnica, arr. 2. Herbeus quodlibeto 7. q. 2. Soncin. 12. metaph. q. 5. Masius, & Rubio in præsenti, & plures alij.

Probatur ratione desumpta ex D. Thom. 2. con-

tra Gent. cap.citato. Nam creatura est quædam parcipatio, & passiua diuinæ perfectionis communicatio: non est assignabilis aliqua adeò perseca, quin possir persectior alia, & alia, dari. Patet consequentià nam esse diuinum, quod participatur, est omnibus modis infinitum; ac proinde infinitis modis imitabile & participabile: ergo non potest ita persecte ab vna creatura participati, quin possit magis, ac magis ab

alia participari.

29 Confirmatur, explicatur primo: nam imitatio hæc nihil ex parte iplarum creaturatum prælupponit; sed quidquid in eis est imitationis, ac similitudinis repertum prouenitillis ex infinitaipsus causæ eminentia, quam imitantur: ergo quantum imitabilitas (si sic licet loqui) in ipsamet causa inuenitur, tantum poterit creaturis communicari, ab ipsisque participari; sed ex parte ipsius Dei, infiniti sunt modi; quibus participalis, ac imitabilis est: ita vt quocumque dato, semper illius, & alius perfectior supersit : quippè cum hoc maxime ad ens omnibus modis infinitum, & perfectum pertineat: ergo pari ratione, data qualibet imitatione ex parte creaturarum dabiles sunt etiam aliæ in infinitum perfe-&iores: cum ex parte earum nihil præsupponatur, à quo imitatio limitationem possit accipere.

30 Confirmatur, & explicatur secundo exemplo imaginum, quarum exemplar per eas repræsentabile esse: infinitum impersectione, nam tunc si semel non potest dari vna imago infinitè perfecta, oportet, vt data quacumque imagine, & reptælentatione, quantumuis perfecta, supersit tanquam possibilis alius, & alius repræsentationis modus, alia, & alia imago in infinitum, quæ exempla perfectiori modo repræsenter, quemadmodum ex parte ipsius semper restat maior, & maior reptæsentabilitas, alias non esset in esse repræsentabili, & consequenter in persectione infinitum: ergo cum imitabilitas Dei, ex parte Dei sit amplior, & amplior, quia est infinitus nec possit dari vt quæstione præcedent i diximus aliqua vna creatura infinita secundum essentiam consequens est, ve quacumque creatura data,

# 186 Disp. XVIII. de infinito, Quæst. III.

qua illius perfectionem imitetur, restet semperalia, & alia in infinitum.

Occurritur Argumentis prima sententia.

S. II.

D primum ergo pro prima sententia respondetur, negando sequelam: quia species rerum possibilium non se excedunt excessu persectionis, qui sit certæ, & determinatæ quantitatis; itavt si quantitas persectionis vnius speciei sit vt vnum; tunc species illi immediata habeat persectionem vt duo, vel vt vnum, & dimidium; sed habebit persectionem, vt vnum, & aliquid amplius: ita tamen vt illud amplius, non sit necesse, vt sit alicuius certæ, & determinatæ magnitudinis, seu persectionis; sed incertæ, & indeterminatæ, minoris scilicet, ac minoris quacumque determinatæ persectione signabili, & hoc modo potest sieri additio in infinitum in infinitis creaturis possibilibus.

Ex quo tamen non sequitur, esse dabilem aliquam, quæ sit infinitæ perseccionis essentialis: sicuti neque ex additione proportionali, & per partes minoris, ac minoris quacumque certa, & determinata parte, quæ est in digito, ascendendo à medietate illius vsque ad totum illum, non sequitur resultare ibidem magnitudinem aliquam actu infinitam: quia ad hanc inter alia requiritur additio per partes certæ, & determina-

tæ magnitudinis.

32. Ex quo ad probationem sequelæ facilè respondetur, quòd etiam si per impossibile admitteremus, quòd omnes creatura possibiles ponerentur actu in rerum natura, non inde fieret fore aliquam creaturam infinitæ perfectionis essentialis:quia nulla esset ibidem, que excederet ceteras excessu infinito per infinitas partes, seu gradus (vt sic loquamur) certæ, & determinatæ perfectionis. Vnde omnes illæ habent terminum extrinsecum, scilicet quòd non essent infinitæ per essentiam quia tota illa collectio huc non pertingeret : sicut etsi species gradus vegetatiui possent multiplicati in infinitum, adhuc tamen non pertingerent ad perfectionem gradus sensitiui: quia etsi inter vnum,& alium gradum non sit distantia infinita positiue. est tamen distantia infinita negatiue, id est, nunquam pertransibilis: quia omnes illæ semper sunt infra gradum sentiendi, quippe non excedentes gradum vegetandi: & ideò licet non habeant terminum intrinsecum, terminantur tamen extrinscee per prædictum gradum

Ex quo etiam ad primam confirmationem, imò & ad secundam satis patet : quia etiamsi admitteremus, speciem superiorem continere omnem persectionem inferioris, adhuc non sequeretur speciem aliquam, vel totam collectionem esse in actu infinitè persectam, vt ex exemplo adducto quantitatis, & magnitudinis sinitæ secundum extensionem constat, vbi ex additione illa partium proportionalium non sequitur magnitudo infinita, & cætera.

33 Notanter diximus: Etiams admitteremus speciem superiorem continere persectiones inferiorum: quia revera nulla datur species creata superior, quæ contineat omnes persectiones inferiorum, vt eleganter docuit D. Thom. 1. par. qu. 84. art. 2. ad 3. Vbi, vt redderet rationem, quare anima non posset per suam essentiam cognoscere omnes species inferiores: quia videtur in ea, vt in superiori essentia inferiores alias contineri, sicait: Qualibet creatura babet esse sinistum, & determinatum. Vnde essentia superioris creatura essi babent quandam similitudinem inferioris creatura, pre-

ve communicati in aliquo genere; non tamen completè habes similisudinom illius: quia determinatur ad aliquam speciem, praterquam est species inferioris creasura: sed essentia Dei est perfetta similitudo omnium maneum ad omnia, qua in rebus inueniuntur: sicus unique se se principium omnium.

Quod etiam docet 1. p. qu. 55. ad 3. & qu. 84. citata in-corpore, vt ibi acutè explicat Caiet. Vnde ex hac patte scilicet ex continentia prædicta earum persectionem, quæ sunt in speciebus inferioribus manisestè constat, non posse dati cteaturam aliquam possibilem infinitè persectam, etiamsi sint insinitæ in potentia secundum multitudinem specificam: cæterum hæc amplius in sequenti solutione elucidabuntur.

34 Secundò respondetur: quod etiamsi gratis admitteremus excessum prædictum per partes, aut quasi partes certæ, & determinatæ perfectionis, adhuc argumentum non conuincetet. Vnde neganda est sequela: quia si semel attente inspiciatur, quòd cum dicitur, posse Deum data vna creatuta petse-Cissima producere aliam, & aliam persectiorem in infinitum: processus iste in infinitum non est in iufinitum in actu; sed in infinitum potentia : id est, nunquam in vitimum; sed semper actu in aliquid, quod sit actu finitum, taliter tamen quòd extra illud restet in potentia aliud, & aliud sine termino: tunc maniscsté constabit, quomodo ex hoc processu in infinitum potius sequatur in tota illa collectione creaturarum, non posse dari aliquam: summe, & infinite persectam, quæcumque illa lit; nam alias in ca sisteret processus, quod est contra rationem ipsius processus in infinitum, de coius conceptu est quod nulla creatura, quæcumque illas, liue determinata, liue indeterminata lit ibidem, quæ sit vltima, & in qua vllo modo sistatur.

Vnde ad probationem respondetur : quod sicut non valet, si digitus dividererur actu per infinitas actu divisiones in partes minores, & minores: tunc sequeretur aliud impossibile, scilicet deueniendum actu esse ad partem infinite minimam in actu: quandoquidem per quamlibet diuisionem deuenitur ad minotem pattem atque ita per infinitas ad infinitè minimam : ergo si talis digitus potest diuidi infinitis diuisionibus in potentia, poterit dari possibiliter pars infinité minima : sicut ergo hic discursus nihil valet, quandoquidem est contra essentiam partis quantitatis, cuius medietas est minor, quàm illa:Ita quamuis admittamus, quòd sit actu darentur produ-& omnes creaturæ possibiles, sequererur aliud impossibile, scilicet esse ibidem aliquam, quæ sir infinitæ perfectionis non tamen inde colligeretur, quod si sunt possibiles infinitæ creaturæ possibiles, tunc detur in eis possibiliter aliqua quæ sit infinitæ perfe-Ctionis essentialis.

Ex ratio est: quia in vtroque gasu arguitur ab infinito in actu ad infinitum in potentia; de cuius ratione, quod non sit in eo aliquid, siue determinatum, siue indeterminatum, quod habeat possibiliter, & simul, omne illud augumentum, vel decrementum infinitum: quiaest in ordine ad actum permixtum potentia, vt in prima qu. huius disputationis explicuimus

36 Ex quo ad vtramque confirmationem, & in primis ad primam dicimus: negandum esse antecedens. Gratis tamen illo admisso, neganda est consequentia: quia illa infinitas multitudinis, & processus specierum non est infinitas in actu; sed in potentia, contra cuius rationem est quod deueniatur ad talem creaturam. Vndè distantia illa, que in hac confirmatione innuitur non est infinita in actu; sed

# Disput.XVIII. de infinito, Quæst.IV.

Tolum in potentia : & ideò nihil inde contra nos.

Et similiter ad secundam confirmationem dicendum est, quòd inde solum sequeretur, in tota illa collectione esse infinitudinem secundum essentiam secundum quid; non tamen simpliciter, quia tota illa collectio non effet infinita in actu, sed solum in potentia: ac proinde secundum quid. Et desumitur tota hæc solutio ex Arist. & D. Thom. in præsenti, lect. 9. & in 1.dift.43.q.1.att.1.ad 5.

Ad secundum principale respondetur, negando consequentiam. Disparitas est : nam creaturæ eò crescunt in persectione, quò magis ad divinum esse accedunt. Viide sicut dato quocumque accessu; adhuc alius maior restat, ita data quacumque creatura, adhue est possibilis alia, & alia perfectior: at creaturæ ed in perfectione decrescunt, quò magis à diuino esse recedunt : quare sicut possibilis est omnimodus recessus : qualis ipsi nihilitati conuenit, quæ nec minimum accellum ad Deum habet : sic potest dari minimus accessus, altem intra latitudinem entitatis substantialis creatæ.

Ad terrium dicendum ex D.Th. 1.p.q.25.211.6.2d 31 quòd vniversum hoc potest considerari vel secundum tes,in eo contentas, vel secundúm ordinem earundem. Primo modo vniuersum hoc potuit esse perfectius, quam modò est; si Deus in eo condidisset species nobiliores: si verò secundo modo sumatur, tunc in his speciebus, quæ productæ sunt, non potuit persectior ordo, & dispositio esse: & consequenter, nec maior pulchritudo ca, quæ ex ordine hoc consurgit.

#### QVÆSTIO IV.

Vtrum possit supernaturaliter dari infinitum in actu secundum magnitudinem.

Vantitas molis posterior est quantitate perse-Aionis, & ideo explicato an possit dari infinitum secundum priorem quantitarem, meritò dubițamus; an possit dari secundum posteriorem.

#### Adducitur prior opinio.

Partem affirmantem tenent Gregor.in 1. dist. 48. q. 4. Ocham quodlibeto 2. q. 5. & in 2. q.8. Argent. disput. 1.q. 2. art. 4. Maior. & Almaysin 3. dist. 3.q. vnica, Gabr. in 2. dist. 1. Vasq. disp. 26. primæ partis, & alij.

Probatur primò: nam produci infinitam molem, non repugnat ex parte divinæ omnipotentiæ, neque ex patte ipsius magnitudinis: ergo ex nullo capite. Antecedens quoad primam partem patet : quia diuina omnipotentia est infinita actu; quoad secundam verò solum videtur indigere explicatione: tum quia magnitudo si secundum ea, quæ ex vi sua importat consideretur, non petit certum,& determinatum terminum: tumetiam, quia est ab omnibus receptum, quòd si datetur linea infinita esset in prædicamento quantitatis, non minus quam linea finita: quia vtraque esser eiuldem prorsus rationis, & essentiæ finitæ: solum autem diftinguerentur penes maiorem, & minorem extensionem, quæ quodammodò est accidens, respectu quantitatis; sicut maior, vel minor intensio respectu aliarum qualitatem:ergo manebit integra,& illæsa essentia magnitudinis, etiamsi actu crescat infinite : ergo non repugnabit ex parte quantitatis molis.

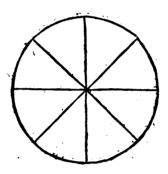
Vera sententia Diui Thoma, & primum cius fundamentum.

II.

Thilominus dicendum est, implicare contradictionem, quod Deus efficiat infinitam. magnitudinem actu. Sic D. Thom. 1.p.q.7.art.3.quodlibeto 1 2.art. 1, necnon & quodlibeto 12.art. 2.Bonau. in 1.dist.43.quæst. 3. Ricard.ibid.q.5.& 6. Durandus q.2. Scotus in 2. dist. 1. quæst. 3. Marsil. in 1. dist. 42. Caiet. 1. p.q.7. art. 3. & 1. Ferrara 1. contra Gentes, c. 8: Sotus, Toletus, Conimbr. & innumeri alij.

Probatur ratione, quam innuit Aristot.in præsenti,& D.Thom.ibidem,& q.7. primæ partis iam citata: nam si dari posset infinita magnitudo, sequeretur possibilem esse distantiam simpliciter infinitam inter duos terminos clausam, & ita talis distantia esset finita, & infinita, quod quidem manifestam in-

uoluit contradictionem : ergo, &c.
Sequela fiet manifesta, si supponamus illud principium Geometriæ, nimirum qued duæ lineæ ab eodem pun co du cez, quo plus à centro protrahuntur, eo plus distant inter se, ve patet in figura hic polita. Vndè si protraherentur in infinitum, à tali



puncto infinite distarent inter se: tunc ergo sie data magnitudine infinita, possent ab codem illius puncto protrahi due linez in infinitum, siquidem extensio illius magnitudinis in infinitum procederet : ergo lineæ distabunt infinite interse, at talis distantia elauditur inter illas duas lineas, cum neutram carum excedat : ergo dabitur distantia actu, & simpliciter infinita inter duos terminos clausa, quòd est esse finitam, & infiniram.

40 Quod argumentum non folum conuincit, non posse dari corpus Physicum habens infinitam maguitudinem; verum neque corpus mathematicum, aut superficiem (vt per se patet ) imò neque lineam infinitæ longitudinis: quia si vnica linea infinitè longa versus orientem daretur: quid obesset, quòd Deus produceret aliam versus meridiem, ex vna tamen parte infinitam, & tangentem ex ea parte, qua est finita, punctum alterius lineæ infinitæ; at si hoc daretur, manifelt fieret ex dato principio, & quod illæ lineæ infinite distarent, & quod talis distantia terminis clauderetur : ergo, & c.

Respondet Pater Vasquez propè finem capidisput: citatæ, ex hoc argumento non rectè colligi, esse aliquam magnitudinėm, aut distantiam infinitam inter illas duas lineas: quia non est aliqua suprema pars in qua assignetur distantia actu infinita, sed signata quacumque distantia, quæ finita erit si poterit alia maior assignari in infinitum, ita vt que actu assignatur, iam fit finita.

Sed contrà : quia in primis non apparer, quam probabilitatis speciem habeat hæc solutio: nam sieut ad hoc vt aliqua magnitudo sit acu infinita;

# 188 Disp.XVIII. de infinito, Quæst. IV.

minimè requiritur; imò cum infinitudine cohærere non potest, quod in ea detur aliqua suprema pars, sed satis est, vt quacumque data sint actu ibi plures aliæ equales in infinitum: sic ad hoc vt detur aliqua infinita distantia; necesse non est, vt in aliqua suprema parte illius magnitudinis sit assignabilis infinita distantia; sed satis erit, quod quacumque distantia signata, restet actu alia, & alia in infinitum: at hoc ipso, quòd lineæ illæ in infinitum protrahantur, hoc inuenietur cum tantum crescat distantia, quantum & lineæ illæ quæ infinitè crescunt ergo, &cc.

Explicatur hoc: nam cum dicitur quod signata quacumque distantia, potest alia & alia signatio seri: vel est sensus, quod non est ibi actu maior, & maior distantia in infinitum, neque designatio illius; sed tantum in potentia: vel quod est ibi actu maior, & maior distantia in infinitum, non tamen designatio illius. Primum dici non potest: quia distantia, quæ actu ibidem est inter illas lineas crescit quantum lineæ illæ, quæ in tali magnitudine infinita reuera essent ergo cum hæ sint actu infinitæ, consequens est, vt etiam distantia sit actu infinita. Si verò secundum dicatur, habemus intentum: quia satis nobis est dari ibidem distantiam actu infinitam, & quòd hæc eadem claudatur prædictis terminis, quod, vt constat, est planè falsum.

Expenditur secundum fundamentum D. Thoma.

#### S. III.

Secunda ratio principalis desumpta ex Arist. in hoc lib.text. 48. ysque ad 52. & ex diuo Thoma loco citato primæ partis, est hæc. Si daretur corpus naturale actu infinitum, sequeretur simul esse mobile, & immobile secundum locum, quod manifeste implicat: ergo, & cætera sequela quoad priorem satis paret: nam corpus illud naturale intrinsecè constat natura, & consequenter principio motus localis.

Quoad secundam verò partem sic suadetur : nam vel esset mobile motu reco, & hoc non : quia quod mouetur moturecto, semper acquirit aliquam partem spatij, quam anteanon occupabat: at corpus illud. sicut esset infinitum in magnitudine, longitudine, & profunditate: sic omnem locum, & versus omnem positionem, occuparet : vel esset mobile motu circulari, & hoc non potest dici quia vt aliquod corpus hoc motu moueatur, opus est vt vna pars talis corporis perueniat ad locum vel situm, vbi fuit alia pars; at hoc non potest reperiri in corpore illo infinito: nam cum (vr modo dicebamus ) duælineæ protractæ à centro, quantò longiùs protrahuntur, seu distant à centro tantò magis distent inter se, oportet, quòd cum lineæ in infinitum protrahantur, quòd infinitè distent inter se, tam ipsæ quam partes, quas continuant & sic vna par illius corporis non posset peruenire ad locum, vbi alia fuit : quia infinita distantia est impertransibilis: ergo nec corpus illud posser moueri circulari motu: igitur simul esset mobile & im-

43. Quod argumentum si rectè expendatur, non minus probat, quam præcedens esse impossibilem quamuis quantitatem infinitam, siue sit reipsa consuncta cum corpore naturali, siue separatim existat nam cum quantitas separata possit etiam moueri localiter: vt patet in Sacrosancio Eucharistiæ Sacramento, si ex alia parte non posset moueri, esset simul mobile, & immobile.

Variæ solent huic argumento solutiones adhiberi. Prima est quòd ex vi illius solum convincitur, non posse dari corpus, quod secundum omnem dimensionem sit infinitæ magnitudinis: secus tamen dicendum, si versus vnam partem, vt versus oriens, esset infinite longum: quia aunc si esset graue, posset ad contrum descenderc.

44 Sed contrà: quia longitudo infinita linearum ex se ordinatur (modo tamen in Logica dicto) ad continuandam superficiem infinitam:nam sicut longitudo digitalis lineæ ordinatur ad continuandam superficiem digitalem:sta longitudo infinita erit propter continuandam superficiem infinitam. Et rursus superficies infinita ex se tendit ad continuandam infinitam profunditatem corporis:ergo de primo ad vitimum si potest dari corpus infinitum v. g. versus oriens poterit etiam esse infinitum versus omnes partes; & si repugnat, quòd habeat infinitatem secundum omnes simul, etiam repugnabit, quòd habeat infinitatem secundum vnam.

Secundò respondetur, quòd ad rationem entis naturalis, & mobilis satis est, quòd possit moueri alio motu præter localem: at corpus illius infinitæ magnitudinis posser alterari, vel secundum se kotum, ve vel saltem secundum suas partes, quod sufficit.

45 Sed contrà: nam si semel non repugnat, dati corpus infinitæ magnitudinis, posset contingere, corpus illud esset aliquod ex corporibus, quæ modo sunt: v.g cælum stellatum, vt de se constat; ergo esset mobile secundùm locum: quia pet hoc quòd ir finitè cresceret, non amitteret propriam naturam secundùm quam potest localitermoueri: ergo tunc se tio Aristotelis, & D. Thomæ in sua vi, & robore manebit; & ita corpus illud simul esset, & non esset mobile secundùm locum.

Hinc ergo sequens deducitur confirmatio: illud corpus naturale, vel non est tale, vel haber aliquo modo principium radicale motus localisat si sit magnitudinis infinitæ, nequit vllo modo localiter moueri, ve probatum est ergo repugnat habere prædi-

Cam magnitudinem.

46 Tertiò tandem, & vltimò respondet Vasquez, ex argumento proposito rece colligi, quod corpus illud naturale nullo modo moueretur actu, negat tamen inde sequi, non fore mobile: quia non desinit moueri ex desecutadicalis, & intrinseci principij motus; sed quia mole infinita impeditum est, ne suos motus executioni mandet. Vnde addunt Conimbricenses, corpus illud & esse mobile, & immobile, non quidem secundum eandem rationem, sed mobile secundum se, immobile verò, vt est assectum quantitate infinita.

Et rationem reddit Vasquez. nam si quævispars illius corporis separatur à suo toto, posset moueri, vt constat:ergo cum pars illa, & totum sint eiusdem naturæ, vt puta si corpus illud esset homogeneum, consequens est, vt totum ipsum sit radicaliter mobile.

47 Sed contrà: quia hæc duo cohærere non possunt, & quòd corpus illud habeat in se naturale principium motus, & quòd mole illa infinita sit impeditum, ne moueatur. Quod quidem sic ostendimus: nam quantitas illa infinita oriretur ratione materiæ ex natura illius, corpori: nam cum esser accidens entitatiuè naturale, non posset non esse connadrale alicui corpori, & ex principiis eius aliquo modo dimanare. Ergo si semel hæc infinita quantitas est impedimentum prædicto corpori, à quo oritur, ne moueatur; siet inde, vt corpus illud naturale, & mobile haberet ex suis intrinsecis principiis impedimentum ad suum motum naturalem: ergo esset, & non esset mobile.

Prima consequentia exsepatet. Secunda verò quoad primam illius partem supponitur vt cerra: quia

tale torpus inponitur esse mobile. Quoad secundam verò etiam conttat è quoniam ex enti mobili; si verè est mobile, debet orixi quantitas, quæ reddat ipfum dispositum, & aptum ad motum; non verò impediat, & impossibile reddat exercitium talis motus è quandoquidem motus est naturalis persectio corporis mobilis, & nulla res ponit ab intrinseco impedimentum suæ naturali, & debitæ petsectioni; aliàs natura sibi ipsi aduersaretur; secin opposita tenderet; ergo si semel quantitàs illa infinita, & à corpore illo aliquo modo dimanana impedit motum; consequens est, vt non sit ab intrinseco mobile:

48 Deinde, quia ex hac solutione aperte sequitur, non esse proprium quantitatis tribuere substantiæ materiali, quòd sit mobilis localiter, quod omninò falsum est : cum enim ex ea proueniat, yt sit in loco circumscriptiue, & persecte, non potest non aliquo modo conducere, ad hoc yt substantia localiter moueatur.

Sequelam verò sie probamus:nullum accidens natura sua constitutum ad præstandum aliquem esserum, potest ex eo quòd infinitè in persectione sibi connaturali crescat, reddi meptum ad illum præstandum: imò quo magis in persectione crescit, eo persectiùs talem præstabit essectum: id quod in calore exterisque alis accidentibus cernere liquet. Sed quantitas, si infinitè crescat, non solùm non dat subiecto vt sit persectius mobile ad locum, verum etiam impedit talem motum: etgo signum esser quòd cum sub terminis sinitis, & non ita persecta etat, non dabat substantiz illi esse localiter mobilem: Ergo vt vitemus hoc inconveniens, necessariò dicendum est, smpossibilem esse quantitatem infinitam, quæ proindè hoc ipso quòd talis impedit, imò & infert corpus illud non esse mobile.

49 Necratio qua vtitur Vasquez ad suam solutionem confirmandam est esticax: nam dato illo impossibili; (cilicet esse aliquod corpus homogeneum & infinitum, statim sequeretur aliud, nimirum quamlibet illius partem separatam esse, & non esse mobilem; esse quidem; quia nunc quamis pars ignis aliquota est mobilis, & hac esse tius separatam esse, ann esse mobileiquia esse esse tius se infiniti : non verò esse mobileiquia esse esse tius se infiniti : non verò esse mobileiquia esse esus determinata illius ignis infiniti : non verò esse mobileiquia esse esus determinata illius ignis infiniti : non verò esse mobileiquia esse esse mobileiquia esse mobileiquia esse mobileiquia esse mobileiquia probatum est. Nec mirum quò dato vuo impossibili, sequatur aliud: quia, vt aiunt Dialectici, ex impossibili sequitur quo diber: imò & hinc sit, non esse possibile corpus illud infinitum : ham ex possibili nunqua sequitur aliquo dimpossibile:

### Diluuntur fundamenta prima sententia.

#### 6. I V

Dargumenta initio posita respondetur. Ad primum quòd etsi demus, non implicate infinitum secundum magnitudinem ratione essentiat quantitatis, satis est ad hoc vt non possit dari, quòd repugnet ratione aliarum implicationum, quæ inseparabiliter sequentur ex positione talls infiniti, quasque nos satè prosequeti suimus.

Adde, quòd manente essentia quantitatis, sicut modo manet, non ponetur linca illa in prædicaméto: quia
quantitas, quæ modo possibilis est, ests secundum se
non petat, neque sit tadix certi, & determinati termini, petit tamen hunc, vel illum vagè neque potest ei
repugnare, vt sit terminis clausa: sicut neque siguta,
quæ ex terminatione quantitatis resultat, quæque eius
proprietas est: at lineæ illi quoduis istorum repugnare
satis patet; idenque non erit eiusdem essentiæ cum
quantitate prædicamentali, quæ modo est. Dicitur au-

tem communiter, lineam infinitam in prædicamento quantitatis fore collocandam: quia dato hoc impossi-bili, non esset tunc de essentia quantitatis peterecerts terminum; sed tantum habere pattem extra partem.

### QVÆSTIO Ý.

Positne supernaturaliter dari infinitum in atta

Refereur sententia affirmatina.

#### 5. I.

PArtem affirmatiuam tuentur omnes authores procontraria sententia quæstione præcedenti relati: quibus subscribit Ofia in præsenti quæst. 2. art.3.conclus.2.

Probatut primo: in continuo sunt infinitæ partes proportionales: (vt supra diximus:) at potest Deus cas separatim setuare: ergo tunc dabitur infinitus numerus quantitatiuorum: Minor probatur: nam quòd Deus conseruat interuentu causæ secundæ, quæ non est de essentia rei, potest se solo conseruare: at Deus conseruat in continuo partes illas interuentu vnionis carudem inter se, et vnio ista non est de essentia illarum: cum nulla sit ibi parsiquæ non sit diuisibilis, es separabilis ab alia; nam alias non esset quanta: ergo poterir Deus illam conseruare sine interuentu vnionis:

52 Secundò, in quolibet instanti vnius horz potest Deus creare vnum Angelum, aut hominem: siquidem in quolibet instanti in Deo est virtus infinita: sed in illa hora sunt actu infinita instantia: ergo infiniti Augeli, aut homines manebunt in sine horz creati:

Et confirmatur: quia vt ex dicendis infra octaud libro satis constabit, Deus potuit optime mundumy hunc producere ab æterno ergo & posset singulis annis creare vnam animam rationalem: ergo cum præcessissent infinitianni, & animæ sint immortales, confequens esset, vt modo existerent infinitæ animæ.

Vltimo, quidquid Deus agnoscit extra se ; præsertim per scientiam practicam, potest extra se producere: cum scientia practica illius sit sactiua retum, teste D. Thom. 1 parte quæstione 14. art. 8. sed Deus cognoscit cogitationes hominum, & Angelorum in ininitum per totam æternitatem multiplicandas, & sibi simul repræsentatas in obiecto suæ cognitions: ergo poterit infinitam illam multitudinem simul producere, vel nullius virtutis erit illam cognoscere:

53 Et confirmatur:nam infinitæ cogitationes, quas per totam æternitatem habituti sunt Beati, realiter coexistunt nune, & de facto ipsi æternitati, vt constat ex his, que docet D. Th. prima parte q. 10. & q. 14. art. 13.& cum et communiter Thomistæ:ergo saltem relpedu eiuldem æternitatis dabitur infinitum in adu. secundum multitudinem:ergo etiam omnes ha cogitationes infinitæ poterunt fimul dari in tempore faltem per divinam potentiam. Patet consequentia: tum ex paritate rationis: tum etiam quia vt statim videbimus, ratio præcipita que obstate poterat, est quòd illa multitudo esset in aliqua specie, vel quasi specie multitudinis;ac proinde effet finita:at etiam respectu æternitatis habet esse in eadem specie, aut quasi specie multitudinis,& nihilominus est infinita: quia non potest in ea signari vltima : ergo,&c.

Adde, totam collectionem creaturarum possibilium contineri sub aliqua specie multitudinis, & nihilominus nullis certis terminis clauditur, ve supra q-3.num.83. probatum est: ergo, &c.

# 190 Disp. XVIII deinfinito, Quæst. V.

Ex mente D. Thoma quastio deciditur.

S. 11.

14. Niliominus dicendum est, implicare contradictionem, quòd detur infinitum in actu secundum numerum. Harc est D. Thom. prima parte quæst. 7. att. 4. & alibi sæpè Et eandem tuentur Caiet. Basiez. Nazarius, Nauarrete ibidem, & omnes authores quæstione præcedenti pro nostra sententia relati. Ad eam autem probandam prænotare oportebit, quòd nos præcipuè de infinito secundum quantitatem discretam sermonem instituimus: nam Aristot. in hoc lib. de hoc solummodo egit: quapropter in illius explicatione, præcipuè immorabimur, licet ex his, quæ adducemus etiam de quouis insinito secundum multitudinem (si tamen simpliciter tale sit) probatum etiam manebit, implicare contradictionem à Deo produci.

55. Hoc ergo supposito; probatur assertio primò: implicat dari actu infinitam magnitudinem, vt quæstione præcedenti probatum est: ergo etiam tepugnabit sieri infinitam actu multitudinem corporum. Patet consequentia: nam sicut infinita illa corpora, possent à Deo produci separata, possent etiam produci coniuncta, vel per continuationem, vel ita vt omnia essent contigua, & ita sequeretur incommodum illud, quòd aduersus infinitam magnitudinem intulimus, scilicet dari distantiam actu infinitam simpliciter, terminis clau am, quod est camesse in-

finitam, & finitam.

Nec satisfacies huic argumento, si dixeris, ex hoc solum sequi, quòd non possit à Deo produci infinitus numerus corporum, si producerentur cum sua actuali extensione, se in ordine ad locum; non tamen si vnum cum alio penetrareter, tune enim non efficerent illa omnia maiorem magnitudinem, quàm quodibet eorum, neque poterit ab aliquo puncto linea in infi-

njtum protrahi.

56. Nam contra est primò quòd si Deus potest infinitam hanc multitudinem, penetrando corpora inter se, essicere, eandem etiam potetit absque tali penetratione producere, eamque ad inuscem vnire, vel contiguate: sed hoc posterius non potest, vt ex dictis constat: ergo neque illud prius. Maior probatur: tum quia non adest ratio cogens ad oppositum: tum etiam, quia etsi passio possit dimoueri à subiecto per diuinam potentiam; non tamen potest fieri, vt ei repugnet: ergo cum actualis extensio in ordine ad locum sit quantitatis passio, non poterit quantitatibus illis repugnare. Imò etiam omnia illa corpora poterunt inter se vniri, vel contiguari, cum hoc ipso quòd quantitatiuam extensionem habent, intrinsecè petant, vt possint inuicem vnivi.

Adde, hoc quod est numerum illum corporum homogeneorum esse infinitum, non posse impedire, quo minusaptitudo quam habent ad vnionem, & extensionem localem, ad actum reduceretur: nam cum per hoc quòd infinitè crescat numerus cotporum, nihil habeant, quod non pertineat ad prædicamentum quantitatis, si ex vi huius tale impedimentum adesset, iam ex natura ipsorum oriretur, & consequenter ab intrinseco vnibilià non essent, neque extensionem actualem in ordine ad locum ab intrinseco peterent, atque adeò essent, & non essent

quanta.

57 Secundò probasur ratione desumpta ex D. Thom. 1. part. quæst. 7. artic. 4. quæ potest ad hanc formam reduci-Omnis multitudo in actu entium totalium, equantitatisorum debet esse secundòm ali-

quam speciem numeri: sed nulla species numeri est; aut esse potest actu infinita: ergo nulla multivudo taliumentium potesti esse actu infinita. Maior, cess Vasquez sentiat nullo modo posse probari; ideóque insussitiat dari estimater sudetur, ex ed quò implicat dari à patte rei aliquid sub certo genere, quod non sitsub certa aliqua, & determinata specie: secur implicat dari reipla animal, quod non sitsub certa aliqua, & determinata sub securitationale, vel irrationale; sed que una malification quantitatina, de qua loquimur, à patte rei sindenta, est sub multitudine, ve sit tanquam sub ratione generica: etgo debet etiam esse sub aliqua specie multitudinis seu numeri.

Minor verò probatur ex eodem D. Thom. quia quiliber numerus est multitudo sacta, vel mensurata pet vnum: at ocntra. rationem infiniti est esse mensuratum: ergo repugnabit, dari speciem aliquam nu

meri,& quòd nihilominus sit infinita.

58 Respondebis cum Consimbricensibus salsam esse minorem, si de numero prove abstrassi à sinitò, se infinito intelligatur: quia licet quævis species numeri finiti sit multitudo sacta, se mensurarà per vnum, non tamen numerus infinitus. Vndè hic esse in specie determinata numeri infiniti, licet non esse to se mensurara numeri infiniti se multiplicaturara numeri infiniti se mul

mensurabilis per vnitatem.

Sed contra: quia de ratione numeri est, qu'id vniitates habeant intersealiquem ordinem; vi cohstat; tum ex se, tum ex dictis in Logica disputatione 13: numero 76. quia numerus debet esse aliquo modo vnus, & nullus alius modus vnitatis conuenit illi, nisi vnitat ordinis: at hac vnitat solum potest consstere in mensurabilitate, seu numerabilitate; & idit hac sublata, nulla ordinis vnitas in eis superest, va constat: ergo de ratione numeri est hac numerabilitate, seu per consequens, quòd sit multitudo sacta, seu mensurata per vnum.

Secundo respondebis ex Vasquez, quod terumi multitudo, quatenus est à parte rei, non habet rationem formalem, & specificam numeri; sed hanc accipit ab intellectu considerante, & dividente: nam antequam intellectus numerer, cut dices hanc numero vnitatem ad ternatium poribis qu'am ad quaternatium portinere? Ex quo videtus colligi, posse esse à parte rei infinitam multitudinem, licet ad determinatam speciem non petiti-

neat.

op Sed contra: numerus est vera & realis species quantitatis, ve constat ex his, qua in Logica disputat. 13. num. 75. dicta suntiergo verè, & realiter datur à parte rei ratio formalissima, & specifica numeri. Item: quia essi daremus rationem formalem numeri derivari ab intellectu in ipsam multitudinem, haberet sufficientem vim ratio S. Thomæ: quia tunc licet multitudo prædicta non esset realitet numerus, de beret tamen esse capax, ad hoc quod intellectus rationem specificam numeri ei tribueret: at habete talem capacitatem repugnat prorsus insinitæilli multitudini, cum omnino innumerabilis sit: ergo, &c.

Aduertendum tamen, quòd hæc ratio Diui Thomae convincir etiam (proportione setuata) implicate quamuis alium numerum transcendentaletta riffinitum: quia licet talis numerus non constituat vnum per se, vr in Logica disp. 13. num. 73. diximus; nihilominus debet esse talis proportionate ad numerum quantitatiuum. Et ita habebit suam qualetticumique vnitatem ordinis, quam tamen non posse compradicta infinitate, constat ex nostra ratione

proportionabiliter ad præsens applicata.

Solutio

Solutio argumentorum prima sententia.

S. IIL

D primum respondetur : qued licet vnio Anon sit de essentia quatumque partium, ita vt quæuis pars sigillatim accepta petat vniri alteri determinatæ parti, est tamen de essentia partium continui : quia hæ necessariò perunt, quòd quantumuis vna ab alia separetur, semper tamen habeant alias partes continuas, & vnitas. Vnde si continuum diuideretur in omnem sui partem, sequerentur manifestè he due contradictorie, scilicet partes illas esse indiuisibiles: quia (vt supponitur) iam omnis earum partitio circa illas esset exhausta; & esse simul diuisibiles: quia partes continui non minus sunt diuisibiles in alias partes; quam ipsum continuum, vt ex definitione quantitatis continuæ ab Aristot-tradi-

61 Ad fecundum respondetur: quod eth demus in quolibet instanti divisive sumpto posse Deum producere vnum Angelum; non tamen in omnibus collectiue. Et ratio est : tum quia cum instantia infinita vnius horæ confusa quadam, & perturbata ratione pertranseant, non porest in singulis, & in omnibus suus determinatus effectus produci, alioquin instantia illa pertransitent confuse, & indeterminate, & non sie pertransirent. Tum etiam: quia licet instentia illa etiam collectiue sumpta sint infinita tantum in potentia iuxta ea, que supra quest. 1. huius disputationis diximus, & insuper ratione horz, in qua includuntur, fint terminata; certis terminismihilominus in iisdem instantibus vnientibus partes, proportionales prædicæ horæ secun-dum se sumptis, non datur primum, neque vitimum: ac proinde implicat, quod successiue percurrantur: alioquin secundum istam considerationem esset, & non esset ibidem assignabile primum, & vltimum: & consequenter implicat, quod in quodlibet ex illis collectiue sumptis vnus Angelus producatur. Ad confirmationem patebit ex dicendis infrà lib. 8. disputatio. vltima quæstio 5

62 Ad vleimum dicendum est : quòd quidquid Deus per scientiam practicam cognoscit, potest etiam efficere, eo tamen modo, quo illud factibile cognoscit:non tamen necesse est, vt secundum eundem modum, quem habent in esse obiectivo, in re ponantur. Vnde, quià etsi Deus cognoscat infinitas cogitationes futuras, non tamen cognoscit illas, vt simul factibiles, licet simul ex parte sua cognoscat illas, ideo ne-

que potest omnes illas efficere.

Ad confirmationem concesso antecedenti, & prima consequentia, neganda est secunda. Er ad primain partem negati debet paritas rationis : nam ea que coexistant nostro tempori, sunt simpliciter simul, & in actu, & ita implicat infinitam multitudinem nostro tempori coexistere. Cæterum ea, quæ coexistunt in nunc aternitatis, non oportet esse simpliciter simul; sed cum addito, scilicet simultate in nunc æternitatis : quia res quantumuis ellentialiter successive, atque adeo que simpliciter loquendo nequeunt esse simul: nihilominus possunt coexiftere simul in æternitate : nam cum sit mensura superior indiuisibilis, & tota simul, ambit ratione suz infinitz perfectionis tam przterita, quam przsentia, & futura; & ideo possunt aliqua simpliciter manere infinita infinitate in potentia, & simul esse præsentia in æternitate, in quo neque ex parte infiniti in potentia, neque ex parte æternitatis, (vt quæstione decima citata primæ partis docent Thomistæ cum Sancto

Doctore, ) vila oftenditur repugnantia.
63 Vnde ad fecundam partem dicendum est: quòdiuxta ea, quæ modo asserebamus, prædicta multitudo cogitationum non amittit simpliciter rationem infinitatis in potentia, per hoc quod sit præsens, & coexistens simul in nunc eternitatis: sicut neque futura deperdunt rationem futurorum secundum se, per hoc quod sint præsentia in eadem æternitate. Vnde ex hoc solum sequitur, quod illæ cogitationes, provt habent prædictam infinitatem, fint tantum in potentia in aliqua specie numeri. Cæterum si essent actu, & simul in nunc nostri temporis, tunc sicut simpliciter essent simul in actu : ita similiter, & in actu continerentur in specie numeri : at infinitum in actu esse actu in aliqua specie numeri implicat, ve dictum est: secus verò quod infinitum in potentia. sit in potentia in aliqua specie illius.

64 Et siet hoc vltimum manifestius, si recolatut id, quod supra innuimus, scilicer quod cum dicitur prædictam multitudinem esse in potentia in aliqua specie numeri, non est sensus, quod hæc potentia sit, ad hoc vt illa multitudo secundum se totam sit simul, & in actum aliqua vna specie numeri; sed tantum ad hocvt secundum aliquas ex illis cogitationibus sit actu in aliqua, vel in aliquibus speciebus numeri; ita tamen, vt semper illæ, ad quas actu pertinuerit, fint finitæ; licet reliquæ, quæ tantum in potentia sunt species, quæque sient actu tales per hoc quod sint multitudines mensuratæper vnum. sinttalis conditionis, vt quauis data, posset alia, & alia in infinitum dari. Ex quo, vt pater, nullum sequitur inconueniens; sed tantum quòd possit dari insinitum in potentia, vt constat ex supra dictis.

Ex quo etiam ad confirmationem constat:nam illa multitudo creaturarum possibilium est tantum in potentia infinita, ac per consequens tantum in potentia est in specie, aut speciebus numerorum, vel mul-

titudinis.

### Q V E S T I O VI.

I'trum possit supernaturaliter dari infinitum in attu secundum intensionem.

Ptoponitur prior epinio.

PArtem affirmatiuam tuentur Doctores supra in quæstione 4. & 5. pro contraria sententia relati. Probatur primò: ea, que non opponuntur, non impediunt se inuicem: sed gradus intensionis qualitatis non opponuntur inter se, vt constat: ergo polita quaqis intenlione finita, potelt illa qualitas infinite in actu intendi. Patet consequentia; quia quauis intensione data, potest amplior, & amplior in infinitum dari, & cum illi gradus non opponantur, non solum erunt infiniti in potentia; sed etiam aon repugnabit, quod sint simul in actu.

Secundo, gratia neque ex parte agentis, neque ex parte formæ, neque ex parte subiecti habet terminum suz perfectionis, & intensionis: ergo potest elle infinita seçundum intensionem; ergo idem dicendumest de aliis qualitatibus. Hæc vitima consequentia patet ex paritate rationis. Prima verò ex antecedenti: quia in eo referuntur præcipua capita, vnde

posset illi prouenire limitatio.

66 Antecedens autem quoad primam partem, scilicet quoad agens satis liquet : quandoquidem Deus gratiam infundens habet infinitam virtu-

# Disp. XVIII de infinito, Quast. VI.

tem. Quoad secundam vesò etiam constat:quia gratia est forma ordinis infiniti, & participatio infinitæ naturæ Dei, quæ proinde est infinite participabilis. Et denique quoad tertiam partem, (cilicet non posse sumi eius determinationem ex parte subiecti, seu potentiæ obedientialis, in qua recipitur, satis liquet : quia determinatio potentiæ passiuæ non potest sumi, nisi vel ex parte potentiz actiuz, cui correspondet, vel ex actu, & forma,ad quam suscipiendam ordinatur; sed ex neutro horum limitatur, vt probatum est: ergo, &c.

Confirmatur, quia gratia Christi Domini suit infinita secundum intentionem : ergo idem dicendum est de aliis qualitatibus per ordinem ad diuinam potentiam. Consequentia patet ex patitate rationis.

Antecedens verò probatur : tum quia dicitur immensa iuxta illud Ioan. 3. Non enim ed mensuram dat Deus spiritum filio: at omne immensum est infinitum. Tum etiam : quia se extendit ad iustificandos infinitos homines, si essent, vt docet D. Th. 3.part. 9.7.art. 11. at quod seextendit ad effectum infinitum, non potest non esse infinitum. Tum denique quia alioquin posset tantum crescere gratia alicuius creaturæ, vt pertingeret ad intensionem gratiæ Christi Domini: quiaad id, quod est finitum in latitudine intentionis, potest per continuam intentionem pertingi: sed hoc est contra id, quod dicitur Iob. 28. Non aquabitur ei aurum, vel vitrum, secundum quod D. Gregor.ibidem exponit : ergo &q.

### Prafertur sententia Angelici Doctoris.

Thilominus dicendum est : implicare contradictionem dari infinitum in actu, secundum intensionem. Assertio hæc satis colligitur ex D. Th. locis citatis in hac disp.& 3.p.q.7.att.11. & alibi izpè : esque communis inter Doctores pro nostra sententia in quæstionibus præcedentibus relatos.

Probatur ratione desumpta ex D. Th. loco citato ex 3. p. Intensio conuenit qualitatibus in ordine ad subiccum, siue talis intensio siat per maiorem radicationem qualitatum in illo, vt vult Doctor Angelicus, & nos cum eo in libris de Generatione dicemus: siue per additionem gradus, ad gradum, vt aliqui volunt: quia tunc eatenus qualitas aliqua esset intensa, quatenus plures gradus illius sunt, vel esse possunt in eadem parte subicci: ergo implicat dari qualitatem infinite intensam.

Patet consequentia; tum quia forma limitatur per folum subiectum, vt docet D. Th. 1. p. q. 7. att. 1. & 2. Tum etiam, quia subiectum illius qualitatis non potest elle aliud præter substantiam creatam:at quæuis substantia creata, cum sit finita, vt supra diximus, tantum habet capacitatem finitam : ergo cum esse illius qualitatis, & persectio propriæ latitudinis non-excedat, nec possit excedere suum subiectum, non potest elle infinitas etiam secundum intensionem. Patet hæc consequentia: quia alioqui potentia receptiua non esset tanta in ratione receptiuæ, & capacitatis, ad hoc vt actuetur, quanta est forma in ratione formæ, & actus actuantisillam, quod est contra essentialem proportionem requisitam inter vtrumque.

68 Confirmatur, & explicatur: quia aliàs illa qualitas esset, & non esset accidens; esset quidem, vt supponiturs non esset verò, quia cuilibet accidenti debet correspondere suum proportionatum subiectum, eum eius esse sit incesse : at illi accidenti infinito

nullum subiectum proportionatum corresponderet : ergo, &c. Minor probatus, quia vt dicebamus, quæuis substantia creata est finita secundum capacitatem in recipiendo, ac per consequens non potest correspondere per modum subiecti accidenti infinito; alioqui haberet infinitam in actu capacitatem.

Confirmatur tandem : nam ex eo, quòd substantia in ratione subiecti est capacitatis infinitz in potentia, oritur quod possit correspondere illi accidens, quòd sit infinitum in potentia secundum intensionem : ergo & è contra : quia non potest esse infinita in acu, nequit illi correspondere accidens infinitum in actu secundum intensionem, & è con-

Quæ ratio cum suis confirmationibus, etsi respe-Au omnium accidentium habeat sufficientem vim; nihilominus respectu accidentium ordinis naturalis, qualis esset calor, verbi gratia, infinite intensus, magis vrget; quia omne accidens ordinis naturalis debet respicere aliquam substantiam sibi proportiona. tam, vt subiectum connaturale.

69 Secundò probatur assertio alia ratione desurapta ex D. Th. 8. Physicor. lect. 21. & de potentia quæst. 1. art.2. in secundo argumento. Quia si semel non repugnat, dari qualitatem infinite intensam, nihil oberit quominus Deus communicet alicui creaturz virtutem locomotiuam, que sit infinite intensionis: at hoc implicat: ergo & illud. Consequentia est aperta. Minor verò probatur: quia alioqui habens illam virtutem posset localiter mouere aliquod corpus in non tempore, seu in instanti : quandoquidem què virtus motiua est maior, cò mouet in minori duratione; ac proinde si est infinite intenti, mouebit in duratione infinite, minima, scilicetainstanti, quod est contra rationem morus localis, q vt ex dicendis infra constabit, non potest non esse in tempore.

Respondebis cum Conimbr. motum illum non fore in instanti: quia Deus non concurret concursu in-

finito; sed finito ad illum motum:

70 Sed contra, quia non est necessarium, vt agens naturale sempet sit impeditum, & dum impeditum non est, 2git secundum vltimum sui posse. Ergo si habet vim agendi infinitam in actu secundum intensionem, petit concurlum infinitum secundum intensionem: quia si semel non repugnat infinita vittus secundum intensionem, nec repugnabit concursus Dei eodem modo infinitus: ergo poterit Deus infinitè cum illo concurrere, arque ita iam agens infinitæ virtutis motiuæ mouebit corpus in instanti.

Confirmatur: vel repugnat ille concursas infinitus, & actusille correspondens virtuti motiuæ, vel non: si primum: ergo repugnat talis virtus infinita secundum intensionem: quia vbi repugnat actus, repugnat potentia: si secundum, ergo iam dabitur motus localis in instanti, quod vt diximus, & infra latiùs

dicemus, aperte repugnat.

Sed dices, etiam si in Deo detur virtus motiua infinitas nihilominus non potest facere, vt aliquod corpus moueatur localiter in non tempore : etgo ex eo quòd daretur virtus creata infinita secundum intensionem, non inde sieret, posse causare moum in non tempore, seu in instanti. Patet consequentia: quia maior est infinitas virtutis diuinæ, quant

71 Respondetur negando consequentiam, & 12tio disparitatis est: quia ad infinitatem virtutis diuinæ satis est, quòd modus mouendi, quo moueret, scilicet independenter ab alio, vt à primo motore, petat quòd talis virtus sit infinita per essentiam at in creatura, si non moueret in instanti, nihil esset in

illo motu, in quo splenderet vis infinite motiua; quam habet caula.

Adde gnod ex hoc quod demus virtutem motivam in Deo, infinitam per estentiam, non colligitur, dandum esse aliquid in rebus creatis, quod habeat infinitate in acturat fi femel non repugnat virtus motiua creata, que sit infinita secundum intensionem, nec repugnabit motus infinite velox, ac proinde qui fieret in instanti. Unde tam illa virtus creata, quam diuina possent mouere corpus in non tempore, & ex consequenti sequeretur implicatio contradictionis iam tacta, scilicet motum localem fieri in instanti.

#### Satisfis argumentis prima sententia.

A primum initio quæstionis positum patet ex dictis, quomodo infinitas secundum intensionem opponitur qualitati : tum quia tollit ab ea Tationem accidentis: tum etiam, quia est contra proportionem essentialem, quæ debet esse inter formam, seu qualitatem, & suum subiectum. Vnde etsi graris daremus, quòd intensio sieret per additionem gradus ad gradum, essent incompossibiles inter se infiniti gradus eiusdem qualitatis, quamuis concederemus costdem quando sunt finiti, & determinati, posse simul elle in codem subiecto.

Ad secundum respondetur, repugnare ex parte iplius gratiz, quòd lit infinita in actu lecundum intensionem. Et ad probationem, quod tantum conuincit intensionem gratiæ esse infinitam in potentia:quia non potest ita à Deo intendi, quin amplibs & amplius sit intensibilis, sicut ex eo quod collectio creaturarum sit participatio esse infiniti Dei, non sequitur dari creaturam infinite persectam; sed quod quanis data, quæ semper erit finita, potest alia, & alia perfectior dari. Adde, quod eriam repugnat ex parte subiecti: quia subiectum & forma mutuo se in diuerso genere causa limitant: nam etsi potentia obedientialis respiciat agens infinitum: quia tamen est in ordine ad formam finitam secundum essentiam, & intensionem, ideo est finita.

7: Ad confirmationem respondetur ex D. Thom. 3. part. quæst. 7.21t. 11. citato, gratiam Christi esse finitam in genere entis, qualitatis, atque adeo secundum intensionem; licet habeat infinitatem in esse gratia, quatenus nimirum est gratia capitis, & quantum est de se potest influere ad gratificandos infinitos homines, si essent, habetque alia, que optimê explicant Thomistæ 3: part. quæst. citata. Et ad primam partem respondetur ex codein S.Doctore in solutione ad primum; quòd illud restimonium potest intelligi, vel de dono, quod Deus ab æterno dedit Filio, scilicet diuinam naturam, quæ est donum infinitum: vel de dono; quod in tempore fuir concessum humanæ naturæ,scilicet,vnionem ad divinain Personam, quæ est donum infinitum ratione Personæ vnitæ: Vel tandem potest referri ad gratiam habitualem, in quantum gratia Christi se extendit ad omnia, que sunt gratie, vt optime Thomiste ibidem explicant.

74 Ad secundami partem responderur ex codem D. Thom. in solutione ad 2. satis esse, quod gratia Christi sit gratia capitis, & humanitas eius sit vnita Verbo, ad hoc, ve possit influere in infinitos homines, si essent: quamuis non sit infinita secundum

intensionem:

i

Ad tertium patet ex his, que docet idem Doctor. Angelieus in solutione ad vitimum : quòd gratia cue Colleg.Compl. Physica.

iuluis alterius hominis comparatur ad gratiam, ficut quædam virtus particularis ad vniuersalem : at licet id; quod est minus, possit peruenire per argumentum ad quantitatem maioris in his; quæ habent quantitatem vnius rationis: secus verò in aliis, & ideò non mirum quod gratia cuiusus alterius hominis semper maneat inferior ad gratiam Christi, eriam si tantam intensionem haberet quantam; gratis Christi Domini

#### QVÆSTIO VIL

### Virum unum infinitum possit esse mains aliot

Postquam egimus de quouis infinitorum generesigillatim, & secundum se sumpro, merito nunc accedimus ad inquirendum de eisdem, vt ad inuicem collatis; an scilicet datis per impossibile duobus infinitis in actu, tunc vnum possit esse maius alio. Veruntamen, vt hæc comparatio recte fiat, debent inter se conferri duo infinita inter se similia; vtpote numerus cum numero, & infinita quædam linea, aut superficies cum alia linea, aut superficie infinita. Vnde non loquimur in præsenti de infinito in genere entistquia hoc non habet aliud fimile, cum quo comparetur, cum de ratione eius sit, quod sit vnicum, quippe quod habet omnem persectionem excogitabilem in genete entis.

#### Refertur opinio negans.

Partem negantem tuentur Alexander, Aphro-dis. libro tertio quastionum naturalium cap. 12. & plures ali): camque reputant probabilem Conimbricen in hoc libro capite 8 quæst. 2. art. 4. ad 2. Probari potest primo: quia quoduis infinitum; hoc ipso quod tale, petit vi à nullo also excedatur: ergo repugnat vnum infinitum elle maius altero. Consequentia patet. Antecedens verò etiam liquet : quia alioqui ex qua parte ab alio superatut, iam habebit finem,& terminum, cum vlterius non progrediatur; & ita erit;& non erit infinitum : ergo, &c.

Confirmatur, & explicatur: nam demus lineam quandam infinitam, aut corpus infinite magnitudinis; tunc si illud ab alio corpore infinito excederetur, iam corpus maius occuparet maius spatium, quam aliud corpus minoris magnitudinis. Ergo hoc virimum ibi sistit, vbi aliud incipit vlterius tendere, maioremque locum occupare, & per consequens erit infinitum, ve supponitur; & simul sinitum; quandoquidem habet

terminum luz extensionis.

77 Secundo, vnum infinitum non potest excedete aliud, nisi per excessum finitum, vel infinitum: at neutro modo; ergo nullo. Maior cum consequentia est euidens. Minor verò quoad primam partem constat: quia infinitum, vt tale importat infinitudinem: ergo fi,vt tale eft, exceditaliud, iam hic excessus erit per infinitudinem ipsam, atque adeo infinitus. Quoad secundam verò partemetiam patet: quia si excessus est infinitus, & consequenter per infinitatem, fieret inde, vt infinitum illud, quod exceditur, non sit infinitum : quia deest illi id , in quo ; & per quod exceditur, quod est ipla infinitas.

Tertid, quia de ratione cuiusuis numeri infiniti est. quod includat omnes species excogitabiles numerorum: ergo & quòd non excedatur ab alio numero.

# 194 Disp.XVIII.de infinito, Quæst.VII.

Paret consequentia quia nihil erit per quod excedatur si semel prior ille numerus continet omnes species numerorum. Antecedens verò probatur: quia de 72, tione cuiusvis numeri infiniti est, quod omnes binații in illo contenti sint infiniti; & similieer omnes ternarii, & sic de reliquis speciebus numerorum in infinitii, diniso illo numero in diuersos ternarios finitos, nihil illius superesset ad consiciendos alios, & alios ternarios, ac proinde esset sinitus, ergo de ratione eiusdem numeri erit, quòd contineat omnes species excogitabiles numerorum: quia non videtur posse excogitari aliquid amplius sintra latitudinem infinitam numeri, prater infinitas species, & has infinities multiplicatas.

### Explicatur vera sententia D. Thoma.

S. 11.

PRO huius quæstionis desicione notandum est, infinitum posse duobus modis accipi : primò materialitet pro materia, vel rebus ex quibus componitur, puta pro quantitate, & dimensionibus eius si sit continuum: vol pro vnitatibus, si sit discretum. Secundò formaliter, id est pro ipsa ratione formali infinitudinis consistente in hoc, quòd non habeat terminos; sed in infinitum protendatur.

79 Dicendum ergo est primo. Si duo insinita sumantur secundum rationem formalem infinitatis, tunc nullum est maius altero. Hanc damus authoribus primæ sententiæ, & tenent eam Masius, Rubio, & alij: nec potest quoad assertionem hanc esse vlla inter Doctores dissenso, si rectè intelligatur Probatur ergo, & declaratur sic: quia infinitum formalizer acceptum explicamus per negationem terminorum at in hoc, quod est terminus carete, nullus excessus esse potest inter illa: quia quoduis infinitum, hoc ipso quod tale, debet omnino carete terminis intrinsecis sinientibus, & simitantibus illud: ergo, neque in ratione formali infinitudinis petest vnum excedere aliud.

Confirmatur: nam infinitum sub ratione formali infiniti præcisè consideratum, consistit in indiuisibili, & consequenter non suscipit magis, aut minus: ergo nequit vnum infinitum secundum hanc rationem esse maius alio. Consequentia patet: & antecedens etiam constat: quia hoc ipso quòd infinitum explicatur secundum prædistam rationem, per hoc quòd careat omni termino proprijordinis: oportet, vt hæc ratio in indiuisibili consistat: quia si vel minimum termini intrinseci habeat, iam secundum illam rationem non erit infinitum.

80 Dicendum est secundo. Si loquamur de infinito secundum multitudinem, & secundum tatio-.nem materialem confiderato, tunc vnum infinitum potest esse maius altero, quatenus potest contingere, vt plus materiæ habeat. Ita D,Thom.3. p. q. 10.art. .3.ad 3.vbi non solùm assertionem nostram docet,sed eam exemplificat in numeris dicens : Et hoc etiam vid tur in numeris accedere : nam species numerorum parium sunt infinita : & similiter species numerorum imparium, & tamen numeri pares, & impares Juni p ures, quam pares. Et paulo inferius. Per hunc agitur med un infinica sunt in potentia creature, & tamen plura sunt in posentia Dei, quam in posentia creain a. Et similiter anima Christa fest infinița scientia simplicis intelligentie, plura tamen scit Deus, secundum hanc modum sciendi Et ideo S. Doctorem sequuntur Caictan. ibidem, Ferrara 2. contra Gent.

cap.38.5. virimo ad I. Massus loco citato, Rubio sia præsenti, tractatu de infinito q. 4. qui refert Soncin. I2. Metaphysic. quæst.3 I. Gregor. in 2. dist. 42. q. 4. Gabr. ibidem dist. 2. q. 3. ad I. & est communis inter Thomistas.

81. Probatur ratione, quam innuit D. Th loco citato: si daretur actu numerus infinitus constans ex infinitis numeris paribus, a imparibus, tunc compararetur per modum totius respectu prædictorum numerorum parium, a imparium; a è contra, hi conferrentur cum illo per modum partis: ergo talis numerus totalis esset maior ex patre materiæ, quàm infiniti illi numeri pares, vel impares. Patet consequentia: quia euidens est lumine naturali, omne totum debere esse maios sua parte: ergo cum numeri illi impares, a infiniti habeant se ve pares respectu illius numeri totalis; siet inde, ve numerus roralis siet maior ex parte materiæ, quam prædicti numeri impares, a infiniti.

Confirmator, si daretur actuinfinitus numerus hominum, tunc plures forent digiti, quam homines, longéque plures ambobus essent capilli, quos haberent, licet tam homines, quam digiti, & capilli essent infiniti: ergo &c Antecedens est cuidens, quandoquidem quiuis homo haberet dicem digitos, & multo plures capillos.

82 Respondent Conimbricens, principium illud, omne totum est maius sua parte, esse verum in rebus siniris; non autem in infinitis.

Sed contra omne, quod includit quidquid aliud includit, & insuper aliquid aliud, debet esse maius illo, vt ex se patet; sed omne totum, sue finitum, sue infinitum continet quamlibet sui partem, & insuper aliquid plus: sicut numerus coalescens ex insume numeris paribus, & imparibus continet infinitos numeros impares: rursus addit infinitos numeros parest ergo omne totum sue sinitum, sue infinitum est, maius sua parte.

83 Confirmatur: illud, quod potest esse minus; potest esse & maius: sed numerus ille constans ex infinitis numeris paribus, & imparibus, potest, non obstante infinitate sua, esse quid minus, ergo, & maius. Maior pater: quia contratia nata sunt esse circa idem subiectum: at maius vel minus sunt contraria: ergo cui conuenit vnum, potest & aliud conuenire.

Minor verò probatur: quoniam data infinita multitudine Angelorum, & inde sublatis, seu annihilatis à Deo centum Angelis, adhuc maneret infinita illa multitudo, alioqui solum constatet ex illa sinita multitudine, quæ remanet, & ex alia sinita, quæ ablata est, quod est contra naturam infinitiat in eo euent u illa multitudo, non obstante infinitate sua, esset minor, quàmantea erat: quandoquidem desunt illi centum Angeli: ergo etiam non obstante infinitate sua, erat antea ratione illorum centum Angelorum, maior seipso, vt habebat præcisè illam infinitam multitudienem Angelorum.

nem Angelorum.

84 Dicendum est tertiò. Si loquamut de quantitate continua, tunc etsi vna linea, vel superficies infinita possit ratione materiz esse maior, quàm alia simpliciter infinita, nullum tamen corpus infinitum potest excedi ab alio. Assertio hac est expressa D. Th. loco citato ex 3. part. eamque docent Thomistz. Probatur, & explicatur quo ad priorem partem: nam licet vtraque linea, versus orientem, & occidentem in infinitum protenderetur, posset etiam adhuc vna earum progredi versus meridiem: si versus illum plutes partes ei adderentur, atque adeo illa, qua versus meridiem protenderetur, plus materia haberet, quàm alia.

Quoad secundam verò partem, scilices quoad corpus

# Disp. XVIII. de infinito, Quæst. VII. 193

corpus', suadetur etiam assertio ex eodem, D. Thom. loco citato ex 3. part. Quia quoduis corpus infinitum, debet in infinitum protendi versus omnem positionem, arque adeo debet quasi occupare omne excogitabile spatium: ergo impossibile erit dati aliud corpus, quod sit maius: imò chinc sit, vr insert D. Thom. semel dato vno corpore, infinito non esse possibile aliud: quia sicut illud prius quasi repleret omne imaginabile spatium: ita haberet omnem imaginabilem quantitatem.

#### Dilnuntur argumenta pro prima sententia adducta.

#### S. III.

Aprimum initio quæstionis positum respondetur negando antecedens. Ad probationem dicimus: ex hoc quod vnum infinitum secundum numerum superetur ab alio, non sequi habere terminum intrinsecum, id est, posse signari in eo primam, aut vltimam vnitatem; sed tantum habere terminum extrinsecum; quatenus non pertingit ad habendam tantam materiam, quantam numerus maior. Vnde licèt secundum suas pattes procedat simpliciter loquendo vlterius, & vlterius in infinitum: attamen secundum quid dicitur non progredi vlterius; quatenus non obstante, quod non sit in eo prima, & vltima vnitas; non tamen habet tantam materiam: quantam alius: at hic modus vlterius non progrediendi, & habendi secundum quid terminum, non quidem intrinsecum; sed extrinsecum, fatis constat non obesse infinitati simpliciter, quæ solum petit, quod actu non sit in ea signabile primum, & vltimum.

86 Explicatur hoc: si per impossibile daretur aliqua creatura infinitæ perfectionis essentialis intra latitudinem entis creati, tunc etsi non haberet. terminum intrinsecum in sua persectione, haberet tamen pro termino extrinseco infinitam perfectio. nem Dei: quia quantumuis esset persecta, num-quam pertingeret ad persectionem Dei, & nihilominus talis creatura non ob id admitteret infinitatem in ratione creaturæ: ita ergo similiter, si simul darentur omnes cogitationes, quæ per totam æternitatem sunt habituri D. Petrus, & Paulus; tunc tam cogitationes vnius, quam alterius essent infinitæ; & tamen multitudo cogitationum D.Petri haberet terminum hunc extrinsecum, quatenus non pertingeret ad habendam tantam materiam, quantam multitudo coalescens ex cogitationibus veriusque. Ad confirmationem patet ex tertia nostra assertione.

87 Ad secundum respondetur: vnum infinitum non excedere aliud ex parte formæ, id est, in ipsa infinitudine formaliter sumpta: sed ex parte materiæ. Et ideò hunc excessum posse esse aliquando in materia alias infinita: vt contingit in exemplo pro solutione primi argumenti adducto, vel in materia finita; vt si darentur duo æquales numeri infiniti Angelorum, & Deus destrueret centum Angelos in vno, non verò in altero. Neque contra hoc obest vtraque probatio ibidem adducta: quia cum infinitum includar tam materiam; seu res, ex quibus constat, quam infinitudinem, non sequitur, quòd hoc ipso quòd exterdat aliud; debet excedere illud per ipsam infinitudine. Colleg. Compl. Physic.

tudinem formaliter sumptam : quia potest esse excessus in materia.

88 Ad tertium negandum est antecedens. Et ad probationem concesso antecedenti neganda est consequentia: quia plures sunt cogitabiles vnitates, & numeri, quàm illi, qui ibidem referuntur. Vnde etsi daretur numerus infinitus Angelotum continens infinitos binarios, & infinitos ternarios, &c. posset dari alius infinitus numerus hominum continens tot ternarios, & binarios infinitos. Sicut etsi immedietate continui sint infinita, imò infinities infinita partes proportionales, nihilominus in alia medietate sunt etiam alia infinities infinita. Et hac de hac quastione, & disputatione, nec non & detoto hoc libro tertio Physicerum.

### ችቶችችችችችችችችችችችችችች LIBER QVARTYS

Physicorum.

### PROOEMIVM.

Ostovam Aristoteles egit de principiis entis naturalis, & generatione eius, ac proinde de ipso ente naturali, explicuitque potissimam illius passionem; scilicer motum, necnon infinitatem; quæ eidem motui; secundum quod est de genere continuorum suo modo debet conuenire : accedit; nunc ad alia, quæ mobile, & motum concomitantur ; scilicet locum , & tempus ; sed quia locus concomicatur ipsum ens naturale tanquam extrinseca mensura eius, & tempus ad motum per modum etiam mensuræ illius consequitur: quia mobile ratione sui est in loco, & ratione motus mensuratur tempore: ideò priùs de loco disputat; & huic disputationi nectit disputationem de vacuo. Tum quia vacuum etiam est locus, licet non repletus corpore, aptus tamen tepleri. Tum etiam, vt ostendat illud non debere; imò nec posse concomitari ipsum mobile. Et tandem de tempore, quod ad motum consequitur; sermonem inflituit.

# S V M M A TEXTV S

Liber Iste quatuordecim capitibus constat. În primo ostendit locum ad Physicam considerationem spectare. Deinde inquirit, an sit locus, & in vtramque partem quastionem banc discurit, & eam in aliis capitibus soluendam relinquit. In capite secundo quarit, in quo natura loci sita sit, & prædictam quastionem in vtramque etiam partrem controuertit. Cuius etiam quastionis decisionem vsque ad caput quartum distulit. In capite terrio explicatis octo modis, quibus vnum potest esse in aliquo ( quos in Logica terigimus ) & qua ratione possit aliquid dici esse in seiplo, occurrit cuidam obiectioni Zenonis contra existentiam.

In capite quarto præmissis aliquibus proprietatibus loci, de quibus infra: necnon & aliis ad illum cognoscendum necessariis, definit locum his verbis:

# 196 Disput. XIX. de loco, Quæst. 1.

Duare terminuscotinentis immobilis p imus, locus est. Et paulò infrà: Et propiere à locus superficies quadam & quass vas, continens que est videtur. Ex quibus verbis definitio illa, quæ communiter circumfertur, desumpta est, scilicet locus est, superficies visima corporis consinentis immobilis primi. In quinto verò capite ostendit quo pacto vitima, sphæræ conueniat esse in loco, & argumentis, quæ in primo, & secundo capite adduxerat contra existentiam, & quiddi atem loci, occurrit, & qualdam alias loci assectiones explicat.

In sexto probat, disputationem de vacuo non esse extra Physicam considerationem, & excitans quæstionem illam, an detur vacuum in natura, refert diuersa Philosophorum placita, necnon & sundamenta quibus innitebantur. In capite septimo proponit, quid vacuum apud antiquos Philosophos significet; & ex propria mente illud desiniens inquit: Vacuum (si est ) est locus prinatus corpore. Docetque non dati vacuum: & argumentis aduersariorum occurrit. In capite verò octauo, & nono pluribus rationibus probat, id quod statuerat, scilicet vacuum in rerum natura non dari: & hoc tam contra illos, qui vacuum à corporibus separatum, quàm contra eos qui illud corporibus coniundum constituebant.

In capite verò decimo incipit agere de tempore, & tres ibidem excitat, & controuertit quæstiones. Prima, an sit tempus. Secunda, verumidem numero nune, seu instans fluat per totum tempus; an verò diuersa sibi succedant. Tertia tandem, in quonam essentia temporis sita sit. In capite vndecimo prædictas quæstiones soluit, definitque ex propria sententia tempus sic : Est numerus motus secundum prius, & posterius. In capite duodecimo aliquibus temporis proprietatibus declaratis, docet quòd ratio, ob quam tempus conueniat rebus, quæin illo esse dicuntur, si motus. In capite decimoter tio explicat aliqua aduerbia temporis, icilicet nunc, aliquando, iam, nuper, olim, subitò : statuitque tempus potius esse causam interitus qu'am ortus, & renouationis rerum. Tandem in capite decimoquarto aliquas excitat quæstiones, potissimè verò de temporis vnitate sermonem instituit docens, vnicum esse tempus, tam vnitate specifica, quam numerica, quo omnes motus mensurantur, scilicet tempus, seu numerum motus primi mobilis.

### 

### DISPVTATIO XIX.

De loco.

T tam quoad res iplas, quàm quoad ordinem doctrinæ Philosophum sequamur; deò in hoc libro non solum de eis, de quibus ipse egit; sed etiam eodem ordine de illis disseretur: quapropter hane priorem disputationem loco damus, vbi essentia eius, & proprietas, pluráque alia ad illum spectantia explicabuntur.

### QVÆSTIO I.

An detur locus, & an fit vitima superficies corporis continentis, vel ali-quid alind.

Via de quauis re primò inquirendum est, an, & quid est illius: ideò de loco verumque inquirimus, ve ita eius natura clarior maneat.

#### Ostenditur breuiter existentia loch

§. I.

Prima huius quæstionit parce facile nos ex-A pedimus. Omnes enim ( experientia ip à attestante) fatentur, dari locum. Id, quod Aristot in hoc lib. cap. 4. & D. Thom. ibidem lect. 5. & opusc. 52. colligunt ex ipsa transmutatione corporum, quæ secundum locum mouentur. Nam sicut ex transmutatione, que est secundum formas substantiales deducitur, esse in tebus quoddam primum subiectum, quod omnibus illis subsit, & in quo prædictæ formæ sibi indicem succedant, vt ex eodem Aristotele, & D. Thom. disput. 3. diximus : ita ex transmutatione corporum secundum locum, qua videmus, quod vbi priùs erat vnum corpus, ibi succedit aliud, & rursus aliud, manifeste colligitur, dari in tebus aliquod commune receptaculum, in quo sibi inuicem succedant, & non qualecumque, sed tale, vt sit extrinsecum ipsis corporibus, & ab eis -separatum. Quia corpus completum nequit vniti intrinsecè; sed solum extrinsecè alteri, vt receptaculo, vt ex se patet. Ergo cum præter hoc-receptaculum, nomine loci nihil aliud intelligamus, vt ex statim dicendis constabit, consequent est, locuni in rerum natura inueniri.

Confirmatur, nam experimur, corpora diuersis motibus localibus moueri: ergo danda sunt diuersa loca, in quibus prædicta corpora recipiantur, & ad quæ suo modo motus isti terminentur. Patet consequentia: nam corpora mouentut ad sua loca naturalia, vt in eis recipiantur, & soueantur, & diuersi motus locales diuersa loca postulant.

#### Referentur vary modi citca loci quidditatem.

#### S. I I.

Voad secundam verò questionis partem plures apud antiquos suere dicendimodi, quos omnes recensere longum, & superuacaneum est, ideóque pluribus suppressis, tres tantum referemus, qui aliquod probabilitatis specimen habere videntur.

Primus ergo asserit, locum idem esse quòd vbi, & ita non esse superficiem corporis continentis, aut aliquid aliud. Fundamentum est: nam vbicationi conueniunt loci proprietates: ergo & essentia. Consequentia satis patet: antecedens verò probatur, quia ei competit esse terminum localis motus

motus (vt ex infrà dicendis patebit) & esse id, à quo vt à fundamento proximo oritur, tum relatio distautiæ, vel propinquiratis: tum etiam disferentiæ positionum. Nam ex eo quòd Petrus sit hic vbicatus, prouenit, vt distet à Paulo, vel sit ei approximatus, sicut & quòd sit sursum, vel deorsum: item est omninò immobilis (vt infra dicemus) necnon & equalis locato, illudque intra se continet, cum vbi per totum illud dissusum sit: ergo, & cætera.

Confirmatur, locus est forma, à qua locatum denominatur esse in loco: sicut albedo est id, à quo corpus denominatur album, sed ab vbi denominatur locatum esse in loco: ergo vbi, & locus sunt prorsus idem. Maior constat: nam locus aliquam denominationem tribuit locato: at non aliam, nisi quòd ratione illius sit in loco ergo, &c. Minor verò etiam liquet: quia esse: in loco, idem est, ac esse alicubi. Sed hor prouenit ab vbi (constat) & ideò implicat aliquid esse vbicatum, & non esse alicubi: ergo, &c.

3 Secundus modus dicendi est aliorum asserentium, locum non esse vbi; sed spatium illud imaginarium, in quo quasi penetratiue est locatum: verbi gratia locus terræ nihil est aliud, quam interuallum illud, quod intercedit inter latera aquæ continentis illam, quodque idem maneret omninò, etiamsi tain terra, quam aqua, & cuncta alia perirent. Hanc assertionem dessendunt nonnulli, quos resert Auicena libro 2. susficient. cap. 6. & probabilem reputat Toletan in præsenti quæst. 3. conclus. 4. & Conimbr. in hoc lib. cap. 5. quæst. 1. art. 2. censent, eam à nullo hactenùs rationibus satis sirmis esse impugnatam.

Prior eius pars, scilicet locum non esse vbi, probatur primò. Nam locus est id, in quo aliquid est: at res non est in vbicatione; sed vbicatio porius in re vbicata; cum sit accidens illius: ergo, &c. Confirmatur, quia vbicatio est ratio formalis, qua mobile est in loco: ergo vbicatio non est ipse locus.

Secundò, nam locus non est aliquid locati, non solùm quia distinguitur necessariò ab illo, sed etiam, vt omnes Aristotelis Interpretes explicant, quia est omninò extra illud: at vbicatio, essi reipsa ab vbicato distinca sit, non tamen omninò est extra illud; cum ipsum intrinsecè assiciat: ergo, &c.

4 Secunda verò eiusdem sententiæ pars, scilicet locum esse prædicum spatium imaginarium, probatur primò. Nam spatio imaginario à corpore repleto potissimè conueninnt affectiones loci : continet enim locatum, & illi est æquale, habetque omnimodam immobilitatem, ita vt etiam de potentia absoluta nequeat moueri, vt constat. Imò si quæ immobilitas superficiei realiter ambienti locatum conuenit; hæc per ordinem ad spatium imaginarium desumitur, ac denique cæteræ aliæ proprietates, quæ locum individuè concomitantus spatio imaginario conueniunt: ergo tale spatium est locus.

Secundo si daretur vacuum: posset in eo dari motus localis; ergo esset ibi transitus à loco in locum: at ibi non esset alius locus præter spatium imaginarium: ergo tantum hoc spatium erit locus.

Tertiò, si omnis aqua ambiens terram periret; maneret nihilominus terra in suo loco naturali: Compl.Colleg.Physica.

at non alia de causa, nisi quia maneret in illo spatio in quo nunc est : ergo tale spatium est locus eius.

Confirmatur, si supremum cœlum, & terra perseuerarent, & Deus annihilater corpora intermedia, tunc eodem modo distarent localiter cœlum,& terra, ac nunc: sed tunc distantia localis consisteret in loco medio inter corpora, quæ distant: ergo cum tunc non esser alius locus medius, præter spatium imaginarium, manifeste colligitur tale spatium esse locum.

5 Tertius dicendi modus est aliorum asserentium locum non esse hoc sparium imaginarium; sed spatium verum, & reale. Inquiunt enim locum, verbi gratia, terræ esse internallum illud, quod inter latera aquæ continentis intercedit, & hoc esse verum, & reale : quia est quoddam corpus constant tribus, dimensionibus, longitudine scilicet, latitudine, & profunditate, licet sit immateriale: quia caret materia, & forma, vt sic cum omnibus locatis penetretur, atque ita sit etiam indiuisibile, quarenus nihil ab eo demi potes, Ita Stoici & permulti Platonici, Proclus Licius, Strato Lamascenus, Syrianus, Galenus, vr Simplicius in digressione de loco docet. Quibus satis fauent ex Interpretibus Aristotelis, Philoponus in digressione de loco, Vallesius, in commentariis cap. 4. & controuersia 23. ad Tirones, Massus in præsenti, cap. 4. sect. 1. quæstio. 3. dicens: se libenter manibus, pedibusque ligatis in hanc sententiam abiturum, nist ad oppositum authoritas Aristot. D. Thom. compelleret.

Prior pars, scilicet locum non esse spatium imaginarium pater. Nam spatium hoc non est aliquid reale; sed nihil: ergo cum corpora naturalia naturali inclinatione mouentur in suum locum naturalem, mouebuntur ad consequendum nihil, quod per se patet esse salsum; cum nulla res in ipsum nihil naturaliter inclinetur.

Confirmatur primo: nam locus naturalis est conferuatiuus locati; ideoque pisces in aqua conseruantur: pereunt autem si extrahantur. Sed purum nihil non potest conducere ad conservationem locati: ergo, &c. Confirmatur secundò: quia locatum est in loco, tanquam in eo; in quo continetur: sed nulla res potest esse, &c contineri in pura nihilitate: ergo spatium imaginarium non potest habere rationem loci.

6 Secundam verò partem, scilicet locum esse spatium reale prædictum, non aliunde probant, nist quia negari non potest, quin spatium illud, cum quo locatum penetratur, sit aliquid reale: quandoquidem verò est longum, latum, & profundum. Ergo cùm ex alia parte sit id, quod revera repletur à locato, & est æquale illi, & tandem in colocato sibit mutuò succedant, & ab codem se expellant: consequent est, vt prædictum spatium sit locus. Patet consequentia: quia hæ sunt proprietates loci, ac proinde indicat illud habere essentiam loci, in quo ipæ teperiuntur.

Confirmatur, quia vitra enumerata nihil aliud por test este locus, nisi superficies vitima corporis continentis, vi intuenti patebit, & étiam dicendis constabit: at superficiei nequit ratio loci conuenire: ergo soli spatio reali conuenit. Minor probatur: quia, vi infra dicemus, vna ex potissimis loci proprietatibus est, quòd sit æqualis locato, sed hæc non conuenit superficiei; quandoquidem ipsa solummodò habet duas dimensiones scilicet longitudinem, & latitudinem: at verò

# 198 Disp. XIX. de loco, Quæst. I.

verò locatum vitta has dimensiones addit tertiam, scilicet profunditatem: ergo, &c.

Ex mente Atistotelis, & D. Thoma quastib deciditur.

#### S. 111.

Thilominùs dicendum est:locum non esse vbi, vel spatium imaginarium, aut verum; sed solam superficiem vltimam corporis continentis. Ita Aristotel.in præsenti, D. Th. ibidem lect. 6. & opusc. 72. Themistius in sua paraphrasi cap. 4. huius libri. Beatus Albertus Magnus, Auerroës, Auicenna, Ægidius, Venetus, Hucelanus, Valduinus, Burleus, Soto, Iabell. Astudillo, Veracruz, Pereyr. & plures alij, quos refert,& sequitur Masius loco citato. Et quidem quòd locus non sit vbi, aut spatium imaginarium, constat ex dictis pro prima parte primæ, & secundæ sententiz. Quod verd non sit admittendum illud spatium reale, ac per consequens nec posse habere rationem loci, etiam constat, & insuper suadetur ratione desumpta ex D. Th. opusc. 52. & ex Arist. in præsenti. Quia tale spatium non potest esse aliqua substantia corporea, aut incorporea aut accidens corporeum, vel spirituale separatum à substantia: ergo nihil. Patet consequentia: quia in antecedenti referuntur omnia genera entis realis, sub quibus spatium illud, si esset aliquid reale; deberet contineri.

Antecedens verò quoad primam partem satis constat: tum quia substantia corporea semper habet suam quantitatem, & ita esset impenetrabilis cum locato, & ex consequenti impediret, ne ibidem esset. Tum etiam, quia quanis substantia corporea, & quanta, debet esse in loco, & hic rursus in alio, & sic in infinitum. Quoad secundam verò satis liquet, quia substantia spiritualis neque est realiter longa, lata, & profunda, nec quid proportionatum ad hoc, vt sit locus

rerum corporearum, vr ex se constat.

Tandem quoad tertiam & vltimam partem satis idem antecedens patet: siquidem naturalitet loquendo, nequit dari accidens realiter separatu à suo subiecto: quia est entis ens, & licet daretur separatum, non esset locus: quoniam si esset corporeum, cum habeat trinam illam dimensionem, erit quantitas, & sic impediet, ne ibi sit locatum. Si verò sit spirituale, non erit accomodatum ad suspiciendum in se locatum, & ad hoc vt omninò cùm illo commensuretur: ita vt pars loci correspondeat parti locati, & c. quia accidens spirituale est omnino indivisibile.

8 Ex quo eadem assertio, quoad vitimam partem, scilicet locum esse superficiem vitimam corporis continentis, probaturratione desumpta ex eodem Aristor.in præsenti & D. Thom. lea. 6. Quia locus non est aliquid ex hucusque impugnatis nec materia, aut forma, aut aliquod'accidens intrinsecum locato: ergo solum est superficies vltima corporis continentis.Patet consequentia ex sufficienti enumeratione eorum, quæ possent habere rationem loci, vt intuenti patebit. Antecedens verd quoad primam pattem constat ex dictis. Quoad vltimam verò sic probatur ab Aristor. & D. Thom. quia cum ens naturale constet ex materia, & forma tanquam ex partibus essentialibus, non potest mutuò ab eis separari, & separatum; consistere. At locus, & locatum possunt mucud separari, quandoquidem hic numero locus non pendet ab hoc numero locato, & è contra: ergo, &c.

9 Secundò probatur ex eodem Aristot.loco citato, & D. Thom lect. 5. Quia duo potissimè conveniunt loco, scilicet esse aqualem socato, circumscribere, & vndequaque tangere illud, vt ex se, & ex cottimuni modo concipiendi omnium constat: at hæc duo competunt superficiei : ergo & ratio loci. Minor probatur, & explicatur: nam superficies duo habet, primum est esse longam, & latam. Secundum vetò esse indivisibilem secundum profunditatem. Vri-dè ex qua patte est indivisibilis secundum profunditarem, potest tangere locatum; quod quidem non posset, si non haberet hanc indivisibilitatem : quia nequeunt duo corpora secundum profunditatem se tangere, nisi adsit ibidem aliqua penetratio: & ex qua parte est longa, & lata, potest undequaque ambire, & circumscribere locatum. Et ideo videmus, quod infimum cœlum ratione suz vltimæ superficiei, seu quod idem est, ratione superficiei concauæ tangit, ambit, & continet elementum ignis: ergo, & cætera.

#### Soluuntut argumenta in contrarium.

#### 6. I V

A D Argumenta igitur initio adducta, quatenus contra nos sunt, respondetur. Ad primum primæ sentent æ dicimus, vbicationem esse
terminum motus localis intrinsecum mobili; & ideò
non esse locum: sicut neque est id, à quo primò sumitur ratio distantiæ, vel propinquitatis vnius corporis ad aliud: quia cùm vnum corpus distet ab alio, es
eo quò dest in hoc loco; necesse est, vt locus sit rano
anterior, à qua sumitur distantia. Maximè, quia vbicatio est modus quidam ex adiacentia loci resultans,
vt in Logica disp. 16. num. 19. diximus: & idev necessariò illum præsupponit, vt id, à quo ratio distantiæ priùs desumitur,

Ad confirmationem respondetur: locum esse id, à quo tanquam ab aliquo extrinseco locatum denorminatur esse in loco: & ideò comparati per modum formæ extrinsecæ respectu illius. Vbicatio autem est id, à quo denominatur intrinsecè esse in loco, ve in Logica dispectata diximus. Vndè locus tantummodò tribuit denominationem vbicati causaliter: quia est id, ex cuius adiacentia vbicatio resultat, non verò

formaliter, & intrin ecè.

tenus vult spatium imaginarium habere rationem loci, pater ex dictis. Ad secundum respondetur: corpus existens in vacuo posse, si Deus suppleat influxum coelorum, moueri per illud: quia licet non sir in loco particulari, & immediate ambienti; est tamen in loco communi, & ita potest moueri ab hoc, quod est esse in vac parte loci communis, ad esse in alia, ac proinde potest acquirere diuersas voicationes per se primò terminantes motum illam, va disputatione sequenti, quæstione vitima latius expliçabimus.

Ad tertium respondetur terram in eo euentu contineri à loco communi, scilicet à cælo, & ab aliis duobus elementis, quæ ideò loca communia respectu terræ dicuntur: quia illam non immediate ambiunt, & possunt alia corpora immediate continere. Cererum quia non maneret iu loco particulari, & immediate ambiente; ideò non esset absolute, & simpliciter in suo loco naturali.

Ad confirmationem patet ex dictis terram in eo casu mansuram in loco communi. Vnde per ordinem ad primum continens posset habere habitudinem tantævel tantæ distantiæ ab illo; & ideò posset Deus tot cotpora inter vtrumque creare, quod antea erant. Sed hæc amplius disputatione citata elucidabuntur.

QVÆST

#### Q V R S T I O II.

Virum lociu viru superficiem corporis continentis intrinsecè includat immobilitatem.

Rationes dubitandi.

S. I

PArtem negatium suadere videntur hæc atgumenta. Primum, nam locus est superficies vitima corporis continentis, vt ex quæstione præcedenti constat. At superficies mouetur ad motum corporis, in quo est: quia, teste Philosopho, motis nobis mecesse est moueri, quæ sunt in nobis: ergo & locus:

Nec satis erit, si dixeris cum Alexandro, & Simplicio, quod cum superficies mouetur, adhuc per accidens, tune non mouetur, vt locus est; sed vt superficies est: quoniam vt locus est, importar relationem distantiz ad polos mundi, & centrum terrz, & quia hicordo semper manetidem in omnibus superficiebus fluentibus & refluentibus; ideò semper manetidem locus, & ex consequenti ibidem immobilitas loci saluabitur.

13. Nam contra hoc est: tum quia distantia illa est accidens superficiei, ac per consequens impossibile est moveri superficiem, & non relationem illam distantiæ. Tum etiam: quia licet succedat alia superficies cum eadem relatione distantiæ secundum sumerum: aliàs accidens migraret natutaliter de subiecto in subiectum: Ergo non obid hic numero locus manebit immobilis: quandoquidem eius immobilitas pendet ex hac numero relatione distantiæ. Tum deniques quia tandiu potest locus manere immobilis; quandiu manet idem numero: at si superficies vna sluit, & alia succedit, nequit manere idem numero: nam sicut vnitas specifica petit certa, & determinata principia specificantia; ita vnitas numerica exigit certa principia indiuiduantia: ergo, & c.

Confirmatur, & explicatur: superficies habet se per modum subiecti respectu rationis formalis ipsius loci, scilicet immobilitatis, vt quæstione sequenti dicemus. Ergo repugnat manete eundem numero locum, & mutari superficie, vel è contrà mutari superficiem, & manete eundem numero locum; & per consequentia locum esse immobilem Prima consequentia patet: quia accidens individuatur à subiecto. Ex quo etiam secunda consequentia liquet: quia hoc ipso quod locus ille sit alius numero iam locus, qui antea erat, non manebit immobilis, sed poterit moueri vnà

cum superficie, à qua individuatur.

14 Confirmatur secundo: quia terminus huius di stantiz est purum nihil, scilicet poli imaginarij, super quos imaginamur reuolui primum czlum: ergo ipsa etiam est nihil. Patet consequentia: quia ex nihilo non potest desumi vera aliqua, & realis ratio. Antecedens probatur: quia poli veri subiectantur in ptimo mobili, est sic vnà cum illo mouebuntur; ex ex consequenti non potest ex illis sumi immobilitas loci: quia si locus esset immobilis, solum hoc haberet, ex eo quod eius terminus manet immobilis.

Confirmatur tandem: quia potest contingere locum manere immobilem, & nihilominus variari dictantiam, & è contrà: etgo immobilitas loci non est de sumenda à distantia. Antecedens quoad primam partem patet: nam si quiescente aliquo corpore, nee non & aère ambiente. Deus moueret totum exhum versus orientem motu recto; tunc corpus quiescens; & aër illud ambiens, manerent omnino immota, ve constat; & haberent diuersam distantiam ad puncta fixa: nam essent propinquiora occidenti, & magis remota ab oriente: ergo iam manente loco cum sua immobilitate, variatur distantia.

15. Quoad secundam verò partem; scilicet posse variari locum, inuariata distantia, sic idem antecedens constat, in casu quo Deus totum globum mundi cum, omnibus corporibus simul, & semel sursum eleuaret; tunc enim corpora haberent eandem distantiam ad primum continens, vt patet, & nihilominus mutarent

locum : quia mouerentut localiter.

Secundo principaliter: si locus esset immobilis, sequeretur idem numero accidens semel corrup:um posse per naturam reparari; sed hoc est contra commune illud axioma ex secundo de generatione desumptum à prinatione ad habitum non est regressus: ergo, &c. Probatur sequela: destruat Deus aërem ambientem Complutum,ita vt nulla alia superficie ambiatur, tunc corrumpetur locus; quandoquidem nihil illius, nec quoad materiale, scilicet superficiem, neque quoad formale, scilicet relationem distantiz in ipla superficie subiectatam manebit:si verò postea naturaliteraer extendatur, & ambiat idem Complutum, tunc naturaliter sequeretur idem numero locus; qui antea erat: quia superficies adueniens manet in cadem distantia, in qua altera destructa præexistebat, & hoc sufficit : tum ad saluandam identitatem loci: tum etiam eius immobilitatem:

#### Explicatur & rationibus aftenditur immobilitas loci.

S. H.

Nilhilominus dicendum est, locum essentiali-tet esse immobilem. Assertio hæc fuit adeo perpetua, & constans, inter Philosophos, vt licet plura inter cos fuerint placita circa locum, omnes tamen, vel ferè omnes vnanimiter hanc loci immobilitatem fatebantur. Probatur imprimis ex Aristotele, qui in hoc lib.text.41. sit inquit : Est autem sient vas locus transmutabilis, sic locus vas immobile. Et in fine textus concludit. Quare terminus continentis immobilis primum, bic eft locas. Vnde D. Thom. lect. 6. ait: Vas, O locus in boc differre videntur, quod vas transmutatur, locus autem non : unde sicut vas potest dici locus ıran/mutabilis:ita locus potest dici vas immobile, & ided cum aliquid mouetur, in aliquo corpore, quod mouetur: sicus nauis in flumine veitur esto, in que mouetur; magis sicut vase, quam sicut loco continente: quia locu esse vult immobilis, id est de natura loci est, quod sit immobilis. Et opusc: 52. inquit. Locus autem non solum est terminus co poris continentis; sed etiam est immobilis. & c. Et paucis interpofitis. Propier quod diche Philosophus, quod nauis sit in aqua fluuij, que mouet ur, magis pritur ea tanquam vase, quam sicut loco continente, de natura enim loci eft, quod fit immobilis.

17. Deinde probatur ratione fundamenti desumpta ex D. Thoma locis citatis. Ad eam autem melius percipiendam supponendum est ex communi omnist Peripateticorum consensu quòd cum in præsenti locus ambiens, v g. Complutum, sit superficies corporis continentis intrinsecè includit, quod dicat determinatum ordinem distantiæ ad primum continens, scilcoelum, & ita vnitas, & immobilitas huius loci sumitur à determinata distantia, qua talis superficies ambiens hoc locatum distat à primò continente.

Cæterum hæc superficies , quæ habet se per mo

dum subiecti respectu relationis distantiz, vt questione quarta dicemus, potest accipi dupliciter : ( vt innuit Diu. Thom. opulc. citato.) Primò materialiter, vt est, verbi gratia, superficies aeris. Secundò formaliter, quatenus subest determinatæ distantiæ iam dictæ: sicut & ipsa distantia potest eisdem duobus modis sumi, scilicet vel materialiter, provt est in hac determinata superficie aëris : vel formaliter provt est distantia absolute secundum quam rationem solum dicit hanc distantiam, provt est ratio distandi, secundum tot, vel tot, gradus à primò continente, & ab veroque eius polo; ac proinde quoties vna superficies ad absentiam alterius, & immediate post ipsam adveniens non distat per plutes, aut pauciores gradus ab veroque polo, à toto cœlo & ab omnibus eius partibus, modo tamen infra in hac disputatione quest.6. dicendo sumptis, ac distabat alia, que antea ibi preexistebat, toties habet eandem formaliter distantiam, ac illa, licet materialiter St diversa.

18. Hinc ergo potissima pro nostra assertione tatio sic deducitur: vnitas loci, & immobilitas eius non desumiturab hac superficie, & ab hac distantia materialiter sumptis; sed ab eisdem formaliter consideratis. Sed quantumuis fluant, & refluant superficies aëris, vel aquæ ambientis, verbi gratia, Venetias, semper manent eadem superficies, & distantia formaliter sumptæ : ergo semper manet idem locus: arque adeò locus erit immobilis, & non vtcumque, sed essentialiter: quandoquidem essentialiter includit prædictam superficiem, & distantiam. Vtraque consequentia pater. Maior verò quoad primam partem, scilicet immobilitatem loci, non desumi à superficie materialiter sumpta sic suadetur à Diu. Thom. opusc. citato: quia vni locato secundum numerum respondet simul, & semel vnus locus secundum numerum; sed baculus vnus, cuius dimidium existat in aqua, & dimidium in aere; est aliquod vnum locatum secundum numerum : ergo est in aliquo vno loco secundum numerum : ergo cum fit in diversis superficiebus aëris, & aquæ, fiet inde, vi vnitas loci non delumatur à prædictis superficiebus matetialiter sumptis, vt vna est aquæ, & alia

Ex quo eadem maior quoad secundam partem, scilicet quoad distantiam probatur: nam si semel vaitas loci, & immobilitas eius non desumitur ex hac superficie materialiter sumpta, consequens est, vt non desumatur à distantia materialiter sumpta, vt est in hac determinata superficie, verbi gratia aque materialiter etiam accepta, & consequenter desumetur ab hac distantia formaliter sumpta, provt nimirum est ratio distandi per tot, vel tot gradus à primo continente, vt explicatum est: quia vltra illam primam considerationem non restat alia prætet hanc vltimam, à qua immobilitas loci desumatur.

Ex quo etiam minor eiusdem primi syllogimi liquet; nam licet vna superficies ambiens Venetias fluat, succedit tamen alia, quæ est eadem formaliter: quia subest eidem distantiæ, eidem inquam formaliter sumptæ, quatenus distat per tot gradus per quot præcedens, & non amplius.

19. Secundo ab inconvenientibus probatut affertio: quia ex opposito sieres, vi optime infert D. Tho. opulc. citato, locum esse in loco, & ex consequenti dari debere naturaliter processum infinitum, quod, vt constat, est absurdum. Sequela probatur: nam quod monetur localiter, est in loco. Ergo si hic locus est mobilis, continerctur ve talis in loco, & sie de

aliis in infinitum.

Confirmatur ex codem D. Thom. quia & locus sursum, qui est naturalis igni, & locus deorsum, qui est naturalis corpori grani, non essent immobiles, sieret inde, ve neque ignis neque terra naturaliter, & necessariò; sed potius contingenter ad illa mouerentur; quandoquidem posset contingere, vt locus ignis descendisset deorsum, & locus gravium ascendisset sursum. Vnde ita naturaliter moueretur multoties ignis deorsum, & terra sursum : sicut è contra.

Dilluitur prima ratio dubitandi, & cius prima confirmatio.

#### III.

D primum ergo initio quastionis positum A conflat ex dictis, quomodo quidquid mutatur, & transit in loco ambiente, aliquod locatum materialiter se habet ad materiale loci formaliter sumptum, necnon ad formalissimum ipsius lo-ci scilicet distantiam.

Per quæ satis patet ad alias probationes: quia fi semel distantia, & superficies denuo adueniens sunt formaliter idem cum distantia, & superficie præcedenti formaliter sumptis, non potest inde colligi, vel accidens migrare de subiecto in subiectum, ve constat ; vel locum non habere certa principia indiuiduantia; quandoquidem, vt diximus, omnia illa, que ad ipsius individuationem concurrunt, manent eadem formaliter.

Ex quo ad Primam confirmationem respondent ex codem D. Thoma concedendo antecedens ierra dicenda quæstione sequenti, & distinguendo consequens. Et si intelligatur de variatione superficiei for maliter sumptæ concedenda est consequentia; secus verò si intelligatur de variatione illius materialiter consideratz. Itaque in superficie, que est materiale loci, potest considerari hoc materiale materialiter fumptum, & hoc materiale formaliteracceptum, vt subest eidem formaliter distantiz, seu vt dieit determinatum ordinem ad eam, & secundum illam priorem rationem potest variari,& moueri,non tamensecundum hanc posteriorem.

Ad probationem: quod individuatio accidentis sumitur à ratione materiali non materialitet, sed formaliter accepta, sicut & individuatio subflantiæ materialis, sumitur radicaliter à materia prima non omnino materialiter accepta, sed vt est ligillata ad certam quantitatem.

21 Et possunt hæc omnia elucidari exemplo, quod ad hoc intentum S. Doctor in præsenti lect . 6. adducit : quia in igne mutatur materia fimul cum forma : nam aduenit de nouo aliqua pars, & aliqua corrumpitur, & contingit multoties totam materiam, & formam, quæ erat in principio, suc cessiuc corrumpi, succedente ibidem imperceptibiliter alia de nouo, & nihilominus ille ignis est idem numero, qui antea erat. Cum autem ad identitatem numericam requiratur, vt eadem forma, & materia numero immutata maneat, necessatio dicendum est tantum fuisse mutatam materiam materialiter, & smiliter formam, & temansisse candem formalitet. quia quælibet pars, quæ de nouo adueniebat, vniebatur cum eadem numero forma, & materia præexistente, & sic imperceptibiliter succedit, & transit tota materia,& forma, atque ita transiit materialiter,& mansit eadem numero, sormaliter loquendo.

Si ergo hocita contingit in entibus habentibus muiorem vniratem, & perleitatem substantialem, quanto,

quantò, magis in loco, qui tantum haber vnitatem imperfectissimam, & secundum quid. Et si illa mutatio imperceptibilis non obest identitati in substantiis, neque ctiam in loco minorem longè identitatem habente, poterit illa mutatio perceptibilis, & materialis superficierum obesse; dummodo ad absentiam vnius superficiei adueniat alia, vt statim explicabimus.

Occurritur cuidam obiectioni incidenti, & caterus alius initio adductis.

#### 5. I V.

Ex quo facile plures, & diuerlæ obiectio-nes contra nostram sententiam, dissoluentur, & ideò eis consultò omissis vnicam tantummodo cuiusdam Iunioris adducemus, ex cuius solutione non parum hucusque dicta elucidabuntur

Obiicit enim sequi hinc subiectum adaquatum formalitatis loci non esse vnicam superficiem; sed omnes simul sumptas : at hoc est absurdum: ergo, &c. Probatur sequela: quia iuxta dicta manet idem subiedum formalitatis loci quia etsi hæc superficies decurrat : succedit tamen alia in eadem distantia. Ergo subiectum adzquatum, & formale formalitatis loci non est hæc superficies; sed omnes illæ, quæ succedunt. Falsitas verò consequentis inde liquet. Tum quia in hoc instanti in quo hæc numero superficies circunstat locarum, est vnus numero locus cum absolute, & simpliciter hoc numero locatum sit in eo. Sed vnus numero locus debet esse in subiecto, & ratione materiali adæquara; cum sit impossibile accidens existere; & non in subiecto adæquato. Ergo hæc numero superficies, que modo ambit locatum est subieaum, sen materiale adæquatum loci. Tum etiam: quia alias locus tam quoad materiale, quam quoad formale, effet de genere successivorum; quandoquidem materiale illius, ac proinde & forma-le non est totum simul, sed successive, quod est contra Aristotelem: imò & verltatem ipsam, vtsatis constat.

23 Respondetur negando sequelam quia qualibet superficies seorsum, est subiectum formale adæquatum secundum quod est in tali distantia : quià hæc superficies vt subest tali distantiæ, est formaliter eadem cum alia superficie in eadem distantia, vi explicatum est, ac proinde in quolibet instanti verificatur de loco ambiente, Complutum, verbi gratia, saluari in co idem numero subiectum formale, & adæquatum formalitatis loci, per quod satis patet ad

probationem sequelæ.

Et potest hoc explicari exemplo paternitatis terminatæ ad plures filios, nam vr plures Thomistæ probabiliter sentiunt, quiliber illorum est adæquatus,& formalis terminus paternitatis: quia omnes, & singuli filij habent vnam, & earndem numero rationem termini formalis: ita vt tota formalitas termini adæquate sit in singulis seorsum, ac proinde plures non habent magis deformalitate termini, quam vnus: quare variatio illorum tantum variat materialiter terminum paternitatis, & nullo modo formaliter, nisi omnes percant, vel nullo præexistente aliquis pro-

Ira ergo, proportione seruata, dicendum est de materiali, & formali loci formaliter sumptis: quia verobique procedit eadem ratio, scilicet quod formalitas loci formalitér sumpta, & formalitas prædicti termini sumitur quoad identitatem, & formalitatem ex aliis capitibus, ac sumitur identitas eorundem, si materialiter considerentur. Nam sieut materiale illius rationis terminandi formaliter sumprum est idem : quia sumitur, provt subest collationi ad eundem numero patrem, & hæc collatio, licer materialiter sit diuersa, non tamen formaliter: quia hoc ipso quod sit respectu eiusdem numero patris, est eadem formaliter, quantum satis est ad terminandum formaliter: ita in superficie hoc ipsum, proportione servata, invenitur, vt iam explicuimus, estque tota hæc solutio valdè consona doctrinæ D.Thom. opusci 52. sæpè citato.

24 Ad secundam confirmationem initio quæstionis positam respondetur ex Diuo Thoma, negando antecedens, vt constat ex his, que, in assertione diximus. Ad probationem: totum cælum secundum se torum manere in eadem distantia, & licet partes in esse partium moueantur; non tamen in esselocive quæstione citata explicabimus: & ideò per ordinem ad hæc potest ratio distantiæ desumi. Item veri poli subiectati in celo non mouentur cum illo : quiacelum solum circulariter mouetur, quod autem sic mouetur cum secundum se totum non mutet locum, seu distantiam, necessarium est habere aliqua puncta fixa, & immobilia, nempè duo polos, seu cardines; necnon & centrum ipsius, quæ ex vi, & natura sua sint immobilia & nullo modo locum mutent,nee secundum se tota, vt constar, neque secundum partes: quia eis carent, que omnia ad rationem motus circularis requiruntur.

25 Ad tertiam confirmationem respondetur, negando antecedens quoad vtramque partem. Et ad probationem contra primam dicendum est : in co euentu non manere eandem distantiam; sed diuersam, & consequenter nec eundem numero locum: quia ad permanentiam illius requiritur inter alia, quod primum continens saltem secundum se totum permaneat immotum ad hunc sensum; quòd secundum se totum semper maneat in eadem

distantia.

Nec refert, corpus illud non moueri: quia non mutat ratione sui locum; sed ratione variationis primi locantis, à quo dependet : sed hæc debent intelligit iuxta ea, quæ in sequenti solutione dicemus.

26 Ad probationem verò secundæ partis eiusdem antecedentis respondetur quod dum primum cælum, & cum eo, cun da alia mouerentur, non manerent corpora in loco adæquatè: quia cum locus dicat, tum superficiem continentem, tum etiam distantiam ad primum continens, seu locans, quod saltem secun-dum se totum modo dicto non moueatur; sed solum ratione partium : consequens est, vt semel moto secundum se totum hoc primo continente, pereat in eo ratio primi locantis: quia perit immobilitas, & fixio eiu (dem; atque ita non manebit in aliis corporibus, & locis particularibus adæquata ratio loci: quando quidem ablato primo alicuius generis, à quo al pendent, auferuntuf etiam illa, que ab co pendent : & ita ad summum manebit in eis sola superficies continens.

Diximus quidem : Dum primum celum mouetur: quia eo quiescente, vel moto motu circulari, manerent corpora in loco adæquato, iam enim primum continens haberet rationem primi locantis: & ita possent alia continentia dicere ordinem certæ distantiæ ad illud, vt ad primum continens, primumque immobile modo dicto; non tamen dicerent eandem prorsus habitudinem distantiæ:non quidem quia plus tunc quam nunc disarent; sed propter rationem in

folutione ad secundum tangendam.

Sed dices: corpora à cœlo contenta moueri tunc cum illo : ergo perseuerarent in loco formaliter. Pater con'equentia, quia motus localis est à loco in locum. Respondetur, concedendo antecedens, & & negando consequentiam. Et ad probationem satis esse, quod dependenter à prædicta superficiei ambiente dentur ibidem nouæ vbicationes, quæ sunt tormini per se primi motus localis: quia semel mota superficie continente, que antea erat locus, & simul cum oa corpus contentum, necesse est per illum motum produci in corpore nouam præsentiam ad illam; alioqui moueretur; & non moueretut, & esset, ac non esset præsens ad illam diximus; Dependence à tali superficie : quia cum voicatio sit modus adeò imperfectus, & saltem naturaliter non resul ans, nisi ex adiacentia alterius, non produceretur ibidem ad minus omnino naturaliter; niti adesset superficies, quæ saltem inchoate, & per modum subiecti, & materialiter contineret rationem

27. Ad secundum principale respondetur: in eo suentu non reproduci eundem numero locum; sed diuetsum: quoniam interrumpitur ex parte superficiei, & consequenter etiam ex parte distantiæ : quia advnitatem numericam loci requiritur vnitas ordinis, id eff, quòd si semel transeat hac superficies materialiter sumpta, ftatim succedat alia ad essentiam illius prioris cum alia distantia materialiter etiam accepta:imò propria interruptio, & diuersitas numerica in accidentibus sumitur à subiecto, seu ratione materiali: & ideò non succedente statim; sed post aliquod tempus alia superficie, iam est diuersus numero locus. Quod quidem radicaliter oritur ex absentia superficiei, quæ hoc ipso quod absolute absit, & interrumpatur prædica successio, abest quoad materiale tam materialiter, qu'am formaliter sumptum. Et potest hoc explicari exemplo nuper adducto paternitatis, que flatim definit, hoc iplo quòd omnes filij pereant; non tamen li vnus pereat, & alij maneant, vel si in codem instanti, in quo vnus moritur, alius generetur.

#### QVÆSTIO III.

VTR V M SV PERFICIES PERTInens ad locum fit superficies prima, & immedias a locato.

VI omnia, quæ in definitione loci communiter traduntur, scilicet: Quòd sie superficies visima corporis consinentis immobili primi, maneat explicata, ideò quæstionem hanc sigillatim maioris claritatis

gratia excitamus.

28. Partem negantem suadere videtur sequens dubitandi ratio; quod si de ratione loci esser prædicta superficies, iam locus esser æqualis locato: sed hoc est falsum, & contra naturam loci: ergo, &c. Sequela est manisesta: quia totus locus corresponderet omnibus partibus locati, & quæuis pars loci cuiuis parti eiusdem locati: sed quæ sic sibi inuicem correspondent, sunt æqualia: ergo, &c. Falsitas verò consequentis constat: quoniam de ratione loci est continere locatum, vt ex eiusdem diffinitione constat: ergo contra rationem eius est esse æqualem locato. Patet consequentia: quia contra rationem continentisest, quòd non sit maius re contenta, vt patet in duobus circulis, quòrum alter contineat alium, ex quibus circulus continens necessariò debet esse ma-

ior, quàm contentus.

Nec satis erit, si dixeris; locum non continere locatum; sed corpus ipsum, cuius locus est vitima superficies. Et ideò notanter dixit Philosophus: La. cum effe vleimam superficiem corporis continentis; non verò esse superficiem continentem. At corpus continens maius est corpore contento, licer hoc non conucniat superficiei vltimæ eiusdem corporis continentis. Nam contra hoc est: tum quia ideò corpus continet:quia superficiei continet : quoniam ipsa est, quæ immediate ambit, & circunscribit locatum. Ergo prius conuenit loco continere, qu'am corpori, cuius iple est superficies, iuxta illud, Propter qued voumquodque tale, &c. Tum etiam, quia locus solnm habet duplicem dimensionem; quandoquidem solum est vitima superficies corporis continentis: sed locatum est corpus trinæ dimensionis occupas totum spatium interiectum inter latera locantis:ergo locus nequit esse æqualis locato. Patet consequentia: quiaid est maius, quod maius occupat spatium, superficies autem non occupat rotum illud spatium; bene tamen locatum: ergo, &c.

29 Nihilominus dicendum est de ratione loci esse non quelemcumque superficiem; sed primam, seu immediatam locato. Assertio hæc constat ex desinitione loci ab Aristotele in hoc libro adductamam particula prima, seu vi alij vertunt, Primi, vel Primam ponitur ad hoc denotandum, vi ibidem D. Thom. exponit, quem sequentur communitur Interpre-

tes.

Probatur autem ratione desumpta ex verbis Diai Thomælectione sexta, vbi exponens hanc slimani particulam, inquit. Dicit autem primum, ve designet locum propium, & vt excludet locum communen Hinc ergo sequens formatur ratio. Nam hic loquimur non de loco communi, qualis est superficies concaua lunæ respectu tetræ, & aliorum corporum; quæ tantum mediaté ab ea continentut; sed de loco particulari, & proprio cuiuslibetlocati. At idem est esse locum proprium & peculiarem alicuius, ac esse superficiem immediatam, & primam ambientem: illud: ergo iam locus erit superficies prima; & immediata locato. Minor patet: quoniam ideò superficies concaua orbis lunæ dicitur esse locus proprius ignis; non verò aëris : quia immediatè ambit illum, non verò istum; & ideò istius solum est locus communis, quatenus ambit ignem ambientem aërem.

Consirmatur ratione, quaminnuit Aristot. cap. 4. & Diu. Thom. ibidem: quoniam locus essentialiter habet esse radicaliter æqualem locato: quoniam eius proprietas est æqualitas proxima cum illo: at si non esset superficies prima, & immediata, non esset sic æqualis: ergo ab intrinseco petit prædictam superficiem. Minor patet: nam supesicies, quæ tantum mediatè continet aliud corpus, debet necessatio esse maior, qu'am locatum mediatè contentum: vt constat in superficie concaua orbis lunæ collata cum aëre; & superficie connexa illius, & mediatè contenta.

30. Ad rationem ergo dubitandi initio propolitam benè responderur ibidem. Et ad probationem dupliciter posse aliquid continere aliud; vno modo vt quod, alio verò vt quo: seu vt ratio contineredi, Primo modo corpus ambiens continet locatum. Secundo verò superficies concaua ipsius continet illud: sicut etiam loquendo de continentia passiua, corpus contentum continetur; va quod, superficies

additi continentiam, ac immobilitatem; secus ve-32 Nihilominus dicendum est : superficiem se

verd connexa illius continetur ve que; quia est ratio quare contineatur.Licetergo quod continet vi quod, st maius connetto; non verò continens vi que: quia continet per omnimodam commensurationem cum superficie contenta ve que, intra quam continetur tota magnitudo corporis contenti. Ex quo ad secundam probationem responderur, locum non dici æqualem locato, ni li lecundum luperficiem connexam locati, quæ est ratio, vt locatum contineatur in loco ve qued, ipla autem tantum continetur ve que quia nullum accidens primò, & per se est in loco vi quod, sed tantum ve que, vel ratione subicai.

habere per modum subiecti, & materiz respectu loci; non verò per modum rationis genericæ. Hæc est mens Arist. & D. Thom. 5. Metaph. cap. 13. vbi (vt in Logica, disp. 13. num. 55. vidimus) asserunt locum esse quantum per accidens : at si superficies esset genus respectu illius, esset viique quantum per se, & non solum per accidens : eo modo quo album dicitur esse quantum. Vnde hoc ipsum docent plutes ex discipulis D. Thom. quos supra in Logica dispesitata adduximus, & Rubio in præsenti quæst.3.

#### QVÆSTIO IV.

An locus constet ex hac superficie, & immobilitate tanquam ex genere, & differentia; an verò tanquam ex sabietto, & forma.

PRima sententia asserit, superficiem esse genus ad locum, & ad alias superficies; ac proinde videtur admittere immobilitatem esse rationem differentialem illius. Ita Tolet. 4. Physic. q.4. Sotus q.1. conclus.4. & videtur esse Soncinatis 5. Metaph. q.40.conclus. 1. Conimbr. 4. Physic quæst. 1.211.2. quos refert Rubio in præsenti, tractatu de natura loci,q.2. & refertur pro ca D. Thom. in 2. distinct. 1 2. q. 1: art. 5. ad 2.vbi ait: Locus est idem per effentiam, quod superfi. cies corporis locantis.

Probatur primò: superficies est genus ad illam, que habet rationem loci, & ad eam, que præcisè est superficies: ergo locus constat ex superficie, vt ex ratione generica, atque ita ex immobilitate, vt ex ratione differentiali. Veraque consequentia satis patet, Antecedens verò sie suadetur: nam vtraque est diuisibilis secundum duas dimensiones, scilicet longitudinem, & latitudinem, & locus addit supra hoc rationem continentiæ, & immobilitatis, vt aliquid sibi essentiale, quod tamen non addit superficies que præcisè habet rationem superficiei : ergo conueniunt in ratione superficiei vniuocè, & disserunt per proprias differentias: atque adeò superficies erit verum genus respectu veriusque.

Confirmatur : ideò linea, & superficies conueniunt genericè in ratione quantitatis: quia veraque est diuifibilis secudum longitudinem, & superficies addit diuisibilitatem secundum latitudinem, ad quain tamen non se extendit linea; sed sistit positiue in longitudine. Ergo similiter tam superficies, que non habet rationem loci, quam ea, quæ est locus, conueniunt etiam genericè in ratione superficiei. Patet consequentia ex dictis: quia vtraque est diuisibilis secundum longitudinem, & latitudinem, & locus addit continentiam, & immobilitatem, quam non addit pura superficies, sed tantum sistentiam in divisibilitate se-

cundum prædictas dimentiones.

Secundò, vbi est vniuocè, & genericè conuenientia in ratione mensuræ, est etiam vniuoca, & generica conuenientia in ratione extinsionis: quia mensura habet se per modum passionis respectu extinsionis: sed veraque superficies, de qua loquimur, conueniunt vniuoce, & generice consideratæ præcise in ratione mensuræ: ergo & in ratione extensionis. Minor probatur : quia veraque est mensura substantiz, & in hoc nulla est inter eas diversitas, licet postea distinguantur essentialiter, per hoc quod vna est mensura intrinseca, alia verò extrinseca, & vna

Probatur primò ratione desumpta ex Aristotele, & D.Thoma: quoniam locus non contrahit essentialster superficiem ad aliquam determinatam, & specialem rationem : ergo superficies non est genus respe-&u illius. Consequentia est aperta; & antecedens probatur: nam propria ratio superficiei est diuisibi-litas, seu extensio secundum longitudinem, & latitudinem : sed locus hanc solum extensionem dicit, ac proinde non addit peculiarem modum extensionis supra superficiem: ergo non extrahit superficiem ad aliquam determinatam rationem:& ex consequenti non contrahit, aut distinguit illam essentialiter.

Nec refers si dicas : locum addere supra supersiciem immobilitatem, ratione cuius contrahit, & determinat illam essentialiter. Nam contra hoc est:quòd immobilitas per accidens se habet, & extrinsecè ad superficiem; ergo non potest contrahere superficiem ad esse loci, co modo, quo differentia contrahit genus. Consequentia est aperta: quia differentia contrahens genus debet illud contrahere per intranea. Antecedens autem probatur:nam ratio superficiei est diuisibilitas siue extensio iam dicta: sed immobilitas per accidens se habet ad extensionem. & divisibilita-

tem: ergo, &c.

53 Secundò probatur: nam locus inuoluit res diuerforum prædicamentorum: ergo non est vnum per se, & ex consequenti nec constabit genere, & differentia. Hæc vitima consequentia pater ex dictis in Logica dilp.3. num i i. Sicut etiam prima constat ex his, quæ ibidem disput. .. num. 38. asseruimus. Antecedens verò etiam liquet: nam locus intrinsecè imporrat superficiem concauam: quia hæc sola est aptæ ad continendum, & circumscribendum locatum. At superficies concaua includit tum superficiem spectantem ad prædicamentum quantitatis:tum etiam figuram illam pertinentem ad genus qualitatis, qua semota implicaret manere superficiem cum formalitate concauitatis: ergo, & c.

34 Ad primum ergo initio quæstionis postum respondetur, negando antecedens. Et ad probationem patet : tum ex dictis : quia immobilitas non est differentia intrinseca respectu superficiei ; sed accidit illi; & ideò comparatur per modum subiecti respectu illius; non verò per modum rationis geneticæ. Tum etiam, quia extensio loci est cadem numero cum extensione superficiei. Vnde locus solum per accidens, & ratione subiecti, scilicet superficiei

est extensus.

Ad confirmationem: quòd locus supra superficiem non addit intraneam differentiam; benè tamen linea, & superficies suprà quantitatem. Quia extensio quantitatiua per se dividitur, & contrahitur per extensionem secundum longitudinem, & per extensionem secundum latitudinem præsupponentem longitudinem : quod conuenit superficiei, & ob id dicitur; quòd eius ratio est extensio secundum vtramque dimensionem.

35 Per quæ etiam ad secundum respondetur:totam

sationem mensurz, & extensionis conveniencem loco prouenire illi à superficie, quam de materiali importat. Vnde non addit aliquam specialem rationem mensure, sed candem diversimode consideraram: quia eademmet ratio mensuræ, comparata ad subiectum, cui superficies inest, est mensura intrinseca illius, & collata cum locato est extrinseca elus menfura; & ideò neque ratio mensura, neque ratio superficiei est genus respectu veriusque.

Vnde proprietas illa loci,scilicet esse æqualem locato, solum conuenit ei rarione materialis, quod importat. Et ob id dixit D. Thom. loco citato: locum esse idem secundum essentiam, quod superficies : quia in ratione essentialis extensionis, quam importat, non distinguitur ab ea, sed extensio illius est extensio superficiel. Adde non esse improbabile, quod ob candem superficiem consequentur duz proprietates, scilicer ratio mensure intrinsece & extrinsece:sicut ad eandem essentiam animæ plures proprietates subsequi possunt.

#### QVESTIO

Verum locus naturalis addat supra rationem loci qualitatem conservatinam locati.

PArtem negantem tuentur Soto in præsenti q. 2.ad 2.licet in prima quæstio. & alibi sapè op-positum pluties asseruerit Vallesius lib. 6. de sacra Philosophia Probatur primò : qualitas conseruatiua debet esse in locato:ergo non in loco. Consequentia patet : quia locus, & locatum sunt diuersa. Antecedens autem probatur : qualitas conseruativa causat formaliter conservationem locati: nam esse conseruatum est effectus formalis alicuius formæ, & non alterius, nisi illius qualitatis conseruatiuz, vt ex se constat : ergo talis qualitas erit in locato. Patet consequentia: quia causa formalis debet esse in eo, cui tribuit suum effectum formalem.

Secundo, aër est in superficie conclua ignis, ve in loco naturali, (vt infra dicemus)& tamen ignis non habet vim conseruatiuam aëris: ergo non est de ra-tione loci naturalis eam habete. Minor probatur: quoniam ignis comburit partes aëris, quæ prope ip sum sunt; quandoquidem ignis, qui est inter nos, ignit aërem ei approximatum, ac proinde multò melius illum ignibit ignis, dum est in propria regione, vbi est maioris actiuitatis: ergo non habet qualitatem conseruativam illius. Patet consequentia:quia repugnat aliquid corrumpi ab co, à quo conseruatur: ergo si aër ab igne corrumpitur, nequit ab illo conleruari.

Confirmatur: superficies concaua aquæ est locus naturalis terræ, vt infrà dicemus, & tamen hume-Catur ab illa; quandoquidem non potest terra esse propè quam, & non hume cari ab ea. Ergo terra deperdit aliquid sua naturalis dispositionis, scilicet siccitatis exconiunctione ad aquam, & consequenter non conseruabitur ab aqua per aliquam qualitatem conseruatiuam, non obstante, quòd aqua sit locus naturalis eius.

7 Dicendum tamen est locum naturalem addere supra locum ve sic, vel supra locum mathematicum qualitatem conseruativam locati. Ita communiter omnes Philosophi, prætereos qui pro parte negante relati sunt,vt testatur Masius in præsenti cap. 5. sect. 1. q.6 Probationem fundamentalem innuit Arist.in hoc lib.c.1.his vetbis : Motus etiam naturalium corporum

& simplicium, en ignis, or rerra, & alierum bui osmo-disgenerie, non solum locum aliquid esse declarane, sed etiam vim quandam babere.quod exponens D. Thom. lect. 2. inquit : Moens naturalis corporum naturalismo oftendit, qued locin babeat quandam potentiam. & virtwom. Videmus enim, qued vnumquedque ferrur en fau locum , quando non impedicur: grave quidim deorf mu: lene antem sursum. Ex quo patet, quod locus babet quadam virtutem consernandi locata, & propter boc locatum tendit in suum locum desiderio sua consernationis.

Confirmatur, & explicatur: tum quia corpora naturalia non tendunt vicunque in sua loca naturalia sed vincendo pro viribus omnia impedimenta, & hoc ipso quòd ad illa perueniant, ibi naturaliter quiescunt:ergo signum est, ibi melius se habete, & per consequens ibidem melius proprium eorum esse conseruari: altoqui minimè ibi quiescerent ; sed aliò migrarent, ve sibi melius consulerent: Tum etiam, quia experimur plura mixta esse, quæ hoc ipso quod extrahantur à suo loco naturali ferè statim percunt, in eo verò conseruantur, vt in piscibus patet:ergo signi manisestum est, esse in eo loco vim conseruatiuam eorundem:ergo cum locus naturalis sit eiusdemrationis, quoad hoc, quod est locatum absolute conservati in illo, fit inde, vt omni loco naturali inst prædica vis, licet non aqualiter in omnibus vigeat nec sit aqualis dependentia quoad conservati in omnibus locatis respectu suorum lo corum, ve experientia constat

38 Ad primum ergo initio propofitum responde-tur: quòd sicut dum aqua calest ab igne, adest ibi doplex calor, alius concurrens actiue, & hic est in igne: alius reddens formaliter aquam calidam, & hic chin aqua:ita dum locatum conservatur à loco, adel ibidem duplex qualitas conservanta: alia conservanta conservatione pertinente suo modo ad ordinem cansæ esticientis: alia, qua formaliter conservatur loctum:ex quibus illa prior est in locante, & hæc posterior in locato.

Ad secundum respondetur ex D. Th. opusc. 52. locum naturalem peculiariter,& maximè ratione benignæ qualitatis, & influentiæ cœleftis conservare locatum:nam sicut cœlum est primum locans, & primum continens & ita per ordinem ad illud cæters habent rationem loci, ita est primum conseruans atque aded ab ipso habent vim conservariuam : sicut etiam ipsum locatum, dum est in suo loco naturali melius recipit cœlestes influentias, quibus conservandum est. Hæc autem cælestis influentia à cælo in ignem, & aërem, verbi gratia, deriuata est tantæ virtutis & efficacia, vt impediat, ne ignis comburat aërem, sed potius illum foucat: quia est quasi inimicitias temperans, & ita quamdiù ipsa inter rixantes qualitates intercedit, pace fruuntur, illa tamen ablata statim inimicitiæ inlurgunt.

39 Qu are quia hæc influentia aëris, verbi gratia, non communicatur à cœlo, nisi habeat certam distantiam ab illo, eam nimirum, quam habet, dum est prope sphæram ignis; ideo ex defectu prædictæ distantiz non accipit influentiam,& ita ob hanc rationem ignis, & aer in his inferioribus rixantur : qui non sunt in ea distantia, in qua communicatur verique prædicta qualitas. Nec inde fit, quod si in esdem distantia, in qua modo est connaturaliterignis, poneretur aliud corpus, tunc ita' foueret, & conseruant aërem, sicut ignis: quia illa influentia, non vtcumque conseruat; sed modificata ab igne, quam tamen modificationem in eo euentu non haberet.

Nec refert si obiicias D. Th 2.de Anima lect. 23.vbi loquens de aëre, & igne in suis regionibus existentibus sic ait : Dicendum eft , quod elementa dupliciter possant considerari: uno modo secundim qualicases allinas, & passinas, & sic contraviantur ad innicem, & se immutant in sui extremiralio modo, & e. Nam ad hoc dicendum est D.Th.loqui de his qualitatibus secundum se; & non ve temperatis, & correctis per influentiam illam cælestem.

Adde, quòd etiam ob aliam rationem qualitates illæ ex se pugnantes se cohibent ab operatione propter bonum, scilicet vniuersi: & hoc sine aliqua violentia; sed naturali appetitu & pondere propter maiorem inclinationem quam habent ad bonum vniuersi, quàm ad propriam naturam communicandam. Si namque ignis combureret extremas acris pattes tunc illæ partes ignitæ alias ignirent, & sic de pluribus aliis, quod quidem in magnam vniuersi stragem caderet. Ad consistmatsonem patet: tum ex dictis: tum etiam ex dicendis infra quæstione sequenti.

### Q V Æ S T I O VI.

Verum omnia corpora, necnon eorum forma Substantiales, & accidentia sint in loco, & quis ille sit.

T certa ab incertis separemus, & simul explicatur in quo potissima difficultas consistir, notandum est sposse omnia corpora ad quatuor classes reduci. In prima solum collocanda est prima sphæra. In secunda, reliqui orbes cœlestes. In tertia, verò elementa. In quarta tandem, omnia mixta.

Deciditur quastio quoad omnia, prater quam quoad primum mobile: & explicatur, in quo fit controners rirea illud.

6 I.

ET quidem loquendo de tertia, & quarta classe corporum, certum debet esse in vera Philosophia, esse in loco circumscriptiuo, vt communiter docent omnes ferè Philosophi cum Aristotele, & Diuo Thoma locis statim referendis. Vndè terra est in aqua, aqua in aëre, aër in igne, ignis in concauo inferiori cæli, scilicet Lunæ, Luna in Mercurio, Mercurius in Venere, Venus in Sole, Sol in Marte, Mars in Ioue, Iupiter in Saturno, Saturnus in cœlo stellato, quod cælum in sententia Aristotelis (vt iam dicemus) est vltimum ex orbibus cælestibus. Et ratio est aperta: nam cum hæc corpora sint ex omni parte contigua, necesse est, vt vnum scilicet corpus superius ambiat vndcquaque aliud; cumque eundem ordinem quoad inferioritatem, & superioritatem seruent, secundum quem numerati funt, vt communiter sentiunt Philosophi, con equens est, vt ordine iam dicto habeant inter se rationem loci, & locati:

Ex quo etiam manet explicatum, quisnam sit locus connaturalis cæterotum mixtorum, quatenus elementa sunt (sie enim de illis in præsenti loquimur:) nam cum hæc ex ipsis elementis, modo alibi dicendo, constent; consequens est, vt eundem petant locum, quem petit elementum in eis prædominans. Vndè quia in omnibus illis terra prædominatur, quoniam plus huius elementi, quam aliorum est in omnibus mixtis; ided locum deorsum exposcunt.

Tandem, codem fere gradu certum est, sotmas substantiales, & accidentia omnium corporum non esse in loco per se; sed per accidens, & ratione subjecti, vt docet Arist. in præsenti text. 45. D. Thom: ibid. lect. 7. vbi inquit, Quadam verò secundum acci-Colleg. Compl. Physica. cidens sunt in loco: sicut anima, & emnes sorma. Et ratio est aperta: quia sicut omnia hæc sunt quanta per quantitatem totius: ita sunt in loco circumscriptiuo per accidens, quatenus ipsum totum est in loco. ipsa verò quantitas, necnon & voicatio tantum, vi quo sunt in loco. Vndè si corpus suerit actu in loco, vt de omnibus hucusque enumeratis dictum est, tunc forma, & accidentia illius erunt actu, licet per accidens in loco. Si verò tantum in potentia suerit in illo, vt de suprema sphæra statim dicemus, tunc accidentia illius proportionali modo, quamvis per accidens erunt in loco.

42 Quapropter tota huius quæstionis disticultas deuoluitur ad primam sphæram, seu primum mobile:imò ad hoc non vicumque; sed supposita sententia Aristot. qui vi notarunt Conimbr. 2: de cæso, cap. 1: quæst. 1. articot. & Massil. in præsenti sect. 2. quæst. 2. tantum concedit octo sphæras celestes, nempè septem Planetas; & cæsum stellatum, quod nomine primi mobilis insigninit existimans omnes orbes cæsestes moueri:

Diximus, Non vicumque s sed supposita sententià Aristoielu: quia si de re ipsa absolute loquamur, dicendum est : vltra hanc vltimam sphæram, quam Atsstoteles agnouit, esse alias tres; & consequenter czlestes sphæras esse vndecim, vt explicuit Diuus Thomas 1:part quæst.68:art.4.ex quibus vltima est omnibus aliis excellentior, perpetuò quiescens, mira claritate perfusa, vt sit sedes, & domicilium Beatorum, quze quidem ob eius splendorem cælum empyreum, id est igneum, nominatur. Ita D. Thomas 1 part. quæst. 66. art. 3. Basil orat. 2. in Examer. Bed 1. Genes. & Glossa; & communiter Scholastici. Vnde sphæra illa, quæ in sententia Aristotelis erat prima, est re ipsa in alia sibi superiori tanquam in loco circumscriptiuo: quia ab ipsa vndequaque ambitur. Et licet de cælo empyreo posset præsens quæstio versati : quia tamen(vt jam diximus,nec fuit ab Aristorele cognitum, nec de iplo est tanta difficultas; quanta da primo mobili ; dato quod non haberet supra se alium orbem : siquidem celum empyreum non mouerur localiter : secus tamen primum mobile : ideò Cômmentatores Aristotelis rem hanc philosophice, & iuxta principia Aristotelis pertractantes, totam controuersiam ad primum mobile devoluunt, inquirentes, an dato quod non habeat supra se alium orbem, nihilominus verè sit in loco:

Statuitur primum mobile inxta mentem Aristot: non esse secundum se totum netu in loca.

**§.** 11.

Dicendum est primò: primum mobile simpliciter, & per se, seu secundum se totusm non esse actu in loco. Assertionem hanc tetigimus in. Logica disp. 13. num: 51. & 52. & eandem docet Arist: in présenti cap. 5. D. Thom. ibidem lect. 7. & opusc. de natura loci. Themist relatus ab eodem S. Doctore ibidem. Capreol. in 2. distinct: 2. quæst. 1. ad argum 6. corum, quæ secundo loco contra secundam conclusionem adducuntur. Iab.in præsenti quæst. 14. Brux. q. 1 att. 2. adprimum. istud. q. 14. Ferrar: quæst. 2. Sot. 2. & innumeri alij.

Rationem fundamentalem huius assertionis tetigit Aristoteles loco citato text. 42: his verbis: Cui quidem igitur corpori inest aliquid extra corpus continent ipsum, hocin loco est, cui verò non minimò. Quod testimonium explicans D. Thomas ibidem inquit: Concludit ergo primò ex pramissis, quòd cum lociu sis serminus continentis scuicamque corpori adiacet aliquod so torpus

# Disp. XIX. de loco, Quæst. VI.

corpus continens ipsum extersus, hoc est in loco simpliciter, of perse. Cuivero corpori non adiacet aliquod corpuscaterius contines ipsum minime est in loco: tale auté corpus in mundo non est, nist voum, scilicet visima sphara, que cumque sis illa vode secundum hanc determinationem sequitur, quod vitima sphera non sis in loco.

Et confirmatur ex eodem Philosopho text. 46. vbi hoc ipsum repetit dicens: Primum calum secundum se totum non esse alicubi. Vbi etiam D. Th. lect. 7.iam citata sic ait: Concludit quòd corpus supremum mouetur solum circulariter, propter hic quod ipsum totum non est alicubi: quia quod est alicubi; ipsum est aliquid, & habet aliquid extra se, à quo contineatur, &c.

Dupliciter respondent aliqui: Auenpace enim, & alij, quos resert D. Thom.loco citato dicunt, primum cœlum, imò & corpus, quod est circulariter mobilenon debere esse in loco ratione non superficiei cótinentis ipsum; sed ratione superficiei conuexæ alterius corporis contenti ab ipso. Vnde superficies conuexa sphæræ contentæ est locus primæsphæræ.

Deindè, respondent secundo præcipui Arabes, Auerr. & Alphar. in præsenti ex 43. aliter esse assignandum locum primo mobili, & aliis corporibus sublunaribus: quoniam illud non est in loco ratione alicuius ambientis ipsum; sed ratione centri, circa quod mouetur: quia locus, quippè qui est essentialiter immobilis, tribuit immobilitatem, & fixionem locato: at primum cœlum habet sixionem ratione centri quandoquidem ideò est semper in eadem distantia: quia eodem modo reuoluitut circa centrum, quod est immobile, ac proindè centrum erit locus illius. Quem etiam dicendi modum amplexi sumt postea Albert. Magnus, necnon landunus qu. 9. huius libri, & nouissime Pereyra lib. 11.cap.9.

44 Sed contra vtramque solutionem obest id quod his breuibus, & compendiosis verbis docuit D. Thom.lect.citata dicens: Sed hoc est contra suppositiones communes priùs de loco positas, scilicet quod locus sit continens, & quod locus sit aqualu locato: Quare cum superficies connexa orbis immediate inferioris, & proximi respectu primi mobilis, nec contineat illud, nec sit æqualis superficiei conuexæ ipsius, quod idem de centro dicimus, non poterit esse locus respectu illius.

Confirmatur, orbis proximus primæ spæræ, scilicet Saturnus, est in loco ratione ipsius primæ spæræ, ergo repugnat hanc esse in loco ratione ipsius Saturni. Patet consequentia: quia alias simul esse tocatum, & locus respectu eiusdem, quod apertè repugnat, quádoquidem locus, & locatum petunt rationes ex diametro oppositas, scilicet circumscribere, & circumscribi, & cætera.

Per quæ satis patet ad fundamentum Arabum:quia non potest intelligi ratio loci sine hoc, quòd habeat vim ad circumscribendum locatum.

45. Caterum, licet assertio nostra adeò efficaciter corroborata maneat, nihilominus contra eam porest obiici, non rectè hec coherere cum his, que in Logica disputat. 16. num 18. diximus explicantes, quomomdo vitima sphæra sit in loco. Responderur consultò in solutione ibidem data adhibitum à nobis fuisse duplicem dicendi modum, vt in præsenti veriorem, & doaring D. Thoma magis consonum eligeremus: quia electio illius pendebat ex pluribus quæ ibidem non poterant exacte discuti & plene percipi shîc autem tanquam in proprio loco discutienda erant; & ideo in hac quæstione vbi omnibus obie-&ionibus occurretur, propriam mentem explicamus, & primum ex illis duobus dicendi modis, ve veriorem & D. Thomæ magis consonum eligimus, quia opusculum illud ibidem relatum, quod secundo dicendi modo fauchat, non est certum esse Angelici Doctoris; & ideò his, quæ ex eodem in hoc lib. citata adduximus, standum est.

Secundò obiiciunt aliqui : quòd primum mobile fecundum se totum mouetur localiter : ergo securdum se totum est in loco. Patet consequentia : quia eo modo aliquid est in loco, quo mouetur localiter: quoniam terminus motus localis est esse in loco. Antecedens verò probatur : quia motus localis, sicut & alia accidentia subiectantur in toto composito; ergo totum ipsum erit, quod præcipuè mouetur localiter.

Confirmatur: quia eius est moueri, & esse in loco actu, cuius est esse: at solummodo totum habet esse ratione sui, & partes solum coëxistunt ad existentiam totius, vt constat ex dictis lib. 1. disp. 3. num. 55. ergo totum cœlum erit, quod secundum se moueur localiter, & non per partes; ac proindè quod secundum se est in loco.

Respondetur ex D. Thom.lect. citata concedendo antecedens ad hunc sensum a quòd in corpore circulariter moto nulla eius pars quiescit. Sed neganda est consequentia. Et ad eius probationem dicendum est, quòd ve aliquod corpus moueatur circulariter secundum se totum in sensu explicato, non est necesse, vt secundum se totum, & ratione sui sit actu in loco; sed satis erit, quòd secundum suas parres sit in loco, vt statim explicabimus. Et ideò innuit ibidem D. Thom.quòd corpus motum circulariter quodammodo mouetur, & quodammodo non mouetur: mouetur quidem, vt ex se constat, & non mouetut quodammodo: quia nec secundum se totum mutat locum,quasi translatum ad locum subiecto diuersum, Neque est necesse, et acquirat per motum quolit actu, & secundum se totum in loco.

Ad confirmationem respondetur: non colligi . . hoc quòd aliquid ratione sui actu sit, & actu moues tur, quòd sit ratione sui in loco, vel quòd actu sit in illo. Et ratioest, quia existere, & possemoueri, imò & actu moueri circulariter, prouenit rei à forma; & ita quod actu habet formam, potest tatione sui, saltem vt quod, actu existere, & actu moueri: at verò esse acu in loco prouenit à superficie ambiente alterius corporis, quod supra se habet locatum. Vnde potest contingere quòd aliqua res habens esse, & moueri à sua forma, non sit actu in loco-quia non ambitut à superficie concava alterius corporis; ac proindè licet partes primi mobilis existant ratione totius, imò & ratione formæ quæ per se primo actuat totum moueantur, non habebunt esse in loco per locum totius: sed potius dicontra, totum erit in loco ratione partium, vt iam dicemus.

Explicatur modus, quo primum mobile in sententia Aristotelis est in loco.

#### **§**. III.

Dicendum est secundo: primum mobile tantum esse in loco ratione suarum partium lta Aristoteloco citato, & D. Thom. lect. 7. vbi sic inquie: Multo autem conuenientius est dicere, quòd ultima spara sit in loco propter partes suas intrinsesas, & magis consonat opinioni Aristot. Et ideò hoc ipsum tuentus omnes Doctotes pro prima assertione relati. Rationé sundamentalem innuunt Aristot. & D. Thom. loco citato, que potest ad hanc formatu reduci. Eo modo aliquid est in loco, quo mouetur & mutat locum: sed primum mobile non mouetur mutatado locum secundum se totum: sed secundum parses:

ergo neque est in loco secundum se totum; sed secundum partes, & ratione illarum. Maior ex se, & ex inductione facta in omnibus corporibus constat. Minor verò etiam liquet: quia primum mobile secundum se totum non murat locum, quia semper est in eadem distantia; sed solum secundum partes, qua enus qua antea erat versus orientem, modò est versus occidentem, & sic de aliis.

Confirmatur ratione desumpta ex codem Aristotele, & D. Thom.loco citato. Nam partes primi mobilis ita sunt dispositæ, vt vna suo modo ambiat aliam, & rursus, alia contineat illam, & sic de aliis: ergo vna erit aliquo modo in alia tanquam in loco, quippè quæ ambitur ab illa: ergo primum mobile erit aliquo modo in loco ratione partium; quatenus partes eius

funt aliqualiter in loco.

48 Dicendum est tertiò. Partes primi mobilis non sunt actu in loco, sed solum in potentia, atque adeò, & primum mobile non erit actu in loco etiam per accidens, & ratione partium: sed solum in potentia. Hæc est Aristotelis loco citato text. 44. & D Thom. ibidem dicentis. Ostendis quomodo parses pri ma sphara sint in loco, & dicit, quòd sicut supradictum est, quadam suns in loco actu, quadam secundum potentiam. Vade cum aliquid sit continuum similiam partium, partes eius sunt in loco secundum potentiam: situt est in vitima sphara Quam sententiam tenent Fertara, Iabel. Soto & alij, quos sequitur Massus in præsenti.

Rationem fundamentalem huius assertionis quoad primam eius partem indicant Aristot. & D. Thom: ibidem: quia ad hoc vt aliquid st actu in loco, requiritur quòd ambiatur ab alio, & quòd ambiens sit acu divisum ab co, quod ambitur : at partes primi mobilis, licet ita sint disposita, ve vna ambiatur ab alia, non tamen vna est actu diuisa ab altera, licet possit dividi: ergo nulla est actu in alia tanquam in loco; sed solum in potentia. Patet consequentia: nam sicut adrationem loci, & locati in actu requiritur, quòd sint dinisa secondum superficies, quibus se tangunt; id est vt alia sic superficies loci, & alia locati: ita ad rationem loci, & locati in potentia, in lensu, quo ea Aristoteles in præsenti sumpsit, requiritur, & sufficit, vt continent, & contentum non smt dinisa actu; sed in potentia.

49 Ex quo etiam eadem assertio quoad secundam partem, scilicet quòd totum cœlum solum in potentia sit in loco ratione partium, satis constat:nam cum præcisè sit in loco ratione illatum, & quia ipsa suo modo suntin loco; consequens est, vt sicut illæ solum in potentia sunt in loco: ita & totum cœlum solum in potentia sit in illo tatione prædictarum

partium.

Confirmatura vitima sphæta est medium quoddam inter substantias separatas, & hæc infectiora corpora, & consequenter participat tationem viriusque extremi. Vndè ex propinquitate cum substantiis separatis participat non esse actu in loco: quia hæc neque actu, neque in potentia sunt in loco continente; & ex similitudine cum his corporibus inferioribus participat esse in loco in potentia: quia hæc viroque modo sunt in illo.

Obiettiones contra pradicta, & solutio earum.

S. 1 V.

So Ed obiicies primo contra secundam assertionem: ad motum vnius partis primi mobilis omnes partes illius mouentur, iuxta illud Philoso-Colleg. Compl. Physic. phi 5. Metaph. text.8 impossibile est moueri vnam partem continui localiter quin omnes moueantur: ergo vna pars non est vllo modo in alia sicut in loco. Patet consequentia: quia locus est immobilis: ergo si vna pars mouetur ad motum alterius, non erit in illa tanquam in loco.

Secundo obifcies contra primam tertiæ assertionis partem, quod partes cœli non sunt ad inuicem separabiles, alioqui cœlum esset corruptibile: ergo neque sunt in loco in potentia. Patet consequentía ex dictis: quia eatenus dicuntur esse in loco in potentia; quatenus partes contentæ possunt diuidi à partibus continentibus, & sic diuisæ contineri ab illis.

Tertiò è conttà obiicies: quòd partes cœli mouentur actu: quando quidem quæ etat in Occidente, modò est in Oriente: ergo mutant locum actu: ergo actu sunt in loco. Patet prima consequentia: quia nihil aliud videtur esse mutare locum actu, quàm moueri actu. Ex quo etiam secundà consequentia constat, quia id, quod mutat locum actu, necesse est, quòd sit in loco actu.

Confirmatur primo: partes primæ sphæræ acquirunt acu per motum noum vhi: ergo sunt actu in loco. Antecedens patet: quia impossibile est dari motum, & actionem sine termino: ergo cum vhi sit terminus motus localis, nequibit esse actu talis motus sine prædicto termino. Ex quo etiam consequentia satis constat: quia vt supra in Logica disput. 16.n. 19. diximus; vhi est modus quidam resultans ex adiacentia loci: ergo si partes primæ sphæræ non sunt actu in loco, non potest actu resultare prædictum vhi.

Confirmatur secundo: superficies connexa primi cteli est aliquo modo in loco; non in potentia: ergo in actu. Consequentia patet: quia non est alius modus essendi in loco, nisi vel in actu, vel in potentia: Maior verò etiam constat; siquidem quod aliquo modo mouetur localiter, vt contingir in prædicta superficie, oportet, vt aliquo modo sit in loco. Minor verò etiam ex dictis liquer: quia à nullo alio corpore, vel parte ambitur, alioqui non esset vltima superficies primi, & supremi corporis.

51 Quarto tandem contra secundam eiusdem asfertionis partem oblicies, Arist in præsenti text.23. dikisse: Propier hoc enim cælum maxime in loco esse putamus, que a perpetue moiu agitatur: at esse in loco in
potentia, non est esse maxime in loco, sed solum se-

cundum quid : ergo,&c:

Confirmatur:quia nobiliffimo corpori debetur nobilissimus modus essendi in loco: at esse in loco in potentia; & non in actu, est esse in illo imperfecte; & diminute: ergo, &c. Confirmatur secundo, argumento D. Thom. in præsenti lect.citata: nam motus primi mobilis est primus omnium motuum; ob hoc enim primum czlum vocatur primum mobile: quia entis motus est prior aliis motibus, & causa illorum: ergo non est motus alicuius existențis în potentia, & per partes in loco. Patet consequentia: quiz id, quod eil in actu, est prius eo, quod est in potentia: ergo cum moueri localiter fit rei, quæ aliquo modo est in loco, consequens est, vt si primum mobile non sit in loco actu, quòd detur aliud corpus co prius habens esse actu in loco, ac proinde motum eius esse priorem.

52 Respondetur ad primum ex supradictis, q. 2. partem continentemaliam, & habentem suo modo rationem soci respectu alterius moueri materialiter & in ratione partis; non tamen formaliter, & in ratione loci, idest in quantum determinatum situm, & ordinem habet in vniuerso ad puncta sixa: nam parts succedens parti, quæ erat in Oriente, eundem ordinem, & situm servar, quem habebat parts præce-

# 208 Disp. XIX. de loco, Quast. VII.

dens ad eum modum, quo loco citato diximus, locum esse immobilem; & ideò pars contenta ab alia, quæ de nouo succedit in codem situ, dicetur esse in codem loco, in quo erat præcedens, & locus etiam dicitur manere immobilis.

53 Ad secundum, satis esse ad hunc modum essendi in loco in potentia, quòd saltem supernatura-

liter pollit cælum dinidi.

Ad tertium: quòd vi aliqua pars moueatur motu citculari, non est necessatium quantum est ex vi huius motus, quòd actu mouet locum quid sit locus in actu; sed satis erit mutare locum, qui sit locus in potentia, non quidem quia desinat contineri ab illa parte, cui antea vnita erat, à quaque ambiebatur; sed quia licet illa pars materialiter, & in esse partis maneat eadem, non tamen formaliter, & in esse loci in potentia, qua secundùm istam rationem est diuersa, quatenus habet distincam relationem distantia, qua precipuè attenditur in loco: & ideò pars locata mutat locum formaliter.

Diximus, quantum est ex vi huisu motus circularis: quia non repugnat, corpus motum circulariter aliundè esse actu in loco in actu, quod idem de eius partibus (proportione seruata) dicendum est, vt in orbibus inferioribus videre licet; sed vt ea, quæ in hac solutione dicta sunt, meliùs intelligantur, consulenda sunt, quæ suprà quæstione secunda, circa loci immobilitatem diximus.

Ad primam confirmationem concedendum est antecedens, & neganda consequentia. Ad probationem: quòd vt partes acquirant prædictum vbi per motum illum circularem partium, satis est este in loco in potentia: quia ad vbicationem illam sufficit, quòd resultet ex loco in potentia, & iuxta hæc debent intelligi ea, quæ in Logica dicta sunt: nam vbi aliquando resultat ex loco in actu, & aliquando ex

loco in potentia.

Cæterum quia dupliciter potest dici aliquid esse in loco, in potentia, vel quia licet secundum se totum non contineatur ab alio, potest tamen sic contineri: vel quia licet contineatur secundum partes, non tamen pars continens est actu dinisa à contenta, quod requiritur ad rationem loci in actu, ideò prædictum vbi non resultat, ex hoc quod est esse in loco in potentia priori modo; sed ex hoc quod est esse in loco in potentia priori modo; sed ex hoc quod est esse in loco in potentia secundo modo, vt explicatum est: quia vbicatio ob sui impersectionem tequirit adiacentiam alicuius continentis. Ex quo etiam adhuc magis intelligitur, quomodo ad hoc vt partes cæli moueantur, non est necesse, vt actu mutent locum in actu: quandoquidem ad actualem motum sufficit actualis, ex primarius terminus, scilicet prædictum vbi.

Ad secundam confirmationem: satis esse, quòd partes illius superficiei contineantur inadæquatè ab aliis, quatenus quævis pare habet versus vertumque latus alas duas superficiei partes, quæ licet non adæquatè, in adæquatè tamen eam contineant. Vnde etiam intra latitudinem essendi in loco in porentia erunt prædicæ partes imperfectè in loco. Cæterum hic modus essendi in loco est proprius, & maximè ac-

commodatus respectu illarum.

54 Ad quartum argumentum respondetur: vel Aristotelem non locutum esse in propria sententia; cideò loco illius verbi putamus, habet alia translatio opinamur: vel loqui de aliis sphæris excepta prima: vel tandem illam particulam maxime solum denotare, quòd ratio potissima, ob quam venamur esse in loco, est motus illius perpetuus: quia semper Aristoteles ex motu locali venatus est locum.

Ad primam confirmationem respondetur: quòd cum esse in loco circumscriptiue, & in actu, dicat

impersectionem, ided supremo corpori non deber conuentre hic modus essendi in loco.

Ad secundam respondetur ex D.Thom.le&.7. iam citata, ei, quod est in loco in potentia, non debere correspondere aliquid prius, quod sit in loco a & u, & a&u moueatur: imò quoad hoc esse specialem rationem, ob quam oppositum magis congruit ordini vniuersi: quia vt optimè expendit S. Do&or, cum multitudo ab vnitate procedat, necessarium est, quòd ab vno immobili gradatim descendatur ad diuersitatem, qua est in mobilibus, vt ita sit processus secundum maiorem propinquitatem ad vnitatem. Vnde quia talis motus partium existentium in loco in potentia minus habet de pluralitate, quàm si essent prior, quàm motus partium existentium in loco.

#### Q V Æ S T I O · VII.

Verum duo corpora possint supernaturaliter esse in uno, & codem loco.

In hac quæstione aliquid vt certum supponimus, & aliquid in dubium vertimus. Supponimus enien else naturaliter impossibile, quòd duo corpora penetrentur, seu quod idem est, sint vno, & eodem loco: nam sicut ex corruptione vnius formæ substantialis ad introductionem alterius, colligimus illas esse naturaliter incompossibiles in vna, & eadem materia: se ex eo quod ad ingressum vnius corporis in aliquem locum statim expellitur aliud, quod eundem socum occupabat, debemus inferte corpora illa non posse naturaliter esse in vno, & eodem loco. Quare solum restatvocandum indubium, an saltem supernaturalitet possint prædicta corpora penetrari.

#### Placitum Durandi.

#### S. I.

PArtem negantem tuetur tanquam probabilem Durand.in 4.distinct.44.quæst.6. Probatur primò: quia expulsio vnius corporis ad ingressium
alterius in eundem locum est esse sormalis quantitatis: ergo repugnat, vnum non expellere aliod.
Antecedens constat: nam sicut quantitas seipsa est
ratio formalis occupandi locum: ita & expellendi
aliud ab eodem loco. Consequentia verò probatur:
quia semel vnita forma suo subiecto, implicat impediri à Deo esse sum formalem illius: ergo cum expulsio prædicta sit esse sus sormalis quantitatis, implicabit duo corpora manere quanta, & non se expellere ab eodem loco.

Confirmatur: impenetrabilitas, quæ est passio quantitatis, non distinguitur realiter ab ipla: ergo repugnat duo corpora manere quanta, & non esse impenetrabilia, ac proinde nunquam poterunt penetrari Antecedens patet: nam sicot quantitas absque additione reali alicuius entitatis est divisibilis in suas partes quantitatiuas: ita illæmet partes seiptis sunt talis naturæ, vt quælibet occupet distinctum, & proprium locum, & consequenter expellat aliam ab illo. Prima verò consequentia probatut: nam ex co colligimus implicare, quod aliquod corpus maneat quantum, & quòd non sit divisibile in suas partes : quia divisibilitas non distinguitur realitet ab illis, ergo si semel impenetrabilitas est passio non distincta realiter à quantitate, implicabir esle quantitatem, & non manere impenetrabilem. Ex

quo

# Disp. XIX. de loco, Quæst. VII. 209

quo etiam lecunda conlequentia liquet:nam li quantitas lemper manet impenetrabilis, quomodo pene-

trari poterit.

Secundò, duæ partes eiusdem quantitatis non posfunt ad inuicem penetraritergo nec duæ quantitates totales. Consequentia patet ex paritate rationis. Antecedens autem constat: quia essentia quantitatis est habere partem extra partem: sed hoc ipso, quod vna pars penetretur cum alia, & per consequens intromittatur in illam, iam vna pars non est extra alteram: ergo penetratio partium eiusdem quantitatis est contra essentiam illius.

Confirmatur: duæ partes eiusdem motus, aut durationis illius non possunt correspondere vni, & eidem durationi: ergo neque duæ partes quantitatis permanenti vni, & eidem loco. Consequentia partet ex paritate rationis: nam sicut diuersæ partes eiusdem motus petent exerceri in distinctis partibus temporis: ita distinctiæ partes eiusdem quantitatis permanentis: exigunt distincta loca: ergo si ob illam rationem non possunt duæ partes motus exerceri in diuersis temporibus, consequens est vt neque duæ partes quantitatis possint esse in eodem loco. Antecedens verò probatur: nam eo ipso tolleretur successionis ordo, quem inter se habent: quandoquidem vna non esset prior alia; sed vtraque simul existeret, quod est contra tationem essentialem motus, & temporis.

#### Stabilitur vera sententia D. Thoma.

#### Ġ. I I.

Ihilominus dicendum est: non implicate contradictionem, quòd duo corpota sint simul vno, & codem loco. Ita D. Thom.in 4. dist. 44. qu. 2. art. 2. quæstiuncula 3. & super Boëcium de Trinitate qu. de causarum pluralitate, art. 13. D. Bonauent. dist. 49. quæst 1. de dote subtilitatis, Capreolus in 4. dist. 44. q. 3. conclus. 1. Ricard. art. 4. qu. 5. Argentina quæst. 1. art. 4. Soto disp. 19. quæst. 4. art. 6. Suar. 3. par. quæst. 5 part. 4. disp 46 sect. 5. & Rubius in præsenti.

Probatur primò: nam vt ex nostræ sacræ Fidei mysteriis constat, multoties duo corpora diuinitùs penetrata sunt: ergo talis penetratio non implicat contradictionem. Consequentia est euidens. Antecedens verò probatur: nam Christus Dominus natus est ex sanctissima Virgine absque læsione integritatis ipsius; quod quidem absque penetratione sacri corpusculi cum Matre non potuit sieri. Item ipsemet Christus iam gloriosus ingressus est ad discipulos ianuis clausis: sicut & cum cœlum ascendit tunc cœlos ipsos penetrauit, vt testatur Paulus ad Hebræos 4. dicens. Habentes ergo Pontissicem, qui penetrauit cœlos lessum. Ac tandem in Resurrectione illius sacrum corpus è sepulchro eo obserato egressum est aque adcò cum lapide illo se penetrans eundem cum eo locum occupanit.

57. Conatur Durandus his testimoniisrespondere, & primò ad primum inquit: Christum Dominum natum esse ex Virgine absque læsione integritatis ipsius, & sine panetratione: quia partes illæ Virginalis, & purissimi vteri dilatatæ sunt; ideóque absque illius corruptione egredi potuit eo sanè modo, quo cæteris sominis, si innocentiæ status durasset, contingeret: quia tunc absque vlla corruptione præcisè ratione dilatationis illatum partium prolem emitterent, vt testatur D. August. lib. 14. de Ciuitate Dei, cap. 26. & D. Thom. 1. par. 9.9.8. att. 2.

Et ad secundum testimonium respondet : ianuas Colleg. Compl. Physica.

illas subitò fuisse apertas, & iterùm velocissimè clausas. Additque tam hunc ingtessum, quàm egressum
ex vtero sanctissima Matris, & ex sepulchro suisse
operatum à Christo Domino transeundo de extremo
in extremum, non transeundo per medium. Quod
etiam tertio testimonio responderi posse videtur.
Tandem ad quantum, quòd in primis ex Euangelio
non constat, corpus è sepulchro immoto lapide exisse.
Deinde addit, quòd ersi corpus gloriosum non
possit cum alio corpore penetrari, potest tamen proprias demensiones quantitatis ita constringere, vt
per minimum intervallum ingredi possit; sicque in
Resurrectione Christi Domini contigisse: nam sacrum illud corpus valdè constrictum fuit; at que adeò
per intervallum, quod inter vnum, & alium lapidem
erat, potuit egredi.

§8. Sed omnes hæ solutiones omnino salæ, imò & friuolæ sunt. De prima enim (quæ non parum derogat integritati sanctissimæ Virginis, quod quidem sat erat pro illius impugnatione) probatur sic: nam si per dilatationem illarum partium sacrum Domina corpusculum ex vtero Virginis egressum est, cum dilatatio sit mutatio saltem accidentalis, & solidati corporis opposita, sequitur planè, non adeò solidum permansisse virginale corpus in partu, ac antea erat, & ita integritatem eius diminutionem aliquam su-

scepisse.

Adde, quòd vt ex sanctis Patribus constat, si gulare, ac stupendum miraculum suit, quòd Christus Dominus ex vteto Virgineo integro prorsus permanente: exiret: ergo non ideò sanctissima Virgo mansit omninò integra: quia partes illæ dilatatæ sunt; aliàs enim non maius miraculum contigisset in partu illo, quàm accidisset in partu cæterarum mulierum, si

status innocentiæ preseueraret.

59 Nec solutio prima secundi testimonij specimen aliquod probabilitatis habet, com expositio illa satis apertam violentiam inferat verbis textus: quia in eo dicitur, quòd cum fores essent elaus, ingressus ille contigit; ideò que speciale miraculum, miraculos à mque penetrationem ibi accidisse, san &i Patres testantur : piæsertim Diuus Athanasius orat 4.aduersus Arium; S. Cyrillus Alexandrius lib.z.de Fide ad Regin. D. Hieronymus cap. 28. Matthæi, necnon & B. Hilar. 3. lib. Trinit. Ex quo etiam patet omnino falsum elle id, quod in hac solutione addit Durandus : imò, & cum verbis sacri textus non receè cohærere: nam essi possir dici, corpus illud, quod non transit pet medium, incipere esse in vno loco, & delinere in altero; non tamen quod ingrediatur, vel egrediatur, nisi aliquo modo transcat per medium. Quare cum ex verbis sacti textus constet; Christum Dominum ad discipulos clausis ianuis ingressum fuisse : non saluabitur hic ingressus, absque eo quòd per medium transisset, atque adeo nec saluari poterit absque penetratione.

60 Nec solutio, quam adhibet vltimo testimonio, potest vllo modo admitti: quia etsi Euangelistæ non expresserint egressum illum è sepulcho accidisse eodem obserato: attamen sancti Patres communi consensu hoc testantur, Bernardus nimirum sermone primo de Resurrectione, Chrysosthom. 8. in Math. Beda in Vigilia Paschæ, Gregor. Naziazen. in tragædia Christus patiens. August. serm. 36. de Tempore, Hieornym. epistol. 150. ad Hædibium quæst. 6. Iustin. Martyr. quæst. 117. ad Gentes, & alij, idque speciali miraculo tribuunt. Ex quo etiam sequitur, fassum esse egressum susse Christum obserato sepulchto, ex eo quòd à corpore glorioso propriæ dimensiones valdè constrictæ fuerunt. Maximè, quia talis potestas coarcandi

# 210 Disp. XIX. de loco, Quæst. VIII.

proprias dimensiones non habet sufficiens fundamentum; & ideò in re tam graui minimè innitendum est in illa.

Deinde probatur assertio ratione sic. Vnum corpus quantum non expellit aliud à suo loco, nisi in genere, caulæ efficientis, vel formalis, ita tamen vt expulsio hæc sit ad summum essectus formalis secundarius quantitatis : sed quemlibet ex his influxibus potest Deus impedire : ergo & quòd vnum corpus expellat aliud; ac proinde poterunt supernaturaliter esse in eodem loco. Maior ex se patet : minor vesò quoad primam parrem, scilicet posse Deum impedire influxum illum actiuum, etiam liquet quan-doquidem potest denegare concursum, quo influxusus erat cum illo corpore, quo semel negato, nequit esse concursus creaturæ. Quoad secundam verò partem etiam constat : nam multoties Deus impedit ne resuket essectus formalis secundarius:vt patet in mysterio Incarnationis, in quo propria existentia, & subfistentia humafitatis, que est effectus secundarius fomalis animæ, impedita est ne resultet. Et in mysterio Eucharistiæ, vbi quantitas Christi Domini caret extensione locali, quæ? vt communis docet sententia ) est effectus formalis secundarius quantitatis: ergo, & cætera.

Respondebis, minorem esse veram de essectibus secundariis, & positiuis: non verò de priuatiuis, & valdè intimis, qualis est iste, de quo loquimur: sicut quia expulsio vnius forma substantialis ad ingressum alterius est essectus priuatiuus, & intimus, scilicet non usse alterius forma in codem subiccto; ideò non po-

test à Deo impediri.

62 Sed contrà; intimior est quantitati actualis extentio in ordine ad locum, quam actualis expulsio alterius corporis ab illo: at Deus impedit illum effe-Aum:ergo meliùs potest impedire istum. Consequentia patet : quia separabilitas formæ à suo effectu ser cundario, potissime mensuranda est ex maiori intimitate effectus cum ipsa. Maior verò etiam constat; nam priùs est, quòd vnum corpus sit actualiter extensum in ordine ad locum, quam quod expellat aliud: quandoquidem ex eo quod sit actualiter extensum in ordine ad locum, & repleat illum, habet expellere aliud, & ita semota hac extensione poterunt else simul (licet tunc talis simultas non haberer propriè rationem penetrationis, quia hæc præsupponit extensionem corporum in ordine ad locum) at effecus ed est intimor, quò est propinquior, & immediatior ipsi formæ:ergo actualis extensio in ordine ad locum est estectus intimor, quain expulsio alterius corporis ab codem loco.

Confirmatur: tunc effectus prinations est effe-Aus valde intimus, & inseparabilis, quando ex impeditione illius sequitur impeditio essectus formalis primarij: at ex impeditione huius effectus, de quo loquimur, non sequitur impéditio essectus primarij quantitatis, scilicet extensio substantiæ in ordine ad se : ergo expulsio prædicta nonest numeranda inter effectus prinatinos, & valde intimos. Maior patet, nam ideo prinatio vitæ est effectus secundatius prinatiuns, & valde intimus respectu formæ cadaueris : & similiter expulsio vnius formæ substantialis ad ingressum alterius est, prædicto modo effectus ipsius : quia (vt suprà disputatione quarta, numero 63. expendimus) optime à posteriori colligitur, prædictas formas non tribuere effectus formales primarios, nisi statim subsequantur isti essectus secundarij ob indispensabilem nenum, qui est inter illos, & inter effectus primarios earumdem: ergo tune solum effectus priuatipus est effectus secundarius valde intimus, quando ex negatione illius colligitur à posteriori negatio effectus primarij.

Minor verò etiam constat ex dictis: nam si ex impedicione extensionis in jordine ad slocum, quæ est
essecus secundarius intimior quantitati, non sequitur impedicio essecus primarij scilicet extensionis in
ordine ad se: vt constat in quantitate Christi Domini in Eucharistia, multo minus ex impeditione essecrus, de quo loquimur, sequetur impeditio prædicti
essecus primarij.

### Soluuntar fundamenta Durandi.

#### S. 111.

D primum initio quæstionis positum pa-A tet ex dicis pro nostra assertione. Ad confirmationem : quòd sicut quantitas seipsa absque additione reali alterius entitatis habet radicalem. & aptitudinalem extensionem in ordine ad locum, & fimul potentiam obedientialem passiuam, ad ho cvt dininitùs privetur actuali extensione in ordine ad illum: alioqui quantitas Christi Domini in Eucharistia non caretet prædicta extensione: ita seipsa habet impenetrabilitatem, seu vim ad expellendum alind corpus ab eodem loco, & simul perentiam obedientialem passiuam ad hoc ve supernaturaliter impediatur talis expulsio, seu impenetratio, atque ita potest manere impenetrabilis naturaliter, & penettabilis obedientialiter Unde vna quantitas non penetratur cum alia, ex eo quòd tollatur ab illa impenetrabilitas aptitudinalis, & naturalis, quam habet; sed ex eo quod impediatur actus comsponent dens huic virturi, scilicet actualis expulsio 20 00 dem loco, præsupposita tamen extensione in ordine

64 Ad secundum respondetur negando antecedens. Et ad probationem, quod ex penetratione duarum partium quantitatis non sequitur, quòd vna non sit extra aliam in ordine ad se; sed solum quòd vna non sit extra aliam in ordine ad locus. Hoc autem non inconuenit: quia ad essentiam quantitatis sal-

uandam satis est illud prius.

Ad confirmationem respondetur, esse disparem rationem: nom hoc ipso, quòd duæ partes motus sint in vna, & cadem duratione, tollitut successionis ordo, quem essentialiter petunt, scilicet ordo priotis, & posterioris, vt ex se constat: at ex co quòd sollatur actualis expussio vnius corporis ab codem loco, non ausertur distinctio partium quantitatis in ordine ad se: sicut neque hæc tollitur, ex co quòd talis quantitas careat extensione actuali in ordine ad locum, quæ est aliquid prius ipsa expussione, yt patet in exemplo toties inculcato quantitatis. Christi Domini in Eucharistia.

#### Q V Æ S T I O VIII.

Verùm unum, & idem corpus possit esse supernaturaliter in duobus lecis citeums criptiue.

Esse in loco circumscriptine iam constat nihil esse al iud, quam esse in illo per commensuationem cum ipso: itavt totum locatum correspondent toti loco, et pars locati parti loci, cumque vnum corpus sic esse in pluribus locis sir naturaliter impossibile, vt experientia constat; ideò solum inquitimus: an id sit supernaturaliter possibile.

# Disput. XIX. de loco, Quast. VIII. 211

Proponitur sententia affirmatium.

5 I.

Artem affirmantem tuentur Ricard. quodlib. 1. Scotus in 4. dist. 10. q: 3. Placa in hoc libro, Murcia hîc q.7. alios referens, Rubio, & Conimbricenses in præsenti, Bellarm. lib. 3. de Eucharistia, c. 3. & 4. Suar. tom. 3. in 3. p. disp. 8. sect. 4. & 2. tomo sua Metaph. disp. 48. sect. 4. sentiens sententiam hanc esse

principiis Fidei valdè con onam.

Probatur primò: vnum, & idem corpus esse in duobus locis quantitatiuo, seu circumscriptiuo modo, nec repugnat ex parte ipsius quantitatis, nec ex parte modi naturalis essendi in loco, scilicet circumscriptiuè: ergo saltem supernaturaliter poterit id sieri. Consequentia patet: quia inantecedenti referuntur præcipuaa cpita, ex quibus hæc repugnantia potest prouenire. Antecedens verò quoad primam partem constat: nam essentia quantitatis, scilicet extensio partium in ordine ad se, est prior, & independens à modo essendi in loco circumscriptiuè; & ideò quantitas Christi manet in Eucharistia sine illotergo sicut ob hanc prioritatem, & independentiam non est contra rationem eius, priuari hac præsentia locali, & quantitatiua: ita neque habere vnam, vel plures.

Quoad secundam verò partem probatur: quia mofins naturalis essendi in loco, quem petit quantitas, :antum est, quod tota correspondeat toti loco, & pars parti: at hoc ipso, quòd vnum corpus esset in duobus locis circumscriptiuè, esset in quolibet per correspondentiam totius quantitatis ad totum locum, & partium ad partes: ergo maneret illæsus modus na-

turalis, & quantitations essendi in loco.

66 Confirmatur primò: mirabilius est, vnum corpus esse in vno loco quantitatiuo modo, & in alio lacramentaliter, qu'am in duobus quantitatiue; sed illud prius nec est contra essentiam quantitatis; nec destruit naturalem modum esfendi in vno loco quantitatiue: ergo nec hoc posterius. Minor constat ex mysterio Eucharistiæ. Maior verò patet : tum quia mirabilius est, habere duplicem præsentiam oppositze tationis, quam duas non oppositas, vt ex se constat; sed duæ præsentiæ quantitatiuæ non sunt inter se oppositæ: siquidem sunt eiusdem rationis, secus verò præsentia sacramentalis, & quantitatiua: cum vna sit divisibilis, alia indivisibilis, vna commensuretur loco, non verè alia:ergo,&c. Tum etiam, quia corpus, quod est in vno loco quantitatiue, & in alio sacramentaliter, non minus est in ambobus quam si esset circumscriptiue in illis, & insuper habet aliquid aliud,scilicet esse in vno corum non naturali; sed supernaturali, & inessabili modo; qui modus essendi in loco, sicut est supernaturalis, & inessabilis; ita & mirabilior.

Confirmatur secundò : difficilius est, vnum corpus esse in duobus locis absque suo modo naturali, quàm esse in illis suo modo connaturali : sed corpus Christi est in diuersis absque suo modo naturali ; scilicet sub speciebus : ergo potest esse in pluribus suo modo naturali quantitatiuo. Probatur maior. quia difficilius est, esse in loco absolute absque naturali modo, quam esse in illo cum suo naturali modo, vt patet : ergo difficilius est, esse in duobus sine suo modo connaturali, quàm esse in illis cum suo naturali modo essendi, scilicet quantitatiue.

67 Secundo principaliter probatur, sicut de saco in Eucharistia conuertit Deus substantiam panis in substantiam corporis Christi, manente quantitate panis: ita potest conuertere non solum substantiam panis in substantiam Christi; sed etiam quantitatem panis in quantitatem Christi; nulla enim in hocapparet repugnantia: sed tunc corpus Christi esset localiter, vbi antea erant species panis, & non desineret esse, vbi priùs erat: ergo iam esset localiter in duobus locis.

Terrio, vna, & cadem natura semel terminata per personalitatem Verbi, potest simul terminari per personalitatem Patris, & Spiritus sancti: ergo idem corpus semel contentum porest simul contineri ab alio. Antecedens est D. Thom. 3. p. quæst. 3. art. 6. vbi docet : vnam, & eandem naturam humanam posse subsistere in tribus personis divinis,& communiter recipitur à Theologis. Consequentia verd probatur:nam contineri à loco quantitatiuo modo, est terminari extrinsecè ab illo: ergo si non repugnat, naturam semel terminatam per terminum intrinsecum qualis est substantia, rursus terminari per alium, &. alium terminum inttinsecum: multominus repugnabit, vt corpus contentum & terminatum per vnum locum, tanquam per terminum extrinsecum, tutsus terminetur extrinsece per alium, & alium.

68 Quarto, æpè Christus Dominus apparuit in Eucharistia ostendens suam carnem sanctissimam localiter extensam, ve constat ex pluribus historiis Ecclesiasticis: at tunc simul erat in cælo: ergo suit præsens verique loco quantitatino modo. Minor patet ex illo Actorum 3. Quem oportes cælum suscipere vsque ad tempus Resurrettionis hominum. Quod etiam docet August: relatus in decretis de consecratione dist: 2. capit. prima baresse. Donac siniatur seculum; sursum est Dominus, & D. Thom. 3. p. qu. 6. articis. dicens: Christum videri, & adorari semper in cœlis. Et ratio est aperta: nam cum existentia Christi in cælo conducat etiam ad beatitudinem, & lætitiam patriæ, oportet quod sicut hæc beatitudo nunquam interrumpitur: ita nec præsentia illius in cælo.

Confirmatur, Christus apparuit corporaliter beatis Petro, & Paulo: ergo tunc suit quantitatiue in diuersis locis. Consequentia paret: quia ve modo dicebamus, tunc non deseruit cœlum, vbi est quantitatiue. Antecedens autem probatur; nam Paulus t.ad Corinth 3. enumerat istam apparitionem inter eas, quæ consistant veritatem Resurrectionis Christi: ergo suit corporaliter in persona Christi sacta; alias non bene colligeretur Resurrectio illius.

69 Quin:o, ficut duo corpora petunt duplicem locum: ita vnum corpus vnicum locum, ergo ficut potest Deus duo corpora collocare in vno loco, et ex quæstione præcedenti constat: ita ponere vnum in duobus locis. Patet consequentia: quia non minori necessitate corporum multitudo petit pluralitatem locorum, quam vnitas corporis vnitatem loci:

Nec satis erit si respondeas id, quod innuit D: Tho quodlibeto; esse disparem rationem: nam ex eo quòd duo corpora sint in vno; & eodem loco non sequitur: non sore distincta inter se; sed solum quod vnum non expellat actu aliud ab eodem loco, quod non repugnat: at ex hoc quòd vnum corpus sit in duobus locis sequitur, quòd à seipso sit diuisum; quod implicar.

Nam contra hoc est i quia si semel vnitas loci non sufficit ad causandam vnitatem corporum, qua ibidem penetrantur, nec diuersitas loci sufficiens erit ad causandam diuersitatem locati, quia vnitas rei non sumitur ex vnitate, vel diuersitate loci; sed ex in-

trinsecis principiis eiusdem.

70 Vitimo, si propter aliquam rationem vnum corpus non posset esse in pluribus locis quantitatiuo S 4 modo



# Disp. XIX. de loco, Quæst. VIII.

modo, maximè propter rationem D. Thomæ, scilicet quia comprehenditur à loco; ac proinde non poterit esse extra illum, vt statim expendemus: sed hæc ratio est nulla: ergo, &c. Minot patet: tum quia eadem ratione probatetur Christum, qui est quantitatiuo modo in cœlo, & consequenter comprehensus a loco, non posse esse extra illum in hostia consecrata. Tum etiam, quia quòd obie cum vnius scientiæ, v.g. ens mobile comprehendatur ab hac numero Philosophiæ numero distincto possit comprehendi: ergo comprehensio vnius corporis ab hoc numero loco, non prohibebit comprehensionem eius dem ab alio loco numero distincto.

Confirmatur: quia potissima fundamenta, quibus vtuntur Thomistæ ad oppositam sententiam tuendam; reducuntut ad hæc duo. Primum est, quòd si vnum corpus potest esse circumscriptiue in duobus locis, etiam poterit esse in infinitis, atque ita esset vbique, & haberet, immenstratem Secundum est, quod alias idem esset diuisum, & distans à seipso quod implicat; sed hæ rationes sunt satis lenes:ergo propter illas non est denegandum diuinæ potentiæ, quod possir collocare vnum corpus in duplici loco. Minor probatur: quia aliàs cisdem rationibus conuinceretur, corpus Christi non poste esse sacramentaliter in duabus hostiis inter se distantibus, vt intuenti patebit : ergo, &c. Vnde Suarez existimans rationes has, quibus vtuntur Thomistæ, esse parui momenti, fic concludit : Ante omnia obiicimus illud Angustini: ecce quibus argumentis omnipotentia Dei humana contradicit infirmitas quam possidet vanitas.

# Defenditur sententia D. Thoma, & primum illius fundamentum.

#### §. 11.

Nihilominus dicendum est : implicare contradicionem vnum corpus esse circumscriptiuè in duobus locis. Hæcest expressa D. Thomæ in 4. dist-10. quæst.2.art.5.ad 5.6. & 7.& dist.44. qu. 2. ar. 2. & 3.p. qu. 76.art. I.in corpores & quodlibeto 3. vbi sic concludit. Ponere qued unum corpus sie localiser in boc loco, & samen set in also loco, est ponere contradictoria simul vera. Vnde secundum pramissa, boc à Deo fieri non potest. Eandem sententiam tenet D. August. lib. 10. contra Faustum cap. 11. vbi docet, corpus Christi non posse esse in sole, & luna extenso modo, & in cruce simul, & loquitur etiam de potentia absoluta: quia aliàs nihil convinceret contra illum hæreticum. Anselmus in Menologio c. 20. Bonauent.in 4. dist. 44. art. de dote subtilitatis Abulens tom. 4. in Mart. Durand. in 4. dist. 10 q. 4.num. 8.& disp. 44.q. 6. Henric quodlib 9. quæst. 32. Ægidius quodlib. 1. q. 1. Heruzus quodlib.11.quæst.13. Godofredus ibidem.Dionys.Carthus.in 4.dist. 13.9.3.dub 1.Capreol. in 4.dist. 10.q. 1. art. 3. Palud. ibidem q. 1. Ferrara 4. contra Gent. c. 68. Vasquez tom. 3. in 3. par. disp. 189. cap. 4.

72 Probatur primò ratione desumpta ex D.Tho. quodlib. citato, quæ ad hanc formam potest reduci. De ratione loci circun criptiui est, quod vndequaque circumscribat, & comprehendat locatum; ac proinde quod sit adæquatus respectu illiustergo implicat locatum, comprehendi ab illo loco, & simul esfe extra illum in alio. Patet consequentia: quia aliàs salis locus esset adæquatus, (vt sopponitur) & non esset adæquatus: siquidem totum locatum est extra illum locum.

Confirmatur: repugnat quod aliquod corpus con-

tineatur, & adæquatur ab vno loco circumscriptiuo, & quòd nihilominus dimidium illius sit extra talem locum: ergo multò magis repugnabit cum hac continentia totum illud corpus esse extra talem locum. Respondent Authores oppositæ sententiæ, corpus comprehendi, & adæquatià loco, non esse quòd extra illum non sit: sed tantum quòd locus, & locatum ita se adæquent, vt totum locatum toti loco, & pars locati parti loci correspondeat; & consequenter tantum importatur per hanc continentiam, quòd totum locatum sit intra terminos loci, quod certè reperiretur, etiamsi ab vtroque loco ambiretur.

73 Sed contra: quia non vtcumque continctur locatum à loco: sed tanquam à termino intra quem est; sed id, quod continetur in aliquo tanquam intra terminum, implicat, quòd sit extra illud: ergo hoc ipso quod locatum, vt à termino adæquetut à loco, nihil locati debet esse extra ipsum. Maior probatur ex definitione loci ab Aristotele tradita, scilicet quòd sit terminus, seu extremitas corporis continentis. Vnde superficies illa corporis locantis, sicut est terminus intrinsecus illius: ita est extrinsecus terminus locati. Minor verò etiam constar: tum quia extremum sic definitur ab Aristotele 5. Metaph. cap. de extremo, scilicet quòd sit id, extra quod minirei possumus vsurpare. Tum etiam exemplo termini vstimi motus, extra quem implicat omninò dari motum.

Confirmatur: sicut de ratione infinitiest, quod etiam de potentia absoluta Dei non possimus peruenire ad non esse eius: ita de ratione finiti, vt talis, est quod non sit peruenire ad amplius esse illius: a de ratione locati circumscriptiuc est, quod finiam, & terminetur ab hac mensura loci: ergo nonesse uenire ad amplius esse eius dem in loco circumscriptiuo, & consequenter nec ad alium locum à que circumscribatur.

Deinde, quantitas tatione suæ esseniiæ,& intrinsecæ entitatis est prima, & principalis ratio, per quani corpus redditur formaliter aptum ad extensionem & præsentiam localem, de qua loquimur : ergo sisemel vna quantitas non potest naturaliter loquendo, reddere substantiam idoneam ad duplicem extensionem, & præsentiam localem, vt jam diximus neque etiam id poterit per ordinem ad diuinam potentiam, ac proinde de ratione loci circumscriptiui etit, vt ita finiar, & exhauriat virtutem repletiuam quam habet vnum corpus quantum, vt implicet esse simul extra illum in alio loco. Antecedens patet ex dictis in Logica disputat. 13. Prima verò consequentia constat : nam effectus proueniens ab aliqua forma vt à causa forn ali principali, causaturab illa ratione natiuæ,& naturalis virtutis eius. Vnde, vel non potest causari ab illa, vel causatur per natinam, & naturalem virtutem, & consequenter naturaliter, vt supra lib. I. disputat. 4. quæst. vltima latius expendimus.

#### Expenditur secundum fundamentum Thomistica dostrina.

#### S. III.

74 Secundò principaliter probatur assertio ratione desumpta ex eodem D. Thoma quæ potest sub hac forma proponi. Si vnum corpus posset pet proprias dimensiones esse in duplici loco circumscriptiue, eadem ratione posset esse immensione: et go etiam posset esse vbique, & esse immension: at hoc implicat: ergo & illud prius. Sequela pater: quia non est maior ratio quare potius posset se simul

in duobus locis, quam in tribus, vel quatuor, & sic de aliis. Secunda verò etiam constat: quia id, quod per se, & præcisè à ratione proprize entitatis potest esse vbique, habet immensiratem, & ideò ex hoc quòd Deus sit vbique, colligimus esse immensum.

Falstas verò consequentis etiam constat: quia esse immensum est proprium solius Dei, vt docet D. August. lib. 6. contra Maximum cap. 22. Fulgent. lib. 2.contra Trasimundum, cap. 17. & D. Thom. 1. part. qu. 8.& ita immensitas nequit conuenire alicui creatura.

Respondent aduersarij, corpus illud non fore immensum: tum quia non haberet ex visuæ essentiæ, & independenter ab alio, vt à prima causa, esse vbique, quod quidem requiritur ad immensitatem: tum etiam, quia non esset vbique per vnam, & eandem indivisibilem præsentiam; sed per plures, cuius oppositum petit immensitas. Tum denique, quia nec esset actu in infinitis spatiis imaginariis, ne loca Physica, positiua, quibus ambiretur, essent actu infinita: quia hæc non dantur, & ita sicut non repleret infinita loca, sic nechaberet immensitatem in ordine ad illa.

75 Sed contra: nam si semel vnum corpus po test etiam dependenter ab alio, ve à prima causa efficiento esse vbique plane sequitur fore, & non fore immensum, quæ est implicatio intenta à D. Thom. Et ratio videtur aperta: nam ex eo quòd aliqua creatura posset tanquam causa principalis, licet per participationem à Deo producere aliquid ex nihilo, vel effe-Aus secundum essentiam persectiores, & persectiores, vsque in infinitum, optime colligimus, illam esse, & nonesse creaturam; habere, & non habere omnipotentiam: ergo ex hoc quòd aliquod corpus habeat à Deo, tanquam à causa efficienti, & à sua quantitate, tanquam à causa formali, & principali virtutem repletiuam in actu primo omnium locorum, & actu sit vbique, recte inferemus, tale corpus esse, & non elle immensum.

Antecedens patet quia esset creatura, vt supponitur, & non esset creatura: quia solus Creator potest per modum cause principalis producere aliquid ex nihilo, & similiter non haberet omnipotentiam: quia esset creatura, & haberet illam: quia posset extendi ad infinitum essectum, quod est proprium so-

lius omnipotentiæ.

Consequentia autem probatur: nam sicut producere aliquid ex nihilo per modum cause principalis arguit potentiam infinitam; & ideo si hæc inueniretur in creatura per participationem à Deo, non esset omnipotentia: quia est creatura; & esset omnipotentia: quia sola potentia activa Dei, seu omnipotentia eius potest esse virtute infinita: ira esse virtutem ad essendum in pluribus, & pluribus locis, vsque in infinitum, arguit virtutem locabilem infinitam; atque ita si hæc reperiretur in creatura, etiam per participationem à Deo, non esset immensitas: quia est quid creatum; & esset immensitas: quia sola immensitas habet virtutem infinitam in ordine ad locum, & ad essendum vbique.

76 Ex quo etiam corruunt secunda, etertia ratio in hae solutione adductæ, ad probandum corpus illud non fore immensum. Secunda quidem: quoniam posse esse vbique etiam per plures præsentias, arguit infinitam virtutem locabilem in actu primo, econsequenter in præsenti denotat corpus illud esse, enon esse immensum, vt iam expendimus.

Tertia verò, quoniam non desineret esse in infinitis locis ex desectu sui; sed ex desectu locorum, quæ non sunt actu infinita secundum multitudinem, & similiter si ad immensitatem requirituresse in infinitis spatiis imaginariis, posset quantum est de se, esse in illis: ergo ex desecu huius non desinet esse immensum. Consequentia pater: quia Deus est immensus, licet non sit in locis positiuis acu infinitis: quoniam hoc non est ex desecu eius; sed ex desecu locorum, que non sunt actu infinita: ergo hoc ipsum de corpore illo dicendum erit, si semel, quantum est ex se, potest esse in infinitis locis. Antecedens autem probatur: nam corpus illud haberet virtutem locabilem infinitam, vt probatum est: at virtus locabilis infinita potest extendi ad omnem locum: alias esset, & non esse infinita: ergo, &c.

#### Elucidatur tertia ratio pro sententia Angelici Doctoris.

#### S. IV.

77 TErtia ratio principalis pro nostra assertione desumitur ex D. Thoma loco citato ex 4. sentent quæ potest ad hanc formam reduci. Si idem corpus posset per proprias dimensiones esse in pluribus locis circumscriptiue, sequeretur corpus illud esse indiuisum, & diuisum à seipso: sed hoc implicat, vt ex se constat: ergo, &c. Sequela probatur: quia esset vnum, ac proinde indiuisum in se, vt supponitur, & cum distet à seipso, esset diuisum à se: ergo simul esset indiuisum, & diuisum.

Respondent aduersarij, quòd corpus illud solum distatet, seu diuideretur, à se localiter; non verò entitatiuè: quia ex distantia, seu diussione locali non rectè colligitur distantia, seu diuisio entitatiua: sicut ex indistantia duplicis corporis penetrati in vno, & codem loco, malè infertur identitas entitatiua interse.

78 Sed hæc solutio satis manet impugnata ex his, quæ in vltima probatione pro nostra prima ratione adduximus:nam vt ex ibidem dictis constat, non potest multiplicari extensio, & præsentia localis quantitativa, quin multiplicentur quantitates, & consequenter cotpora, quippè cum hæc tanquam à prima radice distinguantur numero ex sigillatione materiæ ad diversam quantitatem: ergo ex distantia, & divisione secundum hanc præsentiam, optimè colligitur distantia, & divisio entitativa corporum.

Et potest hoc ipsum amplius ostendi, & declarari sic : nequit multiplicari esse dus formalis , quamuis sit secundarius : quin multiplicetur forma : at extensio, & præsentia quantitatiua est esse sormalis secundarius quantitatis ; vt aduetsarij fatentur : ergo nequit multiplicari talis extensio , & præsentia immultiplicata manente quantitate , & consequentes immultiplicato manente corpore , vt modo dicebamus. Maior probatur : tum quia posterius dependet à priori: ergo cum forma sit prior suo esse du secundario , non poterit iste multiplicari, quin multiplicatur forma cum suo esse cum site prior suo esse du secundario ; non poterit iste multiplicari, quin multiplicatur forma cum suo esse su juia sicut esse sormalis saltem affert sormam, vt communicatam subiecto; & ideò dependet in esse ab illa : ita multiplicatio eiusdem esse su necessario petit multiplicationem talis sorma.

Confirmatur tandem! sicut se habent principia essentialia alicuius rei naturalis ad costitutionem specificam eiusdem: ita quantitas ad constituendam
rem aptam, vt sit in loco: sed implicat, quòd sine multiplicatione principio um essentialium constituantur res in multiplici specie: ergo etiam repugnabit, quòd sine multiplicatione quantitatis sit
corpus collocabile in multiplici loco circuscriptiuo.

#### Disp. XIX. de loco, Quast. VIII. 214

Maior patet : quia sicut materia, & forma sunt primæ radices constituendi rem in sua escentia ita quantitas est prima radix constituendi rem in suo loco.

Plutes aliæ rationes adducuntur à Iunioribus quæ in ipsis inspici possunt à quasque nos breuitatiscausa consultò omittimus.

#### SOLVTIO ARGUMENTORUM prima sententia.

D primum ergo pro contraria sententia respondetur: esse vnum corpus simul in duplici loco repugnare ex vtroque capite, scilicet tam ex parte quantitatis, quam ex parte præsentiæ quantitatiuz. Et ad probationem contra primam patet ex dicis, quomodo licet quantitas, & eius effe-Aus primarius ob independentiam, & prioritatem, quam habet ab effectu secundario, possit separari ab illo, non tamen prædictus effectus secundarius potest multiplicari, immultiplicata manente quantitate, ratione dependentiæ essentialis, quam ab illa habet. Et ad probationem contra secundam respondetur,negando antecedens: quia hoc ipío quòd extenlio, & præsentia ad locum circumscriptiuum necessariò petat adæquationem totius locati ad totum locum, & partium locati ad partes loci, vt ad terminum continentem, & exhaurientem totam vim locabilem quantitatis (vt explicatum est ) ibidem inuoluitur & ita ambiatur ab hoc loco, vt implicet esse extra illum in alio.

80 Ad primam confirmationem respondetur negando maiorem : quia mirabilius ellet dari duas contradictorias simul veras, quam communicari eidem corpori vnam præsentiam quantitativam, & aliam sacramentalem, & ineffabilem; sed non implicantem: at si vnum corpus esset in duobus locis circumscriptiue darentur plures contradictoriæ simul veræ ( vt iam explicatimus. )

Et ad primam probationem dicendum est: duas extensiones locales, & præsentias quantitativas esse simul incompossibiles inter se : quia quæuisest adæquata virtuti locali vnius quantitatis, & ita multiplicaretur, & non multiplicaretur quantitasillius corporis, vt iam diximus. Cæterum extensio localis, & præsentia quantitatiua non habent incompossibilitatem cum præsentia sacramentali: quia extensio, & præsentia quantitaua conuenit corpori Christi Domini ratione propriæ quantitatis: at verò præsentia sacramentalis conuenitilli ratione suæ propriæ substantia non qualitercumque; sed quatenus substantia panis, vel vini conuersa est in corpus, & sanguinem eiusdem Christi Domini; & ita quæuis ex his præsentiis est adæquata suæ rationi formali, à qua oritur.

Nec refert vnam ex illis præsentiis esse diuisibilem, & aliam indiuisibilem: quia id poriùs petitur ab illis diueisis rationibus essendi suo modo in loco; nam sieut substantia, quatenus est in loco ratione quantitatis, debet esse in loco illo ad modum ipsius quantitatis; ac per consequens divisibiliter, & extensè: ita cadem substantia, quatenus est sub specicbus ratione sui modo dicto oportet, yt lub illis secundum modum substantiæ, qui est esse indivisibiliter, ac proinde quod quantitas eiussem Christi Domini, quæ est ibidem ratione substantiæ, sit et iam secundum modum ipsius substantia, scilicet indiuisibiliter. Que solutio desumitur ex D. Tho 3. parte quæstione 76. art. 4. ad. 1.

81 Ex quo ad probationem eiusdem maioris res-

pondetur; quod vnum corpus esse in duobus locis circumscriptiue non repugnat ob rationem generalem essendi, vicumque in duplici loco; sed ob specialem, scilicet essendi in veroque quantitativo modo, & per proprias dimensiones : quia vna , & eadem quantitas non potest esse ratio essendi in illis. Vnde non mirum, quòd corpus Christi sir in vno loco quantitative, & alibi sacramentaliter: quia in colo est ratione propriatum dimensionum, & est sub speciebus ratione conversionis substantiæ panis in ipsum:quare sicut multiplicata quantitate, & consequenter etiam corpore; potest multiplicari locus circumscriptius: ita multiplicaris conversionibus plurium substantiarum panis, & vini in idem corpus Christi Domini, potest esse lub pluribus, & diuersis speciebus: quia hz conuersiones non variant numerice eius substantis

Ad secundam confirmationem patet ex dicis nam quantitas potest separari à suo effectu secundario, à quo non dependet essentialiter; vt in præsenti contingit; non tamen possunt multiplicari esse des cundatij sine multiplicatione formæ:scilicet quantitatis, quæ si multiplicaretur, iam illud corpus non

effet vnum, & idem, vt supponitur.

82. Ad secundum, omissis aliis solutionini bus, magis placet ea, quam tradit D. Thom. quodlibeto citato: difficilius esse quantitatem panis conventi in quantitatem corpotis Christi, quam substantiam eiuldem panis in substantiam corporis ipsius Christi, vibidem Sanctus Doctor optime probat; dato umen quòd hæc dimensio converteretur in illam dimensonem; non sequeretur idem corpus fore in duplicibco circumscriptiuo: sed in vno tantim: qu'ia tunc non essent duz dimensiones:sed vnica solummodò. Vude minor argumenti est aperte falsa.

Ad tertium respondetur, hoc esses speciale in personalitatibus dininis, vt simul sint compossibiles in ordine ad terminandam naturam dininam, ac proinde & naturam creatam. Vnde quæuis ex illis personalitatibus terminat naturam dininam inadæquate saltem quoad extentionem, & ided sicut ob hanc rationem non potest hic modus terminandi pluribus persons creatis simul, & semel conuenire: ita nec pluribis locis circumscriptiuis potest competere, quòd extrinsecè terminent virtutem locabilem eiusdem quantitatis, & consequenter quod adu eircumscribant vnum,& idem corpus.

83. Ad quartum respondetur ex D. Thomaibidem quæst.76. arric. 8. quòd vera caro Christi in propria specie non potest in Eucharistia apparere, & videri, nisi desinat esse in ecelo. Vnde quod ibi apparet miraculose, est aliquid illuminatione dinina factum circa figuram, vel colorem, manentibus dimensionibus,

quæ priùs fuerant.

Ad confirmationem respondetur cum Diuo Thoma tertia parte, quæstione 53. articulo sexto, Christum Dominum per illam breuem morulam, qua m terris Dino Paulo apparuit reliquisse cœlum, nec hoc est aliquod inconueniens, vt ostendit ibidem San-Aus Doctor. Et ad probationem in contratium refpondetur sensum illius dicti Augustini esse, quod Christus semel ascendens in colum adeprus est sibi,& nobis,in perpetuum,ius,& dignitatem ad mansionem cœlestem, cui tamen condignitati non derogat, se aliqua dispensatione quandoque corporaliter ad teram per breuem morulam descendat. Nec inde siet, 11 argumentum contendit, tutbandam elle parrielzitiam, qua ex consortio corporis Christi beatis accrescit: quia quamuis Christus Dominus abfuerità colis, poterat ex illo loco, in quo tune erat, lærificate

84. Ad



84 Ad quartum patet ex dictis: quia penetratio duorum corporum fit per separationem cuiussam essectus secundarij quantitatis ab ipsa: at verò esse in duplici loco circumscriptiuo arguir illud corpus quantum esse, & non esse vinum, vt ex dictis satis

constare potest.

Ad vitimum neganda est minor. Et ad primam probationem dicendum est; esse dispatem rationem: nam ex comprehensione eiusdem obiecti à pluribus scienciis numero distinctis, non sequitur multiplicatio rationis formalis sub qua talis obiecti, vt constat; & ideò potest simul comprehendi ab illis, arque adeo adæquatio obiecti & scientiæ per se versatur inter obiectum, & eandem scientiam secundum suam speciem consideratam: at verò comprehensio à pluribus locis arquit multiplicationem eiusdem corporis; vt ex-

plicatum est.

85 Ad secundam probationem respondetur : vnicum locum circumscriptium sinire, & exhaurire virtutem locabilem, quam habet corpus ratione quantitatis; quippe qui est terminus ex-trinsecus, & adæquatus illius secundum istam rationem considerati, non verò virtutem, quam habet ad essendum in pluribus locis, aut quasi locis ratione conuersionis alterius substantiæ in ipsum. Vnde corpus, Christi Domini ratione propriæ quantitatis tantum potest esse in vnico loco: quia ibi finitur tota virtus locabilis quantitatiua : quia verò substantia panis conuertitut in corpus Christi Domini, ideo ratione huius conuersionis potest simul esse sub speciebus illius panis : imò & sub tot speciebus panis, & vini, quot multiplicatæ fuerint conversiones eiusdem panis in ipsum. Diximus Vel quest locis: quia per se loquendo, hic modus sacramentalis non est modus essendi in loco; sed essendi sub speciebus per modum substantia. Qua solutio desumitur ex D. Thom. in 4. distinctione to. questione 1. articulo t.

86 Ad confirmationem respondetur; negando minorem. Et ad primum inconueniens, quod in probationem eiusdem innuitur, dicendum est, quod ex hoc, quod corpus Christi Domini possit esse in pluribus, & pluribus hostiis consecratis, que sunt infinite in potentia, non sequitur fore immensum: quia in hac numero hostia: verbi gratia, est ex vi conuersionis substantiæ panis illius in corpore Christi Domini. Vnde ex vi huius numero conuersionis tantum potest esse sub his speciebus, & non sub aliis; & rursus in alia numero hostia solum potest este simili modo ratione similis convertionis, & sic de aliis. Quare ratio essendi in pluribus non est unica & cadem ; sed diuer æ ille conversiones finite in actu, & infinite in potentia, ac proinde nunquam inuenitur in illo vna, & eadem formalissima ratio, que sit in actu

infinita.

Cæterum si vnum, & idem corpustatione propriarum dimensionum posser esse vbique, & consequenter quantum est ex se infinitis locis, tunc ratio illa repletiua loci haberet in ratione virtutis locabilis infinitatem, arque adeo esser; & non esser, ipsa immensitas, vt ex secunda ratione pro nostra affertione constat.

Et ad secundum inconueniens, quod in eadem probatione inuenitur, dicendum est esse inconueniens, quod idem distet, & sit diuisum à se localiter, quando indè colligitur distinctio, & diuisio entitatiua eiusdem à seipso: secus verò quando hæc mon infertur. Cæterùm quando ratio existendi in

pluribus locis est infinita, vel multiplex conuerfio diversarum substantiarum in eandemmet substantiam, ve contingit in sacrosancto Eucharistiæ Sacramento, tune non sequitur hæc entitativa divifio, ve satis constat, quæ tamen sequitur ex hoc
quòd vnum, & idem corpus ratione propriarum
dimensionum distet, & sit divisum à se localiter,
ve in vetima ratione pro nostra assertione ostensum est.

87 Ad illa autem præclara verba D. Augustini, quæ nobis obiicit Suarez, respondetur : Sanctum Doctorem non posse loqui aduersus nostræ sententiæ sectatores, cum ipse in eadem opinione fuerit, ve constat ex testimonio citato pro illa. Vndè dicendum est, verba illa esse aduersus hæreticos, qui ab exemplis ex rebus naturalibus acceptis arguentes, possibilitatem mysteriorum nostræ Fidei negabant; & ideo extra rem afferuntur contra Doctores valdè Catholicos, & sublimiter de mysteriis Fidei sentientes, quique ob cultum tanti Sacramenti docent possibilitatem, & veritatem mysterij Eucharistiæ non pendere vllo modo ab hoc exemplo, neque ab aliqua alia re dubia, siue incerta Philo ophorum opinione, in quibus alij in vnam par-tem, alij in alteram non contemnendis rationibus inclinantur.

Quare verba illa D. Augustini maiori iure retorqueri, possunt in eos, qui dicunt mysteria nostræ Fidei talem cum opinionibus philosophicis habere connexionem; vt nisi illæ defendantur, non possint prædicta mysteria vlla ratione defendi:

### **桥斯桥格格格格格格格格格格格格格**

### DISPYTATIO XX

De VACHO.

A c v v m materialiter sumptum, idem est quod locus, licet addat supra illum carentiam actualis continentiæ locati, vt iam dicemus: & ita recto ordine disputatio de loco præcessit disputationem de vacuo, & post illam hæc subsequitur.

#### QVÆSTIO I.

An ex vi virtutis rerum sublunarium, aut alicuius corporea virtutis sit naturaliter possibile dari vacuum.

PRo tituli intelligentia, & vt nulla adsitæquiuocatio, notandum est, nos in præsenti non
loqui de vacuo latius sumpto, qua ratione dicitur spatium imaginarium, & inane, vt colligitur
ex D.Th. in z. dist. 1. qu. 1. art. 5. ad 4. sed de vacuo proprie sumpto, quod nihil est aliud, quàm
Locus non repletus corpore. Vbi particula, locus,
quæ est ratio materialis vacui, ponitur pro genere, & excluditur per illam spatium imaginarium,
quod cum consistat in negatione, & nullo modo
in prinatione, nihil reale positiuum pro materiali
importat, quod tamen è contrà in vacuo propriè sumpto contingit: quia prinationem intrinsece dicit. Per
cæteras verò particulas à quibusvis aliis, & præcipuè
à loco actu repleto corpore sufficienter distinguitur.
Vade

#### Disp. XX. de vacuo, Quast. II. 216

Vndè vacuum est quasi concretum quoddam accidentale, addens supra locum prinationem illam, quæ Te habet per modum formæ respectu illius: quare superfluè additur ab aliquibus, esse aptum repleri corpore. Nam hoc ipso quòd sit locus physicus, ibidem inuoluitur aptitudo, ad hoc vt repleatur. De hoc ergo vacuo inquirimus, an per vittutem aliquam corpo-,

2 Partem affirmatiuam tuentur aliqui Philosophi, & probant illam aliquibus experientiis. Prima est: nam si darentur duz grandes tabulz ita perfecte planæ, vt secundum omnes suarum superficierum partes le perfecte tangant, tunc si paulisper, & velociter superior secundum omnes suas partes simul, & æqualiter eleuaretur, necesse esset dari vacuum:quia aër circunstans, qui vacuum illum replere poterat, plus temporis consumeret in suo motu, quo percurreret omne Ipatium inter tabulam vtramque interiectum, quam consumeret tabula superior in suo velocissimo illo, & minimo motu.

Secunda est : quia si vas plenum aqua calida, & vndique clausum in loco perfrigido collocetur, tunc aqua congelabitur, densiórque siet, & consequenter minorem, quam antea occupabit locum: ergo aliquid spatij intra vas illud relinquetur inane.

3 Nihilominus dicendum est; impossibile esse, quod ex vi virtutis rerum sublunarium, aut alterius tei corporeæ detur per vim naturæ vacuum. Hæc est Aristot. in hoc libro, capite ocauo & nono, vbi eam pluribus confirmat rationibus, quem etiam Sanctus Thomas, & tota Peripatetica Schola sequitur. Probaturque ratione: Deus, & natura nihil agunt frustía: at vacuum, si daretur, esset frustra omninò vtpotè quod neque ad totius vniuersi, vel alicuius particularis rei bonum vtile esset, vt ex se constat:ergo, & cætera.

Confirmatur: quia si daretur vacuum, non solum non esset veile, verum etiam foret natura corporea maximum nocumentum: ergo ex vi talis naturæ dari nequit. Patet consequentia: nam alioquin natura sibi esser aduersa. Antecedens probatur: quonia maximum nocumentum prouenit naturæ, ex eo quod corpora ipla non sint inter se contigua, vt docet Arist.1. Metheor.dicens: oportet mundum hunc inferiorem contiguum esse lationibus superioribus, vt inde regatur, & gubernetur. Alioquin cælestes influentias, quibus conservandus esset, minimè reciperet : cum agens naturale non possit in remotum agere, quin priùs in indistans, & contiguum agat, vt septimo huius operis latè ostendemus: at vacuo obstat contiguitas, & contiguitati vacuum: ergo vacuum maximè naturæ nocet

4 Secundò, natura corporea maximo impetu, & vi, & quasi inustratis mediis conatur euitate vacuum: ergo signum est, quod illud valde abhorret tanquam magnum nocumentum: arque ita per vim talis naturæ nequit dari, alioquin (vt dicebamus) natura esset contra seipsam, quod repugnat. Antecedens probatur multis experientiis. Prima est, quia in fistulis, quarum vltimum orificium est contiguum aquæ, dum attrahitur aër, statim contra propriam, & peculiarem (vt sic dicamus) inclinationem, licet non contra inclinationem vniuersalem, saltem passinam, qua omnis pats inclinatur naturaliter in bonum totius vniuersi, aqua ascendit sursum mota ab Auctore naturæ, non certe alia de causa, nisi vt occupet locum, quem attractus aër

Et similiter in Clepsydra, si eius superius orisicium clausum sir, tunc aqua, quæ ad locum deorsum inclinatur, pendens manet, ne si recesserit, v2cuum relinquat : quia spatium, quod replebat, ka citò non potest ab aere occupari.

Ad primam ergo experientiam respondetur: casum forsan esse naturaliter impossibilem, vt videtur testari Aristoteles 2. de anima, capite 11. textu 113. co tamen gratis admisso, dicendum est, vel quod non poterit superior tabulæ æqualiter diuelli ab inferiori, sed priùs secundum aliquas, quim secundum alias partes leuabitur, vt sic detut le cus aëri intranti: vel quod vna non poterit ali distiungi, sed superior secum afferret coniun cam in feriorem.

Ad secondam respondetur, quòd si ad euitandon vacuum necessaria sit fractio vasis, absque dubio frangetur, quantumvis forte, & adamantium fit vt fic aët circumstans possit ingredi; tunc tamen frangetur per illam partem, in qua dandum erat vacuum: & quia in hac funt plures partes, tunc vel per debiliores set suprio, vel ad primam causam spectabit determinare, quare potius per hanc, quam per illam pattem fractio illa fiat: quamvis etiam ad hoc vnitas temporis, loci, cæteræque aliæ circumstantiæ, quæ ad vnitatem numericam motus requiruntur, attendendz sint. Adde congelationem illam aquæ calidæ non fieri sine euaporatione eiusdem aque, & ita pars loci, quam aqua condensata relinqueret, posset aliquando repleri vaporibus ab illa exhalatis.

### QVÆSTIO II.

Virum per virtuiem angelicam, vel disiam, & Supernaturalem, sit possibile dari vacuum.

Icendum est primò : impossibile dari vi-cuum per virtutem alicuius Angeli. Ita communiter Doctores. Probatur, nam solius Authoris naturæ est immutare ordinem, & dispositionem naturæ: ergo cum vacuum sit contra natura ordinem (vt quzstione przeedenti probatum est ) consequens est, vt per virtutem angelicam non possit dari. Antecedens probatur : tum ex illo Iob: Quem constituit alium super terram, aut quem posuit super orbem, quem fabricaisus est? Et ex illo Pauli ad Hebraos 2. Non enim Angelis subiecu Dem orbem terra, & catera. Quod etiam eleganter docuit D. Thomas de malo, quæst. 16. art. o ad vltimum, dum ageret de virtute naturali dæmonum, quæ non est minor, quam Angelorum (cum naturalia illorum post peccatum integra permanserint) vbi sic loquitur: Licet demones posfint monere aliquam partem terra, non sequitur, quòl possint mouere totam terram : quia boc non est propotir ainn naturaipsorum, ut mutent ordinem elementorum mundi: ergo cum vacuum sit contra naturæ ordinem, non poterit poni ab aliqua creatura adhuc angelica.

7 Confirmatur, & explicatur : quia dari vacuum esset quid miraculosum: at Angelus requit patratem

raculum propria virtute: ergo, &c.

Sed obilicies:nam licet corpora non obediant Am gelis ad nutum, teste Sancto Thoma prima para quæstione 1 10. articulo secundo, obediunt tamenes omnino in ordine ad motum localem, vt docetaniculo quinto, & cum eo cæteri Scholastici: ergo an per fistulam aër attrahitur, posset Angelus impedie, ne aqua, aut aliud corpus circunstans a scendat surlum ergo tune spatium illud ab aëre relictum manebitom nino vacuum.

Conf!



Confirmatur: nam virtus, & influxus, quem præstant gravia, dum sursum ascendunt ad replendum vacuum sed quid corporeum, & sinitum: ergo impediri potest à virtute; influxu angelico, ac proinde eo impediro, dabitur vacuum. Antecedens, & secunda consequentia patent. Prima verò etiam constat: nam cum virtus, & influxus Angelicus sit superioris rationis, erit vtique maioris essicacie: efgo poterit impedire virtutem, & influxum corporis prauis.

.

8 Respondetur distinguendo antecedens: & si intelligatur de motibus tendentibus in bonum, vel malum peculiare alicuius corporis, concedendum est: si verò de motibus tendentibus in bonum commune, scilicet ad tuendum vniuersalem ordinem naturæ; negandum est: nam motus hos nequeunt Angeli impedire: sicut nec contra prædictum ordinem possunt mouere peculiaria corpora, vt iam dicemus.

Ad confirmationem respondetur: quòd sicut motus ille per se primò tendit ad vniuersale bonum, ita procedit active ab vniuersali auffore totius natura, sclicer Deo; & ideò à nullla virture creata vinci potest. Adde, quod sicutinfluxus, quend præstat generans ad productionem sui effectus, & propriarum palsionum, inde resultantium, est finitus, & tamen semel producta essentia, nequit impediri resultantia illa passionum per aliquam virtutem creatam, propter naturalem colligationem passionem cum estentia: alioqui virtus creata posset ex se immutare ordinem nature & efficere miracula: ita propter eandem rationem licet illa virtus, & influxus essent finita:attamen semel posito vniuerso, & ordine naturali ipsius, nequit impediri hæc contiguitas corporum inter se propter naturalem colligationem partium vniuersi ad inuicem. Vnde prædictus effectus, quia est superioris rationis, nequit poni nist à virtute superiori, cui vniuersale bonum subdatur : quoniam est eminentior

qua liber alia virtute particulari.

9 Dicendum est secundò, per potentiam Del supernaturalem posse dari vacuum: Hæc est communis inter Doctores: suadeturque facilè sic. Nam potuit Deus solas cœlestes sphæras cteare: non creatis elementis: at tunc totum spatium sublunare mundi maneret omnino vacuum, & inane. Item postquam omnia creata sunt, potest Deus totum elementum ignis annihilare in instanti, & denegare suum concursum aliis corporibus, quæ ad replendum vacuum consuxura erant: imò licet talem concursum eis non deneget; adhuc daretur vacuum: quandoquidem corpora illa non possent totum illud spatium replete in illo instanti; sed siedio motu, & consequenter per aliquam morulam dabitur vacuum:

#### QVÆSTIO III.

An si daretur vacuum, possit corpus moneri per illud.

Refereur prior sententia.

6. İ.

Prima sententia asserit; nullum corpus posse moueri per vacuum. Ita Pereyra lib. 11. cap. 10. Comment. Themistius, atque Simplicius, Agid. Burl. Iand. & Sax. text. 71. 75. 76. huius libri. Albert. Mag. tract. 2. cap. 6. & 7. suorum com-Colleg. Compl. Physica.

ment. super. 4.lib. Physic. & Greg. in 2. dist. quæst. 5. artic. 2. quos refert Rubio in præsentitract. de Vacuo, quæst. 2.

Probatur primò: corpora sublunaria dependent in suis motibus ab influxu corporum cœlestium: sed in vacuo non possunt recipere hunc influxum: ergo nec moueri per illud. Maior cum consequentia pater. Minor verò probatur; nam cum influentia cœlestis sit accidens, non potest peruenire vsque ad corpus illud existens in vacuo, nis sempet transcat per intermedia corpora: ergo non potest peruenire per vacuum vsque ad corpus existens in illo.

Secundò, repugnat aliquid esse in rerum natura sub certo genere, quod non sit sub certa & determinata aliqua specie: sicut repugnat esse reipsa aliquod animal, quod non sit rationale, vel irrationale: sed si daretur motus in vacuo, esset sub enere, aut quasi genere motus localis, & non sub aliqua eius specie: ergo repugnat dari in vacuo. Minor quoad primam partem ex se constat: quoad secundam vero etiam liquet : nam si Deus annihilaret quatuor elementa, relictis orbibus cæ, lestibus & vnico corpore sublunari, tunc in intercapedine, seu vacuitate illa remanente non esset aliquis locus sursum, aut deorsum, vt supponitur; ergo non esset unde sumantur locales, & specificæ, differentiæ motus sursum, aut deorsum, &c. Et consequenter daretur motus, qui non esset sub cerra aliqua specie intra genus, aut quasi genus motus.

Confirmatur: vbicatio, quæ est terminus motus localis, non potest dari, quamdiù corpus non ambitur ab aliquo loco: at hoc ipio, quòd corpus sit in vacuo; non ambitur ab aliquo loco, vt constat: quia alioquin esset, & non esset in loco: ergo non potest ibi dari veta vbicatio, & ex consequentia nec motus localis. Hæc secunda consequentia ex se patet: quandoquidem quoties est impossibilis terminus motus, etiam est impossibilis ipse motus. Maior vetò constat ex dictis in Logica, disput. 16; num. 19. scilicet vbicationem non resultare nisi ex adiacentia loci.

#### Expeditur difficultas ex mente D. Thomz.

Š. II.

Probatur: nam corpus illud esser ab intrinseco mobile; & Deus posser supplere per suum concursum dependentiam; quam habet à corporibus cælestibus: ergo tunc posser prædictum corpus mouers à Deo, vel ab Angelo, vel à seiplo per vacuum. Patet consequentia: quia vr quæstione prima huius disputationis ex Aristotele diximus: ideo inter alia requiritur contiguitas corporum, vr corpora inferiora posser sum in esse, à quibus tam in esse, quàm in operari dependent: ergo si Deus per suum concursum suppleat desectum earum, poterunt corpora inferiora ita moueri, ac si spatium esser set repletum:

Soluuntur

### 218 Disp. X X. de vacuo, Quæst. IV.

Solountur fundamenta prioris sententia.

§. III.

D primum pro prima sententia patet ex didis in nostra attercione. Ad secundum respondetur, quod cu corpus illud sit non in inani qualicumque; sed in vacuo inter ambitum cœli contento, (de quo in præsenti loquimur) possunt locales disferentiæ motus, ipsius desumi penes ordinem ad cœlum, quatenus vbicationes, quæ per prædicum motum producerentur, essent magis, vel minus distantes ab illo, & à punctis sixis eiusdem. Maximè: quia 'cum cœlum sit primum locans, non est aliqua repugnantia in hoc, quod per ordinem ad illud desumantur disserentiæ prædictarum vbicationum.

Ad confirmationem respondetur, non esse necessarium ad hoc, vt producatur vbicatio, quòd corpus ambiatur à loco particulari, & immediatè circunscribente ipsum; sed satis erit ambiri à loco communi, scilicet cœlo: si enim quando potest resultare ex adiacentia temporis existentis, in primo mobili, cur vbicatio non resultabit ex adiacentia primi locantis? Vnde semper saluatur, quod hæc prædicamenta habent se ad instar relationum prædicamentalium: quia saltem naturaliter loquendo nequeunt dari sine termino actualiter existente, quem respiciunt.

### QVÆSTIO IV.

In motus in vacuo fieret in instanti, vel in tempore.

Semel admisso motum posse sieri per vacuum, statim pussat animum inquirere, an sieret in instanti, vel in tempore: & ideo in præsenti quæst. inquirimus.

' Placitum Auerr. & sequacium.

6. I

Motum per vacuum fore in instanti tenuit Auer. in hoc lib Sues. Burl. & plures alij. Probatur primò: quo minus resistentiæ est in medio, per quod mobile mouetur, eo minus temporis consumit in tali motu: ergo si nullum suerit medium resistens; vt contingit in vacuo, nullum tempus consumetur: ergo talis motus erit in instanti. Antecedens est notum: prima verò consequentia ex antecedenti patet: secunda verò etiam constat: quia quidquid sir in rerum natura, & non sit in tempore, non potest non sieri in instanti.

Secundò, si motus per vacuum sieret in tempore, sequeretur duo mobilia æqualia posse moueri
æque velociter, & in eodem tempore, per æqualia spatia, quorum vnum sit plenum, & aliud vacuum: sed hoc est falsum: ergo, &c. Falsitas consequentis patet: nam cum spatium plenum resistat
motui; non verò vacuum, non potest non cæteris
partibus retardari magis motus per illud. Sequela
verò probatur: nam demus vnum mobile percurrere vacuum per quadrantem horæ, aliud verò moueri
per plenum per dimidiam horam, tunc si detut aliud

medium æquale, & duplo subtilius, posset idem mobile percurrere illud per quadrantem horæ:quandoquidem quò medium est subtilius, eò velociùs percurritur; ac proinde si est duplo subtilius, percurretur in duplo minori duratione, & consequenter per quadrantem horæ.

Tertiò, ideò, sol dissundit lucem in instanti : quia nullam inuenit resistentiam ex parte medij : ergo etiam mobile percurret spatium in instanti, quoties ex parte ipsius nulla suerit resistentia : at in

vacuo nulla inuenitur: ergo, &c.

Statuitur vera sententia.

\$. II.

Icendum tamen est. Si corpus moueretur per vacuum, non moueretur in instanti; sed in tempore. Ita D. Thomas vbi supra lect. 12. vbi loquens de duratione motus, sic inquit : Vnde subtratto tempore, quod additur, ex impediente, remanet tempus naturalis velecitatis. Eandem assertionem tuentut omnes Doctores pro præcedenti assertione quæstionis præteritæ relati.Probatur: nam sià cœlo lunæ vsquead terram constituamus columnam quandam fixam, reliquum que spatium sit vacuum, tume si aliquod corpus habens magnitudinem vnius vlnæ descenderet iuxta illam columnam à cœlo vique ad terram, non posset in vno, & codem instanti esse simul iuxta omnes illius columnæ partes, ergo esser prins iuxta priores, & deinde iuxta posteriores, & sic de aliis, ac proinde in illo descensu verè consumereur

Antecedens patet: tum quia corpus exigua quantitatis non potest simul, & semel correspondere corpori maxima quantitatis, & consequenter neque esse iuxta omnes partes illius: ergo vt correspondeat orranibus illis, necessaria est aliqua successio, ita vt semel correspondeat prioribus, deinde posterioribus, & c. Tum etiam, quia aliàs corpus illud simul esse in diuersis, & distantibus locis. Tum denique: quia cum in columna illa sint signabiles quatuor, vel sex partes certa, & doterminata habentes inter se ordinem prioris, & posterioris, non potest corpus illud esse iuxta posteriorem partem, quin prius sit iuxta ptiorem, in certo, & determinato tempore.

Confirmatur: nam in prædicto corpore vnius vlnæ necessariò sunt assignandæduæ medietates, quarum vna sit prior, & altera posterior; ergo illa, quæ est prior, acceder priùs ad medietatem illius columnæ, quàm ea, quæ est posterior; sed vbi est prius, & posterius, est etiam successo, & consumptio tempo-

ris: ergo. &c.

15 Secundò principaliter probatur ratione desum pra ex D. Thoma lectione citara: nam ex aliis causis præterquam ex resistentia medij potest oriri successio motus localis: ergo ex desectu huivs resistentiæ ex parte vacui malè colligitur, motum per illud fore in instanti. Antecedens probatur:nam prædicta successio potest interalia prouenire primò ex finitate, & limitatione potentiæ mouen sis. Vnde propter hanc rationem inter alias motus cælitest successiuus, licet ibi nulla sit resistentia medij: quia procedit ab intelligentia, quæ est finitæ, & limitatæ virtutis. Secundò exmaiori grauitate, vel leuitate mobilis. Vnde • corxora grauiora per idem medium citius descendunt,& leuiora velociùs ascendunt. Tertiò, ex contratia inclinatione mobilis, ratione cuius resistit, & retardat motum, vt patet in motibus violentis. Quartà, ex distincto situmobilis, seu ex distantia extremorum:

nam

nam hoc ipso quod mobile pertransires totum vacuum, quod esset inter cælum, & terram, non posset non motus ratione huius distantiæ retardari. Tum quia aliàs simul esset in termino à quo, & ad quem, & in locis, seu vacuitatibus intermediis. Tum etiam: quia non videtur intelligibile, quod percurrendo totum illum vacuum, acquireret vbi distans per vnam leucam v.g.à cælo, quin prius acquireret alias vbicationes, per quas magis distaret ab illo.

#### DILVVNTVR ARGVMENTA CONtraria sententia.

#### §. 111.

Dargumenta primæ sententiæ respondetur; conuincere intentum contra antiquos Philosophos asserentes totam successionem motus localis oriri adæquatè ex resistentia medij: & ideò Aristoteles eis vitur ad hunc errorem conuincendum. Cæterùm contra nos nihil probant. Vndè ad primum dicemus, motum per vacuum quantum est ex vi desectus resistentiæ medij, non consumpturum tempus; sed ex aliis capitibus, vt explicatum est.

Ad secundum respondetur ex dictis, illuminationem ideò per se fieri in instanti: quia nullam prorsus inuenit resistentiam ex parte passi habentis contrarium, & hæc sola in qualitatibus retardat: ar in motu per vacuum, licet non sit resistentia ex parte medij;

est tamen exaliis capitibus.

17 Ad tertium respondetur, corpus, quod mouetur per vacuum per quadrantem horz, consumere hanc durationem, & insuper aliquam aliam ratione resistentiæ medij, & aliorum capitum: & ideò aliud corpus in omnibus æquale præter quam in hoc quod est moueri per plenum, non potest non consumere eandem durationem, & insuper aliam ratione retardationis ortæ ex prædictis, Quare si ex vi huius resistentiæ consumitalium quadrantem tunc si moueatur pet medium, duplo subtilius, consumit medietatem illius; & si ponatur aliud medium, duplo etiam subtilius; consumet medietatem illius medietatis, temansit, & sic in infinitum. Vnde in casu argumenti mobile quod mouetur per plenum, semper debet consumere plus temporis:quia quantumuis medium sit subtilius, semper tamen præstataliquid resistentiæ, & ita ex hoc capite retardat magis motumi

### 

DE TEMPORE.

EMPVS, & locus Physicus maximam interse affinitatem habent quia ea quæper se in loco Physico propriè, & in tigore sunt, possunt tempore mensurarissicut omnia entia naturalia, quæ tempore secundum se mensurantur, ambiuntur, & continentur à loco Physico. Vndè meritò in præsenti dostrinæ ordine conjunguntur.

Colleg. Compl. Physic.

#### QVÆSTIO I.

### VTRVM TEMPVS SIT

Partem negatiuam tuentur Auerroes, & Galenus relati a D.Thoma opusc. de tempor. cap. 1: Argentina distinct 2. artic. Veracruz speculatione 4. Percyrus lib. 12. cap. 13 qui existimant, quòd licet tempus secundum materiale, quod importat scilicet motum, sit ens reale: tamen secundum formale, oc intrinfecum sui complementum est ens in anima.

Probant primo ex Aristotele in hoc libro cap.vltimo vbi docet quod tempus ita pendet ab anima, vt si non esset anima, non esset tempus. Vbi D. Thom. lect. 13. inquit. Tempus absque anima esse imperse-

të ens.

Confirmatur ex codem D. Thom. in 1. distinct. 192' quæst. 5. art. 1: vbi ita inquit. Et similmer est de tempore, quod habet fundamentum in motus, scilicet prius, & posterius ipsius motus; sed quantum adid, quod est formale in tempore, scilicet numeratio; completur operationem intelletus numerantis.

2 Secundò, in continuis non datur numerus nifi per operationem intellectus, ve in vlna conflata ex ligno non dantur quatuor palmi nifi per intellectum distinguentem illos sed tempus est numerus applicatus rei continuæ, scilicet motui primi cæli: ergo non erit à parte rei; sed per intellectum distinguentem in motu priorem partem, mediam, & posteriorem.

Tertiò: partes temporis sunt præteritum, & sututum vt quæst. 4.85. huius disputationis dicemus: sed hæ non sunt reales: ergo nec ipsum tempus. Consequentia patet: minor verò probatur: quia præteritum non est, suturum verò nondum est: ergo nunquam habent esse à parte rei, ac proinde neque erunt entia realia.

- 3 Nihilominus dicendum est tempus esse verum ens reale ita. Atift.cap.de quantitate dicens: Tempus esse veram speciem quantuatis,,ac proinde erit verum ens reale; & D. Thom. opuscu. 44. de tempore; eap. .. vbi postquam retulic sententiam oppositam nostræ assertioni inquit: Istud non potest habere veritatem:quiacum tempus sit numerus motus : & sit numerui numerarus, sic est necesse esse tempus, sicut & motum conftat autem qued motus est en re extra:ergo & tempus est in te extra Et hocipsum aperté colligitur ex his; quæ docet 1. p. quæst. 10 articul. 5. idem tenent B. Albert.magnus lib. 4. Physic. tract.3. cap. 16. Heruæus in 2. dist. 2. quæst. 1. Albert: de Saxonia 4: Phylic. quæstio: 16. Tolet cadem quæstio. Rubio in præsenti. Masius in hoc libro cap. 12. sectione 1. quæst. 4. Suares, & alij plures tam ex Thomistis, quam
- 4 Probatut primò tatione, quam innuit D. Thom: loco citato ex I. patt. Tempus est duratio, & menfura motus, & aliarum rerum corruptibilem: ergo est ens reale. Patet consequentia: quia mensuta, & duratio rei debet esse esusdem ordinis, modo tamen infrà dicendo, cum re durant. Vnde quia æternitas est duratio esse increati, & infiniti Dei: ideò est increata, & infinita: & similiter quia ætum est duratio Angelis habentis totum suum esse simul: ideo est duratio tota simul existens: sed motus, & substantiæ corruptibiles sunt ens reale: ergo & duratio earundem, scilicet tempus.

### Disp. XXI. de tempore, Quæst. II.

Confirmatur: quia motus primi mobilis, secluso intellectu est diuturnior quam motus alicuius lapidis deorsum descendentis: ergo secluso intellectu, habet maiorem durationem: ergo eius duratio, scili-

cet tempus, verè datur à parte rei-

5 Secundò probatur ratione desumpta ex D.Thoma opulc. citato, & lect. 23. huius libri. Successiua existunt ratione instantis nectentis partem præteriram cum futuis, vt infra quæst. 5. dicemus: sed in tempore, quod est ens successionment datur instans nectens partem præteritam cum futura: ergo realiter existit, ac proinde est verum ens reale. Consequentia patet : quia sola entia realia existunt realiter. Minor probatur: nam cum mobile moueatur motu continuo, oportet, vt partes eius præteritæ, & futurænectantur propriis indiuisibilibus, scilicet mutatis esse : sed cuilibet mutato esse correspondet ex parte temporis aliquod instans : sicut etiam partibus præteritis, & futuris motus correspondent ex parre temporis similes partes : ergo sicut verè datur indiuisibile motusnectens partem præteritam, & futuram illius: ita dabitur indiuisibile temporis, scilicet instans,nectens partem præteritam, & futuram eiusdem.

6 Ad primum ergo pro prima sententia respondetur, Aristotelem ibi mouere dubitationem, vtrum
non existente anima esset tempus, aut non. Vndè
pro ratione dubitandi arguit ad ostendendum, quòd
non esset, milla continentur verba quæ in argumento adducuntur. Vnde nihil vrgentipostea autem
idem Aristoluit dubitationem, & dicit: Quod ant
eportes dicere, quod tempus nan se, se non est anima,
aut eportes hoc dicere verins, quad tempus est, vecumque
ens sine anima, &c. Quæ autem sit hæc impersectio
temporis, proptet quam appellat illud vrcumque ens,
explicat Diuus Thomas insia: quia nimitum non
habet esse siuccessiuum, ac proinde non est in actu;
sed est ens successium, ac proinde non est in actu;

nisis secundum aliquod indivisibile sui.

Ex quo infertur, tempus non nisi ratione animat simul apprehendentis omnes partes illius, habere totalitatem aliquam, tatione cuius sit totum simul. Caterum hine non sequitur, non habere realitatem vecumque, scilicet successivam: quia ad hane satis est, quòd existat per suum indivisibile. Vnde quoad omnia prædicta æquiparat tempus cum motu quem tamen aduersarij admittunt esse ens reale, licet solum existat per suum indivisibile, & eius partes habeant vecumque esse simul ratione anima, illas simul ap-

prehendentis.

7 Ad consirmationem respondetur, Disum Thomam solum loqui de complemento extrinseco: nam sicut ens reale per se, & ab intrinseco est intelligibile in actu primo: attamen hoc quod est esse intellectum inactu secundo, est complementum extrinsecum illius, proueniens ab actuanimæ; ita tempus ab intrinseco, & tealiter habet esse mensuram in actu primo motus, sed actualis mensuratio est complementum illius extrinsecum proueniens, seu dependens ab actuanimæ numerantis. Vnde dum Disus Thomas ibidem disit: mensurationem esse sormale temporis, loquitur de mensurationem esse sormale temporis, loquitur de mensuratione radicalis, & in actu primo: quoniam hæc est, quæ completur per actum animæ numerantis.

Ad secundum respondetur, quòd licet in quantitate continua non detur formaliter loquendo numerus, datur tamen ratio memsura in actu primo; quam ideò explicamis per numerum, quia quantitas discreta nobis notior est, quàm continua: & ideò in quacunque re mensurata apprehendimus quamitatem discretam, & rem illam significamus per modum prædictæ quantitatis, quamuis reuera sit quantitas continua, sicut quando dicimus: hie pannus habet decem vlnas; atque ita ob hane rationem mensuram quantumuis continuam appellamus nomine numer. Sed de hoc iterum in quantione quarta sermo redibit.

Ad terrium patet ex dictis pronostra assertione, & ex dicendis quæstione quinta: nam hoc vt tempus habeat realitatem vtcunque, scilicet successiuam, requirirur, & sufficit, vt solum existat perinstans, ratione cuius pars præterita, & sutra verè in illo existunt, vt soco citato amplius explicabitur.

### QVÆSTIO II.

Vnde desumenda sit differentia essentialis inter aternitatem, tempus, & auum.

Ognitio temporis, quæ satis difficulter deprehenditur, non parum pendet ex notitia distinctionis illius abæternitate, & æuo: & ideò vt essentia temporis notior siat, excitamus hanc quæstionem.

8 Pro tituli ergo explicatione notandum est, aliqua in eo vi certa, vel ferè certa supponi, & aliquid in dubium vocari. Supponimus enim dari has tres dutationes, vt communiter docent Philosophi in præsenti, & Theologi 1. part. quæst. 10. Per æternitatem mensuratur esse divinum, & ad cam reducitur æternitas participata, per quam mensuratur vilio beatifica, & alia huius generis, & rationis. Per zuum verd mensuratur esse Angelicum, & substattiarum incorrupribilium, nec non accidentia incotruptibilia earumdem; & ita comprehendit tam zuma spirituale, quam corporeum. Et tandem tempus sub quo comprehenditur tam nostrum, quàm Angelicum, sine continuum, sine discretum, est mensura, verbi gratia motus Physici, & operationum Angeli corruptibilium, eo modo, quem infra innuemus.

9 Supponimus secundò, has tres durationes distingui inter se essentialiter, vt communiter docent Theologicum D. Thoma loco citato. Et ratio est aperta: quia esse increatum Dei, & esse creatum rerum incorruptibilium, & corruptibilium, quæ sunt in fluxu, & successione, different inter se essentialiter: imd, & sunt diversi ordinis, vt exseconstat:sed æternitas est propria mensura Dei, & æuum rerum incorruptibilium, & habentium totum suum esse simul: sicut & tempus est propria mensura retum corruptibilium, & fluentium: ergo etiam iplæ durationes differunt inter le essentialiter. Patet consequentia, quia mensura debet esse proportionata rei mensuratæ. Vnde ob hancrationem æuum, quo mensurantur substantiæ materiales, & incorruptibiles ve cæli & æuum Angelorum, differunt genere.

Vocamus autem in dubium vnde sumatur differenti essentialis inter prædictas durationes. Cæterum, quia æternitas participata teducitur, vt nuper dicebamus, ad æternitatem per essentiam: quippe rationem

illius, licet., diminute, & deficienter participat: ideò maioris claritatis gratia de fola atremitate per essentiam, ve collata cum aliis duabus durationibus, scilicet tempore, & auo, loquemut.

Adducites



# Disp. XXI de tempore, Quast. II. 22 i

Adducitur opinio Henrici, & aliorum.

§. I.

Rima sententia asserit, prædictas durationes distingui essentialiter, ex hoc quòd æternitas nullam admittit successionem: tempus verò includit illam, & insuper addit innouationem, & veterationem inesse tam sui', quàm rei mensuratæ: æuum verò licet admittat successionem prioris, & posterioris; non tamen innouationem, aut veterationem in esse; ad eum modum, quo lumen à sole dissusum per medium, continuò, & cum successione quadam ab illo dimanat, & tamen toto illo tempore, quo ab illo suir, non adest ibidem aliqua innouatio, aut inueteratio luminis. Ita aliqui relati à D. Thoma loco citato, & Henricus quodlibet 5. quæst. 13. Scotus in 2. distinct. 2. quæst. 13. Voi reputat illam probabilem.

Et quidem, quod æternitas essentialiter habeat excludere omnem successionem, non indiget probatione: quandoquidem satis constat oriri ex omnimoda immutabilitate Dei. Quod verò tempus essentialiter importet successionem prædictam, & innouationem, etiam liquet, & patebit amplius ex instà dicendis. Quod autem æuum excludat innouationem, & inueterationem in esse, satis est manisestum, alioquin Angelus, & eius duratio æuiterna essent ab in-

trinseco corruptibiles.

П

,Ł

35

بط

Z

فتتا

25

i

ď

Quare solum restat probandum, æuum esse essentialiter successionem. Probatur ergo primò prædictam successionem conuenire æuo: nam si nunc à Deo crearetur vnus Angelus, & conservaretur, minorem haberet durationem cæteris iam creatis; & si aliquis ex iam creatis annihilaretur, minus durasset quàm alij: ergo in duratione Angeli reperitur maius, & minus, & consequenter successio, & extensio partium. Patet consequentia: quia non potest intelligi, quod vna duratio sit maior altera absque eo, quòd habeat partes quando altera illas non habeat: ac proinde in illis est successio partium. Antecedens verò etiam constat: quoniam duratio Angeli dennò creati, vel annihilati, non coexisteret tantæ durationi temporis primi mobilis, quantæ cæteri coexisterent: ergo talis duratio esset minor: quandoquidem illa est minor duratio, quæ minus coexistit alteri durationi.

Confirmatur primò. Non est idem protsus, quod Angelus duret in instanti suæ creationis, & quod duret in hoc instanti præsenti; sed differunt saltem sicut distinca partes eiusdem durationis : ergo neque erit etiam omnino eadem duratio, per quam Angelus durauit in illo instanti, & illa per quam durat in hoci sed distinguuntur sicut distinctæ parres vnius durationis. Antecedens probatur : nam si Deus prædi-&um Angelum modò annihilaret, esset nunc verum durasse in primo instanti, non verò in hoc: ac proinde duratio, qua durauit in primo instanti, non est idem indivisibiliter cum ea, per quam duraret in hoc, si in illo non annihilaretur. Consequentia verò etiam constat : quia duratio comparatut ad durare, sicut causa formalis ad suum effectum formalem primarium:ergo repugnat esse distinctas partes in exercitio durandi, quin ctiam inueniantur in ipsa dura-

Confirmatur secundo': nam vel illud durare est satis, ad hoc vt Angelus durer, etiam in hoc instanti, vel non. Illud prius nequit dici: quia, vt supponimus, prædictus Angelus non durat in hoc instanti. Si verò secundum asseratur: ergo iam deest illi aliquid

Colleg. Compl. Physical

necessarium ad hoc, vt in hoc instanti durer, quod quidem non potest esse aliud, quam alia pars eiusdem durationis.

Angeli esset infinitum in actu: sed hoc apertam inuoluit contradictionem, vt constat ex his, quæ late
libro tertio disputat. 18. per totam illam diximus:
ergo, &c.Sequela patet: quoniam Angelus per suum
æuum potest coëxistere infinito tempori vero, vel
imaginario: ergo si non habet partes, sed simul, & indiuisibiliter ex patte sua potest habete prædictam
coëxistantiam, erit infinitum in actu: sicut si Angelus posset simili modo coëxistere infinito spatio
vero, vel imaginario, esset actu infinitus in ratione
immensitatis.

Confirmatur: quia aliàs in æuo continerentur præsens, præteritum, & futurum, eo modo, quo continentur in æternitate : sed hoc est impossibile : ergo etiam impossibile erit, quòd ænum non includat successionem prioris, & posterioris. Sequela videtur omnino maniscsta: quia simul, & indiuisibiliter ex parte sua contineret præsens, præteritum, & futurum, quod est proprium æternitatis. Falsitas verò consequentis, præterquam quod ex se satis constat, nihilominus sic denuò ostenditur: tum quia alioqui zuum esset duratio infinita:in actu:sicut & zternitas ideo est infinita in actusquia actu continetomnes differentias temporum:tum etiam quia aliàs zuumesset indestru-&ibile, etiam per divinam potentiam : siquidem impollibile est, vt id, quod fuit, non fuerit, vel id, quod est, non sit; atque adeo si æuum simul includit este; fuisse, & futurum esse, repugnat, quod si semel supponaturesse, non fuerit, & futurum sit, quod, vt constat, satis falsitatis præ se fert : nam sicut fuit Ded liberum creare illud : ita,& destruere ipsum, quotics sibi placuerit.

13 Tertiò, inter creationem, conservationem & annihilationem Angeli datur distinctio, & ordo præsentis, præteriti, & futuri: ergo etiam in ipso este, & duratione eiusdem Angeli. Antecedens patet: quia si modò Angelus conservetur, non potest non conservatio esse præsens, vt ex se constat: & similiter creatio iam erit præterita, siquidem non conservatur, nissi d, quod iam creatum est. Et tandem si crastina die annihilaretur, non posset non annihilatio esse modò futura; & non præsens: alioqui Angelus simul esset, & non esset. Consequentia verò etiam constat, quia idem est ordo, & distinctio inter termi-

nos actionum, & iplas actiones.

Confirmatur: terminus à quo creationis est non esse: quia est productio ex nihilo: sed terminus à quo conservationis est esse: ergo est inter illas ordo successionis præteriti & præsentis. Minor patet: quia terminus ad quem conservationis est permanentia in esse: ergo est transitus ab esse ad permanendum in esse: Consequentia verò probatur: quonsam transitus à non esse, ad esse, solùm potest esse in primo instanti, & consequenter quando reliquo tempore conservatur Angelus; iam non est creatio.

Reiteitur feutentia Henrick.

Š. II.

# Disp. XXI. de tempore, Quæst. II.

esse Angeli, verbi gratia, est totum simul carens omni successione: ergo etiam eius duratio, seilicet æuum. Antecedens communiter recipitur à Theologis, & colligitur ex D. Thom. loco proximè citato. Consequentia verò patet: tum quia duratio debet esse proportionata cum esse rei durantis. Maximè, quia est modus intrinsecus eius: tum etiam quoniam prius, & posterius in tempore, quod est duratio intrinseca motus, proueniunt ex priori, & posteriori eiusdem motus, vt docet Aristoteles in hoc libicap. 2 tex. 99. & lib. 6. cap. 4. tex. 37. Ergo pari ratione successio durationis rei æviternæ deberet prouenire ex successione, quæ sit in esse talis tei; ac proinde si illud esse caret omni successione, hoc ipsum habebit illius duratio.

Nec refert, si respondeas, cum Scoto, quod licet esse Angeli non sit formaliter successium, bene tamen virtualiter, & ideò potest esse radix durationis formaliter successiva: sicut substantia materialis, quamuis ex se non sit formaliter divisibilis; sed solum virtualiter nihilominus potest esse radix quantitatis, qua est formaliter divisibilis.

Angelica tribuunt esse indiussibile, & totum simul: quandoquidem sunt spiritualia: ergo idem dicendum erit de duratione, & per consequens non erit formaliter; sed ad summum virtualiter successiva. Prima consequentia patet ex paritate rationis. Secunda verò etiam constat: quoniam repugnat durationem esse somaliter successivam, & extensam, & quòd suo sub-iecto connaturali in quo est, non tribuat esse formaliter successivam, & extensum, vt in exemplo adducto substantiæ materialis, & quantitatis constat.

Confirmatur: nam de re indivisibili quandiu talis manet, impossibile est, quod certificemur ex propriis per aliquid divisibile: ergo etiam impossibile erit mensurari per illud ac proinde si semel esse Angeli est formaliter inextensibile, etiam eius duratio erit formaliter inextensa. Hæc secunda consequentia ex se pater: quia duratio est mensura rei durantis. Prima verò etiam liquet: nam mensuratio est certificatio mensurati,

Antecedens verò probatur: quia per quantitatem diuisibilem nunquam sciretur, quanta esset, verbi gratia, caro indiuisibilis, si semel non redditur diuisibilis per prædictam quantitatem. Vnde de sacto per quantitatem specierum Eucharistiz non mensuratur corpus Christi: quia non est sub ea diuisibiliter: ergo etiam per quantitatem durationis extensæ nunquam mensurabitur esse inextensum, & indiuisibile, quandiu tale manet; & consequenter cum esse Angeli sit inextensibiles etiam eius duratio erit inextensa, & carens partibus.

16 Ex quibus non difficulter, sed satis apertè colligitur, fassumesse id, quod primo loco addit hæc sententia; scilicet æuum non includere innouationem, & inueterationem: bene tamen successionem. Nam contra hoc optimè arguit D. Thom. 1. p. qu. 10. citata, eius rationem ad hanc ferè formam reducit Caietanus: prius, & posterius, secundum durationem, non possunt esse simul: ergo recedente priori de nouo aduenit posterius: ergo si in æuo est prius, & posterius, erit innouatio, & veteratio.

Confirmatur, quia si semel zuiteruum non est innouabile, nec inueterabile, erit intransmutabile: ergo
mensura eius caret priori, & posteriori. Antecedens
patet: nam (vt docet Arist 4. Physic.) transmutablitas est propria radix veterationis: ergo intransmutibilitas erit radix inueterationis: quandoquidem
si affirmatio est eausa affirmationis, negatio erit causa negationis. Consequentia verò constatquia teste

eodem Aristotele loco citato, transmutabilitas rei mensuratæest causa prioris, & posterioris suæ mensuræ, & ita intransmutabilitas erit causa negationis prioris,& posterioris in illa, iuxta ea, quæ modò dicebamus.

#### Sententia Diui Thoma magis arridet.

#### S. 11 I.

Is ergo rejectis, dicendument, has tres durariones differte essentialiter penes hoc, quòd
ærernitas est duratio rei omnino immutabilis, tam secundum esse, quàm secundum accidentia. Æuarm
autem est dutatio rei immutabilis secundum substantiam, mutabilis verò secundum accidentia: sed tempus est duratio rei mutabilis, tam secundum substantiam, quàm secundum accidentia. Ita Diu. Thom. 14
part. quæst. 10. artic. 5 Caietan. ibidem, Zumel, &c

Thomistæ,Oña, & alij plures.

Probatur ratione desumpta ex D. Thoma loco citato:æternitas essentialiter habet esse duratio rei omnino immutabilis, tam secundum esse, quam secundum accidentia, qualis est Deus, & ideò immutabilicas diuina est ratio à priori æternitatis:ergo tempus, quod maximè elongatut ab æternitate, essentialiter erit duratio rei mutabilis, tam secundum esse, quam secundum accidentia : sed zuum est medium inter tempus, & zernitatem : ergo differt essentialiter ab veroque, per hoc, quèd sit duratio rei immunbilis secundum esse, & mutabilis secundum accidentia. Minor satis constat : quia zuum non est durano ita persecta sicut æternitas; nec ita infima sicut tempus: & ideò est medium quoddam inter vtramque \ sicut etiam esse rei æuiternæ est medium inter else diuinum, & esse rei temporalis, & corrupti-

Confirmatur, & explicatur ex eodem Angelico Doctore loco citato: nam iuxta hos gradus mutabilitatis, velimmutabilitatis subduntut, & coaptantur res durantes diuersis durationibus: ergo ipsæ durationes sumunt suam essentialem rationem penes hoc, quòd sint durationes earumdem rerum, quatenus habent eundem gradum mutabilitatis, vel immutabilitatis. Antecedens patet : nam ideò elle diuinum subditur,vt sic dicamus, æternitati vt propriæ durationi illius: quia est omnino immutabile. Vndè si alicui mutationi subdi posset, non esset æternum. Consequenția vero probatur : quia cum duratio sit quantitas, vel habeat modum quantitatis, sumit rationem suam ex habitudine ad subiectum, vt est radix, & susceptium illius, vt in quantitate prædicamentali videre licet.

19 Secundò suadetur assertio, & simul consirmatur, & elucidatur ratio præcedens ex eodem Angelico Doctore loco citato: nam vna ex potissimis proprietatibus harum durationum est, quòd æternitas caret principio, & sine; tempus verò habet vtrumque; æuum autem caret sine, & habet principium: sed hæ proprietates oriuntur tanquam ex prima radice ex dissertia à nobis assignata inter prædictas durationes: ergo talis dissertia est prima, & essentialis. Consequentia ex se constat. Maior communiter recipitur à Doctoribus.

Minor verò, quoad primam pattem, scilicet æternitatem, etiam liquet: quia ideò æternitas non potest habere principium, & finem, quia est duratio rei prorsus immutabilis. Quoad secundam verò, scilicet tempus, etiam patet: nam tadix vnde pronenti, tempus habere principium, & suem, est rem remporalem

# Disput.XXI. de Tempore, Quast.II. 223

temporalem secundum suam intrinsecam entitatem esse mutabilem: quia hoc genus mutabilitatis postulat rem illam habere esse post non esse, andem definere esse. Quoad tertiam verò, nimirum quoad acuum sic ostenditur: quoniam mutabilitas quoad accidentia, quam admittit Angelus, postulat, quòd sua duratio habeat principium, ne si connaturaliter duratet ab aterno, debeat necessario persistere in tota aternitate immotus quoad operationem, vel quoad cessarionem ab ca, quod est supra naturam rei mutabilis: sicut immutabilitas, quoad esse eiusdem Angeli petit durationem suam non habere sinem, vt ex se, ac ex D Thom. 1. part. quast. 9. art. 2. ex quasti. 50: artic. 5. constat.

#### Soluuntur argumenta prima sententia

6. I V.

D primum pro prima sententia respondetur negando antecedens: nam cum æuum sit duratio indivisibiris, & tota simul, non erit minor quoad intrinseca duratio illa Angeli denuò creati, quàm duratio aliorum Angelorum: sicut quia æternitas est duratio indivisibilis, & tota simul, non est maior hodie quàm heri, nec suit minor heri, quàm hodie; cum hoc tamen stat, quòd duratio Angeli denuò creati sit nostro modo intelligendi virtualiter minor, quatenus coëxistit minori durationi temporis

primi mobilis.

Ad probationem dicendum est, non ideò Angelum denuò creatum, vel annihilatum non coexistere toti durationi temporis primi mobilis: quia eius duratio, scilicet zuum non sir sufficiens in genere causæ formalis ad hoc, vt quantum est ex sestribuat illi prædicam coëxistentiam; sed quia ob genera-Iem rationem creaturæ,& caulæ formalis indiget influxu primi efficientis manutenentis illud. Vnde si talis influxus connaturaliter illi debitus perseuerer, non est necesse addi illi aliquid aliud, à quo tanquam à causa formali, & intrinseca habeat prædictam vim ad coextlendum toti durationi primi mobilis,eo modo quem in solutione ad secundum dicemus. Quare, vt aliqua durario sit intrinsecè minor alia, requiritur, vt quantum est ex se, & in genere causæ formalis non sit sufficiens ad coëxistendum tantæ durationi, quantæ, & alia.

Ad primam confirmationem responderut negando entecedens, loquendo de zuo Angeli, quoad intrinseca, quz importar. Et ad probationem
patet ex dictis: si enim Deus przedictum Angelum
modo annihilaret, non ideò non esset verum dicere, quòd talis Angelus sit, & duret: quia illa duratio indiguerit addi ei aliquid, à quo tanquam à cause formali haberet posse coëxistere instanti przesenti; sed quia desuit insluxus primi essicientis manutenentis idipsum, quod antea in ea przerat. Quare
hoc insluxu przessè posito, & continuato poterat
przexistens dutatio esse ratio formalis coëxistendi in-

stanti præsenti.

Ad secundam consituationem patet ex dictisi que omnia possunt explicari exemplo forme celestis, que quantum est exse, & in genere cause formalis tribuit celo esse indesectibile: quia tamen est causa cteata: ideò indiget, & connaturaliter petit influxum primi essicientis manutenentis illam; & suum esse cum; non verò addentis aliquid aliud, per quod tanguam per causam formalem tribuat prædictum esse: & ita quamdiù adest hic influxus, seipsa formaliter teddit celum indesectibile: sie et-

go in præsenti, proportione seruata, philosophandum est.

22 Ad secundam neganda est sequela: ad probationem dicendum est, Angelum per suum zuum non coexistere actu, & simul infinito tempori vero, vel imaginario; sed solum in potentia: quia sicut esse Angeli non continet virtualiter esse substantiarum inferiorum: ita neque eius duratio continet actu, & virtualiter omnes disserentias temporis. Vnde præsens, præteritum, & suutum solum continentur actu virtualiter, & simul ab æternitate: quia sicut solum esse dissinum continet actu, & virtualiter omne esse creatum: ita sola æternitas virtualiter se extendit ad hoc, vt actu ambiat, & sit simul præsens omnibus disserentiis temporis.

Caterum ex hoc, quod auum coexistat non in actu, sed in potentia infinito temposi; non sequitur esse actu infinitum: sicut ex hoc quòd vnum corpus sit in potentia ad hoc; vt repleat plura, & plura loca successive, non infertur esse immensum: & similiter ex hoc; quod saxum in medio siuminis existens possit esse prasens aquis dessuentibus? non quidem simul; sed quando ipse propè illud siuxerint, non colligitur habere tantam extensionem; quantam &

omnes partes illius fluminis.

23.Ad confirmationem respondetur negando sequelam: Et ad probationem patet ex differentia modo assignata inter æternitatem, & æuum. Quare de æuo Gabrielis, verbi gratia, non verificatur fuisse, aut futurum esse: quia aliquid suæ durationis intrinsecz przeterierit, & aliquid restet illi addendum; sicut in tempore contingit : aut quia præteritum, & futurum sint virtualiter, & actu in illo, sicut in æternitate; sed per denominationem extrinsecam delumptam à tempore, cui coexistit, aut coextitutum est: Vndè licet zuum Gabrielis sit totum fimul, potest denominari futurum, vel non fututum, quia sicut naturaliter loquendo coexissit tempori futuro; ac proinde denominatur ab illo: ita quia est ens per participationem, non includens acu, & simul omne tempus, potest saltem supernaturaliter destrui, & non recipere prædictam denominationem.

24 Ad tertium respondetur negando antecedensi quia licet inter creationem, & conservationem Angeli ex vna parte, & annihilationem ex alia sit ordo successionis; non tamen inter creationem, & conservationem secundum se, & formaliter sumptam; quia annihilatio necessario involuit non esse rei post esse esse custos conservatio sunt vna

& cadem actio continuata,

Et ad probationem in contrarium dicendum est, treationem dupliciter posse sumi, vel secundum ea; quæ modò illam materialiter comitantur, scilicet secundum quod inuoluit nouitatem essendi in essettu vel secundum ea, quæ indispensabiliter, & essentialitet importat: nimirum secundum quod est productio totius entis ex nihilo, id est: ex nullo præsupposito subiecto: etsi ergo datemus; quod inter creationem, & conservationem esset ordo successionis; quatenus creatio præcisè connotat prædictam nouitatem in essecul præcisè connotat prædictam nouitatem in essecul; quia nouitas siæc tantum potest esse in primo instanti: non tamen idem esset dicendum de creatione, & conservatione secundum ea quæ essentialiter importat.

Vnde si Angelus createtur ab eterno, licet nostro modo intelligendi esset aliqua prioritas à quo inter creationem; & conservationem:non tamen prioritas in quo: ac proinde nec tealis ordo successionis:
quia tunc ab eterno createtur, & simul conservatetur, & illa actio, prout est productio ex nulso preT 4 supposite

# 224 Disp.X XI. de tempore, Quæst. III.

sapposito subiecto, esset creatio, & provt est iterata, & continuata productio ex nullo præsupposito subiecto esset conservatio: atque ita non distinguerentur ex terminis à que & ad quem formaliter consideratis: sed sicut cadé actio secundum se sumpra, & vt cotinuata.

25 Ad confirmationem patet ex modò dictis:nam iuxta ea debet, intelligi, creationem præsupponi necessario ad conservationem, & hanc habere pro term no ad quem permanentiam in esse; non quidem quia terminus eius à quo; sit esse, sed quia per eam sit, ve Angelus non desinat esse, sed quia per eam sit, ve Angelus non desinat esse, se consequenter connuè per illam produciturex nihilo: nam ve iam innuimus cùm dicitur, creationem esse productionem ex nihilo non est sensus, quòdres creata debet necessario in aliqua mensura reali esse priùs subnihilitate, quàm sub esse; sed quod debeat produci ex nullo præsupposito subiecto, quod quidem ei conueniret, etiam si ab æterno esset.

#### Q V AS TIO III.

Verum tempus distinguatur realiter à motu, & in universum quauis duratio creata à re durante.

On minus pendet cognitio temporis ex cognitione distinctionis, & diversitatis illius à motu, quam ex notitia distinctionis eiusdem à reliquis durationibus, & ideò semel hac explicata, oportebat statim de distinctione illius agere, vbi etiam ob connexionem doctrinæ de generali distinctione durationis à re durante ex professo agemus: quia illud prius sine hoc posteriori nequit exacté explicari. Non loquimur autem de motu, aut aliis rebus vtcumque, sed quarenus habent suam essentiam, vt existentems quia res non durant, nisi vt existent.

### Refersur prior sententia.

S. I

PArtem negantem quoad tempus præcisè, & motum, tuentur Durandus in 2.dist. 2. quæst. 3.& alii ex Iunioribus, & generaliter quoad omnem durationem desendunt eandem Scotus in 1.dist. 2. qu. 2,& quodlib. 6.Basol. qu. 1. eiusdem distinctionis Gabri. ibidem, Gregor. & Ochamus qu. 10.Pereyra lib. 2. cap. 1. Massius in præsenti cap. 12. sect. 4. Suarez tom. 2. Metaph. disp. 60. sect. 9. num. 1. & plures alij, & præcisè quoad durationem rerum permanentium

hoc ipsum tuentur plures alij.

Probatur primò: duratio nihil est aliud, quam persistentia, seu continuatio rei in suo esse: sed persistentia in esse non distinguitur ab esse eiusdem rei: ergo
nec duratio: Maior viderur certa: nam hoc ipso, quòd
intelligamus rem habere suum esse persistens, seu
continuatum, intelligimus eam durare: sicut & hoc
ipso, quòd finiatur hæc continuatio, finitur etiam illius duratio. Minor verò etiam constat: quia creatio,
& conservatio sunt vna & eadem actio, vt docet Diuus
Thomas i part. q. 104. art. 1. ad 4. & de Potentia q. 5.
arr. 1. ad 2. ergo terminus creationis, & conservationis
est vnus, & idem realiter; & consequenter cum creatio terminetur ad esse, & conservatio ad persistentiam
rei in esse, tinde, vt esse, & persistentia illius non distinguantur realiter.

Confirmatur: vt ipsummet esse permaneat, non est necesse saltem in rebus permanentibus, vt ei addatur:

ergo vt res successiuz, verbi gratia motus, continuentur in suo esse, satis erit, addi nouam partem eius dem motus absque aliquo alio. Antecedens patet; quia aliàs illa non esset pura permanentia eius dem esse select (vt sic dicamus) augmentatio quadam. Consequentia verò probatur: quoniam hoc spso, quòd addatur noua pars morus absque aliquo alio, iam ille motus continuatur in suo esse sicut hoc ipso, quòd non succedat alia pars, statim finitur.

27 Secundò, potest Deus producere, & conseruare substantiam, verbi gratia, absque omni accidente, vel aliquo alio distincto à seipsa ve subsistenti, & existenti: at tunc res illa durabit: ergo duratio non distinguitur realiter à re ve existenti. Consequentia videtur euidens. Maior vero etiam constat: nam substantianon pendet essentialiter abaliquo accidenti; sed quidquid illi aduenit postquam est iam in actu completo per suam existentiam; est accidens: ergo potest produci, & conseruati là Deo sine illo. Minor autem patet ex dictis: quia hoc ipso, quòd res producitur,

& consetuatur inesse, durat în illo.

Tertiò, probatur specialiter quoad motum, & tempus: quia numerus numeratus non differt realiter à
rebus numeratis: nam est ipsamet res merita, & numerata, vt decem vlnæ panni numerati non differunt
realiter à panno: & ternatius hominum numeratorum non differt realiter ab ipsis hominibus numeratis: sed tempus est numerus numeratus patrium motus: (vt Aristor, in hoc libro docet) ergo tempus
non differt realiter à motu.

#### Statuitur ex Dino Thoma distinctio temporis à motu.

§. II.

Ihilominus dicendum est tempus distingui actu, & ante operationem intellectus à motu. Ita Ricard in 2. dist. 2. art. 1. q. 2. conclus 3 Henricus quodlibet 3. q. 15. Iabell. q. 18. huius lib. Conimbric. cap. 14. q. 14. art. 1. & 2. Soncinas 12. Metaph. q. 58. &

plures alij.

Probatur primò authoritate Aristot. cap. 11. htrius libri, vbi non solum docet, sed ex professo probat, mo. tum, & tempus inter se diffingui, quod de distinctione secluso intellectu (vt ex seipso contextu constat) intelligendum est. Vndè ibi reprehendit eos, qui dicebant, tempus esse circulationem cali: & tandem concludit, tempus consequi ad motum, & aliquid illius esse, quamvis motus non sit; sed assectio illius. & idem asserti 9. Metaphr. textu 29. dicens: Tempus secundum alios motum esse; retamen vera non niss passionem eims. Quare cum inter id, quod re ipsa est vera passio, & illud cuius est passio, debeat intercedere realis distinctio, dicendum est, hanc eandem inter motum & tempus intercedere.

Et confirmatur, tum ex D. Aug. 12. Confess. cap. 23. & 24. tum etiam ex D. Thom. 1. par. q. 10. art. 2. vbi ait: Quod in Deo duratio propria eius non distinguitur ab illo; secus verò in creaturis. Vbi vt constat, non loquitur de distinctione rationis; sed de distinctione reali, quia etiam in Deo èius æternitas distinguitur ratio-

ne ab illius essentia, & esse.

29 Secundò probatur ratione desumpta ex eodem Arist. 4 Physic. cap, 11. & Diuo Thoma ibidem, quæ ad hanc formam potest reduci. Contingere potest vt duo motus sint inæquales in quantitate, & multitudine partium, & nihilominus durationes, & moræ sint realiter æquales aut è contra: ergo motus non est idem realiter cum tempore, alioqui realiter

# Disput. XXI. de tempore, Quast.III. 225

loquendo eandem æqualitatem, aut inæqualitatem fortirentur. Antecedens quoad primam partem probatur:nam si mobile aliquod moueatur per spatium leucæ, & in eo motu consumat dimidiam horam, & alterum duplo velociùs in eodem tempore moueatur per spatium duarumleucarum, tunc durationes illorum motuum erunt æquales, vt ex suppositione saca constat, & tamen motus ipsi erunt æquales in quantitate, & multitudine partium: siquidem magnitudo motus, & multitudo partium eius successiuarum ex magnitudine spatij insertur, & ita cum spatia sunt adeò inæqualia, non possunt non motus prædicti esfe, realiter inæquales.

Quoad secundam verò partem, scilicet posse motus esse aquales in multitudine, & quantitaté partium, & tamen durationes esse inæquales, etiam constat idem antecedens: nam si è contra vtrumque mobile moueatur per spatium vnius leucæ; illi motus erunt æquales: siquidem spatium est omninò æquale; & tamen si vnum mobile ex his duobus duplo velociùs moueatur, erunt durationes talium motuum inæquales: quia mobile velocius duplo minori tempo-

re percurrer illud spatium.

Respondebis cum Suarez, in casu dato coëxistentiam durationum illarum ad aliquod extrinsecum tempus non fore equalem : nam in velociori motu duratioillius intrinseca minus coëxistit tempori extrinseco primi mobilis, & in motu minus veloci hæc coëxistentia est maior, & diuturnior. Ex quo tamen non licet inferre durationes intrinsecas motuum illorum realiter distingui ab eis, aut realiter inæquales esse; sed eandem omninò durationem esse magis, aut minus quoad tempus extrinsecum dilatatam. Quemadmodum si Angelus post duos annos fuisset annihilatus, non habetet durationem entitatiuam maiorem, quam nunc post tot annos habet, sed solum minorem coëxistentiam ad tempus extrinsecum primi mobilis.

Sicut etiam quantitas permanens, vt condensata habet æquales partes, ac ipsa vt rata nihilominus vt

rata correspondet maiori spatio.

Sed contra: quia inde colligimus duas durationes indivisibiles; vt duo æua Angelica habere æquales realitates: quia possunt quantum est ex se coexistere æquali tempori: ergo è contrario de duabus durationibus motus tardi, & velocis per æquale partium factis, rectè colligemus; non habere æquales realitates; nec æquales partes: quia non possunt quantum est de se coexistere æquali tempori. Per quod satis pater ad primum exemplum, quod prædicta solutio pro se adducit,

31 Confirmatur primo: nam hoc ipso, quòd in his motibus repetiatur maior, aut minor coexistentia actualis ad motum primi mobilis, debet etiam ex parte illorum admitti aliqua ratio, vnde ista inæqualitas proueniat: sed ista non est existentia motus nude sumpta, quæ in vtroque motu per spatium vnius leucæ peracto, æqualis est; ergo debet assignari alia ratio præter existentiam: at non potest esse alia præter maiorem, aut minorem durationem; seu motam intrinsecam: ergo durationes intrinsecæ motuum il-

lorum sunt inz quales.

Confirmatur secundo: cum partes quantitatis ratefiunt, & replent maius spatium, tunc illa inæqualitas præsentialitatum ad locum debet reuocari, non
in quantitatem: sed in aliam formam à quantitate diuersam: quia eadem quantitas potest magis;
aut minus quoad locum extendi: ergo similiter si
eædem partes motus vt existentes plus & minus
quoad tempus extrinsecum disatentur; oportet, vt
huiusmodi disatatio eis conueniai per aliam formam;

seu per maiorem durationem, quæ reipsa sit ab ipsis distincta.

32 Neque exemplum illud de condensatione quantitatis aliquid obest: quia condensatio solum potest conuenire quantitati permanenti; non verò successiux, qua quidem ex propria ratione petit, quòd vna eius pats si postaliam; ac proindè, cum duratio motus illius velocis non minus sit successiua, quàm duratio motus tardi per aquale spatium, sit indè, ve nequeat habere partes condensatas; & ex consequenti prædicum exemplum non est ad rem

Ex quo etiam apertè corruitalia solutio, quam tradit idem Suarez, vbi suprà num. 6. ex nostra ratione solum sequi, dandam esse in motu prater eius essentiam, & existentiam, aliam formam modalem, quæ sit tarditas, vel velocitas illius. Cæterùm hæcnon est

duratio; sed durationis modus.

Nam contra cam cst, quòd posito hoc modo velocitatis; vel tarditatis adhuc ratio Aristotelis, & ea, quæ pro ipso adduximus, manent in sua vi : quod quidem sic explicatur: nam datis illis duobus motibus, quorum vnus fiat per spatium vnius leucæ, & alter per duas leucas, & sit duplo velocior, ac proindè consumat idem tempus, ac motus tardus, tunc partes moius quantumvis tardi, non possunt correspondere, & esse aquales partibus motus velocis, aut è contra, vt explicatum est: at semel posita velocitate, & tarditate illorum, possunt partes durationis eorumdem mutud sibi correspondere, & esse æquales : ergo signum est non esse idem realiter in vnoquoque motu partes motus, & durationis iplius. Patet consequentia: quia si essent idem realiter, tunc sicut posita velocitate in vno, & tarditate in altero, habent omnimodam correspondentiam; & æqualitatem in partibus durationis; ita & in partibus motus.

Confirmatur: si darentur duz quantitates permanentes, quarum vna quantumvis rareseret; non posset correspondere tanto loco, quanto, & alia; tunc excessus iste non esset reuocandus in solam raresectionem; sed in plures partes quantitatis, quibus vna aliam excederet; sed partes motus tardi, & sacti per spatium vnius leucz non possunt quantumvis, vt sic dicamus, veluti raresiant; & dilatentur ratione tarditatis, & morz; correspondere partibus motus velocioris; & sacti per duas seucas; cum tamen partes durationis; & motz vtriusque mutuò sibi correspondeant: ergo signum est, hzc oriri ex inzqualitate partium motus, & durationis ipsius, & non ex sola alia forma, que non sit duratio. Sed hzc amplius eluci-

dabuntur ex dicendis conclusione sequenti.

Stabilitur ex mente Dini Thoma distinctio cuiuscumque durationis creata à re durante.

#### Ś. III.

Dicendum est secundo. Non solum duratio motus distinguiturab illo secluso intellecu, sed etiam quævis alia duratio creata distinguitura à re, quæ durat, eodem modo: Assertio hæc est valde consona doctinæ Aristotelis locis citatis, & eam docet D. Thomas vbi suprà, & Doctores in præcedenti assertione relati:

Et probatur in primis, ex ibidem dictis: nam duratio motus distinguitur secluso intellectu ab illo: ergo etiam quavis alia duratio creata quantumvis permanens, distinguitur codem modo à re, qua durat. Paret consequentia: tum ex paritaterationis: tum etiam, quia omnes durationes creata debent in hoc couenire, quod est distingui, vel non distingui realizer à re durante.

32 20

# Disp. XXI. de tempore, Quæst. I.

Secundò probatur assertio: prius est rem existere, quam durarciergo duratio habet se,vt accidens respectu rei, criam vt existentis: ergo distinguitur secluso intellectu ab illo. Antecedens patettquia exittentia est magis intrinseca rei quam durario. Prima verò consequentia etiam constat : quoniam quidquid aduenit enti in actu perfecto, aduenit illi accidentaliter, & est verum accidens illius (vt ex Aristor. & Diu. Thom. supra lib. 1. disput. 3. num. 50. vidimus.) Ex quo etiam secunda consequentia liquet: nam idem non potest realiter accidere sibi ipsi : ergo si duratio aduenit accidentaliter substantiæ, vt existenti, consequens est ve distinguatur secluso intelleau ab illa. Maximè quia vt supra locis citatis osten. dimus contra Suarez & alios, distinctio tationis ratiocinatz inter duo non est satis ad saluan dum, quod vnum eorum reuera sit accidens; secus verò aliud

36 Confirmatur ratione, quam ex parte etiam innuit D. Thomas quæst. citata ex 1. part. 2. Nam in Deo duratio eius intrinseca, scilicet æternitas solùm distinguitur virtualiter eminenter ab essentia, & esse divino, & est assectio attributalis ipsius: ergo in creaturis durationes illarum distinguentur actu ab illis, etiam vt existentibus; ac proinde secluso intellectu adueniant accidentaliter illis sic consideratis, eruntque vera accidentia respectu illarum. Hæc secunda consequentia patet ex dictis probatione præcedenti. Prima verò etiam constat, quia distinctio virtualis, quæ est in Deo inter eius este, & attributa, sumitur ex distinctione reali, quæ est in creaturis inter similes rationes: quoniam ex eo in Deo distinguuntur victualiter: quia æquiualent rebus, quæ in nobis ex natura rei distinguuntur actu. Antecedens autem non indiget probatione; quia æternitas est attributum Dei, ortum ex immutabilitate diuina.

#### Diluuntur argumenta initio proposita.

#### §. 1 V

D primum pro prima sententia respondetur: quòd sicut in duabus albedinibus inter se similibus distinguimus similitudinem fundamétalem à similitudine formali, ex quibus prior conuenit albedini per se & ratione sui; posterior verò ratione alicuius accidentaliter superadditi, scilicet ratione relationis: ita duplex permanentia, seu continuatio in esse debet necessariò in rebus distissingui, alia fundamentalis, alia yerò formalis; prior conuenit rei ratione suæ essentia, vi existentis; posterior verò ratione alicuius superadditi: quia est permanentia accidentalis, & proxima ratio mensure ac proinde accidens superadditum i psis, vi in secunda assertione ostendimus, & consequenter præsupponit aliquid, quod sit radix illius, & fudet i psa.

Vndè ad formam argumenti respondetur distinguendo maiorem : & si intelligatur de permanentia, seu continuatione in eodem esse, formali, seu accidentali concedenda est; secus si intelligatur de continuatione in esse fundamentali. Et eodem modo di-Atinguenda est minor. Et ad probationem dicendum est: creationem, & conservationem non terminari per se primò ad permanentiam, seu conservationem in esse, formalem, & accidentalemised ad esse, & continuationem eius radicalem, & fundamentalem: quia vt suprà quæst. 2. huius disputationis in solutione ad 3. explicuimus, non solum per creationem; led etiam per conseruationem producitur esse ex nihilo, seu ex nullo præsupposito subiecto, per quod talis res coaptatur durationi accidentali, & fundat illam: imò in rebus habentibus totum suum esse simul; atque adeò, & totam suam durationem intrinsecam in instanti suæ productionis, vt contingit in Angelis, satis est quod intelligantur esse, & terminate suam creationem, adhoc vt intelligantur sufficienter coaptari suæ durationi formali; & accidentali, quoad omnia intrinseca, quæ importat, licet talis duratio, quæ reuera est in eo instanti, non intelligatur coexistere tempori extrinseco, vsque duni res illa intelligatur conservari.

38 Ad confirmationem respondetur negando antecedens. Et ad probationem dicendum est: quòd vt res permanens, verbi gratia, Angelus, duret duratione formali, & accidentali, non est necesse; et aliquid addi præter ipsam permanentiam accidentalem. Cæterùm quia esse esse huius durationis est, quòd eademmet res duret formaliter in esse: ideò quamuis augeatur (vt sic dicamus) tales esse, seu habeat aliquis superadditum; nihilominùs eademmet res, quæ antea intelligebatut esse, intelligitur durare in co.

Ad secundum transeat maior; sed distinguenda est minor: & si intelligatur de duratione fundamentali, concedenda est, secus si intelligatur de duratione formali, & accidentali. Quare sieut dato quòd Deus à duabus albedinibus separaret similitudinem formalem, tunc manerent similes, non quidem formaliter sed fundamentaliter : ita dato quòd produceret, aut conservaret Deus esse substantiale Angeli absque eius duratione formali, tunc duraret fundamentaliter; non verò formaliter, & accidentaliter: quia(vt supra dicebamus (duratio accidentalis non dicit præcisè esse non interruptum; alioquin tenerentur 2duersarij admittere in Deo plures æternitates, & ex consequenti plures æternos, quandoquidem admirtuntur ab eis plytes tationes formales habemes che non interruptum quod sanè est contra symbolum Athanasij, vt constat. Vnde in opinione Thomistarum humanitas Christi habet esse divinum, non interruptum, & non durat formaliter per illud; sed pet propriam durationem creatam.

36 Ad tertium respondetur tempus dici este numerum motus: quia est mensura illius eo modo, quem quæstione sequenti explicabimus. Vndè sicut quantitas est mensura saltem passiua substantiæ, in qua est, & nihilominus distinguitur realiter ab illa: ita hoc ipsum de tempore respectu motus dici porest. Adde posse etiam non improbabiliter responderi, quod tempus ideo dicitur numerus motus secundum prius & posterius: quia causatur ex priori, & posteriori motus: ac proindè prædicta propositio reddit sensum causalem.

#### Q V Æ S T I O I V.

Virum tempus rectè desiniatur per hoc, quòd sit numerus secundum prius, & posterius.

Ostquam explicuimus plura ad essentiam téporis pertinentia, et ad intelligentiam definitionis eiusdem ab Aristotele tradita necessaria: restat nune examinate, an prædicta definitio sit legitima.

Partem negantem tuentur plures ex vetetibus Philosophis Strato, Lampsazenus Theophrasti auditor, (vt inquit Simplicius in sua disgressione,) Galenus, & alij. Probatur primò: quia tempus est quantitas continua, numerus verò est quantitas discreta: ergo tempus malè definitur per numerum, sicut quantitas discreta malè definiretur per continuam, que differt genere ab ipsa.

Confirmatur: numerus formaliter loquendo solùm constat ex vnitatibus indiuisibilibus: sed tempus constat ex partibus diuisibilibus, seilicet præterito & suturo, nó verò ex solis instatibus: ergo nó est numerus Secundò Secundo, si tempus esset numerus motus, esset etiam mensura illius: nam numerus mensura est rei numeratæ: at non potest esse mensura illius: ergo neque numerus, Minor patet: quia mensura debet esse notior remensurata: sed motus est notissimus, & ad sensum patens, tempus verò est valdè ignotum, vt tessatur D. Aug. 1.consesse 14:ergo,&c.

41 Tertiò, rempus non solum est numerus, & mensura motus; sed etiam substantiæ corruptibilis, vt ex D. Thom. infrà dicemus: ergo potius deberet definiri per hoc, quòd sit numerus, seu mensura substantiæ, quam per hoc, quòd sit numerus motus. Patet consequentia: quia, si semel tempus est numerus mensurans substantiam, siet inde, vt potissimè ad illam dicet habitudinem.

Confirmatur: tempus non solum est numerus motus: sed etiam quietis saltem priuatiuz: ergo debuit definiri per hoc, quod sit numerus motus, & quietis. Consequentia patet. Antecedens autem probatur:nam quies priuatiua tantum potest esse in tempore: quia dicit carentiam motus cum apritudine ad illum: motus autem non potest exerceri, nisi in tempore: ergo, & cætera.

Vltimò, prius, & posterius tempore determinantur, & per illud definiuntur: ergo non debet tempus per illa definiri. Patet consequentia: quia alioqui committeretur vitiosus circulus.

42 Pro huius quæstionis decisione notandum est, quod iuxta mentem Aristotelis, & Diui Thomæ, necnon discipulorum eius, hæc definitio temporis solum conuenit tempori, intrinsecè mensuranti circulationem primi mobilis. Vndè idem Philosophus in præsenti, postquam in textu 101. tradidit hanc tempozis definitionem, statim in textu 232.sic inquit : Dubitabit autem aliquis, & qualis motus tempus numewas sit. Et tandem in textu 133 dubitationi respondet - his verbis : Si igitur quod primum mensura omnium proximorum, circulatioque regularis mensura maxime: quia numerus buinsmodi voiissima est, alteratio quidem, & angmentatio non funt regulares, locs autem musatio est. Vnde & videtur ten pus, est e sphara motus: qui a boc mensurantur alij motus. Et hoc ipsum fatetur ibidem D. Thom. lect.21.

Cæterum cum hoc stat Aristotelem tali ingenio, arte prædictam definitionem confecisse, vt possit optime cæteris aliis temporibus aliorum motuum accommodari, & pro eorum naturis explicandis desertire: quia licet non habeant ita stricte rationem mensuræ; sicut tempus causatum ex motu primi mobilis, verè tamen sunt mensuræ intrinsecæ propriorum motuum.

43 His ergo suppositis, dicendum est primò, definitionem hanc elle legitimam. Ita Aristoteles, & Diuus Thomas in præsenti cap. 11 & opusc. 44. Simplicius, Themistius, Albertus Magnus, & Commentator ibidem, landunus in præsenti quæst 19. lauellus quæst.21. Ferrara quæst.5. Soto quæst.4. Toler. q.13. Pereyrus lib. 12. cap. 2. Murcia, Rubio, Massus, & plures alij. Probatur: definitum huius definitionis est tempus primæ circulationis primi mobilis: sed hoc optime explicatur per illam : ergo etiam ipsa erit optima. Maior patet ex dictis. Minor verò etiam constat:quoniam vr quæst.6 dicemus, proprium est huius temporis, ita mensurare intrinsecè motum prædidum, ve habeat propriissime omnes conditionea requilitas ad rationem mensuræ omnium motuum secundum prius, & posterius corumdem: sed hoc ipsum explicatur per hanc definitionem; quia illa particula numerus motus idem significat, quod mensura motus, vt supra explicumus: ergo, &c.

44 Dicendum est secundo. Hæc definitio potest

accommodari; & deseruite ad explicandas naturas temporis intrinseci aliorum motuum. Probatut ex dictis:nam si illa particula numerus non sumatur pro mensura extrinseca omnium motuum; & per se habente omnes conditiones, que non solum ad essentialem; sed ad strictissimam rationem mensuræ deliderantur, potest optime per hanc definitionem explicati narura cæterorum temporum, ergo; &c. Antecedens patet : quia loquendo de his, que essentialirequiruntur ad rationem mensuræ intrinsecæ, quoduis tempus est mensura, saltem intrinseca partis præteritæ, & futuræ sui motus : siquidem est vera quantitatis species, vt in Logica diximus, & ita debet este mensura proprij subiecti, que scilicet motus: sed hoc potest optime explicari per hanc definitio-nem: ergo per illam potest optime natura caterorum temporum declarari.

Confirmatur: ex eo quòd æternitas est mensura propria diuini esse omnino immutabilis; ideo optime explicatur per hoc, quùd sit mensura eiusdem esse: Et similiter: quia æuum est mensura rei immutabilis secundum esse; sed mutabilis secundum accidentia: ideo recte explicatur per hoc, quòd sit mensura prædicti esse: ergo cum quoduis tempus Physicum sit mensura motus; ita vt nihil mensuretur per ipsum tanquam per propriam mensuram, niss sit motus, vel sit transmutabile secundum suum esse, ac proinde sit secundum illud motui subditum: consequens est; vt prædictum tempus recte definiatur per hoc, quòd sit numerus, seu mensura motus, ecc.

45. Ad primum, & eius confirmationem respondetur: quod idem est tempus esse numerum motus ac esse mensuram eius, vt suprà dictum est: cur autem ratio mensura explicetur per numetum in quantitate continua, iam suprà à nobis quastione 3, huius disput expositum fuit.

Ad secundum respondetur, quod sicut colores, & differentiæ corumdem sunt satis, nobis cognitæ in actu exercito: quandoquidem à sensu euidenter, & intuitine percipiuntur; & nihilominus cum hoc stat elle disticile assignate in actu signato propriam differentiam cuiuslibet, ita tempus in actu exercito facile cognoscituriquia in acu exercito percipimus præteritionem, & fluxum illius, & rerum, que tempore durant, attamen difficile est in actu signato explicare tum eius existentiam, tum etiam eius suxum. Czterum ad hoe vt tempus fit sufficienter notum ad mettendum motum, satisest, quod priori modo sit nobis manifestum. Et congruit hæc solutio eum testimonio ex Augustino relato: nam ibidem inquit. Quidest tempus: Si nomo ex me quarat sciossi quarenti explicare velim, nescio.

46. Ad tertium respondetur concedendo antecedens, & negando consequentiam: & ad probationem; ideo esse rerum corruptibilium mensurari tempore: quia vt docer Aristor. cap 14. huius lib. semper sunt in sluxu; & tendencia ad interitum; vel saltem sunt transmutabiles secundum esse: quoniam vt bene notauir D. Thom. 1 part.quæst. 10.25: nihil mensuratur per tempus: ac proinde neque subest illi vt propriæ durationi intrinsecæ; nisi vel sit motus, vel id, quod est secundum suum esse subieccum motui. Vnde non mirum, quòd per sluxum; & motum potius, quàm per quidpiam aliud definiatur tempus.

Ad confirmationem responderur: tempus per prius esse mensuram motus, secundariò autem, es per accidens mensurare quietem priuatiuam. Vnde nullo modo afficit ipsam, nec illi inest; benè tamen motui; es ideo satis suit poni in definitione temporis, quod sit numerus motus.

Ad vitimum respondetur ex D. Thom. in præsenti

# 228 Disp. XXI. de tempore, Quæst. V.

lectione 17, quod prim, & posterim ponuntur in definitione temporis secundum quod causantur in motu ex magnitudine, & non secundum quod mensurantur ex tempore, & ideò suprà Aristot. Ostendit quod prim, & posterim prius sunt in magnitudine quam in motu, & in motu quam in tempore, ve hæc obiectio excludatur.

#### QVÆSTIO V.

Verum tempus non solum existat ratione instantis; fed essam ultra hanc existentiam habeat aliam ratione partium.

Let in titulo quæstionis solum inquiratur de existentia temporis: attamen, quæ de illo dica suerint, debent etiam de existentia motus intelligit quia omnia successiva habent eundem existendi modum: sicut etiam cunca permanentia eodem proportionali modo existunt.

#### Adducitur sententia affirmatiua.

§. 1

Partem affirmantem tuentur Durand. in 2. distin & 2. quæst. 4. num. 1 4. Suær disp. 50. suæ Meraphys. sect. 9. num. 22. Conimbric. Murcia, Plaça, Rubio in præsenti vnà cum aliis ex Iunioribus. Probatur ptimò, in tempore verè datur pars præterita, & futura: ergo etiam dabitur pars, quæ ratione sui sit præsens. Patet consequentia: quia nihil prætetitum, nisi quod fuit præsens, nec suturum, nisi quod erit præsens: ergo si nulla datur pars temporis, quæ sit ratione sui præsens, nulla etiam dabitur pars præterita, aut sutura: ergo hec tempus, quod ab intrinseco petit has partes.

Confirmatur, & explicatur: nam licet verum sit quòd successiua existant inadæquatè per instans, est tamen dissicillimum, quòd hæc sit adæquata eorum, existentia: quoniam partes temporis per se, & adæquatè sunt suturæ, & præteritæ: ergo eodem erunt præsentes. Probatur consequentia ex his, quæ modo dicebamus: nam suturum non transit in præteritum, niss sat præsens, quod per se, & adæquatè suturum est, non siet adæquatè, & per se præteritum, niss siat eodem modo præsens; cùm præteritum, & suturum talia dicantur per comparationem ad præsens.

48 Secundo, nam si pars temporis tantum est præsens per instansiergo sicut ob telem indivisibilem præsentiam, absolute dicitur, non dari partem temporis præsentem: ita ob idem dici debet, non dari partem præsentem; aut suturam: quia præseritio præsentialitatem sequitur, & consequenter verum etiam erit, tempus non habete præteritum, & suturum: quid ergo habebit?

Confirmatur primò : quia pars præterita iam non est; sed fuit, & futura nondum est; sed erit : ergo non habent sufficientem actualitatem, vt existant per instans continuatium vtriusque:ergo si per se, & ratione sui non sunt præsentes, set inde, vt nunquam existant.

Confirmatur secundo: partes præteritæ, & suture non possunt existere eadem protius existentia: ergo fassum erit, quod, ad hoc vt suturum siat præsens, & transeat in præteritum, satis est, quod existat existentiam alicuius indinissilis ab ers distincti, quod vniat partes has. Consequentia est euidens: nam cum instansillud indinissille sit vnum, &

idem, si per illud solummodo partes existant, eadem sanè esset tampattium præteritarum, quam suturatum existentia. Antecedens verò sic iuadetur: quoniam antequam essent partes suturæ, præterie sunt partes præteritæ: ac proindè periit partium præteritarum existentia: nam partes nompoterant perire, nisse earumdem existentia periret: at antequam suturæ partes essent: nondum illarum partium existentia perirerat: quoniam destructio existentiæ rei nequit este, antequam res extiterit: ergo existentiæ partium præteritarum, & suturarum sunt diuersæ, & consequenter non existunt per aliquod indinisibile, in quo vniantur.

49 Tatiò, si partes remporis non existunt pa se : sed per instans, existent visqué per illud, qued immediatè vtramque partem, præteritam scilicet, & suturam nectit, easque quasi tangit: quia nullum aliud est ita accommodatum ad præstandum his partibus, vel saltem suturæ existentiam: sicut illud, quod eas quasi tangit: ergo tale nunc non nectet partem præteritam cum sutura, sed solum partes præsentes: & ita salsum erit tempus constare ex partibus præteritis, & suturis. Patet prima consequentia: quoniam pats illa, quæ dicitur sutura, reuera esse existentiam, & præsens, siquidem habetet totam illam existentiam, cuius est capax, scilicet existentiam instantis.

Neclatis erit, si dixeris, partem illam esse futuram in se, præsentem autem in instanti. Nam contra hoc est, quod vel pars sutura potest habere aliam connturalem existentiam, præter eam, quam rationeinstantis habet, vel non: si primum dicatur, habems intentum: si verò secundum: ergo absolutè, & conntentum: si verò secundum: ergo absolutè, & conntentum, & nullo modo suturam: quod enim prabiconnaturalem existentiam existit, hoc minime suturalem existentiam existit, hoc minime suturaled omnibus modis præsens dicendum est.

que fundamentum huius sententiz sequitur: qui alioqui esset simul in tempore przsens, przeteritum, & futurum, vel saltem przsens, & futurum, quoder terminis ipsis implicat. Probatur consequentia: nam si partes temporis solum sunt przsentes per nune continuatiuum earum, consequens est, vt cum instans, quod modò est przsens, existat realiter, quòd existant simul in eo tam przeteritum, & przsens, quam suturum, vel ad minus suturum, & przsens; quam doquidem tale instans est earumdem partium existentia: quapropter difficilliraum videtur, posse saluzi futuritionem partium temporis, nisi aliqua pares temtemporis sit przsens.

Vltimò, quia vel post hoc instans immediatè sequetur aliud instans præsens, vel aliquod tempus, seu pars temporis præsens. Si hoc secundum dicatur; habemus intentum, quod scilicet id, de quo immed atè post hoc instans verissicabitur esse præsens, non sit instans; sed aliqua pars temporis. Si verò primum eligatur: ergo iam tempus solum componitur ex instantibus, oc instantia erunt oumano immediata.

### Sententia Angelici Dolloris magis placet.

§. I L

Ihilominus dicendum est; rempus solum existere per sua indivisibilia, scilicet per sus stantias. Ita Aristoteles, & D. Thomas locis statiscitandis, Themistius, Philopponus, Simplicius, Auerroës, Beatus Albertus Magnus, quos refert Massequestione vitima huius libri, Soto questione 4. Tole-

229

tus quæst. 11. & est communis inter Thomistas: imò Suarez loco citato fatetur, hanc esse communem Doctorum sententiam.

Probatur primò ex Aristot. in hoc libro capite 10. vbi postquam text. 89.sibi opposuisset, tempus non existere per suas partes : quia hæ sunt præteritum, & futurum: nec per instantia: quia ista non sunt partes illius, & nihil existit nih ratione suarum partium, & ita tempus numquam existere. Postea in tex. 105. soluit hoc argumentum, (vt optime notauit Soto in præsenti quæst. in solutione ad quartum ) dicens: Quod si semel instancexistit, tempus babebit existentiam, & è contra, si tempus existit, etiam existet instans, cuius nulla alia ratio esse potest, nisi quia existentia temporis, est existentia instantis, & sta boc existence, exister criam tempus ratione illius. Vnde D. Thom. exponens Aristotelem sic ait, Assignat rationem corum, que dicuntur de nunc, & prime eins, quod dicisur, quod nibil est temporis, nist

52 Confirmatur ptimd ex D. Augustin. 11. confess. cap. 5. vbi sic ait: Si quid invelligitur temporis, quod in nullas, vel minutissimas momentorum partes dividi posses, d solum est, quod prasens dicatur, quod tamen ita raptim à futuro in prateritum transulat, ve nulla morula extendatur: n. m si extenditur, dividitur in prateritum; of suturum, prasens autem nullum babet spatium.

Confirmatur secundo ex D. Thom.in præsenti lect.

23. his verbis: Sea moins, ac proinde tempus, non babet esse sixum in rebus, nec aliquid actu innenitur in rebus de motu, nisi quoddam indinisibile mosus, quod asse motus dinisio; & 1. part. quælt. 46. art. 3. ait: Nihil sit, nisis secundum quod est, nihil autem est temporis, nisi nunc. Vade non potest sieri, nisi secundum aliquod nunc: non quia in ipso primo nunc, sit tempus, sed quia ab eo incipit tempus, &c. & quælt.66. art. 4. ad 5. assert. Tempus autem, quod non est permanens, concreasum est in suo principio: sicut etiam modo nihil est accipere in actu de tempore, nisi nunc. Quod etiam, perspicuis verbis docet opusc. 44. de tempore.

73 Deinde probatur ratione primo: tempus est numerus motus secundum prius, & posterius, vt ex Arist. & D. Thom, vidimus: ergo parces illius tantum sunt præteritum; & futurum: ergo non darur aliqua pars, quæsit præsens per se, & ratione sui: sed solum ratione instantis. Hæc vltima consequentia quoad primam eius partem patet : quia si daretut pars temporis, que per le, & ratione lui eller prælens, fierer ande, ve partes temporis non solum essent pars præterita, & futura; sed etiam pars præsens. Quoad secundam verd partem etiam liquet, quia non remanet aliud præter instans, per quod possit existeres Prima verò consequentia etiam constat: quia aliàs tempus non solum esset numerus motus secundum prius & posterius, id est, secundum partem præteritam, & futuram, sed secundum præsentem, præteritam,& futurami& consequemer definitio mutila esset.

Confirmatur, quia si motus & consequenter tempus haberent pattem præsentem ratione sui; tunc tempus potius esset numerus; & mensura motus secundum hanc partem; quam secundum alias; quia hæc esset potissima illius pars; ergo non debebat mentio illius in definitione temporis prætermitti.

54. Secundo probatur ratione desumpta ex eodem D.Th. opusc: 44. quam sub his verbis proponit Quia qualibet pars cuiuslibet successivi est divissibilis in diversas partes: si ergo aliquod successivim existeret nonfolum secundum aliquod indivisibile sui; sed secundum aliquod indivisibile sui; sed secundum aliquom sui partem; sequitur, quod mulsa partes Golleg. Compl. Physic.

alicuius successiui simul essent, quod est contra rationem successiuorum.

Nec refert, si dicas, pattem illam esse divisibilem in plures partes præsentes præsentia fluenti, & ita non habere esse permanens. Nam contra hoc est, quod hæc sotutio tantum nititur verbis, & illis ludit nam vel per hoc, quod partes illæ sint præsentes fluenter, significatur, quod simul existant; vel quod vna extiterit, & alia extitura sit. Si primum, ergo luditur verbis: quandoquidem revera dantur plures partes simul existentes, atque ita præsentes simultanee, & ex consequenti permanenter. Si verò secundum dicatur: ergo iam non datur pars temporis, quæ ratione sui habeat propriam præsentialitatem, sed partes temporis tantum erunt præsentes ratione instantis.

Confirmatur: instans minus durat, quam duraret illa pars: nihilominus; quia habet suum esse simul, ideo existit simultanee & suo modo pemanenter: ergo potiori ratione idem erit dicendum de illa parte præsenti.

55 Vltimo peculiariter suadetur assertio contra eos qui non solum admittunt parten temporis per se, & ratione sui præsentem; sed etiam addunt, hanc esse partem quandam aliquotam, licet breuissimam: & imperceptibilem; etenim si semel ponitur pars præsens, & diuisibilis in plures, & plures medietates simul præsentes : consequens esset; vt dimidium illius partis amplius duraret; quam sua duratio; & similiter, quod instans plus duraret, quam per instans; sed hæc duo implicant, vt ex se constat : ergo; &c. Sequela quoad primam partem patet : nam dimidium illius medietatis tamdiù duraret, quamdiù tota illa pars, cuius est dimidium: alioqui prædica pars non esser secundum; omnes suas partes simul præsens, & tamen non habet nisi dimidium durationis eiusdem partis : ergo iam duraret amplius, quam esset sua duratio. Et idem atgumentum potest fieri de aliis, & aliis medietatibus vsque in infinitum. Ex quo etiam sequela quoad secundam partem constat : quia quodliber instans continuatium illius partis in infinitum divisibilis, tamdiù durat, quamdiù ipsa pars, aliàs duraret sine suis continuatiuis, vel sine aliquo ex illis, àtque adeo quodlibet ex illis instantibus amplius duraret; quàm per instans:

### Diluuntur Rationes prima sententia.

#### Š. 11 i.

D primum ergo pro prima sententia respondente, concedendo antecedens; & negando consequentiam:nam hoc est proprium entis successiui quale est tempus & motus, quòd cius partes tantum sint præteritum, & suturum; vt explicatum est. Et ita quamdiu retinent rationem partis immediate præteritæ, vel immediate suturæ, debent habere existentia: alioqui tempus ipsum non esset aliquid teale: quoniam eius partes quatenus tales sunt, nunquam existerent. Vnde prædictæ partes nequenta existere nisi tantum per instans; quia tunc præcise datur vna pars in rerum natura immediate præterita, & alia immediate sutura; quando datur instans vniens, & veluti tangens vtramque.

Diximus immediate praterita & immediate futura: quia hæ solæ sunt, quæ actu existunt per instans: ná quæ mediate, & remote sunt præteritæ, vel suture, non sunt actu per aliquid sui quod faciat illas realiter exi-Rentes; sed iam extiterunt : vel extituræ sunt per propria

# 230 Disp.XXI. de tempore, Quæst.VI.

pria instantia: ita sunt præteritæ, futuræ eo proportionali modo, quo entia permanentia dicuntur præterita, vel futura: quæ quidem, dum talia sunt,

non existunt adu per aliquid sui.

57 Et ad probationem in contratium constat ex modò dictis. Non enim consideranda est hæc immediata præteritio, & præsentialitas partis temporis ad modum præteritionis rei permanentis: nam hæc habet propriam præsentialitatem distinctam ab immediata præteritione, & futuritione: & ideo non potest transite in præteritam, nisi vltra hoc, quod est esse immediatè futuram, habeat aliam propriam præsentialitatem, & existentiam. Quod tamen propter oppositam omnem non potest contingere in rebus successiuis Et ita ad hocvt pars temporistranseat in præteritam, satis est, quod immediate antea fuerit immediate futura : quia præteritio sequitur ad præsentialitatem, parsilla temporis existit quatenus immediatè futura, qui modus existendi est proprius prædicta partis.

Vnde sicut daretur pars temporis, quæ ratione sui esset præsens per præsentiam distinctam ab eius immediata fruitione, tunc post prædictam partem, statim sequeretur præteritio illius: ita quia pars illa temporis existit quamdiu est immediate sutura: ideo post hanc eius præsentiam ratione instantis antecedentis ipsam, subsequitur præterito illius; sed hæc amplius

disput. 26.q.1.elucidabuntur.

§ 8 Ad confirmationem negandum est antecedens: & ad eius probationem dicendum est: quod sicut res permanens dicitur secundum se totam futura: quia postea habitura est existentiam proportionatam, & distinctam ab eius suturitione immediata: ita partes temporis eatenus dicuntur esse secundum se totas sutura suturitione mediata, que suo modo correspondet suturitioni rerum permanentium, quatenus postea quelibet pars habitura est immediatam suturitionem ratione instantis presentis, quod ipsam veluti tangit; quia hæc, est propria illius presentialitas, & existentia.

Ex quo etiam patet ad id, quod vltimo loco in hac eadem impugnatione dicitur: nam id, quod est præsens, & existens, quatenus est immediate soutum, vel immediate præteritum, & non aliter, nequit existere, nisi ratione instantis, vt explicatum est: ac proinde solum dicetur existere per se: quia existit suo modo, vt quod, quatenus existentia instantis, quæ modo dicto est propria eiusdem partis, afficit, & tangit illam suctessiuo modo, & consequenter reddit illam immediate futuram.

59 Ad secundum concedendum est antecedens, & neganda consequentia. Et ratio disparitatis est; quoniam pars immediatè præterita, & immediatè sutura implicat, quod existant, niss per instans, quod subsequitur ad vnam, & præcedit aliam: & ita satis est, dari prædictum instans præsens: adhoc vt detur existens vtraque pars: Cæterùm, adhoc vt detur pars præsens, & existens ratione sui, quæ sit distincta à parte præterita, & sutura, requiritur, vt habeat propriam existentiam distinctam ab existentia instantis, quod implicat, vt ex dictis constat: & ideo nequit dari pars ratione sui præsens.

Ad primam confirmationem respondetur: quod licet pars immediatè præterita, & immediatè sutura non habeant sufficientem actualitatem, ad hoc vt sint permanenti modo; habent tamen illam ad hoc vt sint successiuo modo, & existant per instans: quia ad hoc satis est, vt vna immediatè præcedat, & alia immediatè subsequatur: nam eo ipso instans successiuo modo quasi tangit, & vnit illa. Quare tantum abest, quod requiratur maior aliqua actualitas in

eis, quod si aliam haberent, amitterent suam

60 Ad secundam confirmationem responderux concedendo antecedens, si loquamur de parte immediate præterita, & immediate futura: & negando consequentiam. Et ad probationem dicendum est . quod in codem instanti continuationis motus, ratione cuius existit pars immediate sutura, debet etiam existere alia immediate præterita: nam in hoc distinguuntur successiua à permanentibus, quòd hæc hoc iplo quod intelligantur esse præterita, non existunt realiter : at verò pars rei successiuz, quando intelligitur immediate præterira, tune fealitet existit ratione alicuius indiuisibilis nectentis illam cum fututaialioquin (vt supra dicebamus) partes temporis, scilicet præteritum, & futurum nunquam realiter existerent. Diximus, quòd in continuatione motus, quando existit vna pars immediate præterita, debet existere alia immediate futura : quia si loquamur de eadem parte, quæ prius habet esse futuram, & postea esse præteritam, dicendum est, non existere ratione eiusdem instantis, sed vt immediate futuram existere ratione instantis antecedentis, & vt post immediatam futuritionem habet else præteritam, existere per instans immediate subsequens.

pars illa existi in ratione suturæ. Per quod eriam paret ad impugnationem ibi sactam. Ad quartum verò dicendum est, partem immediate suturam, & immediate præteritam, existere simul, non ratione sui; sed de ratione prædicti instantis: nam sicet eadem pars vt immediate præterita, & immediate te sutura, non possit existere per idem indinishile: benè tamen partes diuersæ. Cæterum qui instants afficit illas vt vna earum est præterita, & vt alia est sutura; ideò hæc simultas non est comus rationem rei successiuæ; sed potius hoc exigit naturationem rei successiuæ; sed potius hoc exigit natura

ra ipsius,
Ad vitimum pater ex dicis, quomodo post instans
non sequatur aliud instans, sed pars præterita: quia
per illud instans extitit illa pats in ratione futuræ,
qui modus existendi est proprius rei successiuæ; &
ideò statim debet subsequi eademmet, vt præterita, &
post ipsam subsequitur aliud instans, per quod exi-

stat in ratione præteritæ.

#### QVÆSTIO VI.

Pirum sit tantum unum numero tempus.

Postquam egimus de quidditate, & existentia temporis, meritò in præsenti quæstioste de eius multiplicitate sermonem instituimus.

Proponitur prior opinio.

S. I.

PRima sententia asserit, tantum esse vnicum numero tempus, & hoc esse in primo motu, & primo mobili, indeque sumere suam vnitatem. Ita D. Bonauent.in 2. dist. 2. art. 1. q. 2. Richard. art. 1. q. 2. Durand. q. 5. Baso. q. 2. B. Albertus paraphrasi in caput vltimum huius libri. Auerroës commento 132. Capreolus, & Ferrara q. 7. Iauel. q. 32. & alij.

Probatur primò ex D. Thom. 1. part qu. 10. art. 6. vbi sic loquitur. est ergoratio unitatis temporis unitats primi

23 İ

primi motus: ad alior autem motus comparatur solum mensura ad mensuratum. Vade sacundum eorum multi-tudinem non multiplicatur, quia una mensura separata multa mensurari passunt. Et confirmatur: quia D. Th. ibidem tantum concedit vnicum anum mensurana res incorruptibiles, & hoc inquit esse in primo auitemo: ergo similiter tantum erit vnicum tempus; quod sit in primo motu, & mobili. Pater consequentia: nam si catera auiterna non habent proprium; & peculiare auum; sed tantum extrinsecemensurantur per auum primi auiterni; consequens est vt rea temporales non habeant proprium, & peculiare temporales non habeant proprium, & peculiare temporales non habeant proprium; consequens est vt rea temporales non habeant proprium, & peculiare temporales non habeant proprium primi mobilis.

Secundò, quia si quilibet motus haberet suum proprium, & intrinsecum tempus, sequeretur, quòd plura accidentia solo numero distincta essent simul in vno, & eodem mobili; sed hoc est impossibile: siquidem accidentia individuantur à subiecto: ergo, &c. Sequela probatur: nam potest contingere, vt idem mobile simul moueatur motulocali augmentationis, & alterationis: & ita simul habebit tria tempora sola numero distincta: quandoquidem tempora horum motuum non habent, vnde specie

distiguantur.

63 Secunda sententia asserti, in quouis motu esse suam intrinsecam durationem, seu tempus, & consequenter multiplicari ad multiplicationem motuum: ita tamen quod duratio intsinseca motus rei inferioris sit ex natura sua subordinata, & mensurabilis per durationem causatam ex motu primi mobilis. Sic tenent Simplicius in cap. 14. Caiet. 1. par. q. 10. art. 6. Rubio, & Plaza in præsenti, & quamplurimi ex suniplibus, tam ex Thomistis, quam ex aliis.

Et quidem quoad secundam partem videtur sententia hæc manisesta: siquidem res inserior mensuratur per superiorem suxta illud Aristotelis, & D. Thom, 1. p. q. citata: Primum in unequeque genere est mensura caterorum. Quoad primam verò partem probatur primò. Non solum motus primi mobilis habet prius, & posterius, sed etiam cæteri alij motus: ergo non solum motus primi mobilis; sed etiam alij habent intrinsecum tempus. Antecedens patet. Consequentia verò probatur: quia partes temporis causantur ex partibus prioribus; & posterioribus motus: non enim ob aliud habet motus durationem successivam, & diuisibilem; miss quia habet partes priores, & posteriores: ergo si in cæteris motibus inueniuntur hæ partes, etiam in illis inuenietur intrinsecum tempus.

Secundo, quia si destructio primo mobili manetent res sublunares cum suis motibus, tunc reuera durarent, & nihilominus non durarent per tempus extrinsecum primi mobilis, vt ex se constat : ergo per proprium extrinsecum tempus, & ex consequenti tempus multiplicabitur ad multiplicationem mo-

tuum.

A.

64 Terria sententia conuenit cum præcedenti in hoc, quòd quæuis res habet suam intrinsecam durationem, addit tamen, hanc non esse ex natura sua subordinatam, & mensurabilem per aliam: & ita nec tempus intrinsecum horum inseriorum petere ab intrinsecum mensurari pet tempus primi mobilis, nec æuum, aut tempus Angeli inserioris per æuum, aut tempus superioris. Ita videtur sentire Suarez disput. 50. Metaph. sect. 6. & Vasquez prima, patt. disput. 34. capit. secundo, numero octavo, Et quidem quoad primam pattem non eget probatione, suppositis his, quæ pro secunda sententia adduximus.

Colleg. Compl. Physic.

Quoad secundam verò probatur: quia vnum seum. verbi gratia; non est notius alio, sue respectu intellectus diusni, vt ex se constat; sue respectu intellectus Angeli: quia quiuis Angelus sequaliter cognoscit omnia seua; aut tandem respectu intellectus humani, qui solum cognoscit illa per analogiam ad nostrum tempus:ergo nullum eorum est ex se aliotum mensura: ergo idem etiam dicendum erit do vno tempore collato adaliud. Secunda consequentia patet ex paritate rationis. Prima verò etiam constat: quoniam mensura debet esse notior te mensurata, vt ita per illam deueniatur in cognitionem eius.

65 Confirmatur primò: quia vnum æuum aut tempus eatenus per se loquendo poterat menfurari per aliud; quatenus coexistit illi: at hæc coexistentia non est habitudo mensurabilis ad mensuram: quia nec est disquiparentia, nec importat dependentiam; vnius durationis ab alia: es-

go , &c

Confirmatur secundo: quía saltem tempus Angelicum, quod causatur ex operatione primi Angeli, nequir esse, ex se mensura operationum cæterorum spirituum: ergo non est de ratione mensura inferioris subordinari; & esse ex se mensurabilem per superiorem. Antecedens probatur: nam operatio illa cum sit libera, potest magis, aut minus: imò & aliquando non permanere; ac proinde non habebit vnisormitatem requisitam ad hoc; vt ex se sit mensura aliarum operationum.

#### Deciditar questio.

#### 5. II.

Pro decisione huius quæstionis notandum est ex D. Thom. in 2. dist. 12, quæst. 1. art 5. ad 3. & 1. p. quæst. 66. art. 4. ad 3. Tempus dupliciter posse sumi. Primo secundum essentialia ipsius, secundum quam rationem importat durationem causatam ex priori, & postetiori motus. Secundo in tatione mensure omnium motuum; non qualitercunque; sed accommodate ad hoc, vt secundum communem ysum facile. & sine erroris periculo certificemur de successione; & duratione quotumcunque mottum a secundum quam rationem involuit tres illas conditiones ab Aristotele 10. Metaph. & in hoc lib. cap: 14.petitas. Prima, quòd sir aliquo modo indivisibilis: quia per id, quod est simplicius, & minimum sui generis mensuramus junta communem vsum cerera alia: Secunda, quòd sit vnisormis, & inuariabilis, vt ita absque erroris periculo possimus per illam in cognitionem roi mensurate deuenire: Tertia, quòd sit notior aliis sui generis: quia per id; quod est notius, optime deuenimus in notitiam

Cæterûm, quia iuxta frequentiotem vsum, & communera loquendi modum sumimus tempus secundum rationem mensuræ iam explicatam: ideb tempus illud, cui prædicæ conditiones conueniunt; dicitur in communi modo loquendi, & quasi per antonomasiam tempes. Vnde D. Thoma loco ex secundo sententiarum citato dixit: Numerum cuius cumque successionis dici large tempus; non quidem ob aliam rationem, nisi quia desune illi conditiones illæ requisitæ ad strictam rationem mensuræ iam explicatam. Et loco citato ex 1. part. sic concludit: Mosum autem non est intelligere sine tempore, cum nibil se aliad temput, quam

A 7 thus

# Disp. XXI. de tempore, Quæst. VI.

numerus prieris, pesterioris in meta: quia ibi loquide tempore secundum essentialia ipsi ve ex se, & ex concextu constat.

67 Hoc ergo supposito, dicendum est primo. Si tempus sumaturi secundum rationem essentialem temporis, tunc licet non multiplicetur essentialiter, & specifice, multiplicatur tamen materialiter, & numerice, ad multiplicationem motuum, & subiectorum, in quibus est. Hac est mens Aristotelis, & D. Thoma, & ita tenent eam Caiet. loco cirato Masius, Rubio in præsenti, & alij plures ex Thomistis. Probatur primò ex Aristotele în hoc lib. text. 132. vbi inquit : tempus esse numerum cuinscanque moisis. Et cap. 10. cum inquisisser an tempus sit vbique? respondet : vbique esse: quia vique est aliquis metus : ergo cum constet, motum cæli non esse vbique, sit inde, vt non solus ipse, seu duratio cius sit tempus; sed criam durationes aliorum motuum. Et tandem capite 13. & 14. dicit. Qued sicut septenarius dividitur in septenarios : sic tempus in plura tempora.

Et confirmatur: tum ex D. Thoma locis citatis ex 2. sent. & quæst. 66. 1. p. nec non quæst. 10 arc. 6. in quo loco hoc ipsum aperté innuit, vt in solutione ad 1. pto prima sententia expendamus: tum etiam ex D. August. 1 confess. cap. 32.vbi sic inquit. Andini à quedam homine dotto, qued soirs, ac lune, ac sy derum motu sint tempera, & anni, cur enim non potus omnium corporum motus sint tempera? an vero si tessalient cœli lumina, & moueretur rota siguli, non esset tempeu?

Confirmatur tandem fundamentis pro secunda sententia adductis, que absque dubio assertionem hanc conuincunt: & ideò non oportet alias rationes

ad eius probationem producere.

68. Dicendum est secundo, si tempus sumatur secundum tationem mensure iam explicatam, tunc tantum exit vnicum numero tempus, scilicet illud; quod est intrinsece in motu primi mobilis, & est mensura extrinseca omnium aliorum motuum. Hanc disertis verbis docet Aristot. in hoc lib 4. c. 14. vbi motui primi mobilis, quia habet conditiones sam distas ad rationem mensure supra explicate, tribuit absolute, & per antonomasiam denominationem temporis dicens: Primum aliquid corum, qua sum sinssem generis mensura est, qua aquabilis est conversio, mensura erit: maximo, quod cius numerus sit notissimus.

Confirmatur ex D. Thom. 1. p. q. 10. art. citato, & quæst. 66. & 2. sent. ae tandem 4. Physic. text 133. lea. 23. vbi hoc îpsum eleganter docet, & probat. Vi-

deatur ibidem.

'' 69' Ex quibus omnibus sequens probatio deduci porest: quia solus motus primi mobilis est primus inter alios motus; & minimus sui generis, quippe qui est omnium velocissimus: & tandem regularissimus, & notissimus omnium: atque ita soli illi contienit habere durationem siecessisum, que sit mensura omnium aliorum motuum; ve ex D. Thom. & ex se constat si quia mensura prædicta debet habere has conditiones.

Nec refert, stobilciamus: tum quòd motu horologij mensuranus motum primi mobilis: ergo motus, & duratio eiusdem primi mobilis non erit prima mensura reliquorum motuum: tum etiam quia dies, mensis, & annus sunt tempora, licet tempus sumaturin ratione mensura: sed annus, & mensis causantur ex motu solls per Zodiacum, dies autem ex reuolucione primi mobilissuper polos mundi, que spatio vigintiquatuos horatum absoluitur ergo non solum ex motu primi mobilis: sed etiam ex aliis motibus causatur tempus secundum dickaun rationem mensuræ consideratum:

70 Respondetur enim ad primam obiectionem; id esse per accidens. Cæterum motui primi mobilis per se contient; vt sit id; ex quo causatur tempus habens seu sundans prædictam rationem mensuræ. Ad secundum verò in primis dicimus, annum non causari, nisse x tepetitione dierum; sicut & dies ex motu primi mobilis causatur. Vnde de primo ad vltimum, tempus mensurans omnes motus oritur ex re-uolutione illa primi mobilis. Deinde addimus, tempus secundum rationem mensuræ iam explicatam tantum conuenire durationi illi successive, quæ secundum conditiones explicatas potest omnia temporanea mensurare. Hæc autem est tempus primi mobilis, vt iam explicuimus, & non alia.

#### Solatio argamentorum vtriusque sententia.

#### S. Í 1 Í.

D argumenta aliarum sententiarum serè patet ex dictis. Ad primum enim pro prima sententia iam constat, quomodo D. Thom. solum loquatur de tempore, & zuo secundum rationem mensurz conclusione secunda explicatam; non verò negat esse in quouis Angelo, aut re temporanea suam propriam durationem: & ideo in sine corporis non conclusit absolute esse tantum vnum zuum, sed dixit, Concedimus ad prasens unam esse auum tantum: quia loquebatur de zuo solum secundum rationem mensurz, secundum quam solum considerationem, est tantum vnicum.

Ad secundum dicendum est, motum este subie-Etum que temporis mensurantis ipsum; & ideo satis esse multiplicari motum secundum speciemad hoc, vt in vno, & eodem mobili possint multiplicari tempora secundum numerum, non secus (proportione tamen seruata) ae si quantitates essent multiplicabiles in vna, & eadem substantia, possent multipli-

plicari albedines.

72 Argumenta verò secundæ sententiæ non indigent solutione; quia probant nostram primam conclusionem: quamuis quoad secundum notandum sit ex Diu. Thom. 1. p. quæst. 66. art. citato, quod in casu argumenti adhuc remaneret inter corpora naturalia aliquod, quod moueretur motu vnisormiori, & simpliciori, quam cætera alia 2 & ex hoc motu causaretur idem numero tempus, ac est illud, quod modo est in motu primi mobilis. Sicut si Deus crearet Angelum superiorem omnibus aliis, haberet (vr idem B. Doctor docet) idem numero æuum, ac habet Angelus, qui modo est superior.

Et ratio est : quòd licet hoc numero tempus, ve est duratio successiua motus, petat hunc numero motum sa mobile, attamen secundum rationem mensurz iam explicatam, satis est ad hoc ve sit idem numero, quòd sit in motu vaisormi, velociori, se magis noto omnibus alsis; ac proinde quòd sit hic, vel ille motus, quid materiale est respectu illius in esse subiecti: quia formale illius tantum est, quòd sit motus habens prædictas conditiones non secus (proportione tamen seruata) ac locus dicitur idem numero, licet suant, se resuant superficies quia omnes illæ sunt formaliter ezdem, ve subsunt eidem substantiz, non quidem materialiter : sed formaliter sumptæ,

samptæ, vi disputatione 15. quæssione 12. explica-

73 Ad fundamenta pro tertia sententia respondetur, negando antecedens. Et ad primam probationem dicendum est, durationem efficientem subiedum superius,& simplicius,esse ex natura sua notiorem respectu cuiuscunque intellectus potentis cognoscere illam secundum se sumptam. Et ad primam confirmationem respondetur, habitudinem illam pertinere ad relationem menfuræ, & menfurabilis: quia ex duratione superari cognoscitur, quanta sit inferior, quantum ad simplicitatem, & immuta-

Ad secundam confirmationem dicendum est, quod licer operatio illa superioris Angeli non sit regularis, & vniformis quantum ad coexistentiam cum tempore nostro, benè tamen quantum ad simlicitatem, & immutabilitatem: & hoc est satis ad hoc, ve possir fundare rationem mensuræ respectu aliarum operationum. Sed de his satis: quia amplius ca discutere superat præsens institutum.

#### Q V Æ S T I O VII.

Verum substantie general: les, & corruptibiles> quead fuum effe mensurentur

74. MErirò solum inquirimus de mensura sub-stantiarum generabilium, & corruptibilium: nam substantias, & accidentia incorruptibilia & ordinis supernaturalis certum est apud omnes non mensurari tempore: sed alia mensura superiori, scilicer zuo : sieut & motum, & quietem prinatitam mensutari tempore, vt docet Arist in hoc lib. text. 1 18. quoniam tempus definitur. Quod sie numerus motus secundum prius & posterius, quies autem, cum sit priuatio motus, debet saltem per accidens eadem mensura metiri. Quare solum reitat difficultas quoad alla accidentia, & substantias corruptibiles. Cætetum, quia eodem modo philosophandum est de his accidentibus corruptibilibus, & de substantiis, à quibus oriuntur, ideò breuitatis gratia solum inquirimus de mensura harum substantiarum.

Addimus autem in titulo illam particulam secundum sum esse, ve denotaretur, non esse sermonem de illis præcisè secundum suum esse essentiæ Metaphysicæ: sed-secundum suum esse existentiæ, seu prout sunt actu in rerum natura. Et licer posset inquiri de mensura operationum corruptibilium, substantiarum spiritualium: quia tamen id ad præsens non spectat, ided ab hoc pro nunc abstinemus. Videri tamen possunt Thomistæ quæst citata primæ partis, vbi docent quod operationes discretz, & habentes per se ordinem ad inuicem, habent mensurari tempore Angelico, & discreto, sicut & illa, per quas continuò agunt in corpora, mensurantut tempore Angelico, & continuo, si sint formaliter immanentes, & virtualiter transeuntes : nam si formaliter transeuntes fuerint , tunc tempus nostrum erit earum mensura. Et randem aliæ operationes corruptibiles earum mensurantur instanti temporis Angelici, seu spiritualis.

Colleg. Compl. Physica.

Refertur opinio negans.

Partem negantem tuentur Scot. in 2. dift. 2.q.4.Durandus ibidem q.6.Henric, quodlib. 15.qu. 13 Heruzus quodlib.1.q.12 Suar. Tom.2.Metaph.dist.50.sect.7.Conimbric.4.Physic.cap.12. q.13: art .1. Rubio in præsenti tract.de tempore qu.5. quamuis in assignanda mensura, qua mensurantur, non omnes conueniant : nam Scotus sentit cam esse zuum : Henricus verò, modum zui: quia licet sit indivisibilis, & saltem virtualiter correspondens tempori, est tamen defectibilis: Durandus autem, & Heruæus elle instans permanens temporis discreti: Rubius tandem esse aliam mensuram indinisibilem; & distinctam ab his:

Sententia hæc quoad id , in quo eius sectatores conueniunt, scilicet prædictas substantias non mensurari tempore probatut in primis ex Aristot. 4. Phy-fic.c. 12. text. 1 18. & 1 1 9. vbi assert : corpus non esse in tempore, nec mensurari illo, vt quantum quoddam est; sed in quantum motus eius, quantus est: ergo sentit diuersam ei correspondere durationem secundum suum esse & accidentia permanensia: & secundùm quod actu mouetur.

Confirmatur ratione desumpta ex D. Thoma ibidem: nam id mensuratur per tempus, cuius quantitatem.per illud noscimus : at per tempus non cognoscimus quantitatem corporis secundum se, ac per consequens, nec esse illius secundum se sumprum: benè tamen quantitatem motus: ergo tempus non mensurat corpus secundum suum esse, vt est quantum : sed vt adu mouetur:Minor probatur; nam per tempus non scimus quantus sit homo: benè tamen quantum moneatur: ergo præcisè deuenimus in cognitionem quantitatis motus per illud.

Confirmatur secundo ex codem D. Thom: opusc.

44.de tempore cap. 3. vbi fic ait : Mobilia verò quantum ad id, quod fant, sicut bomo, aut lapis non mensurantur tempore: quia essentia corum ust in quolibet nunc temporis, nec habet prins; & posterius, sine suc-

76. Deinde ratione suadetur primò:nam mensura debet esse eiusde rationis cum re mensurata: sed tempus, & esse harum substantiarum, non sunt einstem rationis: ergo tempus non est propria mensura illius. Minor ex se paret : quia tempus est quid successiuum omnem à se excludens permanentiam : prædictz autem substantiz habent esse permanens, & totum simul : ergo , &c. -

77 Secundo, eadem est mensura rei, dum primo incipit, & dum continuatur in esse: quia eadem est res, quæ incipir, & continuatur: sed primum, & substantiale esse harum substantiarum mensuratur mensura indivisibili, & non tempore:ergo etiam esse continuarum. Consequentia patet. Minor verò etiam constat, quandoquidem incipiunt in instanti, & pet

primum sui esse, ve sexto libro dicemus.

Tertiò, in creatis actus primus, & secundus qualis est motus & operatio non habent mensuram esusdem rationis : sed motus mensuratur tempore : ergo substantia secundum suum esse, secundum quod est actus primus, & prima radix motus, non mensurabitur per illud. Maior videtur aperta : tum quia iunt diuersæ rationis, & ita debent habere diuersam mensuram; tum etiam exemplo Angelorum, in quibus actus primus, seu esse substantiale mensuratur æud; at verò actus secundus, scilicet motus eius mensuratur tempore Angelico, vel nostro; tum de-

# Disp.XXI.de tempore, Quæst. VII.

nique, quia ideò esse, & operatio diuina mensurantur eadem mensura, nimirum, æternitate: quia vtrumque habet, esse eiusdem rationis: ergo cum oppositum huius inueniatur in substantia corruptibili, & eius actu secundo, non mensurabuntur eadem meniura.

Vltimò, si Deus auferret à substantia omnes qualitares actiuas, & passiuas, ratione quarum transmutatur, tunc non mensuraretur tempore : ergo nec modò. Patet consequentia: quia esse substantiale illius tunc est eiusdem rationis, ac esset tunc : quia tantum dissertet penes else accidentale, quod nunc ei conjungitur. Antecedens verò etiam constar : nam cum tempus sit numerus motus secundum prius, & posterius, consequens est, vt id, quod est expers totius transmutationis, nequeat numerari, & mensurari

per tempus.

Confirmatur: quia substantia corruptibilis, quæ nunc in rerum natura persistit, prius durat secundum suum esse substantiale, quam secundum transmutationes, & accidentia ad illas consecuta: quandoquidem hæc posteriora sunt, quam illa: sed in illo priori non durat, aut mensuratur per tempus; sed per aliam durationem altiorem: ergo esse proprium illius non mensuratur tempore. Consequentia est manifesta. Minor verò etiam liquet : fiquidem in illo priori nullam includit transmutationem, ratione cuius possit subdi tempori.

#### DEFENDITUR SENTENTIA DOCtoris Angelici.

#### S. II.

Icendum est tamen prædictas substantias corruptibiles, secundum suum esse substantiale sumptas, mensurari tempore. Ita Beatus Albertus lib. 4. Physic. tractatu 3. cap. 10. & in summa de quatuor coæuis, Caier. 1. part. quæst. 10. art. 5. Soncin. 10. Metaph. quæst. 54. Fonsæca 3. Metaph. cap. 13. q. 12. sect. 13. Pereyrus libro 22. cap. 3. Iabelus 4. Physic. quæst. 22. Masius, in hoc lib. sect. vlt. quæst. 5. & permulti

Probatur in primis ex Aristotele in hoc lib. cap. 12. vbi non solum expresse inquit substantias generabiles, & corruptibiles mensurari quoad Suum esse per tempus; sed etiam id probat ex eo, quod res, quæ patiuntur à tempore, necesse est ab co mensurari; sed hæ substantiæ aliquid patiuntur à tempore : nam temporis diuturnitate veterascunt, & senescunt: ergo mensurantur tem-

Confirmatur ex D. Thom. 1. p. q. 10. artic. 4. ad tertium, vbi sic inquit : Ess ergo rerum corruptibilium; quia est transmutabile, non mensura tur aternitate; fed tempore: tempus enim mensurat von solum, qua transmutantur actu; sed que sunt transmutabilia. Vnde non solum mensurat motum; sed etiam quietem, que est eins, qued natum est moueri, & non mouetur. Et in att. 5. fic ait : Quedam autem sic recedunt a permanentia essendi, quod esse corum est subiestum transmutationis, vel in transmutatione consistit : & buiusmodi mensurantur temporessicut omnis motus, & esse etiam omnium corruptibilsum.

79 Vnde explicatio, quam addit Rubius ad bæc testimonia, scilicet intelligi de substantiis non quoad sum esse; sed præcisè quoad suas transmutationes; satis violenta videtur. Tum quia Aristoteles, & D.

Thom.non solum asserunt mensurari tempore quoad luos motus; sed etiam addunt mensurari quoad fix um este. Quare prædicta interpretatio manifeste contradicit textui. Tum etiam, quia cum esse substant iale eatum sit in fluxu via, & tendentia ad interitum, ra tione cuius dicuntur, quod secundum suam substantiam substantialiter veterascunt, & senescunt; a lioquin non essent secundum suum esse corruptibiles : consequens est, ve etiam prædicum esse earummen-

suretur tempore.

Potissimum autem huius assertionis fundament um iam supra in hac disputatione, quæstione secunda, ta dum est, & desumitur ex verbis citatis Diui Thom. quod potest ad hanc formam reduci. In hoc distinguuntur æternitas, & æuum à tempore, quod æternitas mensurat rem omnino intransmutabilem, tam secundum esse, quam secundum operationem : zuum verò est, mensura tei immurabilis secundum esse, mutabilis verd secundum operationem: at verò tempus mensurat rem transmutabilem, tam secundum esse, quâm secundum operationem, vi loco citato, diximus: at substantiæ generabiles,& corruptibiles sunt transmutabiles, non solum secundum operationem, sed eriam secondum effe, alioquin non ellent corruptibiles : ergo mensurabuntur tempore.

80 Confirmatur, & explicatur primò ex his, quæ ibidem ex todem Diu. Thoma tetigimus. Quia æternitas est mensura summè perfecta, ideò mensurat substantiam prorsus intransmutabilem, tam quoad esse, quam quoad operationem, ita ve vtrumque per illam mensuretur, vt communiter docent Theologi : sed tempus est mensuz summe distans ab æternitate : ergo erit proprium eius mensurare substantias transmutabiks secundum suum esse. & secundum suas operationes, & motus: ita vt vttumque ab illo mensutetut s ergo cum substantiz, corruptibiles hoe iplo.

quòd tales, sint transmurabiles, tam secundum sum este, quam secundum suas operationes, six inde, ve secundum verumque mensurentur tem-

Confirmatur, & explicatur secundo : quia æternitas caret ex se principio, & fine, ided est proptia mensura substantia, & operationis substantialis carentis principio, & fine: & similiter, quia æuum ex se potest habere principium, carer tamen fine; ideo est mensura substantiæ, & operationis habentis principium; sed & non finem, qualis est Angelus, & operatio eius, qua seipsum per suam substantiam intelligit : ergo quia tempus est mensura habens ex se principium, & finem, & summè e ongata ab æternitate, mensurabit substantiam ex se habentem virumque, qualis est substantia generabilis, & corruptibilis. Patet consequentia: tum ex paritate rationis: tum etiam ex Aristotele relato à D. Thom.1. part. q.101. asserente : ea tempore mensurari, quæ principium, & finem habent in tempore.

#### Diluuntur fundamenta prioris sententia.

#### 111.

A D primum ergo ex testimonio Aristotelis desumptum respondetur, illum non velk substantias secundum suum esse generabiles taliter mensurari per tempus, vt habeant aliam durationem sibi propriam; sed solum prædicam durationem conuenire illis, tum retione motus, yt dum actu mo-

uentur : tum etiam quatenus transmutabiles sunt secundum suum esse: sicut licet quies priuatiua mensuretur tempore, ita vt non habeat aliam durationem nihilominus non mensuratur illo, nisi ratione motus Quare substantia, vt præscindit à certo gradu immutabilitatis, vel mutabilitatis, præscindit etiam ab omni duratione, & ita secundum hancrationem non mensuratur per illam; sed habet alias mensuras alterius rationis & non pertinentes ad ordinem du-

Vnde omnimoda immutabilitas in Deo est ratio à priori ærernitatis, ita vt nostro modo intelligendi non concipiatur proxime capax illius: nisi quatenus concipitur sic immutabilis, & mutabilitas secundum esse, & similiter transmutatio secundum illud, erunt ratio, ob quam substantiasecundum suum esse, lecundum suas esse transmutationes mensuretur tempore & consequenter quæuis res, vt præscindit ab omni gradu mutabilitatis, vel immutabilitatis, præscindit etiam ab omni duratione. Quæ solutio est satis consona his, quæ tradit Diuus Thom. 2, par. art. citato in solutione ad primum ex ratione pe-

Ex quo ad primam confirmationem ex D. Thoma. desumptam respondetur : solum velle quòd ratio, ob quam corpora mensurantur tempore, non est esse ipsius præcise sumptum, aut secundum quod quantum est: quia secundum istam rationem potius mensuratur per aliam quantitatem; sed solum, quod ratio talis mensurabilitatis sit prædicta transmutabilitas, & transmutatio secundum esse. Quia, vt benè ibidem aduertit S. Doctor, per tempus non cognoscimus quantum sit corpus ; sed solum quantus sit eius motus, & transmutabilitas. Ex quo tamen, vt dicebamus, non licet colligere, quod corpus secundum se, & vr præscindit à transmutabilitate, habeat aliam mensuram superiorem pertinentem ad ordinem durationis: quia ad hoc requirebatur, vt haberet intransmutabilitatem secundum suum effe, vt in orbibus cœ!estibus, & in corporibus beatis'con-

Ad secundam confirmationem respondet Massus, opusculum illud, quamuis sit eruditissimum,non tamen esse certum, quod sit D. Thoma. Vnde in operibus Romanis iustu Pij V.editis fuit minoribus chatacteribus impressum: sicut & alia, de quibus dubium esse poterat, an sint D. Thom. vt in Logica di-Aum est. Et ideo cum D. Thom. certo suam mentem in locis ex prima parte citatis explicuerit, debemus illis stare: secustamen esset, si alibi S. Doctor suam

mentem non expressisses.

83. Ad primam rationem respondetur, satis affinitatis, & proportionis esse inter substantias corruptibiles, & tempus, ad hoc vt fint proportionatæ in ratione mensurabilis, & mensura: quandoquidem secundum suum esse sunt transmutabiles, imd sunt in fluxu, & tendentia ad veterationem, & corruptionem. Vnde necessario incidunt, & sunt in tempore: quare, vt optime notant Thomistæ, dupliciter potest aliquid esse succession, scilicet, aut quia nullæ partes eius possunt esse simul, aut quia admittit in se, quod aliquæ partes recedant, & aliæsucce dant : quamuis aliz etiam fint simul, vr in substanciis corruptibilibus contingit. Quiuis autem ex his modis successionis sufficit, vt aliquid mensuretur tem-

84. Ad secundam rationem respondeturiex ea solum conuinci, quòd sicut esse substantiz corruptibilis, dum incipit, non mensuratur instanti temporis discreti;sed continui,vt probatum est:ita idem esse, dum continuatur, mensuratur per tempus, non vt incipit

ratione sui instantis; sed vt est quoddam continuum constans ex partibus, & instantibus.

Explicatur hoc: eadem est mensura generationis substantialis, & esse substantialis per illam introducti. Cæterum quia in hac mensura plura includuntur; nempè instantia, & tempus ipsum; ideo non est necesse, quod per vnum, & idem ex inclusis in illa mensurentur omnia, quæ per tempus mensurabilia sunt; sed vnumquodque per id, quod secundum propriam corresponder rationem, debet mensuraris Quare quia generatio substantialis, vt est immediata introductio formæ substantialis haber esse instantaneum; ideo quod illi in mensura temporis correspondetstantum est instans: sed quia esse substantiale continuatum dici continuationem eiusdem esse ideo quod illi correspondet, est idem tempus continuatum.

85. Ad tertiam respondetur negando maiorem vniuersaliter intellectam. Et ad primam, & tertiam probationem respondetur, satis esse, quod actus primus, & secundus: habeant eundem transmutabilitatis, aut intransmurabilitatis gradum secundum iuum esse, ad hoc vt per eandem mensuram mensurentur, siue alias in esse entis sint ciusdem, vel diuersæ rationis. Et ideo esse Angeli, & operatio; qua se per suam substantiam cognoscit, mensurantur zuo , licet vnum sit substantia , & aliud accidens. Quare cum tam motus, quam substantia corruptibilis sint defectibiles secudum suum effe, vtrumque mensurabitut eadem mensura : quia habent debitam proportionem in ratione mensurabilis cum tempore. Per quod etiam ad secundam probationem patet : quia esse Angeli est indefectibile, secus verò motus eius: verbi gratia, motus localis, aut alia operatio libera: & ideo non mirum, quod petant diuersas mensuras.

86 Ad vltimam respondetur ex Caietan.vbi supra, ctiam in co eucatu substantiam illam mensurandam esse per tempus primi mobilis: quia ad hoc, vt he mensuretur, satis est quod sit ex natura sua transmutabilis, & quod per aliquid intrinsecum non reddatur intransmutabilis secundum suum esse. Quamuis per extrinsecam Dei potentiam, sine omni transmutatione conseruetur. Sicut si Angelus per extrinsecam Dei potentiam annihiletur, nihilominus eius esse mensurabitur æuo; quia non habet aliquid intrinsecum ,ratione cuius sit desectibilis. Diximus: Et quod per aliquid intrinsecum non reddatur intransmutabilis secundum suum esse propter corpora Beatorum, quæ in illo statu non mensurantur tempore : quia ab aliquo intrinseco ; scilicet ab anima perfedte dominante prædicis corporibus redduntur incorruptibilia, quamuis provt informantur eadem anima, secundum quod non subiscit sibi perfecte corpus, siue ex natura sua corruptibilia : imò & absolute dicantur talia ex sua natura : quia status ille beatisieus est respectu eorum supernaturalis. Per quod eriam patet ad confir-

Ex quo, duo notatu digna sequuntur. Primum est legitimus see lus corum, quæ in Logica disputatione 13. num 54. diximus , scilicet : 200 tempus non mensurat, aut extendit substantiam secundum se, ut mensurat quantitas, permanens ; sed dum est in motu, & successione: quoniam pet hæctantum intendimus, quod substantia corporea, ve præscindie à certo gradu mutabilitatis secundum suum esse non men-suratur tempore: sicut neque aliqua alia duratione, licet tunc mensuretur quantitate; sed tantum hoc habet dum est in motu, & successione (intellige) acu, vel aptitudine; ita ve licet actu non moueatur, sie ta-

# Disp.XXII.dehis,ad quæ,&c.Quæst.I.

men secundum suum esse, & modo nuper dicto transmutabilis.

Secundum est, quod sigut dum quis mouetur simul duobus motibus: verbi gratia, motu locali, & alterationis, habet due tempora intrinseca, & solo numero differentia: quia subiecum que illorum temporum multiplicatur: ita dum conseruat prædictam transmutabilitatem; & corruptibilitatem secundum sum esse, habet insuper aliud tempus intrinsecum, & solo numero ab aliis diuerlum, quod immediate recipitur in substantia ipsa affecta quantitate, quodque idem permaneret etiamsi nullo motu actu moueretur : nam sicut prædicta substantia continuo durat : ita debet per vnam durationem continuam, & eidem inhærentem durare, cum tamen duratio sui motus, verbi gratia, motus localis multoties interrum-

Quare cum in Logica disputatione, & numero citatis diximus, quod tempus intelligitur dimanate ab ipla quantitate, seu extensione permanenti rei mobilis medio motu, loquebamur de tempore, quod recipitut in eodem motu, vt in subicato que, non verò de eo quod continuo mensurar intrinsecè substantiam corruptibilem secundum sum esse: nam hoc solum dimanat à substantia media quantitate : quamuis non inhæreat ipsi, nist vt est transmutabilis secundum suum esse, & ideo aliquo modo ibidem inuoluitur motus, vt suo modo terminat prædictam habitudinem. Et hæc de præsenti quæstione, & de toto hoc quarto libro.

### **፟ኯ፟ቚ፟ፙዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀዀ** LIBER QVINTVS

Phy scorum.

PROOEMIVM.



O & T Q V A M Aristoteles egit de motu absolute; & de his, quæ ad ipsum spectant, scilicet de principiis eius, & causis, de illius quidditate, necnon

& de loco, qui est mensura mobilis, ac tandem de tempore mensurante motum, quod præstitit in præcedentibus libris: in hoc quinto dividit motum in suas partes quasi subiectiuas, explicans, ad quæ prædicamenta sit per se motus, & vnde sumatut vnitas, & distinctio motuum; ac tandem de contrarietate motuum, ad diuersitatem specificam eorundem consequutam, agit. Et ideo nos totam hanc materiam sequentibus disputationibus complectentes, eam codem ordine discutiemus,

# SVMMA TEXTVS

lber hic, 6. continet capita. In quorum primo, vet explicet Aristoteles species motus, affert vasios modos, seu species mutationis; & denique generationem, & corruptionem non esse motum ostendit; ac proinde illum à mutatione instantanea distinguir. In secundo probat, ad tria tantúm prædicamenta dari per se motum, scilicet ad quantitatem, qualitatem, & vbi : & consequenter tres tantum esse species motus : & deinde exprimit nomina, quibus hæc denotantur: & étiam quid propriè significet quies. In tertio aliquos terminos ad cognitionem motus necessarios declarat. In quatto ostendit, vnde vnitas generica, specifica, & numerica motus desumatur: & in 5. & 6. de contrarietate, tammotuum interse, quam quietis cum motu, disserit.

#### **፟ቚዀ፟**ቚ፟ቚ፞ዀዀዀዀዀዀዀቚቚቚቚዀቚዀዀ XXII. DISPVTATIO

De pradicamentis, ad quadatur per se motus.

VI A motus à termino ad quem desumit suam speciem . & distinctionem (vt disputatione sequenti ostendemus:)
ideo vt Atistoteles explicatet diversas motus species accuratim inuestigat, ad quænam

prædicamenta detur per se motus, vt ita ex multiplicitate rerminorum multiplicationem specificam motuum colligat. Et ob id nos disputationem hanc primo loco vna cum Aristotele proponimus.

#### QVÆSTIO

Quid sit esse per se motum ad aliquod predicamentum, & que conditiones ad boc requirantur.

Prole in le l'Illande notandum est ex Aristotele in hoc lib. cap. 1. & ex Diuno Thom. ibi lect. 1. non esse in præsenti sermonem de motu late sumpto, provi comprehendit mutationes instantaneas, & solum importat, esse actum entis in potentia, secundum quod in potentia, ve lib. 3. explicuimus; sed de motu strice dicto, provt solum comprehendit mutationem successivam : & cx consequenti inter terminos positiuos versan-

I Dicendum ergo est primd. Esse per se motum ad aliquod prædicamentum nihil est aliud quam quod ratione sui, & non ratione alterius terminet morum. Ita Aristotel. & D. Thom. in præsenti cap. 1. & reliqui expositores. Probatut aperta ratione ex Aristotele, & D. Thom. desumpta : nihil ett aliud, quòd aliquid per se moueatur, vel moueat, quam quod ratione sui hæc due munera præstet : ergo nihil aliud erit, quòd aliqua res sit per se terminus motus, quam quod ratione sui terminet illum. Consequentia patet ex paritate 12tionis. Antecedens verò etiam constat: nam ideo album per accidens calefit, & per accidens ambulat : quia non calefit, nec ambulat ratione sui; sed ratione alterius, cui per accidens coniungitur; è contra verò ideo ignis per le calefacit, & pet se mouetut sursum : quia ratione sui calefacit, & recipit motum sursum.

2 Dicendum est secundò. At hoc vt motus per se terminetur ad aliquod prædicamentum,tres requiruntur conditiones. Prima, quod versetur inter terminos politiuos. Secunda, que ex precedenti lequitur. Vt prædicti termini lint inter le contrarij. Tertia tandem, quod habeant latitudinem successive

# Disp.XXII. de his ad quæ &c. Quæst. II. 237

percurrendam: ita Aristoteles in hoc libro; capite primo, & Sanctus Thomas ibidem lectione secunda;

& cæteri Expolitores.

Et probatur ratione, quam innuunt idem Aristoteles, & Diuus Thomas locis citatis, qua sub hac forma potest proponi. Motus propriè dictus debet esse
de subiecto in subiectum, ve loquitur Aristoteles, seu;
ve explicat Ditus Thomas debet versari inter terminos positiuos: ergo inter terminos contrariè oppositos; & habentes latitudinem successiuè percurrendam; ac per consequens; ve detur pet se motus ad
aliquam rem; debent intermenire omnes ista conditiones.

Antecedens probatur quoniam hæc est disserentia inter mutationem instantaneam, & successiuam, quod hæc est inter terminos positiuos; secus verò illa: & ita hæc posterior est instantanea: vt optime notauit Diuus Thomas lectione quinta; quia oppositio, quæ versatur inter ens, & non ens; est omnino immediata; & consequenter non est inuenire in ea medium, per quod retardetur prædicta mutatio, è con-

tra verò illa prior.

Prima verò consequentia quoad primam eius partem ex antecedenti sequitur maniseste. Nam cum terminus à quo & ad quem mutud se sotmaliter expellant, debet aliqua oppositio inter vtrumque inueniri ergo cum vterque suerit positiuus, (vt in præsenti contingit) tunc talis oppositio erit contraria. Quoad secundam verò partem satis eadem consequentia liquet; nam cum mutatio successiua habeae continuitatem, & latitudinem, & hæc desumatur ex termino, non poterit non ipse terminus habeae aliquam latitudinem successiue, & continuè percurrendam.

Sed obiicies primo Aristotelem 6. Physic: docentêm: terminum ad quem cuiuscumque motus consistere in indivisibili: Vndeilli correspondet in motu mutatum esse, quod habet esse indivisibile: ergo non

habet latitudinem diuisibilem.

4 Respondetur tamen calorem, verbi gratia, dupliciter posse considerari, vel absolute, vel vt terminus est; seu (vt clarius loquamur) vt est terminatus per gradum, vt duo; vel vt ter, &cc; essi ergo
calor, vt duo formaliter loquendo, consistat in indiuisibili: quia si quid addas, vel demas, iam non erit
vt duo: attamen calor absolute sumptus, laritudinem habet; & secundum eam correspondet partibus
motus: Secundum verò quod dicit prædictam terminationem, correspondet mutatis esse illius: vt Aristoteles loco citato vult.

Secundò obiicies: secundæ qualitates, vt albedo, & nigredo, habent latitudinem successiuè percurrendam & opponuntur inter se contrariè, & tamen non datur per se motus ad illas: ergo malè dictum est, has conditiones sufficere, ad hoc vt ad aliquam rem detur per se motus: Minor probatur: quoniam resultant ex permixtione diuersa primarum qualitatum; at quod per se non sit: sed resultat ex alio, non potest esse per se terminus aliquius motus;

ergo,&c.

Respondetur; aliud esse, has secundas qualitates præsupponere alium motum per se terminatum ad primas. Aliud verò, quod ex vi illius motus per solam naturalem sequelam resultent. Primum est verum, & non obstat, ad hoc vi aliquid per se terminet motum: Secundum verò est fassum: quia revera præter illum primum motum datur & hic secundus: sicut augmentatio præsupponit alterationem; & nihilominus est verus motus: & volitio essentialiter præsupponit intellectionem: & nihilominus viraque est vera actio:

### QVÆSTIO II.

Virum ad quantitatem, qualitatem, & vbi

Lura, quæ circa hanc quæstionem dicenda erant, pendent ex aliis, quæ in libris de generatione propriam sedem habent; & ideo breuiter camattingemus; discussuri posteà loco citato cætera, eaque satis dissicilia, quæ ad omnino exactam cius notitiam desiderabantur:

#### Rationes dubitandi.

ŝ. i

PArtem negatiuam suadere videntur hæc argumenta: & in primis ad quantitatem non dari per se motum: vt vult Galenus, sic probatur: quantitati nihil est contrarium: ergo non datur, per se motus ad illam. Consequentia paret ex dictis quæstione præcedenti. Antecedens verò probatur: tum quia id docet Aristoteles cap de quantitate (vt ibidem vidimus:) tum etiam quia magnum, & patuum, quæ videbantur contraria, solum opponuntur relatiuè; & ideo eadem quantitas relata ad vnam quantitatem est magna; & relata ad aliam est parua; tum denique, quia vnum contrarium non manet adueniente alio: sed eadem quantitas; quæ antea erat minor, manet

quando postea sit maior: ergo, &c.

Confirmatur primò : quia quæ semper fiunt in instanti, non habent contrarium, at quantitas fit in instanti, ergo non habet contrarium. Maior patet: quia ynum contrarium retardat actionem, quia fic aliud. Minor verd probatur: quia nutritio fit in instanti; quippe que terminatur ad substantiam non habentem contratium: ergo etiam quantitas fiet in instanti. Pater consequentia: tum quia aliàs daretur in aliquo instanti noua pars substantiæ sine noua parte quantitatis: tum ctiam quia ideo quantitas totalis fit in codem instanti,in quo substantia: quia est passio illius, & ita non producitur per dinersam actionem: sed per naturalem resultantiam: at quantitas partialis est passio substantiæ partialis:ergo per solam naturalem resultantiam, & non per verum motum erit in codem instanti, in quo est nutritio, & nona pars substantiz.

7 Confirmatur secundò: quia illa sunt contraria, quæ maximè distant inter le sed in quantitate nequit assignari hæc maxima distantia: ergo nec contrarietas, ac per consequens nec motus per se ad illam. Maior patet ex definitione contrariorum. Minor verò probatur: quia quantitas est augmentabilis in infinitum: nam data quavis, potest dari alia, & alia maior: ergo non potest ibi assignari aliqua distantia, quæ sit maxima: nam hæc datur inter maximam, & minimam

quantitatem

Secundò, quoad qualitatem eadem pats negatiua suadetur. Qualitas non habet secundùm eandem rationem contrarietatem cum alia qualitate, & latitudinem successivà percurrendam: ergo non potest ad illam esse per se motus: Patet consequentia: quia terminus per se motus debet habete in ratione termini;
& ex consequenti secundùm eandem rationem omnes conditiones ad motum requisitas. Antecedens verò probatur: quia calor secundùm suam essentiam
contrariatur frigori (vt ex se constat, & docet Diuus
Thomas in præsenti sec. 4.) at verò satitudo quam
habet, conuenit illi ratione intensionis, quæ est, extra
illius essentiam: ergo, &c.

### 238 Disp.XXII.dehis,ad quæ. &c. Quæst. II.

Confirmatur: calor, qui est in igne, perfectissimus omnium cælorum, & tamen in illohon sit motum per se ad eundem terminatum: ergo idem dicendum erit de cæreris aliis caloribus, & qualitatibus. Minor patet ex dictis sib. drsp. 10. num. 92. Prima verò consequentia etiam constat: quoniam quod non conceditur perfectissimo omnium calorum; non debet concedi aliis inscriaribus.

8 Terniò tandem cadem sententia quoad obi probatur. Nam inter loca atque adeo inter o bicationes non reperitur vera contrarietas: quia habere contrarium, est proprium qualitatis: ve docet Aristo

cap. de qualitate : ergo, &c.

Confirmatur: mobile, quod motu propriè dicto mouetur, debet offe partim in termino à quo, & partim in termino ad quem: sed mobile secundum locum non est huiusmodi: ergo nec potest moueri motu propriè dicto: & consequenter nec vbi esse per se motum. Hæc vltima consequentia est manifesta; quandoquidem solum mobile secundum locum potetat ad vbi terminari.

Maior, verò etiam constat: quia id, quod monetur motu propriè dicto, non potest esse in solo termino à que; aliqui non moueretur; nec in solo termino ad quem; quia aliàs non esse in moueri; sed iam motum suisset: ergo debet esse partim in termino a que , partim in termino ad quem. Minor autem primi syllogismi etiam constat: quia si prædistum mobile moneatur à soco sursum ad locum deorsum; cum hæc sint interse maximè distantia: non poterit esse partim in vao, & partim in alio.

Resoluitur questio.

§. 11.

D'Icendum tamen est, ad prædicta prædicamenta dari per se motum: hæc est Aristot.
in præsenti cap. 2. Divi Thomæ ibidem, & omnium Interpretum; & ideo non est necesse, singulos recensere. Et probatur ratione desumpta ex Aritele, & Divo Thoma locis citatis. Nam his tribus prædicamentis convenium omnes conditiones requi tæ, ad hoc vt sint per se termini motus: ergo datur per se motus ad illa. Consequen-

tia patet.

Antecedens verò declaratur in sola quantitate ( quia , vt intuenti patebit idem inuenitur in aliis duobus prædicamentis:) etenim quantitas habet suam latitudinem successive pertransibilem, vt ex se constat: quoniam pars posterior ex se potest acquiri post priorem & prior ante posteriorem; & deindè quantitas maxima, & parua habent contrarietatem requisitam ad motum scilicet, quod sub codem genere maximè distent, & ab codem subiccèo mutuo se formaliter expellant: & tándem hoc ipso quod sic distent, habeantque prædicam latitudinem; porest ex quantitate minori deueniri ad maiorem per mediam: ac proindè successive per motum: sed hæc amplius ex codem Diuo Thoma quæstione sequenti, conclusione prima explicabuntur.

Confirmatur ex eodem Aristotele, & Diuo Thoma; quia tres sunt species motus proprie dicti, scilicet, augmentatio, alteratio, & motus localis; vt cum eodem Philosopho docent communiter Interpretes, sed augmentatio terminatur ad quantitatem; alteratio verò ad qualitatem; motus autem localis ad vhi: ergo ad prædicta prædicamenta dabitur per se motus.

Respondetur rationibus dubitandi.

S. 111.

to, D primum ergo respondetur negando antecedens. Et ad primam probationem, Aristotelem solum loqui de contrarietate propriissama, que inter solas qualitates reperitur. Ad motum autom proprie dictum non requiritur tanta contrarie-

tas, sed ea quam assertione explicuimus.

Ad secundam probationem respondetur ex D.Tb. in prima distinct. 19 qu. 3. art. 1. ad 2. quantitatem dupliciter posse sumi.Prima secundum præcisam rationem illius, secundam quam rationem sumitur marhematice, pro ve nimirum non concernit aliquam naturam Phylicam, in qua sit; nec qualitatem sensibilom, qua afficiturio fecundum istam rationem transeat quod magnitudo, & paruitas in ca tantum importat quandam relationem: quia eademmet collata cum vna quantitate, est maior, & comparata cum alia, est minor. Secundò absolute, secundum quam çationem sumitur physicè:quia concernit corpus naturale, & consideratur, vt est in hac sine in illa determinata specie illius; & tunc quantitatem esse magnam, dicit quantitatem persectam, & in ea magnitudine, quæ debetut illi naturæ, sieut & quantitatem esse patuam, dicit quantitatem in ea imperfectione, & parvicate modo infrà dicendo, in que non ost idones ad exercendas perfecte operationes proprias talis mainræ. Vnde talis quantitas, sue comparetur, sue non comparetur cum alia quantumuis minori, semper est parua in ordine physico; & ita absolute, & non eletiue dicitut parua. Ex quo ad argumentum dicimas, magnum, & paruum hoc posteriori modo samptum, esse terminos augmenti, & decrementi: atque ita opponi contrarie.

1. Ad vitimam probationem respondetur, masorem, & minorem quantitatem dupliciter posse surmi.
Primo materialiter, secundum ipsam realitatem quantitatis. Secundo formaliter, secundum ipsam rationem
maioris, & minoris: & primo modo, eadem quantitas
realis, quæ erat minor, sit maior. Secundo autem modo,
quantitas minor, quæ per augmentationem sit
maior, verè desinit esse quantum ad illam rationem
minoris; quia verè deperditur positiua illa torminatio, ratione cuius erat minor, & acquirit, tum nouas
partes; tum etiam torminationem aliam. Quare terminus à quo & ad quem prædicti motus ita inter se
comparantur, vr ad aduentum vnius pereat aliusequia
quantitas minor non-nisi vt subest minoritati, est terminus à quo argmentationis: sicut vt est maior, habet

rationem termini ad quem.

12. Ad primam confirmationem neganda of minor,si intelligatur de quantitate peraugmentationem producta. Et ad probationem respondetur, quòd licet in prima productione viuentium, (quædola propriè, & in rigore mouentur motu augmentationis, vt alibi Deo dante dicetur) totum vinens, eius quantatis fiant in instanti: quia quantiças-cunc sit ratione substantiæ, & per naturalem emanationem; substantia autem illa petit sieri in instanti : catetum nutritio, & productio nouæ partis quantitatis per augmentationem fiunt successive; vt optime notauit Bañes 1, de generar, cap. 5, q.1, ad 4, quia nutritio fit ratione augmentationis, & nouæ partis quanzitatis per illam productæ, & ided fit ad modum eius,scilicet, successive : quia quantitas illa, ve facta ex minori quantitate, habet omnes conditiones, ve fiat succesfiuo modo.

Vndè

# Disp.XXII de his, ad quæ, &c. Quæst III. 239

Vndè sicut quantitas corporis Christi Domini est sub speciebus indivisibiliter, quia est sub illis ratione. substantiæ, quæ petit hunc modum essendi : vt docet D. Thom. 3.p. q.76. att.4. at verò substantia corporis Christi est in calo divisibiliter, quia est ibi ratione quantitatis petentis hunc modum essendi : ita quando quantitas he ratione substantiæ, fit ad modum eius: quando verò substantia fit (modo tamen alibi explicando ) ratione quantitatis; tunc fit ad modum cius-

dem quantitatis.

13 Explicatur magis hoc ipsum. Nam quod in prima productione viuentis præcipuè intenditur, est ipsum viuens, & ita fit ex non viuenti: semel autem producto viuenti,iam nonintenditur productio eius; sed quòd sit maius; atque ideò habeat maiorem quantitatem, à qua formaliter communicantur substantie partes, & esse maiore; imò & ab ea suo modo, habet esse idoneam ad exercendas debité suas operationess que due substantie primo producte decrant. Quare si natura vult nutritionem, est occasione, & ratione quantitatis: quia nequit dari augmentatio, aut noua pars quantitatis; nist etiam detur nutritio:& ideò nutritio debet commensurari cum augmentatione: non verò è contra.

Ex quo etiam ad id, quod vltimo loco in hac eadem confirmatione dicitur satis constat: quia quantitas partialis non est passio substantiæ, ve partialis; sed potius ipsa substantia, ve pars est effectus formalis eiuldem quantitatis, quamvis cum hoc flet, vt sit accidens connaturale eiusdem substantiæ, quæ alias est pars & conueniens illi ratione materiæ. Cæterum hæc accidentia, quando per se primò intenduntur à natura & habent omnes conditiones per se requisitas ad terminandum motum, possunt sieri per illum.

14 Ad secundam confirmationem patet ex dicis; & ex D. Thin præsenti, lect. 3. nam licet in quantitate mathematice considerata non sit assignabilis maxima,& minima quantitas; benè tamen in eadem physicè accepta: quia secundum istam rationem habet maximum, & minimum, & secundum eandem est terminus augmenti; & decrementi, vt suo loco

Ad secundam rationem respondetur, calorem, & frigus non habere præcisè ex vi suæ essentiæ contrarietatem requisitam ad motum. Vnde quando successinè se expellunt, non ided qualitas, que paulatim expellitur, amittit aliquid de sua specifica differentia, & accuali essentia; vsque dum omninò expellatur. Quare solum habent prædictam contrarietatem; quatenus sunt sub propria quantitate virtutis, secundum quam sortiuntur veram latitudinem requisitam ad motum; & propriam qualitatem.

Cæterùm quia illa maior, aut minor perfectio secundum quantitatem virtutis, seu secundum intensionem,& remissionem consistit in magis aut minus perfecte inesse subiecto, illudque sibi subiicere, & alias hoc, quod est inesse subiecto in actu primo, est ipsa accidentis essentia: ideò quandoque hæ qualitates dicuntur augeti secundum essentiam, & per consequens variari, & opponi in illa, ratione tamen præ-

dica quantitatis virtutis.

15 Ad confirmationem respondetur nos non affirmare ad omnes qualitates dari per le motum, vt patet in intellectu & voluntare: imò neque qualitates, ad quas potest per se esse motus, fieri semper per illum: sed dicimus, posse esse per se ad illas motum; sicut quantitas maior ex se potest sieri per motum; & tamen posset Deus illam in instanti producere.

Quare licet: ad calorem in prima productione ignis non detur per se motus; nihilominus potest aliquando calefieri per motum, ve pater in calefactione, qua aqua calefit. Nec refert, quod calor in igne sit perfectior, nam hoc non est mensurandum penes prædicam petfectionem : sed penes hoc, quod per se & modo di&o fiar.

Ad tertiam patet ex dicis pro nostra assertione,& in solutione ad primum: quandoquidem sursum, & deorsum sunt quid positiuum, & habent maximam distantiam, & latitudinem requisiram ad contrarietatem, quam ibidem diximus esse necessariam.

16 Ad confirmationem respondetur, medium inter duo extrema in quantum habet conuenientiam cum vtroque esse quodammodo vttumque extremum; vt media vox inter grauem, & acutam dicitut acuta pet comparationem ad grauem: grauis autem per comparationem ad acutam; ficut etiam fuscum per comparationem ad album est nigrum: & per comparationem ad nigrum dicitur album : vt docet Diu. Thom. in præsenti lect. 1. in fine. Distantia ergo per quam transit mobile localiter, est media inter locum sursum & deorsum. Vnde si comparetur ad locum sursum, & consequenter ad vbs sursum, dicitur mobile esse in loco deorsum. Si autem comparetur ad locum deorsum, & ad vbicationem in illo, à qua incepit motus, dicitur mobile existens in illo esse in loco sursum; ac proindè esse partim in termino à que, & partim in termino ad quam, vt explicatum est.

Ex quo etiam constat, quomodo, vt innuit D. Thomas in præsenti lect. 5. circa text. 22. possit esse inter terminum à que & terminum ad quem intermedium, verus motus, licet ratione sui non distent maximè quia ad summam distantiam non potest perueniri per motum; nisi eodem motu transeatur per medium : per quod aliqua, quæ contra nos obiici

poterant, manent soluta.

### Q V Æ S T I O III.

Virum ad substantiam, & reliqua predicamenta detur per se motus.

Væstio hæc non minus, quam præcedens esset latius à nobis discutienda; nisi plura, que ad eam (saltem quoad substantiam) pertinent, essent alibi iterum tangenda:

Statuitur ad substantiam non effe per se motum.

Dicendum est primò : ad substantiam non dari per se motum Ita Aristor & D. Thom. in hoc lib.cap. 2. & communiter Interpretes: & ideo fingulos recensere superuaçaneum est. Probatur ratione desumpta ex codem Aristor & D. Thoma quia substan. tia per le,& ratione sui non habet latitudinem successue percurrendam: ergo non habet conditiones requisitas ad motum. Antecedens constat ex his, quæ diximus in Logica dispit sinumis. scilicet substantiam ratione sui esse indivisibilem; atque ita folum ratione quantitatis habere multitudinem; seu latitudinem partium.

Confirmatur: nam adhue gratis admisso, sed non concello hoc impollibili, scilicet substantiam ex se habere partes y nihilominus non daretur ad illam per se motus: tum quia ve bene notauit D. Thomas in præsenti lect. 3. subiectum illins mutationis substantialis non est ens actu; sed ens in potentia, & ita non est verè motus. Tum etiam: quia ve ibidem innuit S.D

### 240 Disp.XXII. de his,ad quæ,&c.Quæst.III.

S. D. ad motum requiritur latitudo intensionis, aut distantiæ certæ, determinatæ & inter vtrumque terminum, aut etiam extensionis: alioqui non esset ibidem extensio. & retardatio radicalis intrinsecè ad illum requista: sed partes illæ substantiales non habent ex se intensionem (vt constat) aut extensionem: quia hæc prouenit formaliter à quantitate: nec tandem ipsæ partes inter se distarent; quando quidem vbi non est extensio partium, necest distantia earumdem:

ergo v &c.

18. Confirmatur ex Arist. & D. Tho. 11. Metaph. lect. 12. quia vna substantia non contrariatur determinate alreri : ergo non habet contrarietatem requisitam ad motum: imò nec contrarietatem. Patet consequentia, quia hac debet esse inter determinata extrema;nam vnumquodque potest fieri ex suo contrario; at non fit nifi ex determinato contrario: ergo contrarietas debet esse inter determinata extrema. Vnde Atistot. dixit:vnun vni tantum contrariari. Antecedens verò constat: quia substantia nunquam per se sit ex alia substantia; sed ex privatione sui : vt ignis per se sit ex non igne; per accidens auté ex ligno, aut ex aere, &c. at si haberet determinatum contrarium, ac per consequens, & contrarium: fieret aliquando ex aliqua determinata substantia (ve modò dicebamus.)

Consismatur vitimò, & explicatur ex eodem Angelico Doctore loco immediatè citato, tatione à priori, & (vtipse loquitur) demonstratiua; nam cum contratia sint, qua sub eodem genere maximè distant: oportet evt in illo genere sint duo extrema, ita vt ab vno corum non vniatur nisi ordinatè, & per media ad aliud: sicut ad maximum calorem non potest ordinatè deueniri, nisi per medium; nec ad magnam quantitatem nisi per minorem; sed materia, dum exuitur vna forma, potest indisferenter recipere alias diuersa absquo ordine: & ideò Aristot. 2. de generatione dixit; quod cum ex terra sit ignis; non oportet, quòd sit transitus per media elementa: ergo, & cætera,

19. Sed obiicles primò, quod substantia ignis, v. g. introducitur paulatim, & successiuè in ligno magnæ quantitatis: ergo signum est, substantiam illam habere latitudinem, & contrarium sufficiens ad successionem: & consequenter ad motum. Paret consequentia: quia prædicta succession non potest aliunde oriri.

Confirmatur: quia nutritio v iuentis est mutatio quædam successina, & terminatur ad substantiam: ergo signum est; quòd in ea est prædicta latitudo, & contrarietas.

Respondeo concedendo, pto nunc, antecedens, & negando consequentiam: quia illa successio, non orie tur ex termino per se generationis, seu mutationis illius substantialis, qua in instanti introductionis forma inuenirur, sed ex latitudine contrarium qualitatum, qua expellenda suna

Ad confirmationem patet ex dictis quæstione præcedenti, quibus etiam applicari possunt ea, quæ nunc circa solutionem huius argumenti dicebamus: quia alimentum, non porcsi ita cirò disponi secundum

vnam partemac secondum aliam.

forma embrionis, & forma cadaueris ex forma viuentis: ergo queuis ex his formiscontrariatur determinate illi, ex qua per se sit: 8t ite falsò dichim est vuam formam substancialem non contrariari determinate alteri,

Et confirmatur: quia nutritio per se ex forma alimenti: ergo per se contrariatur illi. Confirmatur secundo: quonsam per se temminatur ad maiotem

substantiam: at maior substantia per se sit ex minori, & habet determinatam oppositionem cum illa: ergo &c. Maior probatur: quia nutritio hominis v.g. non terminatur ad substantiam hominis per se sumptam: quoniam hæc iam præexistit: ergo terminatur ad eandem, vt maiorem: quia tantum prædicta maioriras deest illi.

21 Respondetur in primis, quod licet darernus antecedens; adhue nihil contra nos: quia non firint mutuò ex se inuicem: ita vt sicur ex forma embrionis sieret forma viuentis; ita ex forma viuentis siat forma embrionis: quod requirebatur ad contrarietarem, que debet esse interrerminum á que, & ad quem; vt

in aliis motibus contingit.

Deinde addimus: id non contingere ex vi ipsius mutationis substantialis, inquantum huiusmodi; sed ratione ordinis naturalis, qui exposcir vt prius forma illa impersectior, nempe forma embrionis; stat in executione, & postea viuens Et similiter desicreme viuente, ordine naturali succedit cadauer: quia non subitò viuens descendit in corruptionem illam, qua appellatur putrefactionis. Vnde, si à Deo dispositiones necessaria ad formam cadaueris aut viuentis ponerentur in materia lapidis, verè ibi introduceretur immediate forma cadaueris aut viuentis.

22 Ad confirmationem respondetur negando imprimis, nutritionem sieri ex sorma alimenti per se quoniam solum fit ex illa per accidens ex co quòd nequit aliter disponi illa materia à forma viuentis, nisi sit actuata per formam, alimenti: hoc tamen non petitur ex natura ipsius mutationis substantialls, vt de forma cadaueris dicebamus: sient lieet non polsit, etiam per diuinam potentiam, transire per reram mutationem vna materia ad formam libitantialem; nisi derelinquat aliam; quoniam hoc iglo quòd transit per veram mutationem ad nouam sotmam, debet præsupponi prioritate durationis adillam : ac proinde ne detur sine forma, debuit pricis else sub alia. Caterum, quia hoc non petitur ex natura ipsius mutationis substantialis; sed ex aliis capitibus, quantumvis indispensabilibus, ideo forma de nouo adueniens per se fit ex prinatione sui, per accidens

autem ex alia præexistenti forma.

Ad secundam confirmationem tespondetur: nutritionem non terminari ad substantiam, vt maior est: quia hæc maioritas est effectus formalis quantitatis, atque adeò correspondet augmentationi: sed terminatur ad substantiam, quæ sit maior. Vnde nutritio illa per se est à non esse sorme nutriti in materia alimenti, ad esse iusdem in illa eadern materia; quatenus fit materia aliti, & ita per nutritionem tantum fit substantia proxime capax maioris quantitatis; cum tamen antea solum esset sic capax minoris: cum hac tamen stat vt in illo eodem instanti sit formaliter major: quoniam, erfi nutrivio in genere causæ materialis sit prior augmentatione; attamen in genere causæ formalis est posterior ifla, & quantitate per eandem producta; atque adeò nec augmentatio potest dari sine nutritione; nec illa nutritio fine augmentatione, & majoritate substantiali.

Tertid obiieit D.Thom.in przsenti lect. 3. di Sum illud Philosophi 2. de generatione, quod ignis est contrarius aquæ. Et smiliter, in 1. lib. de czło, dictur, czlum non esse generabile, neque corruptibile, quia non habet contrarium: ergo sentit Philosophus, eaquæ corrumpuntur, vel esse contraria, vel ex contrariis composita.

24 Respondetur ex codem Sance Doctore ibidem: quod ignis est contrarius aqua secundum qualitates actiuas, or pullinus, que sunt calidum, frigidum,

### Disp. XXIII de vnitate motus Quæst. I.

humidum, & siccum, non autem secundum formas fubstantiales.

Sed vrgebis cum l'iuo Thoma loco citato, quod propriæ passiones caulantur ex principiis subiecti, que sunt materia, & forma. Si igitur propriæ passiones ignis, & aquæ sunt contrariæ: cum contrariorum fint contrariæ causæ; videtur, quod formæ fustantiales fint contrariæ : Item in decimo Metaphylic, probat, quod omne genus dividitur per contrarias differentias; differentiæ autem sumuntur, a formis: vt in octavo eiuldem libri habetur. Videtur ergo quod sit contrarictas in formis sub-Rantialibus.

Responderur ex codem Angelico Doctore le-Stione citata ; quod contrarietas differentiarum, que est in omnibus genetibus, attenditur secundum communem radicem contrarieratis; quæ quidem est excellentia, & defectus; ad quam oppositionem omnia contratia reducuntur: vt in primo huius habitum est. Omnes enim differentiæ dividentes aliquod genus, hoc modo se habent, quòd vna earum est vt abundans, & alia vt deficiens respectu alterius : propter quod Aristoteles dicit in 8. Metaphysic quod definitiones rerum funt ficut numeri, quorum species variantur per additionem, & substractionem vnitatis-Non autem oportet, quòd in quolibet genere sit contrarietas secundum propriam rationem huius, & illius speciei; sed solum secundum communem ratio. nem excellentiæ, & defectus.

Et similiter etiam est in genere substantiæ: sunt enim formæ diuersarum specierum ad inuicem differentes, secundum excellentiam, & desectum: in quantum vna forma est nobilior alia: & propter hoc ex diuersis formis possunt causari diuersæ passiones, ab que co quòd sit ibidem vera contratictas, sub eodem genere, requisita ad motum. Alioqui in genere substantiæ esse duo extrema maxime distantia, inter quæ caderent omnia, quæ sunt illius generis; & non vernmque; sed ita ve de vno extremo ad aliud non sit transitus, nisi per intermedia, sicut de loco sursum ad deorsum non potest per motum ( de quo loquimur ) descendi, nisi per media, quæ tamen non posse inueniri in genere substantiæ, iam probatum est.

Stabilitur, non dari per se motum ad reliqua pradicamenta.

Icendum est secundò, ad a & ionem, & pasfionem non dari per se motum. Ita Aristoteles in præsenti capite tertio, & Diuus Thomas lectione tertia, & 11. Metaph. lectione duodeci na, & communiter omnes Interpretes. Probatur facilè ratione, quam innuit idem Aristoteles, & Diuus Thomas in præsenti, & 3. Physic. nam actio, & passio funt realiter motus, sed ad motum non datur per se motus; alias procederetur in infinitum: ergo, &c.

Confirmatur : quia si ad actionem daretur per se motus, & similiter ad passionem : sieret inde, vt ad actionem, daretur actio, & ad passionem passio, & sic in infinitum: quandoquidem ad illa, ad quæ per se datur motus datur etiam actio, & passio: & qua ratione ad vnam actionem datur actio, dabitur

etiam ad aliam.

27 Sed dices: generatio substantialis, vt est mutatio, per se fit per motum : siquidem est termi-Colleg. Compl. Physica.

nus præcedentis alterationis: vt disputatione, decima, numero septuagesimo diximus : ergo iam ad mu" tationem dabitur mutatio sine co, quod detur procellus in infinitum.

Respondetur, mutationem illam non sieri per se primò per motum, quod requirebatur ad hoc, ve ad illam esset per se motus; sed solum resultare ex termino primario præcedentis alterationis, propter specialem rationem, que in ipsa est, & in forma substantiali per eandemacquisita; vt ibidem expoluimus.

28 Dicendum est tertium ad relationem & cztera alia prædicamenta non dari per se motum : ita Aristoteles, & Dinus Thomas lectione tertia, necnon & cæteri Interpretes locis citatis. Et probatur 12tione corumdem: nam relatio non fit per se, sicut eriam nec cætera alia prædicamenta, quæ superlunt, scilicet, Quando, siens, & babere : ergo neque ad illa dabitur pet se motus. Consequentia patet: quoniam per hoc, quod est dari ad aliquid per se motum, & conditiones ad id requisitæ præsupponunt generalem quandam conditionem, & sciliret quod sit talis naturæ, vt per se fiat, seu fieri naturaliter possit.

Amecedens verò probatur: quoniam relatio non fit per actionem per se terminatam ad illam : sed per actionem terminatam ad fundamentum, ex quo (connotando tamen terminum) resultat relatio. Imò aliquando est absque noua mmatione, quæ sit in co, quod refertur: vt cum Petro existente albo, & relato ad aliud album, producuntur de nouo plura alba; tunc enim per candem relationem præexistentem, absque noua mutatione determinatur ad respi-

ciendum noua alba.

Et similiter quando, est modus quidam resultans per naturalem dimanationem, ex hoc quod res duret duratione temporanea, & contineatur sub aliqua parte temporis, vel sub toto tempore, quod est mensura extrinseca illius: & tandem sieut resultat ex vbi, quod est terminus motus localis: sicut & prædicamentum babere ex motu locali, quo vestes applicantur, &c:

### **ᢜᢜᢜᢜᢜᢜᢜᢜᢜᢜᢜᢜᢜᢜ**ᢜ DISPVTATIO XXIII.

PNITATE SPECIFICA, & numerica motius.



EMEL explicatis prædicamentis, ad quæ datur per se motus, manet etiam explicata vnitas, & diuersitas generica motuum : quoniam, vt Aristoteles in hoc libro, textu trigesimo primo, & Diuus Tho-

mas ibidem, lectione sexta, & communiter Interpretes docent : tunc motus habent vnitatem genericam, aut quali genericam, quando terminantur ad idem prædicamentum; sicuti, & tunc differunt genere, aut quasi genere; quando per se tendunt ad diuersa prædicamenta: & ideò post præcedentem disputationem, merito hanc de vnitate specifica, & numerica motuum excitamus.

> X QVA

#### OVÆSTIO

#### A que motus suam sumat unitatem, & dinersitatem pecificam.

Re hulus quæstionis clarioris decisione no-tandum est primo, hie non sieri sermonem de vnitate specifica propria, & rigorosa ; sed tantum reductiva, & aliquali:quia cum motus sit effentialiter ens incompletum, atque ita non pertinens per se ad prædicamentum, nequit habere vnitatem specificam propriè,& rigorosè lumptam. Vnde D.Th.de illo dixit: quod motus non est ens completum, sed via ad èns.

Secundò notandum est ex Arist. in hoc lib. cap. 1. & D.Thom. ibidem lection. 1. hzc quatuor concomitari motum, scilicet agens, à quo egreditur; mobile seu passum in quo recipitur, terminus à quo incipit, & terminus ad quem terminatur; quia omnis morus est à quodam in quiddam. Quibus ctiam potest ex eodem Aristot, in præsenti text. 32. & D. Thom, ibidem section. 6. addi quintum nimirum distantia, seu medium per quod mobile transit. Quate solum de his quinque videbatur posse dubitari: an omma illa, vel aliqua eorum specificent mo-

2. Cæterom quoad agens, & passum, certum debet esse in doctrina Aristot. & D. Thom. non specificare motum, vt constat ex his quæ lib. 3.d. 17.nu. 5. & deinceps diximus: nam sicut actio, & passio non egrediuntur rationem formalem motus: ita nec alens, & passum. Propter quod Diu. Thom. in 2. di-Rinch.40.quæft. 1. art. 4. ad primum dixit : motum abstrahere ab veroque, nempe ab agente, & patiente. Quare, tota controuersia deuoluitur ad illa tria, quæ supersunt:an nimitum motus specificetur à termino à quo: vel etiam à medio, seu distantia pradicta; an verò solus terminus ab quem sit specificati-

#### Proponitur prima sententia.

Prima sententia asserit; motum non specificari à solo termino ad quem: sed etiam à termino à que, & à medio prædicto: ita ve motus fine eiusdem speciei, qui habuerint vnitatem in his tribus; & diversæ, si habuerint diversitatem in aliquo ex illis. Ita Albert. de Saxonia in præsenti quæst. 6. Astudillo ibidem q.ç. Burleus quæst.2.& alij. Et quidem quoad distantiam, vel medium, & quoad terminum ad quem patebit ex infra dicendis. Quod verò terminus à que, ctiam specificet motum.

Probatur primò: ham Aristot.in hoc lib.cap. 1. & 4. inquit intrinsecum esse motui, inter contrarios terminos versari; & Diu. Thom. in 4. distinct. . 2. quæst.1. artic.3. quæstiunc. 2. ait motum secundum rationem suz speciei requirere terminum à quo & ad quem; ergo non folum specificatur à termino ad quem, sed etiam à termino à que. Consequentia videtur manifesta: quandoquidem ea sola ratione terminus ad quem, specificat : quia essentialiter respicitur à motu, & consequenter requiritut ad rationem specificam illius: ergo si hoc ipsum inueniatur in termino à que, non poterit non prædicus

terminus simul specificare.

4. Confirmatur. Mutatio instantanea; & successiua distinguuntur specie: vt docet Aristot.loco citato : sed hæc distinctio tantum desumitur perses distinctos terminos, à quibus : ergo prædicti tegrmini specificant illas. Minor probatur, quia motus proprie dictus tantum differt à mutatione instantance per hoc, quod ille est à termino à que posititso; here verò à termino à que priuativo; & ideo idemmet calor, si fiat ex privatione sui, acquiritur per mutationem instantaneam; sicut, & per motum, si fiat en suo contrario, scilicet ex frigore: ergo diuertus harum mutationum solum potest desumi ex termino à que.

Secundo, augmentatio, & diminutio sunt motus specie distincti: siquidem sunt essentialiter oppoliti; at hæc diverlitas spesifica non orient ex termino ad quem, ergo ex termino à que : ergo iste tribuit speciem. Minor probatur; nam potest contingete, vi habeant eundem terminum ed quem - puta, a vnum quantum bipedale augeatut vsque ad quam titatem tripedalem; è contra, verò, aliud quadripedale diminuatur vique ad eandem tripedalem

quantitatem.

5 Confirmatur primo. Motus terræ ad fphæum ignis, & motus ignis ad candem sphæram sunc essentialiter diuersi, & similiter motus, ab albo in fuscum, & a nigro in fuscum: sed habent vnum, & eundem terminum ad quem (vt constat : ) ergo hæc distin-Aio solum prouenit ex diuersis terminis à quiber. Maior, quoad primam partem est certa, quia motus ille terræ est violentus ipsi, motus vetò ignisal fuam sphæram est naturalis; idem autem motus non potest simul este naturalis, & violentus; cura naturale, & violentum inter se opponantin. Quand secundam verd partem ex Arist. in hoc lib. ver. 32 D. Th. ibidem, & communiter recipitur à Philo-

Confirmatur secundo, Motus acris à terra vique ad mediam sui regionem, & motus terræ ab sphæra ignis ad eundem terminum distinguuntur specie: ergo talis distinctio solum potest prouenire ex diner-sis terminis a quibus. Consequentia patet : quonism in terminis ad quos conueniunt. Antecedens verò etiam constat: nam primus est talis naturæ, vt nequeat, secundum suam speciem connaturaliter conuenire terræ: sicut nec secundus aëri : quod quidem arguit maiorem distinctionem, quammumericam,&

ideo specificam.

6. Terrio. Motusab albo in nigrum per distin-Aos calores intermedios distinguuntur specie, præcisè: quia vnus fit per vnum calorem intermedium, & alius per alium: sed media, per quæ fiunt motus, habent per se modum termini à que respectu vhimati termini : ergo vnitas, & distinctio termini in que specificat, & distinguit motus. Maior constar, nam duo illi motus magis distinguuntur, quam alij duo. qui essent per eundem calorem intermedium : ergo cum hi distinguerentur numero : consequéns est, ve illi distinguantur specie. Minor verò etiam est perspicua: siquidem mobile tendit à medio vsque ad terminum vltimum, & hunc acquirie, & illum relinquit : ergo medium illud habebit rationem termini à que respectu termini vitimati.

Explica

### Disp. XXIII. de vnitate motus, Quæst. I. 243

#### 5. II.

### Explicatur vera sententia aliquibus conclusionibus.

7. Nililominus dicendum est primò; motum habere suam vnitatem & distinctionem specificam à termino ad quem; non verò à termino a quo: ita arist.in hoc lib cap. 4.D. Thomaibid. & 1.p.q. 32. art. 1.ad 1.vbi inquit: Motus non accipit speciem à termino à quo; sed à termino ad quem: quos sequuntur communiter Thomista, Ferr. in præsenti q. 4. Iabell. q. 8. Sotus q. 3. Massius sect. 2. q. 2. & ex aliis Tolet. q. 2. Perer. lib. 13.q. 8. Conimb.q. 1. Rub. cap. 4.q. 1. & alij plures.

Probatur primò ratione, quam innuunt Aristor. & D. Thom. locis citatis: quia omnes dealbationes aut denigrationes, v. g. sunt eiusdem speciei, & tamen sæpe procedunt ex diuersis terminis à quibus: ergo ratio specifica motus non sumitur ex illis, sed ex termino ad quem. Consequentia patet: quoniam si diuersi terminis à quibus specificarent, tunc non essent illæ dealbationes eiusdem speciei, etiamsi terminarentur ad eundem terminum ad quem. Minor verò etiam constat; etenim dealbatio potest esse, vel à nigro in al-

bum, vel à fusco in album.

8. Maior vetò, in qua est difficultas expressa Arist.cap.cit.text, 3 1. his verbis: Omnis autem dealbatio omni dealbationi vnum secundum speciem erit, & omnis denigratio, denigrationi; albedini autem non amplius. Vnde specie vna dealbatio albationi omni. Vbi D Thom.lect.6. sicait! Motus, qui sunt secundum colores, possunt esse dimersi specie; sicut dealbatio, & denigratio: sed omnis dealbatio est eadem secundum speciem: similiter, & omnis denigrati; quia albedini non sunt amplius species, in quas dividatur, & c. Et loco citato ex prima patte postquam dixit, motum non accipere speciem à termino à quo; sed à termino ad quem: addidit. Nihil enim refert quantum ad rationem dealbationis; vitrum ille, qui dealbatur, suer t niger, aut pallidus, vel rubeu.

Secundò probatur ratione desumpta ex D. Angelico 10. Et hic lect. 5. quia motus essentialiter respicit terminum ad quem; vt via, & tendent a ad illum; vt ex eius desinitione constat: ergo specificabatur ab illo solum. Consequentia patet: quoniam licet motus respiciat terminum à que, & ad quem; aliter tamen & aliter: nam terminum à que non respicit ratione sui; sed ratione termini ad quem: Etenim recessus ab illo est propter accessum ad istum: ergo non specificatur à termino à que, sed à termino ad quem.

Patet hæc vltima consequentia: quoniam ad rationem specificatiui requiritur, vt non inspiciatur vtcumque, & per modum termini materialis: sed per modum termini formalis: sicut licet materia intrinsece includatur in homine, & equo nihilominus, quia concurrit materialiter ad eius constitutionem; ideò secundum se non tribuit ils propriam specificatio-

nem; sed hæc desumitur à forma.

9. Confirmatur ex eodem D. Thoma in hoc libitext. 4.lect. 1. nam motus ab illo specificatur, à quo accipit suam denominationem ab illo siquidem res denominatur à quo habet esse sele sed motus denominatur à termino ad queminon verò à termino à quo ergo ab illo, & non ab isto specificabitur. Minor probatur; nam dealbatio denominatur ab albedine, quia est terminus ad quem; similiter augmentatio, & motus locales denominantur à propriis terminis ad quos scilicet, à præsentia locali, & maiori quantitate.

Confirmatur denique ex codem S.D'.ibidem. Mos

tus est destructio termini à quo; & acquisitio termini ad quem: nam quando terminus à quo non incipit deferui ex vi motus, nondum incipit mobile moueri: ergo repugnat illi (v; ex se constat) & habet conuenientiam cum isto: siquidem ad eum properat, & est via ad ipsum; & sic non specificabitur à termino à quo; sed à termino ad quem: cum nihil specificetur ab eosqui repugnat: sed ab illo, cum quo habet con-uenientiam.

10. Dicendum est 2. Ad vnitatem specificam motus requiritur etiam vnitas medij, seu viæ formaliter sumptæ. Ita Ferr. vbi supra conclusione 2. & alij plures ex Iunioribus.

Probatur 1. ex Aristot. in præsenti text: 32. vbi postquam dubitauit: an si quidpiam sæpe moueatur ab eodem in idem: tunc illi motus sint eiusdem speciei, aut diuersæ. Respondet: non esse eiusdem speciei, si medium, & via, per quam sit motus, non sit eadem: & ideò motum circularem, & rectum ad eundem terminum esse diuersæ speciei: quia alius procedit per lineam rectam, & alius per circularem.

Et confirmatur ex D. Thom.ibidem lect. 6. dicente: Ad boc vi motus sit idem in specie, non solum requiritur identitas termini secundum speciem, sed etiam identitas eius, per quod transit motus. Manifestum est autem, quod linea recta, & circularis sunt diversa secundum speciem, Vnde motus circularis, & rectus; voluntarius non sunt idem secundum speciem; quamuis sint circa eosdem terminos: quia via non est eandem secundum speciem: sed sint idem termini, & eadem via secundum speciem, sunt idem motus secun-

dum speciem,

onsirmare : tum quia dissernia specifica motus reconsirmare : tum quia dissernia specifica motus recti, & circularis; de quibus n his testimoniis sit mentio, eam satis conuincit. Tum etiam quia sequitur in his, quæ in Logica disp. 194 num. 49. circa specificationem scientiarum diximus. Nam ibi ostendimus: diuersitatem medij, per quod a equiritur scientia, diuersiscare per se illam ab omnibus aliis: quia scientia non est vecumque assensus; sed assensus per tale medium: etgo cum motus ille non sit vecumque acquisitio termini; sed per talem viam, sue per tale medium: consequens est, ve diuersum medium inferat diuersum in specie motum:

Sed dices; si ad vnitatem specificam motus requititur identitas medij simul cum identitate termini ad quem: ergo hoc ipso quod sit diuersum medium, erit motus diuersus; licet terminus ad quem sit idem, ac proinde motus ille non distinguetur specie per terminum ad quem, quod quidem aperte pugnat cum pri-

ma affertione.

12 Respondetur negando primam consequentiam : nam hoc ipso quod medium sit formaliter diuersum, etiam terminus erit formaliter diuersus:itaque terminus iste porest considerati, vel materialiter in esse entis, vel formaliter, & in esse termini: licet ergo in esse entis possit esse idem; quamuis acquiratur per diuersum medium; non tamen formaliter, & in elle termini ; quia in elle termini dicit seiplum, ve est hoc, vel illo modo attingibilis; ve autem est acquisibilis per hoc medium, scilicet per lineam circularem, non est acquisibilis per aliud, scilicet per lineam rectam : quamuis tota hæc diuersitas oriatur ex diuersitate medij per quam acquiritur. Sicut hæe propositio, Dens est, est scibilis per medium Me-taphysicum, est diuersa in esse scibilis à seipsa : ve potest sciri per medium Theologicum: quæ quidem diversitas oritur ex diversitate mediorum, vt loco citato diximus.

X 2 Occur

### 244 Disp.XXIII.de vnitate motus, Quæst.I.

Occurritur argumentis prime sententia.

III. S.

D primam ergo pro prima sententia; constat ex dictis pro prima assertione:quia motus non respicit intrinsecè terminum à que propter seipsum; nec tanquam terminum formalem : sed ratione termini ad quem : & ided non est mirum, quod non specificetur ab illo: sicut Theologia licet respiciat Deum, & alia: quia tamen Deum respicit ratione sui, cætera verd materialiter, & ratione Deitatis:ided solus Deus respicitur vt specificans. Nec refert si dicas, quòd etiam medium respicitur propter terminum vltimum: quia hoc satis constat ex dictis.

Ad confirmationem respondetur, quod etiam concesso antecedenti: vt innuit Diuus Thomas cum Aristotele lectione octava, nihil inde contra nos infertur:nam licet illæ duæ mutationes habeant vnum, & eundem terminum materialiter; non tamen vnum, & eundem formaliter sumptum. Quare in termino ad quem est etiam distinguenda duplex ratio formalis, scilicet ipse vt est acquisibilis ex prinatione sui, vel ex suo contrario: & secundum priorem rationem correspondet mutationi instanțanea; at verò secun-

dum aliam, successiuæ.

Vel secundò responderi potest cum pluribus ex iunioribus Thomistis, mutationem instantaneam, & motum propriè dicum tendentia in vnum, & eundem terminum, secundum speciem, verbi gratia, in calorem, non distingui specie essentiali, sed solum modaliter. Et ratio est : nam in calore possumus considerare tum propriam essentiam, & specificationem : tum etiam latitudinem, & intensionem, quæ est modus illius. Vndeex quo capite, tam motus, quam mutatio instantanea, respiciunt eundem calorem, & terminum secundum speciem, sunt eiusdem speciei : at ex quo capite motus peculiariter respicit modum illum latitudinis, & intensionis eiusdem caloris, & vt secundum illum est seccessiue acquisibilis, distinguitur modaliter à mutatione instantanea ratione successionis, & latitudinis, quam superaddit, quæque iuxta hanc sententiam tantum est modus illius intrinsecus: ita distinguitur modaliter à mutatione illa instantanea, que peculiariter non respicit calorem secundum prædictam latitudinem, seu vt secundum illam est successiue acquifibilis, quam solutionem indicat Diuus Thomas 1.p. . quæstione citata.

Ad secundam respondetur negando minorem, si intelligatur de termiuo ad quem formaliter, & in esse termini considerato; secus verò si de termino materialiter, & in esse entis intelligatur, quia quantitas tripedalis terminat motum augmentationis, vt habet rationem maioris, collata cum quantitate bipedali; at verò terminat diminutionem, quatenus comparata ( modo statim dicendo ) cum quantitate quadripedali, habet rationem minoris. Constat autem quantitatem, vt maioram diflingui formaliter à quantitate, vt minori.

Ad primam confirmationem respondetur negando maiorem quoad primam, illius partem : nam idem motus secundum speciem potest esse connaturalis vni subiecto, & violentus alteri; vt patet in calefa-Aione. Vnde naturale, & violentum non sunt differentiæ essentiales: sed accidentales motus; cuius tationem tetigit optime Diuus Thomas quæstione septima de potentia, articulo octavo; quia motum esse violentum, vel naturale sumitur à principio,

🕯 à que procedit : motus autem non specificatur 🛦 principio, nec ad illum dicit ordinem, sed ad terminum ad quem. Quapropter non possunt sumi ab illo differentiæ essentiales motus, sed ad summum accidentales.

Ad secundam partem maioris, concedimus, motus illos ab albo in fuscum, & à nigro in fuscum specie differre, vt innuit Diuus Thomas cum Aristotele lectione octaua, negamus tamen hane differentiam sumendam esse ex terminis à quibus; sed ex terminis ad quos, nam cum calor fuscus sit medius inter nigrum, & album, participat naturam vtriusque extremi : & ideò collatus cum albo, habet virtualiter saltem rationem nigri; & vt collatus cum nigro, habet rationem albi: & sic sub diuersa formali ratione terminat.

Ad secundam confirmationem concedendum est antecedens, & neganda consequentia, & ad ptobationem dicendum est:motus illos non habere eundem terminum formaliter sumptum: nam primus motus est sursum; secundus verd deorsum; quia illemet locus, ve collatus cum superiori loco, à quo descendit terra, est locus deorsum, sicuti ve comparatus cum co, à quo ascendit aër, habet rationem loci sursum. Adde, quod terminus per se primus motus localis non est locus; sed vbi, & in vtroque motu acquiritur distinctum vbi.

16 Sed dices. Terminus ad quem formaliter sumptus dicitur talis per habitudinem ad terminum à quo; ergo etiam terminus à que specificabit motum. Patet consequentia: quoniam inde colligimus, potentias specificari etiam ab obiecis: quia specificantur ab actibus, & bi dicunt essentialem habitudinem ad obicca : ergo similitet

in præsenti.

Antecedens verd etiam constat: tum quia terminus ad quem formaliter sumptus non potest intelligi in elle termini fine termino à que; quia est talis per collationem cum illo, & ob hoc dicit intrinsecam habitudinem ad illum. Tum eliam, quia in exemplis propolitis ideò quantitas illa bipedalis dicitur maior : quia respicit minorem: sicut & minor, quia respicit maiorem : & similiter color fuscus habet rationem albi, vel nigti ex diuería comparatione ad terminos, à quibus procedit, motus scilicet albo, vel nigro. Et tandem idem locus dicitur sursum, vel deorfum per diuersam habitudinem ad distinctos termi-

Respondetur negando antecedens, & ad primam probationem dicendum est, rationem termini ad quem formaliter sumpti esse revera quid absolutum; quamuis si concipiatur sub conceptu expresso termini motus, nequeat intelligi fineillo, ac proinde nec sine termino à quo, non quidem ob relationem, quam dicat, led ob connexionem, que est inter illum,& motum; quia plura snnt, quæ habent connexionem cum aliis, ad quæ tamen nullam dicunt habitudinem, etiam transcendentalem : vt patet in scibili, & in omnipotentia Dei: nam scibile, vt tale, est connexum cum scientia; & similiter omnipotentia cum creaturis possibilibus. Et tamen neque scibile dicir ordinem realem ad scientiam; nec omnipotentia ad creaturas possibiles.

Ex quo ad secundam probationem respondetur: quod ve Diuus Thomas in præsenti lectione 3. & locis citatis disputatione præcedenti innuit:tatio quantitatis maioris est aliquid absolutum, licet explicetur per comparationem ad aliud:nam sicut este quantitatem magnam,& perfectam, est ratio absoluta, scilicet, esse tantam, quantam requirit natura illa, ad hoc vt 'sit optime disposita in ordine ad suas operationes:

### Disp.XXIII.de vnitate motus, Quæst.II. 245

ita esse maiorem, vel minorem licet non ita persectam, est esse tantam, quanta requiritur, ad hoc ve natura sit magis. vel minus disposita in ordine ad illas. Quare etiam in illis ratio terminandi est absoluta, licet non possit explicari, nisi per comparationem ad aliud: quia ratio illa est quid medium inter duo extrema participans naturam veriusque.

albo in nigrum: verbi gratia; per fuscum non esse vnum, & eumdem motum: sed plures, & specie diuersos, & sic intercedere ibi veram discontinuationem, & idem de aliis motibus tendentibus ab extremo ad extremum colorem, per intermedios, dicendum est. Vnde ab vno extremo ad intermedium colorem erit vnus motus, & quatenus ab aliquo ex intermediis peruenitur præcisè, & formaliter ad aliud extremum, erit alius motus, scilicet dealbatio, vel denigratio, respectu cuius materialiter se habet quod terminus à quo sit hic, vel ille intermedius color, vel remotè saltem fuerit color extremus, quia prædicus

motus tantum habet formaliter rationem dealbatio-

nis; siue ab hoc, vel ab illo procedat.

19 Secundo respondetur ex Paulo Veneto, & Soto ab eodem relato 3. Physicorum quæst. 3. conclus. 4. quod in motu ibi dicto per quodcumque medium discedatur ab albo, fit participatio nigri, & ideo terminus per se intentus in quocunque tali motu, est nigrum. Sed in motu locali, non quomodocumque discedatur ab A. tenditur per se ad B. sed solum quando discessio est per lineam tectam in B. Quando enim discessio est per lineam circularem, vel obliquam; iam motus tendit in alium finem: sed per accidens reuertitur ad illum punctum. Quæ solutio videtur propriùs accidere ad mentem Philosophi, & D. Thom. alioqui non dixisset, omnes dealbationes à nigro in album esse ciusdem speciei; cum tamen peculiariter de motu circulari, & recto dixerit, differre specie rationel distincti medij. Non enim credendum est, quod si in dealbationibus esset aliqua exceptio : ita vt aliquando diuersificarentur specie, ratione distincti medij, quod hæc fuisset ab Aristot.& D. Thom. prætermissa: sicut nec in motu locali illam prætermiserunt.

Quare, omnes motus ab albo in quodcumque medium versus nigrum, & omnes à quocumque medio versus nigrum, sunt eiusdem speciei : quia omnes sunt ab albo in quodammodo nigrum, aut à quodammodo albo in nigrum: & omnes à nigro versus album, sunt alterius speciei, & contrarij prioribus. Vnde ad hoc etiam signanter in assertione diximus, quod ad vnitatem motus requiritur vnitas medij, seu viæ formaliter sumptæ: quia iuxta hunc secundum dicendi modum fatendum est in aliis motibus, & in motu dealbationis esse quid materiale, quod sians per hanc, vel illam viam, seu medium, vt modò

innuebamus.

#### Q V Æ S T I O H.

Virum ad vnitatem numericam motus requirantur, & sufficiant unitas mobilis, termini, & temporis.

Via post vnitatem specificam statim sequitur vnitas numerica; ideo merito quæstionem hanc post præcedentem excitamus.

Colleg. Compl. Physic.

Adducuntur aliquot argumenta pro parte negativa.

\$. I.

Artem negatiuam suadere videntur hæc argumenta. Nam in primis non videtur requiri vnitas mobilis: quia si canis ab alia turri præcipitetur, & in medio itineris moriatur; tune motus ille erit vnus, & idem, & tamen non perseuerar idem mobile; vt constat: ergo, &c. Maior probatur: nam cum in toto illo motu non quiescat (vt ad sensum parere videtur) consequens est, vt motus ille sit continuus & ita vnus, & idem erit.

Secundò eadem pars quoad vnitatem termini probatun Nam cum quis continuò mouetur localiter per spatium vnius leucæ, motus ille est vnus, & idem alioqui non esser continuatus, & tamen non est ibidem idem terminus: ergo ad vnitatem motus non requiritur identitas termini. Minor patet: nam vbi, seu præsentia localis, quæ acquiritur in principio motus; non est eadem cum cæteris aliis præsentis, quæ in discursu, & sine motus acquiruntur: siquidem adueniente vna præsentia ad vnam partem illius spatij, deperditur alia ad alteram partem eiusdem spatij, vt ex se constat: ergo præsentiæ illæ variantur, & multiplicantur in variato.

ris probatur. Nam tempus habet suam vnitatem numericam à motu: ergo motus non potest habere suam à tempore: Antecedens patet: nam vt ex supradictis disput. 17. num. 22. constat: motus, est subicctum quo temporis, & ita tempus individuabitur ab illo: sicut & reliqua accidentia à suis subicctis. Consequentia vero est manisesta, tum quia alsoqui committeretur vitiosus circulus; tum etiam quia motus individuatetur à seipso: quandoquidem individuatur à tempore, & tempus individuatur ab ipso: ergo de primo ad vltimum sumit suam vnitatem numericam à semetipso.

Quartò quia ad vnitatem motus requiritur etiam vltra tria prædicta vnitas motoris: ergo, &c. Antecedens probatur, tum ex Atist. 8. Physic. cap: 6. text. 49. & cap. 10. eiusdem libri. text. 82. tum etiam, quia motus identificatur cum actione, & passione, vt ex eodem Arist. lib. 3. diximus: ergo repugnat variari, & manere eandem actionem: quin varietur, & maneat idem motus. Vnde cum ad vnitatem actionis requiratur vnitas agentis; consequens est, vt etiam ad vnitatem motus de-

sideretur.

Ostenditur ad vnitatem numericam motus requiri, & sufficere vnitatem mobilis, termini, & temporis.

§. II.

Dicendum tamen est : ad vnitatem numeris cam motus formaliter sumpti requiri, & sufficere vnitatem mobilis, termini, & temporis. Ita Arist. in hoc lib cap. 4. text.; 4. D. Thomibidem lect. 7. & 8. quos sequitur labell. q. 7. Soto quæst. 3. Astudillo quæst. de hac re, Veracruz speculatione 4. Tolet. qu. 4. Bruxell. qu, 1. art. 4. Peter. lib. 13. cap. 9. q. 8. Massius in præsenti, & plustes alij.

# 246 Disp.XXIII de vnitate motus, Quæst.II.

Probatur hac vnica ratione desumpta ex Aristotele, & Diuo Thoma loco citato. Ad continuationem motus requiritur vnitas mobilis, termini, & temporis; & nihil aliud vltra desideratur: ergo etiam ad vnitatem illius. Consequentia patet: nam motus non est vnus per modum alicuius entis indiussibilis: sed per modum entis successiui, & continui: ergo quæ requiruntur, & sufficient ad eius continuationem, requiruntur, & sufficient etiam ad illius vnitatem.

nimirum quoad vnitatem mobilis, contiat; nam licet accidentia, quæ sunt in diuetsis numero subicctis possion esse contigua; non tamen continua: vt patet in quantitatibus, & in aliis, quæ sunt de genere continuorum: ergo etiam ad continuationem motus requiritur vnitas numerica subiecti, seu mobilis.

Quoad 2. verò partem, scilicet quoad vnitarem specificam termini, ettam patet: nam ea, quæ sunt diuersæ speciei, non possunt continuari: quia nec ipsa possunt esse vnum (vt constat) nec esse ea, quorum vltima sunt vnum: siquidem sicut sunt diuersæ naturæ, ita quodibet affert suum vltimum: sed hoc ipso, quod termini multiplicantur specie, etiam motus ad illos erunt diuersæ speciei, vt quæstione præcedenti diximus: ergo eo ipso non poterunt continuari.

24 Quoad 3. verò partem, scilicet quoad vnitatem temporis, etiam liquet: nam hoc ipso quod intrinseca duratio motus interrumpatur: & confequenter non correspondeat illi ex parte primi mobilis tempus continuò mensurans illum; necesse est, vt interrumpatur, & discontinuetur prædictus motus: tum quia nequit interrumpi, & discontinuari duratio, quin interrumpatur, & discontinuetur res durans: tum etiam quia hoc ipso quòd prædicta duratio motus interrumpatur, necesse est mobile, saltem tantisper quiescere, & ex consequenti, motum statim subsequentum, discontinuari à præcedenti: quandoquidem illi motus sunt discontinui, inter quos intercedit prædicta quies.

Et tandem quoad vltimam pattem, nimirum, nihil aliud desiderari, idem antecedens suadetur: nam identitas agentis, quæ, sola vltra prædicta desiderari videbatur, iam constat ex Aristotele libro tertio, & Diuo Thoma ibidem, nec non & ex his, quæ in eodem libro, disputatione decima septima, quæstione prima diximus; cam non requiri ad motum formaliter sumptum: nam sicut non includit formaliter actionem, ita nec ordinem ad agens, sed ab eo in sua formali ratione præscindit.

25 Sed dices, cur Aristot. in hac ratione non meminit vnitatis numericæ termini, sed solum specificæ: cum certum sit requiri ad vnitatem numericam motus vnitatem numericam termini; & ided motus ad duplicem numero albedinem etit idem specie, non tamen idem numero.

Respondetur, satis constare ex ratione sacta, & conditionibus in illa petitis, requiri vnitatem numericam termini: nam si semel desideratur vnitas specifica illius vna cum vnitate numerica mobilis, consequens est, vt desideretur vnitas numerica eiustem termini: quia eum tam moras, quam terminus subjectentur in mobili, necesse est, vt sicut propter vnitatem numericam mobilis debet motus este vnus numero: ita propter eandem vnitatem oportet, quod si semel terminus est vnus specie: sit etiam vnus numero: quia duo accidentia solum numero distincta,

non possunt simul esse in codem subiecto. Vnde Aristoteles consultò non meminit exprese vnitaris numericæ termini: quia satis facile ex prædictis conditionibus deducebatur.

#### Satisfit argumentis partis negatina.

#### S. 111.

D primum ergo initio quæstionis positum A neganda est maior: nam motus, ficut & alia accidentia lubiectantur in toto composito: Vnde in eo instanti, in quo est verum dicere : nunc non est canis, & immediate ante erat; etiam verum erit dicere: nunc non est motus illius, & immediatè ante erat: quia pereunte subiecto, pereunt cum illo cuncta accidentia. Qiamvis cum hoc feet, quèd licet motus canis, & cadaueris non fint vnus, & idem motus continuus; sint tamen inter se contigui: quatenus in co instanti, in quo vnus desinit, incipit alius. Nam sicut in eo instanti, in quo est verum dicete, nunc non est canis; affirmatur tunc esse cadauer illius: ita in codem verè dicitur, nunc non est motus canis, & immediate anrea erat : & similiter; nunc non est motus cadaveris, & immediare post hoc erit, ita incipit tunc hic motus per viumum non esse, & desinicalius in illo instanti per primum non esse.

Et ad probationem eiusdem maioris respondetur; in instanti desitionis canis dari quietem negatiuam, & hanc in præsenti, sicut & in pluribus a liis catbus sufficere ad discontinuandum motum: n aplicatum est.

27 Ad secundum respondetur, quod sicus spatium, seu locus, cuius vna medietas sit terræ, & sia aquæ, potest considerari dupliciter, scilicer, vd in esse entis, & quantitatis, vel in esse loci, Cen spatij formaliter sumpti; & secundum primam considerationem non sunt vnum; sed duo : nec habent v nam & eandem latitudinem, seu extensionem totalem, ve ex se constat, sed illæ quantitates tantum sont inter se contiguæ; si verò secundo modo considerentur, sunt vnum, & idem spatium, &vnus, & idem locus formaliter: eo faltem modo, quo locus potest habere vnir tem: quia ad spatium, seu locum formaliter sumptum est quid materiale, quod vna thedietas fit terræ, vel aquæ; aut quod quantitates iplæ contiguentur.

28 Ita vbicationes ( que suo modo continentur fundamentaliter in spatio, seu loco formalitez sumpto: quatenus non potest mobile acquirere præsentiam ad aliquam partem determinatam spatij: nisi perueniat ad illam ) possum considerari, vel in else entis, & divisiue sumptæ, vel inesse per toansibilium, seu ( quod idem est ) in esse tommini toralis successive acquisibilis per motum; & secundum priorem considerationem, quælibet habet suum esse totale, & latitudinem correspondentem loco, quem replet locatum; at verò secundum posteriorem, omnes illæ præsentiæ constituunt vnam, & eandem præsentiam totalem, quatenus vna post aliam immediatè acquisibilis est, & habent hunc ordinem interse. Quod potest explicars per hoc; quod omnes illz sunt acquisibiles ex natura sua per vnum, & idem Tpatium, & ex propriis meritis; per voum. & eun-

29 Vnde semper saluatur identitas numeria termini totalis ad quem motus localis: quia vna ex his partialibus præsentiis vnitur alteri, vel ratione prædicti ordinis, & acquisibilitatis, vel vt alij vo-

# Disp.XXIV.de contrarietate,&c.Quæst.I. 247

lunt ( de quo alibi ) ratione cuiusdam indivisibilis præsentiæ correspondetur mutatio esse eiusdem

Nec obstat, quod hic modus vnitatis videtur esse proprius rei successiuæ: non verò rei permanentis, qualis debet esse vbicatio ; & terminus cuiuscunque motus. Non inquam hoc obstat, quia reuera quæuis ex illis vbicationibus est quid permanens, & ideo posset mobile permanere tam in medietate, quam in vltima parte illius spatij, & sic habere permanenter præsentiam ad illam; cuius oppositum petit natura successiui. Vnde ratio, ob quam non possunt omnes præsentiæ simulesse, non est : quia sunt successiuz; (licet aliquo modo imitentur naturam successiuorum) sed quia quæuis ex illis præsentiis pendet à determinata patte spatij; & ideo mobili discedente ab illa parte, non potest manere præsentia ad

30. Ad 3 respond. vnitatem motus non desumi, à priori, ab vnitate temporis intrinseci motui; sed solum à posteriori > & à signo. Vnde nihil contra nos. Adde, quod tempus primi mobilis mensurans continuationem motus horum inferiorum, non fumit suam vnitatem ab illis.

Secundo respondetur : quod sicur quantitas permanens individuatur radicaliter à subiecto in genere causæ materialis, & ipsum subiecum indiui-duatur in genere causæ formalis, & modo alibi dicendo à sigillatione ad candem quantitatem ! ita quatenus successiua, scilicet tempus, indiuiduatur à motu, vt à subjecto que, & in genere cause materialis: & rursus idem motus in genere causæ formalis individuatur ab eadem quantitate: quatenus hic numero motus nequit exerceri, nisi in hoc numero

211 Ad vitimum patet ex dictis, quomodo motus formaliter sumptus non dicat ordinem ad agens: & ideo testimonium illud Aristotelis solum intelligitur de motu, vt est actio. Nec refert si dicas saltem debuisse adhiberi ab Aristotele identitatem agentis, vt conditionem, & signum à posteriori vnitatis: sicut iuxtà priorem solutionem ponitur tempus. Nam respondetur sufficere tempus per modum signi ad prædidam vnitatem denotandam,& ideo non debuisse numerare identitatem agentis Maxime quia vnitas temporis conuenit illi ratione sui; at verò identitas agentis, seu ordo ad illud, non nisi ratione actionis cum qua indentificatur.

#### ፟ቚ፟ጜ፟ጜጜጜጜጜጜጜጜጜጜጜጜጜጜጜጜጜጜ DISPVTATIO XXIV.

De contrarietate motuum.



CON

ı Ti

3 1

fu eorundem natura; & specification procedit. Et ita Aristoteles postquam ex-plicuit; vude motus suam specificatio-datim de contrarietate corumdem agir: ONTRARIET À s motuum ex diuer-

nem sumat, statim de contrarietate eorumdem agir: & ideo nos merito post præcedentem disputationem, hanc institutuimus, vt codem ordine quo Aristoteles, in controuersiam vocemus.

### Q V ESTIO I.

#### Vnde motuum contrarietas de amatur.

N hac quæstione aliquid vt certum supponimus; & aliquid in dubium vocamus. Supponimus enim dari morus inter se, suo modo contrarios, vt docet Aristot.in præsenti c. s.text:45. & D. Thom. ibidem lect. 8. & communiter Interpretes. Et manifeste cernitur in calefactione, v.g. & infrigidatione, quæ suo modo inter se contratiantur. Vocamus autem in dubium : vnde hæc motuum contratietas ortum ducat.

Burlæus, Albertus de Saxonia, & alij, qui, vi disputatione præcedenti quæst. 1. diximus, volunt motum specificari etiam à termino à que, tenent contrarietatem motuum sumi etiam per se primò ab codem termino à quo: & quidem satis consequenter: quoniam, vt statim dicemus, ab codem sumitur contrarietas motuum, à quo vnitas, & distinctio

Probatut primò: motus essentialiter est via inter duos terminos contrarios: ergo vt duo motus inter se contrarientur; debent secundum vtrumque terminum à que & ad quem opponi : alioqui non contrariarentur secundum ea, quæ essentialiter involuunt; atque ita nec secundum suas na-

2 Secundò, nam diuerso modo opponitur motus motui, & mutatio instantanea alteri mutationi instantance; sed hæc diversitas consistit in hoc; quod motus opponitur motui secundum virumque terminum à que, 8¢ ad quem positiuum: at verò mutatio mutationi, secupdum vnum terminum positiuum, & alium priuatiuum: ergo motus deber opponi alteri motui secundum verumque terminum à quo; & ad quem : propter quod eius oppositio ex viroque venanda est. Maior per se patet, & eam docent Aristin hoc lib. cap. 5. & D. Thom.lect. 8.

Minor verò etiam liquet : nam calefactio, & frigefactio instantanea, ideo opponuntur per modum duarum simplicium mutationum : quia vna est à priuatione caloris, vi sex ad eundem calorem vi sex; & alia à priuatione frigoris ve sex, ad idem frigus in eodem gradu; è contra verò, ideo frigefactio, & calefactio in codem gradu, ve fex opponuntur per modum motus; & motus: quia infrigidatio, vt habet rationem motus, est à calore ad frigusi& calefactio, à frigore ad prædictum calorem.

3: Nihilominus dicendum est, motuum contrarietatem non desumi per se primò; & formaliter ex diuerlis, & contrariis terminis à quibus; sed ex contrarietate terminorum ad quos ; aut etiam medij formalis, in his saltem motibus, qui per se illud petunt. Ita Aristotel. in præsenti capite quinto, Diu. Thom. lection. octaua, & reliqui omnes quos disputatione præcedenti quæst: 2. pro nostra sententia

Probatur ratione Aristot. & Diu. Thom. ibidem. Ab eo sumit motus per se primò, & formaliter suam contrarietatem à quo accipit suam speciem : sed motus (vt quæstione citata ostendimus) non sumit hanc à terminis à quibus, sed solum à terminis ad ques, & medio formali: ergo ab his; & non abillis accipit per se primò, & formaliter suam contrarieratem. Maior constat : Nam vnitas, distinctio, diuersitas, & oppositio consequentur propriam specificationeth te-

### 248 Disp.XXIV de contrarietate,&c.Quæst.II.

rum: ergo inde hæc desumuntur, vnde specificatio

desumpta fuit.

4. Dicendum est tandem. Contrarietas omnimoda, & vndequaque motuum, attenditur à terminis, à quibus: quamuis ab eis non accipiatur, nisi materialiter, & consecutiue. Ita Arinot. & D. Thom. & reliqui alij iam citati. Conclusionem hanc apettè conuincunt prima, & secunda ratio pro prima sententia allatæ, quas quidem ad eam probandam ad duxit Atistoteles, & Doctor Angelicus in præsenti Nam ad distinctum illum modum contrarietatis inter mutationes simplices inter se, & motus contrarios ad inuicem collatos, satis est, quod motus, vitra contrarietatem per se primam, quam participant à terminis ad quos formaliter sumptos, afferant (saltem mateialiter) necessariò, & consequenter oppositionem positiuam, & contrariam inter terminos a quibus: quam tamen ex se non afferunt duz simplices mutationes inter se oppositæ, & re ipsa distinct à motibus tendentibus ad eundem terminum materialiter sumptum, ad quem ipsæ tendunt (vt supra disputatione præcedenti, quæstione prima diximus. )

Deinde probatur, & explicatur: nam licet teminus à que, non specificet formaliter motum : at. tamen intrinsecè respicitur ab illo tanquam terminus materialis, vt quæstione citata explicuimus. Et similiter quamuis non respiciatur pet se primò, id est, ratione sui : inspicitur tamen ratione termini ad quem, & suo modo ex consequenti; quatenus ideo mobile recedit à termino à que, vt accedat ad terminum ad quem: ergo contrarietas omnimoda, & vndequaque motuum, provt includit contrarietatem (vt sic dicamus) materialem, & ex consequenti:etiam attenditur penes contrarietatem terminorum à quibus. Patet consequentia, quia secundum eundem modum sumitur con rarietas à perminis secundum quem inspiciuntur à motu.

Ad argumenta oppositæ sententiæ patet ex dictis.

#### QVESTIO II.

#### Virumidem mobile possit simul moneri duobus motibus contrariis.

On lo quitur in præsenti de duobus motibus, quorum vnus per se, & alius per accidens, vel vterque per accidens conueniat mobili : nam certum est, posse hoc modo idem moueri simul di--uersis motibus; ve patet in nauta, qui ad motum nauis, & per accidens mouetur versus orientem, tamen ratione sui, & per se sæpe mouetur simul versus occidentem; & in Eucharistiæ Sacramento, vbi Christus per accidens, & ratione diversarum quantitatum multis, & diuersis motibus localibus ad motum hostiæ mouetur.

Sicut neque etiam intelligitur titulus quæstionis de duobus motibus conuenientibus simul eidem, ratione diversarum partium, aut ratione eiusdem partis: ita tamen vt prædicti motus fimul inveniantur in gradibus intensis: quoniam ex se constat: posse vnum, & eundem hominem simul, secundum vnam manum calefieri,& secundum alteram frigefieri. Et similiter etiam est certum, non posse secundum vnam, & eandem partem, aut secundum se totum frigefieri,& calefieri in gradibus intensis.

Quare, tota controuersia est, an possit vnum, & idem secundum eandem partem simul, & per se moueri motibus contratiis in gradibus remissis.

7. Partem affirmativam tenent Plaza in præsenti quivltim. Conimbr. cap. 5. huius lib. & alij. Probatur primò ratione: duæ qualitates contraria, vi calor, & frigus, possunt simul esse in gradibus remissis:ergo eriam duo motus contrarij ad illas tendentes possunt simul esse in iisdem gradibus. Consequentia pater, tùm ex paritate rationis; tùm etiam quia moius sumunt suam contrarietatem à terminis ad quos : ergo sicut termini ad quos possunt simul esse in prædictis gradibus, ita & motus.

Secundossi consingerers reperiri aliquod subie & em aptum calefieri, & frigefieri, quod tamen non esset actu calidum, aut frigidum,& applicarentur illi duo agentia, quorum vnum esset summe calidum, & alterum summe frigidum: tunc quoduis corum necessariò ageret in illud: ergo tunc moueretur simul pafsum illud motu infrigidationis, & calefactionis. Antecedens paret : nam vtrumque est agens naturale, & approximatum passo:sed agens naturale, & approxi-

matum necessariò agittergo,&c,

8. Dicendum tamen est, non posse vnum, & idem simul, & perse moueri duobus motibus contrariis etiam in gradibus remissis Assertionem hanc apertè innuit Arist.in hoc lib.cap.6.text.6.& D.Tho.ibidem, quos sequuntur Soncinas 10 Mec.q.23. Iauell ibidem 9 13. Soto 9.4. huius lib. Valesius controuer sia 3 1.80 permulti alij.

Probatur in primis expresso testimonio Arist. qui loco citato inquit:magis contratiari motura motui, quam motum quieti, & rationem reddit, quia duo motus contrarij nequeunt esse simulisecus tamen mo-

tus,& quies.

Nec refert si dixeris cum aduersariis Arist.loqui de mocibus concrariis in gradibus intensis, secus vetò in

Nam contra hoc est, quòd Philosophus cara denegat simultatem motibus contrariis, quam concedit motui, & quieti: at quies, & motus in gradibus & missis possure esse simul:nam dum quis mouerur motu remisso, quiescit à motu intenso: ergo ptædicam simultatem in gradibus remissis denegat duobus motibus contrariis. Patet consequentia: quia motus, & quies in gradibus intensisnequeunt esse simul: & ideo nequit quis calefieri in summo, & quiescere à prædiato motu.

9 Deinde ratione probatur primo.Id, quod calefit, recedit à frigore, & quod frigefit, accedit ad frigus; sed repugnat ( saltem naturalitet ) vnum & idem simul recedere, & accederq ad frigus: ergo etiam moueri prædictis motibus contrariis etiam in gradibus remillis.

Nec satis erit, si dixeris: ita posse temperari resistentiam ex parte passi , & actiuitatem ex parte agentium; vt quantum frigiditatis agens calidum abiecerit, tantum, & non amplius producat agens frigi-

dum; & è contra.

Nam contra hoc obstat, quod si agens calidum habet vim abiiciendi actiue à subiecto id frigoris, quod producit agens frigidum; etiam habebit vim, ad impediendam actionem ipsius frigidi; & è contrà : ergo prædicta agentia ita se impedient, ve neutrum illorum agat; & sic passum non mouebitur simul motibus contrariis.

10 Consirmatur: quia nequit idem mobile simul accedere, & recedere ab vb: sursum, & deorsum etiamsi ille accessus, & recessus sit exiguus: ergo idem dicendum erit de aliis motibus contrariis: quamuis non in eodem gradu necessitatis, ve alibi Deo dante explicabimus.

Secundo, & principaliter probatur assertio. Nam licet gratis daremus ( de quo alibi ) duos habitus, &



# Disp.XXIV.de compositione,&c.Quæst.I 249

formas permanentes vi habitus amoris, dodij posse esse simul: nullus tamen concedet, posse vnum, se idem obiectum, se secundum eandem rationem amari se odio haberi; etiam remisse: quia amor simpliciter alicuios, etiamsi sit remissus, inuoluit privationem odij respectu eiusdem secundum eandem Pationem considerati: ergo similiter, licet duæ qualitates, vi calor, se sigus, possint esse simul; non tamen duo motus contrarij, quia motus, seu sieri vnius formæ contrariæ, quantum est ex se; est abiectio alterius, se impedimentum motus; seu sieriquo aliud contrarium sit.

12:372

41

102,15

Ľ.,

1

is h

ibase)

wi

2/3

rel

12

19

ø

11 Ad primum pater ex dictis: nam vnus motus etiam remissus habet, quantum est de se, esse ipsam abiectionem alterius motus contrarij, & formæ per illum producendæ; at verò vna qualitas non est necesse, vt seipsa & ratione suæ essentiæ sit ipsa abiectio alterius, vt ex se constat.

Ad secundum patet etiam ex dictis in prima ratione pro nostra assertione: nam si illa duo agentia sint omnino æqualia, mutuo se ad agendum impediunt, & hæc de præsenti quæstione & de toto libro quinto.

### **፟ቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚ**

#### LIBER SEXTYS

Physicorum.

#### PROOEMIVM.

E tribus, vnà cum Aristot, in hoc lib. agemus. Primum oft de compositione continui': vt ita semel explicatis partibus, quasi subiectiuis motus, iam nunc compositio eius ex partibus integrantibus innotescat. Secundum est modus incipiendi, & desinendi eiuldem motus: quia iuxta modum compositionis rei, est modus incipiendi, & desinendi ipsius. Vbi etiam aliqua de inceptione, & desitione rerum permanentium dicemus. Tertium est de terminis entis naturalis, seu de maximo, & minimo: Nam licet Arist. aliquid de eis in 1. lib. tetigerit, nihilominus iterum in præsenti hoc ipsum tangit : quia intelligentia corum, que circa maximum, & minimum dicenda sunt, non parum ex dicendis in hoc libro pendent.

### SVM M A TEXTV S totins libri.

Iber hic in 10. capita secatur. În 1. & 2. probat Aristicontinuum, & peculiariter tempus, non componi ex solis indiuisibilibus. In tertio agit de instanti, seu momento temporis, ostendens illud esse indiuisibile, & sinem partis præteritæ necnon, & principium partis suturæ: ac tandem in prædisto instanti non posse sieri motum. In quarto de diuisibilitate motus sermonem instituit.

In 5.86 6.tractat de principio & fine motus: vbi etiam tangit motum definendi illius, scilicet per primum non esse. In c.7.0 stendit istis quatuor nimirum mobili, spatio, seu magnitudini (per quam sit. motus) tempori, ac tandem ipsi motui, conuenire eodem proportionali modo, quòd sintinsinita, vel sinita.

In 8. probat, quietem esse in infinitum divisibilem, aliter tamen, & aliter quam motum: nam huic convenit divisibilitas vt actui positivo, illi verò tanquam privationi motus. Et loquitur, vt constat, de quiete, privativa, secundum quam quiescere dicimus illud, quod non mouetur, eo tempore; quo moueri poterat. Vndè prædica quies nequit esse in instanti, sicut neque motus. In novo tandem, & decimo capite proponit aliquos errores aliorum Philosophorum; & falsitatem, in eis contentam ostendit.

### 

DE COMPOSITIONE continui.

VIA Aristoteles primo loco de compositione continui in hoc libro egit: ideo nos primo loco de illa agimus.

### QVÆSTIO I.

Virum in continuo fint actu vera, & posttiua indivisibilia tam continuatiua, quam terminatiua.

Via compositio continui, & plura, que ad illud pertinent, non parum ex notitia indiussibilium quantitatis pendet, ideo sigillatim de eis questionem hanc primò mouemus.

### Varia sententia recensentur.

Š. Ì.

PRima sententia est aliquorum recentiorum asserentium, dati quidem in continuo indiuissibilia continuatiua quæ sint vera entia realia; minimè verò esse realia indiuisibilia terminatiua. Quorum sundamentum est, quod quæuis res corporea seipsa est sinita, & terminata: ergo non indiget indiuisibili terminante. Antecedens probatur: tum quia ex se non habet esse infinita; ergo sinita: tum etiam, quia pars ex se habet esse situata ante puncum: ergo ex se habet viterius non progredi: erit ergo ex se sinita:

Confirmatur: nam si præscindamus per intellectum lineam à puncte, non minus manebit simpliciter finita sine illo, quàm cum illo: imò nec maior, nec minor, quàm antea: quandoquidem indiussibile additum diussibili non facit maius: ergo etiam si auferatur, non faciet minus.

2. Nec potest ad hæc responderi: quòd etsi quantitas seipsa sit negatiuè sinita, non tamen positiuè: Vnde non sunt necessaria indiusibilia ad terminandam vecumque quantitatem; sed ad eam positiuè siniendam, Nam contra est; quòd si ratio siniti attendatut, importat quid negatiuum: tum quia sinitum dicitur tale per carentiam maioris) persectionis, aut quantitatis atum quia infinitum dicit persectionem, & positiuam entitatem: ergo sinitum dicit mersectionem, & carentiam: ergo ad rationem

### 250 Disp.XXIV de compositione,&c.Quæst.I.

finitatis continui non est cur finis positiuus excogitetur: maxime cum ad fundandam illam negationem sufficiat ipsa entitas continui diuisibilis: siquidem de illa potest assirmari, quòd viterius non se extendat.

3 Secunda sententia est aliorum asserentium, admittenda esse puncta, lineas, & superficies terminatiuas; non verò continuatiuas: ita Fonseca s. Metàph. cap. 16. quæst. 6. & alij ex Iunioribus. Probatur primò ex Aristot. 8. Physic. cap. 8. & 3. Metaph. cap. 5. vbi inquit: Superficies non esse astu un continuo sed solum potestate. Quem locum explicans D. Thom. lect. 13. ait: Quod autem ditum est de superficie; intelligendum est in linea, puncto, & unisate: has enim in continuo non sunt astu, nisi solum quantum ad illa, qua terminant continuum. Et opusc. 36. cap. 2. his verbis. In has ergo tinea constituia per diversitatem puntti, erunt puncta quadam duo astu, ut eius termini, qui cadunt in eius desinitione, & infinita alia in potentia, secundum quod ipsa est in infinitum divisibilis potentialiter.

Deinde ratione probatur: nam si Deus separaret à linea omnia indiuisibilia continuatiua, tunc revera maneret continua: ergo ad continuendam lineam non sunt necessaria indiuisibilia, ac proindè neque ad continuandas alias quantitates. Antecedens patet: nam vel illud, quod tunc remaneret in linea, esset aliquid indiuisibile, & hoc non: alioquin non essent ablata omnia punca, & indiuisibilia: vel diuisibile secundum longitudinem, & tunc esset linea, & consequenter habens partes intrinsecè vnitas, in quas sit diuisibilis: quamuis careat prædictis punctis.

Vera sententia Aristotelis, & D. Thoma, & primum illius fundamentum.

#### S. 11.

1 Nilominus dicendum est: in continuo verè dari actu indiuisibilia, tam continuatiua, quam terminatiua, quam sint realia, & positiua entia, & hac in linea esse puncta, in superficie verò lineam, vt indiuisibilem secundum latitudinem, in corpote verò superficiem, vt indiuisibilem secundum profunditatem. Ita Aristot. & D. Thom. locis statim referendis, Themist. Simplicius, & Phyloponus; Capreolus in 2. dist. 2. quast. 1. Deza q. 2. art. 4. Caiet. 3. p. quast. 4. art. 2. & cap. de quantitate, Soto ibidem quast. 2. Soncinas lib. 10. Metaph. quast. 20 Suarez secundo-tom. sua Metaph. dist. 40. sect. 5. numero 28. Plaza, Mazius, & Rubius in prasenti, & alij plures.

Assertio hæc, quoad secundam eius partem, scilicet hæc indiusibilia in linea esse puncta, &
in superficie lineam, apertè sequitur ex priori: nam
si semel dantur prædicta indiusibilia in continuo,
necesse est, vt sint indiusibilia secundum eam dimensionem, secundum quam continuum est diuisibile: Vndè cum punctum sit indiusibile secundum omnem extensionem, erit accommodatum ad
continuandam, & terminandam lineam, quæ secundum solam longitudinem est diussibilis. Et similiter cum superficies habeat, diussibilitatem secundum latitudinem, continuabitur, & terminabitur per lineam, quæ secundum latitudinem est
indiussibilis. Et tandem quia corpus est patibile
secundum profunditatem, habebit pro continua-

tiuo superficiem, quæ secundum hanc dimensionem impartibilis est, vt ita prædictum vinculum impediat, ne vna pars, verbi gratia, lineæ, immediate tangat, aut quasi tangat aliam, & intromittatur in illam: ac proinde penetretur cum ea.

o Deindè quoad eius primam partem probatur in primis ex Aristot. qui capite de quantitate sic ait. Linea verò continuum est. Sami namque communis terminus, quo partes linea copulentur, puntum potest. Vbi idem docet de superficie, corpore, & tempore, & 5. Metaph. cap. 6. assert: puncta habere positionem in continuo, & in hoc libi cap. 1. 2. & 3. id maniseste docet probans continuum non constare ex solis indiuisibilibus. Vndè cap. 3. text. 29. inquit. Inter puncta verò semper est linea. Et hoc ipsum docet de indiuisibilibus terminatiuis lib. 5. huius operis cap. 3. text. 26. tradens definitionem continuorum, & contiguorum.

Confirmatur ex D. Thoma: tùm in commentariis locorum Aristotelis, quæ retulimus: tùm etiam opusculo 36. cap. 2. vbi inquit : In linea tamen sunt plures puntti, & realizer ab innicem dinersi, ve duo eius termini. Et similiter in eius continuatione: & quæst. 28. de veritate art. 2. ad 10. asserit. Anie vlimum instans huius temporis non est accipere alind immediate proximum, quia quodcumque instans accipiatur aliud ab vlišmo , šnter ipsum, & vlimum erunt infinita alia instantia. Et in hoc lib. lect. 8. ait, quod. In quanis linea est signare infinities punctum, ante punctum, & in quelibes tempore infinities instans. Quod etiam multories in aliis locis repetit. Et confirmatur ex D. August. in lib. de quantitate anima cap. 11. & 12. confel. cap. 14. vique ad 18. vbi nostram assertionem de-

Deinde ratione desumpta ex Aristotele, & D.Th. locis citatis: sic primò suadetur assertio; quoniam contigua, ve talia realiter se tangunt, & quodlibet eorum habet suum vltimum: ac tandern quatetenus contigua disserunt essentialiter à continuis: ve cum Aristotele docent communiter Philosophi: sed hæc non possunt saluari, nisi admittantur realia indiuisibilia continuatiua, & terminatiua: ergo, &c.

Minor quoad primam partem, scilicet quoad contactum, probatur, quoniam non possunt se realiter tangere in ipsa carentia extensionis, cum hæc sit nihil, neque in profunditate, vt tali : quia vnum corpus non potest tangere profunditatem alterius, vt talem; nisi intromittatur in aliud saltem secundum aliquam sui partem; atque ita nisi ibidem sit aliqua penetratio, quæ tamen, vt constat est naturaliter impossibilis, ac proinde solum possunt se tangere tatione indivisibilium terminatiuorum. Quoad secundam verò partem constat: nam cum quæuis pars sit in infinitum diuisibilis, nequit ibidem assignari aliqua, que sir prima, aut vltima. Et tandem quoad vltimam partem etiam liquet : quia si duas partes quantitatis esse continuas, non addit nexum politiuum, & confequenter indinisibile aliquod quo nectantur; fict indè, vt duas partes vnius lapidis esse continuas, tantum importet, quod non fint eiusdem naturæ, & quòd non distent inter se: at hocipsum habent due lapides inter se contigui : ergo, &c.

Expendi



### Disp.XXIV.de compositione,&c.Quæst.I. 251

Exponditur secundum fundamentum vera sententia.

§. 114.

7 Secundo principaliter, quoad eandem partem fuadetur assertio tatione, quam ex parte innuit Arist. 1.de Anima cap. 1. text. 13. & D. Thom. ibidem : nam si detut globus perfecte sphæricus,& simul aliud corpus persecte planum tunc globus ille, si super hoc planum, poneretur, tangeret realiter, & physice illud : ergo tangeret aliquid reale, & positiuum illius. Realis enim contactus nequit fieri in negatione, quæ realiter est nihil: at non tanget illud, nisi in puncto: igitur dantur in continuo vera realia, & politiua indiuisibilia. Minor probatur : tum testimonio Aristotelis loco citato: tum etiam authoritate Euclidis Mathematicorum Principis, rationeque ex iplo desumpta : nam aliàs opostereresse in globo aliquam extensionem planam: quia corpora, que se tangunt, adæquantur in eo, in quo talis contractus sit:at corpori plano non potest nisi planum adæquari: ergo si globus in aliqua extensione tangeret planum, necessariò etiam haberet in se planam extensionem; & consequenter non esset perfect è sphæricus.

8 Et simile argumentum potest fieri in cylindro seu columna persectè rotunda, qua cadens super persectè planum, non potest illud nisi in linea tangere: ob eandem rationem: sicut etiam duo plana solida, & persecta, non possunt se tangere nisi in re indivisibili secundum profunditatem: quia aliàs penetrarentur, vt ex statim dicendis constabit: ergo necessariò ponen-

da sunt in continuo realia indivisibilia.

Multipliciter solent aduersarij huic argumento respondere. Alij enim respondent: quòd licet corpora illa se tangant, nontamé in te, aut parte aliqua determinata; sed in indeterminata, quod (vt ipsi aiunt).

est rangere indiuisibiliter in re diuisibili.

0.1

000

1

15

Sed in primis hæc responsio non saluat contactum illorum duorum corporum, quæ persecte sint plana; & æqualia: nam cum hæc non possint se tangere in aliqua minima, & indeterminata parte profunditatis: quià aliàs penetrarentur; necesse est, quòd in superficie; imò & quòd in tota superficie indivisibili secundum profunditatem siat hic contactus, cum in tota illa se adæquent.

Deinde: nam etiamii admittantut ea, que in hac solutione dicuntur, adhuc non soluitur vis argumenti: nam inquirimus: num illud, in quo huiusmodi corpora se tangunt, siue illud sit certum, & determinatum, siue incertum, & indeterminatum; sit extensum, necne? Si hoc secundum dixeris, habemus intentum, quòd scilicet dentur realia indiuisibilia in continuo, si verd sit diuisibile, & extensum ex parte vtriusque: ergo & ipse globus extentionem planam habebit, siuc determinatam, siuc indeterminatamiergo non erit perfecte sphæricus sicut supponimus : quia hoic (vt ex Euclide diximus) repugnat vera planities. Item; quia tangere aliquid indiuisibiliter necessario, importat, vt sakem vnum extremum sit indiuisibile : quia illa dictio, vel aduerbium, indimissibiliter dicit modum rei indivisibilis, non divisibilis : sicut è contrariò tangere remaliquam diuisibiliter, est modus rei diuisibilis, & non indiuisibilis: ergo repugnat contingere le indiuisibiliter, & non esse ibidem aliquod verum indivisibile.

10 Alij vero aliter secundò occurrunt dicentes: contactum illum seri in indivisibili eminenter & non formaliter ibi existente. Sed contra est: quia esti da-

remus, ibi punctum esse eminenter, adhuc non soluitur vis argumenti: quia contactus horum corporum
est actualis, & formalis per quam vitima corporum
actualiter, & formaliter sunt simul: ergo contactus
hic necessariò postulat indivisibile actu, & formaliter
ibidem existens. Prætered, non est minus formalis
contactus corporis sphærici, aut cylindri super planum cadentis, quam plani super alterum planum: sed
hæc duo se tangunt per positivas superficies in eis
formaliter existentes: ergo & alia duo se tangent per
indivisibilia in eis formaliter existentia.

#### Diluuntur argumenta initio postta.

6. I V.

D primum pro prima sententia, & eius confirmatione benè respondetur ibidem. Vnde quantitas sine indivisibili terminativo erit capax positiva terminationis, & consequenter afferet carentiam viterioris extensionis: non tamen erit positivà terminata, nec adæquate sinita: quoniam adæquata sinitas eius petit sinitatem tam positivam quam

negatiuam.

Et ad probationem contra hoc negandum est antecedens: nam finitum, & infinitum mutud inter le per modum habitus, & priuationis,& secundum diuersas rationes comparantur. Etenim infinitum duo habet: primum est habere plutes, ac plutes partes: secundum est, habere quandam carentiam termini politiui: sicut, & finitum duobus aliis è regione oppolitis gaudet, scilicet carere viteriori extensione. quæ post punctum terminatiuum subsequatur, & habere positiuam finitatem, scilicet indiussibile terminatiuum. Vnde infinitum secundum id, quod dicit, positiuum, habet se per modum habitus respectu carentiæ importatæ à finito : sicut etiam finitum ratione sui positiui habet per se modum habitus, & forme politiue respectu illius carentie, quam infinitum secum affert.

ia Ad id autem, quod vltimo loco in eadem probatione additur, dicendum est : solam entitatem vltimæ partis aliquotæ non esse satis ad fundandam carentiam tam viterioris extensionis, quam viterioris entitatis, aut modi positiue sinientis, & terminantis ipsam: quia hæc carentia fundatur immediate in ipsa entitate indivisibilis terminativi; quod post illam partem sequitur. Vnde vsque dum tale indivisibile sir, non est quantitas illa terminata omni terminatione, quam petit : sicut nec substantia est terminata eo modo, quem petit, per hoc, quòd habeat carentiam essendi in alio, ve in subiecto, vel ve in supposito, nisi habeat positiuum terminum; ratione cuius sit positiue per se Maxime, quia quantitates, nisi maneant positiue terminate, non poterunt contiguari, nec tangere se corpora, nisi ad inuicem penetrentur, ve explicatum est: & consequenter non remanent cum terminatione, quam petunt.

13 Ad primum pro secunda sententia respondetur: Aristotelem, & D. Thom: solum loqui de diuisibilibus terminatiuis; quæ sunt in potentia continui, & resultabunt toties, quoties illud divisum suerit. Itaque in quantitate continua alia ad minus sunt indivisibilia, quæ actu continuant, & non exercent præcisè munus terminandi: alia verò, quæ neque actu terminant, neque continuant: quia revera non sunt; attamen continentur in potestate continui, & ipso diviso resultant, & terminant. Loquendo ergo de indivisibilibus terminatiuis tunc linea ve longa habet actu duo, licet habeat plura, & plura

### 252 Disp.XXV.de compositione,&c.Quæst.I.

in potentia:quia quantitas illa potest in infinitum dinidi.Et ideò D.Th.vt innueret, se loqui de his indiuisibilibus, addidit illa vitima verba, scilicet: Et infinisa, alin in potentia secundam quò dipsa est in infini-

sum dinisibilis potentialiter.

Ad secundum respondetur: in primis casum esse impossibilem: quia aliàs maneret continuum diussum in omnem sui partem: quandoquidem sublato omni continuativo, si manent res, quæ antea continuabantur, debentetiam manere diusse in omné sui partem, quod sanè est contra naturam quantitatis continuæ, quæ nulla diussone exhauriri potest; sed semper est viterius, & viterius diussibilis. Deinde addimus quòd gratis admisso, sed non concesso illo casu, non remaneret linea; non quidem, quia solum constat ex solis indiussibilibus, sed quia essentialiter pendet ab illis: quandoquidem essentialiter est quantitas continua: vnde his ablatis, petit quæuis alia entitas, quæ in ipsa intrinsecè reperitur.

#### QVÆSTIO II.

An continuum constet ex solis indiuisiblibus.

Semel explicata existentia indiussibilium in continuo, oportet declarate, quoinodo in ordine ad illud se habeant, & ideò id secundo loco inuestigamus.

Placitum Zenonis, & aliorum.

6. I

Prima sententia est asserentium continuum solum ex indiuisibilibus, numero tamen sinitis componi: ita vt verbi gratia linea nihil aliud sir, quam multitudo, & collectio punctorum. Sic Stoici Philosophi, duce Zenone. Item Pythagoras. Democritus, Leutippes, & multi alij, qui Aristotelis atate storuere, quos etiam nouissiue sequuntur nonnulli Moderni ex Societate Iesu, qui scripta

sua nondum prælo mandarunt.

Probatur primò. Si globus perfecte sphæricus super corpus persecte planum motu continuo moucatur quod quidem esse possibile videtur certum:) tunc
globus ille solummodo in puncto tangeret planum,
vt præcedenti quæstione dictum est: ergo totum illud planum constat ex solis punctis. Patet consequentia: quia omne mobile motu continuo tangit omne
illud spatium, per quod continuò mouetur; non
enim transit ab extremo ad extremum absque eo
quòd transeat per medium; ergo si globus ille solùm
tangit in puncio, signum est, quòd spatium illud extensum, per quod transit, solùm constat ex punctis.

15. Secundò probatur, inquirendo vtrùm inter punctum, quòd est initium lineæ, cæteráque alia puncta intercedat aliquid, vel nihil: si nihil habetut intentum; scilicet continuum ex solis indiuisibilibus coalescere. Si verò aliquid mediet, rursus inquiritur, num sit linea. Et hoc non: nam imnossibile est mediare lineam, quin etiam puncta medient: puncta autem mediare non possunt: quia inter primum, & omnia alia non est aliud punctum quod medier, vt ex se constat: ergo inter punctum primum lineæ, & cætera omnia nihul aliud mediabit; sed tota linea solum erit collectio illa punctorum.

Confirmatur, si demus corpusaliquod, cuius vna

medietas in aqua, & alia in acte fit,: tunc in medietate illius corporis duz linez terminatiuz aquz, &acris immediate se contingent: ergo ex parte corporis locati correspondent duz aliz linez, quz eriam immediate sint; & consequenter inter vnum,& aliud indiuisibile minime aliqua pars mediabit. Prima consequentia patet: nam de ratione locati circumscripriui est, vt totum toti loco, & pars parti, ac denique indiuisibilia indiuisibilibus correspondeant.

16. Tertiò quià si continuum componitur ex partibus, sequitur, easesse infinitas, & cousequenter motu continuo nunquam posse torum spatium diuisibile, v.g.gymnasij huius pertransiri: at hoc contra euidentem experientiam est: ergo, &c. Sequela prior patebit, ex infià dicendis q. 5. Secunda verò suadetur : quoniam sicut data hac infinitudine ante quamlibet partem, priùs esset alia: ita moueremur priùs per vnam, quam per aliam. Et quauis parte per motum acquisita tutsus restaret alia, & alia acquirenda. Ergo mobile nunquam illas finiet, seu omninò pertransibit. Patet consequentia: quia si illas successiuè finitet; consequens indeesset, partes illas non esse tot, vt quauis assumpta restaret alia, & alia sumenda : sed necessariò assignaretur vitima, ad quam mobile vltimò perueniret.

Stabilitur sententia Aristotelu, & D. Thoma, & primum huius fundamentum.

§. I l.

Dicendum tamen est: continuum non componi ex solis indiuisbilibus. Ita Atist.c.t. huius libri text. 2. vbi ait: At verò neque consequenter esis puntim ad punctum, aus ipsum nunc, ad nunc ipsum vi ex hu sit longitudo, aut tempu: consequencer en im sunt, intra qua nibil est eiusdem generà: inter aux em puntia semper in linea, & inter ipsum nunc est tempus Et hoc ipsum sæpe tepetit in toto cap. 1.2. & plutibus tationibus construat. Quem Doctor Angelicus & vniuersi eius Interpretes, paucis ex lunioribus, exceptis

Imò, & Ecclesia Catholica in Concilio Constantiensis set. I. inter errores contra sidem, quibus irretitus est Ioannes Hus, eos etiam, quos aduersus Philosophiam veram tenuit, aunotate volens, hunc inter alios tetulit; quòd scilicet docuerit, continuum componi ex indivisibilibus. Verba autem Sacri Concilis sunt; Linea autem Mathematica continua, componitur ex duobus, tribus, vel quatuor puntiu immediatu, aut solum ex puntiu simpliciter sinicis: vel cempus, ost, sait, vel erit compositum ex instantibus immediatis. Item non est possibile, quin tempus, of linea, si sint, alter componantur. Et statim Concilium, his debitam verbis censuram reddens, addit. Prima pars est error in Philosophia; sed vitima errat circa divinam potentiam.

18. Deinde ratione desumpta ex eodem Aristor. & D. Thoma locis citatis, suadetur primò. Indiui sibile additum indiui sibili, non facit maius, aut extensus: ergo put cum additum puncto, non extendit: ergo non facit lineam: quia impossibile omnino est, dari lineam sine aliqua extensione. Imò etiam sequitur, impossibilem esse superficiem, aut corpus: quia si continuum ex indiui sibili bus tanquam ex partibus constatet, sieret inde, totum corpus nihil esse aliud præter plura puncta: nam profunditas esset multiplex superficies, & superficies multiplex linea; & linea esset multiplex punctum: & consequenter de primo ad vltimum, totum corpus non esset aliud, quàm plura puncta.

Ausecedens



### Dilp.XXV.de compositione,&c.Quæst.II. 253

Antecedens suadetur: nam ea, quæ secundum se totase tangunt non faciunt maius; id, quod manisestè
constat in ædisicio: etenim si vnus lapis super alium
positus, secundum totum, quod habet, tangat alium, &
è contra, tunc vnus in alium omninò intromitteretur:
nec vnquam cresceret ædisicium: at puncta se inuicem tangunt, secundum totum, quod habent: quia
cum indivisibilia sint, si se quocumque modo tangunt,
necesse est, quod vel secundum se tota, vel secundum
nihil, se contingant: ergo quantumvis addas puncta,
nunquam crescer, vt sic dicamus, ædisicium, aut aliqua

longitudo lineæ ex eis resultabit.

19 Confirmatur ratione, quam ibidem Aristoteles, & Diuus Thomas innuunt. Quia aliàs si daremus duplicem lineam, quarum vna decem punctis, alia verò vndecim constaret; tunc hæc posterior offet maior, quàm prior: non obstante prædicto contractu adæquato punctorum inter se: at hocest impossibile: ergo, &c. Sequela satis constat: Minor verò probatur: nam posterior linea solum excedit priorem in vno puncto: sed punctum nullius est extensionis, & magnitudinis: ergo repugnat, quòd vna linea ratione illius sit longior, quàm alia; sicut impossibile sumino esset, quòd vnum corpus esset magis album, quàm aliud ratione alicuius entitatis, quæ non sit albedo.

20 Ex horum Iuniorum doctrina posset vecumque (semper tamen inscilicet) huic rationi, & eius confirmationi responderi Rationi quidem principali, si dicatur, quòd anteccdensest verum in rebus diuisibilibus secundum totam suam entitatem se tangentibus:non verò in indiuisibilibus: quia hoc ipso quòd diuisibilia secundum se tota se tangant, necesse est, ve vnum totaliter intromittatur in aliud, & consequenter quòd penetrentur: at indiuisibilia, hoc ipso quòd se tangant, non habent, ve vnum cum alio penetretur: vel ad inuicem intromittantur: quia cum sint indiuisibilia, ad hoc ve secundum se tota se tangant, satis est, quòd vnum sequatur post aliud, & consequenter vnum extra aliud erit, & maius facier.

Et posset consirmari hæc solutio, ex eo quòd Aristoteles, & eius schola tenentur hoc ipsum admittere in puncto continuatiuo, & partibus, quas continuat. Nam punctum illud non potest esse intromissum in partem, & penetratum cum illa: alioqui etiam altera pars vnita cum eodem puncto ingrederetur similiter in illam; sed est immediate post vnam & aliam partem, non obstante quod ab vtraque secun-

dùm se totum tangatur.

Consistmationi verò posset responderi: quòd licet vnum punctum secundum se, separatim sumptum non sit alicuius extensionis: attamen vt consunctum cum aliis, facit entensionem, & consequenter ratione illius, poterit vna illarum linearum esse longior alia.

21 Cæterum, omnia hæt frustraneè adhibentur, & in primis contra id, quo rationi principali occurritur, obstat: quòd hoc ipso, quòd vnum punctum tangat totum aliud, necesse est, vr vbi vnum est ibidem & aliud sir; ergo cum hoc contactu non potest cohærere, vt vnum sir post aliud. Antecedens patet: nam cum vnum panctum sic tangit aliud, vel vnum vltra progreditur; quò aliud non progrediatur, vel non? Si primum dixeris, non se tangent ambo secundum se tota; si secundum, ibidem erit vnum, vbi & aliud.

Adde, ided vnum puncum esse ibidem, vbi est indiuisibile loci correspondens illi: quia tanguntur ad inuicem secundum se tota. Vnde si hoe præcisè abstuleris, non remançbit vnum, vbi est alterum: si ergo vnum puncum lineæ tangit secundum se to-Colleg. Compl. Physic.

tumaliud, & è contra, necessario ibidem erit, vbi & aliudijarque ideò non possunt hæc duo coharere re, scilicer quod duo i punca secundum se tota se tangant, & quòd vnum sit extra, & post aliud Maximè, quia non potest hic contactus ex parte veriusque esse adæquatus, quin vnum eò vsqueaccedat inclusiuè, quò ctiam aliud: cumque ad illam distantiam in qua vnum est, non possit aliud inclusiuè per tingere, quin tota possideatur: quippè quæ indiuisi bilis est; sit inde, ve non possit non quodvis punctum in eodem situ esses consequenter ibi inuenies vnum vbi & aliud.

22 Ad id autem, quo solutio hac confirmabatur, negandum est, punctum continuatiuum in sententia Aristotelisasse sin ordinead locum post partem, quam continuat, vel penetratum, propriè loquendo, cum illa. Primum illud ex impugnatione nunc sacta satis liquet; secundum verò etiam constat, quia penetratio (si philosophicè loquamur) necessariò includit duo quanta se inuicem secundum partes indi-

uisibiles tangentia.

Quare, licet pundum afficiat, & vt sic dicamus; quali tangat saltem inadzquatè partem quam continuat; non tamen se in eam intromittit: quia afficit; & quasi tangit illam vt indiuisibile, & suo modo tanquam terminus eius; consequenterque indiuisibiliter. Vnde minime se in illam intromittet:quoniam hoc est proprium rei diuisibilis, nec potest cohzrere cum termino, vt totam terminet extensionem. Cum quo tamen star, vt co ipso quòd totum punctum quasi tangatur à parce, quam continuat, oporteat ibidem, saltem inadæquatè esse partem vbi punctum, id est, ita ve non secundum se totam quasi tangat punctum; sed secundum sui medietatem, & hæc tursus non secundum se totam; sed secundum sui medietatem, & he in infinitum quasi iangat idem punctum: quia illuc vsque inclusiue per partes minores, & minores accedit. Vnde , licet inter contactum duorum eorporum non inuenia ut medium inter hoc quod est vnum esse intra, vel extra aliud, benè tamen inter duo indiuisibilia, vel inter vnum indiuisibile, & aliud indivisibile : quia non adest aliquid, in quo, & per quod fiat intromissio; nec aliquid, per quod vtrumque possir esse extra aliud ideoque erit ibidem vnum: vbi & alterum; & consequenter nullam facient ex-

23 Diximus, Punttum quast tangere partem, quam continuat: quia licet immediate afficiat illam, & vniat candem cum altera patte, non tamen si philosophice loquamur (vt optime notauit Aristoteles in præsenti, textu primo,) tangit illam: quandoquidem teste codem Philosopho ibidem, ca solum se tangunt, quorum vltima sunt simul, consequent rque habent aliquid præter vltimum.

Tandem contra id, quod vltimo loco ad enodandam confirmationem adducitur, scilicet vnum pundum, vt coniundum cum aliis facere maius in linea, obstat, quod datis duabus virgis, quarum vna quatuor extensionis palmos, & alia quinque habeat, impossibile erit, vt hæc posterior excedat alium; nisi in ea tantum extensione, quam vnius palmus secum affert: quantumuis illam prioribus palmis coniungas, & vnus corum sit idoneus ad faciendum cum alio maiorem longitudinem : ergo similiter , linea excedens aliam in vno tantum puncto, solum exa cedet eam in eo, quod punctum illud secum attulerit: quautumvis illud cum prioribus punctis iunxeris: Quare cum tale punctum nullius seçundum se sit extensionis, consequens est, vt prædicte line, nullam longitudinem, aut maioritatem supra aliam præstet. Adde, impossibile esse, pun aum esse longum ve quo,

### 254 Disp.XXV.de compositione,&c.Quæst.II.

quin sit ipsa longitudo: at quod est omnino indiuisibile, repugnat esse longum, aut esse ipsam longitu-

dinem : ergo, &c.

24 Sed obiicies: licet vnitas prædicamentalis secundum se sic indivisibilis: attamen vnita aliis vnitatibus numerum facit, qui vetè est quantitas extensa. Similiter instans temporis additum tempori, reddit ipsum longius, etgo eodem modo punceum, quod secundum se, se separatim sumptum habet esse inextensum, essiciet quantitatem extensam, si cum aliis puncuis coninngatur.

Antecedens, quoad priorem partem patet. Quoad posteriorem verò suadetur, nam tes durans toto tempore, verbi gratia, horæ, & in instanti terminaciao illins; magis videtur durare, quàm ea, quæ toto tempore horæ duraret, & in instanti terminaciao illius per primum non esse desineret, quia in illo instanti, de illa priori erat verum dicere, quòd sit; de poste-

riori verò, quòd non sit-

25 Respondetur ad primum exemplum: quod licet indiuisibile additum indiuisibili, non faciat maius, aut extensius, facit tamen plus. Vade cum ad quantitatem discretam formaliter sumptam minime desideretur magnitudo extensionis: bene tamen (vt sic dicamus) magnitudo pluralitatis ideò quantitas continua minime potest componi ex solis indiuisibilibus, bene tamen discreta ex vnitatibus formaliter indiuisibilibus, & materialiter extensis.

26 Ad secondum exemplum concedimus, instans facere maius in duratione; non tamen maius,
aut extensius tempus: quia maius tempus, quippè
quod est quid quantum importat maiorem extensionem. Vnde, cum indivisibile additum indivisibili
non faciat extensius, consequens est, vt instans temporis, quod indivisibile est, non possit reddere tempus entensius: at duratio abstranti ab extensione:
nam sicut potest dari duratio successiua, & quantitatiua, qualis est tempus ira duratio indivisibilis. Vnde maior duratio, seu vt melius loquamur, magis
durationis potest prouenire ab eo quod est omnino
indivisibile.

Et potest hoc exemplisicati in linea, cui si aliqued adderetur puncum tunc haberet plus de entitate : quoniam entitas à diuisibili & indiuisibili abstrahit, non verò esset maior, & longior ob rationem dictam: ita ergo si tempori adderetur instans, tunc haberet plus de entitate, plusque de duratione: non tamen ipfummet tempus redderetur extensius.

### Examinatur Secundum fundamentum nostra sententia.

#### §. 1 H.

Secundo principaliter suadetur assertio, ratione alia desumpta ex Arist. & D. Thom. locis cit.nam ex opposito sequitur, mobile velocissimum non posse aquali tempore percurrere plusspatij, quam mobile tardissimum: quod est euidenter falsum.

Probatur sequela: nam demus, claritatis gratia spatium habens decem & nouem indiussibilia, tunc mobile tardissimum tantum potest consumere vnicum instans, dum vnum indiussibile spatij pertransit, nam si consumeret tempus, prius percurreret vnam partem puncti, & postea aliam: quod implicat: cum indiussibile illud careat partibus; & ita, vel totum simul & consequenter in instanti, summaque cum velocitate, vel nihil illius debeat acquiri: ac proinde in decem, & novem instantibus totum illius spatium percurrer. Pt similiter mobile velocissimum non potest transite illud in minori duratione, quàm in de-

cem, & nouem instantibus, quia quodlibet indimisibile spatij debet pertransici in minori duratione impossibili. Quare cum instans sit minima duratio, quippè quod est omninà indivisibile, nocesse, erit, ve consumatur vinum instans in transitu per quodlibet exillis indivisibilibus; & consequenternon poterit non consumere decem & nouem instantia in transitu per omnia illa.

28 Respondent primò, negando in vnico instanti, vnicum tantum posse pertransiri punctum, sed quò mobilia sint velociora eo plura simul: se quò tardiora, co pauciora punca simul percurrere. Et addunt quod mobile omnium tardissimum pertransibit in vnico instanti vnicum tantummodo punctum.

Sed contra quia inde manifesté sequitur idem corpus simul, & semel esse in duobus locis sibiadaquatis hocque naturaliter contingere posse: quod sanc est evidenter falsum. Sequela probatur : nam a mobile sit non maioris magnitudinis, quàm quinque punctorum, & sit ità velox vt in vno instanti decem puncta simul pertranseat: tunc in codern instanti, in quo fuerie in primis quinque punctis, erit in quinque sequentibus quia: non transit à primo vsque ad vhimum punctum, percurtendo medium nec fuit prius in primo aut medio, quam in vitimo punôto: alias pertransisset illa successiue, quod est contra id, quod solutio hæc supponit : ergo in codem instanti est in primis quinque punctis, & in quinque posterioribus : consequenter in codem instanti duplex sibi adæquature locum occupabit.

29 Deinde, eam si mobile sit duplo velocius, quam aliud, & spatium percurrendum, habeat ea puncha, quæ in ratione pro assertione diximus, scilicat decem, & nouem, sequeretur quòd dum mobile daplo velocius pertransit totum spatium, tune mobile daplo tardius nouem, & dimidium punctam percurrazzalioquin iam non erit duplo tardius illo priori, at punctum quippè indiussibile, nequir dimidiate percuri

alioquin indiuisibile non esset ergo,&c.

30. Respondent aduersarij; motum illum constare aliquibus divisibilibus morulis: & ita semel acquisito vno puncto; mobile ibidem aliquantulum quiescere antequam acquirat secundum. Vnde licet continuum, ex indivisibilibus componatur: possunt nihilominus aliqua mobilia esse velociora aliis: nam quò magis in quouis durauerint, seu quieuerint, puncta: cò erunt tardiora: & si duplo magis quieuerint, tunc

duplo tardiota erunt.

31 Sed contra: nam data tota confecta ex tracteria pura, tunc si hæc circulariter moueatur nulla pars illius moueri potest, quin & cæteræ omnes partes moueatur, vt euidens experientia ostendit: atque adeo nulla pars habere poterit in eo motu aliquam morulam, quàm altera pars non habeat: & tamen manifeste videmus, partem circumferentiæ velociàs moueti, quàm partem aliquam centro approximatam cum illa in eodem tempore percurrat longius spatium, quàm ista: ergo tarditas, aut maior vel minor velocitas motus, non potest ex prædictis morulis provenire.

Deindè: quia euidenter sequeretur nullum motum successiuum sore continuum, atque adeo nullum si idem numero maneat) posse plus quàm per vnicum instans durare quod euidenter est est falsum: siquidem motus, quippè qui habet ptius, se posserius, nequir esse in instanti: ergo, & Sequela probatur quia numquam inuenietur mobile ita velox, quo non possit dari aliud, & aliud multò velocius: sicu numquam dabitur corpus ita graue, aut leue, quo non possit aliud, & aliud grauius, aut leuius inuenisi: ergo quodcumque mobile signatum debet in quouis

### Disp.XXV.de composit.&c.Quæst.III. 254

instanti, aliquantulum, & per divisibilem morulam quiescere. Alioquin non poterunt dari alia mobilia, que longè velociora sint: ergo in quocumque instanti quivis motus interrumpetur, & siet realiter discretus ab alio:

#### Soluuntur argumenta prioris sententia.

S. IV.

D primum pro prima fententia resp.primo; quòdlicet corpus illud sphæricum continuò moueatur per aërem circundantem corpus planum; per ipsum tamen planum non mouetur nisi per saltus, de puncto in punctum: ita vt inter vnum & aliudtantisper eleuetur à plano. Quod consirmari potest experientia: nam videmus pilam per planum per illos saltus moueri quod si aliquando prædicus globus ad manum traheretur per planum tunc etiam motus sietet per saltus, licet non ita perceptibiles.

Secundò responderi potest: quod sicut si puncum continuo moueretur, tunc solum tangeret in puncto, & nihilominus vestigium ex illo relictum esser linea, vt communiter docent Mathematici: ita licet ille globus non tangeret partes pleni nistratione punctorum, nihilominus tangeret lineam silius plani: quoniam satis est, vt contingat partes illius longitudinis ratione punctorum, ad hoc vt continuo moueatur pet

przdictum planum.

1

Quod etiam explicari potest exemplo duorum planorum æqualium, & ad inuicem se contingentium, in quibus indiuisibilia vnius tangunt omnia indiuisibilia alterius atque ita etiam tangunt partes ratione indiuisibilium: alioqui non se ad inuicem continrent in omnibus iudiuisibilibus: quandoquidem in partibus, quæ remanerent intactæ, adsunt infinita alia indiuisibilia.

32 Ad secundum resp. quod inter punctum primum, & alia divisive sumpta, mediat linea: at si collective sumantur nihil mediat: quoniam nihil aliud restat. Non quidem, quia solum sint ibi puncta; sed quia nisi sumantur etiam partes, non accipiuntur omnia puncta collective: nam si partes remanent, debent, manere vnitæ infinitis punctis. Vnde ob hanc rationem interalias dicitur, non posse Denm separare omnia puncta à linea: quia alias manerent separata, vt supponitur, & non manerent,

Ad confirmationem dicimus, veriquæ lineæ aëris & aquæ solum correspondere vnam in locato: quia cum lineæ illæ sint indiuisibiles secundum latitudinem; consequens est, ve veraque simul non possit se, cundum hanc rationem facere maiorem extensionem, quam vna seorsum: ita cum talis conjunctio siat secundum quod sunt indiuisibiles, sufficiet linea illa, ex parte locati assignata; ad talem correspondentiam.

Ad tertium constabit ex dicendis infra in hac eadem disp.q.s.

### Q V Æ S T' I O III.

Virum continuum realiter componatur ex partibus, qua non solum in potentia; sed etiam in actu haheant rationem formalem partium?

Væstionis huius decisio, ex his quæ in præcedenti dicta sunt facilè deduci poterat. Ceterum, quia alioqui ex iunioribus credunt, oppositam sententiam esse Arist. & D. Thom. & adducunt Colleg. Compl. Physica. aliquot testimonia solutione digna; ideo vt eis satisfiat, præsentem excitamus quæstionem. Et licet ex hoc
quòd continuum non constat ex solis indiuisibilibus,
sed habeat actu partes, apertè sequatur, illas foreinfinitas, vt infrà explicabimus; nihilominus quia hæc insinitas est explicatu dissicilis, & plura contra se habet
solutione digna ideò maioris claritatis gratia, de insinitate nihil in hac quæstione dicetur; sed totam questionem sequentem in ea explicanda consumemus:

#### Refertur sententia negatina.

**S.** I.

PRima ergo sententia asserit: continuum non constate ex partibus, quæ actu, & formaliter sed solum in potentia habeant rationem partium. Ita aliqui ex recentioribus. Probatur primò ex Atist. 7. Metaph. text. 49. vbi sic ait: Duo namque si actu, nunquam sunt unum actu: sicut si potestate duo suerint, erunt unum: ut verbi gr. dupla ex duobus; dimidis potestate, actus enim separat. Vbi D. Thom. lect. 13. sic ait: Duo enim, qua sunt in actu, nunquam sune unam actu: sicut patet in partibus continui, duo enim dimidia unius linea, sunt in potentia in ipsa linea dupla, qua est una in actu; or bocideo: quia actus babet virtusem separandi, or dinidendi.

Secundo probatur ex D. Tho.in 4. dist. to.quæst. 1. att. 5. quæstione 3. ad 1. vbi ait. Vnitas rei consequitur esse spsius; partes autem alicuius homogenei continui ante divisionem non habent esse actu, sed potentia tantum, dideo nullam habent unitatem propriam in actu. Vnde in actu non est accipere ipsarum numerum; sed potentia tantum.

5 Confirmatur ,& explicatur : nam D. Thom. resp.argumento quod solet fieri de existentia Christi in hostia:scilicet quod si Christus est totus in tota & totus in qualibet parte hostiæ: sequetur quòd sit infinities sub eisdem dimensionibus. Cui argumento respondet id non sequi : quia non est incipere partium illarum numerum in actu; sed potentia tantum. Quod si S. Doctor, sentirer esse ibi acu plures partes, & consequenter infinitas (vt infta explicabi. mus ) optime inde inferretur; Christum Dominum elle infinities sub prædicis dimensionibus, quod tamen constanter negat. Vnde 3.p.q.76.211.3. 2d 1.2it. Corpus Christi ante diuisionem hostiz non elle pluries actu sub partibus illius sed potentia tantum. Et idem repetit in eodem 4. dist. 12 q.1. art. 1. quæstiuncula 3. & dist. 44. qu.1. art. 1. quastiunc. 5. & 1. de cælo lect. ?.

Confirmatur secundo, ex codem Angelico D. 1. Physic lect. 9. vbi totis etherogeneis tantummodo concedit multitudinem partium in actu, non verò homogeneis: Vnde ait: Hoc autem intelligendum est de partibus existentibus actu in toto, sicut caro, nerum, o os existunt in animali. Et per hoc excludantur partes totius continui qua sunt in potentia in ipso.

36 Tertiò. Partes continui non sunt actu inter se distinctæ: ergo nec sunt actu partes. Consequentia est certa: quoniam licet reuera sit ibidem entitas partium: quia tamen sunt actu distinctæ, ideo dicuntur non esse actu ibi sub ratione partium, quandoquidem quod est actu pars, debet distingui realiter ab altera comparte. Antecedens verò probatur: quia nulla exillis partibus habet propriam vnitatem, dum sunt in continuo; non quidem prædicamentalem: quoniam in quauis quantitate totali, tantum est vnica vnitas prædicamentalis: neque transcendentalem: nam vnitas trancendentalis rei y 2 sequi

## 255 Disp.XXV de compositione &c.Quæst.III.

squitur esse ipsius. Vndè cum in continuo non dentur partes, quarum singulæ habeant suum esse, adhuc partiale, sed omnes per vnicum, & simplex esse existant: consequens est, vt neque habeat transcenden-

talem vnitatem.

Nec satiserit si dicas, singulas partes habere suas vnitates partiales: quia ad hanc vnitatem non requiritur proprium esse. Nam contra hoc est: quia nulla est actualis distinctio partium inter duos actus quales essent illæ partes, niss proueniat ex ipsismet actibus vel ex materia seu ex diuisione quantitatis: at hæc distinctio non potest oriri ex natura ipsorum actuum; alioquin distinguerentur inter se essentialiter: neque ex parte materiæ, aut diuisione quantitatis siquidem, vt supponimus tantum est ibidem vnica materia, & vnica quantitas ergo.

#### Vera sententia Arist. & Dini Thoma.

#### §. 11.

Ilhilominus dicendum est: reuera dari in continuo partes actu, & realiter inter se distinctas, habentesque actu veram, formalem rationem partium. Ita Aristoteles locis in quæstione prima citatis quia si semel in continuo dantur actu indiuisibilia, continuantia partes euidenter sequitur dari partes, quæ continuandæ sunt Ita idem Arist. 5. Metaph.c.12.inquit. Quantum dicitur, quod est diuisibile in ea qua insunt: ergo cum sit indiuisibile in partes erunt viique hæ actu in illo: quod enim inest in aliquo, est actu in illo.

Vndè D. Th. ibidem lect. 15. sic ita Quantum dicitur, quod est divisibile in ea, qua insut quod quidem dicitur ad differentiam divisionis mixtorum: nam corpus istud mixtum resoluitur in elementa qua non sunt attu in eo, sed virtute tantum. Hanc sententiam tuentur Sot. 3. p. Physic. quæst. 3. Sonc. 5. Metaph. quæst. 24. Conc. cap. 2.q. 1: att. 2. & 3. Rub. & Mas. in præsenti, Suarez 2. tom. suæ Metaph. disp. 40. sect. 5.

num.36 & alij plures.

Probatur primò ex Concilio Trident. sess. 13.0.3. vbi loquens de Christo Domino in Eucharistia inquit: Totus enim est integer Christus sub panis specie, sub quanis ipsius speciei parte totus item sub vini specie, of sub eins partibus existis. Quod testimonium difficiliter saluari potest, si quantitas hostiæ non ha-

bet yere, & formaliter partes.

38 Deinde ratione probatur. Primò : quia dimidia pars vlnæ, verbi gratia, tealiter distinguitur ab alia medietate: at non distinguuntur realiter tanquam totum, & totum ergo tanquam pars, & pars Minor, & consequentia per se patent: quia quæ consituunt idem totum, vel non distinguuntur realiter, vel tantum distinguuntur per modum partis, & partis actu, & realiter tasis. Maior verò videtur manifesta quia nallum aliud cuidentius dignum habemus distinctionis realis aliquorum, quam mutua eorundem separatio: at, duæ medietates vnius lineæ possunt adinuicem separati imò & actu separantur: ergo priùs distinguebantur.

39 Secundò nam vt in Logica, disput. I num. 28. & deinceps ex Aristot. & D. Th. diximus: proprium est quantitatis tribuere substantiæ, quòd habeat partes, & quòd vna pars sit extra aliam: at si non dantur actu partes in continuo, nunquam erit verum, quòd tribuit illi partes: ergo, &c. minor probatur quia ante diuisionem non habeat partem, & partem i vi aduersarij contendunt. Post diuisionem verò, verbi gratia aquæ in duas medietates non ma-

net pars, & pars; sed totum & totum: ergo quantitas nunquam tribuit substantiæ, quòd habeat partes acu: Imò neque in potentia: quoniam illa potentia nunquam est reductibilis ad acum, vt ex modo dictis constat.

#### Solutio rationum prima sententia.

#### g. III.

D primum, pro opposita sententia respondetur: quod, vt ex contextu, & explicatione D. The satis constat, non negat ibi Aristoteles essereuera plures partes in continuo realiter distinctas; sed solum non esse actu per propriam existentiam: quamuis sint in potentia, ad hoc vt si separentur, possent per se existere. Nam essi ex duobus entibus, quorum quolibet sit in actu per propriam existetiam nequeat seri vnum per se quia talis actus separat, & diuidit vnum ab alio: neque est compossibilis cum vnione per se ad aliud, codem modo existens: bene tamen ex duobus, quæ existunt actu per candem existentiam; quamuis sint in potentia, ad hoc vt semel separata habeant proprium, & distinctum esse. Et hanc existim auimus esse ipsam, mentem Aristotelis, & D. Thomæ loco citato.

41 Ad secundum patetex his quæ supra disput. 18. quæst. 1. diximus, vbi hoc testimonium D. Th. adducentes, rationem reddimus, ob quam, licet in continuo sint infinitæ partes & realiter & actu distinstæ, nihilominus non sunt absolute dicendæ infinitæ in actu: Imò neque esse simpliciter in actu. Vnde vt ex ibidem dictis satis constat, quam mento S. Doctor loquens de existentia Christi sub secietus panis, & vini, non dixerit: Christum habere præsentas infinities infinitas sub illisaut partes illarum specierum esse infinitas in actu, sed solum habere infinitatem in potentia. Ex quo set, Christum non esse ibi pluties actu; sed in potentia. Per quod etiam patet ad primam consistmationem ex hoc testimonto, & alia

ibidem relatis petitam.

Ad secundam consistant constat ex his, quæ in eadem disputat. E quæstione modò citata diximus vbi explicuimus, quare licet tam partes aliquotæ, & æquales vni certæ, quàm partes proportionales existant per solam existentiam totius: nihilominus de illis prioribus simpliciter potett dici, quod sint in actu: secus tamen de omnibus partibus proportionalibus, quatenus tales sunt vndè, quia partes organicæ, & etherogeneæ viuentium sunt certæ, & determinatæ magnitudinis; ideò peculiari tatione potest de illis dici, quod sint in actu. Maximè: quia in aliquibus viuentibus possunt separatè existere, & nunquam implicat vt prædicta quantitas secundum omnesillas diuidatur, & prædictæ partes per se separatæ existant.

42 Ad tertium patetetiam ex dictis quæst. citata, vbiexplicuimus, quomodo partes quantitatis, licet sint realiter distincta, non tamen omnino propriè. E rigorosè habent vnitatem in acu. Cæterum, cum hoc stat, quod habeant suam qualemcumque vnitatem partialem, & quòd non distinguantur se toris: atque adeò nec sint primò diuersæ sicut nec distinguantur specificè; sed solum numericè partialiter: seu distinctione, quæ reductiuè pertineat ad distinctionem numericam: nam licet ibi sit vnica materia, & vnica quantitas totalis: attamen hoc ipso quod materia sigillata est ad vnicam quantitatem totalem, mansit sigillata ad plures partes eius se quantitatis: sicut hoc ipso, quod materia sigilletur ad sorma animalis, singillatur etia ad plures, & diuersas partes eius dem animalis.

## Disp. XXV.de Composit.&c.Quæst.IV. 257

#### QVESTIO IV.

Vitum partes proportionales, qua sunt formaliter in continuos sint sinita, ad verò infinita.

Onsultò in titulo inquirimus de solis pattibus proportionalibus: nam pattes aliquotas certum est non posse esse infinitas: siquidem magnitudo continui mensuranda est ex prædictis partibus. Vndè si iplæ essent infinitæ, non posset non continuum habere magnitudinem infinitam. Quid autem sint pattes proportionales, quidque partes aliquotæ, iam sup. lib. 3. buius operis expliculmus, & in hac eadem quæstione radicitus explicare conabimur.

#### §. I.

#### Rationes dubitandi.

PArtem negantem suadere videntur hæc argumenta. Primum est: quia alioqui ex omnibus illis partibus resultaret continuum infinitè extensum: at hoc euidenter constat esse fassum: ergo, &c. Sequela probatur, quæuis pars quantitatis, sicut habet actu realem entitatem, & realiter ab alia comparte distinctam; ita etiam extensione quantitatina sibi propria gaudet: quia eius entitas realis est illius realis extensio: ergo si in continuo actu inueniuntur infinitæ partes, etiam actu ibi inueniuntur infinitæ magnitudines: ergo ex eis ad inuicem vnitis, vt re vera vnitæ sunt, infinita coalescet magnitudo.

Nec satiserit, si dixeris, illas partes non esse æquales, sed proportionales, & inter se communicante; & ideo, licet sint infinitæ, non tamen infinitam extensionem facere: quoniam extensio, & magnitudo quantitatis, non ex proportionalibus partibus; quippè quæ non habent magis extendere, sed ex aliquo-

tis pensanda est.

Nam contra hoc vrget, quòd quantumuis partes ista dicantur esse proportionales, nihilominus non ideo ab eis tollitur, quòd earum quauis habeat suam propriam extensionem distinctam ab extensione alterius; sed ad summum per hoc habebunt, quòd omnes illa partes non sunt certa, a determinata magnitudinis. Et similiter per hoc quòd sint communicantes, non habent, quòd vna intimè cum alia penetretur: quia pars proportionalis etiam est quantitas: ac proinde est impenetrabilis cum alia: ergo quauis extensio cuiusuis partis, est omnino extra extensionem alterius; a ex consequenti ex illis extensionibus resultabit infinita magnitudo.

44 Secunda, & principalis dubitandi ratio, per quam præcedens solutio etiam destruividetur, sic se haber. Hoc iplo quòd concedantur partes actuinfinitæ, neceesseest fateri, illas non esse inter se communicantes: at hoc repugnat: quia iam efficetent magnitudinem acu infinitam: ergo neque infinitæ partes potetunt dati : consequentia est euidens. Maior verò probatur, & explicatur. Pars aliqua ideo dicitur communicans cum alia, quia in ea includitur,ita vt sit médieras illius; qua ratione medieras medieratis digiti dicetur cum illa communicare : quoniam eius extensio in prima medietate includitur: at si acu dantur in continuo infinitæ partes, necesse est, vr nulla ex his infinitis includatur in alia:quia inter quamlibet, & quamlibet mediat pun & um, ratione cuius vna continuatur cum illa,& est extra illam : ergo,&c.

Confirmatur: tot sunt medtetates inter se æquales, quatum vna sit extra aliam, quot possunt sieri Colleg. Compl. Physic. divisiones: quia quævis divisio potest este in duas medictates, quarum quælibet sit extra aliam: sed si conrinum habet infinitas partes, possunt circa illud sieri-infinitæ divisiones: ergo erunt ibi infinitæ medietates æquales, & quarum vna sit extra aliam.

45 Consistant, & explicator magis. Si divisiones infinitæ in potentia quæ in hac sententia virca quoduis continuum exerceri possunt, exercerentur actu, maniseste sequeretur, quod esticerent multitudinem actu infinitam: ergo si medietates eis correspondentes sunt actu in illo, esticerent magnitudinem actu infinitam. Patet consequentia: nam quæ extensa sunt, & multitudinem discretam actu infinitam possunt facere, necesse est, vt si semel vnita inueniantur, quod infinita magnitudo ex els coalescat: quoniam illæ partes essent talis naturæ, vt vna extra aliam omnino osset, neque cum alia communicaret.

Terriò. Si in continuo dantur partes actu infinitæ, sequitur granum tritici tot habet partes, quot cœlum Empyrerum, & partem esse aqualem suo toti: sed hæc implicant: ergo, &c. Sequela probatur, quia tam granum tritici, quam quæuis eius pars constaret pattibus infinities infinitis: & non videntur esse imaginabiles plures partes, quam infinities infinitæ, Falsitas verò consequentis suadetur: quoniam granum tritici continet omnes partes, quas sua medietas, & infinitas alias: & similiter cœlum Empyreum ratione vnius partis æqualis longitudinis cum grano tritici habet tot partes, ac illud, & insuper excedit ipsum in aliis partibus proportionalibus inclusis in cæteris partibus aliquotis eiusdem cæls.

#### §. II.

### Notationes ad quastionis decisionem valde necessaria.

Tota huius quæstionis intelligentia ex explicatione differentiæ versantis inter partes æquales, & proportionales pendet; & ideo eam prius per aliquot notabilia aperire oportet. Notandum igitur in primis est; illam dici partem æqualem, quæ est ciusdem magnitudinis cum exteris aliis in illo continuo repettis, & est talis naturæ, vt si aliquoties repetatur, tunc exhauriat, & mensuret totum continuum, & ideo nomen aliquota assecuta est. Vndè nec ipsa, neque aliquid eius, in exteris partibus per eam simul, & semel mensuratis, & exhaustis continetur, sed omnino extra illas est: ob quod etiam nomine partis non communicantis est insignita: quia id cum alio communicate dicitur, quod in eo includitur, ipsumque componit.

Partes verò proportionales, seu communicantes illæ sunt, quæ in partibus æqualibus, & aliquotis includuntur, cum essque communicant: ita vt sint medietates medietatum, & tursus medietatis illius me-

dietas, & sic in infinitum.

Ex quo etiam intelligitur, quate nomen preportionalium: imò, minorum, o minorum adepta sunt.
Nominantur enim sic: quia cum proportione quadam componunt totum: quatenus in maioribus minores sunt inclusa, in his rutsus, qua minores sunt
quàm illa, continentur, & sie in infinitum. Vnde
pars proportionalis, vt sic, non petit necessariò, quòd
sit certa, & determinata magnitudinis; sed solum
quòd habeat incertam quandam, indeterminatam
magnitudinem, & extensionem.

partes has esse medietates medietatum; non ideo
Y 3

## 258 Disp. XXV de Composit & C. Quæst IV.

volumus, medietatem vnam effe partem proportislem alterius medietaris, cum quo componit aliam tertiam duplo maiorem:quoniam vna ex his medietatibus, non est medieras alterius, nec in illa includitur; & ideo in vlna primus palmus non est pars proportionalis alterius palmi; sed respectu dimidiz vinz. Quare tantum intendimus, partes proportionales effe reuera medictates: attamen, vt sationem obtlneast proportionalium necesse est, ve per se primò ad totum comparenturita quod totum dicatur includent partes proportionales; non quia duas tantum incladat medictates; sed quia continet medictates, in quarum quæuis nullo habito respectu ad aliam, est metas, que comparata ad primam medicatem , in qua includebatur, semper est minor: ita quod prima, si sic exempli gratia licet loqui, pars proportionalis comparetur cum toto a tanquam inclusum cum includenti, & secunda pars cum prima medietate,tanquam quid in ea inclusum : & he de aliis. Sirque cum fit divisio continui ad partes proportionales explicandas, tunc relicta vna medietate, aliam tamen assumamus,& rurlus ex illa relica, iterum alia,& lic in insinitum resumatur; vt in hac figura cerni potest.

Et in exemplo statim apponendo amplius apparebit. Diximus: Si sic exmpli grazia licet loqui: quia réuera non est assignabilis pars prima; sed quauis data, semper alia, & alia dabilis erit.

48 Hæ si vera sunt, maniseste colligitur, quod quantumuis partes proportionales multiplicentut in infinitum, minime extensionem infinitam: imò neque vsiam extensionem maiorem, vt tales sunt, facient; & consequenter bene possunt partes, quæ sunt, modo explicato, infinitæ, claudi in certa aliqua & determinata magnitudine.

Vnde ambæ medietates digiti, vethi gratia, non funt malores quam totus digisus, nec duplex medietas illius prioris medietatis, maiorem importat exsensionem quam prima medieras;& ita quantumuis medietates in infinitura multiplices, non magis extendentes continuum sed tanta solummodo erit illius extensio, quanta fuerit magnitudo omnium suarum partium zqualium. Et similiter, fi demus vas capiens hanc aut illam aque mensuram, & hand semel in vas infusam,& deinde ex co extractam, iterum per medietates medietatum infundas, ita quod prius medietas totius aque & ex medictate manente alia medietas : & rurfus ex hac,, que temansit itetum alia medietas: & sic ip infinisum infundatur ( loquimur attendendo præcisè ad quantitatem) tung nunquam plus aque per totum illud tempus infundes; quam antea fimul infuderas. Per quod exemplum non parum etiam natura partiu proportionalium explicatur.

49 Et sane non est ita disticile intellectu a quod res aliqua finita possir continere, aut æquiualere aliis infinitis, & inferioris rationis. Nam ve multi probabiliter voluntinactibus intellectus datur terminus secundum persectionem specificam, versus minimum, sed dato aliquo exiguæ, & determinatæ persectionis, possent infra illum dari plures, plures vsque in infinitum, qui sint minoris persectionis. Et similiter, licet homo sit sinitus secundum persectionem, nihilominus infra illum restant infinitæ species quia species contentæ sub animali sunt infinitæ in potentia, & nulla ex illis attingit persectionem hominis; sed

potius omnesilla continentus fuo modo eminentes

Si ergo actes exiguz perfectionis, ant species aliqua finita potest æquivalere infinitis aliis:quia omnes ille species non se excedunt in persectione certa, & determinata; led excellu incerto & indeterminato:cur pars aliquota, que secundim hanc rationem formaliger lumptam elt diverlæ, & perfectioris sationis, quarr pro portionalis, non poterit æquitalere, & consincte partes proportionales in potentia infinitas; Naro quod debeat illas continere per modum totius actualis, nihil obelt; sed potius prodest sliquidem modus consinendi virtualis,& eminentialis, conneniens prædido adui, & anime noltre,est perfectior, quam modus continendi, ve totum actuale: & nihilominus quod fint exigue, aut certe perfectionis non obelly. ad hanc continentiam : ergo multo minus obstabit ad continentiam per modum topins actualis.

#### ğ. 111.

#### Refoluitur queftio.

Thilominus dicendum est. Licet partes pros portionales, que re ipsa, & sotmasiter sunt in continuo, non sunt dicende actu infinite: sed so-lum in potentia: attamen non est in eis assignare primam, aut vitimam, atque ita quantum est ex parte huius, misi obesses modus existendi illarum, scilices consplus, & indeterminatus essent infinite in actu. Assertionem hanc tuentus communiter serè omnes Thomiste: & ideò à singulis referendis abstinemus. Es aperte colligitur ex Arist. 5. Metaph. cap. 13. & cap. de Quantitate, & D. Thom. loco cit. & 5. Metaph. & in Commentariis huius lib. sext. 37. necum ex his que verque in hoc codem lib. cap. 14. & 2. multones repetunt, scilicet continuum non componi ex solit indivisibilibus, ve iam expendimus.

prædictas partes proportionales non esse infinitas in actussed solum in potentia, constat ex his quæ disp. 18 qu. 1. diximus. Qu pad secundam verò partem, scilicet prædictas partes non esse in numero, & multitudine finitas, ita ve sie signare in eis primam, aut verimam; sie ostenditur. Quia in continuo sunt actu, & formaliter realespartes, realiter que inter se distinctæ: at non sunt in numero, & multitudine sinita: ergo multitudo, quæ ibi est partium: erit tanta, ve non sie in ea assignare primam, aut verimam partem: ac proinde nis obesset prædictus modus existendi harum partium, nishil deesset ex parte multitudinis, quominus essenti diximus. Maior partet ex dictis quæstione præcedenti.

Minor verò probatur:nam si partes illa sunt sinita demus quod sint v.g. decem: & tunc inquiremus:anquavis earum sit vitra divisibilis,necne; Si hoc secundum dicatur: ergo continuum solum constat ex decem indivisibilibus:siquidem solum constabit ex illis decem partibusqua hoc ipso quòd non sint viterius divisibiles, necesse est, vt sint indivisibiles. Si autem primum afferatur:ergo iam illa partes non erant decem: sed viginti: cumque idem argumentum de illis viginti seri possit, & sic de aliis vique in insinitum, necesse est, vel admittere ibidem multitudinem partium, qua sit tanta, vt non sitin ea assignate primam sur vitimam, vel continuum componit ex solia indivisibilibus, quod satia, superque fassitatis conui etum à nobis est.

5. IV

# Dilp.XXV.de Compolicace.Qualt. IV. 259

6. · I V.

#### Soluentur rationes dubitandi initio posite.

Apprimen initio qualitanis politum, bene in hac qualitione dixiaus. At cuius impugnationem dicendum est, partem aliquam este proportionalem, non solum secum afferre, quòd non petat certam aliquam, & determinatam magnitudinem; sed etiam, quòd licèt distinguatur distinctione reali excludents, & exclusi à quauis alia medietate incerta magnitudinis, extra quam sit, nihilominus intrinsecè includatur in ea parte, quam componitie ita solum distinctione includentis, & inclusia ab ea distinguatat.

Ex quo, sit, vt, etsi nullo modo cum ceteris medicatabus penetretur; attamen cum illa medicate, cum qua communicat virtualiter (si sic licet loqui) penetratur: quatenus ratione communicationis non magis illam extendit, quàm si medictas illa talom includens medictatem, nullo modo illam includeret, vt partem sui sed esse que dam entitas omnino simplex, carens partibus realiter distinctis, vt constat ex his que num, 48 & 49 diximus,

bationem neganda est minor; & dicendum, partes continui non ita inter se ordinari, ve inter vnum, & aliud dererminatum puncom mediet alique vna, & determinata pare, quæ certæ, determinatæque magnitudinis sit; neque in se aliquot alia includat punca; sed ita ve pars'illa sit indeterminata; indeterminatamque, & incertam habeat magnitudinem: id est, ve non tota ipsa sit immediata punco; sed illius, medietas; & sic in infinitum punco: illi adhæteat aliquin medietas illa non erit partibilis in semper partibilia.

Quare, licet quæuis pars comparata cum alia, cum qua solum in puncto communicat, revera non sit cum illa communicaus; attamen quia in aliis partibus includitur; quippè quæ incertæ ac indeterminatæ magnitudinis sunt, nequaquam æquales vni certæ: ideò cum aliis medietatibus, cum ipsoque toto communiçare poterunt, & consequenter simpliciter dicendæ sunt communicantes. Tum: quia medietas sigiti vtramque sui medietatem includit: quamuis medietas medietatis aliam non claudat medietatem cum qua componit primamillam medietatem digiti: & sic in infi-

ilic

nitum. Tum edam, quia si attente consideretur, intenientur in eis concutrete eas conditiones a op quas Iupra diximits, posse plures, ac plures in infinitum partes, in alia finita, & aquasi parte confineri.

34. Ad confirmationes pater et dictisssolum emid probant, deri in continuo infinitas medietares in ma quidem aquales vni cera, a determinata; sed indeterminata parti, a consequenter non communicare interse : non tamen quod non communicent omnes illa cum aliis partibus, in quibus clauduneut: quandoquidem omnes illa medietares in primis uncdietatibus determinata quantitatis continentur.

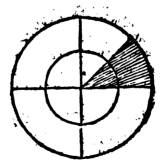
Ad 3 resp. Conimbinon dani plures partes proportionales in continuo maiori, quam in minoni quia in darentur duo circuli; quorum vnus sit alio maior, ce intra se minorem habem: tune omnes since eduction à circumserem habem: tune omnes since eduction à circumserem habem; tune omnes since eduction à circumserem per circulum minorement ot thabet puristante une per circulum minorement ot habet purista vhus, quot se alius: qualibre enim linea viulum punctum in illo transstru quasi occupat: ergo de tot partes proportionales; que punctis correspondente habebita

5.5: Sed hác solutio falsa ominio est: quòd à vi melius intelligatur, notandum est, quòd linea; ex qua coalescit circulus maior; simulque illa ex qua constat minor; in circulo maiori inclusus, extendantur: in modura linea tecta, de vna sib alia ponaturi sta tamen, vi aliquamulum inter se distent; eo sariè modo, quem sigura hac statim ponenda osteridit, tunc quidens erit, sineam circuli maioris sore, verbi gratia, duplo longiorem sinea minoris.

Hinc ergo sequens deducitur ratto : in eo euchtu duci poterunt linez. rectz ab omnibus, & singulis punctis linea minoris circuli, vique ad medietateria lineæ circuli maioris : ita vt nullum fit in illa priori pundum, cui non correspondeat ex parte medictatis lineæ posterioris aliud. , lineaque recta attingens veriusque punceum rergo tot punche etunt in medietate lineæ maiorissquot in tota linea minori : alioqui non esser omnimode correspondentia punctorum vnius linea, ad puncta alterius : at vltra hoc supereft adhuc in linea circuli maioris alia medietas, aliaquo infinita puncta, ad que nequeunt, ex parte linez citculi minoris lineæ rectæ duci i ergo non erunt tot puncta in circulo minori, quot in maiori. Que ontpia in hac figura, vtramque columnam complectento latis aperte inspici possunt.



Ex quibus satis ad fundamentum Conimbric.confiat: nam licet à punctis circuli maioris possint duci
linez ad puncta circuli minoris; non tamen à quocumque huius ad quoduis illius, vt probatum estissed
plures linez oriz ex punctis circunferentiz
circuli maioris terminantur, antequam
accedant ad circulum minorem, vt in hac figura
constabit.



Vera ergo solutio est, plutes partes esse possibiles quam infinities infinitas: nam multitudo pattium infinities infinita, si bis, & pluties multiplicatur, major est quam prædicta multitudo. Videantut ea, quæ, disp. 18. numer. 88. dicta sunt.

Y A QVEST

# 260 Disp.XXV.de Compositione, Quast. V.

#### QVÆSTIO V

Quomodo ex dictis occurratur tertio argumento ex quaftione fecunda buius disput attonis relieto, & pluribus alim difficult attibus inde featurtentibus.

L'his, quæ in duabus præcedentibus quæstionibus diximus, facilè colligitur solutio illius terrij argumenti, quod in quæst. 21 husus disputationis in hoc locum soluendum remisimus. Cuius vis consistebat in hoc, quòd si motus, & spatium habent partes infinitas; sieri inde, prædictum spatium tempore sinito non posse per motum percurri. Respondetur ergo cum Aristot. cap. 1. non esse legitimam prædictam illationem: nam cum tempus consumendum in illo motu, habeat etiam infinitas partes, non mirum vi in illo possint aliæ infinitæ partes magnitudinis per motum percurri. Imò nisi in motu essent prædictæ partes, nequiret per debitam commensurationem cum tempore sluere: cum tamen commensurationem hanc ab intrinseco petat.

Cæterum, ex hac solutione quatuor & non leues insurgunt dissicultates. Prima est, quod Aristot. 8. Physicor. cap. 8. referens hanc solutionem, quam iple huic argumento à Zenone adducto tradiderat, inquit : cam sufficere ad respondendum dubitationi Zenonis, scilicet quomodo si motus habet partes infinitas, potest tempore finiti exerceri: re tamen vera non sufficere, nisi quia partes motus, & continui continentut in ipso; in potentia ergo cum nos admittamus partes continui, & partes motus esse re ipsa in illis, realiterque intet se distingui, non possumus huic argumento, iuxta mentem Atistotelis, aut iuxta veritatem satisfacere: siquidem veritas solutionis ad ipso in 5. lib. traditz, & qua nos in præsenti vtimur, tota pendet ex hoc quod parces solum in potentia sunt in continuo.

57 Secunda est, quòd idem argumentum de motufactum potest tempori applicari, inquirendo, quomodo tempus, si semel habet partes infinitas, ita ve ante quamlibet fuerit alia, & alia in infinitum: & similiter post quamlibet restet viterior, & viterior pars in infinitum; nihilominus possir incipere, & desinere: siquidem ad hoc ve aliqua res diussibilis incipiat, & desinat, videtur indispensabiliter desiderari, quòd sit in ea prima, & vitima pars.

Tertia est: eadem ratione posse dici, quod non repugnet exerceri infinitas diussiones circa continuum, aut infinitos Angelos, vel homines à Deo creati: nam quid: mirum, (diceret aliquis) quòd in infinitis partibus temporis fiant infinitæ diussiones, aut infinitæ Angelorum productiones? Maxime, quia si ha tempore finito potest dari successiua combustio ligni, in qua dentur infinitæ partes vnius combustionis: consequens est, vt totidem ibi exerceantur diussiones: quoniam per quamlibet partem combustionis illius, diussitur vna pars ligni combusta ab alia, quæ nondum ignita est.

58 Quarta est: non posse cum solutione data cohærere, quòd vnum mobile percurrat cum maiori velocitate idem spatium: ac proinde in minori duratione, quam aliud mobile tardissimum: nam maior velocitas in tali cursu solum potest

prouenire ex eo quòd plures partes spatij simul percurrantur ab vno, quàm ab alio: quia in vnica, quantumuis minima temporis parte non potest non vtrumque, si continuò moueatur acquirere aliquam, licet valde minimam spatij partem: at nullum mobile potest simul acquirere plures partes spatij: siquidem quanis est post aliam; ergo nom super est, vnde proueniat maior velocitas vnius mobilis, quàm alterius.

Et vrgeri potest hæc dissicultas : nam si tam mobile velox, quam tardum ita percurrant vnum, & idem omnind spatium, vt ante quamlibet partem proportionalem percurrerent aliam, & sic in infinitum: consequens est, vt ante quoduis indiuisibile continuatiuum percurrerint semper illud, & aliud ciusdem sparij: ergo sicut vrrumque in quauis parte proportionali temporis percurrit partem proportionalem spatij ( alioqui motus ille sam non duraret, neque ellet continuus) ita etiam quonis instanti percurret, seu acquiret vnicum indiuisibile eiuldem: ergo tot consumet instantia vnum, ac aliud in tali cursu: ergo & idem tempus. Patet hæc vltima consequentia: quoniam vbi est plus temporis, ibi etiam plura instantia debent esse, quandoquidem à longiori tempore petuntur plutes partes, & à pluribus partibus, plura instantia continuatiua.

59 Ad primam ex his difficultatibus respondetur : verum elle solutionem Aristotelis esse re ipla insufficientem, niss partes continui sint in illo in potentia : non quidem in eo sensu, quem aliqui ex Iunioribus supra intendebant, scilicat quia non habent, ibidem rationem partiem, nec sunt realiter distincte; sed quia licet, que separatæ fuerine, existant per propriam existentiam: attamen dum sunt in toto non habent illam, sed tantum existunt per existentiam totius Imo nec ratione totius partes illæ infinitæ modo dicto existunt signate, & determinate, sed indeterminate, & confuse. Qui modus existendi, ex existere secundum quid, etiam entia latitudinem modi existendi pattium. Vnde, vt disp. 18.quæst. 1.explicuimus, est quidem modus essendi in potentia in continuo.

Ratio autem, ob quam prædicta solutio ad Aristot. lib. 5. tradita, non esset te ipsa sufficients, nisse partes prædicto modo sint in potentia in suo toto, est: quia nissi partes illæ sint proportionales non possunt claudi in vna parte aliquota cettæ, & sinitæ magnitudinis: & ita nec poterit motus ille in aliqua parte temporis certa, & determinata, & infinitas alias partes proportionales includente, exerceri. Cæterum, vt ex dictis constat, idem est partes illas infinitas esse proportionales, & esse in potentia in continuo, modo explicato.

60 Ad secundam responderur: tempus sluere per correspondentiam ad æternitatem, vt ad mensuram superiorem, & eminentissimam: quatenus simul, & semel ex parte sua continet illam partem aliquotam temporis: necnon & infinitas illas partes proportionales, in ea inclusas. Quare, tantum abest, vt ad hunc modum incipiendi, & desinendi obsit multitudo prædica partium; quòd si semel eis careret, non posser iuxta hunc modum correspondendi incipere, vel desinere.

Adde quòd sicut post vltimum punctum terminatiuum lineæ:licet non sequatur immediate aliqua determinata pars, in qua non sit signare, & determinare medietatem illius, quæ sit immediatior puncto, & sic in insinitum: quoniam quæuis pars est diuisibilis in insinitas medietates; & consequenter signabilis

### Disp.XXVI.de inceptione,&c.Quæst.I.

bilis non est medietas ita mediata, ve non detur alia immediatior, & immediatior eidem puncto: & nihilominus cum hoc stat dari ibidem aliquam partem indeterminatam, & confusam, quam indeterminato, & confuso modo punctum illud immediate afficiat, sub quaque non liceat descendere ad signandam illam in particulari, & determinate : eo sane proportionali modo quo licet ad viuendum requiratur oculus confuse sumptus : non tamen licet descendere ad signandum in particulari dexterum, vel sini-

Ita ergo post primum instans temporis(si tale instans datur) quamuis non fluat aliqua determinata pars in qua si velimus signare, & determinare, non sit signabilis alia & alia infinitum, que priùs fluxerit quequæ immediatior sit prædicto instanti;nihilominus datut aliqua indeterminata,& confusa, quæ indeterminato, & confuso modo sit immediata instanti. Quare ratione illius potest tempus indeterminate, & confuse incipere : sicut etiam potest desinere ratione alterius partis indeterminatæ, & confusæ, quæ codom modo sit immediata instanti terminatiuo temporis. Nec mirum, quod! hoc modo in partibus temporis: aut alterius continui philosophemur : quia hoc petit natura harum partium , quæ indistinate, & indeterminate ibidem existunt.

61 Ad tertiam respondetur, esse disparem rationem: nam divisiones, & productiones ille sunt actiones totales non contentæ per modum partium-proportionalium in aliqua vna actione totali finita, & determinata: at verò partes illæ temporis, vel motus sunt partes proportio-nales vnius & eiusdem motus, quæ partes sunt clausibiles in aliqua certa, & determinata

3.0

i

Ex quo etiam ad id, quod in eadem solutione vltimo loco dicitur, respondetur: divisione incontinui propriè esse inter quantitates, que post diuisionem manent : quia illa diuiso suo modo terminatur ad tribuendum eis proprium esse, & propriam vnitatem totalem. Quare illa combustio successiva ligni non est propriè divisio; sed desitio ligni, & generatio ignis, que quia non constat partibus aliquotis infinitis, sed solum proportionalibus; ideò potest sie incipere, & definere.

62 Ad vltimam respondetur : supponendo ex iam dicis : non esse contra rationem vnius quanti, aut successiui dari aliud, quod sit eo maius. Ex quo etiam fit, partes proportionales vnius posse esse maiores partibus proportionalibus alterius : nam hoc ipso, quòd vnum sit maius alio, oportet, vt medietas illius, quæ precisè collata cum ipso toto habet rationem partis proportionalis inclusæ,& cum codem communicantis, sit maior medietate alterius totius minoris:atque Sta iterum & iterum diussis his medietatibus in alias, & alias vsque in infinitum, semper egunt maiores illæ, quæ in medietate totius maioris continebantur, ita tamen, quòd non sit necessarium maioritatem, aut minoritatem hanc esse certam, & determinatam, sed indeterminatam, & proportionalem: quatenus partes sic ctescere intelliguntur in illo finito toto, vt omnes illa non sint aquales alicui certa, & determinaræ magni udini, quantumuis minimæ; sed quacumque in particulati, & determinate fignata non erit quælibet ex his partibus tantæ magnitudinis, quantæ & illa signata, & sic excessus iste erit indeterminatus, quippe qui est proprius pattium proportionalium.

Hoc ergo supposito; dieimus posse oriri maiorem veloci atem motuum ex eo, qued vnus fluat per partes proportionales maiores, maioritate tamen indeterminata quam alius: quantumuis hic fluxus fiat successivo modo: ita vt non tota aliqua parscerta,& determinata fluat, sed aliquid eins fluxerit, & aliquid fluxurum restet : quia hic excessus satis est, vt plures partes proportionales, & magis vt sic dicamus compressa sint in motu velociori, dum in tardiori sunt pauciores, & ita ille prior morus aptior eft ad citius terminum totalem & totaliter attingendum Nec refert, quod partes spatij ita sint dispositæ ve vna sit prior alia, si prædicas signare velimus: nam ad hoc satis constat ex dicis in hac eadem quæ-

63 Ex quo ad confirmationem dicendum est: quod, etsi duo mobilia, quotum vnum velox, & aliud tardum sit, debeant in quanis parte proportionali temporis aliquam partem proportionalem spatij, & in quouis indivisibili signato, & determinato quoddam mutatum esse continuatiuum motus acquirere; alioquin motus ille iam non duratet, neque esset continuus: nihilominus non inde infertur id quod inferri desiderabatur; scilicet quòd tot consumet instantia vnum, ac aliud mobile, & consequenter idem tempus. Et ratio est ca quam iam tetigimus, nimirum, quod mobile volox acquirit maiorem partem proportionalem maioritate iam dica, dum tardum percurrit minorem; & ideò licet in quouis instanti determinato, & sigillatim sumpto vnicum indinisibile motus ab veroque acquiratur ; attamen in illa parte proportionali, & maioris motus, includentur plures pattes proportionales in vno, quàm in alio; atque adeò & plura mutata effe.

### **ቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚ**፞ቚቚቚ

#### DISPVTATIO XXVI.

De modo inceptionis, & defitionis



Es, qua incipere, & desinere pos-sumt, alia sunt successiva ex partibus sunt successiva ex partibus fluentibus, & indivisibilibus constan-tes, alia verò permanentes. Et dein-

de , hæ vel substantiæ, vel accidentia : & rursus tam substantia, quam accidens possunt incipere, & desinere cum motu, & per motum; vei sine illo. Et ideò vt. plenè, & radicitus inceptio,

& desitio omnium rerum capiatur, de omnibus his ex professo agemus, quibus etiam modum incipiendi & desinendi quietis adiungemus, vt ita ex omni parte dilput, hæc maneat completa.

## 262 Disp.XXVI.de inceptione.&c.Quæst.I.

#### QVASTIO 1.

270NAM MODO INCIPIANT, & desinant, res successina, & indivisibilia earum.

PRo huius quæstionis, & cæterorum, quæ in hac materia dicenda sunt, intelligentia, notandum est primò: quòd licet cuiuis rei naturaliter insit intrinseca duratio, & ab illa passiuè mensuretur: attamen mensura actiua, per quam mensuramus tam inceptionem, quam desitionem rerum, est aliqua duratio intrinseca, & successiua constans partibus, & instantibus: quia sieut hæc est nobis notior: ita est magis accommodata ad hoc, vt per illam inceptiones, & desitiones serum mensuremus.

Verum quia in hac duratione, partes successionem, seu suxum, & indeterminationem maximam habent, in instantia verò magis determinata, & sixa sunt; ideò melius per ordinem ad instantia, quam per ordinem ad partes, inceptiones, & desitiones rerum mensuramus. Quapropter ad has cognoscendas bina, & bina instantia à Philosophis instituta sunt : ità vr primis duobus primò coexistat productio, vel desitio rei (assignatur enim vnum ex illis pro inceptione, alterum verò pro desitione) seu quod idem est, ita vt in his duobus revera sit inceptio, aut desitio, non verò in posterioribus; sed solum post illud instans sequatur immediate talis inceptio, vel desitio.

2 Ex quo inferendum, & secundo notandum est: quòd licet omnia hæc instantia sint quid extrinsecum respectu inceptionis, & desitionis rei, quia in illa non insunt nihilominus duo priora dicuntur intrinseca respectu illarum: quia tam inceptio, & esse rei, quàm desitio & non esse menfurata per illa est in illo instanti in quo res incipere; aut desinere dicitur. Sicut etiam duo posteriora dicuntur intrinseca, ex eo quòd inceptio, & desitio, quæ per illa instantia mensurantur, non sunt in illo instanti, sed in tempore immediatè sequenti: & ideò talia instantia sunt termini extrinseci, post quos immediatè erunt inceptio, & desitio rei.

Quod vt exacte intelligatur, notandum est tertio : quod ad hos varios incipiendi, & definendi modos explicando adinuenti sunt à Philosophis quatuor termini , scilicet incipere per primum sui ese; & per vleimum non esse & desinere per primum non effe, & per vleimum sui effe. Ea incipiunt per primum sui esse, quorum prima productio cæxiftit illi instanti, ita ve verum sit dicere: nunc primò est talis res; & immediate antea non erat; ideoque tale instans dicitur intrinsecum respectu inceptionis: quia reuera esse, & inceptio rei est in illo. Ea verò per vitimum non esse incipiunt, quorum productio minimè coëxistit illi instanti; sed tempori immediate sequenti : itavt de eis sit verum enuntiare, qu'od in co instanti non sunt; sed immediate post-illud : & consequenter in tempore immediate sequenti erunt. Dicunturque per vleimum non esse, incipere : quia non esse illorum, vltimò finituriin illo instanti immediato ante tempus, in quo habebunt effe.

3 Deinde, ea desinunt per primum non esse quorum prima destructio, saltem totalis; coëxistit instanzi, & in instanti exercetur. Er tandem illa per vitimum sui esse desinunt; quorum desitio, seu non esse minime coëxistit illi instanti, aut in eo exercetur;
sed in tempore immediate sequenti : ita vr sit verum
de ess dicere, quod in illo instanti sunt, se immediate post non erunte, se ideò tale instans dicitur extrinsecum respectu desitionis, seu non esse : quia non
esse rei non est in illo in instanti; sed immediate post.
Vnde merito res sic desinentes dicuntur desinere per
vltimum sui esse : quia esse illatum in instanti illo immediato ad non esse sinitur vltimò : itavt essi in ipso
sit, non tamen post ipsum:

### Explicatur modus incipiendi, & desinere successiuorum.

#### S. I.

4 I Is ergo suppositis dicendum est primò: res successivas, verbi gratia neotum, incipere per vitimum non esse: & desinere per primum non esse. Ita Atistot.in hoc lib.cap, 5.& 6. quem sequitur S. Thom. Auerroes, Simplicius, Albertus Magnus, & czteri alij expositores. Probatur. Quz incipiunt per primun su effe, & desinunt pet vlesinum effe, habent esse instanti, in quo primò incipiunt, vel desinunt : led res omnes successiuz, cum ab intrinseco habeant partem post partem, non possunt habere esse in instanti, sed potius in tempore: ergo nec per primum sui esse incipiunt, nec per Plismum sus esse desinunt. Manet ergo, quod incipiant per vicimum sui non esse: ita vi de illis venticerur, quod nunc non sint: bene tamen in tempote sequenti. Et similiter quod ita desinant, quod tunc non sint, & immediate ante, scilicet in tempore antecedenti, fuerint.

Sed obilcies primo, si detur, quod muliet pregnans moueatur, & in medio motus animetur fætus, tunc fætus incipiet elle per primum sui esse (vt iam dicemus) ergo, & motus ipsius. Patet consequentia: quia com ptimo incipit esse fætus, incipit moueri ad motum mattis.

Secundo, motus essentialiter habet prius, & posterius: sed prius, & posterius non possunt simul, & in instanti desinere: quia antequam sit pars posterior, iam desinit esse pars prior, ergo malè diximus, motum desinere in instanti per primum non esse. Confirmatur, ideo repugnat mutum incipere in instanti: quia eius partes essentiales, scilicet prius, & posterius, nequeunt simul esse: sed pariter repugnat non esse partis prioris, & posterioris motus simul inueniri: ergo impossibile erit motum desinere esse per primum non esse.

Vîtimò in illo instanti terminativo motus reveta existet motus: ergo potius est verisicandum de illo quod sittergo non desinet per primum non esse. Vttaque consequentia constat. Antecedens verò probatur quoniam motus existit ratione indivisibilis, vt liba dixhaus: ergo dum est indivisibile illius, etiam motus tunc erit.

5 Ad primum respondetur: in illo instanti intrinfeco animationis sœtus non esse verum dicere, sœtum moueri; imò potiùs oppositum contingere; quarenus tunc non est motus, etiams immediate post illud instans suturus sit. Vndè cum sœtus incipit. interinsecè, tunc motus intrinsecè, & per ulemum non esse incipit.

Ad secundum, & eius confirmationem responderus versari maximum discrimen inter esse cuiuslibet rei, præcipuè si successiva fuerit; & inter non esse eiuslem rei. Nam illud positiuam, & successivam continuira-

tem

## Disp.XXVI.de inceptione,&c.Quæst.I. 263

tem ex natura sua importat, & proptered non potest, vel totum simul, vel aliqua eius pars in momento inueniri: non esse verò rei successiuz non est aliqua realis natura; sed potius negatio quadam in indiusibili, ex propria conditione consistens: vt ostendi potest in reliquis continuis, in quibus positiuum esse corum, postular realem & positiuam extensionem, ac continuiratem: at non esse illorum id non exigit; in puncto enim quamuis non sit linea, est tamen suo modo non esse linea. Vndè optime stat, quòd aon esse motus sit in instanti, & esse ipsius non in instanti, sed in tempore, & extrinsecè incipiat: quia incipit in instanti extrinseco, scillet per visimum non esse, in quo veriscatur, quod nondum sit res; sed immediate post, nimitum in tempore statim sequenti erit.

6 Ad id autem, quod in eadem obiectione dicitur, scilicet prius desinere partem priorem, quam posteriorem, respondetur: admittendo non ita desinere aliquam partem determinatam motus, quin sit dabilis alia, quæ prius desierir, & alia, quæ desinenda restet: attamen non minus etiam est verum, quod post quamlibet partem, est instans: atque adeò vsque dum ad instans terminans totam successionem, in quo est omnimoda motus, & suarum partinm, desitio, dequeniatur: semper verisicatur, quod in vno in instanti vna pars desierit, & alia desinat in alio, ac tandem altera in alio desitura sit.

Ad vltimum respondetur: ad hoc vt motus absolute desinat satis esse, quod post aliquod indivisibile eius non sit alia pars immediate sutura, nam si talis pats subsequeretur, potius prædicus motus continuaretur, quam desineret esse. Vnde, cum post matatum esse terminatiunum illius non sequatur alia pars immediate sutura (vt ex se constat) oportet vt non sit amplius esse motus: Esse in illo instanti verisicabitur, motum non esse: quia neque in se, neque in suo continuatiuo habet amplius esse. Nec refert, quòd pats immediate præterita existat ratione illius indivisibilis: quoniam existit in ratione præteritæ: Es ita in illo instanti non debet ratione suæ essentiæ esse: sed immediate suisse alioqui non existeret tunc per modum præteritæ.

1

Z

į,

7 Explicatur hoc : quoniam hæc est differentia inter partes successiuas, & permanentes; quod ista in eadem duratione habent suum esse essentiz, & suum esse existentiæ: non verò illæ: quia essentia partis præteritæ motus, est in parte temporis præterita: at verd existentia est in instanti, quod statim subsequitur : quia existit ratione mutati esse, quod in illo inftanti est; & ideò dixit Aristor.in hoc lib. cap. 5. quod moueri (per quod denotatur essentiamotus, est in tempore, at verò muiatum esse ( pet quod significatur indiuisibile ratione cuius existit ) est in instanti. Vnde in instanti terminativo verificatur, partem præteritam habuisse in tempore antecedentisuam essentiam partis præteritæ, & in prædicto instanti adesse mutatum effe, indivisibile, ratione cuius ipfa existir. Et ita pro ca duratione quæ est immediate ante instans, non debetur illi existentia : quia hanc simultatem, vt sic dicamus & vnionem; non verò aliam maiorem petunt ellentia & existentia suecessiuorum Quare, vt non sir amplius essentia motus, sufficit,& requiritur non superesse aliam partem immediate futuram, quæ correspondeat parti temporis immediate futuræ: quia eo ipso in illo instantitalis motus finietur.

Sed dices. In motu augmentationis, verbi gratia, indiuisibilia quantitatis producuntur pet mutata esse motus, & partes quantitatis per partes motus: ergo in eadem duratione habent partes motus suam exi-

stentiam, & non solum in instanti sequenti. Parer consequentia: quia quod non est existens in aliqua duratione non potest in ea esse realis productio rei existentis.

8 Respondetur quod sicut res permanens ratione suz essentiz connotando tamén in codem instanti existentiam, saltem tanquam conditionem, potest producere sum essectum: ita res successiua; connotando etiam (per se loquendo, quantum est ex vi cius quod petit motus) existentiam in instanti sequenti conuenientem illi ratione mutati esse, indiuis sibilis potest esse acquisitio partis quantitatis quoniam natura entis successiui petit hunc modum existendi, & non alium, yt suprà libro quarto probatum est.

Nec refert si dixeris, quod si semel pare, vt existens per modum præteritæ, est tealis productio partis quantitatis soqueretur partem motus, vt immediate suturam attingere etiam partem quantitatis, quoniam hoc ipso, quod est immediate sutura, iam existit: at hoc est impossibile: ergo, &c. Minor constat: quia alias per primum indivisibile motus ratione cuius pars immediate sutura, existit, produceretur pars quantitatis, & sic inciperet in instanti.

9 Respondetur negando sequelam : nam licet daremus esse in motu primum indivisibile illius nihilominus obiectio nihil convincit quis motus componitur ex plutibus, & diuersis partibus præteritis, & futuris-ita tamen, vt etiam cademmet pars habeat realiter essentiam partis immediate futura, & statim essentiam partis immediate præteritæ. Et similiter existit vt sutura, & deinde vt præterita, eo sane modo quem supra disputatione 21. quæstione 5. diximus. Vndè vsque dum habeat reipsa essentiam prætericæ, & futuræ, non est, vt sic dicamus, in omni actualitate essentia, quam petit, & debet ha-bere:& ita neque est in ea sufficiens actualitas essentiae requista, ad doc vt sic productio, seu via ad suum terminum: quia deest illi, quod reipsa habeat essentiam partis prætetitæ. Quare sieut tes permanentes non efficiunt actu, nisi sit in eis omnis actualitas essentiæ, & existenciæ, quam petunt : ita quia successiua postulant, quòd eademmet pars habeat priùs essentiam futura, & statim habeat re ipsa essentiam præteritæsided prius debettalis pars inducere rationem,& essentiam præteritæ, quam set via attingens suum terminum.

Quomodo incipians, & definant indivisibilia successiuorum.

#### **S.** II.

To leendum est secundo, indivisibilia motus, & temporis incipere per primum sui esse desinere verò per, visimum esse. Ita Aristoteles, Divus Thomas, & alij. probatur quoad primam partem-Quod est penitus indivisibile debet indivisibiliter, & instantane acquiri ergo hæc indivisibilia incipiunt in instanti, & consequenter per primum sui esse.

Confirmatur: nam ex eo quòd in successiuis non potest assignari aliquid, quo non sit aliud prius, ideò in tempore; quod est diuisibile, debent incipere: ergo cum in re penitus indiuisibili, nequeat assignari aliquid, quod priùs; aliud verò quod posteriùs acquiratur necesse est, vt secundum se totam simul, & semel atque adeo in instanti incipiat.

Secunda verò pars, & simul prima suaderur: nami indiuisibilia hæc secundum se sumpra, rantum durant per instans; ergo in codem instanti, verum

## 264 Disp.XXVI.de inceptione,&c.Quæst. II.

est de quouis eotum dicere:nunc est hoc indiuisibile, & immediate ante non erat (ecce initiatium:)
& similiter nunc est, & im nediate post hoc non erit
(ecce destituum:) desinent ergo per viermum sus estsericut & per primum esse incipient. Ex quo sit, vt
vnum, & idem initans collatum cum tempore immediate præcedenti, in quo non suit prædictum musatum
esse, sit instans intrinsecum inceptionis essistat verò
comparatum cum tempore immediate suturo, in quo
non erit tale mutatum esse, dicatur instans desitionis
esus dem extrinsecum quatenus tunc est, & immediatè post non erit.

11 Sed obiicies: motus, qui non habet suum esse simul, sed successiue, habet simul, & in instanti suum nonesse: ergo multo melius indiussibile illius, scilicet mutatum esse, quodest totum simul, & in instanti, habebit etiam simul & in instanti, suum non esse. Patet consequentia: tum quia multo melius non esse mutati esse, consisti in indiussibili, quam non esse motus: ergo si ob hanc rationem motus in instanti habet suum non esse, ob eandem etiam erit simili modo de indiussibili philosophandum. Tum etiam: nam esse, & non esse, eandem videntur habete mensuram; ergo si esse huius indiussibilis incipit in instanti, etiam non esse erit in illo: & ita verum erit de eo quod nunc non sit, & immediate antea suerit, quod est desinere

per primum non esse.

Respondetur, concedendo antecedens, & distinguendo consequens. Et si sensus sit, quòd indivisibi-de multò meliùs quam ens successiuum habebit suum non esse simul, id est, non per partes, aut gradus, admitti debet. Si verd sit sensus, quod multo melius habebit suum non esse, coexistens ad instans extrinsecum primi mobilis, vel temporis imaginarij, negari debet. Et ratio est : quia licet non esse indivisibilium, sir indiuisibile: nihilominus ipso ab intrinseco, & connaturaliter petunt, quòd verificetur de eis non . esse ad inceptionem quietis, vel motus; atque adeò ad prælentiam, & coexistentiam tempris : nam per se, & ab intrinseco, post virinum esse corum, sequitur vel motus, vel quies aut tempus verum, vel imaginarium, atque adeò quod menfurat non esse talium indiuisibilium nihit est aliud, quam tempus; quamuis hæc mensuratio non sit adæquata; sed inadæquata, vt ex se constat. At esse corumdem indivisibilium continuantium motum ab intrinseco petit, quòd succedat morui, & quod mensuretur mensura, & doratione succedente ad tempus, cumque hæc sit instans, oportet vt in instanti incipiat.

12 Adde, quod ad modum desinendi pet vlimum sui esse, quodammodo attenditur potius ad esse, quòm ad non esse: quia ea, quò sic desinunt, non ideò ità desinere intelliguntur: quia non esse corum, sit in illo instanti: nam ideò tale instans dicitur extrinsecum quoad non esse rei: quia nondum tale non esse peruenti: sed quia in illo instanti sint, licet immediate post, non habeant esse. Ad hunc autem modum desinendi accommodata sunt tam insta esse, quòm mutata esse mo-

tus, vt ex dictis constat.

#### QVÆS,TIO II.

Quomido qualitates materiales incipientes, & desinentes per mitum, incipiant, & desinant.

PRo huius quæstionis decisione notandum est, formam per motum acquisitam, verbi gratia calorem, osse sumi dupliciter. Primò, provt est in sieri, & se-

cundam gradum indeterminatum, & vt recipitut in indeterminata parte subiecti. Secundo, provt est in facto esse secundum gradum determinatum, & recipitut in parte subiecti determinata: vt si dicas: calbrem vt duo receptum in quantitate digitali. Quæ dualiis verbis explicant, dicentes: calorem possessumivel absolute, vel vt est tantus: quia vt est tantus, docit certum, & determinatum gradum, & quòd recipiat tur in certa, & determinata parte subiecti: secus verò absolute sumptus.

Soatuitur, quomodo ba qualitates absoluté considerata incipiant, & definant.

**§**. I

Icendum igitur est. Si qualitas materialis, qua cum expulsione contrarij sit, consideretur provt in fieri; incipit per vleimum non effe: & delinit per primum non effe. Ita communiter Thomista, & alij Doctores. Probatur quoad priotem partem: quia dum sic fit, semper fit successive: siquidem contrarium actionem retardat. Vnde priùs introducitut secundum esse remissum, quam secundum esse intensum: priùs item in dimidio palmo, & in dimidio dimidij, quam in toto palmo, aut eius medicrate: ergo incipit, & definit, sicut ipse motus. Etenifn quæ per primum sui esse incipiunt, debent primò esle, vel secundum se tota, vel ad minus secundum aliquam sui primam, & determinatam partem, que su apta nata ad sic incipiendum:alioqui quomodo de illis verificaretur, quòd tunc primò sunt; Ex quo etiam secunda assertionis pars constat : nam seut incipiunt more successivorum: ita desinunt ad modumipsorum; & .per consequens per primum non esse.

Confirmatur, & explicatur. Qu z successue incipiunt, & desinunt; debent per motum incipete, &
desinete: ergo incipiunt, & desinunt, sicut ipse motus. Patet consequentia: nam quz sic incipiunt, ita
se habent, vi cuiuis parti motus corresponde at pan
formz: quoniam terminus motus, vi talis est, debet
correspondere suz productioni: ergo non incipiunt
ante motum, sed quando suerit verum non incepisse,
aut incipere motum: idem eriam erit verum de talt
bus formis: ergo cum verè dicamus de motu, quòd
nunc non est, eriam si immediate post sutrurus sit: verè etiam affirmabimus, quòd tunc non sit ille terminus, & immediate post hoc, siet. Quod idem de de-

sitione dicendum est.

14. Sed dices : has qualitates materiales per motum acquificas definere per vleimum /ui effe; etiamfi absoluté considerentur : ergo ; &c. Antecedens probatur: nam demus aliquod lignum frigidum calefieristunc cum motus, & calor per eum acquisitus incipiat per vleimum non esse, verum erit in illo instanti non esse motum; & consequenter nec calorem; sed immediate post : ergo etiam de motu per quem frigiditas illa deperdenda est, verè assirmabitut tune non este, sed fore, similirer que tunc non este deperditam frigiditatem; sed immediate deperden dam quod est, desinere per vltimum esse. Pater consequentia : quia cum generatio noul caloris sit deper ditio frigiditatis przexistentis, oportet vt eo modo: quo fuerit verum, calorem esse denuò genitum, vel generandum, sit etiam verum, frigiditatem esse expulsam, vel expellendam; atque ita quando verificatur, calorem nondùm esse, sed immediate fore: verificabitur frigiditatem tunc esse; & quod immediate post non erit.

Respondetur, has qualitates per motum indpien tes, & desinentes, ita inter se comparari, vi cum

**7**02



### Disp.XXVI.de inceptione,&c.Quæst.II. 265

minarum, tunc aliadefinat, ve tana. Vnde quia vi santa consistit in indivisibili, ve statim explicabimus; ideò potest desinere more tei indivisibilis desinentis per vleimum sui este. Quare, cum est verund dicere, nunc est calor, & immediate post etit, tunc etiam est verum dicere esse frigus, vt tantum , & imediatè post non fore tantum. Sed hat amplius in sequenti assertione elucidabuntur.

Explicatur modus incipiendi pradictorum qualitatem, vt sunt tanta,

#### §. I I.

Esi hæ qualitates accipiantur in facto effe, & sub gradu determinato & in ordine ad certam partem subiecti; incipiunt per primum sui esse: & desinunt per vleimum esse: Ita Thomistæ, & communiter alij Philosophise ideò fingulos recensere superuncaneum erit. Probatur quoad priotem partem:nam formæ hæ sic sumptæ minime per vleimum non esse possunt incirere : ita v t de eis sit verum dicere , quòd calor vetbi gratia vt duo, nunc non est in hac determinata parte subiecti & immediate post erit ergo necesse est,

vt per primum sui esse incipiant.

Consequentia est euidens. Et antecedens suadetur : quia in illo nune, in quo dicitur, non esse calorem vt duo; sed immediate futurum esse, vel deest aliquid caloris vr duo, vel non : si hoc secundum dicatur ergo tunc intrinsecè incipiet; & consequenter per primum effe. Si verò primum alleratur, tunc illud, quod deeft, vel erit diuisibile, vel indiuisibile. Non indivisibile: quia hoc non facit maius, nec potest, & semel est indivisibile acquiri in tempore immediate sequenti; ac proinde nec de illo verificabitur, quòd iam tune non sit: sed in tempore sequentierit. Vel est indinissibile. Et hoc non quia iam priùs introducetur medietas, quam totum: & postquam introduca est hæc medietas, dabitur etiam instans, in quo sit verum dicere: nunc non est calor ve duo, sed immediate post crit(quod idem de alia medictate,& fic de aliis, & de partibus in ea inclusis dicemus: ere go iam instans illud prius, in quo dicebatur per vl. simum non effe incipere, non erat vleimum non effe inceptionis calotis, vt duo : quandoquidem in tempore immediate sequenti non potest esse verum, quod fit calor vt duo.

16 Confirmatur primò: dererminata pars in indinisibili consistit, & quodeumque addas; aut aufezas:eo iplo determinatam partem vt talem destrues: ergo calor vt duo, & in determinata parte receptus necesse est, ve in instanti intrinseco incipiat. Adde, & confirmabitur secundò, quod in tempore, aut motu, non est signabilis determinata pars, quovsque veniat in instans: quia ante illud non potest designari prima, aut vltima, qua non sit alia priot, aut vlrior: ergo in re, etiam acquisita per motum, quæ eodem modo debet correspondere productioni: non poterit allignari aliquid determinatum, quod acquilitum lit , nili , in instanti.

Secunda verò eiusdem assertionis pars : scilicet prædictas qualitates sic consideratas desinere per visimum sui est, inde liquet, nam cum hæ formæ, vt tante, desinant necesse est vt aliæ incipiant per vltimum non esse: cum per motum, & cum motu incipiant, vt supponimus: ergo etiam erit necessarium has definere per vlismum fui effeiPatet consequentia: quia quando vna ex his formis per eltimum non offe incipit, sempet alia per vleimum sui esse debet desintere nam in ilio instanti, in quo est verum, quod aqua Colleg. Compl. Physica.

frigida ve octo, non est calida; sed immediate post erit calida: tunc etiam est verum, esse adhuc frigidam vt octo; & immediate post non esse sic frigidamiquod est definere per vleimum effe. Sed hæc iuxta statim dicenda debent intelligi:

Buttiones contra pracedentem affertionem; & Solutio earum.

#### Š. 1H.

SEd obiicies primo, calorem vr duo acquisi-cum suisse per motum: at motus nunquam est in instanti intrinseco:ergo neque calor ve duo in instanti intrinseco incipiet: Confirmators nam vel in tempore ante illud instans in quo dicitur calor ve duo, intrinsecè incipere; habuit dictus calor totum suum esse, vel non. Si primum: ergo non incipiet per primum esse & in instanti; sed in illo tempore; atque adeò in instanti antecedenti incepit extrinsecè per vitimum non esse. Secundum autem dici non poiest : quia in instanti intrinseco, nequit aliquid dinisibile acquiri: at quidquid ad calorem vt duo poterat deelle, necesse est, vt sit divisibile : sicut quidquid deest linez, hoc vt sit digitalis; debet esse diuisibile. Et ita si addatur, aut auferatur ab éa aliquod indivisibile; non ideò desinet esse digitalis;

18 Respondetur distinguendo maiorem ; & se sensus sit, quod calor vt duo acquisitus suit per motum, vt in fieri, negari debet Si verd sensus fuerit quòd acquisitus est per motum, vt in fatte esse, seu per factum esse motus, scilicet per mueatum esse, quo suo modo terminatur, concedenda est. Et similiter debet minor distingui, & concedi si intelligatur de motu, ve motus est negari verò, si de motu secundum suum factum, vel mutatum esse certum, & de-

cerminatum intelligatur:

Sed vt hoc melius percipiatur, notandum est quod iuxta valdė probabilem opinionem, motus provi in fieri, non habet aliquod indiuisibile, quodterminetur; nec à parte ante, neque à parte post: quia moueri dicit motum secundum quod divisibilis est, & in tempore fluit:motus verò in facto elle, seu provt dicit, iam motum esse, habet vt dixit Philosophus in hoc lib. cap. 5. & 6. vltimum mutatum elle, quo motus in facto esse terminetur, vel absolute, vel saltem quoad áliquam certam partem. Non quidem ita vt quando est in fatte effe, seu ( vt melius loquamur) in mutato effe, tunc sit motus secundum quod motus sed quia illud mutatum esse, per se loquendo, intrinfecè consequitur motum tanquam terminus eius: habetque omnia illa, quæ ad terminandam tem succes-

huam requiruntur.

19 Ex quo fit, quod sicut ea; que correspondent motui in fieri, & vna cum illo incipiunt, debent ad inceptionem elus, & eo modo, quo motus încipit incipete; ita, que correspondent motul, ve iam est factus, seu mutato esse ipsius motus, & vna cum eo incipiunt, debent codem modo incipete, quo tale factum elle incipit; & consequenter non in tempore ; sed in instantifintrinseco debent esse. Quia, ve docet Aristoteles loco citato, in instanti, qued subsequitur post tempus mensurans motum, est verum dicere tunc primo motum iam effe factum, seu tunc incipere mutatum esse illius. Quapropter, cum calor ve duo non dicat calorem, ve duo in fieri; sed in f & consequencer nec terminer motum en fleri sed vt est in suo mutato esse : quia calor secundum hane confiderationem confistit in indiuisibili,vt explicatum estided non incipit in tempore, in quo ve-

### 266 Disp.XXVI de inceptione.&c.Quæst.III.

rum est, motum, vt motus est, exerceri; sed iu eo instăti, in quo verificatur motu tunc primo factum esse, & consequenter per primum sui esse. Vnde, vsque dum motus sit finitus, saltem quoad illam partem, qua tali musato esse terminatur non incipit calor secundum

prædicam rationem consideratus.

20 Ad confirmationem respondetur, eligendo secundam partem dilemmatis: quia sicut illud tempus, quod est immediatum instasti, est incertum, ac indeterminatum, scilicet minus, & minus, & indeterminato, ac confuso modo est illi immediatum, vt suprà disput præcedenti quæst. 5. diximus : ita calor, qui statim erit vt duo; habet in eo tempore latitudinem confusam, & indeterminatam. In instanti verò habet illam determinatam,& in eo solummodo habet soum esse vt duo, & in indiuisibili secundum hanc rationem conlistens. Vnde, nisi perueniatur, & saltem mente sistatur in aliquo mutato esse certo, & determinato motus, nequit sciri, quantus sit motus, aut suus terminus: quoniam potest esse minor, & minor vt ex se constat. Cum autem ad illud peruenitur:iam motus, & terminus habent esse certum, & determinatum,& în indiuisibili consistens.

Nec exemplum, quod de linea adducitur obstat: quia linea potest habere certas, & determinatas partes, cum terminatione saltem negatiua scilicet cum carentia viterioris extensionis; etiamsi ab ea auseratur punctum: at calor vt est in sieri, non potest habere certam latitudinem, vsque dum perueniatur ad aliquod certum mutatum esse, aut instans, vt expliantement

21 Obiicies secundo: videri impossibile, quòd quando, verbi gratia, calor ve tantus definit: tunc frigiditas absolure, & secundum partes indeterminatas incipiat: ergo,&c. Antecedens probatur, & explicatur: nam siue attendamus ad intensionem horum accidentium, siue ad extensionem in subiecto, inueniemus tot gradus frigiditatis acquiri, quot calons amittuntur: ita vt si vel minimum caloris deperdatur, tunc etiam minimum frigiditatis acquiratur. Similiterque, si calor, digitalem, vel semidigitalem informabat materiam tunc si paululum illius informare desinat, hoc ipsum tantummodo, & nihil amplius frigiditas informabit: quia nonnisi ad desitionem eius,& in his partibus, in quibus ipse desinit incipiet:ergo ex omni capite erit impossibile, quòd quando vna forma definit, ve tanta, tunc altera incipiat absolute, & secundum partes indeterminatas.

Respondetur, optime fieri posse vnam formam absolute, introduci in materiam, & aliam desinere, ve tantam. Imo fic contingere, quoties motus denud incipit. Et ratio est:nam cum forma illa, quæ desinit sit certa & determinata ante sui desitionem, vt patet in calore vel frigore existente in ligno, & id quod est certum, & determinatum, si ab eo auferatur gradus, aut pars aliqua siue certa, siue incerta, & indeterminata, statim desinat, ve tantum, seu determinatum, vt patet in vlna, quæ desinit in ratione vlnæ, hoc ipso quòd ab ea aliqua pars, siue certa, siue indeterminata auferatur:ideò forma przexistens sub certo gradu, & vt tanta, postest desinere ad introductionem formæ oppolicæ, quæ ablolute, & lecundúm partes indeterminatas introducitur. Nam hoc ipso ta-lis forma definet formaliter vt tauta, & secundum gradum illum determinatum.

Diximus, ad introductionem forma, quà absolute introducitur: quia cum vna forma desinat, ex eo quòd alia introducitur, debet proportionari, & mensurari modus desitionis iuxta modum introductionis: ita vt si forma, que introducitur, incipiat per visimum non ese, tunc alia desinat per visimum sui esse: su verò vna introduceretat pet primum sui ess, & alia desineret, vi tanta, ex vi talis introductionis: tunc poterit pet primum non esse, & modo alibi assignato modo rece, vi ex dictis constat.

#### QVÆSTIO III.

QVOMODO SVBSTANTIÆ GEnerabiles & corruptibiles incipiant, & desinant.

Semel explicato modo incipiendi, & desinendi motus, & accidentium materialium; statim pulsat animus, vi ad altiora ascendentes modum incipiendi, & desinendi substantiarum corruptibilium exponamus.

Statuitur motus Incipiendi substantiarum generabilium, & ad corruptionem aliarum incipientium.

§. I.

Icendum est primò. Substantiz generabiles, quæ ad corruptionem aliatum generantur, debent-in prima sui productione per primum sui esse incipere. Ita Atist.in præsenti, cap. 5. text. 43. & alibi sæpè. Quem sequuntur D. Thom ibidem, & quodlibeto 7. art. 9. & cæteri eius discipuli. Explicatur, & probatur: nam semper generatio fit in fine alicaiss motus præcedenti tatione cuius disponitur subiedum ad formæ substantialis introductionem : quare, dim motus ille est, nondum est forma generanda: quia dilpolitio requilita ad illam nondum est producta i led solum adest, quando verificatur finitum esse motum. Vndè, cum hoc in instanti subsequuto post motum; quando nimirum motus terminandus erat, verifice tur, vt ex suprà dictis & ex dicendis patebit, sit inde vt in co verè dicatur, quod túc est talis forma, & immediatè antea non crat: quod est incipere per primum sui effe.

Confirmatur, & explicatur: formæ substantiales introducentur, cum est iam separata tota resistentia contrarij: ergo nihil est, quod introductionem formæ retardaret, & impediat ne in instanti, & tota simul in-

troducatur.

Secundo probatur ratione desumpta ex eodem D. Thom. quodlibeto citato: nam substantiz generabiles sunt res permanentes, habentque totum suum esse simul, & aliunde petunt introduci in certam, & determinatam materiam: ita vt in minorem non possint introduci, vt in sequenti disputatione dicemus: ergo nequeunt sieri successive, & consequenter, nec per visimum non esse incipere.

23 Sed dices : non constere assertionem hane cum his, que in questione precedenti diximus : nam dispositio vitima ad introductionem formæ substantialis verbi gratia, equi, debet esse certa, & determinata quia determinata forma determinatas dispofitiones ad sui introductionem postulat : ergo incipiet per primum sui ese, vt ibidem asseruimus : ergo impossibile etit formam ad quam disponit, incipere simulin eodem instanti intrinseco. Patet hæc vliima consequentia: quia dum est vitima disposstio, debet etiam elle subiecum talis dispositionis, quod in D. Thom. & nostra sententia nullum est aliud præter compositum corrumpendum : at repugnat vt in eodem instanti intrinseco inueniatur simu compositum corsumpendum, & compositum de nuo generandum: alioqui materia fimul duabus formis

### Disp.XXVI.de inceptione,&c.Quæst. III. 267

formis substantialibus informatur: ergo cum vltima dispositio debeat iuxta dicta, in instanti intrinseco, seu per primum esse incipere, necesse erit, vt compositum denuo generandum non incipiat intrinsecè in illo instanti; sed solum extrinsecè: & consequenter per vltimum non esse. Etenim in eo instanti, in quo est vltima dispositio, debet etiam forma, ad quam est talis dispositio incipere, vel extrinsecè, vel intrinsecès quia repugnat materiam esse vltimò dispositam, & nun esse introductionem talis forma.

24 Respondetur, vitimam dispositionem ad formam substantialem introducendam, non esse illas qualitates, & dispositiones, quæ in composito præcedenti præfuerunt, sed illas quas secum compositum denuo generatum afferat: quæque in eodem instanti intrinseco cum prædicta forma incipiunt. Quomodo autem cohæstere possit, quòd prædicta accidentia subsectentur in toto composito in illo instanti generationis. & nihilominus in eodem instanti disponant ad introductionem sormæ eiusdem compositi, explicat. Diuu. Thom. primpart. quæstion. 76, artic. sext. ad 1. De quo videri potest Caietanus ibidem.

Secundò respondetur, seu potius magis explicatur præcedens solutio: prænotando tamen, quòd licet verum sit dispositiones omnino vltimas ad introductionem sormæ substantialis, esse illas de quibus Diuu. Thom loco citato loquitur; nihilominus, vt benè notanit Caiet. ibidem, dantur aliæ præcedentes ordine durationis, prædictam introductionem, æ ratione harum verificatur: materiam non vtcunque, sed immediatè ante instans generationis suisse dispositam, quarum in ea duratione petitur, ad hoc vt instanti immediato introducatur forma.

25 Hoc ergo supposito, ad argumentum dicendum est, quod licer motus frequenter habeat vitimum mutatum effe, quo intrinfece terminetur : nihilominus aliquando potest contingere, vt ex defe-Au subieai, quod corrumpitur, quando motus vltimò terminandus erat, non habeat tale mutatum esse; sed solum extrinsecè terminetur : quatenus, ad illud musatum esse non pertingit. Vnde etiam forma, quæ per se primò per illud producitur, potest non habere terminum intrinsecum initiatiuum, vt sic dicamus, in esse quieto; sed quando terminanda erat, tunc ex defecu subiecti, omnino euanescit. Et ita solum aliqualiter extrinsecè terminatur; quatenus tunc euanescit,& ad tale muiatum esse non pertingit. Quare, in illo instanti non est verum dicere, motum esse in facto esse, seu dari factum esse intrinsecum motus, vel esse terminum in esse quieto, & intrinseco: sed solum quod non est, & quod ad desitionem illius, & subiccti in quo erat; incipit alia noua forma substantialis, quæ est intrinsecus terminus præcedentis dispositionis.

26 Sic ergo contingit in motu illo ad vltimam dispositionem terminato: quia quando terminandus erat, vitimaque dispositio erat habitura esse quietum certum, & in facto elle, tunc destruit subiecum, & ad defitionem eius definet motus vna cum dispositione illa. Cumque non possit destrui vnum compositum, quin aliud denuo generetur; inde fit, vi primam non esse vltimæ dispositionis/ habet enim suum non esse in instanti? quia quando terminanda erat, habuit illud sit) primum esse formæ substantialis denuo generandz. Quapropter vltima dispositio, que requiritur ad formam substantialem introducendam, non est aliqua qualitas materialis, vt tanta; sed que in illo instanti, quo desinic, sutura erat tanta: nisi alias ad desitionem subicai desineret. Etenim vleima illa dispositio introductiua non terminatur Colleg. Compl. Physic.

per maximum; quod sic; sed suo modo per minimum quod non. Vinde non est illa, sub qua iam terminata tale compositum esse potest; sed sub qua esse non potest, & sub minori, vel sub madem, vt non terminata potest.

Stabilitur modus desinendi substantiarum corruptibilium, & ad inceptionem aliarum desinentium.

#### S. II.

L'indum est secundo. Substantiz corruptibiles viuentes desinunt, connaturaliter loquendo, per primum non esse: non viuentes verò, que corrumpuntur ad inceptionem aliarum, desinunt eodem modo, nisi alias forma denuo generanda incipiat ob specialem aliquam rationem per vitimum non esse: quia tunc opposito modo desinent. Hac est D. Thoma, quodlibeto citato, & communis inter Doctores.

Probatur quoad primam eius partem ? supponendo tamen duo omnino certa. Primum est: viuentia, siue ab igne, siue à quouis alio corrumpantur, non posse non immediate in cadauera transire. Secundum est, formam cadaueris, ob specialem sui rationem, requirere materiam certam, & determinatam ad incipiendum, quia est veluti quædam vmbra formarum viuentinm; & ita incipere per primum sui esse.

Hinc ergo prior assertionis pars probatur, ratione desumpta ex D. Thoma quodlibeto citato. Quotiescunque generatio forme demuo: aduenientis incipir in instanti, & per primum son esse, debet à fortiori res corrupta per primum non esse desinere: ergo si forma viuentis desinit ad inceptionem forme cadaueris, incipientis per primum sui esse portet, vt desinat per primum non esse Antecedens pater: quia alioqui dua forma substantiales essent simul in cadem materia. Etenim si homo desinit per vitimum sui esse, verè assirmabitur: nunc est homo, de immediate post non crit. Rursus, in codem instanti esse tetam verum dicere, nunc est cadauer: cum per primum sui esse incipiat: ergo in codem instanti esse trunt simul in vna materia; sorma hominis, & forma cadaueris.

28 Nec potest dici esse sou instantia illa in quibus prædicta verificantur: atque adeo non in eodem instanti verum erit, quòd duæ formæ simul eandem materiam informent. Nam contra est, inde sequi materiam esse posse naturaliter sine aliqua forma, quod implicat. Probatur sequela: quia cum illa duo instantia non possint esse immediata, ve supra latè probatum suit, nevesse est, ve mediet tempus inter vnum, & aliud: ergo in eodom tempore erit materia sine aliqua forma: quia tune non actuabitur forma aduenienti cum nondum accesse rit instanti immediato ante illud tempus verificatum est de illa, quod tune est, & immediatè post non erit: ergo, & cætera.

Ex quo secunda assertionis pars satis patet. Tum quatenus inquit, sormas rerum non viuentium dessinerer per primum non esse. Tum etiam quatenus ait, corrumpi per vltimum sui esse in casa ibidem posito, alioqui si vna inciperer per vltimum non esse, & alia per primum non esse desinerer, darettra liquod instans, in quo materia sine forma esser, \*t intuenti parebit. Que ratio etiam desumitur ex D. Th. loco citato.

## 268 Disp.XXVI.de inceptione.&c.Quæst.IV.

29 Sed obiicies: non posse aliquam substantiam sormam per vitimum sui esse desinere: nam quæ desinunt, sic habent in tempore suum non esse, vt constat: at formis substantialibus: etiam non uiuentium, non potest hoc conuenire: ergo, &c. Minor probatur: quia cum sint permanentes, & indiuisibiles, nequeunt in eis signari partes, quarum vna correspondeat vni parti temporis, & alia alteri.

Respondetur: quòd vt colligitur ex D. Thom. 1. 2. quæst. 31. att. 2. sufficit ad hoc, vt substantia habeat suum non esse in tempore, quod desinat per accidens ad introductionem successiuam alterius formæ cum ipla incompossibilis : licet talis sub-- stantia ex se non habeat partes : sicut etiam sufficiat ad hocvt substantia incipiat in tempore, & per vltimum non esse, quod incipiat per accidens ad inceptionem motus. In præsenti autem loquimur de substantiis prædicto modo incipientibus, & desinentibus. Adde primò, quòd licet forma substantialis sit ex se indiuisibilis: informat tamen indiuisibiliter ratione quantitatis. Adde secundò, benè posse rem indiuisibilem desinere per vleimum sui este, & ex consequenti habere suum non este in tempore, non quidem per correspondentiam adæquatam; sed inadæquatam cum illo, vt quæstione sequenti explicabimus.

#### QVÆSTIO IV.

Quomodo incipiant, & definant respermanentes, qua in sua inceptione, & desitions motui non subduntur.

Ro tituli intelligentia notandum est; prædictas respermanentes esse in duplici disserentia: nam aliæsunt accidentia, vt qualitates spirituales, quæ nec siunt per motum, nec per illum desinunt: aliæ vetò sunt substantiæ, vt cœli, Angeli, & anima nostra rationalis secundum se considerata. Sed quia tam ex dictis, quam ex dicendis in hac eadem quæstione constabit, quid quoad hoc sit dicendum de accidentibus; ideò illam solum quoad substantias discutiemus.

### Refertur prior sententia.

12:24

Ş. I.

Rima sententia asserit; incipere per primum saies esse desinère per primum non esse & hoc adeo esse necessarium, vi oppositum implicat contradictionem. Ita quoad primam partem Toletan. in præsenti, quæst. 4. conclus. 4. Pereira lib. 14. tap. 9. Consimbric. cap. 8. quæst. 2. art. 2. & 6. & plures ex Innioribus. Quoad secundam verò, Ferrara 3. contra Gent. c. 69. 5. vi autem res. Vallesus controuers. 46. ad Tirones: sicut candem pattem quoad inceptionem harum rerum tuentur. Rubius in præsenti, num. 108. & Massus in hoc lib, sect. 2. q. 10.

Probatur quoad primam partem, scilicet ptædi-Etum modum incipiendi, & desinendi conuenire substantiis iunca suam naturam. Nam ea incipiunt per primum sui esse; & desinunt per primum non esse, quæ indivisibiliter incipiunt, & desinunt: sed huiusmodi substantiæ incipiunt, & desinunt indivisis biliter: ergo incipiunt per primum sui esse, & desinunt per primum non esse. Maior patet: quia de his, quæ prædicto modo incipiunt, & desinunt, verificatur, quòd incipiant, & desinant in instanti intrinseco, & indivisibili: ergo Indivisibiliter. Minor verò etiam constat: quoniam prædicae substantiæ, vel sunt penitus indivisibiles, vt Angeli: vel si sunt divisibiles, vt cæli, petunt habere totum suum esse, vel non esse simul; & ex consequenti debent incipere, & desinate indivisibiliter: ita vt vel secundum se tota, vel secundum nullam sui partem incipiant, vel dessinant.

32 Deinde quoad secundam partem, scilicet implicare contradictionem, prædictas substantias incipere per vltimum non esse, & desinere per vltimum esse probatur. Ea, quæ incipiunt per vitimum non esse, incipiunt successiuo modo, & pars post partem: quia licet extrinsecè incipiant in instanti : attamen intrinsece inciplunt in tempore, & per correspondentiam ad partes illius : sed prædicta entia, vel non habent partes, vr Angeli, vel non incipium succeessiuo modo: quia sunt secundum suum esse insubdibilia motui : ergo nulla ratione possunt incipere per vliimum non effe. Quod argumentum non minus probat, non posse prædica entia desinere per viermum esse: quoniam quæ sic desinunt, licet desinant extrinsecè in instanti, habent tamen intrinsecè suum non esse in tempore, ac proinde successivo

Confirmatur: nam si huius modi substaniz indivisibiles incipiunt intrinsece sin tempore, & per vitimum non esse, vel incipiunt totæ in totoillo tempore, & pars in parte, vel totæ in toto, & totæ in qual bet parte. Non primum: qua hugeli carent partibus, & licet cæli illas habeam, non tamen secundum suum esse substant motui, & tempori, & ita nec habete omnimodam, & adæquatam correspondentiam cum illo. Secundum autem dici nequit: quoniam partes ipse temporis non sunt simul; sed vna post aliam: ergo non potest vnum, & idem incipere secundum te totum in omnibus illis; alioqui postquam tes secundum se totam in vna parte temporis incepit, deberet statim in alia, & alia incipere, quod implicat.

mum sui esse: ergo implicat successiva incipere per primum sui esse: ergo implicat etiam petmanentia incipere per vlismum non esse; & ex consequenti,
quòd desinant per vlismum esse: Antecedens paret:
quia implicat successiva esse in instanti: ea aurem,
quæ per primum sui esse incipiunt, debent esse in
instanti. Vtraque verò consequentia etiam constat: nam sicut modus incipiendi per primum sui
esse petit simultatem in essendo: ita modus incipiendi per vlismum non esse, exigit successionem in
esse: sicut & modus desinendi per vlismum sui esse,
postulat successionem in suo non esse: ergo cum
vtraque successio repugnet prædicis substantis,
vt ostensum est, nequibunt incipere, aut desinere
prædicis modis.

Explicatur vera fententia aliquibus conclusionibus.

S. 11.

Thilominus dicendum est primò: modum incipiendi connaturalem harum substantiamm esse per primum sui esse: 80 modum desinendi conso

### Disp. XXVI. de inceptione, &c. Quæst. V. 269

consonum sux natura esse definere per vleimum sui esse Ita Scotus in præsenti q.3.concl.9.& quam plurimi ex Iunioribus Thomistis. Explicatur affertio: nam cum hæ substantiæ sint naturaliter indestrubibiles, ideo affertio non est intelligenda absolute, sed conditionate, scilicet, quod hoc modo desinerent, si iuxta luam naturam desiturz essent. Probatur ergo sic : nam cum hæ substantiæsunt indiuisibiles; incipiunt & desinunt ad modum ipsotum in-Stantium indivisibilium : & licet celi sint divisibiles; quia tamen habet totum suum esse simul, & non subditum motui, non minus, ac si essent indiuisibiles; ideo corum inceptio, & desitio est ad modum prædictorum indivisibilium; ac proinde hic, & non alius incipiendi, & definendi, modus erit illis connaturalis: quia rei naturali, & secundum vnam, & eandem ragionem consideratæ, tantum debetur, per se loquendo, vnus modus incipiendi, & desinendi.

35 Dicendum est secundo: Deo ita disponente, possunt hæ substantiæ incipere per visimum non esse, & desinere per primum non esse. Ita Scotus in præ-

senti', & plures alij.

Sed antequam allertionem nostram probemus, supponendum est, ex his, que communiter docent Thomistæ 1. part.quæst.10.& 53. quod sicut hæ substantiæ non mensurantur in suo esse, per tempus, sed per mensuram aliam altioris rationis: ita earumdem inceptio, & desitio non mensuratur, vt mensura propria, tempore nostro, aut instantibus illius; sed alia mensura perfectiori, scilicer instantibus temporis discreti : quæ sicut non dependent à tempore nostro, aut instantibus eius: ira non petent necessariò commensurari cum illis; sed possunt, Deo ita disponente, coexistere siue instantibus siue partibus tempotis: Vnde propriè, & in rigore loquendo esse prædictarum fubstantiarum, nec incipit per primum effe, aut vlrimum non esse, nec despret per primum non esse, aut vleimum sui esse: quia hic modus incipiendi, aut definendi est proprius rerum quarum esse mensuratur tempore, sed tantum dicuntut incipere aut desinere prædicto modo, quatenus earum inceptio aut desitio; mensurata instanti temporis discreti, coexistit vel instanti mostro, vel parti nostri temporis, saltem inada-

36 Hine ergo suadetur asserrio Ea quorum inceptio, & destrio mensuratur instanti temporis discreti pollunt incipere, aut desinete, Deo ita disponente, wel per coexistentiam ad instans nostrum, vel ad partem nostri temporis: sed inceptio, & desitio dictatum substantiatum mensurantur instanti temporis discreti: ergo possunt incipere, & desinere, vel per coexistentiam ad instansnostrum, vel per coexistentiam ad partem nostri temporis; ac proinde poterunt incipere, vel per primum sui esse, vel per vleimum non effe. Et similiter definere, vel per primum non effe, vel , per vleimum effe. Maior constat : quandoquidem non dependent, nec commensurantur nostro tempori, aut instantibus illius, vt ex notabili adducto, & à Theologis communiter admisso, constat. Minot verò, & prima consequentia, suppositis his, quæ modò dicebannus, probatione non indigent. Vitima verò consequentia sic ostenditur: quia quando intrinsece incipiunt, & desinunt per coexistentiam ad partem nostri temporis, incipiunt per vicimum non off, & definant per alimungse fe : sicut & quando per coexistentiam ad nostrum instans : tunc incipiunt per primum effe, & definunt per primum non esse, ve ex dictis in prima quæstione huius disputationis constat.

Secundò, nam Deus liberè conservat, e producit has substantias : ergo potest illas producere, aut de-Colleg. Compl. Physica. ftruere; quando sibi placuerit, ac per con equens, vel per coexistentiam ad partem nostri temporis, vel ad istans illius. Maxime: quia (vt dicebamus) nec earum duratio, vel inceptio, & destrio pendent à tempore nostro, aut instantibus eius.

#### Satisfit fundamentis aduersariorum.

#### §. II I.

D primum pro prima sententia respondetur: inceptionem, aut desitionem harum substantiarum semper esse ex parte sua, & intrinsece instantaneam, quippè mensuratam prædicto instanti temporis discreti, quamuis ob rationes dictas desitio, verbi gratia, seu non esse illarum possit coexistere parti nostri temporis, aut instanti illius: ita tamen, ve talis desitio sit valdè consana naturis earum, quando suerit per visimum esse secum, quando suerit per visimum esse secumdò per primum non esse, ve in prima assertione explicatum ess.

Ad secundum respondetur: maiorem ad summum esse veram de rebus, quæ quoad esse, sinceptionem, & desitionem mensurantur nostro tempore, aut instantibus eius: secus verò de his, quæ ab illis non pendent, licet possint eissem coexistere nam hæc licet sint indivisibilia, & mensurata per instans temporis discreti, possunt inadæquatè coexistere parti nostri temporis, quò de etiam cum proportione de desitione dicimus.

38 Per quod etiam patet ad confirmationem. Nam illa correspondentia ad partem temporis subsequutam post instans non est adæquara; sed inadæquata: ita nimitum, vt non correspondeat toti illi; sed medietati eius, & huic adhuc non toti; sed eius medietati; & sic in infinitum: eo sanè proportionali modo, quo punctum continuatiuum partis lineæ afficit (& vt sic dicamus) quasi tangit illam, non quidem ita vt efficiat totam aliquam partem adæquatè; sed inadæquatè: quia non habet quasi tangere totam illam; sed medietatem eius, & rursus hauc non totam; sed eius medietatem, & sic in infinitum.

Ad vitimum respondetur: esse disparem rationem: quia res successiua, verbi gratia motus, intrinsecè petit, quòd eius intrinseca duratio sit tempus, & ita nequit secundum suas partes incipere intrinsecè, nia si pars illa possit correspondere alteri patti temporis, per commensurationem adaquatam cum illa.

#### Q V ASTIO V.

Quomodo incipiat, & desinat

omnino completa maneat, placuit de modo incipiendi, ac desinendi quietis aliqua dicercicum
naturalia entia non solum moueantur; sed sapè quiescant: Vnde disputatio de quiete ad Physicum etiam
pertinet. Prima sententia asserit quietem incipere intrinsecè per primum sui esse desinere extrinsecè per
vleimum sui esse. Qu'am sententiam, saltem quoad
eius posteriorem partem tuetur Sotus hic quastione
vltima. Et probari potest primò quoad inceptionem:
nam motus desinit per primum non esse: ergo quies
incipit per primum sui esse. Patet consequentia:
quia in illo instanti, in quo non esse motus, iam
est quies: ergo sicut in illo est yerum dicere; nune
non est motus, immediate antea erat: sic etiam ve-

, T

## Disp.XXVII.de maximo,&c.Quæst.I.

rum erit quod tune sit quies, & immediate antea

Confirmatur, & explicatur: inquirendo, num in ille instanti terminatiue motus moueater subiectum, vel quiescat? Non primum; alioqui motus desineret per visimum esse: dicendum ergo est secundum, & consequenter quod quies per primum sui esse incipiar. Non onim potest dari medium inter quiescere, & moueri. Cum enim motus, & quies opponantur priuatiue; arque adeo immediate necesse est, vt vel motus, vel quies in eo instanti conueniant subiecto.

Deinde quoad secundam partem : scilicet quoad desitionem suadetut, nam in indiuisibili vltimo quietis, vel mobile mouetur, vel quiescit. Non primum: quia iam motus per primum sui esse inciperet : ergo quiescit: ergo quies per vleimum esse definit.

40 Nihilominus dicendum est: quietem incipere per vltimum non esse, & desinere per primum non esse. Sed antequam assertio comprobetur, aduertendum est, nos hîc non loqui de quiete negatiua. que tantum dicit carentiam motus proprie diai; sed de privativa, quæ importat carentiam motus in subiecto apto nato pro tuncad illum.Hinc ergo suadoturassertio, tum authoritate Aristotelis in præsenti quam fere omnes authores sequentur : tum etiam ratione: nam quies hæc successiva, sieut & motus; ergo non potest per primum sui esse incipere, aut per viiimum effe definere.

Confirmatur, quies hæc dicit carentiam motus in subiecto apto nato moueri:sed subiectum non est aptum moueri in instanti : sed in tempore: ergo nec quiescere. Patet consequentia: quia subiechum, quod non est capax formæ par aliquam durationem; non potest esse capax prinationis talis formæ pro eadem duratione; si talis privatio sit propriissima privatio,

vt in præsenti contingit.

41 Ad primum respondetur, concedendo antecedens, & distinguendo consequens: etsi intelligatur de quiete prinatina, neganda est consequentia: si verò de negatiua, concedi potest. Nam in illo instanti, in quo non est motus, & si mobile quiescat quiete negatiua:non tamen priuatiua. Per quod etiam patet ad confirmationem. Ad illud autem, quod vltimo loco in ea dicitur, scilicet non esse medium inter quietem priuatiuam, & motum; siquidem priuatiue opponuntur: dicendum est, quod cum communiter dicitur alterum oppolitorum necessariò debere convenire subicato, non est intelligendum in oppositis prinatinė, ab olutė; sed solum pro tempore, & duratione, in qua subiectum est capax talisformæ:vepatet in catulo ante nouem dies qui' rigorosè saltem loquendo,nec est tunc,& pro tunc cæcus, nec videns; 1ed non videns: quia vt multi volunt, non nisi finitis illis diebus, est capax ( modo supra di do ) potentiz visiuæ. Vndè, cum mobiles non nisi in tempore possit moueri; inde est, quod non nisi in tempore possit quiescere quiete priuatiua: secus verò negatiua.

42 Ad secundum patet ex modò dictissin instanti "enim terminatiuo quietis, quiescit mobile quiete negatiua, quæ quidem talis est conditionis, vt det quieti priuatiuz, non quod ut vt sic dicamus in sieri; led quod sit in esse quieto, & vt sic loquamur in facto · esse. Nam sicut habet motus sua indiuisibilia realia politiua, quibus continuatur, & terminatur: sic quies sua non posiciua indivisibilia ad sui quasi continuationem & terminationem, suo modo habet. Vnde sicut motus in vitimo mutato esse, elt in fatto esse, sic proportione seruată, idem de quiete dicendum est.

Illud tamen in fine huius disputationis annotamus : nimirum diuerso modo in tota illa sumi fattum ese, ac illud in disputatione 5. q. 5. accepimus. Ibi enim loquebamut de fatte esse rerum permanentium ex parce illarum se tenente, vt permanenter producte sunt : hoc autem idem est, quod earum existentia, vt ibidem explicauimus. In præsenti verò sermo fie de facto elle terum succellinarum, vt permanentium, vt successiue effectarum. Quod quidem distinguirur à propria existentia rei.

### DISPVTATIO

De maximo, & minimo, seu de terminagerum, naturalium.

IN 1 TA iam controuersia de inceptio-ne rerum naturalium, meritò ad disputationem de Maximo, & Minimo noster se sermo conuertit. Postquam enim res

incepit, solet maior fieri, & aliquando ita decrèscere, vt ad minimam quantitatem sub qua esse potest, reducatur.

#### QVÆSTIO

Qui fint termini magnitudinis, & paruițatis secundum se,& generaliter sumpti.

T meliùs sciri possint termini magnitudinis, & paruitatis, qui cuilibet rei naturali debent applicari, placuit illos priùs în generali, & secundum se sumptos explicare. Quod ve melius percipiatur, notandum est primò, diplicem esse terminum, cam pauitatis, quam magnitudinis: alium intrinfecum, & alium extrinsecum. Terminus intrinsecus magnitudinis est ille, sub quo res esse porest, & sub maiori elle non potest : vt si viuens sub magnitudine duarum vlnarum, esse possit, non tamen sub masori : tunc magnitudo prædicta pro intrinseco termino viuentis alsignarctur. Terminus verd intrinsecus, magnitudinis est ille, sub quo res esse nequitibene tamen sub minoti;vt si viuens sub aliqua magnitudine esse nequiret, lecus verò sub alia minori: runc quantitas prædi@a haberet rationem termini extrinseci respectu magnitudinis ciuldem viuentis. Quo etiam proportionali modo de terminis paruitatis philosophandum est. Vnde ille erit intrinsecus paruitatis terminus, sub quo viuens esse valet, minime tamen sub quocumque minori: sicut etiam ille erit extrinsecus, sub quo ob maximam paruitatem res esse non potest:benè tamen sub quocumque maiori.

2 Hoc ergo supposito, dicendum est quaruor esse terminos rerum naturalium:duos quidem magnitudinis, scilicet maximum quod sic, & minimum quod non: duos verò paruitatis, videlicet minimum qued sic, & maximum quod non. Assertio hæc est communis inter Philosophos, solumque eget explicatione terminorum Declaraturque sic: primus ergo terminus rerum naturalium elt maximum qued fic, quo terminus intrinsecus magnitudinis significatur eo quòd sit quantitas maxima omnium inter illas, sub quibus res esle, & conservari potest. Secundus est, minimum qued non, quo terminus exitinsecus magnitudinis nominatur : quia inter quantitates, sub quibus res secundum magnitudinem esse non potest, illa est omnium mi nima. Tertius est minimum quod sic, per quem intrinsecus terminus paruitatis denotatur: quoniam

### Disp.XXVII.demaximo,&c.Quæst.II. 271

inter quantitates, sub quibusres, quoad paruitatem esse valet, illa est minima Vltimus tandem est, maximum quod non, qui terminum extrinsecum paruitatis explicat, eo quod inter quantitas paruas sub quibus, propter paruitatem res esse nequit, illa est omnium maxima.

3 Sed obiicies non datur minimum quod non, nec maximum quod non: ergo male assignantur quatuor termini. Antecedens claritatis gratia quo ad minimum quod non suadetur (eadem enim, vt intuenti patebit, quod maximum quod non procedit ratio) quoniam si semel datur maximum quod non, debet excedere maximum quod sic in aliqua magnitudine: at illa magnitudo in qua illud excederet, esset necessario divisibilis in partes minores, & minores vsque in infinitum: ergo numquam poterit dati quantitas omniu minima qua sit terminus intrinsecus magnitudinis; & consequenter nec minimum quod non.

Confirmatur quia hinc etiam sequeretur, non dari minimum quod sic: nam cum quoduis ens naturale sit quatum, erit indiuisibile in semper diuisibilia: ergo non erit ita minimum, quin possit esse minus, ec

minus vsque in infinitum.

4 Respondetur excessium illum non esse in aliqua magnitudine determinata, sed indeterminata, ita vt talis terminus intrinsecus sit quælibet incesta, & indeterminata quantitas excedens maximum quod sic, vel desiciens à mis imo quod non: sicut id quod immediate sequitur post punctum linea, non est aliqua determinata pars lineæ: quia quacumque signata, cum illa sit dinissibilis, restat alia prior; & proximior: sed

est pars quædam indeterminata.

Ad confirmationem dicendum est ex Diuo Thom.

1. Physic. lect. 9. quod corpus, licet Mathematice acceptum sit divisibile in infinitum; non tamen corpus naturale ita ve sub quacumque quantitate esse possit; in corpore enim mathematico non consideratur, nisi quantitas in qua nihil inuenitur divisioni repugnana; sed in corpore naturali inuenitur forma naturalis quæ requirit determinatam quantitatem: sicut & alia accidentia. Vnde, non potest inueniti quantitas in specie, verbi gratia carnis nisi intra aliquos terminos determinata. In præsentiautem solum loquimur de cotpore naturali secundum hanc vitimam considerationem.

#### Q V A S T I O II.

Virum sicut viuentia : ita & non viuentia habeant ex natura sua terminum sua magnitudinis.

Onsulto in titulo addimus dictionem illam, ex natura sua: vt denotaremus quæstionem hanc solum procedere de terminis, qui ab intrinseco, à viuentibus postulantur; ita vt sine illis naturaliter esse nequeant. Nam per diuinam potentiam posse rem quamlibet amplius, & amplius crescere, necne? modò non contequertimus.

STATVS CONTROVERSIA explicatur.

\$. . I.

5 SEd vt clarius, & breuiùs procedamus, prenotare oportet, quòd in questionis titulo aliquid vr certum supponimus, & aliquid in dubium vocamus. Supponimus enim:viuentia habere intrinsecum sua magnitudinis terminum, seu terminari per materimum quod sic. Tum quia id docent Arist. 4. de Generat. animalium cap. 4. & lib. 1. huius operis cap. 4: & Diu. Thom. vtrobique, & 1. parte quast. 7. atticul. 3: & in 2. distinct. 14. quastio 1. artic. . . ad 4: & omnes ferè Interpretes tam Antiqui, quàm Iuniores.

Tum etiam: quia cum viuentia augeantur per intus sumptionem, id est, per conversionem alimenti in propriam substantiam viuam, virtute caloris naturalis, & hic quotidie remissior siat, donec tandem deficiat: inde fit, vt non possit viuens ratione illius ita crescere, ve magis ac magis, semper debeat authori : imò quod non tolùm debeat extrinfecè terminari per minimum qued non; sed intrinsece, & per maximum quod sic: nam cum teste Arist. 1. de cœlo,& mundo, text. 116. potentiæ habeant inttinsecum terminum versus magnitudinem consequens est, ve viuens quod non nisi virtute potentiæ nutritiuæ, & augmentatiuæ augetur, ad tantum, & non maius possit deuenire incrementum, quanta fuerit vittus harum potentiarum intrin ecè definitarum. Vnum denique quia ea, quæ pro nostra assertione adducemus ad producendum non viuentia terminari per maximum quod sic:à fortiori hoc ipsum de viuentibus conuincent, vt intuenti constabit.

Quare, tota huius quæstionis controuersia ad non viuentia devoluitur: an nimirum ex natura sua habeant terminum sui incrementi. Vbi etiam explicabimus: an talis terminus sit solum extrinsecus, ita vt solum terminentur per minimum quod non: & an verò sit intrinsecus, ita vt per maximum quod sic tetminentur.

#### Proponitur prior Opinio.

S. II.

PRima sententia non solum negat non viuenti-bus intrinsecum suz magnitudinis terminum s fed etiam extrinsecom:ita vt nec per minimum quod non terminentur. Credit enim posse ex natura sua amplius,& ampliùs crescere.Ita Scotus in 2.q. 9. Albern Magnus de Anima, tract. 2.0 ap. 4. Ochamus, in 3. distinctione. 7. Conimb. lib. 1. Phys. Tolet. 1. Physic. quæst. 8. concl. 4. Masius cap.4. sect. 2. quæst. 3. & plures alij Probatur prime ex Arist. 2. de Anima c.4. vbi ita iuxta translationem Perion. loquitur: Nam cum ignis augeri in infinitum possit, quamdiù aliqued subest, quot comburatur, &c. Et hoc ipsum docuit D. Thom. lect. 7. vbi postquam dixit in specie humana dari aliquam quantitatem, tam magnam vltra quam non porrigitur:inquit, Causam buius magnitudinis, & augmenti non posse esse ignem : quia manifestum est , quod ignis augmentum, non est vsque ad determinatam quantitatem; sed in infinitum extenditur, si in infinitum materia combustibilis inveniatur.

Nec satisfacit solutio Caietani dicentis ignem in infinitum augeri posse per accident, nimirum per aggregationem plurium ignium, ex diuersa forma, &

materia constantium.

7 Nam contra hoc est: quia tam Aristoteles, quam D. Thomas assumunt pradictam propositionem ad probandum, ignem non posse esse causam augmenti viuentis: quia nimitum viuens habet terminum magnitudinis, & augmenti, non verò ignis: ergo vt probatio sit legitima, oportet, quòd ignis careat termino augmenti, quem habet viuens: aliàs si ignis codem modo terminatetur, ac viuens; incongruè, imò & salsò ad id probandum assumentur, quòd ignis in infinitum augeri potest: ergo cum viuens

### 272 Disp.XXVII de maximo, &c.Quæst. II.

viuens terminetur intrinsece, oportet, vt ignis tali termino careat.

Secundo, ideò accretio viuentium clauditur certis terminis versus magnitudinem: quia eorum augmentatio prouenit ex virtute interna, quæ sinita est, vsuque minuitur; sed incrementum non viuentium aliter sit nimirum per iuxta positionem, in quo nulla facultas naturalis minuitur; sed potius excrescit: ergo in horum non viuentium accretione, nullus certus terminus ex vi huius capitis à natura dennitus est.

8 Tertiò; experimus quòd ignis quantò fit major, tantò fit activior, & commodius exercet suam
operationem extendendo illam in maiorem Iphæram: ergo ad eam exercendam non requirit determinatam quantitatem secundum magnitudinem: ergo neque absoluto eam petit. Probatur consequentia: nam quantitas determinata requiritur propter
meliùs, & magis accommodatum exercitium operationum.

Quarto: Quantumuis magnus ignis constituatur si ei applicetur stupa, necesse erit vt illam comburat, siquidem est maioris virtutis & actiuitatis, quam ignis exiguus: & si aliud combustibile iterum apponatur, non saturabitur, & rursus ei aliud addatur, non dicet, sufficit secundum illud Prouerb. 3. Ignis numquam dicit sufficit: & ita semper siet maior ergo si præexistens esset maximus iam daretur maior maximo, quod est impossibile: ergo ignis præexistens non potest peruenire ad maximam quantitatem: sed sub qualibet maiori, & maiori poterit esse.

#### Prafertur sententia Aristos. & D. Thom.

#### **S.** 111.

Dicendum tamenest: non viuentia ex natura fua habere terminum intrinsecum sua magnitudinis: ita vt naturaliter nequeant illum excedere assertionem hanc docent Aristoteles, & D. Thomas locis statim citandis. Auerroës de anima cap. 4. Iandunus q. 16. huius libri, Caiet. 1. p.q.7. artic. 3. Nazarius ibidem, Ferrara, quast. 7. in solutione ad 4.& 5. Astudillo q.7. & plures alij.

Probatur primò ex Aristot. 2. de anima, text. 48. vbi vninersalitet inquit: Eorum omnium, quo natura constant est finis, tam magnitudinis, quam accretionis Quæ verba optime explicat D. Thom. ibidem leck 8. dicens. Manifestum est autem, quod in omnibus, qua secundum naturam, est certus terminus, & determinata ratio magnitudinis, & augmenti sicut enim cuilibet Speciei debeneur aliqua accidentia propria : ita & prodenpria quantitas Item 1.p.q.7.attic. 3. ait : Omne corpu naturale babet determinatam quantitatem, & in maine, & in minue. Et rutlus : necesse est, quod ad determinatam formam consequantur determinata accidentia , inter que est quantitas. Et in 1. dift. 14. q. 1. art.I.ad 4. ait : Corpora naturalia in infinitum dividi non possunt: quia omnium natura constantium (vt in 2. de Anima dicitur est certiis ie minus magnitudinis, & Catera.

no Probatur deinderatione desumpta ex D. Thoma loco citato ex 1.p. quæst. 7. quia quæuis forma signata cuiuscumque entis naturalis est intrinsecè desinita ad certam, & determinatam persectionem: ergo petit certam, & determinatam quantitatem. Patet consequentia quoniam ad formam determinatam debent sequi certa, & determinata accidentia, ac proinde, sicut forma ipsa dicit tantam persectionem, & non maiorem: ita petet tantam quantitatem, & non maiorem.

Confirmatur nam ex eo quod prædica forma substantialis ett definita certam persectionem, & non maiorem, oritur vt aliæ dispositiones conservativæ petant certum, & determinatum terminum: ergo cum quantitas sit etiam dispositio valde requisita ad conservationem entis naturalis, non poterit non habere terminum suæ magnitudinis.

11 Varièrespondent aduersatif huie rationi. Nam in primis Vasquez 1. p. quæst. 7. ait, hæc duo genera indeterminationis secundum esse, & secundum quantitatem esse valde diuersa, & ideò benè posse formam esse determinamm secundum esse, & habere quantitatem indeterminatam.

Sed contra : nam ficet prædicka ducafint valde distincta: attamen ex spitate, & determinatione formæ optime colligitur naturalis sinitas, & determination quantitatis, & reliquorum accidentium. Quod quis dem sic oftendimus: quoniam vt docet Aritt. 5. Metaph. in cap. de capla, & 2 Phylicor. text. 37.82 38. causa debent proportionari esse dibus, & econtra, effecus suis causis: ergo ad causam, & formam certam, & determinatam seruentur accidentia, & quantitas certa, & determinata,& consequenter guantitas illa erit certis terminis clausa: quandoquidem quantitas per proprios terminos redditur certa, & dererminata. Antecedens præterquam quod est Arist luco citato rurlus stadetur:nam ob hanc rationem causis in potentia assignantur essecus in potentia, & causis in actu effectus in actu. & singularibus singulares, & vniuersalibus vniuersales : sicut & tantæ virtutis causam sequitur tantæ persectionis, & quantitatis essectionis, & caulam finitam lublequitur effectus finitus.

Confirmatur quia alioquin effectus excedent virtutem causa quoniam ad formam certam, & deserminatam sequeretur quantitas maior, & maiot vique in infinitum: ar hoc implicat: ergo, & c. Minot probatur: nam qua ratione ponitur à causa dependere, esset esset esse esse qua ratione virtutem illius excedit, non esset eius essecus; & ita esset, non esset esse essecus; & ita esset, non esset esse essecus; & ita esset, non esset esse essecus; & D. Thom & veritate certum quòd sicut formam substantialem in communi: ita ad formam substantialem singularem, & certis, limitibus intrastatitudinem virtutis & persectionis causatiux, clausam, sequitur certa & determinata quantitas.

e 12 Secundò respondent alij, quod forma finita petit dispositiones finitas intensiue: non vetò extensiue. vndè forma ignis, vetbi gratia potest maiorem, & maiorem informare quantitatem: quia hoc non ad intensiuam; sed ad extensiuam eius perfectionem expectat.

Sed contra. Non minus quantitas est dispositio omnino vltima ad certam, & determinatam formam, quam aliz qualitates: ergo sicut hæ debent in suo ordine esse finitæ, & determinatæ; quia sequuntur, & desiderantur ad certam determinatam formam; ita etiam quantitas debet esse certa, & determinata in suo ordine scilicet in extensione.

Consirmatur, & explicatur formæ substantiales viuentium exigunt ex natura sua certum, & determinatum terminum quoad magnitudinem: ita ve determinatam materiam & non maiorem, & maiorem possint simul informare, ve iam diximus: ergo à fortiori id etiam formæ non viuentium postulabunt. Patet consequentia: quia formæillæ in ratione formæ, & actus substantialis persectissimum gradum obtinet: ergo si hæ non possunt extendiad maiorem, & & maiorem materiam in infinitum, neque etiam illæ poterunt: si quidem licer informare maiorem materiam; sinitam tamen, non sit certum signum maioris persectio

### Dilp.XXVII.de maximo,&c Quæst.II. 273

persedionis specifice: benè tamen informare materiam maiorem, & maiorem vsque in infinitum, vt statim oftendemus.

13 Deinde, quia forma ignismon solum est determinata ad producendum effectum tantæ, vel tantæ perfectionis intensiuæ; sed etiam quoad extensionem, & distantiam spæræ suz activitatis : non enim potest ad maiorem,& maiorem distantiam vsque in infinitum agere : ergo multò melius quoad informationem materiæ erit vtroque modo determinata. Probatur consequentia: quia informate materiam est actus primus, & immediatus forma, va forma est, proindéque ab ipsa in genere causæ formalis per se pendens: at verò agete est actus eius mediatus, & accidentalis, pendensque ab ea in genere causæ efficientis:ergo longè amplius debet actus informandi materiam elle proportionatus formz quam actus producendi effectum intra sphæram suæ actiuitatis. Si igitur ista est secundum intensionem finita, & ideò adæquat eius virtutem, vt ipsa non possit in maiorem distantiam influere, etiam virtus informatiua etit extensiuè etiam finita.

Tandem: nam ex hac solutione sequitur, esse in sorma ignis virtutem informatiuam intensiuè infinitam. Probatur sequela: quoniam non aliter à fortiori demonstramus diuinæ virtutis, & omnipotentiæ infinitatem: nisi quia non producit tantum essectium, quin possit maiorem, & maiorem attingere: quamuis qui ab ipsa semel producuntur semper sint actu siniti. Et similiter D. Thomas 3. part. quæst. 3. inde colligit: non posse substantiam creatam terminare alienam naturam: quia ibidem inuoluitur posse terminare alienam naturam: ergo etiam ex infinitate sintathegorematica materiæ, quam posse iuxta hanc solutionem, forma ignis per se informare, concludetur, esse in ea vim informatiuam intensiuè infinitam.

Occurritur argumentis in contrarium adductis.

#### §. I V.

A D primam ergo ex testimonio Aristotelis desumptum benè respondetur ibidem. Et ad impugnationem tespondetur, probationem illam à Philosopho, & D. Thoma adductam esse legitimam, quamuis ignis terminetur, versus magnitudinem per maximum quod sic. Nam ignis quantumvis sit terminatus, potest combutere aliam, & aliam mageriam libi approximatam: ita tamen vt contiguetur cum alio, & alio igne à se denuo genito. Vndè, quia ex alia parte augmentum viuentium, quatenus tale, petit vt illæmet partes alimenti, in quibus introducitur forma viuentis, vniantur per veram vnionem per se cum viuenti præexistenti; consequens est, ve ex quo capite augmentum illud fieret virture ignis quantumuis intrinsecè terminati disponeret, & introduceret formam viuentis in alias, & alias partes diuerlarum materiarum non, quarumcumque; sed ab co indistantium. Et ex quo capiillud augmentum est in ordine ad viuens, vt viuens deberet introducere formam in aliam, & aliam materiam finetermino, & vnire alias cum præexistentibus, ita vt faciant vnum per se; & consequenter viuens illud non haberet certos, & determinatos termino, sui augmenti.

15 Et tatio totius folutionis, est quia si ignis esset causa principalis augmenti viuentium tune haberet omne id, quod habet homo potentia augmentatiua vitalis, & anima, vt operatur per illam. Vnde sieut

prædicta potentia vitalis, & anima, vt ea vtitur; non extenditur ad disponendam vleimate materiam in ordine ad augmentum, nisi etiam vniat illam viuenti præexistenti: & si haberet vim ad disponendam, & vniendam aliam, & aliam materiam in infinitum, non posset viuens haberet terminum suæ magnitudinis: ita ignis extenderetur ad vniendam viuenti omnem materiam, quam virtute propria potest disponere. Cumque posset quantumuis sit terminatus disponere aliam, & aliammateriam in infinitum, posset etiam tunc vnire omnem illam materiam cum viuenti; & per consequens viuens non haberet certum terminum suæ magnitudinis.

Ad secundum respondetur: satis esse, ad hoc ve ignis, verbi gratia certis claudatur limitibus, quòd habeat determinatam formam: nam eo ipso petit certas dispositiones conservativas, inter quas nume ratur quantitas; & ideò dum est in maximo quod sic, non augebitur amplius, licet habeat calorem valdè intensum. Vnde viuentia ex pluribus aliis capitibus petunt certos terminos: quia virtus, qua augendi sunt, & materiam alimenti disponunt, sensim lan-

guelcit

16 Ad testium respondetur : verum esse antecedens de igne magis, ac magis crescente, vsque dum ad maximum quod sic perueniat. Nec contra hoc obest aliqua experientia: quia nos nunquam experti sumus ignem peruenientem ad prædictam quantitatem;quæ sane est valde magna, vt patet in quantitate sphæræ ignis excedente totam quantitatem elementi terræ, aquæ, & aëris simul sumptorum, vt docet Diu: Thom. opusc. 2. cap. 18. Quare si naturaliter esset possibile, dari ignem maiorem maximo: tunc non esset in statu debitæ dispositionis, & conservationis, sed via corruptionis: non secus. ac si eius siccitas haberet maiorem intensionem, quam sit illa, quam naturalitet exposcit. Vnde non effet ita bene dispositus in ordine ad suas operationes, cum illa qualitate, & quantitate, ac sine illa, quippè qui tenderet ad corruptionem.

17 Ad vi imum respondetur primò ex dicis:satis probabile este, ignem illum combusturum stupam,
eamque sibi vniturum. Hinc tamen nihil contra nor
sequitur: nam licèt tunc daretur ignis maior maximo, non tamen estet in statu debitæ dispositionis, vel
conservationis; sed in statu corruptionis, & viæ ad
interitum: Constat autem inter omnes Philosophos,
quòd sicut via corruptionis potest dari minus minimo: ita etiam maius maximo: quia termini magnitudinis, & paruitatis tantum assignantur in statu de-

bitæ disposicionis, & conservationis.

Secundò respondetur cum Caietano, & Nazario, in eo casu ignem combusturum stupam, non tamen eam sibi intrinsecè vniturum; & consequenter, nec fore intrinsecè maiorem; sed ad summumignis præexistens, & alij denuò geniti erunt inter se contigui: & ita solum erunt vnum per aggregationem, eo modo, quo aceruus sapidum dicitur vnus, & crescere

per aggregationem:

Vnde quoad hoc corrigendus est sensus, qui iudicaret ignes illos esse continuos sicut corrigi debet, dum iudicaret virgam, cuius vna medietas est viridis, & alia sicca, esse continuam. Nec refert, ignes illos esse eiusdem rationis: nam sicut si à duabus aquis non tollerentur virima terminatiua, tunc non continuarentur; sed contigua essent : quia pradicta terminatiua impedirent, ne essent vnum. Ita dum maximus ignis manet in ratione maximi, impeditur à sua quantirare, ne ipse sibi aliam materiam vniat quia tepugnat naturaliter dari ignem maiorem maximos

### 274 Disp.XXVII de maximo,&c.Quæst.III

18 Explicatur radicitus hoc ipsum. Virtus, quam habet ignis ad vhiendum sibi nouam materiam, est dé numero eatum, quæ habent suum statum, ita vt si semel ad illum perueniat, tunc si intrinsece, & 2 se definita ad non viterius progrediendum: sicut potentia augmentativa in homine, habet suum statum & ita hoc ipso quod pertingat ad illum, maxime a perueniret ad quantitatem maximam speciei humanæ, est intrinsece, & ex propriis principiis; imò ex principiis totius definita, ad boc vt vlterius non progrediatur. Cæterùm; potentia generativa, saltem in non vinentibus non est necesse, vt sit de numero harum potentiarum habentium prædiæum statum. Nam licet potentia generatiua viuetium diuturnitate temporis languescat, quantumuis viuens habeat sufficiens alimentum: attamen potentia genetatiua ignis non est necesse, vt languescat, vt patet in igne purè elementari in sua sphæra existente, & in igne nostro si continuum & debitum pabulum, scilicet combustibilia in debita mensusa ei applicentur. Vndè, prædictus ignis poterit alium sibi similem generare : non tamen illum sibi vnire, & sic augeri.

#### Q V & S T I O III.

VTRVM NON VIVENTIM NON minus, quam vinentia habeant terminos sua paruitatis.

Vamuis decisio huius quæstionis ex dictis in præcedentibus satis constet: quia tamen Scotus, & eius sequaces peculiariter contra Aristotelis, & D. Thomæ doctrinam aliqua solutione digna obiiciunt; ideò eam sigillatim placuit disputare.

Separantur certiora ab incertis.

S. I.

19 IN hac quæstione non minus, quam in præcedenti supponimus vt certum, viuentia habere intrinsecum suæ paruitatis terminum atque adeò terminari per minimum qued sic.

Tum propter testimonia Aristotelis, & D. Thomæ quæstione præcedenti num sæelata, quæ non minus conuincunt viuentia terminari, per minimum quod sic quam per maximum quod sic: tum etiam ob rationes ibidem dicas, & quoad præsens proportionaliter ap-

: plicatas.

Tum denique quia sequitur aperte ex dictis disputatione præcedenti num. 22. Quoniam iuxta ibidem dicta, non satis est viuentibus terminari per maximum qued non:atque aded habere extrinseeum paruitaris terminum, sed etiam oporter, vt gaudeant termino intrinseco versus paruitatem. Et ratio est aperta: quia alioqui homo, verbi gratia per virimum non esse inciperet, cuius oppositum satis ibidem oftendimus. Sequela suadetur, nam demus quantitatem . que fit maximum qued non, tunc fi per hanc homo extrinsecè terminerur, ita vt verum sit, sub hac non posse generari : benè tamen sub quacumque maion: consequens erit, si in tempore immediate sequenti augeatur, quòd in codem tempore sit idonea ad talem generationem: cum tamen antea idonea non esset : ergo cum augmentatio sit motus, verum etit dicere in instanti illo antecedenti; tunc non est augmentatio, nec maior quantitas, benè

tamen immediate post: ergo erfam erit verum dicere: nunc non est homo, qui petebat maiorem quantitatem, & immediate post hocerit, quod est incipere per vitimum non esse.

Quare tota controuersia ad non viuentia deuoluitur: an nimirum ex natura sua habeant terminum versus paruitatem. Vbi etiam non minus, quàm in præcedenti quæstione explicabimus: an intrinsecè, & per minimam quod sic, an verò extrinsecè, & solum per maximum quod non, terminentur.

Placienm Scoti, & sequaciam.

S. II.

Scalij sentiunt: non viuentia non habere ex natura sua terminos paruitatis, sue intrinsecos: sue extrinsecos sed posse sub minori, & minori quantitate conservari. Probatur primò, nam si detur minimum, v.g. ignis, erit divisibile in duas partes sub quarum qualibet maneat forma illius: ergo non erat minimum ignis. Consequentia patet quia aliàs dabitur minus minimo: antecedens verò probatur, tum quia cum sit quantum, erit divisibile in ea, quæ insur, quorum verumque, vel vnumquodque vnum quid aptum est esse: tum etiam, quia cum inanimata sint homogenea, porerit quævis pars ab alia separata non minus per se subsistere, quàm totum.

passo priùs, ac fortiùs agit in partem proximam quam in remotiorem) vt libro sequenti quastione vluima latè ostendemus: ) ergo si minimum combusile igni applicetur, tunc prius calesiet, introduceux forma ignis in prima medietate eius, quam in vluima & rursus priùs in medietate eius, quam in vluima & rursus priùs in infinitum. Patet consequentia: quia cum illud combustibile sit diussibile, & extensum, minus distabit ab igne prima medietas, quam vltima, & rursus minus etiam distabit medietas prima medietatis, & sit sursus minus etiam distabit medietas prima medietatis, & sit sursus minus etiam distabit medietas prima medietatis, & sit su numquam introducetur forma ignis in illud combustibile, quin priùs in aliam, & aliam minorem pattem introducta, sureit.

Terriò. Eo modo, quo fit nutritio, & conversio alimenti in substantiam viuam fit destructio formæ substantialis alimenti, verbi gratia panis, sed nutritio fit successiuè, vt ex his, quæ in lib. de generatione dici solent & ex dictistam in Logica quàm in 5. lib. huius operis constat: ergo etiam destructio, & corruptio formæ panis: igitur nunquam datur minima pars alimenti, qua non sit sutura alia minot, & minor; atque adeò numquam dabitur minima pass alimenti.

PROPONITUR ET CORROBOR. Atur vera sententia.

S. III.

Dicendum tamen est: inanimata terminati intrinsce versus paruitatem. Assertio hæc satis colligitur ex his, quæ ex Aristotele in quæstione præcedenti retulimus. Quam etiam Docent D. Thomas locis statim citandis, Ferrara in præsenti quæstione 7. Soncias. 5. Metaphysic. quæst. 3. Iabellus. 2.de Anima, quæst. 17. Caietan. part. quæstione 7. att. 3. Massus. 1. Physic, sect. de maximo, & minimo, & alij plures.

## Disp.XXVII.demaximo,&c.Quæst.III.

Probatur primò ex D. Thoma in 2. distinct. 14. quaft. 2. art. 1. ad 4. vbi postquam dixit, quod omnium natura constantium est certus terminus, non folum versus magnitudinem, sed etiam versus paruitatem, subdit. Et ideo est innenire minimam carnem, & minimam aquam. Et 3. part. quaft. 77. art. 4. in corpote, vbi supponie, quòd licet in Eucharistia non sit substantia panis, Christi tamen corpus ita substituirur ratione illius, vt tamdiu conseruetut sub accidentibus, quamdiu substantia panis conservaretur, & è contrario; tunc desinat esse corpus Christi, quando substantia panis corrumperetur. Quo suppositio, ait : quòd sicut substantia panis potest dupliciter corrumpi; alteratione scilicet, & divisione : ita similiter corpus, & sanguis Christi Domini possunt dupliciter desinere esse sub Eucharistia; primo modo, quando ita alterantur accidentia, quòd fuisset corrupta substantia panis, & vini. Secundo modo, si ita puluerizetur quantitatis panis vel quantitas vini, & in tam minutissimas partes divideretur, vt iam non remaneret in eis species panis, vel vini. Idem habet in 4. distinctione 12. qu. r. art. 2. quæstiuncula 3. vbi sic ait : substantia panis potest corrumpiex parte qualita-Bis; ut alteratione, & ex parte quantitatis : quia cum unaqueque res naturalis, babeat quantitatem determinatam, in tantum poterit fieri dinisio, quòd non remanebit species. Hæc Diu. Thomas: quo nihil clarius pro nostra sententia dici potest.

23 Et licet assertionem hanc satis conuincat ratio ex D. Thoma quæstione præcedenti pro terminis magnitudinis non viuentium adducta, nihilominus sic primò suadetur. Quia potest esse adeò exigua materia, vt in illa nequeat forma non viuentis operari: sed forma non sutroducitur naturaliter,
nissi in eam materiam, vbi potest exercere suas operationes: quia teste Aristotele 2. de cælo, & mundo cap 3. text. 17. & 1. Ethicotum cap. 7. vnumquodque est propter suam propriam operationem:
ergo talis forma requirit quantitatem determinatam,
vt inducatur. Consequentia patet. Maior verò etiam
constat, tum ex se, tum exemplo instrumentorum artis pingendi, quæ possunt esse adeò exigua,
vt nullam operationem atrisciosam exercere va-

leant.

à

zĖ

İ

30

Quòd ficum aliquibus dixeris hinc solum conninci, formas, non viuentium non posse sub minori, & minori quantitate generari: non tamen quòd requirant illam intrinsecè terminatam; sed solum extrinsecè. Contra hoc est, quòd si restè argumentum expendatur, verumque probat: quoniam magnitudo, aut paruitas quantitatis desideratur in ordine ad exercendam operationem: ergo cum operatio ipsa intrinsecè desinita sit, tantamque, & non maiorem, vel minorem habeat persectionem, essicaciam, ve ex se, se supra dictis constat; consequens est, ve tantam, & non maiorem, aut minorem quantitatem in suo principio requirat.

24 Secundò probatur supponendo, quòd licèt diuerse partes vinentis inter se collatæ sint eterogeneæ: nihilominus si quælibet pars comparetur cum aliis, ex quibus constar, potest esse einsem rationis cum illis, vt patet in esse, quod collatum cum neruis, & carne est pars eterogenea; partes verò eiusdem ossis inter se comparatæ sunt homogoneæ. Hine ergo secunda ratio sormatur. Si non viuentia carent certis suæ paruitatis terminis, maximè quia sunt homogenea: at hæc ratio est nulla: ergo, &c. Maior est præcipuum sundamentum aduersariorum. Minor verò probatur:

quia alias posset eadem ratione conservati forma viventis sub minori, & minori parte ossis, & nerui, & aliatum partium eterogenearum, aut sub quantitate extrinsecè tantum terminata: quia quævis pars ossis est eiusdem rationis cum toto osse: sicut quævis pars ignis est eiusdem rationis cum toto igne, de sic de aliis: at soc est falsum siquidem id, quod coalesceret ex minori, eminori parte ossis, & nerui, & non esset aliquid certum & determinatum; sed minus, & minus: sicut neque id, quod consurgeret ex partibuse, quæ non essent intrinsecè terminatæ, posset esse intrinsecè certum, & determinatum: se ita nec viventia terminarentur versus minimum: cuius oppositum Scotus, & eius sectatores fatentur.

#### Soluuntur fundamenta pro Scoto adducta.

#### 5. IV.

A primum initio positum respondetur; eo modo dictis, idem argumentum posse retorqueti, contra Scotum, admittentem in viuentibus, minimum naturale quantitate essecum.

Addimus deinde, nimirum illud semel divisum posse aliquo paruo tempore, & via corruptionis esse sub minori quantitate: quia prædicti termini maximi, & minimi non assignantur, nisi via debitæ dispositionis, & naturalis conservationis: non verò via corruptionis. In puncto autem corruptionis forme, velab agente naturali introduceretur alia, quæ minorem quantitatem exposceret, si ibi sit tale agens: ita vt etiam posset disponere materiam : vel fi forma prædicti minimi petit minimam omnium quantitatum, tunc ad authorem naturz pertinebit prouidere de illo minimo co modo, qui sibi placuerit. Adde satis probabiliter dici posse in eo euentu, tam formam, quam materiam minimi desituram : quia ad diuisionem prædictam per accidens sequitur etiam desitio materiæ: sicut ad productionem totius ab agente naturali factam, subsequitur conservatio eiusdem materiæ vt lib. 1. disput. 4. numero 39. dixi-

ducendam formam illam, vsque dum prædicta dispositio qualitativa extendatur per totum minimum: quia cum ad dispositionem vstimam pertineat prædicta quantitas non dabitur talis dispositio, quousque totum illud minimum habeat calorem necessarium ad introductionem formæ.

Ad tertium constat ex dictis: nihil obstare; quod forma cibi sit via corruptionis sub minori quantitate, quam sit illa minima, qua ab codem, via naturalis conservationis petitur. Viuentia autem quando augentur, possint in minori, & minori parte introducere suam formam: quia partes illæ vniuntur præexistentibus; & ita illanon est prima productio illius suppositi. Et hæc satis de hac disputatione, & de toto hoc librosexto.

CIBER

## Disp.XXVIII.de condit.&c.Quæst.I.

### ፟ቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚቚ**ቚ**ቚ

SEPTIM VS. LIBER

> HYSICORPM. PROOEMIV M.



N c 1 + 1 T iam Philosophus causam efficientem motus, & aliqua ad illum spe-Cantia explicare : vt sic omnia, quæ de motu desiderari potetant, aperiantur.

Sed licet ad hoc plures sint requisitæ conditiones:nihilominus Aristoteles hîc paucas enumerat. Vndè ab aliquibus, libri huius explicatio omitti omnino folet : quia in illo nihil fere docuit Philosophus, quod vel explicatione indigeat; vel alibi non exponatur. Placuit tamen eum exponere, vt sic natura motus magis innotescat, meliusque suscepto muneri satisfaciamus.

#### SVMMA TEXTVS totius libri.

L primo, ve Aristot, demonstret dari vnum primum motorem, & motum, oftendit, omne quod mouetur, ab illo moueri. Et tam in mouentibus qu'am in mobilibus non posse dari progressum in infinitum. In 2. probat, in vnoquoque mouens, & mo-bile debere esse simul. In tertio ostendit motum alterationis esse in qualitatibus tettiz speciei. In quatto agit de diuersis comparationibus motuum interse, quoad velocitatem, & tarditatem. Tandem in quinto peculiariter explicat aliquos modos, quibus motus eiuldem speciei possunt comparari : vt si aliquod mouens moueat certum pondus per tantum spatium, & in tanto tempore, etiam poterit moue-re dimidium talis ponderis in dimidio illius temporis,& per dimidium spatium, vel in codem tempore per duplo maius sparium, & sic de aliis, simi-

### *፞*፞፠ቚቚቚቚፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙፙ

#### DISPVTATIO XXVIII.

De distinctione, & approximatione requisita inter menens, & mobile.



VIA Aristoteles in hoc libro magis ex professo de his duabus conditionibus ad mouendum requisitis agit, ideò peculiariter de illis præsentem disputa-

tionem instituimus, & primo de distinctione mouentis, & rei motæ agemus: quia conditio hæc est prior, & valde necessaria.

#### QVÆSTIO

Vtrum idem secundum idem realiter, possit ipsum per se primo monere.

I leet duplex sit genus motuum, aliud, quod sest actus impersecti de quo Aristor. in 2. lib. dixit esse actum entis in potentia secundum quod in potentia. Aliud verò, quod est actus persecti, quale est sentire, intelligere, & velle. Nihilominus non de veroque; led de primo titulus quæstionis intelligendus, est e quia ve benè notait D. Thomas lect. 1. de hoc tantum Arist. 1. cap. huius libri, dum dixit: omne, quod mouetur, ab alio moueri; quamuis ob connexionem doctrinæ: nonnihil etiam de secundo genere motus in solucionibus argumentotum dicemus.

#### Refertur prior opinie.

DArtem affirmantem tuentur Scotus in 9. Metaph. quæstione 14. & ibi Antonius Andræas quæst. 1. Greg. in 2. dist. 6. quæst. 1. art. 3. landunus 8. Physic. quæst. 12. Plaza lib. 2. Physic. disp. 1. quæst. 7. vbi eriam plures alios refert.

Probatur primò: nam plura sunt, que se ipsa intendunt, etenim calor ventriculi intenhot estis hyeme, vt testatur Hypocrates Aphotismo 15. & ideò his. temporibus melius sit decocio cibi: & aque puteorum frigidiores sunt estate : at nulla apparet causa exterior, à qua talis intensio siat: igitur dicendum est, quòd idem possit se ipsum in-

Secundo: Viuentia actiue mouent le ipsa iuxta illud Philosophi 8. Physicor. text. 18. Officiam vica est monere à se : etgo & quævis agentia possunt ha-bere rationem passi respectusui. Patet consequentia: quia si semel admittenda est realis distinctio inter agens, & passum hæc non prouenit ex tatione talis agentis: sed ex communi ratione agentis: & passi petentis realem relationem inter se.

2 Nec resert si dicas: in viuentibus in quibus est diuersitas partium heterogeneatum, posse dari vnam partem integralem, ratione cuins viuens moueat, & plures alias, ratione quatum fit motum; nonverò in non viuentibus, in quibus omnes partes sunt eiusdem rationis: nam contra hoc est; quod de illa parte mouente inquiretur, num ab alia parte moueatur, & hac ab alia, &c. vel non. Si primum dicatur: tunc vel deueniendum est ad processum in infinitem, aut ad aliquid extrinsecum agens, quod illam partem moueat; atque ita iam vinens non mouebitur à se. Si verò dicatur secundum: ex co quòd pars illa, vel non mouetur, vel à se monetur ; consequens erit , illam aut non viuere, aut non repugnare, esse idem agens, & passum.

Tertiò, in motibus, qui sunt actus persecti, benè potest idem esse mouens, & motum : ergo eriam in motibus, qui sunt actus imperfecti, sen entis in potentia secundum quod in potentia. Consequentia paret: tum ex paritate rationis; tum etiam, quia ve modò dictum est, si semel est nocessaria distinctio inter agens, & passim, debet

### Disp.XXVIII.de condition ad &c.Quæst.I. 277

otiri ex generali ratione agentis, & passi vt sic. Antecedens veiò probatur: nam eadem anima mouet, & agit, quatenus per intellectum elicit intellectionem, & patitur, seu mouetur; quatenus ipsamet per illum eandem intellectionem recipit. Et similiter eadem per voluntarem mouet, eliciendo volitionem, & mouetur recipiendo illam in se, mediante voluntare.

3 Nec satis erit si respondeas; animam elicere intellectionem, quatenus eius intellectus informatur specie intelligibili: recipere verò mediante intellectu nudè sumpto, & siciam dari distinctionem realem inter mouens, & mobile: sicut etiam obiectum mouer ad eliciendam volitionem; ipsa autem voluntas socundum se mouetur.

Nam contra hoc obstat: non esse semper necessariam speciem distinctam realiter ab intelligente; & ideò Angelus per suam substantiam se ipium cognoscit, absque interuentu alicuius speciei realiter distinctæ, vt docet D. Thom. 1. p. quæst. 56. art. 1. Deinde, licet voluntas moueatur ab obiecto in genere causæ sinalis: non tamen in genere causæ essicientis. Vnde iam erit idem agens, & passum. Maximè, quia obiectum potest esse idem cum re volente, vt cum Angelus amat se ipsum, & voluntas seipsam diligit.

Quarto: grauia, & leuia mouent se ipsa in proprium locum, & tamen recipiunt eundem motum. ergo, &c. Maior probatur: nam cum habeant in se grauitatem, & leuitatem, quæ sunt sufficiens principium ascendendi, & descendendi, potorunt efficere

faum motum.

Defenditur sententia Arist. & D. Thoma
& primum fundaminium
illius.

#### §. I I.

L'endum tamen est: non posse idem realiter mouere per se primò seipsum: sed necessariò debere interuenire realem distinctionem inter mouens, & mobile. Ita Aristot. in præsenti cap. I. vbi non solùm assertionem nostram docet; sed etiam ex prosesso probat. Et hoc ipsum repetit lib. sequenti text. 40. & alibi sæpè. Quam sequitur Diu. Thom. locis citatis, & I. contra Gent. cap. 13. & I. p. quæst. 2. art. 3. & s. Met. le&. 14. & alibi sæpè. Simplic. Themist. B. Albert. Ferrara in suis Commentariis, & I. cont. Gent. cap. 13. Massus in præsenti, & alij quamplurimi.

Probatur primo ratione desumpta ex Arist. loco citato ex 8. Physic. quam Diu. Thom. 1. cont. Gent cap. 13. sub his verbis proponit. Nibil idem est smul in altu, o in potentia respectu eiusdem: sed omne quod monetur, inquantum buiusmodi, est in potentia, quia motus est altus existentis in potentia, secundum quod buiusmodi. Omne autem, quod monetur, est in altu inquantum buiusmodi, quia nibil agit, nisi inquantum est in altu, ergo nibil est respectu eiusdem altu mouens, o motum; o sic nibil mouet se ipsum.

s Responder Scot. & alij ex Iunioribus, quòd licet nihil possit esse simul in actu formali, & in potentia formali; alioquin haberet, & non haberet prædictum actum: non tamen repugnat esse in actu virtuali, & simul in potentia formali; quatenus virtualizer præhabet illum actum, & potest postea recipere eum secundam esse sommel. Colleg. Compl. Physic.

Vnde poterit vnum, & idem esse per se primò in actu virtuali respectu sui motus: quia continet illum per modum agentis æquiuoci, & esse simul in: potentia formali ad recipiendum illum secundum suum esse formale, vt in intellectu respectu suarum intellectionum constat.

Et videtur hæc solutio satis ad mentem Philosophi 8. Physic. text. 40.vbi probans, nihil posse mouere se ipsum, deducit ad hoc inconueniens, seilicet quod simul esset calidum, & non calidum. Vnda addit: Sumiliser autem, & alionum unumquodque, quorum mouens necesse est habere uninocum, ac proinde solum loquitur de causis vniuocis, & de esse in po-

tentia, & actu formali.

Sed contra: nam hæc solutio aperte est contra mentem Aristotelis, & Diui Thomæ locis ciratis: in motibus enim grauium, & leuium recurrunt ad generans. In motibus verò viuentium, ad partem per se mouentem distinctam à parte per se mota-In motibus autem cælestium orbium, ad extrinsecum motorem, vt ita assignent propria mouentia respectu prædictorum motuum : ergo planum est, ipsos sentire non posse idem realiter esse simul in actu virtuali, & in potentia formali, respectu prædictorum motuum ; alioquin frustra ad extrinsecum agens recurrissent: quandoquidem idemmet graue, v.g. posset esse simul in actu virtuali, & in potentia formali ad suum motum. Per quæ etiam corruit alia solutio, ab aliquibus adducta, scilicet posse idem esse mouens ratione materiæ primæ,& motum ratione

6 Confirmatur, nam ratio pracipua, ob quam Aristot. & Diu. Thom. negant, idem posse esse simul in actu, & in potentia, est ne idem simul sit persectum, & impersectum in ordine ad idem esse. Persectum quidem, quia est in actu: impersectum verò, quia est in potentia in ordine ad illum. Sed hac ratio magis viget, si idem sit simul in actu virtuali, & in potentia formali: ergo, &c. Minor patet: nam esse in actu virtuali, est esse in actu persectiori modo, quam si esse in actu formali: ergo si idem nequit esse simul sin actu, & in potentia formali, ne simul sit persectum, &c impersectum ordine ad idem; potiori ratione, nec poterit esse simul in actu virtuali, & in potentia formali.

7 Deinde, id quodest in potentia formali, & naturali in ordine ad aliquem actum, & formam, debet quantum est ex se, illam recipere ad sui complementum, & perfectionem, vt inductive constat in omnibus potentiis naturalibus, & necessariis : at quod est in actu virtuali, non est sic in potentia formali : ergo nec simpliciter habebit illam; & ex consequenti prædictus actus, & potentia formalis erunt in vno, & eodem secundum idem realiter incompossibiles. Vtraque consequentia per se patet. Minor etiam constat : quoniam, quod est in actu virtuali, continet longe perfectiori modo formam illam, quam si esset in acu formali: ergo sicut si haberet eam formaliter, non indigeret receptione illius ad sui complementum; & perfectionem: poriori ratione etit hoc dicendum, si semel præsupponitur in achu virtuali. Vnde quia sol est in actu vintuali tespectu caloris, nequit esse in porentia formali respectu illius. Et similiter piper, quia virtualiter continet calorem, ideò licet illum possit producere in alio subiecto, non tamen in seipso.

Confirmatur: quia saltem in agentibus naturalibus, ferè videtur euidens non posse idem esse simul: in actu virtuali, ce in potentia formali: cum omne A a agens

### 278 Disp.XXVIII.de condit.&c.Quæst.II.

agens naturale non impeditum, & habens virtutem producendi essectum, producat eum de sacto; ergo sir habet virtutem producendi illum in semeripso, non poterit non in se eum producere: & ita non poterit carere illo, nec esse in potentia formali res-

pedu eiuldem.

8 Nec exemplum illud de intellectu respectu suarum intellectionum aliquid probat (vt in solutione ad tertium dicemus) sicut nec verba illa ex Aristot. adducta convincunt intentum: quia vt optime S. Thom. ibidem notauit: Atistot. adduxit exempla de agentibus vniuocis: quia in illis erat manifestius id, quod ipse intendebat: scilicet nihil posse etse simul secundum idem in actu, & in potentia; & ideò dixit : Similiter in aliis agentibus uniweeis: non tamen per hanc negauit, esse idem dicendum de agentibus æquiuocis. Imò, hoc ipsum contingere in illis probauit ex notioribus. Vnde ex hoc, quòd agentia vniuoca non possunt esse simul in adu, & in potentia, ostendit idem etiam esse dicendum de agentibus æquiuocis, vt sic tandem deueniatur ad vnum primum motorem, qui mouet immotus, ad quem tamen ex vi discursus quem facit Aristot. nequiret deueniri, si id simul posset esse in actu virtuali, & in potentia formali respe-&u sui motus : & consequenter posset per primo mouere, & moueri à seipso.

#### Elucidatur secundum fundamentum vera sententia.

#### S. 111.

9 Secundo probatur ratione desumpta ex Ari-stot. in hoc lib. cap. 1. & ex D. Thoma ibidem; & 1. cont. Gen. cap. 13. quæ maioris claritatis gratia potest ad hanc formam reduci. Omne, quod ita mouetur vt ad quietem alterius quiescat, non mouetur per se primò à se; sed ab alio; sed omne, quod mouetur motu Physico, est hu-iusmodi: ergo non potest esse per se primo mo-uens seipsum; sed necessario debet moueri ab alio. Maior est certa; quoniam quod mouetur om-nino, & per se primò à se, non dependet in suo motu ab alio; alioqui non moueretur per se primò à se sed ab illo alio, à quo dependet : ergo quantumuis aliud cesset moueri, non sequitur istud debere quiescere. Minor verd probatur supponendo id, quod supralib præcedenti ostendimus, scilicet omne, quod mouetur esse divisibile in plures partes. Tunc ergo sic. Dato quòd vna harum pars quiescat, tunc vel adhuc mouetur totum secundum se totum, vel non. Non primum : quia inde sequeretur, quod simul moueretur secundum se totum, vt supponitur, & non secundum se totum : quia tantum moueretur secundum vnam, vel alteram partem : ergo debet dici secundum ; quod scilicet ex quiete vnius partis cesset motus totius secundum se totum; ergo iam ille motus non à se, sed ab alio est, ex cuius cessatione cessat.

10 Confirmatur ex D. Thoma loco citato ex 1. contra Gen. Aliquid mouere seipsum per se primò, nihil aliud est, quàm quod sit sibiipsi per se primò causa sui motus: sed nullum mobile potest esse huiusmodi: ergo, &c. Maior constat; tum, quia illud dicitur per se primum in quolibet genere, quod sibi, & aliis est causa in illo genere: sicut ignis est primus in genere calidotum; quia sibi, & aliis est causa caloris: tum etiam,

quia si non esset sibi causa motus sui ipsus, non moueretur per se primò à se; sed ab alio. Minor verò etiam patet: quoniam id, cui primò conueniz motus, non debet in suo mouere, & moueri pendere à motu alterius: alioqui illi alteri, & non sibi primò conueniret motus: quippè cum ratione illius moueretur: sed omne mobile motu, de quo loquimur, cum sit diussibile, pendet in esse totius à partibus, & in motu suo à motibus partium; & ideo si vna quiescat, nequit se ipsum per se primò mouere: ergo non potest esse per se primò sibi ipsi causa motus.

rationis Aristotelis perspicua manebit; ideoque in eis proponendis, & soluendis aliquantulum immorabimur. Et in primis Galenus obiicit: malè colligi ex eo quod aliquid quiescat ad quietem partis, & moueatur ratione illius, non moueri per se: nam quod conuenit ratione partis, conuenit à principio intraneo, & per se. Vnde viuens mouetur per se, licet moueatur ratione anima, vel ratione cordis.

Secundo obiicit Auicenna, teste eodem D. Thom. rationem hanc inniti salso, & impossibili sundamento, scilicet posse partem eius, qued secundum se totum per se primo mouetur, quiescere; quoniam si quidpiam per se primo sic mouetur, implicat, vt omnes eius partes non moueantur.

Tertiò, Suarez 1. tomo suæ Metaph. disput. 18 sect. 3. num. 4. obiicit, quod licet ex quiescere per se ad quietem alterius suppositi colligatur, torum illud non moueri per se primò à se, non tamen ex quiescere ad quietem suæ partis: ergo, &c. Antecedens probarur: quoniam tunc totum non desinit moueri per se primo, quia moueatur ab alio; sed ex eo, quòd motus totius secundum se totum non potest esse absque motibus partium: quia consurgitet partialibus motibus omnium illarum &c ab eis pendet: sicut non desinit totum habere secundum se totam suam naturam, licet hæc pendeat à partialibus naturis partium.

nodo probaretur, non posse corpus per se primò moueri ab alio, quodest aperte fassum; cum cassum per se primò moueri ab intelligentia: Sequela probatur: nam si ideo nihil se ipsum mouer primò: quia moueri ipsus pender in genere causa materialis à moueri partium; consequens est, ve nec etiam aliquid possitalio primò moueri: quia in omni motu verum est, quod moueri totius materializer à

moueri partium pendet.

Quartò, nam partes non existunt per se; sedcoexistunt ad existentiam totius: ergo non mouentur, aut quiescunt per se; sed ad motum, aut
quiesem totius: siquidem eo modo aliquid mouctur, aut quiescit, quod est: ergo potius partes pendent à toto, quam è contra. Vinde, malè
insert Diu. Thom, totum non posse se per se ipsum mouete: quia in suo motu pendet à motibus
partium.

13 Ad primum respondetur ex Div. Thom. in præsenti, lect. 1. dictionem hanc per se duplicitet posse accipi. Primò vt est idem, ac non per aliad, qua ratione animal dicitur per se sensibile: quia hoc non habet ab alio. Secundò, vt est idem, ac non per accidens: quo pacto homo dicitur per se sensibilis: quia sensibilitas non conuenit illi per accidens, licet competat ei per aliud: scilicet ratione animalis. Inter istos autem modos conueniendi per se

### Disp.XXVIII.de condit & c. Quæst. I. 279

hoc est discrimen, qu'à dicet secundus sit modus per se, non tamen conueniendi per se primè : at verò primus ille est modus conueniendi per se primò: & ideo animali non conuenit, vi cumque esse per se sensibi-

le; sed per se primò.

Hinc ergo dicimus: quod licet id, quod mouetur ratione suæ parris, moueatur per se; id est, non per accidens : non tamen per se, id est, non per aliud, vi ex se constat. Czterum Aristoteles in sua ratione tantum voluit ostendere : totum non posse per se primò se ipsum mouere : quia hoc ipso, quod moucatur per se primò à se , moucbitur, vel ab alio extrinseco, vel ratione suæ partis integralis: ac proinde per aliud, & consequenter iam erit distinctio realis inter mouens, & mebile. Diximus, Ratione fue partis integralis : quia pars Physica per se lumpta non est capax recipiendi motum proprie, & rigorose sumptum: quippe quod est accidens, & ideò nec potest causare illum, ve tam ex dictis, quam ex dicendis in hac eadem quæstione satis constabit.

14 Ad sceundam obiectionem respondetur ex eodera Diu. Thom. loco citato: aliquam conditionalem posse este veram, cuius antecedens est impossibile, vt patet in ista: Si bimo est asinus, est animal irrationale: Aristoteles autem non dixit absolute, posse idem secundum se totum moueri quiescente parte, sed solum quòd si illa quiescente, quiescit totum, iam non mouebitur per se primò, & secundum se totum. Qua sanè conditionalis est euidenter vera, & sufficiens sed colligendum totum illud, quod dicebatur à se per se consequens mouere, & non mouere per se primò se ipsum, vt ex ratione sacta & ex statim dicendis constabit.

Tertia obiectio, & eius confirmatio, quam Suarez ex Ferrara desumpsit, ideò conuincit illum, ve dicat: rationem hane, quam D. Thom, ab codem relatus, demonstrationem à priori appellat, non solum talem non esse, verum rationes alias, non tanti ponderis, quas idem Suarez adducit, esse probabiliores.

15 Respondetur tamen ex eodem Ferrara, negando antecedens. Et ad probationem dicendum
est: hoc ipso quòd totum mouetur à se per se pri
mò non debere quiescere; etiam si vna illius pars
quiescat, sed posse reliquas partes motu totius moueri. Alioqui mouere; & moueri non conueniret toti per se primò, vt benè notauit Albertus
in præsenti: quia vt ex primo Posteriorum constat,
quod alicui per se primò conuenit, non per aliud
ipsi competit, imò aliis per ipsum; nec ab ipso
remouetur, quia remoueatur ab alio; nec tandem
potest ab aliquo intrinseco oriri impedimentum ad
habendum illud: quamuis etiam ex alio capite sequatur, vt iam diximus, totum illud mouere, & non
mouere se per se primò, quæ est implicatio ab Arist,
& D. Thom.intenta.

16 Ad confirmationem respondetur: totum debere per se primò moueri, si semel ponitur per se primò se ipsum mouere. Vndè ex remotione motus ab vna parte, non sequitur remoueri motum à toto, vt explicatum est: at si mouetur ab alio, vel ratione alicuius partis integralis, non est necesse, vt per se primò, somnino independenter à partibus mouetur; sed satis erit moueri ratione illarum. Diximus, Omnino independenter à partibus: Quia licet in genere causa formalis non dependeat ab illis (vt statim dicemus) pendet tamen in genere causa materialis; quarenus tam pars, quam mo-Colleg. Compt. Physica.

tus eius semper censetur esse materia totius, & motus illius. Vnde satis est prædica prioritas adhoc, vt absolute dicatur, quod secundum se mouerur ab alio.

Ad quartam obiectionem respondetur: motum partium integralium pendere suo modo à toto in genere causæ formalis, quatenus ratione totius, seu in ordine ad illud habent determinatam naturam, & specificationem, ratione cuius sunt capaces motus. Imò prædicæ partes integrales habent à toto, tanquam à termino primario, & totali esficientis, quod coëxistant, & ita possint moueri: cum quo tamen stat, totum pendere à partibus, tam in essa, quàm in moueri in genere causæ manterialis.

### SOLVVNTVR ARGVMENTA prioris sententia.

#### §. I V.

*f* .

Olum ergo superest, ad argumenta initio quæstionis posita respondere. Ad primum dicendum est: calorem stomachi esse vigorosiorem in hyeme per accidens, & per antiperistasim, quatenus frigus circunstans constringit poros cutis, & impedit, ne calor interior viuentis ad extremas partes dilatetur, & (vt alij dicunt) detinet spiritus vitales, qui calidissimi sunt, nè soras erumpant. Et idem dicendum est de frigiditate aqua putei: quia ab aère calido circunstante impeditur frigus, ne exeat seu detinetur aqua, ne vapores frigidos à se spiret. Ita Galenus lib. in Aphorismos Hypocratis, & Aristot, lict. 1. Problematum quæst. 29, De quo latius in libris de generatione.

18 Ad secundum concedimus antecedens; & negamus consequentiam; & ideo optima est solutio ibidem data. Et ad eius impugnationem respondetur partem illam primò alias mouentem (quæ quidem in animalibus ad minus est cor,) verè moueri duplici motu; nimirum eo quo reliquæ parces ratione illius; & iplum totum mouetur, & insuper moty dilatationis, & constrictionis 3 aliter tamen, & aliter: nam primo motum mouetur per accidens ad motum totius, quod ipsa mouet, eo sanè modo, quo Naura in naui existens, illam mouet, & ad motum eius per accidens mouetur; at verò quoad secundum motum mouetur à principio extrinseco, scilicetà generante, vt S.Tho. opusc. de motu cordis expresse testeur, ep quod talis motus per modum quali proprietatis ad animal consequitur. Vnde ad generans spectat illum efficere : quia qui dat formam , debet etiam ( vt quæst. sequenti dicemus) date consequentia ad furmam.

Ad tertium respondetur, negando antecedens: & ad probationem; voluntatem quoad intentionem finis moueri peculiariter ab authore natura, quoad alectionem verò mediorum moueri à se : quia ante volitionem finis non præcessit alia volitio, per quam fuerit in actu: sicut respectu mediorum, ab qua præcessit volitio sinis. Quam doctrinam sæpè repetit D. Thom. 1. 2. quast. 8. 9. & 10.

19 Ad illud verd de intellectu dicendum est:
non ad quancumque intellectionem se mouere intellectum: ita vt non moueatur peculiaritet abalio;
sed ad intellectionem primorum principiorum, vel
ad primam cognitionem, ex qua totus discursus
A a pendet,

# 280 Disp.XXVIII.de condit.&c.Quæst.II.

pendet, moueri specialiter ab alio, scilicet ab authore naturæ: at verd ad cognitionem conclusionum moueri à se. Et ratio huius differentiæ est : quia respectu primorum principiorum, aut prædi-Que cognitionis, non habet intellectus aliam priorem cognitionem, qua prius sit in actu, & se moueat : at verò respectu conclusionum iam prius est in actu per cognitionem primorum principiorum. Vndè cognitio illa se habet tanquam pars mouens: & intellectus, qui est in potentia ad cognitionem conclusionum se habet tanquam pars per se mota. In Angelis verò, cognitio sui per propriam substantiam, tanquam per speciem, est ab authore nature, ve colligitur ex D. Thom. 1. part. quest. 63. arr. 5. & per illam est in actu ad cognitionem aliorum omnium; & ideo se mouet ad cognoscendum alia.

20 Adde, quòd licet daremus intellectum præcisè, vt informatum specie intelligibili mouere se in aliquibus intellectionibus, & moueri præcisè ratione suæ entitatis: quia ratione sui, & non informatus specie intelligibili recipit intellectionem. Nihilominus non ob id dicendum esset: posse graue, per modum causæ ptincipalis, mouere se localiter, vt habet grauiratem; moueri verò secundum se: quia cum hic motus, & alij similes per se requirant distinctionem partium in mobili secundum quantitatem: ita ad minus requirunt distinctas partes integrales, quarum vna per se mouens, & alia per se mota: vel quòd aliud distinctum suppositum per se moueat omnes illas, vt in grauibus contingit.

Ad vltimum respondetut; tangere grauem illam dissicultatem inter Philosophos: an scilicet grauia, & leuia moueantut à generante; quam vt meliùs discutiamus, & pluribus dissicultatibus inde ebullientibus satissiat, sequentem quæstio exci-

tamus.

#### QVÆSTIO II.

An grauin, & leuin moueantur à generante, vel à se ipsis.

Placitum Scoti, & sequacium.

§. · I.

PRima sententia asserit, moueri à se ipsis. Ita Scotus in r. dist. 2 quæst. 10. Gregor dist. 6. quæst. 1. art. 3. Antonius Andreas 9. Metaph. quæst. 1. Valesius controu. 11. & 2. Phys. cap. 1. Albert. Saxoniens. quæst. 6. huius libri, Plaza 2. Physic. disp. 5. q.7. & Pereyra lib. 6.c. 16. & alij quam plurimi.

Probatur primò: effectus in actu postulat causam in actu, maximè si sittalis causa efficiens: quia vnumquodque agit, inquantum est in actu; sed quando mouetur graue, sepè non est generans, vt ex se constat: ergo talis motus non potest esse à generante: ergo estab ipso graui. Patet hæc vitima consequentia: quia non apparet aliud, à quo talis motus causetur.

Consitmatur: quia causa mouens debet esse indistans, & approximata rei motæ: sed generans sæpissimè est distans à graui: ergo. Maior patet: nam alioqui non minus esset impotens ad mouendum quam si non esset in rerum natura, sicut ignis, qui

est Romæ: non magis calefacit Compluti, qu'am si non esset existens.

Secundò: graue in superioribus, generatum (vt plunia vel grando) quò magis ad centrum appropinquat, & magis à generante distat, eo velocius mouetur, vt experientia testatur: ergo non mouetur à generante. Patet consequentia: quia alioqui quo magis distatet ab illo, eo remissis mouetur: quando quidem quodlibet mouens eo fortius, & velocius mouet, quo res mota minus distat ab illo, vt constat in sagitta sursum projecta.

procedit à grauitate, & leuitate; sed motus hic non excedit virtutem harum qualitatum: ergo siet ab illis principaliter, & non à generante. Maior est Aristotelis 8. huius operis c. 4. text. 32. vbi sic inquit: Ex graus sit leue, vt ex agua aër: boc enim potestate erat primum, & iam est leue, protinus que aget, nist aliquid impediat. Et 4. Physic. c. 9. text. 85. ait: Densum, & rarum quitenus grauitate, & leuitate pradita sunt lationis esse essentia. Minor verò etiam constat: quia grauitas, & louitas sunt perfectiores, quàm motus sursum, & deorsum, & vbicationes per illas producta: ergo nullum istorum execdit virtutem eorum.

Confirmatur: nam instrumentum semper habet actionem præviam ad actionem causæ principalis ( vr constat in his, quæ suprà lib. 2. disp. 12 qu. 2. larè diximus:) at non apparet actio prævia in gravi ad actionem generantis: ergo non concurret active: caius oppositum probatumest, vel concurrit per mo-

dum causæ principalis.

Vltimò si propter aliquam rationem gratia, & leuia mouerentur à generante, maximè obtationem D. Thom scilicet: quia ad grauitatem, & leuiatem naturaliter sequitur, secluso impedimento, motus deorsum, & ita qui dat grauatitatem, du etiam consequenter motum deorsum: sed hæc ratio est nulla: ergo. Minor probatur: quia etiam ad calorem, qui est in igne, naturaliter sequitur, secluso omni impedimento, productio alterius caloris; & nihilominus illa calesactio non est à generante.

### Quastionis controuersia dirimitur.

S. II

Icendum tamen est: grauia, & leuia per se moueri à generante: peraccidens verd à remouente prohibens: nunquam tamen à se ipsis. Ita Plato lib. 10. de legibus, vel de republica, & in Phædro, vbi ait: cui forinsecus est moueri, id omne inanimatum est; cui verò intrinsecus sibi ex se, animatum. B. Albertus Magnus 8. Physic. tract. 2, cap, 4-in 2. dist. 6. equ. vnica art. 3. Caier. 1. p.q. 18. art. 1. Ferrariens. 4. contra Gent. cap. vltimo, Sotus lib. 8. Physic. e, 3. Soncin. Metaph. q. 7. Masius lib. 8. hajus operis cap. 4. disp. de motu grauium, & leuium, q. 2. Suar. 1. tomo suz Metaph. disp. 18. sect. 7. num. 21. & alij quam plurimi.

Probatur primò ex Arist.lib.8. huius operis text. 33. his verbis: Quecumque à se ipsis mouentur, ab alique mouentur, & que non à se ipsis, ve leuia, & gravia (aut enim à generante, & faciente leue, & grave; aut ab es quod impedientia & prohibentia prohiber.) Explicur tat autem in verbis antecedentibus, quod remoues prohibens tantum mouet per accidens: generals verò per se : idque ostendir exemplo pila repetcuss.

Digitized by Google

7---

### Disp.XXVIII.de condition. &c. Quæst. II. 281

que per se mouetur à proisciente, per accidens verd

à pariete.

24 Idem docet D. Tho. ibid. & alibi sepè vi 1. p. qu. 18. att. 1. in corpore & in solutione ad 2. dicens: Corpora grania, & leuia mouentur à motore extrinseco, vel generante, qui dat formam, vel remouente probibens, vi dicitur 8. Physic. & ita non mouent se probibens, vi dicitur 8. Physic. & ita non mouent se ipsa, vi corpora vinentia. Et 1. contra Gent. c. 27. vbi sic ait: Illa sola per se monentur, qua mouent se ipsa composita ex motore, & moto, sicut animata. Vndebac sola proprie vinere dicimus. Alia verò omnia ab aliquo exteriori mouentur, vel generante, vel remomente, vel impellente.

Et licet assertio hac, quo ad primam eius partem satis constet ex dictis quæstione præcedenti: nihilominus peculiaritet quoad eam ( quoad secundam enim partem, scilicet grauia, & leuia moueri per accidens à remouente prohibens, ex se constat) s'ex propriis principiis suadetur ratione desumpta ex Aristotele, & D. Thom. quæ potest ad hanc formam reduci. Genitor alicuius grauis, & lenis priùs tribuit illi in instanti generationis proprium esse : ergo etiam eidem debet conferre, quidquid ad naturalem eius dispositios em in co instanti pertinet: alioqui in necessariis denceret : cum id sit veluti essentiæ corollarium, & generationis complementum: sed ad naturalem dispositionem grauium; & leuium, eisque debitam, tam in co puncto, in quo generantur, quam in reliquo sequenti tempore spectat esse in loco naturali, vt perspicuum est : ergo hoc à generante eis tribuendum erit : & per consequens motus ; quo postea sublato impedimento acquirunt suum locum, vel semel acquisitum, & iterum deperditum, illum recuperant, erit à generante. Patet hæc vltima consequentia: tum, quia ab eodem principio, à quo oritur aliquis terminus, debet esse motus ad illum, & recuperatio eiuldem : tum etiam, quià aliàs generans deficeret in necessariis : nam cui incum-bit tribuere aliquid in instanti generationis debitum, incumbit etiam, si impeditum fuerit, præstare id, quod est via ad acquirendum, & recuperandum illud sublato impedimento: cumque talis via nulla alia fit præter motum, consequens est, vt hic etiam à generante sit.

25 Confirmatur, & explicatur. Emanatio passionum tribuitur generanti, siue dimanent in instanti generationis, siue postea sublato impedimento: ergo etiam motus grauium, & leuium erit semper à generante. Patet consequentia: quia ideo acquistio passionum est semper à generante: quia sunt debitæ genito in instanti generationis: sed etiam locus naturalis debetur graui, & leui in eodem instanti: ergo acquisitio talis loci semper erit à generante.

Sed quia hæc ratio est proprium fundamentum huius sententiæ; ideo placuit vnam, vel alteram obiecionem ( ex cius enim solutione valdè elucidabitur) contra ipsam proponere. In primis enim obiici potest: hinc sieri, motum cordisnon esse à generante: quoniam talis motus non est debitus in instanti generationis: nam motus nequit esse instanti: at hoc est falsum, ve quæstione præcedenti diximus: ergo, &c.

Secundo è contratio obiicies: sequi ex hac ratione, vitam actualem, que in operationibus vitalibus
consistit elle à generante: at hoc, vi constatex dictis,
est falsum, etgo, &c. Sequela probatur: quia talis
vita est maxima viuentium persectio, esque omnino
debita: quontam est ad minus veluti passo vite in
actu primo; sine qua consistere nequit: ergo ad generans spectabit, hanc viuentibus tribuere.

Colleg. Compl. Physic.

tum quia etsi in co instanti talis motus non sit; in co tamen per vitimum non esse incipit: tum etiam, quia virtus illa motiua cordis motu dilatationis, & constrictionis est etiam principium quo contemperandi calorem cordis, & corporis per spirationem, & respirationem: quia ergo illud temperamentum caloris est naturalis dispositio debita cordi in instanti generationis, ideò motus ille prætequisitus ad illam temperiem potest, & debet tribui generantis. Tum denique quia motus iste est quid necessario consequutum, & veluti passio animalis, ve iam diximus, & ideo non mirum, quod sit à generante.

Sed vrgebis, hinc sequi, respirationem animalis esse etiam à generante. Patet sequela, quia in eo inueniuntur omnia, ratione quorum motus cordis tribuitur generanti, siquidem incipit extrinsecè in instanti generationis, & ordinatur ad temperandum
valorem debitum in eodem instanti, & est valde netessarius ad vitam animalis tuendam.

Confirmatur, quia etiam actio nuttiriua esset à generante, cum ad tuendam eam quantitatem, que effectui debetur in instanti generationis, ordinetur.

27 Respondetur, negando sequelam, non enim quiuis motus ordinatus ad tuendam, & consetuandam perfectionem debitam viuenti genito, etiam in instanti generationis debet attribuigeneranti; sed tantum is; qui in co genere primus est, nam si alium priorem supponat, qui etiam modo sibi debito necessarius sit ad cateros motus, & insuper distinctionem partis per se mouentis, & per se motæ, supponat, non erit à generante, quia iam generans dedit genito ea omnia, quibus se per se ipsum posset mouere. Vnde, quia motus cordis est primus motus illius, & totius corporis, ideo petit, quod procedat tanquam à causa principali à generante, & non à corde, aut ab illis partibus corporis, nam si esset à corde, & idem elset mouens, & motum, sicut si esset ab aliis partibus, iam non esset primus, sed necessario de-beret alium supponere, vt ex distis que Rione precedenti constat. Cæterum, respiratio iam hune pti. mum motum supponit, & consequenter partem per se mouentem distinctam à parte per se mora. Vnde non à generante; sed à viuente debet procedete.

Quod etiam ex opposito in motibus gravium, & levium cerni potest, in quibus motus sursum, & deorsum sunt motus primi, qui convenium eis, ve talibus, nec ipsa gravia, & levia habent omnia requisita ex parte suarum pareium, ve se moueane, & ideo forinsecus debent moueri. Per quod etiam patet ad confirmationem.

Ad secundam obiectionem satis constat ex modò dictis, nam vita actualisseu operatio vitalis totius, ve totum est. supponit priùs natura vitam cordis, & ideo potest à se ipso in actu secundo viuere, secus tamen cor, si soquamur de motu illo vitali, & primo, qui ei competit.

### Occurritar argumentis prima sententia.

#### 5. III.

D primum primæ sententiæ dicimus, satis
esse manere vittutem generantis, quamuis
ipse petierit, vt patet in generatione viuentium, siue talis virtus concurrat instrumentaliter ad illum
A a 3 motum,

### 282 Disp.XXVIII.de condit. &c.Quæst.II.

motum, vt contingit in exemplo allato, siue tantum sit id, à quo talis motus emanat. De quo in solutione ad terrium. Per quod etiam patet ad confirmationem: sufficit enim agens esse indistans à passo vel per se, vel per suam virtutem vno ex modis nu-

per dictis.

Ad secundum, concedendum est antecedens, & neganda consequentia, & ad eius probationem dicendum est: esse veram, quando mouens mouet motu violento; secus verò quando mouet motu naturali. Et ratio disparitatis sumitur ex Aristot. de Calo text. 88. & D. Thom. ibid. lect. 17. nam quanto motus grauis violenter proiecti magis elongatur à proisciente, tanto minus remanet de virtute, seu impulsu violenter impresso, & sic motus fit tardior. Cæterum, quanto graue magis appropinquat centro est in meliori dispositione, vt recipiar motum in generante: nam cum inter corpora, & loca naturalia eorum sit quædam affinitas,& similitudo, quanto corpus est propinquius suo loco, tanto minus habet de impedimentis, éstque magis dispositum ad hoc, vt à suo generante mo-

Qu od quidem aliis verbis explicuit D. Thom. sic: Et ideo dicendum est cum Aristotele quòd causa huius accidentis est; quòd quanto corpus graue magis descendit, tanto magis confortatur grauitas illius: propter propinquisatem ad proprium locum. Quare, licèt cæteris paribus, quò mobile est propinquius motori, fortius moueatur: si tamen cætera non sint paria; sed cum maiori distantia coniungatur maior dispositio, & aptitudo ipsius mobilis ad motum; tunc poterit, quò magis distauerit à! generante, moueri velociùs ab illo.

29 Ad tettium respondetur primd, cum Ferr.4. contra Gent. cap. vlt. & quæst. 9. huius lib. Capr. in 2. dist. 6. quæst. 1. art. 3. Mas. loco citato, & pluribus aliis : esse valde probabile, iuxta mentem Aristotel. grauia, & leuia moueri à grauitate, & leuitate tanquam à ptincipio actiuo; sed instru-mentali, vt constat ex locis citatis in argumento. Quod etiam videtur expresse doceri à D. Th. 1. 2. quæst. 36. art. 6. & 3. contra Gent. cap. 24 & in 2. dist. 18. quæst. 1. art. 2. his verbis. Nam eodem mede omnes motus dicuntur naturales ; sed quidam proptor principium actiuum intus existens, ut metus leçalis granium, & lenium. Quod etiam repetit in 3. dist. 22. q. 3. att. 2. quæst. 1. & alibi sæpè. Imò etiam ratio ipsa hoc suadere videtur: quia generans non potest mouere, aut operari, niss sit existens, & indistans à passo, vel per se, vel per suam virtutem instrumentaliter, & loco il-lius concurrentem, vt constat in generatione vi-

Vnde, ad primam probationem contra hoc, dicendum est: quòd licet grauitas, & leuitas in esse entis sint persectiora, quàm vbicatio in loco naturali: attamen ex se non habent vim ab hoc, vt per se, & sine ordinatione ad agens præcipuum illam producant: & ideò eleuantur, vt operentur plusquam ex se, & ex sua virtute possunt, vt contingeret in Angelo, si assumeretur vt instrumentum ad productionem hominis. Ad secundam probationem respondetur: esse ibidem actionem præuiam, scilicet scissionem aëris, aut medij.

30 Vel Secundò respondetur cum Sot. in præsenti. quæst. 3. lab. quæst. 9. Sonc. Metaph. quæst. 6. Tolet. lib. 2. Physic. quæst. 2. & aliis quamplurimis: esse etiam valdè probabile, grauitatem, & leuitatem non esse principium rigorosè esse qui uum, adhuc instrumentaliter prædicti motus;

sed solum generans esse causam immediatam, & rigotosè essectiuam illius, atque ita prædicas qualitates concurrere per modum principij passive disponentis mobile, vt meliùs moueatur à generante.

Et videtur esse valde ad mentem Philosophi:nam loco citato in argumento ex 8. Physic. sic concludit. Illud ergo perspicuum est, nibil borum se ipsam mouere, motusque principium bac babere; non mouendi quidem, nec faciendi : sed accipiendi , & quasi ferends. Vnde D. Thom.lib. 2.de Cal. text. 9. tefetens hoc testimonium Aristot, inquit. In corporibus astem inanimatis non est principium motus, actium, quodscilicet moueat, sed mouentur ab exteriori mouente, quodest generons, vel re mouens probibens : in-terius autem babent principium motus passinum, quo scilicet nata sunt moners : puta granitatem , vel leuitatem, ut patet in 8. Physic. & 2. Physic. lect. 5. inquit : In corporibus verd granibus , & leuibus est principium formale sui motus, sed buiusmodi principium formale non potest dici potentia altina, ad quam pertinet motus ifte; sed comprebenditur sub potentia passina: granitas enim in terra non est principium, ut moneat; sed magis ut mo-MEALUT.

31 Diximus, Non esse principium rigorose esse con mum: quia revera motus ille, & eius tetminus dimanant à forma substantiali graui; necnon, & à grauitate per naturalem sequelam: quia ille motus, & terminus naturaliter sequitur ad illas. Qui modus emanationis, licet non sit vera actio, vt lib. 2. disp. 10. num. 92. & deinceps diximus, reducitur tamen ad genus causa essicientis.

Iraque, quia motus deorsum non dam ibidem per se; sed per accidens, ex eo quòd grave impeditum est, ne suo loco naturali fruatur; & tam pizdidus motus, quàm terminus per illum productus non sit, nisi vi complementum przeedentis facti esse; quia est in ordine ad tribuendum genito illara dispositionem naturalem, quz in instanti generationis debita est, & impedita, vel deperdita fuit; ideò tam motus, quàm terminus ille dimanat per naturalem sequelam, & ex vi generationis gravis.. Sed de his videantur quz dispecitat num. 112. & dein-

ceps diximus.

32 Ex quo etiam constat, nihil contra hæc obesse probationes ex D. Thoma & Arist. in 1. solutione adductas: quia vel loquuntur de principio actino per naturalem emanationem, veltantum id dicunt exemplificando in prædicto motu. Ad quod satis est vii modo dicendi probabili sicut etiam nihil obstat probatio ibidem ex ratione petita : quia quoties motus, & terminus procedunt per naturalem resultantiam, tunc quandiù manet ille terminus, ad quem naturali sequela sequitur motus, tandiu virtualiter manet virtus generanris, & eius actio generatiua in illo termino: nam illo priori termino polito, statim semoto impedimento sequuntur natura necessitate cætera alia, vt loco citato diximus. Et ideò tam ille motus, quàm terminus oritur à generante, vt à præcipuo agente.

Adde, quòd id, à quo aliud dimanat, habet se aliquo modo vi instrumentum generantis: quia adhuc per emanationem non attingit illud, nisi vt subordinatum illi, vt agenti proprio, & principali. Vude, non mirum, quòd grauitas & leuitas, à quibus iuxta secundum modum dicendi motus sursum, & deorsum per naturalem sequelam dimanant: quandóque vocentur instrumenta generantis rese

pectu.

33 Si quis tamen voluerit primum modum dicendi tueri .



### Disp.XXVIII.de condit.&c.Quæst.III. 283

tueri, poterit ad restimonia Arish & D. Thom. respondere: esse intelligenda de grauitate, & leuitate, vt sunt essectus generantis, & dispositiones, seu proprietates naturales ex parte grauisse tenentes: non tamen vt sunt virtutes generantis, & eidem subordinatæ in ordine ad prædicum motum. Et desumitut hæc interpretatio ex D.Tho.opusc.2.de dimensionibus interminatis : vbi postquam dixit : Inde est , quod quandoque be qualitates dicuntur principia actina motus, inquantum sunt instrumenta generantis, quod est mouens principale granium, & lenium; addit : quandoque sunt principia passina : quia scilicet sunt effectus generantis:effectus enim inquantum buinsmods babent rationem passius.

Nec hinc fit, vt per hæc verba modò relata omninò elidantur testimonia pro secunda solutione allata: quia opusculum istud, non est certum esse D. Th. & ideò in operibus Romanis iussu Pij quinti editis fuit minoribus characteribus impressum:sicut & alia, de quibus non est certum fuisse ab codem Angelico

Doctore conscripta.

1

Ad vitimum patet ex dictis:nam ad calorem genitum non sequitur productio alterius caloris, tanquam acquisitio naturalis dispositionis debitæ in illo instantis generationis, ad hoc, vt complete habeat rationem effectus respectu generantis : quia vnus calor non pertinet ad naturalem dispositionem alterius. Cæterum, recupetatio loci naturalis est acquisitio dispositionis debitæ in instanti generationis: & ideò hæc tribuitur generanti : secus verò calefactio illa, qua calor genitus generat alium.

#### QVÆSTIO 111.

Virum causa efficiens debeat esse coniuncta passo, ut in illud agat.

A Lij aliis verbis quæstionem hanc discutiunt, inquirentes: an causa essiciens possit agere in di-Rans, quin priùs agat in propinquum, & per medium? Sed revera in idem vterque inquirendi modus incidit, ve intuenti patebit.

#### Sententia affirmativa refertut.

34 PRima sententia affirmat, posse agens agete in rem distantem. quin priùs agat in propinquam, dummodo intra suz activitatis sphæram fit. Ita Auicena in suo lib. de Anima sect. 4. cap. 4. pro eadem sententia citans Hypocratem. Item Alexander Afrod. 1. Met. comment. 8. Scotus in 1. dist. 27. & ibidem Ocham. Gabr. & alij Scotistæ. Probatur primò:si agens in tem distantem priùs agit in medium, & per medium: sequitur, quodlibet agens agere ad quamcumque distantiam, maxime si non sit ex parte medij resistentia; at hoc omnino falsum est : cum cuiuis agenti sit per se assignata sua activitatis sphæta: ergo, &c. Patet sequela: si enim ignis in hanc medij partem, & illa in aliam etiam agit, tunc, cum quelibet posset agere in pattem sibi proximam, fiet inde, vt hic ignis possit rem quantumuis distantem

35 Secundò, agens naturale solet fortius agere in distans, quam in propinquum: ergo non est necesse, quod per medium agat; & consequenter, nec quòd sit coniunctum passo. Secunda consequentia

ex se patet. Prima verò etiam constat : nam si per medium efficeret tunc fortius in propinquums quans in remotum influeret. Antecedens autem pluribus experientiis probatur: etenim ignis aliquando magis calefacit stupam paululum distantem, quam aërem propinquiorem; & ideò illam comburit, non verò istum. Et similiter, intensiorem calorem producit in aqua existente in lebete, quam in ipso lebete propinquiori; cum læpè contingat, fundum huius esse frigidum, & aquam intra contentam feruere. Sicut etiam lucerna ardens plus calefacit parum olei intra papyrum inclusi, quam papyrum ipsam, in tantum vt in illo olco possint oua frigi. Et tandem, sol plus caloris imprimit patieti distantiori , quam aëri minus distanti : ergo agens naturale solet agere fortius in distans, quam in propinquum; & consequenter non prius in hoc, quàm in illud agar.

36 Confirmatur, non solum agens naturale agit fortius in distans, quam in medium propinquius; sed sæpè in distans operatur, nihil in medium operandot ergo, &c. Antecedens aliis experientiis probatur ; magnes enim attrahit ferrum distans, & non aërem medium. Torpedo piscis stupefacit piscatoris manum, ineptamque ad motum illam reddit, & tamen arundinem minime torpescere faciet. Mulieres aliquæ pueros fascinantinon verò aërem intermedium, aut alios viros iam perfectos, minus ab eis distantes. Basiliscus à longè solo visu interficit hominem, cum tamen visio sit actio immanens, nihil medio imprimens. Echeneis piscis prætereuntem nauim remoratur, â quo & nomen Remoræ accepit; cum tamen prætereuntem aquam minime detineat : ergo, & cætera.

Terriò, agens persectiùs agit in passum sibi ex directo obiectum, quam in illud, quod ad latus est, etiam si hoc sit magis propinquum agenti : ergo &c. Antecedens patet : quia sol partes existentes ex diredo magis illuminat, quam eas, quæ ad latus, sunt licet minus ab illo distent. Et similiter manus obiecta igni per foramen, verbi gratia, fornaci;maiorem sena tit calorem, dum ex directo, qu'am dum ad latus ponitur etiam si ad latus posita sit minus distans à foramine fornacis.

Quartò, agentia, quò perfectiora funt, eo maiorem habent activitatis sphæram: ergo non tantum vbi sunt; sed etiam vbi non sunt agunt. Patet consequentia:nam ideo vnum agens habet maiorem aliuitatis sphæram, quam alium: quia potest agore in remotiori loco, quandoquidem si in proximo tantum loco causaret, nullam haberet maiorem sphæram, quàm aliud.

#### Explicantur aliqua ad quastionis decision. nem necessaria.

S. II.

37 DRo huius quæstionis decisione oportet primò explicare, quid sit agere immediate, & quot modis contingat. A primo ergo facile nos expediemus: quia certum omnino est, quòd agere immediate nihil est aliud, quam attingere effecum per se, & non medio alio. Nam sicut proprium eit agentis actualis attingere effectum : ita agentis immediati, vt per se, seu non mediante alio illud attingat.

Vt autem secundum explicemus, notandum est primò, dupliciter posse aliquid agere immedia è, scilicet immediatione suppositi, & immediatione Aa 4

### 284 Disp.XXVIII.de condit. ad &c.Quæst.III.

victutis. Illud agit immediatione suppositi, quod per prop ium suppositum attingit essecum, & non medio alio; vt dum ignis calefacit lignum fibi continguum : quia tunc per proprium suppositum, & non per alienum imprimit illi calorem : at agere immediatione virtutis, est per virtutem propriam sibi connaturalem, & non per vittutem acceptam ab alio producere effectum; vt fol, qui virtute suz lucis in hæc inferiora operatur, dicitur immediate immediatione virturis in illa in-Auere. Vierque autem motus immediate agendi coincidit aliquando in codem agente, & aliquando diuss sunt. Primum cernimus in exemplo opposito ignis, qui per proprium suppositum, & per propriam virtutem contingit passum : sicut & secundum in secundo exemplo apparer. Ex quo fit, duplicem inter agens, & passum esse contactum, alium virtutis, qui contactus virtualis dici potest, ad quem tantum requiritur, quod virtus saltem diffuia, per quam causa agit, contingat passum. Alium verò suppositi, ad quod necessaria est indi-Rantia, & coniunctio suppositiorum agentis, & paffi.

38. Secundo notandum est, duo esse agentium genera. Alia, quæ per virtutem à se dissulam suos attingunt esseus, quod in sole cernimus, nam pet instrumentum quamdam à se emissam tanquam per instrumentum operatur in res distantes, qui modus agendi conuenit agentibus corporeis; dum non operatur in passum sibi immediate coniuncum. Alia verò sunt, quæ non per virtutem à se dissulam; sed intra se comentam agunt, vt in causa creante contingit; quæ non per virtutem actiuam, quam foras emittat; sed suam omnipotentiam, seu intellectionem, & volitionem essicit; qui etiam operandi modus agentibus corporeis, vt sam innuimus, suo modo competit, quando simultatem habent cum passis, circa quæ operantur.

Diximus suo modo: quia causa creans, nec per virtutem à se dissusam, nec per actionem formaliter transeuntem agit: at verò agentia corporea, quando agunt in externam materiam, semper influent per actionem transeuntem à se dissusam.

#### Ex mente Aristotelis, & Dini Thoma quastio resoluitur.

#### · §: 111.

Icendum ergo est primò. Ad hoc vt causa efficiens principalis possit suum essectum producere: necesse est, vt ad minus contactuvirtuali, seu virtutis attingat passum, circa quod operatur. Ita Aristoteles in præsenti asserens: quòd agens, & passum debentesse simul, seu coniunca inter se: quod ad minus ita verisicandum est, nimirùm vt agens, vel per se, vel per suam virtutem sit passo coniuncam. Quod etiam à fortiori Diuus Thomas & Authores pro conclusione sequenti citandi renent.

Ratione de inde de sumpta ex Aristotele, & Diuo Thoma in hoc libro capite secundo, & ex introductione per omnia agentia, omnium que actionum genera consecta probatur: nam si agens sit immanens satis constat, non posse à passo distare: si verò actio sit transsens, nimitum generatio substantialis, semper agens tangit passum per virtutem seminalem, seu quasi seminalem: si sit nutritio, & augmentatio, semper id, quod se nutrit, &

augescit, priùs fibi cibum coniungit, quàm illum in propriam substantiam convertat : si sit alteratio, satis constat elementa non se alterare, nisi sint inter le sakens secundum suas virtures coniunca. Quæ verò mouentur localiter, ant sunt vinentis, & hæc cum ab intrinseco moueantur, manife-Adm est, virtutem motricem agentis passum contingere : aut sunt inanimata, & hæc si naturaliter moueantut, semper sunt simul cum virtute agentis, eo modo, quem quæstione præcedenti explicuimus. Si verò violenter moueantur, tune motus hie fit ab impullu eildem à proiiciente impresso: sieut quoties ab aliquo attrahuntur: toties hoc fit media aliqua qualitate, per quam ab attrahente continguntur:ergo iam quodvis agens debet saltem per virtutem, per quam agit, passum, contingere. Patet hæc vltima consequentia : quia ad actiones, agentia numerata reducuntur omnes species actionum, & agentium, vt intuenti

40. Ex quo inferendum, & dicendum est secundo : non solum esse necessarium contactum virtutis interagens, & passum; sed vitta hoc desiderari (saltem naturaliter loquendo contactum suppositi-eriam si tale suppositum sit infinitæ virtutis. Ita Aristore les, & D. Thomas locis statim referendis, & ex antiquis Philosophis Themistius in sua Paraphrass super librum duodecimum. Metaphysic. Philoponus 1. de Anima, ad text. 4. & 5. Meteor. paulo post principium, & cum his czteri interpretes tash antiqui, quam inniores præter citatos pro opposita sententia, & ex Theologis Capreol. in prim. diffinaio. trigelimo septimo quastion. 1. artic. 1. condul prim. & artic. 1. in solutione argumentorum, Argent. ibidem quastione prima articulo primo, D. Bonauentura ibidem in prima parte distinct. articula secundo quæst 1. Ferrara 3. contra gentes capitelexagelimo octano, Caieran, prima part, quæstion. in Comment. eiusdem artic.quæstione 8. nec Baffez, Zumel, Nazarius, & Molin vbi etiam Ægidins Durand.quæstion.1. Ricard. atticul.1. quæstion.1. Henricus in summa articulo 3. question. 5. Antistodor. libro primo summæ cap. 15. quæst. 1. ad 2. & plures

Sed antequam assertionem probemus, oportet eam explicare: nam aliter in agentibus primi, & aliter in agentibus secundi generis ex his, que in securido notabili retulimus, intelligenda est: quia agens per virtutem à le diffusim non est necesse, quod per proprium suppositum contingat passum; alioquin non ageret per virtutem à se diffusam, vt patet in igne calefacienti lignum sibi coniunctum. Quapropter istis agentibus satis est, vt suppositum aliud, quod sit iplorum instrumentum, & in quo ipla quasi virtualiter relident, fint passo coniuncta, & ita per hoc saluatur, quòd non agunt in tem distantem, quin priùs in propinquam agant. Propter quod notatreek in conclusione non addimus, esse necessarium contacum propriorum suppositorum, sed solum contactum suppositorum. Cæterum in agentibus per virtutem in eisdem existentem, necessarium est, ve pet proprium suppositum contingant passum: quod quidem saltem connaturaliter loquendo, est ita indispersabile, vi numquam sufficiat concactus alterius suppositi, ad hoc ve agentia ista essectum aliquem passo

41. Assertio hæc sic explicata est expressa Aristor. in hoc lib. cap. 2. his verbis. Primum autem mouens non ve id, cum sansa; sed unde principium mot su est. simul cum eo est, quod mouetur. Simul autem dico: quia nibil inter ipsa est, hoc autem commune est in omni quod mouetur, & quod mouet. Quem locum exponens D.

Thom.

### Disp XXVIII.de conditionib ad &c. Qu III.285

Thomas sic ait. Intelligit autem hoc de immediate mouenie, & ideo dexis, primum monens, ve per primum significatur immediatum mebile, non autem id, qued est primum su ardine mouentium, & dictum est communiter, qued mouens, T motum sunt simul, & non specialiter de mosu locali: quia bot est commune in omni specie mosus, qued mouens, & motum sint simul modo

42. Deinde, ratione probatur : quia necesse est, modo saltem dicto, virtutem activam esse coniuncam actioni : quia producit effectum : ergo etiam est neceile, codem modo esse coniunctam ipsi esse-Qui : ergo & opus erit suppositum : quod mediatè, seu proximius agit per hane virtutem esse coniunctum per leiplum eidem effectui. Antecedens probatur: tum experientia: nam dum ignis calefacit acrem sibi contiguum; tunc calor ignis, & actio calefactina se contingunt: & rursus cum medio eodem aëre calefacit lignum, oportet vt illa actio aëris calidi, & calor eius ab igne immediate acceptus; in cuius virtute operatur, se inuicem tangant. Tum etiam, quia causalitas vniuscuiusque causæ est id, quo tanquam actu secundo causa proxime, & intrinsecè attingit effectum, impossibile autem est id, quo caula attingit effectum, elle separatum ab ipla caula. Tum deinde : quia virtus, quà agens proximius immediate, & proxime tanquam principio, quo, concurrit ad effectum, debet elle ipli agenti coniuncta: ergo maiori ratione causaliras, cum sit, id quo prædictum agens immediate tanquam actualitate secunda concurrit ad effectum, debet eidem agenti coniungi. Tum denique : quia actio est causalitas efficientis caulæ, ita vt sit ipsa datio, & communicatio, quia agens communicat suam entitatem essecui: ergo debet esse coniuncta entitati, & actualitati agentis saltem proximioris: quia non potest aliqua entitas communicari, & dari formaliter per id, quod est ab ipso omnino separatum, & distans sicut communicatio passiua, siuè potius participatio non potest esse omninò separata ab co cui convenit.

32. Ex quo suadetur, tum prima consequentia præcipui enthimematis: quia si actio, quæ est productio effectus, & ipla datio, & communicatio esse, & entitatis, respectu illius, non potest non esse coniuncta cum codem siue per inhærentiam, siue per identitatem, siue per intimam assistentiam, vel tandem per propinquitatem talis coniunctio fiat: etiam virtus actiua, quæ eidem actionieft coniuncta, non poterit non coniungi cum effectu. Tum etiam secunda consequentia: quia virtus, & suppositum causæ constituunt vnum principium totale attin gens effe dum ; virtus qu'dem vt que , & suppositum vt qued, & modo alibi dicto : ergo sicutex hoc promenit : non posse virtutem vt que attingere effedum, nisi suppositum vt qued attingat ipsum : ita proueniet, non posse virtutem, vt que immediatè attingere effectum aliquem, nili suppositum, vt quod, immediate ctiam attingat eundem effe-

44. Tandem peculiariter, quoad agentia por virtutem à se dissusam hoc ipsum suadetur: si enim inter solem, & aërem illuminandum corpus opacum, verbi gratia, terra collocetur, tunc aër à sole non illuminabitur, ex eo solum, quòd corpus opacum non illuminatur: ergo agens per virtu tem à se dissusam debet priùs in medio, & per medium agere, vt ita mediante illo corpore, quod contingir suppositaliter passum, possit in aliud insuere: alioqui non obesset, quod corpus lucis inca-

pax interponeretur, ad hoc vt aër distans lucem reciperet.

Confirmatur primò: per medium densius agit agens ad minorem distantiam, & per rarius ad maiorem: ergo signum est, quòd agit per medium; alioquin parum raritas, vel densitas illius medi; referret. Confirmatur secundò: si agentia naturalia possunt agere in distans, quin aliquid essiciant in medium: cur obieca visibilia dissundunt species per medium, vbi nullus actus vitalis exerceri potest, & non immediatè in ipsas potentias? Non enim alia tatio huius assignari potest, quàm quòd agens in rem distantem debet priùs in propinquis essicere, vt ita sit aliquid, quod in virtute eius, & suppositaliter attingat passum.

#### Occarritur fundamentis opposita sententia.

§. 1 V.

D primum pro prima sententia respondetur, posse esse adeò exiguam, & remissam formam accidentalem, vt nequeat agere: nam cum communicare se, sit opus persecti, non poterit qualitas, si sit valdè remissa, hoc habere. Quate cum calor, verbi gratia, imprimat passo indistanti minorem gradum caloris, quàm ipse debet & illud passum rursus imprimat alteri minorem adhuc calorem, & sie de alis; consequens est, vt alicubi tandem sistat actio: quia deuenitur ad calorem ita remissum, & imper-

fectum, vt nequeat agere. Ad secundum respondetur : quod licet medium, per se loquendo, fortius patiatur, quam extremum distans aut aliud medium remotius, nihilominus per accidens potest contingere, vt aliquis effectus inde resultet in parte remotiori, & non in proximio. ri. Vnde ad primum exemplum dicendum est : ided stupam, & non aërem inflammari: quia stupa ex se habet majorem dispositionem ad talem inflammationem, & ita minus resistit, aër verd, quia ration humiditatis maiorem præstat resistentiam; ideò non ita facilè in ignem vertitur. Per quod etiam ad secundum exemplum patet : terra enim ex eo quòd maiorem densitarem habet, potest melius recipere calorem, quam aër: imò calor remissior in ea existens apparet maiot, quam intensior, qui in altero corpore subriliori esset, eo modo, quo calor ferri, in quo non est forma ignis; magis percipitur tactu, si ibi manus per breuissimam moram apponatur, quam si eadem manu aer inflammatus percurreretur, & nihilominus certum est, intensiorem calorem esse in stamma, quàm in illo ferro.

46. Ad tertiam experientiam respondetur cum Aristotele sect. 4. problemate 5. & 8. ided fundum lebetis, quando aqua adhuc est frigida, esse calidum, posteà cum feruer, esse temperatum: quia in calefactionis mitio calor detinetur in fundo lebetis, impediturque ab aqua frigida circunstante, ne surfum ascendat, eo modo, quo calor aquæ putei pro tempore hyemis ratione circumstantis frigiditatis detinetur: at postea resistentia aquæ ex vi calefactionis iam deuica, respirat calor, seu aqua calidafundi lebetis, & ascendunt exhalationes in partes superiores eiusdemque aqua, & sic eius calor minuitur, & temperatur. Maxime quia alcendentibus partibus aquæ calidioribus, descendunt propè fundum partes frigidiores, quippè quæ grauiores sunt: quæ quidem ad calorem fundi temperandum non parum conducunt.

### 286 Disp.XXIX.de æternitate mundi, Quæst. I.

Et similiter ad vitimam experientiam dicendum est:oleum statim, ac calefit, facile enam rarcfieri, & penetrari à vapor bus alcendentibus; sieut de aqua dicebamus, & partes eius priùs calefactæ, & subriliores effectæ statim ascendunt, & aliæ crassio-res, & humidiores descendunt. Vnde ratione illius humidiratis resistit igni, ne papyrum comburat. 47. Ad confirmationem negandum est ancecedens, & ad primam experientiam dicendum est cum D. Thoma in præsenti capite secundo, magnetem attrahentem ferrum, id non prastare, nisi diffundendo per aerem aliquam qualitatem, quæ tamen, non attrahit simul aerem : quia illa qualitas non est attradiua illius, & ipse est subiectum incapax, sicut species visibiles recipiuntur in sæculo, & oculo: & tamen solum oculum constituunt in actu primo ad videndum: quia speculum est incapax huius effectus. Per quod etiam patet ad secundam experien-

Ad tertiam respondetur ex Diuo Thom. 1. part. 117.atr. 3. ad 2. & 3. con. Gent. cap. 103. fascinationem non prouenire ab ipso actu videndi tanquàm à principio, quo alteratio illa sir, sed ab aliqua qualitate maligna existente in oculo, aut in aliis humoribus, quæ communicatur spiritibus, qui imaginatione, & attentione animæ commouentur, & ad oculos perueniunt, medissque illis spiritibus venenatis aër proximus infinitur vsque ad certam distantiam, indeque alteratio illa nocens prouenic. Nec mirum quòd qualitas maligna aëri impressa plus noceat infantibus, qui ob maximam corporis teneritudinem facilius recipiunt quamlibet impressionem. Ad alias verò experientias ex dictis in solutione huius consirmationis satis constat.

48. Ad tertium respondetur : id provenire non ex alio quàm ex propria dictorum agentium natura, quæ talis est, vt licet priùs agant in propinquum, quàm in remotum: attamen cæteris paribus, fortiùs influunt in rem sibi è directo obiectam, quàm in eam, quæ est ad latus: sicut quod obiectum, quod à tergo existés habemus, non possir immittere ad nos species, & videri, non aliunde prouenit, quàm ex natura rei visibilis, quæ per se loquendo, non niss per lineam rectam immittit species.

Ad quartum respondetur: ex eo vnum agens, quodagit per virtutem à se dissulam, habere maiorisactiuitatis sphæram, quam aliud: quia imprimit in passum sibi proximius intensiorem esfectum: nam eo ipso tam præcipuum agens, quam hoc passum producit in passum aliud sibi indistans maiorem esfectum, & sic de aliis, quam sint illi, qui producuntur ab alio agente habente minorem virtutem, minoremque activitatis sphæram. Vndè quando sinitur sphæra activitatis huius, ex eo quòd essectus ab eo in parte indistanti productus, est valdè exiguus; tunc adhuc vara extenditur activitas illius prioris agentis. Et hæc de hac quæstione, & de toto hoc septimo libro Physicorum.

**፟**፟ቚ፟፟ቚ፟ቚ፟ቚ፟ቚ፟ዀዀዀዀቚቚቚቚቚቚቚቚ

LIBER OCTAVVS.

PHYSICOR VM.

PROOEMIVM.

I B E R huic quamvis ordine posterior, præstantia tamen, & dignitate reliquos omnes longo post se relinquit interuallo. In eo enim Aristoteles de aternitate motus, temporis & mundi, ac tandem de primo, supremóque cunctarum rerum artifice sermonem instituit. Quaptopter si ad rerum dignitatem, de quibus in eo agitur, esset tantummodo attendendum, primus omnium tradendus fuisses. Attamen Aristoteles ordinem quem natura in suis operibus seruat, imitatus, ab impersectioribus ad persectiora processit, & ex motus notitia ad primum motorem deuenit.

### S V M M A TEXTV S totius libri.

Ecem capita in hoc libro continentur. In primo, & secundo de perpetuitate motus Philosophus agit, probans contra Antiquos, tam à parte ante, quam à parte post esse perpetuum. Deinde, vt in sequentibus capitibus probaret, dari vnum primum motorem, & mobile, à quo cætera dependeant ; ideò in cap. 3. & 4. priùs ostendit non omnia semper moueri, aut semper quiescere, & quidquid moueatut, ab alio moueri. In quinto, & sexto suadet , dandum esse quendam primum motorem , perpetuum, vnum, & tam per se, quam per accidens immobilem. Errandem dari aliquem motum primum, & perpetuum alicuius primi corporis ab codem moti. In septimo, vt explicet qualis sit iste motus, probat motum localem elle priorem cæteris . & prætereà illum esse primum, atque perpetuum; si tamen fit circularis: quia solus iste in sententia Philosophi potest esse perpetuus, vt in cap. 8. ostendit, In nono verò suader, motum circularem debere esse continuum, cæterosque alios in nobilitate excedere. Ex tandem in decimo ostendit, primum motorem elle virtutis infinira, careréque magnitudine, & confequenter elle indivisibilem & incorporeum.

### 

De aternitate mundi, & de primo eius opifice, ac motore.

CTVRI de æternitate mundi, et motus, necnon de primo motore, prius explicabimus; an mundus fuerit, vel possit esse 
æternus à parte ante, vel à parte, post, & deinde de primo motore setmonem instituemus, 
iuxta illud Apostoli ad Romanos I. Inuisibilia 
Dei à creatura mundi per ea, qua fasta sunt intellesta, canspiciuntur, sempiterna quoque eius vireus, 
& divinitas.

#### Q V Æ S T IO I.

Fuerit - ne mundus ab aterno conditus.

1. A Ristoteles in hoc libro pro certo habuit, mundum ab zterno suisse, quem secuti sunt Antiquiores Interpretes Simplicius, Auicenna,

## Disput.XXIX.de æternitate mundi, Quæst. I. 287

cenna, Auerroes hîc. Quæ sententia probatur primò. Posta caula ex omni parte sufficienti ad agendum, statim necessariò sequitur effectus: ficut ponto sole, statim sequitur illuminatio; sed Deus est ab æterno ex omni parte sufficiens causa productiva mundi:

ergo & mundum ab æterno produxit.

Quòd si dicas : veram esse maiorem de causa naturali, & naturaliter operante; secus verò de causa,quæ libere agit, qualis est Deus : contra hoc est, quod polita actione, & productione, statim terininus, & res per illam producta debet poni, siue actio illa à causa naturaliter, siue à causa libere operante procedat : at actio creatiua Dei est æterna : ergo & mundus. Minor probatur : quia creatio est actio immanens diuini intellectus, & voluntatis : ergo necessariò debet esse zterna, quippè est realiter ipse Deus.

Nec refert si iterum dicas: Deum ab æterno voluisse mundi productionem; non tamen ita, quòd mundus effet æternus; sed quod in sua æternitate voluerit illum pro tali, vel tali tempore saltem imaginativo elle. Nam contra hoc est: quia sicut se habet voluntas noua ad antiquam volitionem, antiquum effectum : ita & voluntas antiqua ad nonam volitionem, nouumve effectum, vt ex paritate rationis constate videtur: at noua voluntas non potest esse causa volitionis, vel actionis, aut effectus antiqui : ergo neque antiqua voluntas, actionis, aut effectus noui : ergo ex æterna Dei voluntate non potuit mundus nouiter, & temporance produci : proindeque, vel mundus fuit ab zterno conditus, vel Deus in tempore habuit nouam voluntatem creandi illum, quod implicat vt constat ex his, qu. I.p. quæst. 19. communitet dici so-

2. Secundò, motus non habuit initium: ergo nec mundus. Consequentia est certa. Antecedens verò probatur, quia dato quocumque motu: necesse est, ve ad illum præsupponatur mobile, cumque hoc mobile fuerir priùs factum per alium motum, & sic de aliis, vsque in infinitum, oportet vt ante quemcumque motum præcesserit alius, & alius à parte ante; & consequenter, quòd motus fuerit ab zterno.

Confirmatur; tempus est ab æterno:ergo & motus, in quo subiectatur. Antecedens probatur:quia si tempus incipit, erit verum dicere, qued antea non erat: sed in illo antea fignificatur tempus, quod implicat: ergo ne in hoc absurdum incidamus, debemus negare

initium tempori.

Tertiò, deratione boni est se aliis communicate, est enim benum ( vt inquit D. Dionysius ) diffusium sui ergo de ratione summi boni est, se creaturis communicare summé : ergo debuit mundum ab æterno producere. Patet bæc vitima consequentia: quia nisi abæterno mundum produceret, non summe se creaturis communicallet : quandoquidem productio, & communicato ab zterno est maior, quam tempo-

11

Βį

: di

3. Dicendum tamen est, mundum non fuisse ab zterno : sed de nouo incepisse. Hzc est de Fide : nam Genel. 1. dicitur : In principio creanis Deus cœlum, o terram. Et Prouerb. 8. 1 requam quidquam faceres, à principie. Et insuper definita est in Concilio Lateranenfi 1.& 2.

Et quidem satis dicens,& conueniens fuit, mundum de nouo incepisse : tum vt creaturæ nullo modo essent creatori in duratione æquales : tum vt ostenderetur creatorem illis non indigere ; sed potius eas ab ipso essentialiter quoad sui productionem, & consetuationem pendere: iuxta illud Plalm. decimo quinto, Dens mem es in : queniam bonorum meorum non eges. Tum ctiam ne aliquis de creaturarum productione dubitaret, aut à Deo ex naturæ necessitate, & non liberè fuisse productas, arbitraretur. Tum denique, vt vna cum libertate diuina ostenderetur eius potentia: quia non solùm ex nihilo; sed tempore sibi placito omnia produxit. Nec aliàs ad hoc confirmandum oportet adducere rationes : quia quæ ex mera Dei voluntate pendent, non possunt ratione naturali demonstrari, vt ostendit D. Thom. 1. part. quæst. 46.

4. Ad primum pro sententia Aristot. (quem in hoc errasse mirum esse non deber, cum lumine Fidei destitutus fuerit ) benè respondetur ibidem, & ad impugnationem distinguenda est maior: & si in ca siat lermo de actione libera, & infinitavirtutis, qualis est actio Dei, neganda est : nam sicut seipla non obstante quod sit immanens, potest attingere effectum ad extra, quia est infinita in genere actionis; ita ob candem rationem potest illum attingere, eo tempore, quo Deo illam elicienti placuerit; quamuis illa intellectio, & volitio, sit multò antiquior, quam productio effectus. Si verò de actione creata & finita intelligatur, tune poterit con-

Ex quo ad impugnationem contra solutionem secundo loco ibi datam respondetur : proportionem illam volitionum sic esse intelligendam; nimirum quòd sicut voluntas, quæ nunc incipit, non potest antiquam, & præteritam actionem, aut effedum producere, cum effectus nequeat esse prior sua causa: ita voluntas antiqua, que iam preteteriit, non potest nouum effectum actu in executione producere : quia causa efficiens debet existere in eo tempore quo causat, hoc tamen nihil contra nos : quia voluntas, & volitio æterna Dei semper est: & ita optime potest esse causa noui es-

5. Ad secundum respondetur: non omne mobile factum fuisse per motum, sed aliqua esse facta per creationem, quæ quidem rationem motusminime participat, quippe que est ex nulle presupposito subic-

Ad confirmationem patet ex dicis : ad hoc enim vt verum sit, motum, tempusve incepisse, necesse non est, quòd assignetur tempus positiuum, quod præcesserit; sed satis est, qued designetur æternitas, vel tempus imaginarium, in quo verum, & reale tempus illud

Ad tertium respondetur: quod licet sit de ratione summi boni esse summè, & omnibus modis possibilibus communicatiuum sui; non tamen actu se ita communicare : quia cum libere agat, potest sua summa sapientia & libertate eos communicationis modos eligere, qui sibi placuerint, quosque magis expedire iudicauerit. Vnde Deus ob eas,

quas in conclusione diximus rationes, & ob alias plures, quas perspicacissimo suo intellectu vidit, potuit temporaneam sui communicationem eligere.

QVÆSTIO

# 288 Disp. XXIX. de æternitate mundi, Quæst. II.

### QVÆSTIO 11.

In mundus provt nuncest, possit ex solo con cursu ordinario Desin aternum à parte post durare.

6. PRo tituli intelligentia notandum est primò: consultò in illo additam esse illam particulam: Ex solo cocursu ordinario Dú: nam per potentia Dei absolutam certum omninò est, posse sine durare: sicur etiam non inquirimus de aliquo individuo signato, & in particulari: nam quod suerir corruptibile, si sue nature relinquatur, tandem peribit. Incorruptibilia verò semper durabunt. Quare solum est questio: an licet connaturaliter loquendo, quodvis individuum determinatum, & corruptibile sit necessariò periturum; attamen huic possi aliud individuum, & isti aliud, & sic in infinitum, succedere; & ita mundu quoad suas species in eternum conservari que at.

7 Secundò notandum est, consultò etiam in titulo positum esse particulam illam:an possit à parte post in aternum durare: non verò inquisitum fuisse, an re ipsa sit duraturus : nam certum est cœlos, elementa, & homines non omninò perituros, vt communiter tradunt Theologi:quia cœlum ex fe est perpetuum, & vt optime notauit D. Thomas: elementa secundum se sota sunt incorruptibilia, licet non secundum partem : sicut etiam homines secundum pattem, scilicet animam sunt incorruptibiles, & secundum totum compositum corruptibiles, Deus autem sua virtute tunc supplebit, quod eis ex sua infirmitate deest. Imò non vicumque cœli, & elementa manebunt; sed cum maiori perfectione accidentali: nam elementa minime inter se dissidebunt : & insuper magna luce persundentur: lux verd chelorum pro cuiusque coli dignitate intendetur: Erit enim lux luna sicut lux folis, & lux solis erit septempliciter maior, vt Isaias cap. 3 ait. Qua verba in proprio sensu interpretatur Hieronymus.

8 Et similiter certum est: motum cœli, & tempus in die iúdicij cessatura, iuxta illud Isaiæ 66. Non accedet vitra sol tum, neque luna minuetur: constat, aun m, quod si motus cœli permanetet post diem iudicij, tunc sol verè tenderet ad occasum, lunáque pateretur accretiones, & decretiones. Similitérque A pocaly psis to legituus: Angelum iurasse per viuentem in sacula saculorum; quod tempus non eris amplins: sicut etiam certum est cætera alia mixta peritura: quia omnia illa propter hominem quodammodo facta sunt, vt indicat scriptura Genesis 1. & Psal. 8. & Deuteronomij 4. vt docet Arist. in lib. de mundo ad Alexandrum, & ideò homine ad cœlos ascendente, vel ad inferos descendente, cuncta hæc mixta cessabunt.

Quod autem in dubium vocamus, tantumest: an mundus provt nunc est cum suis successiuis generationibus, & corruptionibus, possit naturaliter sine sine durare, exeo quòd pereuntibus quibusdam individuis, alia. & alia in infinitum succedant.

#### PLACITYM PLATONIS.

#### §. ' I.

9. PRo parte negatiua refertur Plato in Timzo, qui licet asserat mundum, provt nunc est, in zternum duraturum, fatetur tamen oppositum ex natura sua patete.

Probatur primo: Deus ex se nob habet finem in

essendo; quia non habuit initium: ergo quod illud habet, habebit sinem, si naturz suz relinquatur: at mundus naturaliter habet initum, vt iam diximus: ergo,&c.

Secundo: quia aliàs mundus, qui est sinitus, gauderet viribus infinitis: sed hoc est falsum, vt ex dictis lib.; constat: ergo, &c. Sequela probatur: quia quod infinite durat, habet virtutem infinitam, vt semper sit: quando quidem superat omnem, & quamuis aliam virtutem, qua ipsum destruere poterat.

Tertiò, principium interitus est compositio ex contrariis; sed voiuersum contrariis qualitatibus in contrariis elementis residentibus constat: ergo naturaliter petit interire.

Tandem, humidum radicale acceptum in generatione viuentium est persectissimum, quod si semel
amittatur, non ita persectum per nutritionem instauratur (vr. Medici testantur:) ergo parentes sempet
silis præstabunt impersectiorem substantiam, quàm sit
illa, quam à suis parentibus acceperunt: ergo aliquando virtus naturalis generativa sinietur: nam cum finita sit, & quotidie per nutritionem impersectior evadat, tandem abibit in nihilum.

no Confirmatur primò: nam petiodus vitæ hominum intra tempus, quod defluit ab initio mundi víque ad íæcula Dauid, ita minuta est, vt cum homines priscis illis sæculis millesimum propè annum attingerent; nihilominus tempore Dauid octogesimum regulariter non-extederent: ergo tandem humanæ vitæ petiodus minuetur, ita vt nihil profus homines viuant. Patet consequentia: nam si in eo tempotis decursu adoò decreuit, cur si multa, longissimáque temporis interualla dessuxerint, non sic minuetur, mai-hil illius remaneat.

Confirmatur secundo ex hominum staura, que initio nascentis mundi ita magna erat, vt pene incredibilis esset eorum magnitudo, nisi testes gravillimi, quibus sides negari non potest, id testarentur, inut quos est August. 15. de Civitate Des cap. 9. Plinius 8. de naturali historia cap. 16. & alijiergo statura hominum in dies sit minoriergo ita minima tandem siet, vt sub illa esse nequeat anima rationalis, quam vera Philosophia docet determinata quantitate postulare.

#### VERA SENTENTIA.

### S. II.

It. Nihilominus dicendum est: vniuersura hoc shbi relictum, & solo Dei ordinatio concursu adiutum posse modo iam explicato in perpetuum à parte post durare. Ita Aristoteles, qui id non tantum esse possibile; sed re ipsa putauit esse euenturum: & licet omnes Catholici ab eo dissentiant, ex parte qua sentit reipsa fore perpetuum sub eo statu, quem nunc habet; vniuersa tamen eorumdem Catholicorum schola ei assentitur: quatenus docer posse ex natura sua sine sur est per durare.

Assertio hæc, quoad cœlos quippè incorruptibiles, vt ex Aristotele, & omnibus Philosophis constat probatione non indiget. Quoad reliqua verò alia probatur supponendo, partes huius vniuers præter cælos esse elementa mixta, viuentia impersecta; necnon viuentia persecta, quæ à suis similibus petunt, & debent generari.

12 Hoc ergo supposito sie suadetur: quia cum materia prima rerum sublunarium sit incortuptibilis, & nequeat persistere sine forma, debent remanere plures, & diuessa forma, per quas existat: ergo ad minus manebunt quatuor elementa, & ex consequenti poterunt etiam manere tam mixta, & viuentia

# Disp.XXIX.de æternitate mundi, Quæst.III 289

uentia impersecta, que non possums generari à sibi fimilibus, quam viuentia perfecta, que à sibi simili-. bus generari naturaliter debent. Antecedens probatur: quia nulla species est ita potens, & actiua, vt omnem rem creatam possit in suam naturam conuerrere, cò quòd contraria agentia, quæ funt innumera essistant. Prima verò ex duabus vitimis consequentiis, scilicet quoad elementa, patet; tum quia hæc sunt ralis naturæ, vt licet ad inuicem pugnent, & vnum ab alio ex patte superetur, nunquam tamen omnind, & ex toto percunt : sed elementum illud, quod semel deuickum est, potest recuperare ( modo alibi infinuato) id quod amilit, & iterum contrarium muadere, deuincere, & illarum damnum rursus resarcire. Tum etiam quiacum tot hucusque præcesserint sæcula, nihilominus in cadem magnitudine, eodemque situ semper durant : quod quidem non parum indicat, posse eodem modo in zternum durare.

Secunda verò consequentia quoad primum eius partem, scilicet quoad mixta, & viuentia non potentia generari à sibi similibus, satis constat: nam tum motus cœli, & influxus elementorum possit esse perpetuus, vt ex dictis paret; sit inde, vt perpetuò possint in terra, aqua, & aère generari omnes mixtorum species, quæ virtute prædictæ insluentiæ generantur. Constat autem, ea mixta, quæ non petunt à sibi similibus generari, posse virtute talis insluentiæ ( modo tamen suprà lib. 2. insinuato)

produci.

13

1

:h

0)

707

:£

11

'n.

25,5

THE .

пэр

dent

1

CS.

13 Ex que etiam secunda pars eiusdem consequentiz, scilicer quoad viventia perfecta, & potentia à sibi similibus generari, vt sunt leones, equi &c suaderi potest. Nam sicut tot à sæculis propagari. continuò potuerunt, ita vi nulla vaquam species ex toto defecerit : sed deficientibus aliis fosmis in mareria ipsa proprias, & sibi similes formas in illam introducant, sic poterunt semper durare, vt modò de elementis ob hanc rationem dicebamus: maxime, quia sæpè videmus filios ob peculiates roe orum influenties, & aliarum causarum naturalium virtures enasisse multoties proceriores, quana ipsi patentes, Quod quidem indicat virtuem generatium animalium perfectorum non ita in dies minui, nec debilitari, vt damnum quod à contrario suscipit, non possit ex benigna aliatum causarum influentia refarciti: ergo poterunt naturaliter horum animalium species in perpetuum propagari; & consequenter ad ipsum de universo hoc dici debet.

Confirmatur, ex eo quod iunta Dei ordinariam legem vnus Angelus pruest consetuationi cuiuslibet speciei (vermulti Theologi volunt) hac autem Angelica custodia valde ad talis speciei propagationem conducit.

Occurritur argumentis initio positis.

### 5. I V.

D primum pro sententia Platonis respondetur negando antecedens: Angelus enim perire non potest naturaliter loquendo, & tamen ortum & initium habuit, & licetid, quod ex natura sua petiti numquam incipere ( quod solo Dos conuenit) petat etiam necessarió hoc, quod est numquam desinere: at è contra non valet, vt argumentum intendit.

Ad secundum neganda est consequentia: quia ad hoc, vt aliquid in perpetuum duret, non est ne-Colleg. Compl. Physic. cesse, ve habeat virtutem infinitam; nam potests hoc contingere, vei ex desectu contrasiatum qualitatum, vt in Angelis, aut ex perpetua successione vnius individui post aliud, vt ex dictis patet.

Ex quo ad tertium constat : solum enim conuenit : dici singula indiuidua corruptibilia cuiuscymque speciei tandem fore peritura; sed non vniuerlam

speciem, vt explicatum est.

15 Ad quartum respondetur: quòd etsi gratis daremus humidum radicale in generatione acceptum esse impersedius eo, quod generans habet: nihilominus argumentum non conuincit intentum: quoniam vt dicebamus, vel ex benigna cælorum instuentia, vel aliis multis de causis accidentalibus in instanti generationis accurrentibus, sæpè filij communicant suæ proli humidum radicale persedius illo, quod à propriis parentibus acceperunt, & consequenter in dies minimè virtus naturalis generatiua. decretcit: ita vt filius sit debilior parente, & sie deinceps.

Ad confirmationem respondetur, quòd conuinceret, si periodus vitæ hominum eo semper, & in dies minuta suisser, quò variæ, & diuersæ generationes succedunt: at oppositum constat, nam à tempore Dauidis vique ad præsens eadem solet manere periodus vitæ hominum, qui multories septuagesimum, vel octogesimum annum attingunt, quem sæpè esse terminum illius sæculi idem Psaltes innuie Psalm. 89. Si ampliès in potentatibus asseginta an-

ni, Oc.

16 Ratio autem, ob quam primi homines dia vixerunt, multiplex else potest : optima scilicet primorum parentum nostrorum complexio; quippe à Deo immediate fabricata: magna tum Medicinæ, tum Aftrologiæ hominum illius tempotis notitia qua & vtilia quærere, & nocius quælibet vitam fciebant, & ided melius poterant præcauere, & sugere ea, que generationem impedite poterant precauere, & fugere ca, que generationem impedite poterant. Item facunditas terra, qua cum primo excolitur, for cundissimos fœtus producie: benignior forte astrotum aspectus, creditu enim dignum est, benignissimum fuisse in prima colorum conditione. Er quod præcipuum est author naturæ sua prouidentia aded diuturnam vitam hominibus illius seculi concessit. vt sic non obstante, quod non ita pluses essent, speciem humanam propagare valetent. Que omnes cause cum ex parte cassauerint; idod etiam, & vite periodus diminuta est.

Ex quo ad secundam confirmationem dicendum est: staturam hominum non semper in deserius ire : imò sepè silios ob rationem iam tastam esse proceriores suis parentibus. Adde, quò d (vt aliqui notant) statura illa prodigiosa, non omnibus hominibus illius saculi; sed solis Gigantibus suit communis.

### QVÆSTIO III.

Verum aliqua ercatura permanens patuerit sala sem per dininam potentiam esse ab aterno.

Proponitur prima sententia.

S. I.

Attem negatiuum tuentus B. Albort Magnus, in lua Paraphrali cap, 1. huius libri, 80 2. p. Bb lummæ

# 290 Disp.XXIX.de æternitate,&c.Quæst. III.

summæ Theologiæ, vel de mirabili scientia Dei, tract. 1.q.4. D. Bonauent. in 2. distinct. 1.q.2. Ricard. ibidem art. 3.q. 4. Guillielm. Paris. lib. 1. de vniuerso. Henricus Gandau quodlibeto 1.q. 7. & quodlib. 9.q. 17. Eugubinus lib. 7. perennis Philosophiæ. Tolet. q. 24. huius libri. Valesius in præsenti, & alij.

Probatur primò ex August. 8. super Genes. ad literam dicente: quia omninò incommutabilis est illa natura Trinitatis: ob hoc enim ita est ætema, vt ei aliquid coæternum esse non possit. Itemex Damasceno relato à D. Thoma opusc. 27. vbi inquit: Non aprum est, quod ex non esse deducitur, coaternum esse es,

qui sine principie est. & semper est.

Confirmatur; ex D. Ambros. qui lib.1. Exameron, contra aliquos arguens, sic inquit: Quomodo ergo coaternum Dee mundum afferunt, & creatoriomnium sociant, atque aqualem esse disputant creaturam? Et c.1. eiuldem libri sensisse fertur, nullam creaturam esse Deo coæternam: quia nulla est Deus. Item Basilius ( vt Toletus disputans de origine mundi refert ) blasphemiam reputat, creaturam ponere creatori coæternam. Ac tandem omnes Ecclesiæ Patres Arium ponentem Filium Dei cteaturam esse, hoc argumento falutatis conuincunt: quia nimirum nulla creatura est ab zterno. Vnde cum Filius, vt sacra pagina docet, sit Patri coxternus, erit Deus: sentiunt ergo omnes Sancti Patres, ita esse Dei proprium esse æternum, vt si alicui id conueniat, optime inferatur, quòd eidem competat esse Deum.

18 Deinde probatur tatione, primo: proprium est creatura, vt ex non esse transeat ad esse : sed quod habet esse ab æterno, nunquam caruit sui esse; & consequenter, neque aliquando à non esse ad esse transiuit : ergo nulla creatura potest esse ab aterno. Minor cum consequentia patent : Maior verò probatur: tum authoritate D.Augustini, qui lib. contra Felician. cap. 7. sic definit creaturam: Creaturanamque est ex eo quod adhuc non est, aut aliquando non fuit rei cuiuscumque corruptibilis : quantum in se est Patris omnipotentis Dei voluntate facta substantia. Tùm etiam : quia vel productio illa esset generatio, & sic necessariò præsupponeretur priuario illius esse; quod generatur : vel est creatio, & tunc necessario precedet, quod res illa priùs fuerit sub nihilo: quandoquidem creatio est productio totius enzis ex n hilo.

Je Confirmatur primò; si creatura aliqua esset ab æterno, non tantúm à Deo conservaretur; sed etiam ab ipso produceretur; quia cum conservatio sit quædam productionis continuatio, necessario supponit rei productionem: sed productio dissert à conservatione exco quod connotat, tem immediate ante non suisse; conservatio verò est continuatio rei in allo esse, quod immediate habebat: ergo hæc duo simul inueniuntur ibidem, seilicet quod creatura illa esse ab æterno, & quod eademmet sub non esse ali-

quandò fuisset, quod implicat.

Confirmatur secundo: repugnat annihilationem esse ab æterno: ergo etiam creationem. Consequentia patet: tum ex paritate rationis: tum etiam, quia veraque est instantanea, versatur inter eosdem terminos, scilicet inter esse, mon esse: habetque mutuam inter se oppositionem, & ita eodem proportionali modo de veraque philosophandum est. Antecedens verò est manisestum: nam annihilatio est ab esse ad non esse totius rei: ergo præsupponit esse rei priùs duratione, quàm non esse illius; cum implicet rem aliquam simul esse, & non esse.

tur duz contradictoriz simul verz, scilices: Dens crea-

quoad primam contradictoriam est euidenter vera: quoad secundam verò etiam constat: nam veritas, vel fassitas propositionis de præterito, aut de suturo regulatur per suam de inesse, aut de præsenti, at hæc est vera: Deus nune non creat Angelum, vt ex se constat: Ex tamen nunquam incepisset esse vera: quia nunquam darctur vnum primum nunc, in quo verum esset; Deus nunc creat Angelum; ergo etiam illa de præterito: Deus non creauit Angelum, erit sempiternæ veritatis.

Confirmatur: quia etiam sequeretur prædicas propositiones esse simul falsas. Sequela quoad negatiuam constat: quandoquidem supponitur, Deum creasse Angelum ab æternosquoad assirmatiuam verò etiam manisesta est: quia sua de inesse silicet: Deux nune creas Angelum, est falsa, vt ex se patet, & non vt-cumque; sed ita vt numquam inceperit esse falsa: quoniam, nunquam daretur vnum instans, in quo de præsenti verificetur, Deus nunc creat Angelum; alioqui Angelus ille tunc incepisset, & non esse aterno, & consequentet illa de præterito, Deus creauis

Angelumssemper etiam fuit falla.

21 Tertiò, quia sequeretur, Angelum illum nec libere à Deo produci, nec libere per totam aternitatem conservari, quod vt constat implicationem inuoluit. Sequela quoad primam pattem patet : quoniam non potuit Deus abstinere ab illius productione, dum actu illum producebat, quia dum produ-Aio adest, non potest non adesse, iuxta illud, Omne quod est, ex suppositione quod est, necessario est : nec antequam eum produxisset, quandoquidem quod ab zterno est, nunquam fuit improductum; sed semper habuit esse; nec tandem postquam iam productus fuit, quia ad præteritum non est potentia, & its quod semel est factum, non potest non esse factum. Ex quo etiam quoad secundam pxtem eadem sequela probatur, quoniam quod ab æterno ell, non potest non per infinitum tempus du

Quartò, positis ab aterno duobus contrariis inter se indistantibus, & intensis ve octo, scilicer calido, & frigido, vel ab aterno mutuo inter se agerent, & se expellerent ab eodem subiecto, vel non? Hoc secundum dici nequit, quia est contra corum naturam, ergo primum, ergo vnum corum ab aterno erit, & non erit. Patet hac consequentia, nam si frigidum v.g. ab aterno devincatur à calido, & expellatur à subiecto, consequens est, ve ab aterno non sit, cum tamen simul ab aterno esse supenatur.

22 Vltimò, nam si poneretur Angelus, vel homo ab æterno, pollet creari cum gratia fan etificante. & mereri ab æternosita vt magis, ac magis víque in infinitum tale meritum augeretur : ergo corresponderet illi lumen gloriæ infinitum, & per consequens posset comprehendere Deum. Antecedens patet: nam quo magis durat actus meritorius duratione correspondenti partibus aliquotis alicuius temporis. eo est maioris meriti, & ideò cæreris paribus, plus metemur per actum diuturniorem, at si ille actus esset ab æterno, duraret per infinitum tempus, ergo esset infiniti metiti. Ex quo etiam veraque consequentia ostenditur, nam merito infinito correspondet visio, & lumen gloriz infinitum, & hoc potest comprehendere Deum, quippé quod attingit illum infinite.

Seut entia



## Disp XXIX.de æternitate,&c. Quæst.III. 291

### Sententia D. Thoma magis arridet.

S. II.

Dicendum tamen est, non implicare contradi-Aionem, creaturam permanentem esse ab æterno. Ita Caiet. 1. p. q. 46. art. 2. vbi Nazarius, & Bañez, Capr. in 2. dist. 1. q. 1. Durand. q. 2. Argent. ibidem art. 2. Greg. q. 3. Gabriel. ibidem Okam. q. 8. Deza. q. 1. Heruæus ibidem in tractatu de æternitate mundi, Ferrar. 8. Physic. quæst. 3. Sot. quæst. 2. Soncin. 12. Metaph. q. 31. Iauell. quæst. 14. & alij quamplurimi, quos referunt, & sequuntur Suar. 1. tom. Met. disp. 20. sect. 6. Rubius in præsenti, & Masius q. 10.

Probatur primò ex D. Thom. 2. contra Gentes c. 3&& 1. p.q.46. artic. 2. ad primum, & in 2. dist. 1. q. 1. art. 4. vbi cum plures modos circa inceptionem mundi retulisser, eligit tertium, scilicet incepisse in tempore; potuisse tamen ab æterno else, & qu. 3. de potentia art. 14. vbi ex prosesso probat; nec repugnate ex parte Dei; nec ex parte creaturarum eas esse ab æterno, licèt ex suppositione diuini decreti, quo statuit inceptionem creaturarum in tempore, repugnet

esse ab æterno.

3 6

wpa

THE

ť,

:11

24 Confirmatur primò ex eodem S. Do. opusc. 27. de æternitate mundi : non solum docet, sed etiam multis ostendit, non repugnare, creaturam esse ab eterno. Vnde inquit : Sic ergo paret, quod in hoc, quod diritur, aliqued fattum effe a Deo, & numquam non futsse;non est intellectus aliqua repugnantia, si enimes. ses alsqua repugnantsa;mirum est, quomodo Aug. cam non vidit, quia hec efficaciffima via effet ad improbandam mundi eternitatem, cum tamen ip/e multis rationibus impugnet aternitatem mundi in 11.6 12. de Ciuitate Dei, banc autem unde omnino pratermittit? Quinsmo innenire videtur, quod non sit ibi repugnantia intellettuum,& lubditimirum est ersam,quomodo nobilissimi Philosophorum hanc repugnantiam non viderunt, &c. Vnde per ironiam includit : ergo illi qui tam [ubtiliter eam percipiunt, soli sunt hominos, & cum eis oritur sapientia.

Confirmatur secundo ex August. 12. de Ciuitate Dei cap. 31. vbi licet improbet sententiam corum, qui de sacto mundum ab æterno esse dixerunt; non tamen negat, posse esse este este ab æterno vnà cum sua causa. Vnde (vt D. Thom. opusc. citato notauit) innuit Sanctus Doctor, Qued si per semper ex aternitate esse in puluere, semper ei subesset vestigium, qued tamen vestigium ex calcante factum neme dubitaret; nec aleerum altero prius esse, quamuis

alterum ab altero factum effet.

Angelico Doctore opus cita, quæ potest ad hanc formam reduci. Non repugnat creaturam aliquam esse abæterno, nec ex patte causæ: quia ipsa petat necessario esse priorem duratione, quàm ipsius esse cura parte cius dem esse abæterno: aut ex parte esse ex parte cius esse abæterno: aut ex parte esse chionis, scilicet quia sit ex nihilo ac proinde prius debuit esse sub non esse, quàm sub esse; nec tandem ex parte modi saciendi, soilicet ex eo, quod per voluntatem, & liberè sittergo ex nullo capite repugnat Patet consequentia, quia in antecedenti referuntut omnia capita, vnde possit oriri hæc repugnantia, vt intuenti patebit.

Antecedens quoad primam pattem, scilicet non repugnare, ex eo quod causa debeat præcedere duratione suum essectum, sic ostendieux; tum quia causa

Colleg. Compl. Physic.

quæ operatur subitò, & instantance, non petit, vt sit necessario priùs duratione, quàm suus esfectus: nam sicut virtus causæ est in codem instanti cum ipsa causa; ita si operatio in instanti perficienda est, poterit ipsa, & consequenter eius esfectus esse in codem instanti cum virtute operatiua: tum etiam quia in codem instanti, in quo est sol, potest illuminare: & ideò si abæterno esset, non repugnarer ex parte illius, (imò nec ex parte alicuius) quod abæterno illuminarer. Tum denique, quia quod posita causa in aliquo instanti repugnet ex parte ipsius poni in codem essectus, oritur ex co, quòd illi causæ desit aliquid de complemento: nam causa completa, & causatum possunt esse simul; Deo autem numquam desuit aliquid de complemento, vt ex se constat: ergo, & c.

26 Quoad secundam verò partem, scilicet non repugnare ex parte ipsius esse estus: qui a contra rationem creaturæ sit esset æternam; sicuti contra rationem esus est, esse omnipotentem, aut infinitè bonum, sicostenditur: nam vt ex solutionibus argumentorum constabit, licet creaturæ communicetur quod non habeat suæ durationis initium, non tamen ob id communicatur ei attributum æternitatis, sed quod possit coëxistere à parte ante infinito tempori, saltem imaginario, sicut licet Angelus habeat insinitam durationem à parte post; non ideo sequitur communicati ei prædictum attributum: sed solum quod possit coëxistere tempore infinito à parte

post.

27 Quoad tertiam verò partem; nimirum non repugnare ex parte effectionis, seu creationis, qua est productio ex nihilo, ctiam constat : quia fieri ex nihilo, vt requiritur ad creationem, tantum denotat, quòd non fiat ex aliquo tanquam ex præsupposito subiecto:nam hoc ipso, quòd res siat independenter ab alio : vt à subiecto, oportet, vt non generetur, sed creetur : at licet res ab æterno fieret, posset non fieri dependenter ab aliquo tanquam à causa materiali suz effectionis, vt ex se constat. Vnde Anselmus in monologio c.8. explicans quid sit fieri ex nihilo, sic inquit; Dicitur aliquid effe faltum ex nibilo, cum intelligimus effe quidem fattum, sed non effe aliquid , unde sit fattum. Per simolem significationem dici videtur, cum bomo tristatur sine caufa: dicitur contrestatus de nibilo. Ex quo etiam vltima pars ciusdem antecedentis satis liquet : nam quod causa liberè ab æterno operatur, non est contra rationem suæ libertatis. Vndè Deus ab æterno habuit actum liberum respectu creaturarum, & oppositum scilicet, habere illum in tempore, repugnat diuinæ immutabilitati: ergo,&c,

#### Soluuntur fundamenta primasententia.

#### S. HI.

D primumergo ex testimoniis SS. Patrum respondetur ex. D. Thoma opusc. 27. & de potentia quæst. citata ad primum, & in a sentent. vbi suprà, intelligendos esse de æternitate, provt significat durationem, nec secundum se totam, nec secundum aliquid sui, nec actu, nec potentia terminabilem; quia sic est proprium Dei attributum: & sic non poterit creaturæ communicari. Cæterum æternitas largè accepta, provt significat durationem actu interminatam; terminabilem tamen, & desectibilem, non est Dei attributum; & ideo, potest creaturis communicari.

Ad confirmationem respondetur, cæteros Patres,dum non admittunt creaturam esse Creatori coæ-Bb 2 temam,

## 292 Disp.XXIX.de æternitate,&c.Quæst.III.

ternam, vel tantum negare, de facto id euenisse, quod verissimum est, de quorum numero sunt sancti Patres, qui contra Arium dicentem. Filium Dei mon esse; Deum; sed creaturam; obiiciebant Scripturam ex vua parte dicentem: omnem puram etcaturam in tempore incepisse; ex alia verò Filium ab æterno suisse : ex quo necessario contra Arium ex Scripturis inferebant: Filium esse verum Deum; quia de Fide est solum Deum esse de facto ab æterno, vel solum volunt, non posse creaturam existere ab æterno dutatione infinita, & indesectibili: alioqui iam esset Deus, vt optimè intulit Ambrosius.

29 Ad primum verò ex ratione desumptum discendum est: creaturam non petere necessariò, & indispensabiliter, vt de non esse ad esse transcat; nec oppositum huius sentit August, nam ly Aliquando non esse attumised potentiam; ita vt sensus, sit, quod ex eo aliquid sit cteatura: quia ex natura sua petit, habere sui initium; atque adeo de non esse ad esse transsite, in quo à Creatore dissert, qui sicut ex vi proprim essentim est ita adeo sirmiter ab metero suum esse possider, vt

nunquem potuerit non esse, vel incipere.

Et ad secundam probationem respondetur, ex D. Thom. locis modò citatis, & ex Anselm.vbi suprà, ad creationem tantùm requiri quod siat ex nihilo, id est, ex nullo præsupposito subiecto. Adde ex codem S. D. creationem tantùm petere, quod non esse præcedat esse rei, non duratione, sed naturà: non quidem ita vt sit sensus, quod res simul sit sub esse mon esses quod si psa sibi relinqueretur, nihil esse; esse verò solùm habet ab alio, nam quod est natum inesse alicui ex se ipso: naturaliter priùs competit, seu competeret ei, quàm id quod non est illi natum inesse, nisi ab alio.

- 30 Ad primam confirmationem respondetur ex Nazario loco citato, s. quinto, Considerandum est, vbi fic inquit, data creatione rerum ab aterne, nulla tunc superest differentia inter creationem, & conseruationem : ciem bar una fit, & eadem actio Dei , hocque solo dister à conservotione creatio, quod rei create respettum quemdam notivitatis adiungir. Vna igitur tunc esset ratio creationis, & conservationis; dicereturque Deus non solum semper conservare mundum; sed etiam create semper : non enim est de ratione creationis intrinseca, vt sit productio esse post non esse:sed tantum, vt sit productio totius entis ex nihilo, siue ex non ente, modo superiùs exposito: distin-Sio tamen quædam rationis esset inter rei creationem, & conservationem: nam eadem actio provt emanatio est præcisè totius entis à Deo, nuncuparetur creatio; quatenus autem manutenentia quædam est eiusdem esse permanentis in zternitate, conseruatio diceretur.
- 31 Ad secundam confirmationem respondetut negando consequentiam: quia annihilatio necessariò est ab esse ad non esse: quandoquidem quod prius non est, nequit desinere esse; at verò creatio tantum petit non esse ex præsupposito subiecto.
- 32 Ad secundum, & eius confirmationem neganda est sequela: etenim propositio negatiua numquam est vera; secus verò affirmatiua, si tamen viraque supponat pro æternitate, vel duratione, abæterno durante, quod necessarium est, ad hoc vi sint contradictoriæ. Vndè argumentum instari potest in generatione æterna Verbi dinini, circa quam similes possunt contradictoriæ formari: & cum in productione hac certum sit earum vnam esse salteram veram, idem etiam de illis prioribus dicendum erit.

Et ad probationem contra hoc dicendum est; non quamlibet propositionem de præterito, aut de su-

turo esse probandam per aliquam de inesse in instanti temporis suentis; sed sufficete, vt per aliam de inesse in instanti æternitatis probetur; vt patet in hac enuntiatione, Insinita cogitationes Beatorum sunt sutura quæ nullam habet de inesse in instanti temporis suentissin nullo enim nune nostri temporis erit verum dicete, nunc sunt insinitæ cogitationes: sed solum in instanti æternitatis, id verè assirmatur. Vndè licèt gratis daremus, quod ista de inesse Dens nunc no creat Angelum sit modò vera, imò, e in quocumque determinato instanti temporis sit etiam vera, nihilominus ad hoc, vt sit salla, satis est quòd in instanti æternitatis salso prædicatum attribuatur subiecto.

33 Adde propolitionem illam esse falsam: nam supposito quòd Angelus creatur ab æterno, verumeric de præsenti dicere, quod nunc creatur, eo sanè modo, quo verè de diuino Verbo affirmamus, quod nunc generatur, et quod generatum est, et in perpetuum generabitur: nam cum tam generatio, quàm ista creatio sit ab æterno: non transcunt, sicui nec ipsa æternitas, cui coexistunt, sed ab æterno, seu per infinitum

tempus imaginarium à parte ante dutant.

Ad tertium respondeturex D. Thomsopuse. citato, satis esse ad libertarem Dei, quòd priùs natura, quàm agat, possit non agere: licet ex suppositione, quod agit, non possit in sensu composito pon agere. Vndè ob hanc rationem, licet Deus ab æterno non producere illum: quamuis facta suppositione talis volitionis, nequeat in sensu composito non velle. Ex quo ad secundam partem eius dem seques patet: nam illa necessitas conservandi Angelum pet totam illam durationem, est necessitas ex suppositione, cora ex libertate divinæ voluntatis.

- 34 Ad quattum respondetur, data ca hypotheli, vel duo illa contraria non actura contra se inuicem, vel si agerent, neutrum expelleret aliud à proprio subiecto; sed teneretur Deus ex vi prædictæ suppositionis, verumque conseruare: quia supponieur, verumque esse ab aterno sub eisdem gradibus intensionis vt octo. Vndè toto illo infinito tempore non possunt non esse. Nec hoc est contra naturam illorum contrariorum (vt in argumento dicitur;) quia facta illa suppositione, naturaliter sequitor, vnum ex illis duobus iam dictis. Quare optime notauit D. Thom, in I. vbi suprà, quòd sicut alia conueniunt naturaliter homini, vt est in vtero matris, & alia; imò opposita, vt est extra illum : & ideò naturale est illi in vtero existenti non tespitare, nec comedere, nec superflua expellere, è contra verò dum iam est extravterum: ita ex suppositione, quodres ex se corruptibilis sit in vtero (vt sedicamus) æternitatis, naturale est illi, quod per infinitum tempus duret; cum tamen si ab æterno non sieret, oppositum ei naturaliter conueniret.
- 35 Ad vltimum respondetur: saltem non esse aliquam repugnantiam in hoc, quòd Deus producat Angelum illum cum gratia sanctificante, & sine acus charitatis. Vndè si semel repugnaret, dati prædictum actum ratione illius meriti infiniti; non indè sequeretur, esse impossibilem Angelum, aut gratiam abætetno; non quidem ratione intensionis; sed ratione illius extensionis infinitæ.

Addimus tamen primò, quòd licet daremus, fore in illo actu proportionem infinitam ad merendam infinitam gloriam, si esset possibilis; non tamen ilam de facto, & in exercitio meretur: tum ex defectu possibilitatis illius: tum etiam ex defectu aliorum: de quibus in 1.2.quæst. 114- Sicut licet actus Christi Domini habeat proportionem in actu primo

# Disp.XXIX.de æternitate mundi, Quæst. IV. 293

ad merendum gloriam fui corporis infinitam; non tamen acu, & in exercitio illam meruit ex defectu polfibilitatis dicta, & similiter in actibus eiusdem Christi suit in actu primo proportio ad satisfaciendum
pro infinitis culpis infinitorum hominum, si essent um
docent Theologi 3. parte q. t. art. 2. non tamen actu,
& in exercitio pro infinitis satisfecit. Quare, ad hoc
vt in aliquo actu sit prædicta proportio, satis est, quòd
quantum estrex vi huius proportionis, possit mereri

infinitam gloriam, si esset possibilis.

1

11

, 1

7

E

:5

36. Addimus ctiam secundò, ad infinitatem categorematicam alicuius virtutis operatiuz, satis esse, quod correspondeat illi exercitium infinitum sincategoremeticèsita ve quod de facto, & simul operatur, tantum sit finitum-licet semper possit amplius, & ampliùs operari, ve patet in omnipotentia Dei, cuius infinitas ex hae etiam parte desumitur, vt libro terrio diximus. Vnde sufficeret, ad illud meritum in actu primo, quod ratione prædickæ extensionis ponitur esse infinitum; quòd posser illi correspondere gloria infinita in potentia; & consequenter, ita vt quæ simul ei data fuerit, semper sit finita; possit tamen maior, & maior communicari; quamuis etiam dicendum esset, non fore hunc modum communicandi gloriam connaturalem ipsi : quia ex sua natura petit, quod se tota simul; non tamen id repugnat in ordine ad diuinam omnipotentiam : sed de his latius suo loco

### QVASTIO IV.

## Verum motus, & tempus possint per Divinam potentiam esse ab aterno?

motu propriè dicto: nam quid dicendum sit de generationibus substantialibus rerum sublunarium, sin sequentem quæstionem discutiendum relinquimus; vt ita clariùs, & distinctiùs in omnibus procedamus. Sed quia motus localis alius est rectus, & alius circulatis, & similiter quiuis motus potest esse continuus, & discontinuus: ideo titulus de omnibus intelligitur; An nimitum possit dari ab æterno, tam motus rectus, quàm circularis: cæterique alij motus augmentationis, & alterationis; siue alteratio illa, verbi gratia, sit motus quidam continuus, & per se vnus, siue tantum sit vnus per aggregationem, & constans ex alterationibus discontinuis sibi inuicem succedentibus: & hoc ipsum de tempore cum proportione dicendum est.

### Referentur, & falciuntur dinersa sententia.

#### ş. İ.

Rima sententia afforit; mullum motum posse esse adhuc supernaturaliter. Ita Duzandus in 2. dist. 1. q. 2. art. 30. Sot. 8. Phys. q. 3. Comimbr. Rubr. Ona. Plaça in præsenti. Suarez 2. tom. suæ Metap. disp. 2. sect. 5. n. 16.86 29. sect. 1. n. 8. & alij

quam plurimi ex iunioribus.

Probatur primò ex D. Thom. opusc. 27. vbi postquam probanit, non repugnare, dari ab æterno aliquam creaturam productam per operationem subitam: Repugnaret ausem in causis producentibus essellus sues per motumiquia opertet, quòd principiam mosus pracedat sinem eius: ergo semit, impassibilem esse motum ab ætetno. Et construatur ex D. August. 12. Colleg. Compl. Physic. de Ciuitare Dei cap. 15. assernite: Tempus, quomians musabiliser transcurrit; aternitats immusabili non potest esse coaternum.

39. Deinde ratione primo: tempus, & motus essentialiter includunt prius. & posterius: ergo nequeunt esse ab æterno. Patet consequentia: tum quia in æternis non est interuentre prius, & posterius; sed omnia in illis sunt simul, vt ex definicione æternitatis à Boëtio tradita constat: tum etiam, quia secundum partem posteriorem nequeunt esse ab æterno, vt ex se est manisestum: neque secundum suam essentiam, quæ indispensabiliter includit prius, & postersus. Maximè, quia si semel secundum partem posteriorem non possunt esse ab æterno; nec secundum priorem poterunt alioqui pars illa prior esse præsens per infinitum tempus in æternitate, antequam adueniret pars illa posterior, quod implicat.

40. Confirmatur: corruptio pattium motus, quæcumque illæ sint, non potest esse æterno: ergo nesque generatio, productiove quarumcumque partium motus. Antecedens patet: quia nihil potest esse prius eo, quod est æternum: at generatio necessario est antecorruptionem: quia quod corrumpitur, amittit esse, quod per aliquam generationem productioném to sibi communicatum suerat: ergo corruptio non est cooæterna generationi, & consequenter, nec simpli-

citer æterna.

Consequentia verò probatur: quia si corruptio partium motus suit ex tempore: ergo motus durauit per infinitum tempus, quin aliquid illius perieric: ergo non erat quid successium; sed permanents, & permanenter durans: nam de ratione entis successium est, vt immediate postquam generatur, & adæquate sluit, sine vlla durationis mora pereat. Quod argumentum non solum de quauis corruptione signata; (vt per hoc solutioni quorumdam occurratur) sed de vniuersitate corruptionum idem conuincit: quia etiam vniuersitas corruptionum in consuso sumptatum supponit præcessisse aliquid realiter durans; at-

que adeo generationem alicuius esse.

41. Confirmatur secundò quia aliàs infiniti anni, menses, hebdomadæ, dies, & horæ fuissent ab æternog sed hoc implications, &c. Sequela patet : quoniam si anni verbi gratia non essent ab æterno, nec rotum tempus, aut motus ellet ab aterno : sed incepisser in co anno imaginario, quo primus annus realis incepir. Falficas verò consequentis viderar aperta : tum quia anni supponunt mentes; mentes hebdomadus; noctes, dies; dies autem, horas; horæ verd quadrantes, &c. esgo nullum horum potest este ab eterno : qued enim eternum est (vt iam diximus) nulla alia re puret esse posterius : sed quiliber, ceiam ips Deo deber esse in duratione æquale. Tom etiam quia infinito nequit fieri additio: constat autem, quod quibusuis annis prateritis potest addi annus alius. Tum denique quia infinitum non est pertransibile, maxime per transtum successiuum: si autem fuissent infiniti anni præteriti, iam pertransissent : nam quod præteritum effs pertransitum est.

## 294 Disp.XXIX.de æternitatemundi, Quæst.IV.

fuille in illa: ergo implicat, quod ab æterno inde moucatur;alioqui simul moueretur,& quiesceret.

Confirmatur : quia si Deus crearet ab æterno cælum, ita vt abæ erno moueretur ab Oriente in Occidentem; non posset non revolutio illa este ab æterno: ergo consumeret, & non consumeret infinitum tempus. Consumeret quidem illud, quia est æterna; non verò consumeret, Iquia implicat consumi infinitum tempus in transitu quodam continuo finiti spatij:maxime, quia reuolutio illa integra tantum caufat tempus viginti quatuor hotatum

43. Terriò, motus localis debet esse posterior mobili : ergo non potest esse ab æterno : quia si esset ab zterno, esset cozternus mobili, ac proinde non esset posterior illo. Antecedens patet: quia mobile vt cælum, cum sit substantia permanens, debet incipere intrinlecè in aliquo instanti:sed motus non potuit poni in instanti, cum sit intrinsecè successiuus; ergo necessariò debet esse post instans creationis mobilis.

Quattò, si daretur infinitus motus, & tempus, fuissent infinita millia annorum:ergo posset Deus millesimo quouis anno creare vnum. Angelum: nihil enim videtur, posse imponere Deo necessitatem ad hoc, vt à tali creatione abstineat:ergo cum modo præcessissent infiniti anni, essent quoque modo infiniti Angeli:

quod apertam implicat contradictionem.

44. Secunda sententia asserit, motum circularem posse esse ab æterno; secus verò reliquos alios motus. Ita aliqui ex iunioribus. Et quidem quoad motum circularem patebit ex dicendis pro nostra sententia. Quoad reliquos verò motus, constat ex dictis pro prima sententia, & insuper sic suaderi potest: quia motus localis, & rectus necessario petit esse inter duos terminos finitos:quandoquidem non est dabile spatium infinitum, quod desiderabatur, ad hoc ve ab æterno motus rectus, ac per consequens infinitus posset dari per illud : & similiter si essent possibiles motus augmentationis, & alterationis, cum hi haberent latitudinem infinitam, quippe durantes ab æterno; non posset non per illos produci infinita quantiras, aut qualitas in actu, quod manifestam inuoluir repugnantiam.

Nec obstat, si dixeris, vel quod prædicti motus non erunt continui, sed discontinui:quamuis ante quamlibet alterationem verbi gratia posset dari alia, & alia in infinitum; tunc tamen Deus tes ita disponeret, ve tot ex illis qualitatibus productis corrumpantur; quot fuerint necessariæ ad hoc, vt numquam detur

multitudo qualitatum in actu infinita.

45. Nam contra hoc est, quòd, vel Deus ex illis qualitatibus productis per illam infinitam multitudinem alterationum destruit infinitum numerum qualitatum; vel finitum; si primum, ergo infinitæ qualitates extiterunt : quia quod non est, non potest destrui. Si secundum : ergo remanebunt infiniræ in actu: quia si ab infinito finitum demas, necesseest, ve id quod remanet, sit infinitum: alioqui non esset antea infinitum: vipote constans ex duabus partibus si-

### ELIGITUR, ET SVADETVR sententia D. Thoma.

Icendum tamen est, non implicare, motum, & tempus esse ab æterno; siue talis motus At circularis, fine tectus, fine augmentationis aut alterationis. Ita Caietan. 1. part.quæst.46.artic.2. Nazarius ibidem, asserens, omnes D. Thom. discipulos

debere hanc assertionem tueri, Capreol. in 2. distin &. I. quæst I. Ægydius, & Gregor ibidem. Herbæns, quodlib. 9. quæst. 3. Ferr. in hoc lib.qu.3. Perer. de communibus rerum natur.principiis, lib. 15.c.13. Iabell.in præsenti quæst.14. Vasq.1.prima part.q.46. artic. 2. quametiam vt probabilem defendit. Scot.in 2. distinct. 1.quæst. 3. & Soncin. 1 2. Metaph quæst. 3 1. & eam docent quam plutes alij quos referent Nazarius, & Masius vbi suprà.

Explicatur assertio. Non enim in ea intendimus, quòd in omnibus speciebus motus possit vnus, & idem motus, per se vnus, & continuus esse ab eterno; sed quòd in omnibus illis potest dari ab ztemo motus, qui sit saltem per aggregationem vnins, verbi gratia, quòd tot possunt alterationes multiplicati, ve ante quamlibet fuerit alia, & alia: & ex consequentia alteratio illa, seu collectio omnium illatum alterationum sit successivo modo ab aterno. Diximus, Saltemper aggregationem uniu; quia non negamus, quin motus circularis per se vnus, & continuus possit esse ab æterno. Imò fortè motus viuentium, quo via tecta ab A, in B, & rurlus à B, in A,& sic in infinitum reflectuntur, potest esse supernaturaliter con-

47. Probatur primò ex D. Thoma dicto opusc. 27. de æternitate mandi, vbi multis probat, po sibilem esse mundi creationem ab æterno, quoad omnes rerum species, & carum mutationes, vna dumtaxat humana specie excepta, & hoc ipsum asserit in 2.dist.t. quæst. 1. artic. 5. vbi absolute docet, possibilem esse mundi æternitatem, præterquam in propagatione iam dica speciei humanz. Nomine autem mundi secundum communem sapientium, & insipientium vsum significatur rerum omnium creatarum vniverlitas; & ided D. Thom. ibidem foluit omnia argumenta contra possibilitatem rerum, tam permanentium, quam successivarum ab zterno. Vnde 1. part. quæst. 46. in qua multories innuit possibilitatem mundi ab aterno, sic inquirit. Verum universitat creaturarum semper fuerit, & statim ait : Videtur, quod uninersitae creaturarum, qua nunc mundi nomine nuncupatur, &c. Vbi vt constat, pro codem sumit mundum,& vniuersitatem creaturarum; & sicut in titulo prædicti primi articuli ponitut nomen Vuiuersitatie, sic in inscriptione secundi poniturnomen, Mundi. Et in introdu-Aione quastionis, vbi recensentur articuli, nulla de mundo sit mentio: sed quæstio illa sic inscribitur : De principio durationis rerum creatarum: vi innueret, se pro codem sumere nomen mundi, & vniuersitatis creaturatum.

48. Confirmatur primò ex codem D. Thom. q. 3. de potentia att. 7. ad 17. vbi cum propoluisset quoddam argumentum ad probandum, motum circularem fuisse de facto ab æterno: posteà in solutione illius sic inquit : Ad 17. dicendum, quod illa ratio non probat, quod motus semper fuerit; sed quod mosus circularu possit esse semper. Cumque eadem sit ratio de motu isto, ac de aliis; eo modo, quem statim explicabimus, idem etiam erit de eis dicendum. Et articolo 15. eiusdem quæstionis cum in argumento nono ex his, quæ secudo loco adducit, obiecisset, creaturam: mensurari tempore, vel zuo, & consequenter cum hz durationes differant ab æternitate; non posse creaturam elle ab æterno: posteà in solutione apertè innuit; in tempore esse duo, scilicet intrinsecam successionem, & habere principium, & finem: & fimiliter in zuo adiungi aliquam successionem eve ibi San Aus Doctor explicat: & ex consequenti si tempus esset ab æterno, maneret successio, per quam distingueretur ab æternitate, licet tunc non distingueretur ab illa per k per hoc, quòd actu careat principio: & reuera nisi sic intelli

## Disp.XXIX.de æternitate &c.Quæst.IV. 295

intelligatur illa solutio, manebit argumentum omni-

dinsolutum, vt intuenti patebit.

1.

4

37

1

41

3

η£

où:

11

ipica

100 1

12 2

122

ובמנו

SHAP

mis

ALL.

£15

49. Quamuis autem assertionis huius probațio maxime pendeat ex solutionibus argumentorum viriusque sententizitum quia eo iplo ostenditur nullam esse implicationem in hoc, quod motus, & tempus possint esse aterno: tum etiam, quia potissima eius probatio desumitur ex retorsione argumentorum contra suos Authores, quod quidem commodius in eissem solutionibus præstabitur.

Nihilominus suadetur ratione sic. Nam (vt ex præcedenti quæstione constat) non repugnat esse ab æterno cœlum: ergo nec motum eius. Patet consequentia: quia vel in eo euentu cœlum ab æterno moueretur, & sic habemus intentum: vel quiescetet, & tunc licet actu non moueretur ab æterno, posset tamen sic moueri, quia quiesceret quiete priuata: siquidem eius natura est esse mobilem; & adest ibi infinitum tempus imaginarium, in cuius latitudine posset tot circulationibus moueri: vt ante quamlibet priùs esset alia, & sic in infinitum: ita vt omnes illæ circulationes corresponderent illi tempoti, & consumerent

totam illam latitudinem:ergo, &c. 50 Confirmatur, & explicatur : nos cum fundamento in re concipinus tempus imaginarium fine principio fluxisse; & sine fine fluxuru; & ideò si Angelus esset ab æterno, intelligeremus cu codem fundamento coëxistere eidem tempori, vt fine principio fluxit:ergo ficut tempus vetum potest correspondere temporali, aut limitato modo, scilicer incipiendo, huic tempori imaginario; & similiter non repugnat, vt correspondent toti suz latitudini à parte post, vt ex dictis questione secunda huius libri constat: ita poterir correspondere toti illius latitudini à parte anie. Paret hæc consequentia: quia fluxnm temporis veri possumus cum fundamento in re concipere ad modum temporis imaginarij, & è contra, omnia & argumenta, que militant contra existentiam veram veri temporss ab æterno, militant contra existentiam imaginariam cum fundamento in re temporis imaginarij ab zterno: in qua nulla debet inuolui implicatio, si semel cum fundamento in re concipitur. Maximè, quia vt ex solutionibus argumentorum constabit, non sequitur ex hoc, motum, & tempus illud ab æterno durantia esse infinita in actu simpliciter : sed solum secundum quid, & in potentia; quod argumentum cum sua confirmatione idem convincit, ( proportione tamen quam suprà innuimns, seruata ) in aliis motibus.

secundò, non repugnat, dari motum circula rem ab zerno: ergo nec motum rectum; arque ita nec repugnabit dari aliosmotus, & tempora ab zerno. Antecedens probatur: quia primum mobile, cum sit circulare, non habet principium, neque sinem: quia in circulo non est accipere principium, & sinem in actu: sed duratio motus potest sequi mensuram corporis, quod mouetur, & linez, super quam mouetur: ergo si neque in corpore ipso, nec (quod potissimum est) in linea circulari, supra quam mouetur, non est accipere principium, & sinem in actu; & in ipso motu poterit non esse principium, nec sinis: que probatio (ve ex D. Th. diximus) essicar est ad possibilitatem motus circularis ab zeterno.

Ex quo etiam vitima consequentia patet: quia sicur in linea circulari potest deuolui in infinitum idem corpus; ita in linea recta, non quidem per vnum, &c eundem motum continuum; sed per diuersos quatenus motus inde incipit, vbi alius desinit, & illuc reflectirur, vnde alius incepit, &c sic in infinitum à patene.

Colleg. Compl. Physic.

Sustisfit testimoniis sanctorum pro prima sententia adductis, necnon primo, & principali eius fundamento una cum suis confirmati nibus.

§. 111.

D primum pro prima sententia ex D. Thoma desumptum respondetur: tum ex dictis pro prima nostra assertione: tum, & maxime ex di-

cendis quæst.seq.in solutione ad 3.

Ad confirmationem respondetur ex codem D. Thoma opuscicitato, & quæst. 3. de potentia vbi suprà, testimonium illud esse intelligendum de coæternitate temporis, per durationem a &u interminatam, & omninò interminabilem, excludentémque omnem excogitabilem successionem, & variatio em 3 secundàmquam rationem solàm tres personæ divinæ possunt esse sib coæternæ; non verò de coæternitate latius sumpra, provt significat, posse semper suisse: le potuerit etiam habere sui initium.

5; Nec obstat, si dicas: sapientiam diuinam, verbi gratia; non solum non posse communicari in tota sua plenitudine, verum etiam nec deficienter; & accidentaliter, ita vt creatura possit participare sapientiam infinitam, & accidentalem: ergo idem dicendum erit de æternitate: ergo nulla creatura poterit in-

finite durare.

Respondetur enim: quòd vt creatura sit ab æterno; non est necessarium, communicari ei durationem, etiam accidentalem, que sit simpliciter infinita in actu:nam si talis duratio fuerit, zuum poterit pet suam enritatem absque additione alicuius inttinleci coëxistere infinito tempori imaginario, à parte ante, sicut potest persuam entitatem à Deo conservatam, correspondere infinito tempori à parte post. Si verò fuerit tempus, tunc, vt bene notauit D. Thomas, non sequetur, dari infinitum in actu Empliciter; quia infinitas temporis semper est admixta potentialitati, quoniam non est secundum se totum simul in act. Vnde, sicut non inconuenit communicari sapientiam infinitam secundum quid, vt patet in Angelis, & in scientia Christi, vbi ad infinita obiesta extenditur, ita nec repugnabit, communicari durationem infinitam secundum quid.

54 Ad primum eiustem sententiz ex ratione petitum concedendum est Antecedens, de neganda confequentia. Et ad primam probationem dicendum est, quòd licet in zeternitate, provt est attributum Dei, non possir esse posterius; imò ipsa simul, de semel coëxistat omnibus disserentiis temporam; attamen non repugnat, vt id, quod est zeternum à parte ante per durationem creatam, vt in tempore consingeret, includat prius, de posterius; sicuti neque id repugnat in eo, quod est zeternum à parte post, name tempus posset sic in zeternum durate, non obstante

fua fuccessione.

Ad secundam probationem respondetur, quod sicet res, que includit prius, et posterius, nequeat secundum aliquam determinatam sui partem esse ab
eterno; non tamen repugnat, quod ante quambibet
partem posteriorem detur alia prior, et anse hane
rursus alia, vique in infinitum: vt ita possit verificati,
numquam tempus illud incepisse, sicuti ad koc, vt
tempus esset eternum à parte post, non est necessarium, vt secundum aliquam determinatam partem
posteriorem in eternum datet, se saia vique in infinitum, vt sa sit verum, tempus illud numquam desinere.
Vide, licet inter quamiliet, et quamlibet partem ilBb 4

# 296 Disp.XXIX.de æternitate mundi,Quæst.IV.

lius temporis determinatam sit distantia finita; attamen ab vna determinata ad omnes ali. s, est distantia infinita.

15. Ad primam confirmationem tespondetur: ad quamlibet corruptionem suo modo determinatam præcedere dutatione suam generationem determinatam; non tamen ad omnes cottuptiones simul sumptas præcedere posset prioritate temporis aliqua generatio: quia ante illam generationem præcessetunt aliæ, & aliæ generationes vsque in infinitum; imò & aliæ,

& aliæ corruptiones sine principio.

Vadè sicut non valet:ad hanc determinatam speeiem numeri præcedit alia prior prioritate perfectionissex eo quod data quacumque specie numeri quantumuis perfecta, potest alia, & alia dari perfectior: ergo ad omnes species numeri simul sumptas præceditaliqua, quæ fit prior prioritate perfectionis: quia arguitur à diuisa, seu determinata ad copulatam. Et similiter ficut dato, (vt re vera dandum est) tempus à parte post, posse esse æternum; non valeret, post quamlibet determinatam generationem cuiuluis partis potest posterioritate durationis subsequi corruptio eiusdem: ergo post omnes generationes omnium parrium, possibile est sublequi posterioritate durationis aliquam corruptionem; alioqui generationes illæà parte post non essent infinitz,nec actu,nec potentia: ita similiter non valebit, ante quamlibet corruptionem suo modo determinatam præcedit prioritate durationis sua generatio; ergo ante omnes corruptiones præcedit aliqua generatio. Quia arguitur à diuersis ad coniuncta, atque ita fi semel colligimus omnes corruptiones, implicat superesse aliquam generationem alieuius partis: quia etiam superesset corruptio, & sic non essent collecta omnes corruptiones.

56. Et potest hoc vnà cum aliis solutionibus cæterorum argumentorum explicari in tempore imaginario, quod cum fundamento in re, & sine implicatione contradictionis concipimus esse ab æterno, eum tamen corruptio imaginaria, & determinata cuiusvis partis ipsius præsupponat generationemeius dem; & nihilominus non ob id est aliqua implicatio quod concipiatur esse æterno: quia ante illas corruptiones præcesserunt aliæ; & aliæ corruptiones, & generationes, & collectio omnium corruptionum non est posterior duratione collectione omnium generationum; alioqui tempus illud conciperetur, & non eonciperetur cum fundamento in re ab æterno.

Ex quo ad secundam confirmationem concedenda est sequela, & neganda minor. Et ad primam probationem respondetur: quod licet in tempore finito menses sunt ante annos, ita vt ante illos menses non fint alij anni, non tamen hoc reperitur in tempore infinito:nam etsi ad quemlibet annum determinatum præcedant menses; attamen ante illos menses fuerunt'alij, & alij anni in infinitum; & hoc sufficit, vt tam menses, quam anni sint ab æterno. Vndè, sicut in tempore à parte post non valeret : post hunc determinatum diem subsequitur, aut potest subsequi nox: & post menses determinatos subsequitur annus, & sic de aliis determinate, & divisive sumptis: ergo post omnes dies subsequitur, aut potest subsequi nox, & post omnes menses subsequuntur anni: ita non valet à parte ante ob rationem supra dicam.

57. Ad secundam probationem respondetur cum Divo Thoma secundò contra Gentes capite 38. nihil prohibere infinito, ex ea parte additionem sieri, qua est sinitum. Ex hoc autem, quod ponitur, tempus posse esse ab æterno, solum dicitur, posse esse infinitum à parte ante : cum quo tamen stat, posse esse sinitum à parte post. Vndè, non mitum quod

secundum hanc partem non repugnet, sieri illi addi-

Ad tettiam probationem respondetur ex eodem Sancto Doctore, loco citato, ex secunda sementia, & secundo contra Gentes, voi sie ait: Infinitum, es si non sit simul in actu, posest esse in successione: quia sie quodibet infinitum acceptum, simitum est, qualibet igitur, verbi gratia, circulatio pracedentium transiri potati quia sinita fuit, in omnibus simul, si mundus semper suisset, non esse accipere primum, & ita nec transitum, qui semper exigit duo extrema. Vndè, licet infinitæ circulationes, aut anni suissent prætetitiquia ad prætetitionem non requiritur, quòd sit ab extremo in extremun; attamen propriè loquendo non est ibi transitus.

58. Sed dices, si semel motus, & tempus sunt ab zterno, non solum non potuisse propriè pertransin; verum nec præteriisse: quia maior distantia ex hoc instanti, vique in æternum à parte ante, quam ab eadem æternitate vique ad hoc instanti non potest deueniri ad æternitatem à parte ante; ita vt tota illa latitudo præterita sit: ergo neque ab æternitate vique ad hoc instanti: ita vt tota illa latitudo à parte ante, præterita aliquando suerit.

Confirmatur: quia similiter non est maior distantia ex hoc instanti vsque in æternum à parte ante, quam ab eodem vsque in æternum, à parte post, sed si tempus, & motus essent infinita à parte post nunquam postent esse omnino præterita: ergo nec poterunt esse præterita in hoc instanti, si sunt infinita à parte ante.

59. Respondetur enim ex D. Thoma loco citto, ex secundo sententiar. in solutione secunda ad tertium ex his, quæ secundo loco obiicit, quod tempus præteritum est ex parte anteriori infinitum, & ex posterioti finitum. Tempus autem futurum è contrario:vnicunque autem ex parte illa, qua infinitum et. est ponere terminum, & principium, vel finem, non veto ex illa patte, qua est infinitum. Vndè non mitum, quod si tempus solum habeat esse ab æterno, possit dari illius finis à parte post, ac proinde, & prætericio, quòd ab hoc instanti vsque in æternum non possit deueniti ad finem: quia proceditur ab ea parte, à qua tempus habet finem, ad eam seeundum quam non habet illum:& similiter si tempus futurum sit infinitum, nec poterit ab hoc instanti, vsque in zternum à patte post deueniri, seu præteriti, aliàs ex ea parte, tempus illud non esset infinitum.

Diluuntur catera alia argumenta in fauorem, sam prima, quàm secunda sententia facta.

#### S. IV.

D secundum principale respondetur : quad In solab eterno cum motu createtut: tunc quantumcumque sit determinatus secundum substantiam, non debebitur illi primus locus determinatus: sed ante quemcumque signatum, poterit signari alius prior, in quo priùs fuisser. Cuius ratio desumitur ex D. Thom. 4. Physic. & opusc. 3. quia corpori mobili quantumuis determinato non debetur locus, nisi tatione motus localis, seu ad instar eius: & qualis fueric motus, talis locus ei debebitur: cumque si sol cum motu ab zterno crearetur, ab zterno etiam moueretur,& in illo motu non posset assignari prima pars determinata motus, sed ante quamlibet esset assignabilis alia prior víque in infinitum à parte ante; consequens esset, vi eidem soli ab zterno vnà cum motu creato non deberetur primus locus determinatus : sed ann quemeum

# Disp.XXIX de æternitate,&c.Quæst. V. 297

quemeumque fignatum, posset assignari alius prior, vel illemet in quo priùs fuerit ratione aliarum partium motus; quamuis cum hoc stet, quòd possit eidem solis designari determinatus locus secundum substantiam, super quem continuò reuoluatur; puta ab Oriente in Occidentem.

Ad confirmationem respondetur: solem in quauis renolutione determinata, tantum consumpturum sinitum tempus. Vndè secundum nullam particularem renolutionem potest esse ab æterno, non tamen repugnar, v t ante quamlibet detur alia, & alia infinitum, & quod ratione omnium illarum sibi inuicem succedentium sit ab æterno.

61 Ad tertium responderur cum Masio, & Nazario, negando antecedens intellectum de motu locali ab æterno in quo crearetur mobile: qualis esset motus circularis alicuius sphæræ. Et ad eius probationem dicendum est:quòd sicus mobile, quod estab æterno, non habet aliquod instans initiatiuum sui, sed ante quodlibet fuit, quia habuit totum suum esse ab æterno in instanti, (vt sic dicamus) permanenti per totam æternitatem; ita licet huic determinatæ parti aliquotæ motus circularis, qui ponitur ab æterno, sit asfignabile instans initiatiuum: quia tamen ante quamliber partem fuit alia & sie in infinitum; ideò ante quodlibet instans initiatiuum iam fuit motus, & in hoc consileret æternitas eius,quæ,vt constat diuersa ratione convenirer ei, ac competeret ipsi mobili. Itaque, licet causa efficiens mouens in eo euentu cœlum, & cœlum iplum esset prius duratione qualibet revolutione determinata; non tamen omnibus colle-& im sumptis: quia ante quamlibet daretur alia. Nec inde fit, motum esse in instanti; sed ante quamlibet circulationem priùs fuisse aliam.

Quæ omnia pellunt explicati, tùm exemplo temporis imaginatij, quod est æternum à parte ante: tum etiam, exemplo supratacto generationum, & corruptionum pattium motus æterni à parte post, quarum quælibet, licet non adæquet durationem æternicatis à parte post; benè tamen collectio omnium, saltem quoad hoc, quod est, non habere sinem. Nec ex hoc sequitur, simul sore generationem, & corruptionem; sed quòd post quamlibet determinatam generatio-

nem sit alia.

62. Ad quartum respondet Nazarius, posse Deum, in quouis anno divisiue sumpto producete vnum Angelum; non tamen in omnibus collectiue. Vnde non valet, potest Deus in singulis annis divisiue sumptis creare vnum Angelum: ergo in singulis collectiue: quia proceditut à sensu divisio ad compositum, vel

copulatum.

Sed melius respondetur cum Soto, & eodem Nazario vbi suprà, potuisse Deum tunc singulis annis creasse vnum Angelum; sed per singulos etiam annos, verbi gratia, singulos Angelos annihilando tuncque dari vltimum à parte post annihilatum: sicut etiam datur vltimus annus à parte post, secundum quam partem tempus esse; sinitum. Sed de hoc iterum redibit sermo in solutione ad vltimum. Aduertendum tamen id, quod iam innuimus, scilicet hoc argumentum euidenter instari in tempore imaginario à parte ante insinito, nam respectu eius potest idem argumentum sieri, & eodem modo ab omnibus soluendum cst.

63 Ad fundamentum pro secunda sententia respondetur quod ve notanie Dinus Thomas quæstio. 3. de potentia artic. 17. ad 17. solum motus circularis, in sententia Aristotelis ponentis mundum ab æterno, potest esse continuus, & simul æternus i nobis tamen sufficit ad saluandum, esse possibilem perpetuitatem motus à patte ante posse esse vnum per aggregation

nem, ita vt ante quemliber motum tectum potuerit idem mobile prius habere alium, & alium, víque in infinitum quoad alios verò motus, scilicet augmentationis, & alterationis, certum est non posse dari vnicam, verbi gratia, alterationem, que sit continua, & ab eterno, ne cogamur dicete, dabilem esse vnicam qualitatem infinitè intensam: quia ad vnitatem motus requiritur, inter alia, vnitas terminis

Vnde ad probationem contra hoc dicendum est : quod sicut dato motu ab æterno vique ad præsens instans, suissent præteritæ; & cotruptæ infiniæ partes aliquotæ motus; & tamen nunquam simul extiterunt, ita datis illis infinitis alterationibus sibi innicem suca cedentibus abæterno suissent modò præteritæ infinitæ qualitates; licet nunquam simul extitissent.

64 Quod etiam ampliùs explicari potest, in vbicationibus producendis per motum circulatem, & æternum : nam modò fuissent infinitæ deperditæ; & tamen nunquam simul habuerunt existentiam, & sicut si quælibet illarum non corrumperetur ad corruptionem partium motus: sed peteret, durate per mensem; vel annum, verbi gratia: tunc numquam infinitæ ex illis fuilsent simul: licet iam infinitæ præteriissent: ve intuenti satis constabit : ita quia quelibet ex illis qualitatibus per motum producta est intra finitum tempus corruptibilis, & in casu quæstionis, suæ naturæ relinquitur:ideo numquam dabitur infinita multitudo qualitatum simul existentium, sed solummodò successive, ita vt, licet infinitæ qualitates præterierint, numquam tamé simul etiam existentiá habuerint. Hoc auté modo dati infinitam multitudinem, non inconuenit, yt ex Diuo Th. in solutione ad secundam confirmationem diximus:non tamen implicat contradictionem, quòd Deus per suam absolutam potentiam quamuis multitudinem illarum qualitatum, circa infinitam simul, & semel in rerum natura conseruet:vt ex se, & ex alibi dictis satis manifestum est.

QVÆSTIO V.

Virum generationes, & corruptiones substantiales buius uninersi potuetint per dininam potentiam esse ab aterna.

Sensus tituli quæstionis est:an si hoc vniuersum abæterno crearetur cum his numero indiuiduis. Cælis, elementis, & aliis, quæ in prima productione creata vel generata sunt, tunc possent generationes, & corruptiones substantiales naturali modo sacæ, esse æterno; eo sanè modo, proportione tamen seruata, quo si mundus esset æternus à parte post, possent etiam generationes, & corruptiones sine sine durare. Diximus, naturali modo sasta, id est, media alteratione, & dispositionibus naturalibus: & itavè tam indiuidua per generationem producta, quàm corum formæ tamdiù durare possint, quamdiù natura ipsorum petit.

Addidimus, temen proportione seruata; quia oporteret esse discrimen quoad ea, quæ in diuerso illo modo æternitatis à parte ante, & à parte post necessario inuoluuntur. Vndè, si mundus esset æternus à parte post, non esset necessarium dari aliquod determinatum indiuiduum à parte post durans, si verò mundus esset æternus à parte ante, modo nuper dicto, oporteret dari plura indiuidua particularia, & determinata per ereationem producta quæ per infinitum tempus à parte antedurarent: putà hoe numero cœlum, & extera alia indiuidua, quæ in qualibet specie de sacto sucrunt primò producta.

danci

## 298 Disp.XXIX.de æternitate,&c.Quæst. V.

Adducitur, & corroboratur sententia negatiua.

**6**. I

Attem negantem tuentur omnes Authores, quos quæstione præcedenti pro prima sententia adduximus. Probatus primo: quia repugnat, multitudinem generationum, quarum vna sit post aliam, esse abæterno, quin sit infinira: alioqui non possent consumere illud infinitum tempus, quod est abæternitate. V que ad hoc instans: sed repugnat, prædictas generationes esse infinitas secundum multitudinem:

črgo, &c.

Minor probatur; in generationibus speciei leonis, verbi gratia, esset ab hoc vitimo leone modò genito deucniendum ad illum primum leonem, qui à Deo immediatè per creationem processivergo multitudo leonum esset sinita, quippè clausa duobus terminis: ergo multitudo generationum, se corruptionum prædicæ speciei esset eriam finita. Pater hæc consequentia: quia mequeunt generationes esse infinitæ, si leones illi sunt secundum multitudinem sinita.

67 Confirmatur: vhi est prima, & vleima genesatio, non posest esse infinitas, in serie, & ordine
talium generationum: sed in casu quastionis dabitur
prima, & vleima generatio: ergo, &c. Minor quoad
secundam pattem ex se patet; quoad primam verò
probatur: quia illud est primum, ante quod non est
aliud: sed ante illam generationem, qua immediatè
procederet à seone, & seana productis à Deo per
creationem, non esset alia; alioqui esset, & non esset
immediate procedens ab illis: ergo, &c.

Secundò, quia aliàs generationes & corruptiones hominum possent esse ab xerno: sed hoc est impossi bile : ergo., &c. Sequela constat : tùm ex paritate rarionis: tum etiam, quia non est homo minoris virtutis ad generandum, quàm reliqua alia entia naturalia. Minor verò probatur, quia essent modo infinitz animz in actu, siquidem przeessissent infiniti homines, & cuilibet data est sua anima indesiciens, & per-

petuò dutans.

68 Tertiò, generationes, & corruptiones modo naturali facta, non aliter fiunt; quam pravia alteratione disponendo materiam, & in fine motus corrumpendo vnam formam, & generando aliam: ergo talis alteratio debet pracedete duratione generationem substantiarum; & consequenter tales substantia nequeunt esse abattomo. Prima consequentia patet ex his, qua quastione pracedenti in solutione ad primum ex Diuo Thoma disimus, scilicet implicare, mundum esse abattemo, si siat per motum, qui in fine sui esse, producit illum: quia oportet principium motus pracedere sinem eius.

Quarto, in causis esticientibus nequit dari processus in infinitum, et docet Aristoteles 2. Metaphysica text. 5. sed si pracessissent infinita generationes, de cortuptiones, datetur pradictus processus: ergo, dec. Minor probatur: quoniam pracessissent infiniti leones habentes inter se ordinem generantis, de generati, se un mundus essex attenus à parce post non possent non esse insiniti leones generantes, de geniti.

69 Confirmatur: quia slioqui suescent omnes demonstrationes Azistotelis, quibus ex motu. & causis mouentibus, & mobilibus colligit, dandum esse vnum primum motorem omnino immobilem: quoniam ferè omnes illæ in hoc principio innituntur, scilicet, non possein causis officientibus dari processum in infinitum.

Tandem hucipectant pluta argumentaex his, que pro prima sensentia in quæstione præcedenti adduxinus, quæque non minus hanc, quàm illam suadere videntur.

Deciditur quassio ex mente D. Thom. & respondetur argumentis partis negativa.

§. I I.

Jeendum tamen est: non implicate generationes, & corruptiones totius vniuers suisse ab æterno, vnica excepta humana propagatione. Hæc est Diu. Thomæ locis quæstione præcedenti citatis, quem sequentur Caictanus, Nazarius, sauellus, Capreolus ibidem relati, necnon & quamplimimi alij ex Thomistis; quam etiam ve probabilem tuentur Conimbricenses in præsenticap. 4. quæstio 7. articulo sexto.

Assertio hæc quoad exceptionem propagationis humanæ videtur satis conuinci argumento secundo pro prima sententia adducto: nam, vt constat ex his, quæ in explicatione tituli diximus, loquimur de generationibus, & cortuptionibus naturali modo sactis; ita vt tam induidua genita, quàm eorum formæ tamdiù durent, quamdiù natura ipsorum petic: eign implicat dari propagationes speciei humanæ, sibi ab æterno succedentes. Patet consequentia: quoniam si h ve ab æterno præcessissent, daretur nunc infinita multitudo animarum; siquidem præcessissent institi homines, quorum animæ sunt immortales; & ideò si propriæ naturæ relinquerentur, omnes modo simul essent.

71 Deinde, quo ad possibilitatem reliquarum propagationum ab ærerno, & modo dico, sie suadeur assertio ex dictis quæstione præcedenti: nam si semel non implicat, dari alterationes ab ærerno: & per consequens præcessisse alias ante quamlibet vique in infinitum; neque etiam repugnabit, suisse etiam generationes, & corruptiones substantiales ab ærerno. Patet consequentia: quoniam per quambibet ex his alterationibus potest susticienter materia disponiad introductionem vnius sormæ, & expussionem alterius: sicut quia alterationes possunt esse ærernæ à parre post; ideò generationes possunt

etiam fine fine durare.

72 Ad primum ergo pro prima sententia respondetur cum Conimbricens. loco citato : leonem illum per creationem productum non ita generalle alium leonem determinatum; quin priùs alium, & alium vsque in infinitum à parte ante generasset : asque ita generationes, & leones, quæ víque ad hoc inflans præcedlissent; essent à parte ante infinitæ. Vinde, lev ille à Deo creatus, & vique ad præsens durans esset prior duratione, prioritate tantum negativa: quia ante illum nullus alius præcessissernon verò pusstiera: quia licet præcederet duratione quamlibet ex illis generationibus determinatam; non tamen colle-Ctionem omnium illarum:quandoquidemante quamlibet datur alia,& alia vique in æternum,à parte ante. Vnde nec diceret ordinem ad aliud tanquam ad fecundim: quia ad hoc desiderabatur, ve effet aliquod indiuiduum, quod primò generaretur; cum tamen hoc in casu questionis aperte implicer; & per consequens non tolleretur, que minus infinitz generationes, & leones geniti præcessissent. Maxime, quia prædictus les haberet se, ve terminus extrinsecus rotius muleitudinis generationum, & reliquorum leonum, quippe qui esser extra omnem generationem, & multitudinem illam genitami & ita maneret quodammodo ex-

## Disp XXIX.de æternitate,&c. Quæst.VI. 299

tra sortem infinitatis, & eam nullo modo tolleret, vt constat ex his que suprà lib. 3 disput squestione viti-

73. Ad confirmationem neganda est minor quoad primameius partem: & ad probationem dicendum
est, esse æquiuocarionem in illa particula immediate:
nam licet daretur tunc generatio, imò & multitudó
generationum infinita procedens à primo leone, &
leæna immediate immediatione causæ, id est, nulla
alia causa proxima mediante; non tamen daretur aliqua generatio immediate ab ess procedens, provt ly
immediate excludit mediationem alterius generationis prioris: si quidem, vt ex dictis constat, ante
quamlibet generationem præcessistet, & mediasset
alia.

Ad secundum respondent Conimbric, quòd semet concessis generationibus aliis ab æterno, nulla ratio conuincit ad negandum; propagationem humanam potuisse esse exceptionem nostræ assertionis, vbi etiam sufficiens disparitatis ratio inter humanam propagationem, & cæteras alias traditur. Vnde homo ab æterno creatus licet haberet (vt sie dicamus) ex tunc potentiam ad generandum; non tamen ad generandum pro tunc, sed pro ipsa æternitate ob rationem

dictam.

15

n:1

73

73. Ad 3. respondetur cum Nazar. & Conimbr. probare, quamlibet generationem, & corruptionem determinatam media alteratione, & in fine illius sactam, non posse esse ab aterno; non tamen antequamlibet non posse dari aliam, & aliam in infinitum: & ita tota illa collectio generationum posset consumere cunctam illam durationem, qua esse ab hoc instanti vsque in aternum à parte ante. Sicut licet qualibet circulatio integra, & determinata colli non detur, nisi post viginti quatuor horas; nisilominus circulationes illa possum esse ab aterno: quia ante quamlibet datur alia, & nulla singularis circulatio ponitur ab aterno: sed collectio omnium illarum consumens

infinitum tempus.

75. Ad illud tamen, quod ex Diuo Thoma adducitur dicendum est, potius esse pro nobis : quia tantum vult, nullum determinatum individuom, factum per motum, & in fine illius posse este ab æterno;& ideò probat, mundum, provt fuit factus, id est, cum illis numero, & determinatis individuis, cum quibus productus est; imò nec cum aliis signatis, non potuis-se per motum esse ab æterno. Nam si quæuis signata alteratio debet incipere in tempore: & mundus produceretur per illas alterationes signatas & in fine earum: consequens esset, vt etiam ipse mundus inciperet in tempore; non tamen negat quod licet quauis particularis alteratio, vel generatio debeat incipere in tempore; nihilominus collectio omnium motuum, & individuorum nequeat per successionem iam di-Etam vnius ad aliam esse ab æterno: quia,vt optimè notauerunt Conimbr. & ex suprà dictis constat; licet quamuis generationem determinatam, & divisive sumptam præcedat dispositio materiæ; attamen omnes fimul, nulla eiusdem materiæ præparatio antecessisser: sed de his videantur ea, que in precedenti quæstione in solutionibus argumentorum di-

76 Ad quartum respondetur ex Diuo Thoma secundo contra Gentes, capite 38. & prima parte, quæstione 46. articulo 2. quòd datis illis duobus leonibus ab æterno creatis, & ab æterno generantibus, potuisse etiam esse ab æterno collectio leonum generatorum, imò collectio leonum generantium, quamuis quiuis ex leonibus generatis in particulari sumptis non esset ab æterno; hine tamen nullum sequeretur inconueniens: quia licet procederetur in infinitum in cause efficientibus, & per accidens subordinatis; non tamen in eistem per se subordinatis: quia per accidens est respectu huius leonis
vltimò producti, quòd præcesserint alij infiniti:
quamuis sit per se, quòd procedat ab hoc determinato leone; & ita si hic datur; non minus bene procederet ab eo, quàm si nullus alius præfuisser.

Ratio autem, ob quam in causis per se subordinatis non sit abeundum in infinitum est: tùm quia mines illæ actu influunt: & sic omnis il a infinita multitudo actu existeret in tempore: tùmetiam, quia gradatim, & ordinate deberent concurrere ad actionem: nam proxima, & immediata causa ageret in virtute secundæ, & hæc in virtute tertiæ: & cum infinitum gradatim sit impertransibile, numquam virtus vltimæ, seu immediatæ causæ completetur: quippe pendens ab infinitis. Quæ, vt constat, non procedunt in causis per accidens subordinatis. Ex quo ad consirmationem satis paret: nam demonstrationes Arist. innituntur in impossibilitate processus in infinitum in causis per se subordinatis.

### QVÆSTIO VI.

Quomodo ex mosu deueniatur in cognitionem primi motoris & attributorum eius.

Ostquam de motu, & de corporibus mouentibus, & mobilibus laté egimus, oportet, vt ostendamus, quomodo ex iis in eognitionem Primi Motoris, & plurium attributorum esus deueniatur. Tota enim horum librorum structura eò tendit, vt nimirum ex motu, & ex entibus mobilibus, notitiam Primi Motoris comparemus,

Demonstratur ex motu dandum esse vnicum pris mum motorem omnino immobilem, aternum, simplicissimum, & infinita virtutis.

**5**. I.

Dicendum est primò. Ex motu optime colligitur, dandum esse vnicum primum motorem omnino immobilem Ita Arist.in præsenti tex.28. & deinceps Diu. Thom. ibidem, & 3. contra Gentes cap.13.prima parte, quæst. 2. articulo 1. & in compendio Theol. cap.3. & communiter Philosophi, & Theologi.

Probatur ratione einsdem Aristotelis & Diui Thomz. Necesse est, omne, quod mouetur, moueri ab alio : sed in causis mouentibus, & mobilibus per se subordinaris, non potest procedi in infinitum: ergo deueniendum est ad vnicum primum motorem, qui ita moueat, vt sit omninò immobilis. Maior patet ex his, que libro septimo, disputat. 18. quest. 1. late diximus. Minor verò etiam constat, tum ex his, quæ diximus quæstione præcedenti : tum etiam tatione Aristotel. in præsenti text. 35: quia id, quod mouer instrumentaliter non potest mouere, nis sit aliquid, quod principaliter moueat : sed si in infinitum procedatur in mouentibus, & motis:omnia erunt quasi inftrumentaliter mouentia, quia ponentur ficut mouentia mora; nihil autem erit sieut principale mouens, ergo nihil mouebitur.

78 Ex quo prima consequentia satis liquet, îmo & secunda, scilicet, hoc primum mouens debete esse omnine

# 300 Disp.XXIX.de æternitate,&c.Quæst.VI.

omnino immobile: quia cum sit primum mouens, nec potest moueri ab alio, vt ex se constat, neque à se, ita vt secundum idem sit mouens, & motum, vt patet ex dictis suprà lib.7. vel ita vt secundum vnam partem sit mouens, & secundum alias motum : nam præterquam quòd est contra rationem primi motoris, primique entis, quòd constet partibus componentibus: quia partes sunt priores toto, & sic daretut aliud ens prius primo mouente: nihilominus adhuc sequetetur, non ipsum, sed partem illam esse per se primo mouentem: & ex consequenti, & per se primum ens, quippè quæ per se primo, & non ratione alterius moueret; quod cuidenter est contra rationem partis, quæ ex se est quid incompletum, & ab alio pendens.

Adde, ex codem Sancto Doctore, quod omnis motus videtur ab aliquo immobili procedere, quod scilicet non mouetur secundum illam speciem motus: sicut videmus, quod alterationes, & corruptiones, quæ sunt in istis inferioribus, reducuntur sicut in primum mouens in corpus cœleste, & tamen cœlum secundum hanc speciem motus non mouetur; cum sit ingenerabile & incorruptibile; illud ergo quod est primum principium omnis motus, oportet esse immo-

bile omnino.

79 Nocrefert, si cum Iuniore quodam dicas; hinc non haberi, deueniendum esse ad primum motorem, qui tamen sit vnicus, quia possent omnia mobilia dependere à pluribus motoribus primis, id est, qui inter se, aut ab alio minime pendeant: omnia tamen; moueantur ab ipsis. Nam contra hoc est: tum quia eo ipso duo illi motores essent duz causz eiusdem ordinis: ergo non possent mobilia pendere simul ab vrioque per se, & connaturaliter quo pacto omnia mobilia pendent à primo motore: tum etiam, quia iam distinguerentur, saltem numerice, & ita cuilibet deesset illa persectio, per quam ad inuicem distinguerentur: & consequenter non habereat omnem excogitabilem persectionem: quod est contra rationem primizantiris per statim dicemus.

80 Ex quo sequitur, hune primum motorem debere esse atternum, semperque, & necessariò esse, & consequenter, omni prorsus compositione carere; ita vt cunca eius persectiones sint vna & eadem simplicissima persectio secundum rem. Corollarium hoc est Aristotel. & Dini Thoma & commune inter Philosophos. Prima pars illius ex se patet: nam omnimoda immutabilitas est ratio à priori atternitatis. Secunda verò pars ostenditur à Diuo Thoma & Aristotele; tum quia quod est, & potest esse, & non esse, est mutabile: etgo si primus motor est, & est omnino immutabilis, vt ostensum est, non est possibile esse, &

non essergo necesse est, ipsum esse.

Patet hæc vltima consequentia: quia omne quod est, & non est possibile ipsum non esse, necesse est ipsum esse: si quidem necesse esse, & non possibile non esse, idem significant. Tum etiam quia alioqui non esset primum ens, & primus motor. Patet sequela: quia quod est possibile esse, & non esse, indiget aliquo alio, quod faciat ipsum esse: quia quantum est in se, potest esse sub esse non esse, & quod potest esse sub non esse nequit seipsum in de extrahere: ergo cui id, quod extrahir aliud à non esse, sit prius illo, iam aliud ens, quod ponitur esse primum, non erit primum.

81. Ex quo ctiam tertia pars ciusdem corollarij sic codem Atistotele & D.Tho. suadetur:nam in omni compositione opottet ctiam, simul ibidem inueniri duo, quæ se habeant sicut potentia, & actus; in primo autem mouente, si omninò est immobile, impossibile est, esse porentiam cum actu:nam vnumquodque secundum quod est in potentia, habet esse mobile.

Adde ex eisdem, quòd alioqui iam non esset primum, nam ve dicebamus, componentia naturaliter sunt composito priora.

82 Dicendum en secundo: hunc primum mototem debere esse infinite persectum, & infinita agendi, virtute pollentem. Ita Aristotel in præsenti D. Thomas sæpissime, & prima parte, q.7. & 25. & in Com-

pen. Theol. cap. 18.82 19.

Probatur assentio quoad primam eius partem ex eisdem : tum quia hoc ipso quòd nullam habeat sui elle causam, sed ex vi propriæ essentiæ absque de? pendencia abomni prorsus causa sit, non habet vnde limitari possit : quia esse rei ex causis eiusdem esse limitari debet : tum etiam, quia vt optime notauit Disus Thomas hocipso, quod sit primum mouens tespectu omnium mobilium, oportet, vt præexistant in eo perfectiones infinitarum creaturarum possibi-lium nam omne quod mouet aliud ad aliquam perfe-Ctionem, priùs habet in se perfectionem, ad quam monet:sieut magister priùs retinet in se doctrinam; quàm aliis tradit. Tum etiam, quia hoc iplo, quòd primus' motot est omnino immobilis: & ex consequenti carens omni patientialitate, necesse est, vt totus sit actus irreceptibilis in aliquo subiecto: ergo & quòd sit infinitus secundum essentiam, & perfectionem. Patet consequentia ex his, quæ supra lib. 3. disputatione 18. quæft.2 diximus, scilicet, nullum actum finiri, nisi per potentiam, que sit eius receptiua.

83 Confirmatur ex eodem Sancto Doctore, quia quantò aliqua sunt sublimiora, tantò suo modo maiora inueniuntur. Vnde elementa, quo superiora sunt, eò etiam sunt quantitatiuè maiora, vt satis constat: ergo ens, quod inter omnia entia primumest, & eo non potest elle aliud prius: quia est primum mouens, oportet, quòd sit infinitæ quantitatis; non quidem molis, quia est incapax compositionis: sed persectionis. Patet hæc vitima consequentia: quia alioqui posset excogitari aliud ens eo sublimius, & consequenter prius: siquidem hoc ipso quod aliquid sit sinitè persectum, potest excogitari aliud eo subli-

mius.

Ex quo etiam secunda pars eiusdem assertionissic ostenditur à Diuo Thoma. Tum quia virtus agendi consequitur essentiam rei : nam vnumquodque secundum modum, quo est agere potest. Si igitur Deus secundum essentiam infinitus est, oporter, quòd eius virtus sit infinita : tum etiam quia vnumquodque secundum quod est in potentia , habet virtutem receptiuam, & secundum quod est in actu, habet virtutem actiuam, & ideò quia materia prima est secundum se expers totius actualitatis , ideò caret omni actiuirate : ergo si primus motor, hoc ipso quòd sit omninò immobilis; caret omnipotentialitate, & ita est summè actus purus, habebit summam vim agendi, & consequenter infinitam.

Oftenditurex motu primum momrem esse vbique, necnon esse intelligentem, & valeutem in summo perfectionis gradu.

### S. II.

Pirmum motorem este vbique. Ita Aristot. libro 1. de Anima capite vltimo, & in libro de mundo ad Alexandrum. D. Thom. prima parte quastione 8. articulo 1. & alibi sapè, & communiter Philosophi, & Theologi. Probatur ex eisdem: nam hoc ipso, quod sit primum mouens, necesse est, omnia moueri ab ipso: ergo & quòd sit coniun Aus cum omnibus mobili

•



