

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





# LA HISTORIA DE LL'HVOMO COMPOSTA DA MESSER Lodouico SenfiGiureconfulto

Perugino.

## DIVISA IN TRE LIBRI.

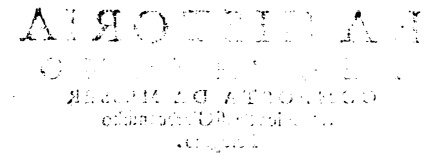
NEL PRIMO DE'QVALI SI RAGIONA di quello, che ha l'huomo per natura dentro, & fuora di fe. NEL fecondo di quello, che può fopranaturalmente hauer per

Pratia N H L terzo fi parla dello frato della innocentia, del primo pece rato, se dei difordini, ne quali l'huomo incorte per lo primo peccato; & finalmente delle leggi, che fono i rimedij con cite Iddio & gli huomini providero à i detti difordini CON LE RIME DEL MEDESEMO: AVTORE Et con la Tauola di tutti reapi principali contenuti in tutta Popera.

### CON BRIDVII DE GUILO,



IN PERVGIA, Per Baldo Saluiani Vinetiano. M. D. LXXVII. Sum ex bibliotheca Joh. Georgy a Werdenstein 1578.0310



Ego F. Nicolaus Alexius Sancte Inquisitionis Commillarius Provincie Perusine, opus hoc diligenter discussum, utpote doctum, catholicum, pium, & ex diui Thomæ aquinatis, sontibus haustum, ac proinde utilitatis quàm maxime suturum legentibus, sure optimo imprimendum iudicaui. In cuius fidem manu propria hæc scripsi

Cafar Sperellus Vic. Generalis Epifcopi Perusia.

for a second sec

and the state of the

Digitized by Google



ALL'ILLVSTRISSIMO ET REVERENDISSIMO SIGNORE, Il Cardinale di Perugia: LODOVICOSENSI.



L GRANDE Iddio, perche è buono, & e proprio della bontà di com municarli, già che per altro modo è egli del tutto incommunicabile, uol fe per fimiglianza fare partecipe di se, & communicate altrui a fua per fettione. Et per ciò creò quefto vniuerfo, ilquale affine, che bellifsimo, & perfettifsimo foffe, & in quefta maniera tanto meglio lo fimigliaffe, rifultando cotal bellezza, & cotal

perfettione dal ritrouaruifi turti i modi dell'effere, fu da lui composto di innumerabili nature di cose differenti intra loro, secondo i gradi di maggiore, & di minor perfettione. Et perche niun modo di effere, & niuna natura è più perfetta, che l'intellettiua. Conciosia che per lo intelletto le creature più rassimigliano il Crea tore, che per verun'altra conditione, che intra'loro fi ritroui, creò la natura angelica, & la natura humana ambe due intellettiue. Ma per conferuar la differenza del più perfetto, & del meno, che tan to orna l'uniuerso, diede à gli Angeli gli intelletti formati delle specie intelligibili, non pur delle follanze astratte, ma di tutte le cose composte di materia, & di forma; & à gli huomini gli diede informi, ma in potenza di essere formati delle specie di turte le

.

dette

dette cole composte. Ond'e che gli Angeli, senza che habbiano faticato ad apprenderle dottissimi naturalmente ne sono, & sapien tifsimi, & gli huomini, fe non vi durano fatica, non ne fan nulla. Perche adunque gli huomini non hauessero à lasciare di procacciarsi quella persettione, della quale sono capaci, diede Iddio loro naturale inclinatione, & desiderio di conoscere, & di sapere. Er oftre à rio perche hauelleno à pissimigliarli ranto più à lui, aggiunfe loro vn'altra inclinatione ancora, l'aquale è, che come pfima elsi hanno acquistata qualche scienza, sorge in loro naturalmente appetito di infegnare altrui quello, che essi hanno apparato. Ilche altro non è, che communicare, & far parte altrui, (come secondo il modo suo fà Iddio) della propria persettione. Et queste due inclinationi, che sono, I vna di hauer natural talento di far perfetto sè stesso, & l'altra di communicar altrui, quando ella già fi è ottehuta, così fatta perfettione, non fone talmente proprie dell'huomo, che non fiano communi(secondo il modo loro)etiandio à tutte l'altre cofe inferiori, che si generano, & si corrôpono, & di potenza escono in atto. Vedendosi, che la materia hà naturale in clinatione alle forme di quelle cose, alle quali è ella in potenza, che altro non è, che appetito della propria perfettione. Et che co fi fatte cole, quando elle sono già uscite in atto, & che per ciò sono perfette, hanno naturalmente appetito di communicare, & far parte altrui in quella maniera, che possono, della loro perfettione. Il che esse fanno generando, come ogni di veggiamo, cose simili a fe. Hora poi che io da i fecolari, & publici negotij, ne'quali ha nea speso i micimigliori anni fui per voler di V.S.Illustris. ritrat ito alle cole sprimali, & ecclesiastiche, vedendo, che sopra il tem po, che si spendea in rendere il debito culto à Dio nella Chiesa, nella quale ella era Vescono, & io Canonico, mi auanzauano ogni di molte hore, io per quel desiderio di sapere, che naturalmente è in tutti, deliberai di porle nello acquisto di qualche bella, & honesta scienza. Et parendomi, che intra le scienze, che danno à noi perfettione, bellissima, & sopra tutte honestissima fosse la Sacra Theologia; la qual tratta di Dio, & delle, cole sopranaturali, & celesti, ponendo intra le celesti etiandio l'anima no Itra, creata da lui ad effetto, ch'ella babbia ad effer finalmente Cit tadina del Cielo, & giudicando, che veruna più conuenisse allo ftato, & alla profession mia, venni sopra modo desideroso di dare all'anima mia così fatta perfettione. Ma à questo desiderio oltana la mia età, essendo io allhora sopra il cinquantesimo anno. Il che

Il che operava, che io non folo non sperasi di poter venire à fin mai di così alto, & di così lungo camino, ma che temessi di darui principio. Parendomi disdiceuole il mettermi, essendo già vecchio, ad andare di nuouo à schuola co'giouani; & presontuo soil confidar di poter senza la uiua voce di qualche Dottore, fareper me stesso qualche progresso. Ma non è alcuna difficultà, che non venghi superata dall'animo deliberato. Io essendo sopra cinquata anni, mi mili ad apprender Theologia, no con isperanza di andar molto inazi; ma perche se ben pochissimo fosse stato quel lo, che io ne hauessi appreso, à me parea, che non sarebbono sta te senza frutto le mie fatiche, pur mi ui misi. Et la bontà di Dio, che mai non manca di porger la mano à coloro, che per suo amore fimettono à faticole imprese, prosperò talmente gli studij miei, che fenza andare ad alcuna schuola, & fenza la viua voce di alcun Dottore, dal quale io vdissi pur mai vna sola lettione, in non mol tianni, se ben con molte fatiche, mi parue di hauer fatto tanto, che non mi pentiua del mio profitto. Dopo il quale, mi nacque quello appetito, che (come io dicea) fuol naturalmente forgere, quando si è acquistata qualche perfettione, che è di far parte altrui di tal perfettione. Mi nacque dico defiderio di communicar quello, che mi parea di hauere apparato. Et pensando molti mo di, fermai di uolere scriuere nella nostra fauella, accioche potesse effer commune etiandio ad huomini, che non haueffero latina lin gua, gli alti, & nobili secreti della santissima Theologia. Et in quanto, trattare ciò con l'ordine, che io mi era proposto, senza essi non fi potea, etiadio quelli della dottifsima Filosofia. Il qual ordine è, ch'io volea cominciarmi dall'huomo, come da quello che per effer posto in questo basso, è da noi più conosciuto. Et quindi fa cendomi scala alle cose più alte, & a noi men note, parlar prima de gli Angeli, & poi di Dio. Et finalmente quafi congiungendo le prime cofe con l'ultime, trattare delle due nature la diuina, & la humana vnite personalmente in Giesu Christo nostro Signore. Et messoni all'opera feci tanto, che hauendo imposta la estrema mano alla prima fatica, & detto dell'huomo tutto quello che conueneuole mi parue, mi apparecchiaua alla seconda, & all'altre. Ma pensando à ciò, mi venne in mente, che ben fosse, auanti che jo ui mettelsi la mano, di lasciar vedere questo, c'ho fatto, che è opera, che quando anche non fosse accompagnata da quell'altre, può star per se stella Accioche dal giuditio, che il Mondo farà di effa, veduta che l'haurà, io poffa deliberare, fe debbo, ò nò, fe guitar

guitar l'altre imprese. Percioche quando quello, che ho scritto dell'huomo, folle giudicato inetto, ò vano, potendoli credere, che il medefimo auuertebbe di quel, ch'io scriuessi de gli Angeli, & di Do, io che per altro non fatico, che per seruire à Dio, & per giouare à gli huomini, mi volgerei à porre studio in qualche altra cola, che le pur non gioualse altrui, porterebbe forle col seruitio di Dio giouamento à me. Hora douendo io con questo configlio dar fuora questo frutto delle fatiche, che hò fatte in questi sacratiffini studij, ho voluto dedicarlo à V.S. Illustrissima, & Reueren difsima.Non già prefumendo di honorare il nome suo col libro mio, percioche se bene il desiderio, & il debito, che hò di sempre à tutto mio potere honorarla, è grandissimo; nondimeno per che ella col santo gouerno fatto già tanti anni di quelta Chiesa, et con tante altre attioni piene di prudenza, di bontà, & di religione, si è per sè stella renduta ricchissima di honore, mi parrebbe di deuer effer tenuto sciocco, se io pensassi, che da gli scritti miei fi potelle far giunta à gli honori fuoi. L'ho fatto adunque più, che per dare col libro honore à lei, per honorare il libro col nome di lei.Et infieme perche effendo ella dopo Iddio, stata principio, 🎕 cagione, che io toltomi dal trattar le cole secolari, & profane, mi l'euassi à speculare le spirituali, & diuine, & per conseguente che io habbia fcritto questo, & che scriuerò forse quel più, ch'io diffi, mi pare, che così questo, come ogni altra cosa (se pur altra cosa uscirà mai dame) debba riputarsi effetto suo, & come tale à lei dedicarsi, & offerirsi.

Digitized by Google

ł



## TAVOLA DE' CAPITOLI che ficontengono in tutta l'opera.

#### NEL PRIMOLIBRO.



R O E MIO. Che la fcienza, che tratta dell'huomo, & del fine, à che è ftato l'huomo da Dio creato, & de i mezzi, con ch'eglă puote peruenire à tal fine, è nobilifsima, & à noi più conueneuele, & neceffaria di verun'altra. Che Iddio compose l'huomo di tutte le cose dell' vniuerfo, facendolo quafi vn picciol mondo, & perche; &

come ciò fia. Che il primo corpo humano fu immediatamente prodotto da Dio. Perche fosse dato il corpo all'huomo, & quale bisognò, che cotal corpo fosse, deuendo seruire all'anima ragioneuole. Perche fosse all'huomo data in aiuto la donna, & perche fosse fatta di vna sua costa. Quando, di che, & da chi fi producano le anime humane. Se l'huomo habbia più anime, ouero vna lola. Come fi faccia la generation dell'huomo, Se l'anima fia corpo, & che cola fia. Se l'anima humana possa star per se stessa. Se l'anima dell'huomo fia incorruttibile, & immortale. 10 Se l'anima dell'huomo fia lo istesso huomo. Se l'avimasfi come è tutta in tutto il cospo, sia anche tutta in cialcuna parte di lui. Se la virtù dell'operare, che è nell'anima, fia vna medefima cola con l'effent tia di lei. Quante, & quali siano le virtù, che potenze si chiamano, per le quali la humana anima adopera. Se il foggetto delle potenze fia l'anima fola, & s'elle dopo che l'anima per 'a la morte del corpo è da lui separata, le restino. De gli oggetti, de gli organi, & delle mutationi de'cinque sensi esteriori. 13 Del senso commune, che è il primo de'quattro sensi interiori. Della

| Della Fantafia, che è il secondo senso interiore.                        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|--------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| Della stimativa, ouero cogitativa, che è il terzo senso interiore.       | 16                                    |
| Della Memoria, che è il quarto senso interiore.                          | 16                                    |
| Delle porenze appetitiue, che cocupisceuole, & irasceuole fi chiama      | 10.17                                 |
| Delle passioni, che sono nella potenza concupiscibile, & nella irasci    |                                       |
| comune, & dell'organo loro.                                              | 18                                    |
| La cagione, perche intende trattare delle passioni in particolare, &     | fe elle                               |
| fiano lempre cattiue ; & le nel ragioneuole appetito chiamato vol        | lontà fr                              |
| ritmouno.                                                                | 191                                   |
| Di tre forti di Amore, che fono il naturale, il fenfitiuo, & il ragioni  | eilole                                |
| & delle differenze, che hanno intra loro.                                | 20                                    |
| Di duo Amori, detti vno di Amicitia, & l'altro di concupilcenza; &       |                                       |
| differenza, che hanno intra loro.                                        | 23                                    |
|                                                                          |                                       |
| Da quai cagioni figeneri in noi lo Amore.                                | 23                                    |
| Delle vnioni, & de gli altri effetti, che dallo Amore fi deriuano .      | 25                                    |
| Del Defiderio, & di quante maniere egli sia.                             | 26                                    |
| Di quel mouimento dell'anima, che piacere è chiamato.                    | 28                                    |
| De'piaceri naturali, & de non naturali, & di quelli, che sono sopra      |                                       |
| ftra natura.                                                             | 29                                    |
| Qual sia maggiore il sensitiuo, ouero l'intellettiuo piacere, & qual pi  | iu poi-                               |
| fente de i fenfitiui, ò quello del tatto, ouero quello della vilta; &    |                                       |
| ti i piaceri fiano buomi.                                                | 30                                    |
| Delle cagioni, che producono, & generano il piacere.                     | 32                                    |
| De gli effetti, che procedono da i piaceri.                              | 34 (                                  |
| Dell'odio.                                                               | 30.                                   |
| Di quel mouimento dell'anima, che abhorrimento fi chiama, & fug          |                                       |
| abhominatione fi disse ancora.                                           | 37.                                   |
| Del dolore, & quante sorti se ne ritruouino, & de i gradi, che egli      | hà, &                                 |
| quali fiano maggiori i dolori dell'anima , ò quei del corpo .            | 38                                    |
| Sè il dolor dell'anima fia buono ò cattiuo.                              | 40                                    |
| Se il dolore , & il piacere dell'anima fiano infieme contrarii , & fe po | offa ef- 👘                            |
| fere conucnienza intra loro.                                             | - 41 <sup>-</sup>                     |
| Delle cagioni , che producono il dolore dell'anima .                     | 42                                    |
| De gli effetti del dolore dell'anima .                                   | 43                                    |
| De i rimedii contra il dolore dell'anima.                                | 44                                    |
| Della differenza, che è intra le passioni del concupiscenole, & dello    | iralce                                |
| uole appetito, & della contrarietà, che elle hanno intra loro.           | 45                                    |
| Della speraza, & della disperatione, & delle loro cagioni, & de gli eff  |                                       |
| Del timore, & de gli oggetti, che egli hà, & quante sorti di tin         | nore fi                               |
| ritruouino.                                                              | 47                                    |
| Delle cagioni, che muouono il timore.                                    | 49                                    |
| De gli effetti del timore.                                               | 49                                    |
| Dell'audacia, & delle cagioni, ond'ella procede, & quali fiano gli       | audaci                                |
| quando fi ritruouane ne' pericoli.                                       | 50                                    |
| Dell'ira.                                                                | 51                                    |
|                                                                          | )clle                                 |
| -                                                                        |                                       |

ţ

Digitized by Google

•

| Bills agient, che producene line                                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Delle cagioni, che producono l'ira.<br>De gli effetti dell'ira.                                                                                   |
|                                                                                                                                                   |
| Della potenza, che muone da uno ad un'altro luogo,<br>Se l'appetito sensitiuo sia naturalmente soggetto, & debba voidire alla par                 |
| te ragioneuole.                                                                                                                                   |
| Che cosa sia lo intelletto.                                                                                                                       |
| Perche lo intelletto possibile fin conchiamato, & le fiz potenza palsina                                                                          |
| & come.                                                                                                                                           |
| De gli oggetti primi, & fecondi dell'intelletto .                                                                                                 |
| Delle tre operationi dell'intelletto, che sono l'una la semplice intelligenza,                                                                    |
| Falrra la compolitione, 8rla duilibre, 8r la terra il discorso. 60                                                                                |
| Della verità, & come fia nell'intelletto, nelle cose steffe, & ne'segni. 62                                                                       |
| Dell'intelletto agente. 63                                                                                                                        |
| Che l'intelletto noftro non può incendere in atto le cose, delle quali hà le                                                                      |
| fpecie apprello di fe, & dhe prima hauca apprelentenza rivolrarfi di guq                                                                          |
| <sup>1</sup> no à fantalmi.                                                                                                                       |
| se nella parte intellectioa dell'anima fis la intenoria en companyo partes                                                                        |
| Che differenza fia invra lo intellecto, & la trigione, & della ragione fu-                                                                        |
| periore, & della inferiore.                                                                                                                       |
| Dello intellerro fpeculatino ; & del pratoco ; & della differenza , che hany                                                                      |
| no intra loro.                                                                                                                                    |
| Se l'huomo polls intendere infieme molte chleog and a state of 68                                                                                 |
| Se Fintelletto noftro conofca le cole future.                                                                                                     |
| Se l'intelletto nottro fecondo lo flato di questa zita mortale polla intende-<br>re le fostanze separate, come fono gli Angeli, 82 Iddio          |
| re le ioitanze ieparate, come iono gli Angeli, oc iddio el 23<br>Della volontà, se del libero arbitrio, se della differenza, che è intra loro, 73 |
|                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                   |
| Che cost has the muour le replonta et efferenze l'etto fuo - se fe iddio mo-<br>uendola le imponga necessita:                                     |
| Se le paísioni, & i corpi celesti possano muouere la volontà, 77                                                                                  |
| Se la volontà possa esfer mai costretta da alcuna necessità, à produrre gli at-                                                                   |
| ti fuoi. 78                                                                                                                                       |
| Come per la volontà gli huomini muonono se per se stelsi, & sono padro-                                                                           |
| ni delle operationi loro. 29                                                                                                                      |
| Della volontà affoluta, che èi primo atto del ragioneuole appetito. 80                                                                            |
| Della intentione                                                                                                                                  |
| Del godimento, che è il terzo atto della volontà, il quale chiamaz sogliono                                                                       |
| i Dotti finitione.                                                                                                                                |
| Del consiglio.                                                                                                                                    |
| Delle conditioni, che si ricercano al buon consiglio, & delle sue parti, che                                                                      |
| fono l'inuentione, & il giudicio.                                                                                                                 |
| Del confentimento atto della volontà.                                                                                                             |
| Della elettione atto principale del libero arbitrio. 86                                                                                           |
| De gli atti comandati vessi e se s                                                                               |
| t† Del-                                                                                                                                           |

1

1

•

•

٠

| mall'uso, atto della volontà.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Che le cose create da Dio tutte hanno ordine intra loro, & come l'huomo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| fia ordinato con le creature, che inferiori gli sono, & quello, che da lo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ro riceuz. 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Come l'huomo fia ordinato co i quattro elementi, & co i corpi celesti, & del                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <sup>5</sup> la dipendenza, che hà da loro. 93                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Come gli huomini fanolordinan à fat foco gli Augeli, & della maggioran                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <sup>3</sup> va , che gli Angeli hanno fopra de gli huomini . 93                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Delle battaglie, & delle tentaciois che di continuo gli huomini loftengono                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 4 HAT PARTIT AND HIS STORE STORE STORE AND A STORE S                                                                                                                                                                                                                                             |
| Della cura, thei buoni Angeli, à quali fiamotrac comandati , & dau in guar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| dia , hanno di noi. 96                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Come gli huomini fiano ordinati intra loro. 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| - Come Iddio conferui gli huomini , Strutte l'alege creature . 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Che Idditiana gli huomini ; & concorre con disis produrre ogni loro ope                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Cratione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Che le creature non ragionevoli fone da Dio gouernate medianti le inclina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| "liendralighon anne del propriorlor bene ama per lo bene dell'hug                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| bomo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Che ladio gouerna gistioomini , & gii conduce al lot fine, me diante le legr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Vir i che hà date loro.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Sei, che hà date loro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Del rato , or al quel , che ponaropra da mavimissa avpinto aparatoris de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Che cofe humane                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Che le cole, che qui aintengono per fortuna, ò per calo, hauendo rifper.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ene le cole, che qui autengono per la cono da ordine certi. & determina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| si to allo cagioni superiori, sutte procedono da ordini certi, & determina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| € <b>Ωά.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 47 19 A statistic statistic statistic of the statistic of the statistic statis<br>Statistic statistic stat |
| NEL LIBRO SECONDO.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 77 States of the second of the second of the second secon<br>second second sec  |
| - o i lig o the source and a list the source of the source |
| Vel che fiano fimiglianza, & imagine, & la differenza che hanno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Qual fia, & in che confifta la imagine di Dio, che è nell'huomo. 1 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Qual fia, & in che confiita la imagine di Dio, che e nell'nuomo. 112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Che gli huomini sono stati da Dio creati à fine, che eglino diuenghi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| o no partecipi della diuina perfettione, & fiano beati.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Chelenecession, che ogni huomo liabbia qualche ultimo fine, & che non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| i fe ne può hauere da qual fi voglia huomo più di vno, & che per l'ultimo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ine cialcuno defidera tutte le cole, di che ha egli appeuto.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Se l'ultimo fine di tudi gli huamini fa viriola, & le quel medenmo han n-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ne eriandio di nutre l'altre creature                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Che il ben perfetto, che è l'ultimo fin dell'huomo, non confiste nelle ric-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| chezze. 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Che il fommo bene no confiste ne gli honori, non nella fama, non nella hu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| mana mana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

,

•

.

mana gloria, non nell'imperio, St nella balia, che fi hà sopra gli altri 1 18 Se il fommo bene fia nel piacero . 110 Se la beaurudine nostra fia in alcuno de beni del corpo, dell'anima, d in alcuna creatura, & se ella è in Dio. Della beatitudine imporfeital et a filipia sevent entes a super contratas Se all'huomo per effer beato sia di mestiero di haner il corpo la roba, &gli amici, a set des alo coller, Silang Li o anti abala i demons a saras Che è necessario, che i perfettamente beau, 80 quegli ancora, che sono bea ti di beatirudine sopranaturale imperfetta, habbiano la volontà conforme alla volontà di Dio. 124 Che gli huomini, ouero le anime humane, per veder la diuisa effentia, hano bilogno di nuovo lume, che conforti loro le intelletto, il qual lume, che di gloria fi chiama, dona loro Iddio immediaramente, fecondo la mifura - della carità, che hebbero in queila vita, se per ello vedopo Iddio, nen quanto per se steffo è visibile; ma quanto è la loro capacità, & che pon STRUCTURE STRUCTURE STRUCTURE pofiono mai cadere da tale fino. Che la beatitudine fi acquista medianti i merini Come gli huomini poffano mericare appresso à Dio. Et se Iddio dia alcuna cosa per debito à gli huomini, & come. 128 ់ បង្ហោរ Come possa l'huomo mericar da Dio la beaundine eterna. 130 Che l'opere merireuoliprocedono dalla grane medianti le virtà infuse, & principalmente mediante la cavità. Dimolte cose, che Iddio dà all'heomo, quali gli dia per li meriti, 85 quali " fenza che l'habbia meritate. 3 34 55 P 1 6 8 12g Che cola fia la gratia, & come in noi fi produca. Che la gratia è nella effentia dell'anima, come in soggetto, & che è habito dinerso da quello della canià, & dall'altre virtù infuse. Che l'habito della gratia, per fe'fola, non basta all'anima per conferuarsi gra G ta à Die, & che à farition ha bilogno del particolarainto di lui. 136 Che la gratia ci fi infonde da Dio per li meriti di Chrifto e col quale ci con-"'giungiamo nol medianti facramenti". Et qual halls preparatione neceffaria alla gratia. 137 ISA 137 Dialcuni effetti della gratia, che con nome di gratia operante, & cooporante, preueniente, & seguente chiamar fi sogliono. (a,b)139 Con qual'ordine, & come da Dio fi dia à gli huomini la gravia. 140 Quanto fia gran dono la gratia. 149 Qual farebbe into Phuomo, & quello, che, haurebbe pouno fare in flato di natura intera, fe egli non liaueffe hauuta la gratia, & fimilmente qual fia hora, che è di natura corrotta, & quel che possa far senza la gratia \_ 143 Che folamente coloro, che fono in gratia di Dio, poffono fare le operationi femplicemente buone, 8t non aliri. J46 De i doni, che à gli huomini da Dio fi danno per la edificatione della Chiefa, che gratie gratiofamente date fi chiamano . 148 Che la gratia adduce feco, & produce in noi la fede, la speranza, & la carità. 150 : 1 Della

ť

Della perfectione, che hanco maggior l'una dell'altra la fede, la fperanza, E la carità, & de gli ordini, che lono intra loro di precederfi, à di andar dope. 10102 151 Che cola fia fede. 152 Lavdifferenza, che è intra la fede acquistata, & la infusa, & intra la fede vi ui se la mortaos 111 154 De duo oggetti della fede , l'uno de'quali è quello , che ella crede , & l'al-2 tro e quello, perche ella crede. St. All and 155 Se le cofe, che fi hanno à creder per fede, fiano tutte fopra quello, che puo per se apprender la ragione humana, mediante il lume naturale, & se se il · credero fia opora meriteuole di vita eterna. 1 18. Se gli huomini fiano obligati à credere diffintamente le cole della fede, à le 3 put balta confulamence, nome dicono in genere . 160 De gli articoli della fede contenuti ne'fimboli. 162 Dell'arro della fede, che è il credere. -164 Doi tre modi, che hà l'atto della fede, chiantati credere Iddio, à Dio, 8; in Co Dio, & che vn'hnomo, fecondo alcuno de'detti modi, può hauer maggior fede di viralir huomo, & fecondo alcun altro modo può hauerla mino, Pite. 166 Dell'atto esterior della fede, che è la confessione aperta delle cose, che fi . credono's de à chi, de come fia locito il predicar le cole della fede. 166 Che la fede non fi acquilta medianti i principii parurali, ma da Dio fi infonde, & è dono luo, and the state of the 1. 2.1 2 Come la fede purghi l'anima da ogni lordura, & pura, & nobile la renda. 170 Che il timor di Dio è effetto di fede. Buddes. 170 'Come fi producento diuerfi timori in coloro , che hanno posto il fommo be ne nelle creature, & che il timor feruile in qualche modo coufiderato è buono, & è dono di Dio. 171 De duo timori, che fono in coloro, che hanno posto l'ultimo, fine, 82 il fom mo bene in Dio. and Die bene het men open einen 17\$ Della feranza vàrà Theologica, & della prefomione, & della difperavio-🗋 ne uitij contrarii. 173 Qualifiano le cole; che fi pollono sperareyer da chi . Et le la speranza dei Christiani fia certa, & infaltibile. 175 'Della speranza informe, & come da lei si generi la carità. 176 Che la carità è habito, che procedendo principalmente dalla gratia forma di fe la humana uolontà, 82'è virrà eccellentissima sopra rutte l'altre vir ti , le quali tutte riceuono da leisforma , & perfectione , & è amicicia in-🗇 tra Iddio , & Phuomo . Che nell'amicieia, ch'è intra Iddio, & l'huomo, l'amore, che l'huomo porta a à Dio, è regola, & cagione di quello, ohe egli porta à se stesso, & all'al tre cole per carità. Che l'huomo, che è in carità, ama Iddio per se immediatamente, & senza alcun termino, & più che non ama qual fi voglia creatura, & più, che se steffo ancora. 180 Dci

| De i gradi di coloro, che hano ad effer amati per Dio, & àquali perf     | one ft      |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------|
| debba portar maggiore amore.                                             | 183         |
| Dell'ordine, secondo il quale fi hanno da amare i congiunti allo am      | ante        |
| & debeni che si deono lor volere.                                        | 185         |
| Alcune comparationi di diuerfe cagioni d'Amore, che tal volta concor     |             |
| in diuersi congiunti, & de gli officii debiti per cagioni tali.          | 187         |
| Come si deono amare i nemici.                                            | 189         |
| Che la Carità fi produce in noi dallo Spirito santo, & non depende d     |             |
| na nostra natural conditione, ò virtù.                                   | 190         |
| Dell'aumento della carità, & come ella cresca.                           | 191         |
| Se la carità poffa effer perferta ne gli huomini in questo mondo, & d    |             |
| gradi della perfettion di esta.                                          | 192         |
| Se la carità possa lcemarsi.                                             |             |
|                                                                          | 193         |
| Che la carità fi può perdere in questo Mondo, & come, & per quai o       |             |
|                                                                          | 194         |
| Della gioia, & allegrezza, che è in coloro, che sono in carità.          | 196         |
| Della pace, che è effetto, che dalla carità fi produce.                  | 197         |
| Della misericordia, che è pur'effetto di carità.                         | 19 <b>9</b> |
| Della beneficenza.                                                       | 201         |
| Daquali virtù proceda la limofina, & quate forti di limofine fi ritrouin | 0.203       |
| Quando fia di obligo il far delle limofine, & di che fi habbiano à fare  | 204         |
| A chi fi debbano, & come, & da cui dar le limofine.                      | 206         |
| Di quello effetto di carità, che fraterna correttion fi chiama.          | 207         |
|                                                                          |             |

# NEL LIBRO TERZO.

Erche fi fia differito fin qui il parlar dello stato dell'innocenza, & se le le cole naturali, che sono hora nell'huomo fossero auanti, che egli pec casse tutte in Adamo, & se egli fosse creato in gravia. Se in Adamo, prima che egli peccasse, fossero le virtù, & come, & fe vi fossero i meriti maggiori, ò minori, che non furono in lui, poscia che fi penti del peccato, & che non sono poi stati ne gli altri huomini nati di lui, che hanno hauuto la gratia. De i doni naturali, & fopranaturali, dati da Dio all'huomo, quando primie ramente lo creè. 213 In che maniera l'huomo nello stato della innocenza fosse impassibile, 82 im-2 Î4 mortale. Se gli huomini, durando lo stato della innocenza, sarebbono stati tutti vguali, & fe alcuni di loro haurebbono hauno dominio fopra gli altri huo-215 mini. Come gli huomini nello stato della innocenza, per uirtù della gratia, & del la giustitia originale, fossero ordinati con l'altre creature fuora della loro sperie. 216 Quando, & perche fu posto Adamo nel paradiso terrestre. 218

Della

\$

| <b>Della fcienza , che fù da Dio infula in Adamo .</b>                     | 219    |
|----------------------------------------------------------------------------|--------|
| In che maniera fi larebbe moltiplicara la spetie humana, se Adamo non p    | pec-   |
| caua, & fe i figliuoli farebbono di lui nati con la giultitia originale, i |        |
| gratia.                                                                    | 220    |
|                                                                            | 22E    |
| Che la disubidienza non fù il primo mouimento, che contra Dio nac          |        |
| nella volontà di Adamo, nè il primo peccato, che egli facesse, &           |        |
| fosse il primo.                                                            | 223    |
| Che il peccato di Adamo fù, secondo alcune confiderationi il più graue,    |        |
| mai fi facesse da altro huomo, & più di quello di Eua ancora.              | 221    |
| De i diordini dell'anima, & del corpo; ne'quali per lo primo peccato in    |        |
| fe Adamo.                                                                  | 120    |
|                                                                            |        |
| Di acune alle pene date a primi fuomini, per la foro colpa.                | 218    |
| Delle quattro piaghe, di che Adamo per lo primo peccato rimale ferito      |        |
| le quattro principali potenze dell'anima, & della scemata inclinati        |        |
| al bene.                                                                   | 230    |
| Delle due pene del danno, & del senso, alle quali si obligò Adamo p        |        |
| primo peccato.                                                             | 231    |
| Come le pene, che per lo primo peccato furono date ad Adamo, pal           |        |
| p da esso in tutti, che da lui discendiamo.                                | 232    |
| Come, & perche da Adamo fia ne posteri passato il primo peccato, che       |        |
| ginale fi chiama, etiandio quanto alla colpa.                              | 233    |
| Se il peccato originale fia più in vna parte, che in altra dell'huomo,     | ð:1¢   |
| egualmente fia in tutti gli huomini.                                       | 235    |
| Che gli huomini da difordini, che nasceuano nel viuer commune, fatt        |        |
| corti del lor male, 8e della corruttione della lor natura, penfarono e     | di si- |
| mediarui col mezzo delle leggi.                                            | 235    |
|                                                                            | 237    |
| Delle leggi in commane, & come, & perche gli huomini habbiano ha           | •µuto  |
| bilogno di più leggi, & quante fiano.                                      | 218    |
| Della legge eterna.                                                        | 239    |
| Della legge naturale.                                                      | 241    |
| Della legge humana, & della differenza, che è intra la ragione delle       | gen-   |
| ti, & la ragion ciuile.                                                    | 244    |
| Se ogni huomo fia foggetto alle leggi humane ; & quando fi pecchi nor      | n ef-  |
| feruandole, & quello, che si appartenga loro di vietare, ò di con          | nan-   |
| a dare.                                                                    | 2:47   |
| Se le humane leggi fi poffano mutare , ò tor via , & fe mai in cafe alcun  | o fia  |
| lecito di far contra quello, che esse comandano', d uierano.               | 249    |
| Perche, come, & quando foffe da Dio data la legge vecchia, & qual          | folle  |
| l'ufficio suo .                                                            | 251    |
| Delle cose, che nella legge vccchia si conteneuano in comune.              | 254    |
| De i precetti del Decalogo.                                                | 256    |
| Quel che fiano i precetti cerimoniali, & perche fossero dati .             | 257    |
| Perche hauendo gli huomini bifogno di legge, Iddio la diede loro pri       |        |
| ramen                                                                      |        |
|                                                                            |        |

-

ramente imperfetta, & le la legge uecchia duri ancora De i precetti giudiciali .

÷.

<u>و</u>ا

5

A. Same

1. N. 43 41. 19 41.

A Mary Same 1. 1. 1. 1. 1.

a Ball & South Sugar ....

1

2.4

43.

Che non esfendo ballate le altre leggi à rifanar la natura humana, bifognò, che Christo ci desse la sua nuoua divina legge, & in che cosa ella consifta. 265

De'precenti, & de configli, che si contengono nella legge di Christo. 266 Come fia, che per la gratia, che è la legge nuoua di Giesù Christo, fia stato à noi restinuito quello, che si perdette per lo peccato di Adamo. 269

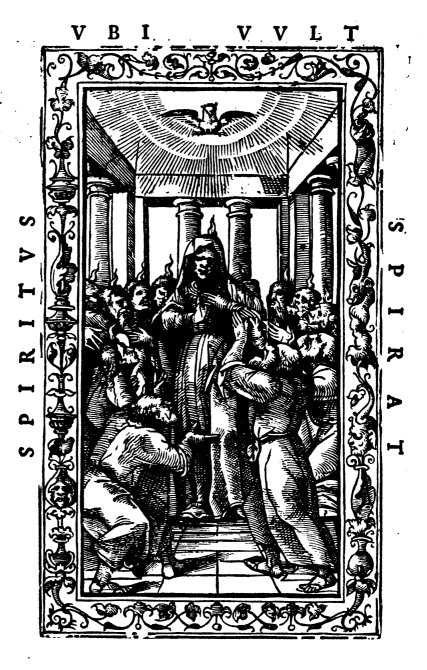
## Il fine della Tauola de Capitoli.

259

263

)**.**..'

ĉ





## DELLA HISTORIA DELL'HVOMO,

COMPOSTADA MESSER Lodouico Senfi, Giureconfulto Perugino.

LIBRO PRIMO.



### PROEMIO.



ITROVANDOMI per la graue età già quasi libero da molte occupationi, nelle quali per l'adietro necessariamente sono stato inuolto, & per questo tan to più obligato à dar conto al Signore Iddio del mio otio, ho meco pensato assai quel, che io deuessi imprendere à fare per più suo seruitio. Et parendomi, che molto seruano à Dio, & insieme gio uino al mondo coloro, che co i loro scrit ti scoprendo, & mostrando le verità

delle maggiori, & più graui cofe danno à Dio gloria, che è il primo vero, & illustrano le humanc menti; mi so risoluto di spendere il tempo, che mi auanza vacuo dal seruitio, che gli debbo nella Chiesa, oue Canonico sono, in trattare, scriuendo in Italiano volgare alcune materie principali della nostra religione, non trattate da alcuno ancora (che io sappia) in questa lingua,

#### DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

lingua, le quali, perche non è dubbio, che possono portar grande aiuto al la salute di chiunque le sà, à me pare, che ben sia, che etiandio à quelli sian note, che non hanno latino. Et prima che di altra cosa intendo parlare dell'huomo, & di lui teffer e come vna historia, nella quale come in isecchio possa, cui leggerla piacerà, chiaramente conoscere quel, che egli sia, il fine à che è stato creato, & i mezzi da peruenire à tal fine. Ne mi pare che dopo la sapienza, che considera principalmente Iddio, possa trattarsi alcuna materia, che più nobile, & à gli huomini più conueneuole, & più necessaria sia . Et deuendo io comporre questa historia, che sarà non delle cose fatte, o patite da huomini particolari, ma dell'huomo in comune; il qua'e perche, eccetto il peccato, non bà alcuna cosa, che non l'habbia da Dio riceuuta, & le cose, che l'huomo da Dio riceue, parte sono naturali, & parte sopranaturali ; divò auanti delle naturali ; cioè del corpo, dell'anima, & delle potenze di essa. Il che è in effetto tutto quello, che naturalmente si ritruoua nell'huomo. Et perche l'huomo è vna di molte parti di questo mondo, le quali tutte hanno ordine, & corrispondenza insieme, dirò poi come gli huomini siano ordinati con l'altre creature, che pur sono parti di questo mondo ; & quel, che da loro riceuano , & come siano ordinati intra loro : & appresso quello , che oltre all'essere stati da lui creati, riceuano naturalmente da Dio . Et perche tutto di si ode parlare del Fato, of della Fortuna quasi come di cagioni, onde procedano gli humani auuenimenti, mostrerò quel, che siano Fato, & Fortuna, & se alcuna forza habbiano in noi. Et essendomi con questo spedito di quello, che l'huomo ha naturalmente dentro, & fuora di lui, porrò fine al primo libro . Et volendo quindi passare à dire nel sccondo delle cose, che à gli huomini sopranaturalmente si danno, comincierò dalla simiglianza, & dalla imagine di Dio, che in vn modo è in noi per natura, 5 vi può effere sopranaturalmente in vn'altro modo per gratia, & molto più altamente ancora per gloria. Et fatto, che io mi habbia grado con questo, che parte è naturale, & parte fopranaturale, entrerò à dire de'doni, che sono sopranaturali affatto. Et prima ragione: dell'vlimo fine, à che l'huomo è stato da Dio creato, che è la eterna beatitudine ; & poi de'mezzi, co'quali può egli per uenire à tal fme, che sono i meriti , la gratia, & le virtù Theologiche , con gli effetti , che da effe procedono. 'Nel terzo, & vltimo poi, perche l'huomo, prima sbe Adamo peccasse, si trouò in vn'altro stato detto di innocentia, dal prefente molto diuerso, ragionerò di quello, mostrando delle cose naturali, or fopranaturali ne'primi duo libri trattate , quali fossero in Adamo , o non fossero ; dirò della giustina originale, della immortalità,della impasibilità, o de gli altri doni, che da Dio furono alla nostra natura dati in Adamo. Narrero poi come il Dianolo per inuidia lo assali, & con quali arti, & armis O

mi, or qual fosse il peccato, in che egli cader lo fece primieramente, or i mali che di ciò auxennero. Et principalmente dirò del grandißimo difordine seguito in tutta la bumana natura. Et quindi passerò à ragionare de i remedy, che contra questo difordine fi ritrouarono, & prima di quello, che fù da gli huomini ritrouato, che sono le leggi humane; & poi di quello che trouo Iddio. Il quale hauendo per questo effetto ab eterno deliberato di mandare dal Cielo quel gran Medico, che fu l'onigenito Figliuol **Ju**o à curare il genere humano , che era vn grande infermo , che giacea in serra, per preparare gli huomini à riceuerlo, diede lor prima la legge vecchia, & poi quando fu la pienezza de tempi, mando Giesu Christo authore della legge nuoua, la quale consiste principalmente nella gratia, con cui (come al juo luogo vedremo) ci rileua dalle ruine, che ne soprauennero per quel primo peccato. Et se bene le materie sono alte, & dissidi, mi ingegnero con l'auto del Signore di proporle in guifa, che anche gli indotti, o le donne le babbiano à poter intendere almeno in parte. Et à questo effetto bò voluto per più chiarezza procedere per modo di chi scriue histovia, narrando, & non disputando, ma si ben confermando le cose narrate. Nè in tutto questo trattato si aspettino da me opinioni nuoue, ma solo quel lo, che ci è proposto nelle sacre lettere , & dalle più lodate dottrine humane insegnato. Et l'ono, & l'altro inteso secondo l'espositione de' Dottori catbolici, or particolarmente di santo Agostino, of di san Tomaso, che fono duo occhi principalisimi nel corpo mistico della santa Chiesa catholica Romana. Da cui se per poco sapere, ò per inauertenza mi venisse scritto qualche cosa aliena, come può interuenire, essendo io huomo sottoposto à mille pericoli di errore, da adeffo per all'hora mi ridico, & lo rivoco, & mi ridirò, & lo riuocherò particolarmente sempre, che mi sarà mo-Strato quel, che essa accetti . Non volendo, che da me sia affermata parte alcuna in alcuno articulo, che da lei, nel cui sentimento, & di viuere, & di morire intendo, ap prouata non sia .

CHELA SCIENZA, CHE TRATTA DELl'huomo, & del fine, à che è stato l'huomo da Dio creato, & de i mezzi, con che puo egli peruenire à tal fine, è nobilisima, & à noi piu conueneuole, & necessaria di verun'altra. CAP. I.

N <sup>O</sup>N mi fia difficile à dimostrare, che fia così nobile, conueneuole & neceffaria à noi, (come ho detto) questa cognitione: Percioche inquanto è ella speculativa, & ha per fine la sola consideratione della verità, essendo delle cognitioni speculative l'vna più nobile dell'altra, prima per la certezza, & poi per la dignità del soggetto, quanto A 2 alla

· ...

### DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

alla certezza,questa cognitione auanza di nobiltà tutte le scienze naturali speculative . Perche este non hanno altra certezza, che quella della ragione humana, che può facilmente ingaanarfi : Aquesta bà etiandio in melte fue partila certezza della scuelation divina, che non può errare. Quanto poi alla d'gnità del seggetto, oltre che la gloria, che le anime beate banno appo Id lio, della quale ( perche è nostro vltimo fine ) di ragionare intendiamo, secondo che è nobilissima creatura, così ancora è nobilissimo sogetto, dico, che l'huomo, per lo quale, considerato anche naturalmente, furono da Dio creati i Cieli, & tutte le creature inferiori, che sono il soggetto, mtorno al quale per acquistare scienza si riuolge , si può dir, quasi tutto il diʃcorʃo della ragione humana , è più nobile, che non ʃono eʃsi Cıeli , & tutto quello, che è sotto di loro. In quanto poi questa cognitione è operatiua, ouer prattica ( come dicono) perche delle scienze operatiue quella è più no bile , alla quale sono l'altre , come à lor fine ordinate, non è dubbio, cbe ella và inanzi à tutte; essendo il fine di essa, inquanto è operatiua, di fare gli buomini buoni, & di condurli , medianti le buone opere, alla visione di Dio, che è sopra tutte l'altre perfettissima operatione; nella quale consiste la eterna beatitudine, & alla quale , come à fine vltimo fono ordinati i fini di sutte le scienze operatiue, & speculatiue . Et è anche questa cognitione più conueneuole all'huomo di ogni altra, percioche à ciascuna cosa si conuiene quello, che le stà bene secondo la sua natura. Ma all'huomo, il quale bà l'a nima, se ben nuda per natura di ogni scienza, & simile ad vna tauola rasa, ouero ad vna carta bianca, in cui non è scritto nulla, atta nondimeno, & acconcia à poter apprendere tutte le scienze ; niuna cosa stà meglio , che di dar perfettione all'anima sua, & quasi scriuendo in quella carta bianca, empirla, & ornarla di quante più scienze exli può; à fine però di poter median ti cotali scienze conoscere Iddio . Es principalmente stà bene all'huomo di acquistarfila cognitione di sè steffo, del fine, al quale è stato da Dio creato, & de mezzi, con che egli puote peruenire à tal fine, come quella, che più d'ogni altra gli è necessaria. Percioche quello si dice esser necessario , senza'l quale non si può arriuare al fine , al quale si aspira . Si come diciamo esser necessaria la Naue à fine di varcar mare, à fiume. Onde non potendo l'huomo peruenire al fin suo della vltima beatitudine, alla quale è ordinato, Je non sà qual sia, & in che consista tal fine, & quello, ch'exli habbia à fare per peruenirui, or se non conosce se stesso, l'infermità della sua natura, I la medicina, che da Dio gli è stata contra la detta infermità apparecchia ta, bisogna dire, che gli sia sopra modo necessaria questa cognitione .

Cbe

#### Che Iddio compose l'huomo di tutte le cose dell' vniuerso, facen dolo quasi vn picciol mõdo, & perche, & come ciò sia. C. I L

L SIGNOR Iddio, che è di infinita bontà, volendo farne parte altrui, & che ella f ffe conueneuolmente rappresentata; & conoscendo, che à far ciò non bastaua vna sola creatura, ò poche; ne cred molte, à fine che quello, in che alcune di esse mancauano, fosse sopplito dall'altre, or che tutte insieme tanto meglio facessero lo effetto, che egli volea. Efsendo cosa manifesta, che la vniuersità di tutte le creature, che innumerabili sono, viè più perfettamente della bontà di lui è partecipe, & molto me glio la rappresenta, che non fà qualunque parte di esse. Et perche doue è moltitudine farebbe confusione, se non vi fosse diuersità; nè puote per alcun modo intra le specie esser diuersità, che meglio le distingua, che quella di maggiore, & di minor perfettione, volle Iddio, che le creature fossero intra loro difuguali, & difpari, & che l'ona foffe più perfetta, che l'altra. Di che, fi come rifulta affai maggiore la bellezza, or l'ornamento dell'oniuerfo, così ancora affai maggiormente apparisce la marauigliosisima sapienza del Creatore in hauer fatte tante , & fi diuerfe creature differenti di perfettione intra loro, & ciascuna perfetta nel grado suo. Conciosia che Je bene ogniuno conofce quanto i corpi celesti fiano più belli di questi inferiori, nondimeno nuno è, cui non pais, che questo Mondo sia molto più bello, effendoci tanta varietà di corpi semplici, co misti , minerali , animati, dr non animatı, che non sarebbe, se Iddio hauesse moltiplicato i corpi ce lesti, si che non si trouasse verun'altra cosa, che Cielo, o Stelle, Malainfinita sua bontà & sapienza, se bene ha voluto per più ornamento così variare questa sua meraugliosisima, & bellissima fabrica, nondimeno per che quello, à che effo principalmente attese nella creatione delle cose, fu la perfettion dell'minerso, la quale grandemente dalla moltiplicatione delle cofe più nobili rifulta, hà voluto, che i corpi' celesti, i quali effendo mcorruttibili, & in molte maniere più eccellenti, o più perfetti, che gli altri corpi per se non sono, eccedano sopra modo in quantità questi inferiori, i quali in comparatione de Cieli sono picciolisima cosa. Et per questo vogliono ancora i facri Dottori, che gli Angeli, la cui natura auanza di perfettione ciascun'altra sostanza creata, siano stati fatti da Dio in tanto gran moltitud ne, che in molto eccesso, & incomparabilmente trapassano le cofe corporali. Hora Iddio, il quale è perfettissimo, & ba in se eminentissima mente la perfettione di tutte le cose, volendo, che di tal perfettione (secon do il modo loro ) participassero gli huomini ancora, & che la rappresensaffero, fi come l'bauea derivata ne gli Angeli ; in quanto hauea impreffo lor

١

#### DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

lor nelle menti le simiglianze, & le specie di tutte le cose create, volle deriuarla anche in noi : & nondimeno che noi, per conferuare la disuguaglian za, che tanto orna, ( come si è detto ) foßimo inferiori à gli Angeli. Onde non la communicò à noi in così alta maniera, come hauea fatto à gli An geli, ma in vn modo più baffo, ¿7 come alla nostra natura men nobile si con ueniua. Non impresse dunque nelle menti de gli huomini la cognitione, o le forme intelligibili di tutte le cose naturali, come fece ne gli Angeli; ma gli compose in vn certo modo di ogni cosa . Percioche diede los o l'ani ma, la quale, inquanto è intellettiua, conuiene, & è di vn medesimo genere con gl'Angeli; & il corpo, che in qualche mo do partecipa de corpi celesti, in quanto per la temperatissima complessione è assai più, che quei de gli altri animali, dalle contrarietà lontano, si come i Cieli, che mancano di ogni contrarietà, lontamißimi ne sono. Volse finalmente comporre il detto corpo de quattro elementi, ma in modo, che li duo superiori, che fono il fuoco, & l'aere, preualessero in esso quanto alla virtù. Percioche la vita principalmente confiste nel caldo, che bà dal fuoco, & nell'humido, che hà dall'aere, & che la terra, & l'acqua, che sono gli inferiori, prenalessero quanto alla sostanza. Ne potrebbe altramente saluarsi la parità nella mistura de gli elementi, se gli inferiori, che sono di minor virtu, non eccedesserio in quantità i superiori. Et perciò è scritto, che'l corpo di Ada mo fu fatto di fango, che non è altro che terra, & acqua insieme. El per questo auuiene, che l'huomo è chiamato ( si come anco è in qualche modo ) picciol mondo; in quanto tutte le creature del Mondo si ritrouano in ya certo modo nell'buomo.

Che il primo corpo humano fu immediatamente prodotto da Dio. CAP. III.

PERCHE in tutto questo trattato intendo (per quanto potro) non effere graue à lettori con dire cose sourchie; lasciate (come non necessarie) le false opinioni de gli Antichi Filosofi intorno al principio della natura humana, dico, che il primo huomo si da Dio immediatamente, non solo creato quanto all'anima, ma etiandio satto quanto al corpo. Et non è possibile, che sosse da alcuna creatura prodotto. Ilche, oltre l'autorità della scrittura, si dimostra. Percioche o vogliamo dire, che sosse so sogniamo dire, che sosse sono so sosse produte, so solo al primo agente, che è Dio Creatore. Non potendo alcuno secondo agente produrre, o formare cosa alcuna, se non di qualche altra cosa prodotta, & creata auanti dal primo agente. Non essento alle seconde cagioni conueneu e di produrre, se non trasmutando, cioè introducendo per via di generatione nuoue

Digitized by Google

muoue forme in luogo delle vecchie nella materia già prefuposta, & fatta prima dal Crestore. Il quale è quello, che solo produce creando, ciò è facendo di nulla. Et quando si dica, ( come è veramente ) che il primo corpo humano non fù creato di nulla, ma fatto di fango, non per ciò fegue,che poffa effere fatto da altro, che da Dio folo, che folo può fenza aiuto di alcuna cosa precedente introdurre le forme nella materia. Percioche le virtà create ( quali sono gl'Angeli, & gli altri secondi agenti ) non possono trafmutare i corpi , imprimendo altre forme sostantiali, se non applicando i proprij semi, & le virtù attiue proportionate alle virtù pasiue. Onde non essendo stato umanzi al primo buomo verun'altro buomo , per l'attiua virsù del cui s'eme si potesse formare il primo corpo humano, è necessario dire, che egli fosse immediatamente da Dio fatto. Può ben'essere, che gl'Angeli seruissero in qualche modo nella formatione di quel corpo, come à dire in preparare il fango, onde Iddio lo fece, come seruiranno anche in raccogliere la poluere de corpi morti nella general resurrettione, ma non gia che esi formar lo potessero in alcun modu.

Perche fosse dato il corpo all'huomo, & quale bisognò, che cotal corpo fosse, douendo seruire all'anima ragioneuole, C.IIIL

L L' Anima nostra, la quale secondo l'ordine della natura, è nel più basso grado intra tutte le creature, che banno intelletto, non essendole da Dio (fi come ha fatto à gli Angeli) stata impressa la cognitione di quello, che le è nec'essario per la sua persettione, ma bisognandole cercarla, o inuestigarla dalle cose sensibili, accioche ella potes-Je ciò fare, fù di mestiero, che oltre allo intelletto, se le dessero le virtù senfuiue, & il corpo, che hauesse gli occhi, & l'orecchie, & gli altri organi acconci, & proportionati alle operationi delle dette virtù. Et perche la per fettione di tutti i sensi, la qual consiste nella buona tempra de gli organi lo ro, tanto più quasi sempre si ritroua in ogni animale, quanto bà più perfetto il senso del tatto; accioche il senso del tatto sosse nell'huomo in somma perfettione, fù necessario, che egli nell'organo di cotal senso hauesse vna temperatisima mediocrità intra'l caldo, e'l freddo, & intra l'humido, e'l secco, & intra l'altre qualità, che si apprendono toccando. Percioche effendo il detto organo per così tempera'a mediocrità vyualmente distante, & in mezzo tra le dette contrarie qualità, può ageuolmente sentirle. Il cbe, se troppo declinasse ad alcuna di esse, far non potrebbe. Conciosia che fe per effempio, la mano fosse molto calda, non potrebbe sentire toccando **il calore** dell'altre cose calde . Onde perche gli organi del tatto fono duo ne**r** 🖬 , che deriuandosi dal cielabro si dipartono in molti rami, che indi scedendo, 0

do, or aggirandosi vanno quasi per tutto il corpo, quanto ogni animato corpo si ritroua esser più ridotto à quella vguaglianza di complessione, che si è detto, tanto meglio può sentire col tatto, or per conseguente con gli altri sensi anc ora, se qualche particolare ostacolo non glie le vieta. Et perche dalla bontà de sensi in qualche modo la bontà dell'intelletto risulta, non potendo nello intelletto nostro intrar cosa alcuna, che prima non sia (secondo il lor modo) stata ne sensi, & perche la bontà quasi di tutti i sen fivà dietro à quella del tatto, (come si è detto) & quegl'huomini sono di buon tatto,li cui corpi sono ben temperati come auuiene di coloro,che han no la carne tenera, i molle , i quali per questo fi fuol dire, che fono di buo no ingegno ; fù di bisogno che all'huomo si desse rn corpo di complessione temperatisima, & che quanto fosse possibil non declinasse in alcuna parte à gli estremi. Onde perche Iddio, & la natura non mancano nelle neceßi tà, gli hanno dato tal corpo, che di tutti gli animali perfetti niuno ve ne bà, che l'habbia così molle al tatto, & così tenero, come l'huomo. Ma con tutto ciò potrebbe forse ad alcuni parere, che egli quanto al corpo fosfe stuto dalla natura trattato assai scarsamente. Conciosia che essendo egli per l'anima intellettiua, che è incorrottibile, G immortale, nobilissima creatura, parea che, se gli deuesse dare nobilissimo corpo altresi, & quali sono i celesti, incorrutibile, of immortale. Il che non solo non è fatto, ma lo hà tale, che in affai cose è di minor persettione, che non sono quelli de gli altri animali. De'quali molti hanno alcuni sensi più vigorosi, i mouimenti più veloci, & più pronti, & le forze molto maggiori dell'huomo. Come auuiene de Cerui, che meglio odono, & faltano, & de' Leoni che fo no vie più robusti, & de' Cani che più acutamente odorano, & de gli vccelli che per l'ali, che hanno con più agilità si muouono, & più liberamente godono dello elemento dell'aere. Ad altri ancora è stato meglio prouedu to, essendo naturalmente vestiti tutti, chi di peli . chi di piume, & chi di fcaglie, & arma: i di denti , di vgne, & molti etiandio di corna . Ma à cid sirifonde, che ogni artefice si sforza di dare all'opera, che egli sà , quanto più puote atta, or accommodata dispositione per lo fine, à che egli la fà, eleg gendo anche à ciò la materia ben proportionata. Et pur che tal di (positione serua à conseguire il suo fine, non si cura se bà in se qualche imperset tione, necessariamente portata dalla conditione della materia, come (per effempio) fa il Fabbro. Il quale volendo far la sega, non elegge per ma teria di ella il vetro , ancorche sia lucido , or chiaro, perche per la fragilità, che bà in se, impedirebbe il fine della sega, che è di fendere il legno; ma elegge il ferro, che è duro, ancor che sappia, che può rugginirsi, og lograr sinondimeno perche ciù auuiene per la ineuitabil necessità della materia, della quale niuna si poteua eleggere più acconcia, non se ne cura. Hora (imilmente,

similmente, hauendosi à date il corpo all'anima intellettiua, accioche con effo medianti gli organi delle virtù fenfitiue, che fono gli occhi, gli oreccbi, il ceruello, & simili, potesse ella fare le sue operationi, & conseguire il fin suo dello intendere, fù necessario, che se le desse composto di carne, di offa, & di altre cose, così come è ; & per conseguente, che per la necessità della materia fosse passibile, & obligato alla morte. Et se alcuno dicesse, che Iddio potea con la infinita sua virtù prouedere à bisogni dell'anima intellettina per altro modo, che dandoli così fragile il corpo, & rimediare alla necessità della materia altrest. Si risponde, che in fabricare le cose della natura volle Iddio principalmente attender quello, che era alla natura delle cose, che egli facea, conueneuole; & non quello, che egli con la infinita possanza sua potea fare. Benche à questa corruttione ancora prouide Iddio, dando all'huomo la giustitia originale, nella quale, se egli hauesse faputo perseuerare non sarebbe nè morto, nè caduto infermo gia mai. Et dopo il peccato ancora hà Iddio proueduto, dando contra la morte, & gli altri difetti il rimedio della general resurrettione : Dalla medesima necesfità della materia, & della temperata complessione del corpo humano, del la quale l'anima intellettina hà di mestiero, quanto si è detto, è proceduto, che l'huomo è superato quanto ad alcuni sensi esteriori, & quanto alla vir tù, che muoue, da molti altri animali; & che particolarmente nel senso · dell'odorato è auanzato quasi da tutti. Il che è accaduto, perche fu necessario, che all'huomo (bauendo rispetto alla picciolezza del corpo suo) fi deffe il cielabro in maggior quati à , che à verun'altro animale, accioche i quattro sensi interiori mediante la grandezza di quello, che è il proprio organo loro, potessero più liberamente, & meglio produrre le loro operationi, le quali ( come al suo luogo si dirà ) necessarisime sono alla opera-• tione dello intelletto : & anco accioche con la frigidità del molto cielabro fi temperasse il caldo, che necessariamente fù posto nel cuor dell'huomo, affine, che e' fosse di leuata, & diritta statura. Di che Jegui, che per la molta humidità, di che il molto cielabro abonda, il senso dell'odorato, il quale à produrre bene la sua operatione ha bisogno del secco, restò in noi quasi stupefatto, & stordito. Le onghia similmente, le corna, la grossezza, 🗸 la durezza della pelle , che à gli altri animali serue come per armatura contra ogni offesa esteriore, & la moltitudine delle scaglie, che è ne i pesci, & de'peli, che si ritruoua ne'bruti, più che in nci, & tanta copia di piume che hanno gli vccelli, è per l'abondanza, che è in loro del terrestre elemento : Il quale fù necessario , che manco si moltiplicasse in noi per seruare quella temperanya di complessione tanto necessaria, quanto si è detto. Ma queste imperfettioni sono state dalla Diuina sapienza ricompensa te nell'huomo con darli lo intelletto, & le mani, con cui può egli in mille modi B

#### DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

modi auanzarsi in prouedendosi, & di armi, & di vestimenti, & di tutto quello, che gli sà di mestiero; per soccorrere alle hamane necessità, & per procacciarsi le commodità della vita, & disfendersi da ogni offesa, & ingin ria, che da qualunque cosa venir gli potesse.

#### Perche fosse all'huomo data in aiuto la donna, & perche ' fosse fatta di vna sua costa. CAP. V.

A Donna fù data da Dio all'huomo in aiuto necessario associationen te quanto al generare, perche senza essa non può egli ciò fare per alcun modo . Ma quanto à molte altre bisogne della vita gli fu data in aiuto sì bene, ma non già necessario assolutamente. Percioche eccetto la generatione, niuna cofa è, nella quale non possa esser l'huomo dall'huomo aiutato senza la donna. Ma se non assolutamente, fu nondimeno in qualche modo ( postposto anche il rispetto della generatione ) necessario, che le donne vi fossero, in quanto possono esse à molti offitij della bumana vita più conueneuolmente, or meglio, che gli buomini sodisfare. Ogn'ono sà, che ogni di in ogni casa occorrono molti affari, iquali sono così proprij della moglie, che al marito nulla si conuengono, à poco ; si come all'incontro mol ti altri ve ne bà, che flanno bene , & sono diceuoli al marito, si che alla moglie non si conuengono . Et formò Iddio la donna di vna delle coste di Ada mo, laquale gli hauea egli data, non perche fosse , come gli altri ossi,necesfaria alla perfettione, & alla integrità della persona di lui, in quanto era egli vn'buomo particolare ; ma solamente in quanto era principio della bu mana generatione, & per ciò gli potette effer leuata, fenza che lasciaffe di . fetto, o che facesse alcun nocimento à quel corpo. Si come anche nella generatione commune il seme si scioglie, & si diparte da lombi del generante, fenza che egli resti perciò manco ò scemo in alcuna parte . Et di cotal costa formò Iddio Eua con aggiugnere nuoua carne, 6 nuoue offa , trafmutando in effe altra materia , d pur ( come più verifimil pare) creandole di nien te fino alla grandezza conueneuole di quel corpo. Et volle Iddio trarre la donna dall'buomo per più dignità di lui, & accioche fi come tutto quel, che è creato, bà principio da Dio; cotì tutta la generatione bumana bauesse principio da Adamo . Fecelo ancora perche l'huomo più caramente l'amiffe , da lui dependendo, & effendo carne, & offa di lui, & anche perche all'incontro fosse egli più caramente amato, & più bonorato dalla donn a, come cagione, & principio di lei . Et finalmeute lo fece per figurare, chefi come Eua sposa di Adamo bebbe principio da Adamo, così la Chiefa, che è ſpoſa di Cbristo , deuea bauer principio da Cbristo. Et volle Iddio trar la donna da l'ono de lati dell'buomo, per dinotare,che dal lato di Christo deneano

ueano vícire i Sacramenti, che fono il fangue, & l'acqua, ne quals è ordinata la Chiefa. Et non gli piacque di trarla dal capo, da' piedi, per mostra re, che tra'l marito, & la moglie deue effer congiungimento non di feruitù, d di dominio, ma di vna certa vguaglianza. Non che non deueffe anche in quel primo stato la moglie effer foggetta al marito, percioche effendo or dine di Dio, che le cofe men perfette fiano fuddite alle più perfette, & da lor gouernate; non è dubbio, che la donna, che è di minor perfettione, che non è l'huomo, nelquale per natura abonda più il giuditio, & il lume della ragione, gli deuea etiandio in quello ftato effer foggetta, ma non guà di foggettione affoluta, & come fchiaua per folo feruitio, & vilità di effo marito; ma perche la donna foffe indrizzata, & gouernata da lui ad viile, & benefitio principalmente di effa.

Quando, di che, & da chi si facciano le anime humane. C. VI.

JOI babbiamo fin qui trattato del corpo bumano. Hora à trattare dell'anima cominciaremo. Ne perche auanti,che dell'anima, hab biamo detto del corpo, creda alcuno, che il corpo del primo buomo, ananti all'anima, che di sè lo formo, fosse fatto, si ben parue, che santo Agostino alcuna volta lo dicesse, ma egli non lo disse mai affermando. Affermano bene gli altri Dottori , che intra la creatione dell'anima, & del corpo del primo huomo non fù alcuno internallo, ma che furono fatti ambi duo insieme. Et à cosi affermare si munuono sperche non conuenendo à Dio ( come esi dicono ) di operare imperfettamente, bisogno, che tutte le cose fossero fatte da lui nella prima creatione in Stato perfetto, secondo la conditione della lor natura. Onde essendo così l'anima, come il corpo, quanto à se parti dell'huomo impersette rispetto al tutto,non conueniua (di cono esi) che Iddio prima facesse questo, che quella, ma che nello istante me defimo, che fece il corpo, facesse anche l'anima, laquale informando desse la vita, & l'effere al corpo. Nè fù l'anima del primo buomo tratta dalla po senza della materia, fi come nè anche fono quelle de gli altri huomini, che in cio non simigliano le anime de bruti animali, lequali perche sono tratte dalla potenza della materia, non stanno per se stesse, nè restano, morti che sono i corpi. Onde non si può propriamente dire di cotali anime, che . elle fiano, à che habbiano l'effere, ma che per effe fono, & banno l'effere esi animali. Ma l'anime de gli huomini, che possono stare per se stesse, non si cauano dalla potenza della materia, ne si famo di alcuna materia. Percioche propriamente parlando , l'eßer fatti di materia, non si conniene, se non à corpi. La onde non essendo le anime nostre corpi ( come poco appresso si mostrerà ) nè fatti di alcuna materia, resta. B 2

Digitized by Google

#### DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

resta, che fi facciano di niente, non da Angeli, nè da alcun'altra creatura operante in vitù propria, nè in virtù di Dio altresì,ma da Dio immediatamente; Non essendo posibile(come di sopra si disse) che da alcuno secon do agete si faccia qual si voglia cosa di nulla; ma solo di qualche altra cosa fatta prima dal primo agente, che è Dio.

#### Se l'huomo habbia più anime, ouero vna fola. CAP. VII.

, ' ΝΑΤVRA de corpi, che per se steßi , stando ne'luoghi proprij; 15 conueneuoli à loro, non si muouano, se mossi non sono da qualche altra cosa. La palla per essenzio non si muoue da se; ma si ben battuta col maglio da colui, che giuoca. Hora perche pur fono alcuni corpi,iquali senza che siano mossi da alcuna cosa fuora di loro, pur si muouono ; vedendosi, che questa operatione trapassa, & è sopra la natura de' corpi, è bisognato dire, che ciò proceda da qualche altra natura, che sia in loro. Et questa natura è stata chiamata anima . Et perche tali mouimenti, che operationi si possono chiamare ancora, si vedono differenti, & alcu ni ( come auuiene nelle piante , ) sono solamente circa'l medesimo corpo , inquanto lo aumentano , o lo nutriscono ; o circa i corpi della medesima sta tie, in quanto li generano. Et altri arrivano oltre à cuò à tutti i corpi sensibi li, ò vedendoli, ò vdendoli, ò odorandoli, ò gustandoli, ò toccandoli, ò mouendoli da vn luogo ad vn'altro; ma più di questo non possono; come veggiamo ne gli animali bruti. Et finalmente vi hà vna operatione, ò moui mento, che vogliamo dire, che sistende à tutte le cose, che in qualunque modo hanno l'essere, così corporali, come senza corpo, er questo è lo inten dere, ilqual'è nell'huomo solo. Da questa diuersit i di operationi, or di mouimenti si è venuto in cognitione, che si ritrouano più sorti di anime. Et perche nell'huomo si vedono, non questa sola operatione dello intendere, che è sua propria, ma tutte le altre, che annouerate habbiamo, of delle piante, of de gli animali bruti; non sono mancati de Filosofi, che differo, che nell'huomo sono tre anime. Il che si dimostra esfere imposibi le. Perche effendo l'anima forma sostantiale, ciò è quella cosa, che dà l'effer huomo all'huomo; seguirebbe, se ciò fosse, che ciascun'huomo hauerebbe l'effer sostantiale triplicato, & sarebbe, (per cosi dire) tergemi no, I non vn solo, ciù è, distintamente, huomo, I animal bruto, I pianta. Il che è inconuenientisimo à dire. Apparisce ancora ciò essente imposibile, perche l'anima, quando è assai intenta ad vna operatione, non può effere intenta ad vn'altra. Cio si vede in coloro, che combattono, i quali, se mentre sono grandemente intenti alla battaglia, riceuono delle ferite, molte uolte non le sentono, se non, dopo, che quell'ardore

re di attentione (i và raffredando. Ilche auuiene, perche l'anima, che è vna fola, non può in vn medefimo tempo effer grandemente intenta à più cose of ( come à dire ) con la ragione à comandare i monimenti alle mani, or all'altre membra, or con le fensitiue virtu ad apprendere il dolore delle ferite, & perciò molte volte in combattendo si perde la schermaglia. Et col ro, che con la parte sensitiua molto si adirano, perdono bene spesso salmente l'uso della ragione, che non sanno quasi quel, che si facciano; d che si dicano. Et si vede, che quanto alle potenze vegetative auviene il me desimo, perche quelli, che in gran dolore di animo sono, perdono l'appetito del cibo, non per altro, se non perche essendo l'anima tutta ingombrata da quella passione sensitivascon la potenza nutritiva non sà il suo devere. Et chi con la parte ragioneuole è grandemente occupato in cure graui, perche la generatiua in lui manca di fare il suo vificio non hà appetito de piaceri di Venere, le quai cose non auerrebbono, se gli huomini hauessero più anime, perche per la perturbatione dell'una, non la scerebbe l'altra di far ri posatamente il suo víficio. Bisogna dunque dire, che l'huomo habbia sola mente l'anima intellettiua, & che questa, tutto che sia vna sola, habbia in fe tutte le persettioni, o le virtu, etiandio dell'altre due, o che sia simile al numero ternario, che contiene il duo, & l'uno; ouero alla figura di cinque angoli chiamata pentagono, la quale in virtù contiene il triangolo, & il quadrato.

#### Come fi faccia la generatione dell'huomo. CAP. VIII.

- EEDENDOSI, che la generatione cosi de gli huomini, come di tutti gli altri animali perfetti, si fà per lo congiungimento del maschio, & della femina, & non altrimente mai, potrebbono facilmen te alcuni farsi à credere , che l'anima intellettiua,che è nell'huomo,fosse pro dotta dalla virtù del paterno seme, secondo che ne gli animali bruti, & ne gli huomini ancora si produce la sensitiua. Ma essendo ciò falso, voglio, prima ch'io passi più auanti mostrar breuemente, come i sacri Dottori, o i Filosofi Christiani intendono, che si faccia la generatione dell'huomo. Il che non potra farsi, che insieme non si dichiari come anche si faccia quella de gli altri animali.Dico dunque,che dall'anima del generate esce,et fi deriua nel seme di lui vna attiua virtù efficace, fondata nello spirito, ilqua le appasifce nella bianca schiuma , che seco porta il seme ; la quale virtù accompagnata dal caldo, che le viene da corpi celesti, arriua giuntamente col seme nel Vaso della semina, & quiui ritrouando la materia proportionata , che sono i sangui preparati , & disposti dalle qualità naturali del caldo, or del freddo, dell'humido, or del fecco, or fimilmente da corpi celesti,

7

### DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

celesti, subito caua dalla detta materia, & fa vscire in atto l'anima vegeta " tina, che ini entro era in potenza di effere dal proprio agente, che è il maschio proportionato mediante il seme indi tratta. La qual'anima così prodotta nel medesimo instante informa, & dà vita à quei sangui, trasmutandoli in quello, che i Greci chiamano Embrione, come hanno poi fatto per mancamento di parole anche i nostri; che è quella cosa, che nel ventre maserno vine, prima che habbia ricenni i lineamenti della sua specie. Et così, fatta la generatione la medesima anima, raunando gli alimenti, median ti le virtù nutritiue, che ella seco addusse, gli conuerte nella sostanza del det to Embrione, fin che crescendo sia diuentato conueneuole materia all'anima sensitius. La quale (corrompendosi la vegetatius) per la virtù attina portata dal seme, vi si genera in vno instante, nella medesima maniera, che della vegetatina si disse. Et quel seme, fornita che ba, (come si è detto ) la sua operatione insieme con lo spirito, che contenena, & con quella virtà attina, che hauea seco addotta, subito si dilegua, come si dilegua, & si speene anche subito la scintilla del fuoco, dopo che vscita dalla pietra percos-Ja dallo acciaio, o giunta alla poluere dell'archibugio, vi hà in vn instanse, corrompendo la forma della poluere, generata quella del fuoco. L'anima sensitina poi informato, che ella hà di se quell'Embrioue, & di vn pezzo di carne viuente fattone vn animal sensitiuo con imprimergli anche i lineamenti del cuore, ò di altro principal membro, hauendo portate seco non solamente le virtù sensitive proprie di lei, ma con esse insieme etiandio le vegetatine, raunando alimenti, li conuerte in fostanza della cofa ani mata; nè cesa, operandole tuttauia intorno, di darle perfettione. Et que Sto è il modo della generatione commune à gli huomini, & à tutti gli altri animali perfetti. Quello, che d'hora inanzi aggiugneremo, sarà proprio de gli buomini soli. Percioche l'anima sensitiva, come prima ha condotto quell'Embrione ad effer conueneuole materia dell'anima intellettiua, fi corrompe. Il che dicono, che ne maschi è quaranta giorni dopo la prima operatione del seme, & nelle femine ottanta. Et nel medesimo instante Iddio creando insteme, or infondendo l'anima intellettiua, ne informa quel la cosa, che era auanti animal sensitivo, & per essa lo sà esser buomo. Et la medesima anima con le virtù vegetatiue, & sensitiue, che porta seco, tutta via operando allo aumento, & alla perfettione del suo corpo, non ces fa mai, fin che effendo maturo il tempo del parto, esca del ventre, & di poi ancora, fin che gli organi de i sensi siano ben disposti alle loro operationi, or che il corpo sua arrivato alla conueneuole grandezza, o poscia quanto è di mestiero sin che gli dura la vita. Non induce adunque il seme del generante l'anima, intellettiua nel generato, ma ben vi induce la vegetatiua, o la sensitina, & mediante lei dispone la materia à riceuere la intellettina. Nè può

Digitized by Google

Ne può effere, che sia altramente. Percioche, effendo il seme cosa materiale, non hà virtù di produrre effetti, che siano sopra le forze della materia, come è lo intelletto dell'huomo, che fa le sue operationi senza gli organi corporale, maßimamente, che la virti , che è nel seme , si derina dalla virtù dell'anima del generante : non in quanto quell'anima opera per lo in telletto, ma in quanto vsa lo instrumento del corpo, & è vegetativa, & sensttina. Onde la virtù dell'anima intellettina, per quanto è intellettina, non può derinarsi nel seme. Et ciò fù ben conosciuto da Aristotile, il qual disse, che lo intelletto veniua di fuori. Et ben fu ancora significato da Mo sè nel primo del Genesi, oue parlando de gli altri animali, per mostrare, cbe l'anime loro víciuano dalla materia, dice, che Iddio diffe; produca la terra l'anima viuente : & parlado dell'huomo , per mostrare , che l'anima bumana era immediatamente da Dio creata, dice, che Iddio (pirò nella faccia di Adamo lo spiracolo della vita . Et perciò nell'oltimo dello ecclesiastico, parlandofi della morte dell'buomo, è scritto: Ritorni la poluere nella terra, onde è venuta, & lo spirito se ne torni al Signore, che lo diede. Et il credere altramente sarebbe heresia. Perche si verrebbe tacitamente à dire, che l'anima, essendo prodotta dal seme, non potesse star per se stessa, & cbe non fosse immateriale, non potendosi le sostanze immateriali generare, ma folamente creare ; & per conseguente , che non fosse dal corpo se parabile, ne immortale ; Il che è contra la fede . Nè da questa dottrina rifulta, che il Padre non generi il figliuolo, (e ben l'anima del figliuolo non è prodotta dal Padre. Percioche à fare la generatione basta, che la virtù, che è nel seme paterno, generi mediante l'anima vegetatiua quello Embrio ne, & che poi gli dia l'anima sensitiua, & lo disponga à riceuer la intellettina. La quale creata, & infusa immediatamente da Dio, di se lo forma, Ugli da l'effere huomo.

#### Se l'anima fia corpo, & che cofa fia. CAP. VIIII.

R ESTA bora di cercare quello, che fia quest'anima. Et perche alcuni conformandosi con gli antichi naturali, i quali stimarono, che in tutto l'vniuerso altro, che corpi non si trouasse, credere potrebbono, che corpo ella sosse, corporte i corpi, in quanto corpi, (come nelle pietre si vede) non viuono, conon possono essere primo principio di vita in alcun viuente, dico, che dimpossibile, che l'anima, la qual viue, co di principio interiore della vita dell'animale, sia corpo. Et questo si dimostra ancora dalla virtu, che denell'anima intellettiua di poter conoscere le nature de tutti i corpi. Conciosia che quando

Digitized by Google

#### DELL'HISTOR'IA DELL'HVOMO

do vna cosa è atta à poter conoscere più nature, se autiene, che ella habbia in se alcuna di quelle nature, è impossibile, che più possa conoscere l'altre. La lingua (per effempio) la qual puo per sua natura conoscere tutti i sapo ri, se per qualche accidente auuiene, che habbia in se vn particolar sapore, non può più conoscere gli altri. Ciò veggiamo noi tutto di ne gli amalati di febre, à quali, perche hanno molte volte la lingua piena di humor colerico, & amaro, qualunque cosa si gustino all'iora, per dolcisima che ella sia, pare amarissima. Se dunque l'anima intellettua sosse corpo, à hauesse in sè la natura di qualche corpo, sarebbe impossibile, che potesse conoscere le nature de gli altri corpi. Ma perche pure sperimentiamo, che le conosce, bisogna dire, che ella non è corpo: ma che è ben ( come disse Ari- ; Stotile) atto di corpo naturale, & organizzato ; il quale hà in potenza la vita. Il che importa, che ella formando immediatamente il corpo, gli dà l'effere, or corpo, or organizzato, or poffente ad operar le opere della vita. Intendendo che nello animato, del quale l'anima è atto, sia compresa anche essa anima. Si come il calore, il quale è atto di tutte le cose calde, in quanto sono calde, è compreso per essempio, nell'acqua calda.

#### Se l'anima humana può star per se stella. CAP. X.

SSENDOSI de!erminato, che l'anima non è corpo, ma atto di cor po, che hà in po enza la vita, è necessario, che bora veggiamo se 🖊 Vanima humana habbia l'effere 🕁 poffa stare per se steffa . Percio che effendo proprio di lei il poter conojcer principalmente le nature, non delle forme sciolte da ogni materia, quali sono gli Angeli; ma si ben delle forme, che hanno bisogno di esfer sostenute dalla materia; potrebbe parere, che la nostr'anima, se ella dalla materia di questi corpi sost nuta non fosse, starnon potesse. Per chiarezza dunque di questo dico, che di tutte 'e cofe dell'oniuerso, parte stanno, & banno l'essere per sè stesse, come auuiene di tutte le sostanze, che sono in atto; & parte non possono stare, nè hanno l'effere per se, ma bisogna, che siano sempre cong unte, & appogg ate à qualche altra cosa, che le jostenga. Et tali jono tutti gli accidenti, che non banno lo effere da fè, ma nelle fostanze , 5 r.e' foggetti, de'quali fono.accidenti. Come veggiamo aunchire de'colori, i quali è forza; che ò in pietra, ò in leg no, ò in carne, ò in altro; sempre si rurouino in qualche sostanza, nè possono per alcun modo mai siar senza. Per conoscere adunque qual fia l'effere di ciascuna cosa, & se ella possa stare, & habbia l'effere per le steffa, ò pur sia costretta ad appoggiarsi à qual be altra cosa, che la sistenga, bisogna guardare come ella fuccia la sua operatione. Percioche ciascuna cosa, secondo che hà l'operare, così anche hà l'essere. Di modo, che se le anime operano per : d stesse , è necessario , che elle habbiano anche l'e∬c;e

### LIBRO PRIMO.

Peffere per fe steffe. Ma se elle non possono per se operare, ma solamense infieme co' corpi, à i quali congunte sono, bisogna dire, che elle non habbiano l'effere, ne poffano stare per se steffe, ma solamete inquanto sono congiun te a corpi. Et tali sono le anime de bruti. Le quali essendo forme cauate, ( come di fopra si disse ) dalla potenza della materia, non operano alcuna sofa per se steffe, ma tutte le loro operationi fanno giuntamente co' corpi. Percioche effendo intie le potenze di quelle anime legate à gli organi, che Jono corporei, niuna cosa possono esse fare, se non medianti i detti organi, AT con qualche alteratione, & mutatione di esi . Quindi auuiene, che nel vedere le pupille de gli occhi, che sono gli organi della potenza visiua, si al serano, & fi mutano per la simiglianza de' colori, che vedendo riceuono. La onde, secondo che l'anima non ragioneuole, (qual'è quella de'bruti) non opera alcuna cosa da se ma le ope ationi tutti sono del composto, ciò è del-Fanima, og del corpo insieme, così non hà l'essere da sè senza il corpo. Ma l'anima ragioneuole, qual'è quella dell'huomo, che hà la operatione sua pro pria, che è il volere, o lo intedere, il che ella fà per se stella, o senza che co tale operatione sia atto di alcun'organo corporeo; bisogna dire, che ella hab bia anche l'effere per sè steffa. Et se bene à produrre la operatione dello in tendere hà bisogno ( come al suo luogo si dirà ) de fantasmi, i quali sono atti di organi, nondimeno perche così fatti fantasmi non seruono al nostro in telletto come organi, ma sono in luogo di oggetti, si come i colori sono oggetti della virtù, che vede, non segue, che l'anima non faccia cotale operatione per se stella, & per conseguente, che ella non habbia l'effere, & che non poffa stare per se steffa . Si come non perche gli animali bruti habbiano bisogno de gli oggetti sensibili, per far le loro operationi del sentire , & co me à dire del colore per vedere, & del suono per vdire, segue, che esi non Stiano, on non babbiano lo effere per se steßi.

#### Se l'anima dell'huomo fia incorruttibile, & immortale. CAP. X I.

SSENDOSI mostrato, che l'anima humana hà l'effere, & stà per le steffa, non deurebbe riuscire molto difficile il far conoscere, che della etiandio incorruttibile, & immortale, ancorche molte altre co -fe, che stanno per se steffe, ogni giorno corrompersi, & morirsi veggiamo. Ma cio non anniene se non di quelle, che banno il loro essere nella materia, come sono gli animali bruti, & le piante. Quelle, che starno, o che star possono senza materia, quali sono gli Angeli, & quali essere le humane anime conchiuso babbiamo, non puo in alcun modo accadere, che si corrom spano, o che si muoiano. Et à cio dimostrare si procede in questa maniera. C Di tutte

1

9

Di tutte le cose, che sono in tutto l'oniuerso, niuna è che si corrompa, se non perche la sua forma, che le dà l'effere, si disparte da lei. Hora certissimo è, che quello, che per se si conviene ad alcina cosa da lei dipartire non si può già mai ; ma dalle cose , alle quali si conviene, non per se, ma per rispetto di altro può ben dipartirsi, dipartito che se ne sia quello, per lo cui rispetto lor conueniua. La ritondità per essempio, la quale si conuiene al cerchio per se stesso, non se gli pud mai per alcun modo leuare, ma si pud ben leuare al ferro, di che è fatto il cerchio. Perche al ferro la ritondità non si conuiene per se stessa, ma per rispetto del cerchio. Hora perche l'a nima ragioneuole è forma, che stà per se flessa ( come si è detto ) es perche forma non vuol dire altro, che atto, or perfettione; or conciosia che non puo darsi alcuna perfettione, la quale stia per se stessa, che non babbia l'esfere, che è la prima perfettione in tutte le cose ; bisogna dire, che l'essere per sè si connenga all'anima ragioneuole, & che non possa mai da lei dipartirsi, nè essere tolto; si come la ritondità non può esser mai tolta, ne dipartirsi dal cerchio, & per conseguente, che ella sia incorruttibile, & immorta le. L'huomo perde bene l'effere come veggiamo ogni giorno, quando l'anima si parte dal corpo, ma lo perde, perche all'buomo l'esser non si conniene per se stesso, ma per rispetto dell'anima, si come la ritondità si conuie ne al ferro, non per se stello, ma per rispetto del cerchio. Appresso si dice, che niuna cosa può corrumpersi mai, se non per qualche contrarietà che bà in sè. Come auuiene delle cose composte de quattro elementi, le quali perche sono di nature, & di qualità contrarie intra loro, si corrompono. Ma i Cieli, che sono di materia non suggetta ad alcuna cotrarietà, durano sempre. La nostra anima dunque nella cui sostanza, perche è semplice for ma, non è alcuna contrarietà ; è impossibile, che possa corrompersi. Ne perche ella riceua in sè la cognitione delle cose contrarie, et discordi intra lo ro, è in lei contrarietà, ò discordia alcuna. Conciosia che nell'intelletto le ragioni delle cofe contrarie fono concordi . Onde auuiene, che per la cogni tion di vn contrario si conosce l'altro. Et à questa verità rende chiaro testimonio l'appetito, che la natura ha posto nell'anima de gli huomini di viuer'sempre. La onde non facendo la natura mai cosa alcuna indarno,segue, che tal desiderio non possa in lei esser vano. Ne perche gli altri animali fuggano la morte, creda alcuno, che essi ancora appetiscano di viuere sempre : Conciosia che esi, che mancano di intelletto, non possono conoscere il futuro. Et perche l'appetito sempre và dietro alla cognitione, un possono ne anche desiderar cosa alcuna come futura. Conoscono bene i pe ricoli presenti, & quelli vorrebbono fuggire. Il futuro si come non è conosciuto, così non è fuggito, nè desiderato da loro. All'huomo solo adunque di tutti gli animali per l'anima intellettina, che è in lui, ha dato la natu ra, che

ra, che apprenda il vinere senza fine, & insieme, che lo desideri. Con que Sta conclusione della immortalità dell'anima, si accorda etiandio il bellisimo ordine imposto della diuina sapieza alle cose, per più perfettione dell'vninerso. Il quale essendo stato da lei riempito di innumerabili creature, I'ona delle quali hà voluto, che contenga in sè, & auanzi la bontà, & la perfettione dell'altra, come fanno i numeri ; ben conueniua, hauendo ella delle creature, le quali hanno cognitione, fatto parte intellettiue, incorporee, or immortali, quali sono gli Angeli, or parte sensitive corporee, or mortali, qual sono i bruti ; che facesse gli huomini , iquali hauessero à stare in mezzo intra le dette due nature, & fossero quanto al corpo sensitivi, cor porei, & mortali, come i bruti, & quanto all'anima intellettiui, incorporei, or etiandio immortali, come gli Angeli; or che secondo che gli huomini contengono in se, & auanzano le perfettioni de gli animali bruti; così le perfettioni loro fossero contenute, & auanzate da gli Angeli. Et si potrebbe, chi volesse, con l'authorità confermare tal cosa, tirar' in proposito (fi pud dire) tutta la scrittura sacra, og quanti libri hanno scritto mai tutti i Dottori Christiani catholici, & forse anche i non catholici. Non, elsendo, che io sappia, stato ancora alcuno Heretico di così peruersa, & pazza mente, che babbia ostinatamenie negata la immortalità dell'anima. Et il Pomponaccio, il quale trattò tal volta questa moteria in modo, che ad alcun parue, che egli vi vacillassi, dicono, che ciò fece per vana ostentatibne dello ingeguo, & non perche bauesse l'animo ostinato , in non volerla intendere, come la Chiesa la intende. Et tra gli antchi Gentili, che non heb bero altra cognitione di Dio, J delle sostanze separate dalla materia, se on quella, che con molta fatiga, 15 pian piano fi acquistarono dalla cogni sione delle cofe materiali, & corporce, non sono mancati molti, che banso tenuto, che l'anima nostra sia immortale. Et principalmente ciò tenne Socrate, giudicato da gli huomini, & da quelli, che erano tenuti Dei in quei tempi sapientisimo, & con Platone tutta la sua scuola. Et Aristotile, an corche molti vadano cauillando, & calúniando i suoi detti in più luoghi,fà Il medesimo. Come si vede nel secondo libro dell'anima, oue intendendo del la parte intellettina, dice, che niuna cosa probibisce, che qualche parte dell'anima sia separabile, percioche non è atto di alcun corpo. Et nel medefimo libro più à basso, dice. Dello intelletto, do potenza consideratina non è ancor chiara cosa alcuna, ma pare, che sia vn'altra sorte di anima, or che questa sola si separi, come cosa eterna dal corruttibile. Et nel terzo libro, parlando dell'intelletto, dice. Questo solo è separato, il quale è veramente, & questo solo è immortale, & perpetuo. Et Marco Tullio riferisce, che vno Filosofo cirenaico, detto Hegesia, andaua predicando publicamete, che l'anima nostra era immortale, & che С in ر را

in questo corpo stana come in vna oscura prigione, dalla quale, poi che el la libera fosse, deuea andare in luoghi amenissimi, er che ciò persuadea con ragioni tanto essicati, che molti per trarre l'anime loro da cosi fatte miserie, a quella felicità, si dauano volontariamente la morte, er che perciò gli sù da Tolomeo Rèvietato il parlare più di tal cosu.

# Se l'anima dell'huomo fia lo istesso huomo. CAP. XII.

AVENDO disopra fermato, che l'anima dell'huomo bà l'effere . I può stare per se steffa ; potrebbono per auentura alcuni farsi à 🔺 credere , ch'ella per se , & fenza il cor po fia l'huomo , & che il cor po non sia parte dell'huomo, ma che d come giumento lo porti, d come vestimento lo ricopra, per l'huomo intendendo non altro, che la sola mima, fecondo che credette Platone. Ilquale dicea, che l'huomo era l'anima, ch'usaua, & si seruiua del corpo. La cui oppinione, se le altre opera tioni dell'anima, oltre alle ragioneuoli, si facessero ( come esso tenea ) senza il corpo, non bà dubbio , che potrebbe sostenersi . Percioche se così fosfe , tutte le operationi , che conuengono all'huomo , farebbe l'anima fola, la onde perche ciascuna cosa e quello, che sà le operationi di tal cosa, sevui rebbesche l'anima per sè sola fosse (secondo che tenea Platone) tutto l'buo mo. Ma perche l'anima humana non basta per se sola à fare senza gli or gani corporei tutte le operationi dell'huomo, che sono non solo lo intende re, che è proprio di lui, ma anche l'udire, il vedere, l'odorare, il muouerfi, & l'altre, che hà egli communi con gli altri animali ; ne possono dalle potenze dell'anima effere prodotte senza gli organi corporali, à quali legate sono, bisogna dire, che insieme il corpo, & l'anima, & non l'anima sola sia l'huomo. Il che apparisce ancora, perche non potendosi dire dell'anima humana, che ella sia animale ragioneuole, che è la diffinitione del l'buomo, non conuenendo questa voce animale ad altro che à corpi animai , fegue che non fi poffa ne anche dire , ch'ella fola fenza il corpo fæ l'hue mo. Oltra che se ben l'anima hà l'essere, o può star per se stessa, nondimeno perche sola, & disgiunta dal corpo, non hà persetta, & compiuta la natura della fua (pecie , effendo naturalmente atta, 19 acconcia ad informa re il corpo, non fi pud dire, che ella fia l'huomo. E ben vero, che seconda che questa voce Città tal uolta nomina, non tutta vna Città , ma solamente la principal parte di essa ; onde è, che quel, che sà il maestrato, che la gouerna, per effer parte principalisima di effa, si dice effer fatto dalla Ciotà; così ancora questa voce buomo può tal nolta fignificare l'anima fola, che <u>e</u>la

e la principal parte dell'huomo . Come auniene,quando diciamo , che l'huo mo intende , effendo la fostanza dell'atto dell'intendere operatione dell'ani ma fola , & non del corpo per alcun modo .

## Se l'anima, fi come è tutta in tutto il corpo, fia anche tutta in ciascuna parte di effo, ò pur vi sia solamente quanto à certe parti dilei. CAP. XIII.

VETSA proposta non si hà da intendere, quasi che si ricerchi, fe tutta l'anima, d pur qualche parte di lei, secondo che le parti del tutto sono la metà, il terzo, il quarto, & simili, sia in ciascuna parte del corpo, & come fusse dubbio, se in ona parte del corpo, & ca me à dire nella testa, sia l'una metà dell'anima, er l'altra metà sia nelle altre membra. Perche nell'anima per effer, quanto à fe, sostanza incorporea ; la quale hà l'effer fuo feparato dallà materia, non può hauer luogo que sta maniera di parti, le quali per lo mancamento della nostra fauella chiameremo ( fecondo che è necessario far di molte altre cose) come le chiama no coloro, che trattano queste materie in altra lingua, parti quantitatiue. Ma fi bà da intendere, che fia dubbio, of fi cerchi, se l'anima fia tutta in ciascuna parte del corpo, quanto alla essentia di leisouero s'ella vi sia solamente con alcune delle potenze, che ella hà, ò pur con tutte . Et in questo vltimo modo, se ben non è mancato chi babbia tenuto altramente; dico. che secondo la opinione de Dottori, ch'io segno, ella non è tutta in tutte le parti del corpo, o il senso stello ciò manifesta. Chi non si accorge, che l'ani ma, quanto alla virtù, che ella bà di vedere, è talmente ne gli occhi, che non è ne gli orecchi. Et che quanto alla potenza dell'udire è nc gli orecchi, & non è ne gli occhi. Nè mi par buona la ragion di coloro, che dicono, che l'anima hà la virtù di vdire, & di vedere, & di far tutte le operationi in tutte le parti del corpo, ma che non le fà, perche non hà in tutto il corpo gli occhi, gli orecchi, or gli altri organi, per li quali ella fa le sue operationi. Et che se la natura hauesse così disposto il corpo, che in sutte le sue parti hauesse tutti gli organi, ella in ciascuna parte hauerebbe tutte le sue potenze. Il che io crederei esser vero, se la natura, che non sa mai cosa alcuna indarno, hauesse così organizzate tutte le parti del corpo, ma non l'hauendo fatto, per la medesima ragione sredo, che l'anima non habbia le virtù sensitiue in alcun'altra parte del corpo, se non ne gli organi propry ; altrimente seguirebbe , che la natura indatno hauesse poste quelle virtù nelle parti, oue non operano, la qual cofa dir non fi deue. Quanto por alla effensia dico, che l'anima è tutta in ciafeuna parte del corpo, perche

11

che è forma, che dà l'effere, & la vita, così à ciascuna delle parti, come à tutto il corpo. E ben vero, che più principalmente è nel tutto, che nelle parti. Percioche il fine è quello, che principalmente hà nella intentione ogni operante. Onde perche le parti sono sempre à fine del tutto, bisogna dire, che l'anima più principalmente dia l'essere, & la persettione al corpo tutto, che alle parti di esso. Ma non è perciò, che ella non lo dia alle parti ancora. Et se fosse altramente bisognerebbe, che le parti haues fero lo effere da qualche altra cofa.Di che seguirebbe necessariamente, cbe l'anima fosse, non forma sostantiale del corpo, ma vn'altra maniera di for ma chiamata ordine, & compositione simile à quella, che lo edificatore dà alla cafa. Il quale fà ben la cafa, che è il tutto, & le dà l'effere; ma non fa già le pietre, i legni, 17 molte altre cose, che sono le parti della casa, le quali hanno lo effere da qualche altra forma. Onde la forma, che lo edificatore dà alla casa, viene ad essere, non sostantiale, ma accidentale. Il che dell'anima non auuiene . La quale per questo è forma sostantiale del corpo, perche dà lo effere, non solamente à tutto il corpo, ma etiandio à ciascuna parte di esso.

## Se la uirtù di operare, che è nell'anima, fia una medelima.cofa con l'effentia di lei. CAP. XIIII.

🛏 I 🛚 qui fi è parlato della effentia, 🕁 della natura dell'huomo, così quan to al corpo, come quanto all'anima. Hora diremo di quello mediante il quale l'huomo adopera. Conciosia che la Diuina sapienza bà da to l'effere alle cose, non ad effetto, che se ne stiano otiose, & senza far nulla, ma à fine, che producano le loro operationi. Et perche tutte le co fe, secondo che banno l'essere per la forma, così anche per la medesima forma hanno l'operare, effendo l'anima forma dell'huomo, non è dubbio, che egli opera per l'anima. Ma non è già senza dubbio, se egli operi per l'effentia dell'anima immediatamente , come tengono alcuni , ò pur median te qualche virtù di operare, che ben sia nell'anima, ma non sia già vna co faistessa con l'essenza di lei. Si come tengono i Dottori, ch'io seguo. Et lasciando molte altre cose, che intorno à ciò si ragionano, dico, che se l'huo mo, si come viuc, immediatamente per la essenita dell'anima, così ancora per la medefima essentia immediatamente operasse, ò se la virtù, che hal'a nima di operare , fosse vna cosa istessa con la sua essentia , seguirebbe , che fi come l'huomo ha fempre per la effentia in atto il viuere, così ancora hauerebbe sempre in atto l'operare. Et perche le operationi dell'huomo sono il muouersi, il sentire, G. lo intendere, bisognerebbe, che l'huomo, si come (em-

me sempre viue in atto, così ancora sempre si mouesse, sentisfe, er inten desse in atto. Hora vedendosi manifestamente, che egli sempre viue, ma non sempre si muoue, sente, & intende; bisogna dire, che diuersi sia no i principy, ond'escono immediatamente il viuere, & l'operare, & che l'anima quanto alla effentia sua non sia ordinata ad effere immediatamente principio di altro, che del viuere nell'huomo; U che ad effere principio dell'operare sia ordinata, non immediatamente, ma mediante qualche vir tù, che è in lei distinta realmente dalla essentia di lei, come sono realmen te distinti gli accidenti dalla so stanza, che è lor soggetto. Percioche l'ani ma ( come fi è dimostrato ) è cosa, che stà, & hà l'effere per se steffa, & la virtù dell'operare non è cosa , che stia , & habbia l'effere da sè ; ma l'hà, ouero nell'anima sola, ouero nell'anima, & nel corpo insieme, in cui la detta virtù, si come in soggetto suo si ritroua, non altrimenti, che si co me la bianchezza si ritroua nel muro. Onde secondo che per la bianchezza bà il muro lo esfer bianco, così per la virtù di operare, che è nell'anima, ouero nell'anima, & nel corpo infieme, hà l'huomo l'effere operatino, inquanto per essa à il muouersi, il sentire, lo intendere, & il fare in atto sutte le altre opere della vita.

Quante, & quali fiano le virtù, che potenze fi chiamano, per lequali la humana anima adopera. C A P. X V.

E operationi dell'huomo sono molte, & molto differenti intra loro. Nè può vna medesima virtù produrre molte operationi diuerse di genere, d di specie. Conciosia che non solamente non pud l'huomo con le virtù vegetatiue produrre le operationi sensitiue, ma non può ne anche con vna virtù vegetatiua produrre le vegetatiue operationi, appar tenenti, non à quella, ma ad vn'altra virtu pur vegetatiua. Fercioche la virtù che genera, laquale è vna delle potenze vegetatiue, non folamente non può vedere, d vdire, che sono operationi sensitiue; ma non può nè anche nutrire. Ilche se bene è operatione vegetatiua, il produrla si appartiene alla nutritiua, & non alla generatiua wirth. Onde effendosi di sopra conchiuso, che l'anima opera, non per la essentia sua immediatamente, ma mediante qualche virtù , che è in lei , bisogna dire, che essendo le operationi, che si producono dall'anima, molte, & diuerse, che molte, & diuerse fiano le virtù ancora, medianti lequali fono da lei prodotte. Lequali virtù, perche per esse èl'huomo potente à far le dette operationi, potenze fi chiamano. Et deuendo noi ragionare in particolare di ciascuna di effe, bo giudicato, per aprir la Strada alla intelligenza di quello, che babbia**mo** 

Digitized by Google.

12

habbiamo à darne, effer bene, che vediamo prima in commune quante, or quali elle siano. Dico adunque, che nell'anima nostra sono diciotto potenze principali, se bene ad alcuni parue di aggiungeruene vn'altra. Di maniera che, se la opinion loro fosse vera, sarebbono dicennoue. Et fono tante le potenze della nostra anima, percioche volendo la diuina fa pienza, che ciascuna delle nature da lei create atte à conoscere, fosse dotata, secondo che le facea mestiero, ad effetto di poter conseguire il fin suo, à gli Angeli, che essendo semplicissimi per ottenere il fine della suprema bea titudine per la quale creati furono, che è in vedere Iddio, & in goder di lui, non hauenano bisogno di più, diede due sole potenze, che sono lo intelletto, col quale apprendono, or conoscono, or la volontà, mediante la quale amano, of della cofa conosciuta, of amata si godono. A gli animali bruti, i qualinen sono eveati à tanto alto fine, quant'é il douer godere del ben perfetto, & vniuersale, che è Iddio, ma solamente ad hauere certi beni parti**volari, i quali tutti riguardano l'effer** proprio de' detti animali, così per lo acquisto, come per l'aumento, & per la conservatione de'corpi loro, diede Iddio quindici, ouero secondo che altri tengono, sedici potenze. Delle quali tutte esi hanno bisogno, perche non sono di natura semplice, come gli Angeli, ma composta di anima, & di corpo; & hanno il corpo pur com posto di quattro Elementi di qualità contrarie intra loro. Il che è cagione, che fù lor di mestiero bauer molte potenze à far molte operationi. Et prima tre vegetative principali delle quali la generativa è quella, per cui riceuono l'effere. Dalla aumentatius vien loro la debita grandezza, & quantità del corpo, & dalla nutritiua sono conservati nell'essere, & nella ginsta grandezza, ricenuta dall'altre due. Et queste tre potenze hanno effi con le piante communi. Diede loro Iddio ancora le sensitive, le quali si dinidono in apprensiue, & appetitiue. Le apprensiue, il cui offitio è di conoscere, sono prima i cinque sensi esteriori, viso, vdito, odorato, gusto, -49 tatto : Et appresso i quattro interiori, chiamati senso commune, fanta-Jia, che anche imaginatiua si disse, stimatiua, & memoria . A questi Aut cenna, & Alberto aggiunsero il quinto ne gli huomini, volendo che la ima ginatina fosse potenza per sè distinta dalla fantasia, & che à lei si apperteineffe il dividere, & il comporre de fantasmi. Ma da Dottori, ch'io seguo, e ciò giudicato souerchio ; parendo loro , che vna potenza sola basti à sup--plire tutti gli vificij, à quali ad Auicenna, & ad Alberto parue, che due fossero necessarie. Le appetitiue sono due, la concupiscibile, per la quale -fi appetiscono quelle cose, che il senso guidica buone, & si fuggono quelle, che cattue gli paiono ; & la irascibile , per la quale essendo circa il diffici-·le, fanno gli animali renitenza à gli impedimenti , che vietano loro il confe zuir le cose desiderate, & lo ischifare quelle, che sono aborrite, & odiate. Et viti-

### LIBRO PRIMO.

Et vitimamente diede Iddio loro la virtù motina, mediante la quale dall' v no all'altro luogo, si muouono. All'huomo, il cui fine è l'eterna beatitudine. fi come anche è de gli Angeli, perche stà in mezzo, & partecipa di due nature, l'vns angelica, & l'altra bestiale, & per questo di più cose, che gli al tri animali è composto, furono da Dio date tutte le sapradette potenze del I'ma, of dell'altra natura. Et di più, perche l'intelletto dell'huomo non è come quello dell'Angelo, nel quale Iddio da principio impresse le simiglian ze di tutte le cose naturali, ma è come vna carta bianca, nella quale non è impresso, ne scritto nulla, ma bisogna scriuere, d imprimere tutto quello, che vogliamo sapere, cauando da i Fantasmi, e stata aggiunta vn'altra potenza, chiamata intelletto agente. Il quale è virtù, che purificando i Fantasmi dalle conditiom corporee, ne trahe le specie intelligibili delle cose,che si hano da intendere, & le imprime in vn'altra potenza, che intelletto posi bile fi chiama. Di maniera che l'huomo hà tre poteze vegetatine, dodici sen fitiue, d tredici secodo alcuni, o tre ragioneuoli, si che in tutto sono secon do il minor numero diciotto, & dicennoue secondo il maggiore. Ne ha ol tre à ciò la nodritiua quattro altre, le quali adopra ella à fare l'officio suo, come istrumenti, or ministri, che sono la attrattina: il cui offitio è di tirare il nodrimento à mébri, che bisognosi ne sono; la ritentiua, cui si appartiene di ri tenere il cibo fin tanto, che la concottione se ne faccia ; la digestiua, che cuo ce & digerisce il nodrimento, & lo rende atto à trasmutarsi nella sostanza dello animale: o la Espulsiua, mediante la quale si manda fuora il souerchio dello alimento, che non è atto à nodrire. La Generativa ancora ne bà trè che le seruono in luogo di Ancelle à fare il suo officio, che sono la Seminati ua, la quale dopo effersi dato à membri quella parte dinodrimento, che è lor necessaria per conservatione, & aumento dello animale; ne raccoglie, & ne serba per seme ne'vasi à ciò dalla natura per conservatione della specie ordinati, m'altra parte, che soprabonda. Et la mutatina la quale è nel seme, & muta i fangui ritronati nel vaso riceuente della femina . Et finalmen se bà la virtù formatrice, che prende il nome, dall'offitio che bà di iutrodur In forma in quei sangui mutati, che sono la materia atta, & disposta, come di sopra al suo luogo si disse.

Se il foggetto delle potenze fia l'anima fola; & s'elle, doppo che effaper la morte del corpo è da lui separata le restino. C. XVI.

N ON tutte le dette potëze sono come in soggetto nell'anima sola. Per cioche vna parte di esse nell'anima, enel corpo insieme. Dicendosi quello esser's soggetto delle potëze che può per le potëze operare. Ma il poter per le potenze vegetatiue, & sensitiue operare non tocca all'anima sola; D perche

Digitized by Google

percheil nodrire, il vedere, & finili atti, che non fi fanno dall'anima fenza l'organo, che è parte del corpo, non sono operationi della sola anima, ma del composto, che è l'anima, & il corpo insieme. Onde bisogna dire, che l'anima, & il corpo insieme, siano il soggetto delle uegetatiue, & delle sensitive potenze, & che l'anima sola non sia soggetto senon del le ragioneuoli. Quali sono lo intelletto possibile, lo intelletto agente, & la volontà, le quali operano senza organo. Ma se ben nell'anima sola non sono tutte le potenze, come in soggetto, si vi sono este ome in prim cipio; percioche dall'anima bà il composto di poter fare le operationi vegetatiue & sensitive. Et per la medessima ragione, diciamo ancora, che nelle anime all'hora, che da corpi si partono, non restano perfettamente, se non lo intelletto, & la volontà; & che le sensitive ci restano solamente come in principio, & radice loro, riferbate ad effere nel composto altra volta compiutamente, quando dopo la refurrettione le anime saramo di mono d' corpi loro riunite.

### De gli oggetti de gli organi, & delle mutationi de' cinque fensi esteriori. CAP. XVII.

ESTEREBBE hora à parlare di ciascuna delle potenze predette in particolare. Ma perche nostra intentione in questo trattato e, che l'huomo babbia cognitione di sè stesso, à fine di andare à congiungersi con Dio, al quale si va medianti le potenze ragioneuoli, non mi accade altrimente stendermi circa le vegetatiue, che in questo viaggio, che si sa co'passi della cognitione, & dello amore, parte alcuna non banno. E ben necessario dire delle sensitive, non solamente, perche elle ser nono allo intelletto, che senza esse non può fare le sue operationi, ma ancora perche il maggior negotio, che quafi babbiano gli huomini Christiani, fi è di combattere, & di ridurre in servitù della parte ragioneuole, il sensitiuo appetito. Le cui pasioni di serue, che haurebbono ad essere, crudeli nemiche diuentate le sono, tanto più pericolose, quanto sono più familia ri, of domestiche. Hora effendo molto difficile il guardarfi, o il difender si da gli occulti, & non conoscinti anuersarij , fia bene, haner di loro , quan to si puote il più, perfetta notitia. Et perche più di tutte le altre sensitiue potenze habbiamo noi in pronto i cinque sensi esteriori, da quali ogni nostra cognitione ha principio, ci cominciaremo da loro. Et prima diremo de loro oggetti, già che per gli oggetti , & per gli atti si discernono, & si distinguono le potenze. Gli oggetti adunque de sensi esteriori sono di tre maniere,proprij,communi, or per accidente . Li proprij fi chiamano co fisperche il conoscere ciascuno di esi è talmente proprio di alcuno de detti ∫en[i.

sensi, che niuno de gli altri può ciò fare per alcun modo, come si vede nel colore, il quale, perche è il proprio oggetto della vista è imposibile, che alcuno de gli altri poffa conoscerlo . Proprio oggetto della virtù, che ode è il fnono; l'odore della odoratina ; il sapore del gusto , & del tatto sono il cal do, o il freddo, l'bumido, o il secco, o le altre qualità, che toccando si fentono. Le quali, perche sono molte, & contrarie intra loro, ad Aristotile parue, che il senso del tatto fosse ben'uno in genere, ma di molte specie. Gli oggetti sensibili dell'altra maniera, che si chiamano communi, sono det si così, perche possono esser conosciuti da tutti i sensi, ouero almanco da più di vno. Questi sono la Grandezza, il Monimento, la Quiete, il Nu mer 0 , & la Figura . Perche,per effempio , la grandezza non solamente può effere appresa da gli occhi, che discernano, se vna bianchezza sia gran de , ò pic ciola , ma da gli orecchi , che fentono fe fia grande , ò picciolo il fnono, & dal Nafo, & dalla lingua, che il medefimo conoscono,quel nel l'odore, & questa nel sapore, & dalle mani, & dal resto del corpo, perche toccando si sente se il caldo, & il freddo, & le altre qualità delle cose. che si toccano grandi, o picciole siano. Et il medesimo è del movimento, della Quiete, della Figura, 15 del Numero : perche ciascuna di queste cose pud effer appresa da ciascun senso, quando anniene, che si ritruoui nel fno proprio oggetto I sensibili oggetti della terza maniera si chiamano per accidente, perche effer non poffono da alcuno de sensi per se, ma solamen so mediante qualche altro sensibile conosciuti. Et cio anniene, perche esfi per se non sono oggetti di alcun senso, ma sensibili solamente per altro ; cià è per qualche altro oggetto proprio , d commune , congiunto con effo loro, tal'è il bue, il cauallo, l'huomo, & fimili altre sostanze corporee, le quali sono sensibili per accidente, ciò è in quanto essendo colorate, fono vifibili ; & hauendo voce poffono effere vdite ; & fe hanno odore, fi possono fiutare ; & se hanno sapore, gustare ; & per le qualità del caldo, of del freddo, dell'humido, of del seco, of simili, si possono sentire toccando. Gli organi è noto à tutti, che del vedere sono gli occhi, dell'udire gli orecchi,dell'odorare il naso, del gustare la lingua, & il palato, & del tocca re sono le mani principalmente, or poi tutto il corpo, per cagione di due merni, 1 quali deriuandosi dal ceruello, quasi come vna rete, lo girano dal capo al piede. Et ciascuno de gli organi in far le sue operationi si muta spiritualmente. Il che non vuol dir'altro, se non che essendo ciascuno di detti organi, non in atto, ma solamente in potenza, à far la sua operatio ne, fi muta, in quanto fi riduce di potenza in atto, per la fimiglianza de i fenfibili ricenuti ne gli organi, come à dire ne gli occhi,iquali dallo hauere prima che uedono,possanza di ueder qualche cosa,per la simiglianza riceunta poi di tal cosa , si mutano in quanto si riducano à uederla in atto . Et gli D 2

gli orecchi, or gli altri à sentir quel , che prima poteuano sentir, ma non sen tiuano . Et di tutti gli organi de'nostri sensi, quelli soli del gusto, & del tatto fi mutano non pur (piritualmente , fentendo, & conoscendo il sapore & le qualità delle cose toccate, le quali non sentiuano, nè conosceuano prima, ma anche naturalmente, in quanto le qualità naturali, che sono nè senfibili,che essi sentono, si introducono ne detti organi. Perche la lingua non sclamente sente il sapore del Vino, in che confiste la mutatione spirituale, ma è anche fatta humida dalla humidità,che è nel Vino . Et questa humetta tione (per dir così) è la mutation naturale, che gustando si sà nella lingua. E similmente le mani, or gli altri organi del tatto, toccando (per essenio) la neue,non solamente sentono, & conoscono il freddo,che ella bà seco, in che consiste la mutatione spirituale, ma si mutano etiandio naturalmente, diuentando essi freddi, o questa si chiama mutation naturale, la quale ne gli altri tre sensi non hà luogo . Perche per vedere la bianchezza la pupil la dell'occhio non diuien bianca, 17 per sentir l'odor del Muschio, il Naso non odora di Muschio,nè l'orecchie,perche sentano il suono, sono esse sonore. Et auuiene, che gli organi di quei duo sensi si mutano naturalmente. perche à produrre le operatione del s'entire banao bisogno, che il sensibile fi congiunga con effo loro. Et perciò fi dice , che i detti due fenfi fono molto più materiali, che gli altri tre,gli organi de'quali, se à gli oggetti senfibili naturalmente si congiungessero, l'huomo per essi non sentirebbe nulla, effendo mestiero, che intra i detti organi, & i sensibili oggetti, conuencuo le spatio, perche sentire si possano, si interponga.

# Del senso commune, che è il primo de quattro sensiinteriori. CAP. XVIII.

E SSENDOSI detto de fensi esteriori, conuiene hora, che de gli inte riori si ragioni. I quali cosi son detti, perche i loro organi surono dal la natura ascosti dentro alla testa. Si come all'incontro quegli esteriori si chiamano, gli organi de quali surono dalla medessima natura posti di suora, perche da esi le spetie delle cose sensibili che sono suora di noi, si potessero apprendere, so mandare à gli interiori. I quali se ben da alcuni si è detto, che anche esi sono cinque, nondimeno secondo la opinione di coloro che meglio (per mio auiso) hanno inteso, più di quattro non sono. Et surono dati dalla natura à gli animali persetti in quel numero, che è bastante per fare tutti gli visico, che sono loro necessi n' menar la vita. Di questi il pri mo si chiama senso commune, perche in lui solo sono ragunate interamente tutte le virtù, che nè cinque esteriori diuise si ritruouano. Anzi da questo, come da fonte commune, tutte le dette virtù de sensi esteriori si derivanose sono sono portate da certi nerui, che spiccandosi dall'organo del detto senso comune, che è vina concauità nella primiera parte del cielabro sopra la fronte, văno à ciascuno de gli organi de sensi esteriori. Da quali poi per li medesimi nerui (i mandano al senso commune tutte le simiglianze, & le impressioni delle cose sensibili da loro riceuute. Di maniera che il senso commune è co me principio,e fine de'cinque sensi esteriori. Percioche si come per lo senso commune gli occhi vedono , gli orecchi odono 🕁 ciascuno de gli altri sà la fua operatione;così ancora il senso commune per gli esteriori,uede,ode,odo ra, gusta, o tocca firitualmente, in quanto tutte le setie, à simiglianze, che dir vogliamo,delle cose da loro sentite , sono da i cinque sensi esteriori à lui mandate. Et è flato necessario,che dalla natura si dia questo senso com mune à gli antmali , accioche per esso conoscano le operationi di ciascuno de gli esteriori, percioche altrimente vedrebbono, vdirebbono, & farebbono l'altre simili operationi, nè conoscerebbono di fasle. Conciosia che non può la virtù di alcuno de'cınque sensi predetti stendersi à conoscer ueruna cosa, fuor che il suo oggetto. Onde non essendo oggetto di alcuno di detti fenfi la propria operatione, non la possono conoscere . Pergli occhi l'huomo vede la luce, o i colori, o gli altri oggetti communi, o per accidente; ma non vede già di vederli,e per gli orecchi ode i suoni,ma no ode di udirli. E flato anche necessario il senso commune, accioche per esso l'animal conosca la differenza, che hanno fra loro gli oggetti de'diuersi sensi . Percioche fenza effo non fi difcernerebbe la differenza,che è intra'l bianco,et il dolce. Perche vna virtù può ben conoscere in che siano differenti più cose,quando tutte sono sottoposte alla istessa virtù; manon gia quando sono sottoposte à virtù diuerse . Onde la virtù visiua conosce ben la differenza,che è intra il bianco , & il nero,perche ambi duo fon colori,oggetti propru della virtù, che vede. Et il gusto per la medefima ragione conosce in che siano differen ti l'amaro, e'l dolce. Ma non può già il gusto, ò la vista discernere intra'l biă coso il dolce. Perche ne questa à sensir la docezza, nè quello à conoscere la bianchez za stender si puote. Ma la virtù di conoscer così fatte diffe renze è propria del senso commune.

Della fantasia che è il secondo senso interiore. CAP. XIX.

L fenfo commune, il quale per la molta humidità dell'organo fuo, è attif fimo ad apprender le spetie, che sono le simiglianze delle cose sentite; per la medesima humidità non può punto ritenerle, onde non gli souuie ne mai de gli oggetti, se non quanto sono presenti. Et perche l'animale per conservarsi la vita, hà molte volte mestieri di molte cose, che lontane gli so no, la natura, che nelle necessità non manca, gli bà dato un'altra potenza, cose

che fantasia, è chiamata, laquale bà la sua sede nel ceruello dietro, et à cante à quella del senso commune. Laquale, perche per natura più tiene del secco. può facilmente ritener tutto quello, che se le imprime. In questa adunque, come in armario, o in scrigno si ripogono le specie & le imagini dal senso co mune riceuute. Et il primo ufficio di questa seconda poteza è di conservare cosi fatte imagini, delle quali così conservate trabe l'animale incomparabile viilità.Percioche bauedo per lo senso comune appreso, che o l'acqua, d l'her ba,o qual fi voglia altro cibo gli è buono, & hauendone ferbate nella fanta fia le imagini,no folo tiene memoria di cio,ma spesso ancera si ricorda di ha uerle in questo, or in quell'altro luogo uedute. Di miniera, che quando se ne fente il bisogno, si muoue à cercarle, come le imagini, che nella fantasia ne bà impresse, che egli debba fare gli dimostrano. Et così troua rimedio al bifogno suo . Il che , se questa virtù non fosse, far non potrebbe . Perche quan do hauesse fame , d sete , & che non fosse presente il cibo , non saprebbe,che farsi per souvenire al suo mancamento. Et oltre il già detto hà questa potenza vn'altro secondo víficio, che è di comporre, che tanto è à dire,quan to giugnere insieme i fantasmi appresi, o di diuiderli ancora. Onde è, che hauendo l'huomo veduto i monti, o l'oro, o bauendone nella fantafia le imagini impresse, può con la medesima potenza giugnerle, & comporle, fingendosi, & imaginandosi i monti dell'oro. Leuerà anche ad vn bue la te fla, or il collo; or ad vn'huomo le gambe, or le coscie, or poi giugnendo insieme il rimanente ne farà il Minotauro. Quindi sono vscite le Chimere, i Centauri, i Pegati, & le altre innumerabili fittioni de' Poeti, che banno date l'ali à i caualli, & tante teste all'Hidra, & à Briareo tante mani. Et quindi escono ogni di i grotteschi, & le altre, si può dire, infinite copositioni de Pittori. Et è sopramodo necessaria questa virtù, non solo à Poeti, or à Pittori, che quindi cauano quasi tutte le loro inuentioni; ma etiandio à gli Scultori,à gli Architetti à Legnasoli, & finalmente poco meno, che à tut ti gli Artefici , che lauorano di mano . Per questa bà più volte il signore mostrate in sogno à gli huomini le cose future, come fe à Farsone con le Vacche, & con le Spighe buone, & cattine, & à Nabucdonofor con la stasua, or à Gioseffe co'mampoli del grano, or con le Stelle, che adorauano il fuo manipolo, & la sua stella ; & ad altri con altre visioni, non solamente dormendo, ma vegghiando ancora, come quando à san Pietro fù mostrato quel gran Vaso, che simile ad vn gran Lenzuolo, si calaua dal Cielo, pieno di animali di ogni forte. Anzi tutte le cofe, che in fogno fi vedono, ci fono da questa fola virtù rappresentate. Ad Auicenna & ad Alberta, parue, che à far tutti questi officii, non bastasse vna sola potenza, & ne po neuano due. Alla prima delle quali voleuano, che si appartenesse di serba re le impressioni, & le imagini dal senso comune apprese, & che l'afficio della

della feconda fosse di giugnere insieme, & comporre le imagini, & di diuiderle, come si è detto. Et cosi poneano, che i sensi interiori ancora sossero cinque. Ma san Tomaso, & Auerroe, giudicando più drittamente (come io credo) non ne posero se non quattro. Perche parue loro, che à fare ambiduo questi ossicui nell'huomo vna sola potenza bastasse. Percioche ne gli altri animali quest'oltima operatione di diuidere, & di comporre non apparisce, che sa.

### Della stimatiua, ouero cogitatiua, che è il terzo senso interiore. CAP. XX.

ERСНВ lo animale per consernatione dell'esser suo particolare, or della sua specie, ha bisogno di conoscere non solamente quelle cose, che co'sensi esteriori se apprendono,ma etiandio molte altre,alle qua li gli esteriori non possono arrivare ; bà la natura proueduto con darla vn' altra potenza, la quale ne bruti stimatiua, or ne' gli huomini, perche in eßi non è senza qualche comparatione, or difcorso, Cogitatiua si appella. Et bà l'organo, & la sede sua in mezzo del ceruello, & è vna cauernetta, che è quini, dietro, & sopra la fantasia. Et per virtù di questa potenza anuiene, che le Pecore, subito che veggono il Lupo, come da nemico, che nocimento loro apporti, naturalmente si fuzgono. Et quindi è ancora, che le medesime volontieri danno il latte à gli Agnelli figliuoli loro, ma non gia à quelli, che sono figliuoli dell'altre, se non in quanto gli apprendono come loro. Et per questa medefima potenza le Colombe, & gli altri vccelli, quando sono vicini à far le Voua, fabricano il nido, & per ciò fare vanno raccogliendo qual paglia, qual fango , & qual altre materie atte à fauorir prima l'Voua, & poscia i pulcini, che nascere ne deono. Ma che alla Pecora il Lupo nemico, & dannoso sia, & che per questo suggir lo debba, & che alle Colombe à fauorire le V ona sia necessario di farsi il nido, & che à farlo siano conuenienti le paglie, et l'altre cose, che esse raccolgano, et che le loro Voua, à fine che indi nascano i Colombini, si habbiano à couare, & che poi, che nati lono nodrir si debbano, non sono cose, che si possano con alcuno de sensi già detti apprendere. Onde per sopplire à questi bisogni diede loro la diuina providenza questo altro senso interiore, di che bora parliamo, mediante il quale senza altramente discorrere, per lo naturale instinto conoscono, & seguono quel, che gioua, & fuggono quel che nuoce. Alla operatione di questa virtù si presupone, & è necessario, che vadano inan zi l'operationi dell'altre, di cui si è detto. Perche gli acchi della Pecora prima vedono il Lupo, o poi per lo senso commune se ne manda la imagine alla fantafia, della quale come prima fi accorge la stimatiua, per lo natu rale,

rale instinto, che ciò effer dannofo, le detta, or che per questo fuget fachba, la Pecora si mette in fuga. Nell'huomo auuiene il medesimo; ma per effer partecipe di ragione, ciò fà egli con qualche discorso, come io dicea. Onde è, che vedendo, per essempio, ne paesi, oue nascono così fatti animali, vna Pătera, ò vn Leone irato, & famelico, fe fia alla campagna, & in luogo, che gli possa venir sopra, dettandoli questa virtù, che quella fiera babbia à nuocerli, à potendo si porrà in fuga, à se pensa di non bauer tempo à poter fuggire, si apparecchierà alla difesa. Ma se la vedesse logata, d chiusa dentro vna gabbia di ferro, ù di legno, non fuggirebbe, conoscendo, che non può miocerli. Ben fuggirebbe la Pecora, ancorche in prigione, dlegata la vedesse. Perche non discorre, che quella fiera, tutto che ne micale sia, essendo legata non le puo nuocere. Et è questa virtù nell'huomo non folamente chiamata Cogitatina, ma anco ragion particolare . Per effer'ella in tanto di ragione capace, che ben può discorrendo formare cersa forte di fillogismi, differenti però da quelli, che si formano con l'intelletto. Non potendo ella à gli vniuersali, che sono, ( come al suo luogo si dird) oggetti dello intelletto, stender si per verun modo, ma solamente alle propositioni, of alle cose particolari. Il che è proprio di tutti i sensi interio ri, & esteriori. De quali niuno è che possa bauere delle cose vniuersali, inquanto sono vniuersali, contezza alcuna . Et per lo disetto , che è nella fimatius di non conoscere se non il bene, & il male particolare, auuiene, che se quel, che ella discorre, non si sottopone al giuditio dello intelletto, è gran pericolo, che non conduca gli huomini, 19 massimamente i giouani in grauißimi difordini. Conciofia che col fuo gindicio, il quale per non hauer rispetto al bene, or al mal' vniuersale, è necessario, che sia temerario, spinge lo appetito sensitivo à far le più volte cose pessime, anzi la maggior par se, & quasi tutti i mali, che fanno gli buomini, nascono, perche essi appren dono questo adulterio, questo homicidio , questo furto , o fimili altri parti culari misfatti come lor beni, in quei tempi, & in quei luoghi, ne'quali esi. fimolati dalla Concupiscenza, dall'Ira, dall'Odio, dall'Ingordizia, si risoluo no di cometterli,senza alcun rispetto,che pur conoscono in universale alme no, che è male il fare così fatte cose, per la offesa della legge eterna, o della regola della ragione, contra la quale essi adoprano in sodusfacendo à detti difordinati loro appetiti.

Della memoria, che è il quarto senso interiore. CAP. XXI.,

E s T A bora, che ragioniamo del quarto fenfo interiore chiamato communemente Memoria. Il cui organo è vna cella nell'oltima parte del cielabro, il quale per effer molto fecco in quel luogo, è attifsimo

tisimo a retenere ciò che iui si imprime . Questa virtù fa con la stimatina, onero cogitatina quello víficio, che si è detto, che sa col senso commune la fantasia. Percioche si come la fantasia ritiene le imagini sensate, che se le mandano dal senso commune; così la Memoria come armario, & scrigno conferna i concetti non sensati, che la Simatina delle sensate imagini della fantasia trabendo viene . Onde èsche il cane per essempio,il quale altre vol se è flato percosso da sassi, concepisce nella stimatina, che il sasso in mano del l'buomo, del quale egli nella fantafia bà l'imagine, nocimento gli apporti, et banendo questo socetto riposto nella memori a,ordinariamente, quando egli vede, che l'buomo babbia sass in mano, d che se chini per prederli, se ne fugge . Et per lo contrario,quando vno è vío darli del pane,dalla imagine,che bà egli di ciò nella fantafia, la sua stimatiua cocepisce, d ne trabe, che colui gioneuole gli sia. Et hauendo tal concetto fuso nella memoria sempre, che lo vede fi rallegra, 🗸 baldanzofo gli va amichenolmente, 🖓 facendoli fefta **incontro,**il che non farebbe,se non serbasse la memoria di quei concetti . Es e cosa meranigliosa à cosiderar come la sapienza increata per coservatione delle specie da lei create babbia ordinato, che i figliuoli de gli animali Bruti, così di quelli, che uano per terra, come di quei, che volano per lo Cielo, men sre sono tali, che non possono per se stessi aiutarsi, siano aiutati dalle madri, 🖌 molti anche da Padri loro,à quali per ciò nella stimatiua, 🖉 nella memo ria imprime, che esi siano lor figlinoli, et che babbiano ad esser sonnenui da loro, che gli hanno generati. Et fin che tal cocetto lor dura, che dura fempre mentre i figli no possono per se stessi aiutarsi, si uede, che fanno gran cose, co si in preparar loro il cibo,come in di fendergli da qualunque nuocer volesse loro . Ma come prima perdono di cuò la memoria,il che per prouidenza di Dio anniene, subito che i figli acquistate le forze possono da se procurarsi le cofe necessarie alla vita, non fanno più cosa alcuna, nè mostrano stimarli, d amarli altramente che come se figli no fossero loro, o se non gli hanessero mai veduti . Et se similmente perdessero la memoria dell'altre cose,come di questo,lascerebbono di procacciarsi molte bisogne per coservarsi la vita, do di schifare molti incommodi,atti à portar loro grá nocimeto.Di che appari sce co quanta promideza il grande Iddio gouerni etiandio i bruti. et insieme quato (ia,non pur à gli buomini,ma anche à gli altri animali, neceffaria que fla potenza della memoria. Il cui vificio è di fare, che subito, og senza aliro discorso l'huomo si ricordi de cocetti, che appresso lei sono stati come depo-Sti, er tal volta, ancora, che non subito, er non senza qualche discorso, da vna cola, di cui hà memoria, li faccia grado à rammentarli di vn'altra. Ma tal'atto che suole da dotti reminiscenza chiamarsinon apparisce che si troni ne gli altri animali, ma solamente ne gli huomini bà luogo.

# Delle potenze appetitiue, che concupisceuole, & irasceuole si chiamano. CAP. XXII.

SSENDOSI fin qui detto delle virtà sensitive apprensive, mediano te le quali si conofce fentendo, passeremo hora à ragionare delle ap petitiue pur sensitiue. Dico adunque, che tutte le cose corruttibi. li,etian lio quelle, che non banno alcuna cognitione, naturalmente fono inclinate, non solo à seguire il bene, che loro si conviene, & à fuggire il males che loro si disconniene, ma anche à far resistenza alle cose contrarie, & che fono di impedimento, non lasciando, che conseguiscano quello, o che suggano questo. Ciò si uede nel fuoco, cui la natura hà dato non solamente la leggerezza, onde và sempre in alto, oue è il luogo conueniente alla sua na tura, or fi fugge da luoghi bassi, ma gli hà dato ancora il calore, or là virtà di consumare ogni contrario, che ciò gli vietasse, d lo impedisse. Et questa inclinatione, che appetito naturale è chiamata ancora nelle cose, che non hanno cognitione và sempre dietro alla sostantial forma, che loro da l'effe re. Ma nelle cose, che hanno la cognitione sensitiva, quali sono gli huomi ni, & gli altri animali perfetti, perche sempre oue è cognitione, ini è appetito, o l'appetito, che inclinatione si chiama ancora, va sempre dietro, or fe gue la cognitione auuiene, che secondo che in cosi fatti animali oltre la farma fostantiale, si retronano etiandio le forme, & le simiglianze delle cose, che per li sensi esteriori, o interiori esi apprendono, così ci è anche necessa riamente la inclinatione, che appetito sensitiuo vien detto. Il quale dalle dette forme, or fimiglianze delle cofe conosciute da sensi , puote effer mos fo. Et perche questo esser mosso può accadere in duo modi, auniene, che an che le potenze, onde escono così fatti monimenti, suno due. E mosso dun que il sensitino appetito prima in vn modo,quando è semplicemente inclinato à segurre, à fuggire le cose, che per le dette forme, & simiglianze so no conosciute, or appariscono à sensi esser buone, à cattine. Perciohe da effe è mosfa all'hora vna potenza del sensitivo appetito,che concupiscenole fi chiama. Il cui officio è di semplicemente seguire il bene appreso, or di fuggire il male. Ma perche per tanti contrarij, che in questo mondo infe rior si ritrouano, rade volte è, che qualche impedimento non si attranersi, per lo quale non possono gli animali semplicemete, o sonza difficultà conse guire il bene desiderato & fuggire il male, anniene, che si come per tal diffi cultà è necessario, che esi facciano i mouimenti di un'altra maniera, cosi la natura hà proueduto, dando loro vn'alrra potenza, che è pur del sensitino appetito, la quale irasceuble è nominata. Il cui officio è di far resistenza à gli impedimenti, che si attrauersano, & vietono il semplice acquisto. O il

il semplice godimento delle cose dalla concupiscenole posenza sempliceme te amate, 1 la fuga di quelle, che dalla medefima fono femplicemente aborrite, odiate . Et perche ciò non si sa mai se non malagenolmente, o con fatica, si dice, che l'oggetto dello irascenole appetito, è il ben particolare co nofcinto da fensi;il qual bà difficultà, & e posto nella esclusione, che contra-Stado fi fà di quel, che impedina. Si come l'oggetto del concupisceuole è il be ne partucolare conoscinto da sensi semplicemente, ciò è senza difficultà, il qual bene è anche nella semplice fuga del male. Ma per intendere compiu tamente in che maniera il bene conosciuto da sensi sia insieme secondo dinerfi rispetti, oggetto del concupiscenole appetito , & dell'irascenole ; è da anuertire, che tal bene si può in duo modi considerare. In vno, in quanto è egli semplicemente diletteuole of si consiene alla natur a dello animale . Et in questo modo considerato è oggetto del concupiscibile appetito . Conside vafi anche in vn'altro modosciò è inquanto è malageuole, & faticoso ad acquistarfi, o à poffederfi per li contrarij, che refutono, o recano impedimeto allo acquisto, & alla possessione di esso. Et in questa maniera è oggetto dello irascibile. Et similmente il male, se si considera in quanto alla semplite fugo di effo, è oggetto del concupisceuole ; ma se si considera inquanto è difficile à fuggire, è oggetto dello irasceuole. Et che queste potenze stano due, on no ma fola, or che fiano diuerfe, or differeti intra loro, apparisce, perche la inslinatione della cocupiscenole muone sempre à segvir quel, che il senso gradisce semplicemente, & à semplicemente fuggir quelsche nuoce, & attrista. Ma per la irasceuole così gli buomini, come le fiere pigliano spesso, of spogono à seguire imprese di molto trauaglio. T pericolo, le qua li, fin che non fiano tirate à fine, quafi mancano di ogni diletto , e fi mettono à fuggir l'otio, & il buon tempo, che per sè steffo di agio , & di piacere è pieno.Si vede ancora,che le pasioni dell'una repugnano alle pasioni dell'al tra, & che vn gran dilette, che al concupiscenole si appartiene, le più volse misiga l'ira, che è passione dell'irascenole ; o che dall'ira,quando ella è in colmo i mouimenti del concupisceuole vengono spenti. Il che non sarebbe, se tutte procedessero solamente dà una fonte, of che nel sensitivo appetito non fosse se non vna sola potenza.

Delle passioni, che sono nelle potenze concupiscibile, & irascibile in commune, & dell'organo loro. CAP. XXIII.

L cocupisceuole appetito, & l'irasseuoles de'quali si è parlato di sopra) Sono potenze passine, perche riceuono le impressioni, & sono mosse da i loro oggetti. On de i duersi monimenti, che si producono in esse passio ni si chiamano. Delle quali, auanti ch'io passi à trattare particolarmente, intendo ragionare in commune, mostrando in che maniera si producono, co

E 2 si quelle

si quelle dello appetito' concupisceuole, che arrivano al numero di sei; come quell'altre dell'irasceuole, che cinque sono. Dico adunque, che come prima la virtù simatiua, che, (secondo che poco auanti si disse) ne gl'huo mini Cogitatiua si chiama, vede nella fantasia qualche imagine, ( comunque ella vi sia stata formata ) & l'apprende per cosa, che buona sia, subito l'appresenta al concupisceuole appetito. Nel quale successiuamente di cio nascono trè mouimenti, l'vno dietro all'altro; & parimente quando l'apprende per mala, trè altri se ne producono. Quello, che è appreso come be ne, produce nella concupisceuole potenza,inànzi ad ogni altra cosa, vn cer to compiacimento, che si chiama Amore. Il quale è principio di tutti i mommenti dello appetito verso la cosa amata. Et quello, che è appreso, I tenuto da''a istimatina per male, ui induce vn certo contr'animo(per dir così ) che Odio è chiamato. Intendendo hora, che questa voce odio impor ti non Ira inuecchiata, ma quella ischisiltà, che si bà dal male conosciuto, che altro nocimento per ancora apportato non habbia. Dopo questo, se quel bene, nel quale la concupiscenole potenza si compiacque, non si posfiede ancora, forge in lei vn monimento verso la cosa amata, che Concupiscenza, & Defiderio si appella : Et per contrario da quel male, che così de gno di Odio ne parue, se non sia soprauenuto ancora, nasce nel nostro con cupisceuole appetito vn certo Abborrimento, che Abominatoine, & Fuga si disse ancora. Vltimamente se quel bene, che così piacque, & fu desiderato dal concupisceuole appetito, si acquista, si genera nella istessa poten za vna gioconda quiete, che è detta Piacere . Et se il male, che da principio reco Odio, 15 poi Fuga, & Abbominatione soprauiene, segue indi vna certa amaritudine, che Dolore, & Tristitia chiamar si puote . Si vede adu que, che fei sono le passioni della concupisce ale potenza ; trè, che risguardano il bene, chiamate Amore, Desiderio, & Piacere ; & trè che si appartegono al male, che Odio, Fuga, & Dolore si appellano. Le altre cinque si producono nella irascibile potenza in questa guisa. Se il bene dalla concupiscenole potenza desiderato si vede essere difficile ad ottenere, or la dif ficultà è tale, che pur vi è modo à poter superarla, & ad acquistar il deside rato bene ; nasce nella potenza irascibile la Speranza. Ma se la difficultà apparisce insuperabile, vi nasce la Disperatione. Parimente ancora se in fuggir' il male, che la concupiscenole hà in Odio, & abhorisce, si conosce effer difficultà, il Timore nella irascibile si produce. Ma se souniene qualche buon modo da poter vincere ogni difficultà, vi sorge l'Audacia. La quinta passione della irascibile, che è l'Ira, procede da dolor di animo, che gid sia soprauenuto. Percioche subitamente, che per qualche offesa ricesuta, l'animal sente tristitia, & dolore; se l'offesa è di conditione, che no se ne possa rifentire, è necessario, che egli ceda, er che sotto vi resti, no vscen do de'

do de'termini del dolore, & della tristitia, che è passione della concupiscibile potenza. Ma se il mal riceuuto, & l'offesa è tale, che egli stimi potersene risentire, subito si accende l'Ira, per la quale desidera discacciar da se tal dolore, vendicandosi di chi l'offese. Et così cinque sano le passioni della irascibile. Delle quali la Speranza, & la Disperatione rispondono, & vamo dietro al Desiderio, & l'Audacia, & il Timore dietro allo Abbor rimento, dalla Fuga, che vogliamo dire. Et l'Ira come si disse risponde, & và dietro al Dolore. All'Amore, all'Odio, & al Disletto, che sono le trè altre possioni della concupiscibile, perche fanno le loro operationi senza alcuna difficultà, non corrisponde alcuna passione della irascibile. Lo organo, & la fede di amendue queste potenze, & di tutte le loro passioni, è il Cuore, nel quale sempre si qualche mutatione ad ogni lor mouimento. Et ciò chiaramente si conosce nel Diletto, per lo quale in qualche modo si sente, che il Cuore si allarga, & si apre; così come nel dolore si ristrigue, & fi raccoglie, nell'Ira bolle, & si apre; così come nel dolore si ristrigue, & fi raccoglie, nell'Ira bolle, di sonsi, di ne glu altri fà altramente.

La cagione, perche intende trattare delle passioni in particolare & se elle siano sempre cattiue, & se nel ragioneuole appetito chiamato volontà, si ritrouino. CAP. XXIIII.

AVENDO fin qui parlato delle passioni in commune, of mostrato la origine loro, & l'ordine, che banno insieme, potrei lasciare il dir 上 particolarmente di ciascuna, seguendo in ciolo essempio de grandi scrittori, à quali in ragionando dell'anima non fù à grado lo Stendersi in dire di loro. Ma perche de gli huomini, come che animali ragioneuoli siano, niuno ve ne hà, ò, se pur alcuni ve ne sono, sono rarissimi, cast temperati, & così forti, che talmente le habbiano domate, che possano vinere, co me la ragione insegna loro quietamente del tutto, et senza che indi sentano alcun contrasto; o pochi ancora così continenti, o così prodi, che da gli affalti di effe fi fappiano schermire in guisa, che in loro (quantunque con difficultà ) la parte ragioneuole in piedi, & vincitrice pur si rimanga. Con ciofia che nella maggior parte fi vede, che la ragione, ouero fe ben contra sta è vinta; come ne gli incotinenti adiuiene, ouero, come auniene ne gli inte perati, senza contrastar punto, si elegge ella per sè stessa di vinere, no come far deurebbe, ma come al sensitiuo appetito è à grado, in servitù di cui quafi come vera prigioniera di lui, si è renduta. Di maniera che si può veramen te dire, che si come sono pochisimi, così ancora felicisimi. (7 da Dio singolarmente amati, & viuano, & muoiano coloro, che dalle lusinghe, & da gli impeti di così fatte passioni si sanno defender talmente, che non siano da lor tratti fuor della strada, quali sono i veri continenti, & i veri temperati, & quei che sono veramente forti. Onde affine che ben conoscendoli potiamo non

no pur quardarci, & schermirci, ma reprimere, o quato fi puote il più.sog riogare questi nostri domestici, o perpetui nemici. o ribelli, i quali di serui, che naturalmete effer deono, altro non pare, che cerchino, che di torre il re gno dell'anima alla ragione, & fottomettendola, & facendola loro Ancella, infignorir fi di noi ; mi pare , che fia necessario il parlare di ciascuna di dette passioni in particulare. Et tanto più necessario , quanto dalla ignoran za, che si hà di loro, nasce, che la maggior parte de gli buomini, dimentica i di effer ( quel , che più principalmente sono ) ragioneuole, & intellettina natura, fi credono di effere quel, che non sono se non manco principalmente, natura corporea, & sensitiua. Et così amando naturalmente se Steßi cercano, or procurano gli agi del corpo, or i piaceri de'sensi, contra quello, che la ragione detta loro, & insegna. Onde per leuare alle pasioni del sensitino appetito la maschera, che non lascia, che da noi il veleno, che elleno molte volte portano seco, sia ben conosciuto, delibero di pienamente trattare questa parte. Dico adunque, che in duo modi possono da noi confderarsile passoni ; prima per se steffe, & come cose na urali. Et in que-Sto modo confiderate non sono esse cattiue, nè come gli Stoici le chiamauano, infermità dell'anima ; anzi sono buone, date all'huomo, perche siano in aiuto della ragione, la quale non è dubbio, che quando è fauorita da loro produce molto più efficacemente le sue operationi. Senza che essendo state le due potenze del sensituo appetito, onde nascono le passioni, à noi date da Dio, dal quale non puo vícir cosa, che buona non sia; bisc gna dire, che elleno naturalmente, & per se siano buone. Possonsi ancora considerare moralmente, & come vsate da noi. Et in questa maniera, semplicemente parlando, non sono nè cattiue, nè buone, ma & l'vno, & l'altro effer possono . Percioche se elle fossero gouernate, & ordinate, come si converrebbe, dalla ragione, si trouerebbono, sempre esser buone : o le buone operationi bumane comandate dallo appetito ragioneuole per lo misurato concorso delle paßioni farebbono fempre megliori. Effendo affai meglio of più lode nole che l'huomo si muoua ad operar bene con la ragione, & col sensitiuo appetito insieme, che se con la sola ragione si mouesse. Ma se le passioni ne loro monimenti non sono ordinate, & regolate, è forza che fiano senza alcun dubbio malnage sempre. Percioche, à si muoueno d sordinatamente per stelle, & non comandate da alcuna virtù superiore, ma solamente suegliate da loro oggetti, or ne riescono operationi cattine. Ouero producono i difordinati lor movimenti comandate dalla humana ragione, da le opere, che ne riescono sono assai peggiore. Conciosia che le male operatio ni del ragioneuole appetito per lo seguente concorso delle passioni all'atto di esfe, banno assai più di veleno, che non baurebbono se elleno fossero dello appetito ragioneuole solamente, or senza che le passioni da lui comandate, vi

vi concorressero ancora. Percioche manco biasimenole, & minor male fa rebbe, che l'huomo con la volontà sola peccasse, che non è, che celi sia di così peruersa mente, che non solo la volontà di lui peccando esca della drit ta regola, ma tiri nello errore, or à peccar seco il sensitivo appetito ancora. Nè perche detto si sia, che le passioni siano nel sensitivo ap petito, cre da alcuno, che nel ragionenole, chiamato volontà, non habbiano luogo amore, & odio, & altri simili movimenti. Percioche tutti etiandio nello appetito ragioneuole si ritrouano. Ma così fatti mouimenti in esso non si chiamano passioni. Dandosi questo nome di passioni propriamente à moni menti del scnsitiuo appetito, perche non sono eglino mai senza qualche alte ratione del corpo, & se non di altro, del cuore : il quale è il principal membro del corpo, & il proprio organo del sensitivo appetito, & delle passioni di lui, come si è detto. Ma quando tali monimenti si ritronano. solamente nel ragioneuole appetito, perche non effendo atti di alcuno organo corperale, non segue di ciò alcuna alteratione in alcuna parte del corpo, non si possono, ( almeno così propriamente ) chiamare passioni, come quelli del fensitiuo. Hora perche i mouimenti di questo, banno molte volte co'moni menti di quello tal fimiglianza , che ad alcuni il discernere intra loro è difficile, nel ragionamento, che si farà delle passioni del sensitivo appetito per più chiarezza, 15 affine che non generi cofusione, sarà necessario, di dire an che tal volta de mouimenti del ragioneuole, & dimostrare quali esi fiano.

Di tre forti di Amore, che fono il naturale, il fenfitiuo, & il ragioneuole; & delle differenze, che hanno intra loro. C. X X V.

OVENDOSI parlare de'monimenti della parte appetitiva della nostra anima, i quali si chiamano passioni, connene, che dallo Amore ci incominciamo, come da quello, che secondo l'ordine del la natura non folamente è primo, perche si genera inanzi à tutti gli altri ; ma anche, perche è principio, radice, & cazione, onde tutti gli altri proce dono. Percioche se prima non si amasse, non si desiderarebbe, nè si sperarebbe alcun bene, ne acquistato porgerebbe diletto, & non fi haurebbono in odio, & in horrore, non fi temerebbono, nè ci attristerebbono i mali, che al bene amato sono contrarii. Ma conciosia che per quello, che al no Stro proposito si appartiene, stano trè sorti di Amoresil Naturale, il Sensitiuo, or il Ragioneuole, per ischifare ogni confusione, che potesse generarfi ne gli animi de' lettori, diremo di ciafcuno di essi, tanto che basti à far conoscere quel che siano. Etle differenze, che banno intra loro. Et prima dell'amor naturale, il quale in tutte le cose, etiandio in quelle, che mancano di cognitione, & di vita, si ritroua. Et è questo vna certa inclinatione, che naturalmente tutte le cose, banno al ben loro, co à quello,, che è loro propor-

proportionato, secondo che, per essenzio, si vede nelle cose leggieri, come fono il fuoco, or il fumo, le quali banno naturalmente inclinatione ad an dare in alto, o le grani, quali fono le pietre, o le acque, che l'hanno à scendere à luoghi basi; oue quando sono arrinate si riposano. Et questa inclinatione in loro si chiama amor naturale. Et perche tutti gli amori vanno dietro à qualche cognition propria, o di altrui, si dice, che questo amor na-'surale non può seguire la propria cognitione, essendo anche nelle cose, che no conoscono,come apparisce ne gli essempi dati de'corpi graui, or leggeri, ma segue la cognitione di Dio, ilquale bà fatto, 5 ordinato la natura. Et ' questo amore si manifesta ancora ne viuenti i quali tutti banno naturale in -clinatione à conservar se flessi, & le spetie loro. Onde veggiamo, che per mantenimento del proprio effere, & della vita loro, le piante non mancano di coprirsi di vna, due, o più scorze, per che le habbiano à difendere dal cal do, of dal freddo, of da qualunque altra offesa; of the per conservatione del le spetie famo meraniglioso apparecchio di fiori, di frutti, or di foglie , per produrre, fauorire, & difendere i semi, ne' quali, perche in virtù contengono i loro simili, si vanno perpetuando le specie. Et questo fanno le piante, fenza che conoscano quel, che si facciano; & pur sono operationi tali, che vedendouisi grandisimo artifitio , è forza di confessare, che non sono fatte à cafo, or che cotal inclinatione, non hauendo effe la propria cognitione, ne-· ceffariamente segue la cognitione del grandisimo Iddio . Ilquale con l'infinita sapienza sua và così conservando quanto à gli individui, & guato alle fpetie, le sue creature. Ciò si vede anco in molti membri nostri, or de gli altri animali, i quali per le inclinationi naturali, che hanno in sè, fanno gli artefitiofisimi vifici loro fenza che in ciù seguano la cognitione del senso, d dello intelletto. Sappiamo, perche la esperienza per gli effetti lo insegna, che del cibo, che entra nel corpo nostro, o di qual si voglia altro animale, si fanno molte digestioni, & divisioni con tanta providenza, che ne recano grandißima meraniglia à qualunque à considerarle si pone. Percioche una parte non atta al nodrimento , come fono gli Escrementi di più manicre, da diuerse membra, per vie diuerse è mandata fuora. Et di quel che resta si fà diuifione ancora, & vna parte dal fegato è mandata alle vene, & quindi à ristorar le membra se ne và per tutto il corpo ; & l'altra parte più sottile è mandata dal cuore per l'arterie à dar'l moumento à tutte le parti del corpo. Et à ciascuno di questi vifici sono preposti, & banno inclinatione diuersi nostri membri interiori, of sodisfà ciascuno à quel, che se gli ap. partiene senza fallire: & nondimeno non hanno alcuna cognitione, & non fono drizzati da noi , i quali non sappiamo pur , se non per gli effetti , cbe fene vedono seguire, quello, che si facciano, d come. Ma si conosce, che fe nelle loro inclinationi, 15 operationi non fossero indrizzati da vna som ma, or

ma, & infallibile sapienza, non potrebbono fare gli officij loro. V ed endast che in discernere quello, che è buono à nodrire, dal non buono, & in divide re il sottile dal grosso, er inniare, er drizzare ciuscuna parte alla sua via, per luoghi angustisimi, og pieni di tenebre, senza errare, oue ogni errore, per picciolo che fosse, mortale sarebbe, banno bisogno di grandisimo, foprabumano, & del tutto dinino accorgimento. Onde è necessario dire, che detti membri interiori in così fatte inclinationi, ( amori vadano dietro, or feguino la cognitione del grandisimo, or mirabilisimo Iddio. Et que-Ste naturali inclinationi, & amori sono in noi, non solamente quanto alla » parte ( che è senza razione ) ma anco quanto à quella, che è ragioneuole. Percioche il nostro intelletto non per nostra elettione, ma per istinto di na tura bàinclinatione al vero, & percio non può l'huomo non amarlo, non de fiderarlo, & poi, che l'hà conosciuto non può non acquetarsi in esto . La volontà parimente bà naturale inclinatione al bene, il quale, non per elettione di libero arbitrio, ma per istinto di natura, che Iddio le hà dato, è co-Bretta nece fariamente, volendo effercitar l'atto suo, ad amare, à desidera re, of ad acquetarfs in effo, senza che possa fare altramente. Et da tale incli natione, che non è altro, che lo amor naturale, che habbiamo al bene, cr al la beatitudine, procedono tutti gli altri amori, che fi generano nelle nostre appetitive potenze : perche tutto quello, che l'buomo vuole, lo vuole per hauer bene. L'altra (becie di Amore, che è propria materia no stra bora, e lo amore sensitivo, così detto, perche segue la cognitione del senso. & si ri troua in tutti gli animali, così ragioneuoli, come senza ragione. Et per questo è anche da molti chiamato amore animale. Il quale non è altro, che vna certa inclinatione, che si genera in noi, & nelle fiere ancora verso le cose, che dal senso, come buone, & proportionate allo amante si apprendono. Ma è differete questo amore ne gli huomini, & nelle fiere in più modi. Et prima, perche quando è nelle fiere, segue la apprensione, & la cognitione del senso necessariamente, og non per alcuna e lettione di libero ar bitrio, che in loro non è. Onde come prima ese vedono il cibo proportiona to à loro, se si trouano bauerne bisogno, senza aspettare altro, necessariamente lo seguono. Ma ne gli buomini questa inclinatione alle cose, che il fenso apprende per buone, non segue necessariamente. Anzi quando la ragione detta loro, che non sia bene, che si vada dietro alla apprensione del fenso, molte volte non la segueno. Percioche se ben lo appetito sensitivo, quanzo à sè, mança di ragione anche in noi, nondimeno è atto à poter effer retto, or ordinato da lei. Et ciò fi vede, perche prima, che l'huomo fi rifol na à muoner piedi, à mani, à altre membra esteriori per conseguire qualche ben conofciuto dal senso, or come à dire il cibo conueniente quando egli bà fame ; a fetta nondimeno il confentimento della ragione . Et molte volte анијенс F

auniene, che etiandio quando le viuande sono preste, & che se ne bà bisogno, gli huomini per elettione differifcono di mangiare, se occorre loro di . hauer à fare auanti qualche cosa, che molto importi. Et perche ciò non fece l'guccione della Fagiola, si perdette in vn tratto Pisa, & Lucca, delle. quali era signore . Onde quei che volsero ripigliarlo di gola, dissero ch'egli in vn definare hauea confumate due Città. In vn' altro modo ancora e differente lo amor sensitiuo ne gli huomini, & ne'bruti. Percioche i bruti, ( tutto che habbiano i cinque sensi esteriori non altrimenti, che noi ) non pe. ro apprendono come noi per buoni, o proportionati à loro gli oggetti di tutti, ma folamente quei del tatto, & del gusto, & à gli oggetti de gli altri Sensi non hanno ne amore, ne inclinatione . Percioche il Cane, se ben sente l'odore della Lepre, non apprende per buono à sè, nè ama cotal'odore . Et similmente il Lupo, se ben'ode la voce della Pecora, non apprende per buona, nè ama quella voce. Ma il Cane, of il Lupo apprendono come cofa, che per,loro fia buona, & hanno inclinatione à mangiarsene le carni, o à beuerne il fangue, & à dilettare il gusto in questa maniera. Et il Toro vedendo la bianchezza, & la bellezza della Vitella non fi compiace, nè apprende effer buono per se il goder con gli oschi di quella bianchezza, & bel lezza, ma verca solamente di dilettare il senso del tatto nell'atto venereo. Et cost fatte inclinationi, & amori ha dato loro la natura, & non più, perche non di più haucano esi bisogno per la conservatione dello esser proprio, & particolare di ciascuno, & di quello delle specie loro. Ma alibuo mo, che è animale di tanta perfettione, & bà mestiero di ristoro, & di ricreatione per li molti fastidi, & trauagli, di che la humana vita è ripiena . & che per le cose sensibili hà da leuarsi con lo intelletto alla contemplatione delle cose, che sono sopra tutti i sensi ; hà dato la natura, che apprenda come buona per se, or che habbla inclinatione; or si diletti anche nella perfettione de'colori, de gli odori, 15 de' suoni. Il terzo amore, che è il ragio neuole, onero intellettiuo, così detto, perche segue la cognitione della ragio ne, or dello intelletto, è atto, che dalla volontà se produce ; che così è chiamato il ragioneuole appetito, che è in noi ; & non è altro, che la inclinatione, & il com piacimento, che habbiamo verso quelle cose, she dalla nostra ragione sono apprese, & conosciute per buone. Et questo amore si ritro na non salamente ne gli huomini, ma ne gli Angeli, & in Dio ancora, se be ne in Dio & ne gli Angeli non ragioneuole, ma folamente intellettiuo chiamare si deue, per le cagioni, che si diranno,quando si mostrarà la differeza, che hà intra lo intelletto, o la ragione. Et fono differenti lo amor ragione. nole, & il sensitiuo, non solo perche da diuerse potenze dell'anima si producono ; ma anche perche gli oggetti dello amor sensitivo non sono, se non le cose particolari apprese, & conoscinte per buone dal giuditio di alcuna de'sensi

#### LIBRO PRIMO.

de'fensi; la doue gli oggetti dello amor ragioneu ole sono le cose vniuersali apprese per buone dalla ragione. Et se bene interniene, che molte volte i cibi, & molte altre cofe sono parimente apprese per buone dal senso, & dal la ragione; nondimeno il senso non apprende per buono, se non questo par sicolar sensibile, come à dire il colore, l'odore, or il sapore di questo particolar vino. Ma lo intelletto, che ha per oggetto l'vniuersale, apprede drit tamente per buono, non questo particolar vino, ma vniuersalmente ogni vino, che sia come à dire di sapor dolce, di colore orato, & di odore soaue. Et per rifle sione si stende poi anche à questo particolar vino, nel quale cocorrono le qualità sopradette. Et spesso, anzi quasi sempre auniene, che questi duo amori sensitiuo, & ragioneuole ne gli huomini si cogiungono infieme. Perche ouero che l'appetito fensitino comandato vbidisce, come couiene, alla ragione, amando sensitinamente, & in particolare quello, che la volotà ama ragioneuolmete, 15 in vniuersale; ouero che l'appetito ragio neuole per infermità, d per altro difetto ne gli buomini mal'ordinati è tirato à consentire à quello, che il sensitivo ama, che amar non dourebbe. Come inteniene le più volte, quado gli huomini, non ostante, che in vn certo modo copofcano di far male, pur cofentono di comettere Furti,Homicidij, Adul teri, or molti altri peccati, ne i quali sono come rapiti, dalle loro paßioni. Et anniene anche taluolta, che la depranata, of corrotta volontà non è pre uenuta, ma preuiene ella il sensitivo appetito, & lo tira, & lo induce à voler seco quello, che ella sceleratamente per maluagità sua propria si elegge. Et così in tutti questi auuenimenti il sensitino, & il ragioneuole amore si congiungono, & fi miscono insieme. Sono anco differenti questi duo amo ri, percioche il sensitino, per essere atto di organo corporale, non è mai sen za qualche mutatione di qualche parte del corpo, & inchina sempre con qualche impeto nel suo oggetto, si come fanno anche tutte le altre passioni del sensitivo appetito : la doue il ragioneuole amore, che nella volontà firi troua, perche non è atto di alcuno organo, manca di ogni impeto, or non fà ; ( quanto à sè ) alcuna mutatione in alcuna parte del corpo. Onde e, che ( si come dicemmo ) non gli conniene, almeno così propriamente, il no me di passione.

-Di duo Amori, detti, l'vno di amicitia, & l'altro di concupifcen-: za, & della differenza, che hanno intra loro. CAP. XXVI.

N. G. & 635 -

**IVIDESI questo monimento dell'anima nostra, che Amore vien** detto, in due, che Amore di Amicitia, & Amore di Coenpiscenza, fi chiamano, & molte volte fi generano in vm medesimo tempo in noi. Percioche non essendo lo amore altro, che voglia di bene, è necessa F 2 riò, che

Digitized by Google

rio, che egli rifguardi in due cofe. L'una delle quali è il bene, che egli puale, er l'altra è la persona, cui vuole sotal bene. Et in quanto egli risquarda in quel bene, che vuole, è amore di Concupifcenza, & in quanto in colui ri mira, cui vuole cotal bene, è amore di Amicitia. Et per intelligenza di · tutto ciù, dico, che oggetto dello amore è fempre qualche cofa, che è veramente, à par buona ; & si può così fatta cosa considerare in duo modi . In quanto d ella buona in fe steffa, & in quanto può effer buona ad vn'altra co fa. Vn gionane ( per esfempio ) il quale habbia di molte perfettioni, & fia come à dire di buono ingegno, prudente, di bello aspetto, ma pouero, può effere considerato come buono in se, or etiandio come buono per m'altro, di cui potrebbe egli effere per aunentura buon servidore. El secondo que-Ste due cosiderationi potrebbe l'appetito di vn Signore mnouersi verso ca-Sin, & amarlo in duo modi. In on modo, secondo la prima consideratione, in quanto è egli buono in sè steffo. Et questo farebbe amore di amicitia. Et in 'on'altro, secondo quell'altra confideratione, ciò è inquanto potrebbe egli effere bum fernitore per se, o per qualche altro, cui quel Siguore lo desiderasse. Et questo sarebbe amore di Concupiscenza. Ma è da notare, che con amore di Amicitia, pigliando quest o nome nella fua propria figuificatione, non si possono amare se non le sostanze : percioche gli accidenti, come sono le bellezze, le scienze, le virtù, o simili, che non banno l'essene in se stelle, ma l'hanno in qualche altra colamon si possono amare con amo re di Amicitia, ma solamente con amore di Concupiscenza, inquanto si vorrebbono per se, o per altrui. Et similmente non si possono con amore di Amicitia amare ne anche le sostanze non ragionenoli, o vinenti, d no, che elle siano, come el'oro, le gemme, le case, le possessioni, il vino, i Canal li, i Cani, gli Vccelli, & fimili, per due ragioni . Prima perche niuno ama cose tali, inquanto fono elle buone per se stesse, ma folamente inquito l'buo mo vorrebbe goderfi, onero che altri fi godeffe della bontà , che è in loro ... Il che ( come fi è detto ) è amore di Concupifcenza. Et appresso , perche lo amore dell'Amicitia non può baner luogo, nè muoner si mai verso quelle cose, che non possono riamare con la medesima maniera di Amore. Percioche questa voce Amicitia importa corrispondenza di simile amore: La onde se bene i Cani, & i Caualli tal volta amano i loro padroni, ò co loro che gli gouernano, nondimeno perche ciù fanno con amore di Concupifcen-Ra & non di amicitia, amando il bene, che da loro trabena, anniene, che ne anche essi possono essere amati con altra maniera di amore, che con quello di Concupiscenza. Resta dunque, che con amore di Amicitia si possano amare solamente le sostanze, che banno intelletto, come sono gli buomini, gli Angeli, & fopra tutte le altre il grande Iddio. Il cni amore, per lo gradissimo pregio della cosa amata , o per quanto ella dene esser tennta cara. Carità

Carità è nominato. Si come anche per la medesima ragione e similmente col medefimo nome chiamato l'amore, che fi por ta alle creature per Dio . Ma de' detti duo amori solamente quello di Amicitia è propriamente, & femplicemente amore. Percioche quel di Concupiscenza non è amore, se non in vn certo modo, & impropriamente. Et ciò auuiene, perche lo amo re dell'Amicitia viguarda il bene, ebe è oggetto dello amore come cosa dello amazo, nel quale è, & del quale ezh vuole, & si compiace, che sia . Ma lo amore della Concupifcenza non ri/guarda cotal bene,come cofa di colui. mel quale fi ritruoua, ma come cofa, che egli vuole, & desidera, che su di se, di altrui. Et per questo non fi pad dire, che propriamente, or fempliceme se chi ama in questa maniera, ami colui, nel quale è tal bene ; ma si ben se stes fo , ò altrui, il quale egli vuole, 19 defidera, che babbia tal bene. Onde effen do l'affetto di coloro, che lasciuamete amano, & desiderano di godere delle altrui bellezze, amore di Concupiscenza, & no di Amicitia, potiamo inferi re, che ess semplicemete, o propriamete no amano altro, che sè stessi. Ma perche effendosi detto di sopra, che lo amore no è altro,che voglia di bene, potrebbono alcuni farsi à credere, ch'egli altro, che beniuoleza no fosses vo glio,prima ch'io paßi più ananti, mostrare, che cosa sia la beniuolenza. U la differenza, the ella bà con lo amore. Dico adunque , che la beniuolenza , si come anche lo amore, è atto di qualche appetito, per lo quale si vuole altrui bene, ma non è perciò amore, nè sensitino, nè intellettino. Et che non fia sensitiuo si mostra, perche la beniuolenza à generarsi in noi, non bà bi fogno, di qual fi voglia spatio di tempo, perche come prima cominciamo à scorgere in alcuno qualche cosa, che ci piaccia, senza hauerlo mai piu ve duto, fenza che punto conuersiamo, d che pur parliama con esso lui, per la natural attezza , che habbiamo , effendo animali fociabili , di appiccarci con l'affettione à qualunque ci pare, che babbin qualche conformità col no ftro appetito, cominciamo ad inobinarci con lo affetto dell'animo verso lui; Er cost nasce la beniuclenza in vn subito. Ciò si vede manifestamente quan do fi conducono duo Caualieri à duellonà quali fi appiccano con l'affettione i circonstanti subito, senza che parlino loro, o senza che mai più veduti gli babbiano; & defiderano , che resti vincitore chi questi , & chi quegli, Jecondo che à ciascuno pare, che l'uno più che l'altro babbia qualche per fettione, & qualità, che à lui piace, & gli pare, che lo faccia amabile. Non fà già cost lo amore sensitino ; percioche non nasce subito, ma hà bifogno di tempo, & di conuersatione, generandosi egli pian piano per lo molto rignardare nelle bellezze, o nelle altre vere, o apparenti perfettioni della cosa amata, & per molto considerarle, così presenti come lontane. Appresso lo amor sensitivo, si come anche tutte le altre passioni del sensiti no appetito, inchina l'huomo sempre con qualche impeto nel suo oggetto; mala

4

ma la beniuolenza manca di ogni impeto. Refta adunque, che la beniuolenza, & lo amore fensitiuo non siano vna istessa cosa, ma differenti intra loro: l'altro Amore, ilquale nello intellettino, & ragionevole appetito si troua, è differente dalla beniuolenza altresi. Percioche tal amore (come di sotto vedremo) importa vna certa vnione di animo dello 'amante con lo amato; per la quale lo amante reputa, che lo amato sia in vn certo modo vna cosa istessa con esso in femplice atto di Volontà, non passa tanto oltre, ne reputa, nè presupone, che tal'unione vi sia, ma si stà intra i puri termuni di voler semplicemente bene ad alcuno, Onde si puòben dire, che (come Aristotile affermana) la beninolenza sia anzi principio di amicitia, & di amore, che vero amore, overa amicitia.

# Da quai cagioni fi generi in noi lo Amore. CAP. XXVII.

A cagione, che produce questo amore in noi, è il bene, il quale è il proprio oggetto di tal monimento, & è quella cosa, che sola si ama. Percioche quando il bene è appresentato dalla fantassa alla potenza appetitiua, la muoue generando in lei verso il detto bene vna certa in clinatione, & vn certo compiacimento, che amore si chiama. Et intendo, che quel, che muoue lo amore, non sia il vero bene solamente, ma lo apparente ancora ; il quale etiandio , che sia vero male , è molte volte amato, quando bà con lo amante proportione, come si vede ne maluagi huomini. I quali amano le maluagità ; non inquanto sono maluagità , ma inquanto esfendo per qualche principio corrotto diuentate loro proportionate, giudicano, che à loro siano buone. Et è necessario il dir così, non essendo pos fibile, che qual si voglia, etiandio corrottissima volontà di huomini, o di demonij, possa volere il male, come male. Conciosia che per natura ogni volontà vuole il bene, nè può volere il contrario. Ciò auuene ancora,per cbe gli huomini sperano mediante qualche male , che esi eleggono , confeguir piaceri, d danari, d qualche altro bene da loro più amato, che non è banuto in odio quel male, che essi eleggono. Di maniera, che l'amor loro è mosso dal bene, 15 à quel mira, 15 non al male, mediante il quale malua giamente si studiano di acquistar cotal bene. Nè perche molti amino la bel lezza con tanto ardore, che non pare, che verso verun'altra cosa su più feruente lo amore , creda alcuno, che la bellezza sià il proprio oggetto di tal mouimento, più tosto, che la bontà. Percioche la bellezza, & la bon .tà, d il bello, & il buono, che vogliamo dire, sono quasi come vna cosa istef fa . Non bauendo altra differenza intra loro , fe non che il buono bà proprietà di fare, che lo appetito non si acqueti, & non si contenti se non nella pojla possessione di esso. La doue la bellezza senza che si possieda contenta l'appetito che è di lei vago ; scl della vista. Et così più che gli altri beni pa re, che la bellezza babbia proportione con le virtà, che vedono. Non che gli altri beni no siano di conditione, che bisogna, che vengano anch'esi riguardati dalle virtù che vedono & che siano da lor conosciuti ad effetto . che habbiano à generare amore di sè, nè più nè meno come etiandio la bellezza.Ma la differenza Stà in quefto,che lo appetito fi acqueta nella fola co noscēza, 🗸 nella sola vista della bellezza, ma no si acqueta già nella sola vi sta , & nella fola conofceza de gli altri beni. Anzi è neceffario,che egli per acquetarsi in essi interamente secondo il modo loro gli possieda & di loro si goda. Et per la detta proportione , che la bellezza più,che gli altri beni hà co le virtù apprensine, banno detto alcuni, ch'ella è oggetto, non de gli altri fensi , ma di quei soli , che più de gli altri hanno virtù di conoscere ; & per ciò più de gli altri seruono allo intelletto, come sono il vedere, o l'udire, o cbe quindi auuiene, che de gli oggetti di questi duo sensi, quai sono i colori, or l'altre cose visibili; le voci, o i suoni, si dice che sono belli. Ma non fi dice già , che fiano belli, ma buoni gli oggetti de gli altri fenfi , come à dire i sapori, gli odori, & simili. Resta dunque, che la bellezza sia anch'effa-ma maniera di bene, già che anche in effa in qualche modo l'appeti to si acqueta. Et resta ancora, che la conoscenza, che quanto à gli altri beni è il principio de'mouimenti dello appetito, quanto alla bellezza (ia il fi ne, già che lo appetito, ( come si è dichiarato ) della sola conoscenza, & visione di essa contento. Et perche le principali virtù, che conoscono, sono la vista, & lo intelletto, dicono i dotti, che la visione corpora-Le è principio del sensitivo amore, & che la contemplatione, che fi fà con lo intelletto, è principio dello amore spiritnale, & intellettuo. Et se bene le scienze prima si amano, che elle si sappiano, non è per questo, che prima, che si amino, no si babbia di loro in qualche modo qualche cognitione. Per cioche coloro, che ad apprendere vna scienza si mettono, sanno, prima che ciò facciano, almeno alcuni effetti di effa, come è, che no macano à coloro, • che ben la possiedono, laudi, bonori, o commodi; o che aggiunge loro molta perfettione. Et il saper di lei questo solo basta ad indurre gli buomini ad amarla, 17 à porui studio . Dalla simiglianza ancora si genera amo re, ma bisogna sapere, che due maniere di simiglianze si ritrouano sl'una, che propriamente simiglianza chiamar si puote. Et è quando duo con uengono in vna qualità, in quanto cotal qualità realmente, & con effetto in amenduo si ritruoua. Come se, per essempio, duo fossero parimente dos ti in Astrologia. Et questa simiglianza suol generare amore di amicitia, Percioche coloro, che conuengono in qualche qualità, quanto à quello in che conuengono, sono quasi vno, & non due; si come tutti gli huomini, quanto

quanto alla humanità, che è vna sola in tutti, sono vna cosa stessa. Et per tio l'affettione dell'uno, quasi come se in se medesimo si rislettesse, và verfo l'altro, quel bene volendoli, che vuole à sè steffo. L'altra la quale, come che men propriamente, pur si puòin qualche modo chiamar simiglianza, si è quando vno realmente, & con effetto, bà qualche perfettione, come sarebbe la Musica : & l'altro non l'bà , se non quanto ad vna certa inclinatio ne, & attezza, come auuiene di coloro, che no sono musici ancora in atto, o in habito, ma solamente in potenza, in quanto desiderano di essere, & ui hanno (per cosi dire)attezza, & dispositione. Et questa simiglianza suol generare amore di concupiscenza, ouero quell'amicitis, che l'u:ile, ò il dilesto ha per fine . Percioche ciascuno , che è in potenza di hauere qualche per fettione, desidera, & aspira di venire all'atto, & di essere realmente quel lo, che pud effere, & non è ancora. Q uindi aumene, che i poueri,che sono ricchi solamente in potenza, in quanto potrebbono hauere à qualche tempo delle ricchezze, perche le appetiscono , & sperano di poterle trarre da i ricchi, fanno co effo loro amicitia . La quale dalla parte di essi , che sono ricchi solamete in potenza è fondata solo nell'utile. Et tali sono in gran parte quelle Amicitie, che molti, che per farsi ricchi, si pongono à seruir le cor ti, contrabeno co' Signori, cui seruono. Tali ancora sono quelle, che se fanno co persone piaceuoli , & facete, da buomini seueri & graui . Iquali, d per natura, d per accidente non sono allegri, se non in potenza, & banno bifogno, & defiderio di ricreare gli fpiriti , & di rallegrarfi . Percioche tal amicitia dalla parte di coloro, che sono così fatti, è fondata nel diletto, che dell'altrui piaceuolezza si prendono , amado esi i Faceti, non per bene,che vogliano loro, ma perche amano à sè, o vogliono godere del bene, che è in loro, qual'è la detta piaceuolezza, onde essi traheno alleggiamento di cure, 15 diletto. Ma se ben la simigliaza suol generare Amore, genera anche taluolta Inuidia, & Odio. Et cid auuiene quado i simili in conseguir qualche cosa amata, or desiderata da ciascuno di loro cocorrono, or si impe discono insieme . L'essempio è pronto ne gli artefici , che si danno scambieuolmente impedimento ne' loro guadagni ; & etiandio ne gli huomini illur Stri per valore di armi, ò di lettere, ò di altra eccellenza. Iquali sono ben simili intra loro, ma perche tutti vorrebbono i primi honori, che di puì, che di vno effer non possono, rare volte è, che no si portino insteme Invidia. A Odio . Il che pare tanto più Strano, quanto la virtù suol produrre amore di se, etiandio taluolta in coloro, che virtuosi non sono. Et cio aumene, perche se bene i cattiui huomini hano i costumi guasti, o corrotti dal mal vso; no è per cid, che in loro siano spenti del tutto i semi della virtù; iquali, perche con essi tutti nasciamo, sono naturalmente ne gli animi di ciascuno. Et que-'fi semi bastano à fare, che il non vertuoso ami quello,che bà virtù, come (imile

fimile à sê; non quanto à gli babiti acquistati, che fono buoni nell'ono, dy rei nell'altro; ma quanto alla ragion naturale, che Iddio bà lor data, in cui confistono i detti femi, la quale ragion naturale, fe bene è in parte ofcurata nel vitiofo, non è per ciò, che ella fia estanta, non potendofi estinguere del tutto mai. Il diletto finalmente, che è nella fiperanza, che babbiamo di douer mediante qualche perfona acquistare qualche bene, o di effere nel le nostre imprefe da lei fauoriti, dy aiutati; dy la fiperanza isteffa altrest, fogliono effer cagioni, che in noi nafca Amore verfo la perfona, da cui fi attende il fauore, y lo aiuto; ma non già prima cagione. Percioche è forza, che tal diletto, dy tale speranza fia generata da qualche altro Amore, che auanti in noi fi ritruoui, effendo impossibile, che fi speri, o che diletti qual fi voglia cofa, che da noi prima in qualche modo amata, y defiderata no fia.

> Delle vnioni & de'gli altri effetti che dallo amore deriuano. CAP. XXVIII.

IVNA cofa è, che piu conuenga, d che più fia propria allo Amore, che la Vnione. Et perche sono molte maniere di Vnione, auuiene, che vna sorte se ne ritroui, la quale 2 principio, & cagione di amore ; & che vn'altra , altro non fia , che lo isteffo amore, & che fnalmente vna ve ne babbis ancora, che è effetto di amore. La vnione che e cagione dello amore , ن lo genera , è anche ella di due forti . L'vna fostantiale, che più tosto vnità, che vnione dir si dourebbe. Et è quella, che ciascuno hà con sè stesso, per la quale è egli vno, & non due. Et questa genera lo amor proprio, che ogn' ono à sè medesimo porta. Et secondo che questa vnità è maggiore, & più strigne di tutte le vnioni, così ancora lo amore, che da lei si deriua auanza ogni altro amore, che si porta à qual fi vog lia cosa creata fuora di se. L'altra sorte di vnicne, che è pur cagione di amore, & lo genera, si chiama di simiglianza ; & è quando in duo, ò in più, vna simile forma accidentale, & vna simile perfettione si ritroua; come sarebbe se duo fossero Astrologi, i quali quanto alla Astrologia, per la quale l'vno l'altro simiglierebbe sarebbono in vn certo modo vna cosa steffa. Et questa simiglianza, quando è intra due veramente, & in fatii genera amore di Amicitia, come si disse ; ma se ella vi è solo in potenza,ge nera quel di Concupiscenza, ouero l'Amicitia, che il diletto, o l'otile ha per fme. Quella maniera di vnione, la quale dicemmo, che altro non è, che lo isteffo amore, confiste folo nello affetto, og nel giudicio dello amante. Percio che se egli ama di amore di Concupiscenza appredendo la cosa amata,come fua, or al fuo ben'effere appartenente, or cercando di farla sua, viene, quato al giudicio, & allo affetto dell'animo suo, a tenerla per congiunta, et vnita à Je.

fe. Et fe egli ama di amore di amicitia, quello stesso ne anniene . Perciocbe reputado egli la perfona amata una cofa sieffa co fe medefimo, es come fe medefimo amandola, viene quanto al giudicio et allo affetto dell'animo fuo à tenerla per congiuntado vuita co effo secosperche pone se in luogo della persona amata, e reputa come sua propria ogni fortuna di leuò buona ò rea. ch'ella (u. Et tale vonione è giudicata afai grade, perche è affai fimile alla [0 flatiale, che è quella, che l'hnomo hà con fe Steffo, la quale dicemmo, che vni tà, piu tosto, che vnione chiamar si debbe . L'ultima vnione poi, la quale è effetto di amore ; consiste in questo , che lo amato è nello amante , in quan to lo amante bà fempre nel cuore lo amato, compiacendosi di vederlo prefente, & desiderandolo quando è lontano : & bà sempre nello affetto, & nel defiderio molti beni , ch'egli li nuole, no per alcuno rispetto di proprio commodo, ma per lo solo compiacimento, che hà di lui, o per lo amore ch'egli liporta. Et di più perche non si contenta, og non si acqueta in go dendo della prefentia, & della conuersatione di lui, quanto allo esterior so lamente, cerca di penetrare, & di arrinare (ino alle parti più interne, non fi fermando finche non possiede interamente, & perfettamente l'animo del lo amato, & finebe effendo dinentata, & fatta vna sola di due volontà no vuol l'uno, & non fà per l'altro come per se medesimo. Ne stà cotento lo amore à questi termini, or non gli basta di banere trasformati gli amanti, U fatto, che ciascuno di loro sia amanse, U amato: U che l'uno sia nell'alsro (come fi è detto)ma paffa tal volta tanto oltre, che gli induce à quello ecceffo, che per mancare di altro nome, chiameremo ancora noi estafi.Effende tanto da greci, quanto da latim cofi detta quella passione, per la que le vno esce di se medesimo, quasi perdendo la memoria, & la cognitione di se stesso, dello ester suo. Il che può interuenire in duo modi, l'uno è quido dallo amor Divino è l'huomo feliciffimamente rapito, & tratto fuo na di sè à conoscere i secreti dello altissimo Iddio, sopra l'uso, che è proprio, Enaturale à noi di intendere mediante i fensi, E il discorfo. Come adi senne à San Paolo all'hera, che egli fù tratto fino al terzo Cielo, 17 non fa pea , se ciò gli fosse accaduto , essendo egli nel corpo,ò pur fuora del corpo. L'altro modo è quando per souerchio amore vno esce di sè stesso oppresso infelicemente da quel furore, & da quella spetie di frenessa, che eros è chiamata da Medici, che significa Amore, c è grave infermità. Et in questa maniera escono alle volte fuora di se i miseri amanti quanto alla virtù apprensiva : percioche dal fermar troppo il pensiero nella cosa amata, re-Stano gli organi tanto offe(i,15 la virsù così alienata,15 aftratta da gli altri oggetti, che conoscer più non gli puote. Nè dene ciò parere strano, conciosia, che in tutte le operationi di qual si voglia delle potenze dell'anima sensitiua, le quali producono i loro atti, medianti gli organi corpora-**L**, 1

ي ي ي ب

li, o sempre con qualche alteratione di detti organi, fe la alteratione è eccessina si, che corrompa, o grauemente offenda l'organo, resta impedita la potenza in guifa, che non può (durante lo impedimento) far più bene le fue operationi. Cio sperimentiamo noi manifestamente nella potenza visi ma, la quale, fe il suo organo, che è l'occhio, è di sonerchio alterato, come interniene quando si guarda fiso nel Sole, non puote più fare conueneuolmente la operation sua del vedere. Quanto poi alla virtù appetitina, auniene, che lo amico con lo affetto esce di se sicsso taluolta in quanso vuole, of cerca tanto il bene dell'amico, che poco fi ricorda del fuo, or lo difprezza, non fi curando di perder la propria, per conferuar l'altrui vita. Vn' altro effetto ancora nello amante dallo amore fi produce, che zelo si chiama, il quale, se procede da amor di amicitia, suol ritenere il fuo nome. Ma quando da amore di concupiscenza si deriua, altro nome, (come appresso , vedremo ) si prende. Ma qualunque nome egli habbia al tro non è, che vn mouimento dell'anima, per lo quale forge l'huomo ad escludere quello, che impedisce il suo desiderio, & che è contrario, & repugna alla affettione, che egli porta; nè procede da altro mai, che dalla grandezza dello amore. Percioche ciascuna virtù, quanto più grandemente si muone verso il suo oggetto ; tanto più efficacemente resiste à i con starij, che la impediscono. Onde nello amore della amicitia, quanto più Ramico ama , con tanto maggiore Studio cerca , 17 procaccia il bene del suo amico. Et se anniene, che egli in cercando ciò incontri in qualche sinistro che si attrauersi, o impedimento gli dia, con molta vehementia contra sale impedimento si muone. Et questo interior Monimento, che zelo si shiama, per lo quale lo amante si studia di opporsi à tutto quello, che si fa contra il vene della persona amata, si ritroua sempre ne veri serui, sr amici di Dio. Et per esfo quanto possono, repugnano à quel, che contra la volontà, & l'honore di Dio si procura da chi che sia. Così sù in Christo nostro Signore, all'hora che egli fatto vn flagello di corde con esso scac ciò coloro, che del tempio di Dio piazza di mercato fatto si haueano. Co si fù ancora in San Gio. Battista, all'hora che arditamente riprese Herode, che contra la legge di Dio fi tenea colei, che del fratello moglie era Stata. Quando anche con amor di concupiscenza grandemente si ama , se auuiene sche alcuno fi attrauerfi, & dia impedimento allo acquisto, o nero alla quieta poffessione della cosa amata, nasce il zelo nello amante, per lo quale si muoue contra quel, che impedimento gli apporta. Et in que-Sta maniera inforgono i zelanti mariti contra coloro, che tendendo infidie alla castità delle lor mogliere, cercano di impedire quella singularità, she effi vi vogliono hauere. Ne'quali cotale affetto con nome , che da ze le pur fi derina, Gelofia trà noi è chiamato, come anco Innidia, d zelo G di inui-2

di inuidia chiamiamo la passione, con la quale quei, che à i primi gradi, & à i primi honori a (pirano, contra coloro si muouono, che desideran do, o procurando anche essi di arriuare à i medesimi honori, o gradi, ta e, che lor portino impedimento. Ma questa passione, che Gelosia, d zelo di inuidia si chiama, non è se non in quei, che amano certi piccioli be ni : i quali, perche sono manchi, & scarsi, non si posono interamente pos selere da molii. Ma quando l'oggetto dello amore è vn ben grande, come è Iddio, ilquale è bastante ad empire il desiderio, or à far beati innumerabili Angeli, o huomini , non folamete colal'amore manca di Gele fia, of di quella Inuid a, per la quale ci montamo contra coloro, che aspirano al medefimo fegno, à che noi tediamo, ma ci rallegriamo più tosto, er aiutiamo l'un l'altro per carità à conseguire, of ad acquistare il medesimo bene. Hora per conclusione, o fne di quello, che intorno alla materia dello amore mi proposi di ragionare, resta, che come vitimo suo effetto io dica, che da lui procedono, & banno origine tutti i movimenti dell'anima nostra interio ri, & esteriori; anzi tutto quello, che in qualunque modo fanno, non fola mente gli huom ni ma indistintamente, & Jenza alcuna eccettione tutte le creature, & Iddio Creatore ancora, procede, & nasce da Amore. Per cioche effendo cosa manifista, che tutto quello, che si opera, non solamente dall huomo, ma da qualunque natura in tutta la vniuersità delle co fe, fi fà per lo fine, che è nella intentione, ò di coloro, che operano, fe fo no di natura che babbiano cognitione di tal fine ; ò di Dio , che ha create, or con la prouidenza sua regge, & drizza tutte le nature al lor fine; & non essendo il fine altro, che il bene amato, & desiderato, bisogna dire, che ciafcuno operante ( & fia pur qual fi voglia ) faccia tutte le fue operatio ni per qualche amore. Et non solamente le operationi, ma tinte le passio ni del sensitivo appetito ancora, con tutto quello, che dalle dette passioni li deriua, nascono dallo Amore, come da prima fonte, cagione, is origi ne di ogni cosa .

# Del defiderio, & di quante maniere egli fia. CAP. XXVIIII.

O G G I mai, che dello amore si è parlato, resta che si parli del de fiderio. Il quale è quel monimento dell'anima, che immediatamente segue, & và dietro allo amore, & bà parimente il bene per fuo oggetto, si come bà lo amore, ma sotto vna consideratione più ristret ta. Percioche lo amore bà per suo oggetto cossi il bene presente, come quel lo, che, d per tempo, o per luogo, è dallo amante lontano. Non si aman do manco il bene acquistato, & che già si possiede, che quello, che non

#### LIBRO PRIMO.

no fi è acquistato ancora ma fi defidera, & fi aspetta, la done l'oggetto del desiderio non è mai il bene, che già si è acquistato, & è presente, ma sola mente quello, che essendo per tempo, ò per luogo lungi da noi, non babbiamo ancora. Divà qui alcuno, gli huomini viuono, o pur desiderano di viuere. Et quei, che sono sani, & regnano, pur desiderano di esser fani, og diregnare. Rifpondo, che caftoro, quanto al bune, che è lor pre finte, non banno defiderio alcuno, ma diletto, & gioia; perche non defi derano di vuere, nè di effer sani, nè di regnare adesso, ma nel tempo aue nire. Quanto al quale, non solamente non hanno, ma non sono ben cer ti di deuere hauer pur m'bora così fatte cose. Conciosia che, secondo che sono elle soggette al tempo, onde beni temporali si chiamano, così anche fono mutabili, & fi poffono perdere in vn momento. Et quindi auuiene, e be non effendo del tempo altro, che il prefente; percioche il paffato non d più, & il futuro non è venuto ancora, niuno è, che possa dire di bauere delle dette cose. se non quanto dura il tempo presente, che è solo vn piccio lo instante, quanto al quale niuno è, che desideri, quello, che egli hà. Et secondo che nell'huomo sono tre amori (come di sopra dicemmo) il na turale, il sensitino, & il ragionenole, costancora vi sono tre desiderij. Il primo de quali naturale si chiama, & è quella inclinatione, che in tutse le cose viuenti, & non viuenti si ritroua, per la quale appetiscono se condo il modo loro il lor bene, ciò è quello, che è loro conueneuole & del quale esi mancano. Onde si vede, che i corpi grani, quali sono le pietre, 🕑 l'acque , banno talmente appetito de luoghi baßi, che sempre , se non so no impediti, se ne vanno impetuosamente ne'più profondi, oue quando fono arrivati, quasi giunti al fine del desiderio loro si acquetano, & si ripofano ; fi come anche i corpi leggieri , qual'è il fuoco, & il fumo , vanno in alto. Il sensitino desiderio, che concupiscenza chiamar (i suole, è passior.e della concupiscibil potenza nel sensitivo appetito, & stende à quelle cose, che dal senso sono apprese per buone. Et quantunque tal desiderio sia commune à noi con gli altri animali, è egli nondimeno in essi assa più ristretto, che non è in noi per più cagioni. Et prima perche csi non ap prendono ( come noi facciamo ) il tempo auuenire ; onde non possono desi derar cofa alcuna come futura, ma folamente come cofa, che non banno, or vorrebbono bauere di presente. Ciò auniene ancora, perche essi, se bene banno i cinque sensi esteriori non altrimenti, che noi, nondimeno, perche non apprendono come buoni, & à loro conueneuoli nè gli odori, nè i colori, nè i suoni, di essi non si curano punto ; & così il lor desiderio non si stende ad altro, che à gli oggetti del gusto, & del tatto. Ma noi perche appredia mo per conuencuoli alla nostra natura , o per buoni tutti gli oggetti dilette uoli di ciascuno de'cinque sensi; ci stendiamo etiandio à desiderarli. Et è anche

Anche più ristretto in loro tal desiderio , perche i sensi interiori si allargano nello apprender molto più in noi, che ne bruti non fanno. Conciosia che il terzo interiore in loro, che stimatina è chiamato, non apprende se non certe poche cose necessarie alla conservatione dello esser loro; la doue ne gli huomini, effendo capacißimo , & atto à discorrere per tutte le cose partico lari, che sono al mondo; & per quelle ancora taluolta, che non vi sono, cono sce, of apprende, effer buone, of conneneuoli à noi molte cose : le quali da sensi esteriori non possono esser conosciute per tali ; & le presenta al concu piscibile nostro appetito, il quale subito si innoglia di esse, or le desidera, an cora che non siano più necessarie, che tanto, alla conservatione dell'esser no stro, & che per questo la natura non le ricerchi. Et quindi è lo appetito, che si bà così grande di fare ogn'bor nuoui acquisti di queste ricchezze, di quegli honori, & d'altri fimili beni particolari. Onde ben si dice, che la cocupiscenza è di due sorti, l'ona, la quale è à noi commune con gli altri anjmali, of fistende folamente alle cofe, che la natura necessariamente ricerca per la conservatione de particolari huomini, & della specie. Et tal'è il desi derio, che si bà delle cose da mangiare, & da bere, & da coprirsi contra la ingiuria del caldo , & del freddo , & della pioggia , & quel , che fi bà de gli atti venerei. Et questo desiderio, perche quado si è sodisfatto alla natura vien meno ; diciamo, che è terminato, & finito . L'altra forte di Concupifcëza, perche è ne gli buomini soli, & è di cose, che non sono necessarie alla conferuatione della natura, la quale si contenta di poco, si dice essen no na surale . Ma con tutto ció, perche le cofe, che fi appetifcono vegono da chi le appetiste reputate oltra modo conueneuoli ; & buone , sono anche oltra modo, 17 infinitamete defiderate da loro . Et quindi è, che no ci bastando i frutti della terra à nodrirci,nè le pelli de gli animali, & poco tetto (cbe fono le ricchezze naturali ) à coprirci ; habbiamo tentato le acque , & ricercate tutte le fonde, & il fondo de i mari, per trarre indi le perle, & l'altre vicchezze non naturali. Habbiamo ritrouate tanti arti per condire i cibi, E per farci le veste, non pur di Lino, & di Lana, ma di Seta, & d'Oro. Habbiamo con le fabriche smisurate, & di pazza spesa alzati i palagi al Cielo, siamo andati nelle viscere della terra per trarre indi Oro, & Argento . Et non stando conteti à questo, ci insidiamo, ci vecidiamo per rubarci l'on l'altro. Vedendofi, che lo amico dallo amico, & il fratello non è ficuro, dal fratello. Et che parendo à figliuoli, che gli anni troppo fi indugino, 🕔 fi sono essi taluolta auanzati in por fine, & in accortare la vita de padri. folo per sodisfare alla sempre assetata, non naturale cupidigia. La quale fe anniene che ella stia intra i conneneuoli termini, & che appetisca solo di bauer delle ricchezze, etiădio no naturali tăto che basti, affine di poter visere co le boneste comodità, secodo il grado ; è anche ella termimata, dy finita,

nita, or no degna forfe di bisfuno. Ma fe fi pone il fine nelle ricchezze. afpirando à farme acquisto di quanto più fi pnote, de fenza alcun termine; è ingordigia infruta, no mai à bastanza bialimata in questo modo, 🕑 degna di eterna pena nell'altro. Effendo coloro, che hano questa inestinguibil fete, in commuo peccato mortale. Et bene bo detto, che è ingordigia infinisa, perche è lempre infinito il desiderio, che si hà del fue do terminato quel lo, che fi bà delle cufe, che fi defiderano per lo fue. Vliimamente in noi fi ritruoua il ragioneuole desiderio, cui no propriamente il nome di Concupiscenza si conniene, se ben taluolta per la simiglianza, che è intra loro se gli è dato. Questo ragionenale desiderio si muane sempre verso quelle cose, ebe dalla ragione, o bene, o male, che ella giudichi, sono teaute per buone. Tale è l'appetito, che si hà delle scienze, della sapienza, delle virtù, & de gli altri beni (pirituali, or temporali ancora or taluolta etiadio de' mali, come è quando la ragione corrotta, ò ingannata, è cupida di gloria vana, di bonori no meritati, di finifurata eccellenza, & di altre cofe tali. Il cui defiderio fi dice effer ragionenole, no perche fia guidato da alcuna dritta ra gione ; ma perche è atto di volontà . La quale, fe beue per qualche ascidése è corrotta, & manca del douer suo ; è nondimeno non solo atta à doucre effer regolata dalla dritta ragione, ma potenza ragionenole per naturo. Et questo basti del desiderio.

## Di quel mouimento dell'anima, che piacere è chiamato. CAP. XXX.

VANDO vn bene è defiderato, se auniene, che si acquisti, & f posieda, segue in chi lo posiede subito vn mouimento, che piscer fi chiama, & è termino, & quiete del desiderio nella cosa ame \$1. Ne paia strano, che io habbia detto, che'l piacer fia mouimeto, & quis se che paiono cose contrarie, percioche in rispetto della operatione esteriore, che fa l'huomo per acquistare il desiderato bene, & del desiderio interiore ancora, l'ono, & l'altro de'quali per lo acquisto della cosa desiderata vien meno, puote il piacere chiamarsi quiete. Et in rispetto della virtù ap petitina, la qual come prima desiderana quello, che non banena ; così dopo, che si è acquistato, se ben più non lo desidera, non cessa però di operare intorno al suo soggetto, dilestandosi nella possessione di essossi può nominare, O è mouimento. Et sono due sorti di piacere : l'vno è dello intellettino an petito, il quale, perche non è atto di alcun' organo corporale, è, quanto à fe senza alcuna alteratione di qual si voglia parte del corpo . Et si prende questo piacere, che da Latini gaudio vien detto, nello acquisto già fatto, es nella poffessione di qualche cosa, che dal nostro intelletto sia stata appresa, U CO-

Digitized by Google

### DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

& conosciuta per buona, & dalla cognitione, che si hà di hauer' acquistato tal cosa, & di possederla. Et è da notare, che quando si possiede qualche cofa, che dal nostro intelletto fia giudicata buona, non folamente lo intellettuo appetito ne sente il gandio, & il piacere, che diciamo, il quale quan to à sè, perche è senza aiuto di instrumento corporeo, è simile in qualche mo do à quello, che banno gli Angeli, & Iddio : ma per lo imperio , che naturalmente la parte ragioneuole bà sopra la sensitiua, redunda molte volte anche nel sensitivo appetito, si che anche egli piaces ne prende. Onde dice ua Dauid, che il cuor suo, intendendo per la volontà, 🕁 la carne sua inten dendo per la parte sensitiva, si rallegravano in Dio. L'altra sorte è di quei piaceri, che principalmente nel sensitiuo appetito dimorano. I quali perche sono atti di organo corporale, non si sentono mai senza qualche altera tione circa il cuore, organo di tutte le passioni . Et è questo sensitivo piacere anch'effo di due maniere. L'vna delle quali piacer corporale chiamar si puote ; & e quello , che si apprende con alcuno de'cinque sensi esteriori per lo congiungimento della potenza col suo piaceuole oggetto. Il che anuiene nello apprendere, che realmente si sà de vaghi colori con la visla, & de fuoni con l'vdito, & de gli altri dilettenoli oggetti con gli altri sensi, de quai sono oggetti. L'altra maniera de' piaceri sensitiui è nella possessione di qualche cofa, la quale non da alcuno de' sensi esteriori, ma dalla stimatina, che è il terzo senso interiore è giudicata esser buona, & conueneuole à noi quali sono i posseduti beni particolari, & come à dire questo podere, questa casa, questa gemma, questi dinari. I quali recano al nostro sensisiuo appetito, piacere, che non si sente di fuori in alcuna parte del corpo, ma solamente dentro all'anima, o per questo non corporale dir si deuc, ma animale più tosto, come quello, che dall'anima interiormente, & non esteviormente, dal corpo è sentito, ancorche non sta senza alteratione del cuore suo organo, che è pur corpo. Et se ben l'Oro & le Gemme,i bene ornati Palagi, & i bei Giardini, dilettano esteriormente gli occhi, che apprendono come buoni à vedere i colori, le figure, & le grandezze loro, non è per questo, che gli occhi apprendano come buono anche il posseder, & lo esser padrone di cose tali, non essendo ciò oggetto della vista corporale. Ilche fi manifesta, perche tutti sentiamo, che gli occhi si dilettano (quanto à loro) cost in vedere gli altrui belli giardini , & palagi , come quelli , de quali fiamo noi Signori; ilche non auuerrebbe, se lo esser Signore, or possessore di cofe tali fosse l'oggetto loro. Percioche se così fosse si diletterebbono in vedere non le altrui, ma solamente le proprie cose. Resta dunque che il piacere, che si sente di possedere, & di esser padrone di qualche cosa, sia del sensitiuo appetito interno, & non di alcuno de'sensi esteriori. Et della medesima maniera sono ancora i piaceri , che si prendono dell'essere in grati4

### LIBRO PRIMO.

tia di qualche fignore, dello bauere alcuni buoni amici , & poffenti, dello ef fer laudato, & honorato da questo, & da quello, & dello banere certi altri fimili beni particolari . Percioche non effendo eßi oggetti di alcuno de'cin que sensi esteriors, non' sono appress, ne giudicati esser buoni, & conuenenoli da loro ; ma dal detto terzo senso interiore, che cogitatina , d flimatina vien detto . Onde perche sono piaceri, che si sentono dall'anima, dy non dal corpo, ancorche no siano senza qualche mutatione nel cuore, che è il lo ro organo, & pur è corpo ; animali, (come diceuamo) & non corporali piaceri chiamar si deuono. Et se à ciascuno de' mouimenti gia detti, il pro prio nome dar si deuesse, à me pare, che quel piacere, che è solo dello intelles tiuo appetito, che gaudio chiamarono i Latini, contentamento in nostra lin gua chiamar fi potrebbe. Percioche de bruti non fi fuol dire, che fiano con senti, ma folo de gli buomini, che banno intelletto. Et al piacere, che è nel fensitino appetito per apprensione de'sensi interiori , il quale noi babbiamo detto, che animale chiamar si dene ; credo che propriamente il nome di allegrezza sia conveneuole ; la quale cade anche ne bruti . Percioche de'ca walli, or de'cani solemo dire, che sono allegri. Et quello che si hà per apprensione de'sensi esteriori, che corporale habbiamo nominato, à mio giudicio col nome commune del genere piacere chiamar si puote, si come i La tini lo chiamarono voluttà. Nè voglio per più chiarezza lasciar di dire, che ditutto quello.di che pigliamo piacere corporale. ( esteriore, potiamo anche pigliare allegrezza, & piacere animale, & interiore . Percioche la nostra Stimatiua pud apprender per buono, & conueneuole à noi etiandio il sentire gli oggetti dilettenoli de'cinque sensi esteriori, come è il vedere i bei colori, o l'odire le ben consertate armonie, o simili. Ciò è manifesto. Perche quado queste cose non sono presenti, or da sensi esteriori non si sen sono, veggiamo, che hauëdone l'huomo le imagini nella fantasia subito, che la stimativa di esse si accorge, & al sensitivo appetito le rappresenta, il senfitino appetito defidera, che gli occhi, & gli orecchi godano de'loro dilette noli oggetti. Il che non farebbe fe la stimatiua non si stendesse ad apprendere ettandio gli oggetti de sensi esteriori. Ma non è così all'incontro, per cioche ne gli occhi, ne gli orecchi, ne alcuno de gli altri sensi esteriori pud fentir piacere, d dispiacere di certe cose, come è di bauere queste ricchezze, bonori, laudi, amici, & altri simili beni particolarische effere oggetti di alwi fenfi, che della stimatina non poffono . Et cid auuiene, perche la virtu' de' sensi interiori, è di maggior capacità, obe non è quella de gli esteriori. Et per la medefima ragione ancora la volomà nostra, come che il fuo pro-' prio oggetto fia il bene vniuersale, può nondimeno amare, desiderare, er dilettarfi , che poffediamo queste particolari ricchezze ; il che fi appartiene principalmente al fenfitino appetito interiore : er obe godiamo co'fensi H

co'sensi esteriori de' suoni, de' colori, de' sapori, de gli odori, et de. gli altri diletteuoli oggeti loro. Et oltre à ciò di tutto quello, à che si stende il nostro sensitivo appetito. Ma non pud già all'incontro il sensitiuo appetito, per effer più angusto, & di minor capacità, stendersi à tutto quello, à che si stende la volontà, cui è proprio di amare il bene in vniuer: fale, desiderarlo, & dilettarsi in eso. Et ciù auuiene, perche lo intelletto. nostro, quantunque suo proprio oggetto sano le cose minersali, può non dimeno discendere per reflessione, & apprender come buone anche le cose: particolari. Ma i sensi, o esteriori, o interiori, che siano, non possono già mi alzarfi à conoscer le cose vniuersali o non le potendo conoscere i senfi, non wi può il sensitiuo appetito arriuare ad amarle, ò dilettarsi in esse principalmente, & per sè; ma si bene per redundantia, essendoli così dalla volontà comandato, & seguendo l'apprensione, non del senso, ma del lo intelletto, dilettarsi giuntamente con la volontà in quello, di che ella! prende diletto. Et in questa maniera s'intende quel detto di sopra allega to di Dauid, che il cuor suo, & la carne sua, ciò è la parte ragionenole. of la sensitina si rallegranano in Dio.

## De'piaceri naturali, & de i non naturali, & di quelli, che fono fopra la nostra natura. CAP. XXXI.

RIMA ch'io paffi à ragionar di altra cofa , voglio per più intelligen za di tutta questa materia aggiungere ancora, che de piaceri, che gli buomini prendono, alcuni sono naturali; og alcuni non naturali, & di quelli vi bà, che sono sopra la nostra natura. Et come che sutti i piaceri, de'quali si è ragionato sin qui, siano à noi naturali, quelli nondimeno ci sono proprij, 15 per questo molto più conformi alla nostra natu ra, che nel ragioneuole appetito si ritrouano .- Perciache, se ben l'huomo. è composto di due nature, l'una razioneuole, er l'alura sensitiua, quella no dimeno tiene in noi il primo luogo per cui siamo buomini, che è la ragione. uole. Onde è naturalissimo à gli huomini il dilettarsi, cosìne gli atti della Sapienza ; or della scienza , wirtù speculatine , che nello speculatino intelletto dimorano, 17 confistono nella contemplatione di Dio, 17 delle cofe fat te da Dio ; come anche nelle operationi delle virtù morali, che ouero sono. essentialmente atu dello intelletto prattico, & della volontà,ouero da loro dirittamente comandati. Naturali aneora sono à gli buomini i piaceri. che essi prendono con l'appetito sensitivo, & massimamente quelli, che il grandiffimo Iddio: bà posti nelle operationi, che sono necessarie alla conser natione della natura particolare di ciascuno, & minersale di tutti : come a. il prender de cibi, co come sono gli atti di Venere, sofati però fecondo lara gola della ίŦ 

gola della dritta ragione, ciò è quanto è necessario per la detta conservatio ne. Ma ne' cibi interuiene taluolta, che quello, che repugna, & è aborrito dalla natura vniuersale, diuenta in vn certo modo in alcuni particolari buomini naturale. Onde si è tal'bora trouato chi hà hauuto piacere di mangiar la calcina, i carboni (penti., la terra, d cose simili . Si uede anco ra, che à coloro, che hanno la febre, dispiacciono gli ottimi cibi, dy i più pretiofi vini, & che seffo alle donne grauide cose di pessimo sapore sono à grado. Gli Antropofagi prendono diletto in mangiar carne humana. Nelle cose di Venere ancora, si troua tal volta chi hà di strani appetiti . Iquali è necessario che procedano da qualche corruttione, che ò per mala complessione, à per accidente di infermità sia ne'corpi, ouero per qualche nfo sinistro babbia deprauati gli animi di coloro, ne'quali si ritrouano.Et tutti i piaceri così fatti, ettandio che siano diuentati in vn certo modo nasurali à coloro, che di cose tali diletto prendono; sono essi nondimeno sem plicemente, or per sè contra natura. I sopranaturali piaceri sono quelli, che ricenono, non solo le beate anime, all'hora che passate à miglior vita si ritrouano perfettamente congiunte col sommo bene. Ma quegli ancora, che alcuni huomini vniti con Dio per gratia sentono nel pellegrinaggio di questo secolo, quando à sua divina Maestà piace di mostrarsi sopra naturalmente loro, d per visione della fantasia, d pur puramente dello intelletto, dando loro quasi vn'arra della futura beatitudine, come auuenne à Most of à San Paolo, i quali Santo Agostino vuole, che, essendo anche nel corso di questa vita mortale, vedessero la essentia di Dio. Et così fat si piaceri di gran lunga, & incomparabilmente trapassano tutti gli altri, che in qualunque modo bauer si possono in questa vita. In tanto che di .alcum Mariiri, per quello che dalla loro beata mente redundaua nelle inferiori parti dell'anima, & nel corpo, fi scriue, che caminando co'piedi mudi sopra le accese brace, parea loro di calcar fresche rose, er fiori delicatiffimi. Ma non è questo il luogo di ragionar più oltre di cotali effetti di gratia.

Qual fia maggiore il fenfitiuo, ouero l'intellettiuo piacere, & qual più vehemente de i fenfitiui, quello del tatto, ouero quello della vista; & se tutti i piaceri fiano buoni, CAP. XXXII.

**SSENDOSI** detto di sopra, che i piaceri, che gli huomini prendono, parte sono nello appetito ragioneuole, & parte nel sensitiuo s refta, che hora vediamo quali di questi siano più vehementi; H 2 do

of maggiori. Nella qual confideratione bifogna di presuppore, che il diletto procede dal congiungimento del piacenole oggetto con la potenza, cui cotale oggetto è proportionato; & dallo effere così fatto congiungimento conosciuto, & sentito. Hora perche il senso, & lo intelletto sono di conditione, che si riflettono sopra gli atti loro, ciò è conoscono, lo intelletto di intendere, & il senso di sentire, il che è proprio del senso com mune, ( come al suo luogo si disse) auniene, che l'huomo intendendo, cr sentendo bà duo piaceri; l'uno de'quali è di intendere, & di sentire la cosa intesa, or fentita. L'altro è di intendere, or di sentire l'atto proprio, cb'è quanto dire, la propria operatione. Venendo bora alla proposta, dico, she quanto à questo secondo piacere, che si prende in conoscer la propria operatione, non è dubbio, che è maggiore quello della parte intellettina. Et che più si diletta l'huomo in conoscer l'atto suo intendendo, che non sa sentendo. Et cià auuiene prima, perche lo intelletto molto meglio, che non fà il senso sopra il proprio atto suo si riuolge. Et appresso, perche molto meglio conosce l'huomo la perfettion propria, considerando la ope ratione, che egli fà con lo intelletto, che quella, che fà col senso, essendo la cognitione dello intelletto, uie più perfetta, & più ampia, che non è quella del senso. Il quale non conosce se no le cose particolari, & di quel le non altro, che gli accidenti; la doue lo intelletto conosce gli vninersali, or per riflessione anco i particolari, o secondo il modo suo gli accidenti, molto meglio, o più intimamente, che i senfi uon fanno; o oltre à ciò co nosce le sostanze, & le nature delle cose, alle quali non può per verun modo la cognitione de sensi arrivare. Et che l'huomo più per la operatione dello inselletto, che per quella de sensi conosca la propria persettione, si manifesta per la affettione, che porta molto maggiore à quello che à que sti . Non effendo alcuno, cui non infinitamente incresceffe più il fare per dita dell'uso dell'intelletto, che di qual si voglia de'sensi. Quanto poi à quel primo piacere, che si prende intendendo, & sentendo, non la propria operatione, ma le cose intese & sentite, dico, che inquanto à se haurebbe ad effer maggiore il piacere intellettino , che il sensitiuo.Prima per che i beni, che si apprendono con lo intelletto di gran lunga auanzano di perfettione i beni sensibili. Onde si vede, che per l'honore in vniuersale che è bene, che non col senso, ma con lo intelletto si apprende, gli huomini, or massimamente i virtuosi sprezzano tutti i piaceri del senso. Si vede ancora, che di coloro; i quali per la fragilità della natura sono da ti oltra modo à i piaceri de'sensi, pochissimi sono, che non lodino le virtù, che dilettano la parte ragioneuole, or che se senza gra difficultà fosse lor possibile, non volessero dimentar virtuosi. Appresso, perche le potenze intellettine, cui, come à fine, banno ordine, & feruono le sensitive, fo-

190

#### LIERO PRIMO.

no incomparabilmente più nobili, & migliori delle sensitiue; essendo sem pre più nobile il fine, che non sono le cose ordinate al fine. Ma con tutto cio, considerando i piaceri, non in sè stessi, ma applicati à noi, dico, che più potenti, or di più forza sono quei del sensitivo appetito. Prima per che effendo passioni alterano in noi il cuore, or gli spiriti, or taluolta anco in vona certa maniera il corpo tutto. Quello che de'piaceri dello intelles tiuo appetito non interuiene, se non taluolta per vna certa redundantia, or per lo imperio, che le parti superiori hanno sopra le inferiori . Sono anche più necessari , & per coseguente di più forza i sensibili piaceri . Terche in tanti trauagli, & affanni, di che la uita presente è piena, et in tanti difetti,infermità,e debolezze del corpo,habbiamo più bifogno per ricrearci de'corporali, o fensibili, che degli intelligibili diletti. V ltimamente effendo le cose sensibili più apparenti, e per questo più conosciute, che le intelligibili, banno anche più forza in noi . Ma non minor dubbio è de'piaceri sensibili, quai siano pu possente, d quelli, che con la vista, d quelli, che col tatto si apprendono. Intendendo, che in questi del tatto quelli ancora del gufto siano compresi; non essendo il gusto gran fatto altro, che toccamento di certe parti del corpo, quali sono il palato, & la lingua. Et conciosia che il diletto, che si prende co' sensi, sia per due cagioni : l'ma per la cognitio ne, che medianti loro acquistiamo : & l'altra per l'otilità ; non è dubbio alcuno, che del piacere, che si bà per la cognitione, maggiore assai è quello, che si trabe della vista, con laquale arriuando sino à i Cieli, che lontanissimi ne sono, scopriamo le differenze di innumerabili cose. Q uello, che no aunie ne di alcuno de gli altri sensi, & massimamente del tatto, per lo quale non co nosciamo, se non le cose, che congiuntissime ne sono. Quanto poi al piacere, che si trabe da sensi per la viilità, laquale in questo proposito non si atsende, se non in quanto ci sono viili à conservar la nostra natura, che ne' particolari si conferua co cibi, & nella specie co gli atti venerei; bisogna dire, che i diletti del tatto auanzano di gran lunga quei della vifta , & quei di tutti gli altri sensi altresi. Nè accade dubitare qual di detti duo piaceri fia il maggiore, ò quello della vtilità, ò quello della cognitione, effendo cofa manifesta, che quello della viilità, mediante il quale si conserva l'essere sostatiale della natura, che è il fondamento necessario di ogni esser accidentale, di molto ananza il piacer della cognitione, laquale è m'accidente in noi, che non al sostantiale esser nostro si appartiene ; ma al bene esser accidensale, che dopo il fostantiale ne sopraniene. Da quello che si è detto sin qui, fegue, che falsa è la opinione de gli Stoici, iquali poneuano, che tutti i piace ri erano cattini, 17 che è ancor falsa quella de gli Epicurei , che tutti gli giu dicanano buoni. Et che Platone s'ingănasse ancora, ilquale se bene pose, che alcuni piacerissono malisto alcuni buoniscome è veramete, nego nodimenos cbe

## DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

che alcuno se ne ritrouasse, che per fetto, of ottimo fosse. E questo è quello in che si inganno. Et per meglio mostrare la verità di queste cose, dico, che le passioni, & le operationi nostre st possono chiamar buone, & ree in duo modi, naturalmente, & moralmente. Naturalmente, perche tutto quello, che hà l'effere, è buono, niuna se ne può truouare, che in questo modo considerata sia rea. Cio auuiene, perche quello, che i Dotti chiamano Ente,che noi potiamo chiamar cosa; no bà alcuna differenza rea le col bene, perche il bene è cosa, & la cosa è bene. Ma perche moralmen te non è buono, se non quello, che è regolato dalla dritta ragione, auuiene, che molte nostre passioni, & operationi si ritrouano, che essendo cose, sono buone naturalmente, ma moralmente (ono cattiue, perche non fono ordina te, ne regolate dalla dritta ragione. In vn'homicidio, per essempio, che si commetta, interuengono molti atti interiori, & esteriori , che tutte sono co se, prima il pensiero di commetterlo: la intentione, che è del fine, per lo qua le si ha da commettere , il consiglio di come si habbia à fare per commetter to, la elettione de i mezzi, che si hanno da vsare, il consentimento ; & final mente le operations de' piedi, & delle mani, & delle a't e membra esteriori. I quali atti confiderati moralmente tutti fono cattini, perche non fono rego lati dalla dritta ragione, la quale comanda, che non si debba occidere ; ma considerati naturalmente tutti sono buoni, perche tutti sono cose. Natu ralmente dico confiderando la natura istessa delle dette cose, or in quanto l'effer naturale si diuide contra il morale; & non in quanto naturale ne gli buomini si chiama quello, che è conforme alla ragione naturale. Secondo la quale diciamo, che l'homicidio, l'adulterio, & tutti gli atti vitiosi, perche sono contra ragione, sono anche contra natura, & naturalmente cattiui. Conciosia che all'huomo animale ragioneuole, è naturale di operare ragioneuolmente ; & quando opera contra ragione, fà contra quello, che è di sua natura . Hora tornando alla proposta dico, che quando si ceres se i piaceri siano buoni, d rei, non si hà da intendere se siano buoni, o rei naturalmente, secondo che il naturale si duvide contra il morale. Perche intendendo così; bisognerebbe dire, che tutti i piaceri, etiandio quelli, che habbiamo detto, che moralmente confiderati fono contra na tura, fossero buoni ; cociosia che anco esi sono Enti, & cose. Ma si ha da intendere (e siano buoni, d cattini moralmente. Secondo il qual modo, per che niuna cosa è buona, se non quella, che è regolata dalla ragione; bisogna dire, che quei piaceri solamente siano buoni, tanto se procedono dal sensiti no appetito, quanto se dallo intellettino; i quali sono ordinati, or regolati dalla ragione, or che quelli siano rei, che le repugnano, or da lei discordano. Et non effendo il piacere altro, che vna quiete dello appetito nel bene amato, or defiderato, la qual segue dopo qualche operatione, dico che la bon-53 tàs

ts. & la maluagità del piacere si può considerare in rispetto di due cose. L'ona è il bene, nel quile lo appetito si acqueta. L'altra è la operatione, dietro alla qual segue detta quiete. Et à fare, che il piacere sia buono, or degno dilaude, è di bisogno, che l'yna, & l'altra bontà concorra; cioè, che il bene, in cui lo appetito fi acqueta, fia vero bene, & che fia Stata anche buona la operatione, onde procede quella quiete. Ma à fare, che il piacere fli indegno, or maluagio, basta, che vna fola delle dette due cofe manchi di bontà. Percioche se, per essempio, uno bauesse acquistato ricchezze connenienti allo stato suo, ma le bauesse acquistate facendo vsura, drubando, la quiete, & il piacer di costui in goder di quelle ricchezze farebbe cattiuo. Percioche se ben hauendo elle proportione con lo stato di lui,non sipotrebbe negare, che non fussero conueneuoli, og regolate, nondimeno, perche tal piacere anderebbe dietro, de nascerebbe dal rubare, che è operatione indegna, or maluagia, bifogna dire, che il piacer farebbe maluagio, Tindegno. Et parimente se vno con atti di liberalità, di fortezza, o di al. tre virtù fi fosse fatto Tiranno della patria, il piacer, che egli di tal acquisto Sentiffe, ancorche fuffe prodotto da operationi, & da atti di virtù, farebbe egli nondimeno scelerato, & peruerso. Percioche la Tirannia, in che lo appetito di lui si acqueterebbe, falso bene sarebbe, y vero male, essendo co. tra ragione, & ingiusto. Et rimanendo manifesto per quel, che (i è detto, che alcuni piaceri possono esser buoni, contra quel, che diceuano gli Stoici, & alcuni cattini,contra la opinione de gli Epicurei, resta,che hora mostriamo, che si ritroua anche, contra quello, che parue à Platone, vn piacer ot timo, cui non manca alcuna perfettione. Il quale ouero è il sommo bene, onero si accompagna talmente col sommo bene, che non può per alcun modo effer da lui difgiunto. Et ciù negaus Platone, perche considerado, che t piaceri naturali nascenano, or mancauano tutti, come (i vede in quel, che si prende mangiando, or beuendo. Il qual nasce allbora, che si comincia, or allbora vien meno, che si finisce, non gli sounenne, perche manco del lume sopranaturale, & della fede, che alcuno se ne trouasse di altra maniera; o così per manchi, o per imperfetti gli tenea tutti. Et appresso guidican do non poter' effere, se non on somme bene. or che quell'ono fosse Iddio, no lo confidero, ne mancando di gratia, & di fede, pote mai confiderarlo communicato ad alcuna creatura, ma folamente astratto, Graccolto in se stesfo. Ida noi Christian confideriamo Iddio, non folo come è egli raccolto. it se steffo, & astrano, manuco came egli, ( fecondo che nelle divine fcritture fact, bà degnato di riuelarci ) si communica, lasciandosi vedere, & conoscere per lume di gloria, 17 così facendo beate le sue creature. Et quan do diciumo, che il piacere è il sommo bene, onero è sempre congiunto col fommoibenes intendianto del fommo bene creato. Persioche fi può il fommo

20242

### DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

mo bene considerare in duo modi. In mo, come cosa softantiale, & che stà per sè stessa. Et in questo modo diciamo, che si come il sommo bene de gli anari è l'Oro; Cosi de gli huomini santi è Iddio. In m'altro modo si pud confiderare, come possessione di detta cosa sostantiale. Et in questo modo, di ciamo, che si come il sommo bene de gli auari è il posseder l'Oro; così il som mo bene de gli buomini santi è il veder Dio. Il qual vedere non è cosa so-Rantiale, ma vno accidente nelle anime beate, & ne gli Angeli santi. Onde anniene, che considerato in quel primo modo il nostro sommo bene è increato, & eterno. Ma nel secondo modo essendo atto, & operatione de gli Angeli, & delle anime sante in vedendo Iddio, diciamo, che quansunque sia molto sopra quello, che per se si conuiene ad ogni creata natura, enondimeno ben creato. Et la gioia, che si hà di cotal visione, ouero è vna cosa istessa essentialmente col sommo bene, ( come tengono alcuni ) ouero come col gran dotttore san Tomaso tengono altri, & tengo io; ¿ si fattamente congiunta seco, che senza essa il detto sommo bene esser non puote . Conciosia che nella visione di Dio, che è il primo vero, & il bene perfettiffimo, non può la volontà nostra non perfettissimamente acquetarsi. Et que Sta quiete è quell'ottimo, & perfetto piacere, che dicenamo. Il quale banno, & baueranno in eterno i beati ; tra quali piaccia alla divina misericordia di condurre anche noi.

## Delle cagioni, che producono, & generano il piacere. CAP. XXXIII.

"AVENDO sin qui ragionato del piacere, or di molte sue differenze, & proprietà ; resta bora, che parliamo delle cagioni, onde egli L procede. Delle quali l'vna, & la prima , diciamo effere le proprie nostre, & diceuoli operationi. Il che così si dimostra. Habbiamo detto di sopra, che il piacer consiste nella quiete dello appetito nel bene, hora diciamo, che ciascuna cosa ha duo beni. Il primo è il perfetto essere dolla sua specie, per lo quale è ella compiuta in se stessa, hauendo interamente le parti, che le conuengono : come per esfempio, il primo bene dell'buomo è lo effere huomo, ciò è anima ragioneuole, er corpo humano con le potenze. dell'anima tutte, & con tuttte le membra del corpo. Il secondo bene è il. fine, al quale ciascuna cosa è ordinata, che non è altro, che la propria operatione. Percioche siascuna cosa è fatta, non perche ella si stia otiofa, ma ad effetto, che la sua operatione produchi. Aspira dunque naturalmente. l'huomo à produrre la sua operatione, o in essa poi che l'ha prodotta come, · in fuo ben si diletta. Quindi è che pigliamo piacere intendendo, vedendo, vdendo, odorando, guftando, or toscando coje conaeneuoli a noi. Rerche qxeste

# LIBRO PRIMO.

quefle tutie fono operationi di dinerse nostre povenze. E ben vero, che essendo la virtù delle nostre potenze terminata & finita, bisogna, che le mostre operationi babbiano giusta proportione con la virtù, onde elle procedono; altrimenti effendo eccessive, sarebbono disdicenoli, & per confeguente anzi grani, & noiofe, she dilettenoli, & grate. Onde in producendole saremmo costretti ad intermetterle, & à Lisciarle, & di tosto dar ri all'otio, or à cercare trasfulli, or solazzi, iquali ne apportassero diletso, or quiete dalla souerchia fatica dell'operare. Ma di tutte le humane operationi, niuna ve ne ha, che maggior diletto rechi a gli animi nobili, che il gionare altrui, & il far beneficio; massimamente se si fà di cosa, che al benefattore non porti alcun danno ; d che se pur glie ne porta alcuno, sia misurato in guisa, che non ne possa la fonte ond'esce il beneficio, rimaner vota, d secca per vernn modo. Et cid diletta prima, perche gionando à coloro, che(come le più volte audene)sono con esso noi legati con vincolo di amicitia, d di parentela, ci pare di gionare à noi stessi. Appresso, pershe di far beneficio sempre si spera remuneratione, or gratitudine; senon da altri , almeno da Dio . Et questa (peranza diletta ancora . Vltimamense prendiamo di ciò piacere, perche dalla beneficenza, che vsiamo nasce in noi openione di noi stessi, & ci pare di esser buoni, essendo proprio della bontà, il communicarfi, & il gionare. Ci pare anche facendo bemeficio di essere, er di bauere più di quello, che prima ci parea, già che il ben nostro è tanto, che non pur basta à noi, ma ne potiamo far parte anche altrui, & communicarlo. Et queste openioni non mancano di molto diletto. Ne solamente ci apportano piacere le proprie nostre, ma anche le altrui virtuose operationi, quando escono da persone, che per amicitia, sper fangue, o per patria sono a noi congiunte, parendoci per tale congiangimento di bauer parte nelle loro buone attioni, o che in vn certo modo fiano nostre attioni ancora , onero quando le operationi altrui, commodità, & beneficio recano à noi, ouero quando ci adducono in openione. T ci fanno credere di noi stessi, che siamo virtuosi, & eccellenti. Et per questo ci dilettano tutti quelli, che ci laudano, ci honorano, ci ammirano; parendoci che tali attioni loro siano testimonij del valor nostro . Intanto ; che non solo ci ditestano i meritati bonori, & le vere landi, ma talnolta anche le false, glenon meritate ; quali sono quelle, che da bugiardi Adulatori, & da falfi Lusinghieri ci si danno. Cagione di piacere in boi è ancora la confuetudine, laquale è vn'altra natura. Onde auviene, che tutte le cose, welle quali siamo vsati, essendoci in vn corto modo dinensate naturali ; diletto, or piacere ci porgono. Procede il piacere etiandio dalla varietà. Et questo à, perche le cofe, che dilettano per la molta continuatione fations, or fanno Stomacaggine , or naufea . Onde veggiamo 1.232. 6 1

"Biamo, che i fuoni, i canti, i fapori, & fimili per foanifimi che fiano, fe . groppo durano, ci recano fastidio, or noia. Et ciò interniene, perche il buono stato de gli organi, che seruono alle virtù sensitine, consiste in vna certa mijura, og temperata mediocrità, la quale se vien soprasata dal diletteuole oggetto, effendo egli di natura, che continuando diuenta ogn' bor più efficace, co imprime con maggior forza, è necessario stemperandosi per la molta continnatione gli organi, che il continuar vengbi à noia » U che il variare rechi diletto. Cio accade ancora, perche effendo variabi le il tempo, è cagione, che noi, che pur prendiamo qualità da lui, & da · lui dependiamo, siamo variabili similmente. Di maniera, che quelle cofe , che vna volta ci furono dilettenoli , & grate ; effendofi mutati i tempi. ci annoiano, og ci dispiacciono vn'altra volta. Ciò si vede ne vecchi, à quali dispiacciono molte di quelle cose, che loro piacquero in giouenti: Il ragionare altresi porta gran diletto à gli amici, maßimamente dopo che . fi è mangiato . Percioche durante la fame , è anzi noicso, che diletteuole il ragionare. La speranza ancora, che si hà di acquistare qualche bene ci diletta. Et questo è perche tal bene da tale. speranza ci viene in va certo modo rappresentato. Ma quanto è manco l'effere in potenza, cbe m atto conciofia che chi fpera non è in atto, ma folamente in potenza alla cosa sperata ; tanto è minore il piacere che si prende dello sperare il ben fu turo, che non è quello, che si bà del possedere, i del godersi del ben pre-Jente. Ancorche tal comparatione non molto consienza, parlandofi de beni temporali, i quali, quando si possiedono, si tronano effer minori affai, & manco diletteuoli di quel, che prima, che si bauessero, promettepano, of fi speraua. Diletta oltre à ciô la memoria, la unale ci rappresenta abeni paffati . Ma ciò fà la fola memoria de beni honesti , quali sono le vir suose operationi, che ne dilettano, etiandio poi che più non durano, perche ci resta il sodisfacimento della buona conscienza, El bomore, E la gloria, che vien loro le più volte dietro. Ma se ci ricordiamo de i già pos feduti beni vtili, o dilettenoli, difginnti dalla honestà, come è quando in pecchiezza ci rammentiamo, che già fummo giouani, & fortunati, & di bauer male spese le fortune, or gli anni, or che ci sonuiene de piaceri cor porali disbone stamente presi, tal memoria non solamente non conforta z ma grandemente affligge, & rimorde ; massimamente, che le più volte e accompagnata dal dishonore, or dalla infamia, che appresso le viene ... Diletta ancor la memoria de trauagli , & de gli affanni , obe già sons paf fati, or più non durano; massimamente quando con qualche bonesto fina terminati si sono. Lo acquisto etiandio delle cose desiderate ne apporta diletto ; pershe il defiderio non è mai se no del bene conosciuto per conteno nole à noi , dapparente , d vero che egle fia . Ond'è che lo acquista di effe pare. 1 N 1 Z

LIBRO PRIMO.

pare , cho ne die perfettione , & obe riempia ik difetto di quel , cho pares mancare al ben'effer nostro . Ex quanto lo acquisto è di cofe migliori , 👉 più degne ; tanto è maggiora il diletto , che di cio prendono gli animi ben composti, & che conoscono il pregio vero, & la dignità delle cose. Et quindi e, che'l diuentar virtuofo moralmente, diletta oltra modo, in tanto , che da i più dotti Filosofi antichi , che non hebbero contezza di altra 😼 sa, che di questa, è riputato che il sommo bene, & la nostra felicità della vita attina, consista nell'operare virtuosamente. Quindi è ancora, che lo imparare è di grandisimo piacere . Percioche non è altro, che vn'acqui-Star perfettione all'intelletto, che è la principal parte dell'anima, & vn ri durlo di potenza in atto. Il contemplar le cose apparate ancora ; massimamente le altisime, et le dinine, in che i medesimi Filosofi posero la felicità della vita contemplatina, di incomparabile diletto è cagione. Il veder nuone Cuta, nnone genti, nuoni coftumi, or tutte le cofe rare, or infolite per la medesima ragione, or perche in esi impariamo quello, cheprima da noi non si sapcua, apporta piacere, & meraniglia insieme. La: qual meraniglia, perche non procede, se non dal vedere gli effetti, or non Japer le cagioni , se anniene, ch'ella ( come gia anenne à gli antichi Filofofi) ne adduchi ad inuestigare, & finalmeme à ritrouare le cagioni occulte : di tali effetti , il piacere si raddoppia. Mirabil diletto ci apportano ancora tutte le imitationi. Perche lo imitare non è altro, che il rappresenta re vna cosa in vn'altra. Il che diletta, perche è proprio, Gnaturale alla nostra ragione di rappresentare, conferire, & di porre in vn certo modo le cose incontro, 15 insieme paragonarle. In tanto, che ci diletta anche il veder ben rappresentate, & imitate le cose, che in se steffe dispiaceuoli, & brutte fono. Come auuiene quando nelle comedie fi introducono certi vecchi libidinofi, che garrifcono, & fanno atti pieni di vna difdiceuole brussezza or indegnità. I quali se fassero veri, per lo dispiacere, cho portes rebbono seco, non potrebbono esfere sostenuti da gli occhi de gli huomintmodesti . La doue rappresentati in quella maniera dilettono tal volta etia dio i graui, o i buoni. Dirò più oltre, che gli atti disbonesti, o osceni, de' quali, quando sono veri, nuna cosa è più baida, se siano gentilmente rap presentati, con accennarli più tosto, che esprimerli, riescono dilettenole appresso la maggior parte de gli buomini, etiandio moderati, & ciuili. Anzi come scrinono coloro, che queste cose hanno trattate, da questo fonte fi canano in gra parte le facetie , che tanto condiscono di diletto etiandio i severi ragionamenti, & fanno, che manco si sentono gli affanni, & i tra negli di questa vita. Questa imitatione fà, che si tengono cosi care le mi daglie ; le statue " c cbe fiano cosi dilettenoli i poemi , & le historie ; non per altro fe non perche fono piene di ritanti er di rappresentationi di hue mini

mini eccellenti, & delle loro illustri attioni. La pittura diletta ancora, per che è imitatrice, & come scimia della natura. Finalmente il piacere procede dallo amore, or per confeguente da sutte le cofe, dalle quali dicemmo, che procedena, & fi derinana lo amore. Percioche quanto à se tutto quello, che è amabile, è dilettenole. Nè altra differenza vi bà, sè non > ebe amiamo le cose, così lontane, come presenti. Ma non ci dilettano già, ' se non in quamo ci sono presenti, din qualche modo rappresentate. Et? quindi anniene, che, secondo, che dalla simiglianza si genera lo amore ; cosi anche si genera il piacere. Percioche i simili in quello, in che simili sono, fono come vna cosa isteffa. Quindi è, che gli animali di vna specie, perche feno fimili, fi amano, & prendono piacere di effere infieme; & che gli buomini di qual fi voglia età fi dilettano di conuerfare con quei della medefima età. Ben'è vero, che spesso ( come di sopra si disse) tra i simili nasce gara, or invidia, perche fi impediscono l'on l'altro nello acquisto di quello, che ciafcuno di loro reputa, che appartenghi al fuo ben'effere, come fi vede ne i Tori, che cozzano infieme per la Vitella, 17 ne gli huomini escellenti, che albirano à quel sommo dell'honore, che più che di vn solo esser non puote. I quali per la grandezza della amor proprio, stringendo più il farsetto ! ( como dicono ) che la gonna, & premendo più l'effer proprio, che ciafen- 1 no bà in se stesso, che non fà la simiglianza, che bà nel suo simile ; si banno : in odio, of fi difpacciono, I'm l'altro. La done, fe cio non foffe per sal fimiglianza fi amerebbono, & con piacere converserebbono insieme.

## De gli effetti, che procedono da i piaceri. CAP. XXXIIII.

I V E R S I fono gli effetti, che si derinano da i piaceri, si come anche i piaceri sono diuersi, & diuerse le conditioni, & gli stati di co loro, che gli riceuono.I piaceri di questo mondo, tutto che diuersissimi siano, pur conuengono in questo, che niuno ve ne bà, che perfetto sua, to che contenti, do empia del tutto mai la sempre digiuna anima nostra. El questo interviene, perche essento ella stata creata à fine di douer godore del sommo, do increato bene, niuno de beni creati, o sia pur qual si voglia, to quanto si voglia eccellente ; avzi nè tutti insieme, etiandio, che senza al cun timore di perderli per morte, o per altro, si possedellero, sono bastanti à contentare pienamente vn'anima. Solo adunque il piacere, che è in Dio, empie, do contenta coloro, che lo possiedono, talmente, che il loro appetito resia perfettamente quieto, nè più si stende , nè stender si puote più à deside race verun'altra cosa; essenta in Dio solo la pienezza di tutti i beni. I piaceri di questo mondo sono di natura, che continuandosi in essi, generano se stidio,

# DIBRO PRIMOLIAN 35

Stidio, & fatietà prestamente. Cid proniamo noi ne piaceri che fi fentone nel gustare de'cibi, nell'odire de'canti, & de'fuoni, & in tutti gh altri , che fi prendono co sensi esteriori . I quali, quanto maggiori sono, tanto più to-Sto ne vengono à noia.Il medefimo interviene di quei, che nascono dalle ope rationi interiori, etiandio dello intelletto. Percioche se ben nello apprendere de gli oggetti intelligibili, godiamo di vn piacere quasi incomparabile, tosto nondimeno si conuerte in fastidio anche esto : non già quanto alle intelletto, che effendo potenza non legata ad organo, ma del tutto spirituale, non può, quanto à sè, effer foprafatta da gli og getti, nè per alcuna continuatione già mai Stancarsi; anzi quanto più intende; tanto è maggior la : perfettione, che di ciò riceue ; or tanto diuenta più acconcia à poter' intendere. Ma perche alla operatione dello intelletto concorre necessariamense la fantasia, la quale è virtù sensitina legata all'organo corporale, anniene fiancadofi l'organo, che ella fi stanchi, & fi fastidifca ancora : & ceffando ella per ciò di operare è necessirio, she lo intelletto cessi altresi. Ne sola mente ne vengono d noia, & ne satiano, i piaceri di questo mondo , ma fan no anche effetto contrario, percioche generano etiandio desiderio, o sete. Di maniera che tranagliandoci hora à deftra, & bora à fmistra, non ci lafciano mai star queti 'on'hora . Et cio aumene, perche dopo effer fatiati, or fastiditi per la continuatione, ( come si è detto ) accade, che intermettendo fi la operatione, onde la fatietà venina, torniamo nella medefima dispositio ne, nella quale eranamo allhora, che da noi si prendea piacere, or così ad ha : ner anco nuoua sete, & nuouo desiderio de simil piacere. Ciò si vede ogni di in coloro, che paffato il fastidio, che hebbero de fouerchi cibi,de suoni, eg di altri fimili piaceri, tornano di nuouo à defiderarli. Ma perche quando il desiderio si rinuoua, il piacer non è presente, pare, che la memoria del piacer più tosto, che lo isteffo piacere, produca tal defiderio. Ma auuienes ebe anche dallo isteffo piscere, quando fi trahe di cofa, che tutta infieme ba uer non fi puote, il defiderio del piacer fi suegli, & proceda. Onde è che vdendosi raccontare parte di vna historia, o di vna fauola, o di altra mate ria, che intefa diletti , da tal diletto fi genera in noi il defiderio di hauere 🧁 etiandio il piocere, che si aspetta in intedere il restante ancor non inteso, T dal piacere, che fi hà di pigliare vna fiera in caccia, nasce il desiderio di vn altro simile piacere. Il diletto ancora, che si ha di cotemplar qualche parte delle cose diuine, già che nello stato di questa presente vita contemplar non fi possono tutte insieme ; produce in not il desiderio dell'altro diletto, che bauere si può nella contemplatione di qualche altra parte non contemplata ancora. Si suole intra gli effetti del piacere annouerare, che egli da perfettione all'opera. Et ciò in duo modi. Ma per intelligenza di que-Sio, bilogna fapere, che due sono le perfettioni di ciascuna cosa. La pri-994

#### DELL'HISTORIA DELL'HKOMO

ma dilfuo effere, che è come à dire, che l'huomo fia huomo . L'altra è il fue. bene effere, il quale si aggiugne à quel primo, che è come à dire, che l'huoma la virtuofo. Hora l'ono de duo modi, ne quali il piacere da perfettiome all'opera, si è inquanto si accompagna con essa, & in questa maniera all'effere di lei aggiugne il bene effere. Et per far chiara la cosa con lo effem. pio. Dico che il paffare, che il popolo di Dio fece per lo Mar roffo co'piedi afciutti, fu operatche bebbe la sua perfettione prima, quanto all'effere quelpassio, che fu, & hebbe poi la seconda, che fu il piacere, che quel popo lo trasse di tal passaggio . Per lo qual piacere , essendo necessario , che per molu rifpetti fosse grandisimo, riusci migliore assai, & di assai maggior. perfectione quell'opera. L'altro modo nel quale il piacere dà all'opera per fessione, si è perche il diletto, che si prede, d con templando, d facendo qual se voglia altra operatione, fà che l'operaate in operare fi auizi, & attenda à fax quello, che facendo gli diletta con più diligenza, & con più studio, & che per cio pui perfettamente operi, & meglio, che non farebbe se la opera tione mancasse di ogni diletto. Ma questo è vero quando il piacere è la ca gione, che induce l'operante à far l'opera; à che dall'opera come effetto di lei, si derina il piacere. Ma se mentre l'huomo adopera soprauenisse piace. re Straniero non appartenente all'opera, quali sono i piaceri del mangiare og del bere à coloro, che attendono à contemplar le cose divine, farebbe effotto contrario. Percioche non solamente non darebbe perfettione all'ope ra, ma la ritarderebbo, ò la impedirebbe del tutto . Perche i piaceri, come quelli, che gratissimi sono, rap iscono à sè l'anima. E la occupano in guisa. che non potendo ella effere grandemente intenta in vn medefimo tempo a più cofe, è necessario, che in tutte l'altre si agghiacci, diuenga debile, & le trascuri. Anzi quando cosi fatti piaceri sono molto grandi, non solamente ci raffreddano nelle operationi della mente, & ci fanno ceffare; ma ci tolgono in gran parte, of taluolia in tutto l'ofo della ragione, come intervie no in quei di Venere, per l'alteratione, che fanno in tutto il corpo, dr maßi mamente nel cuore. Et ciò fanno tanto più i piaceri, che l'altre pasioni, qua li sono i desiderij, & le speranze, quanto i beni presenti, che presenti sono quelli, de'quali l'huomo grandemente prende piacere, più si sentono sempre, che non fanno gli altri, che per tempo, ò per luogo luge ne sono . I qua li, perche non si possiedono, non dilettano , ma si desiderano solamente, d si sperano. Il piacer finalmete è come pietra di paragone, che ci fà conoscere. noi steßi, & gli altri ancora. Perche per la buona, o per la mala volontà fiama nai buoni, d rei. Et la volontà fi conosce per lo fine, al quale è ella prin j cipalmente intenta. Di maniera che no esfendo altro il piacere, che quiete. nel fine, che è il bene desideraro, segue, che quei, che predono piacere de ve ri beni, & in esi si acquetano, quali sono le virtuose operationi, dimostrano di

#### ETBRO PRIMO

We di banet buona volontà, & così di effere buomini buoni, y da bene : Is nell'incontro cattiui, & peruerfi fi fcoprono effer coloro, che delle ree, y in degne cofe diletto prendono. Perche fi dichiarano di huer posto il fin loro in effe, & per confeguète di effere di volontà peruerfa, y maluagia. Ne repugna à questo il veder fi, che gli huomini buoni ancora fentono piacene me ghatti di Venere, & in mangiar delicate viuande : Percioche è vero, che così i buoni, come i vei fentono esteriormente i piaceri corporali. Es ciò auniene, perche la natura è intera, & gli organi de' fenfi ben diffosti à gli veffici loro, così in quelli, come in questi. Ma quanto al diletta interione i della volontà, che è quella, che rifguarda il fine, & per la quale fiamo noi buoni, ò cattiui, ( come fi è detto ) i buoni non prendono piacere in alcup modo di cofe tali ; anzi le fuggono, & le abborrifcono ; fenon quanto di suaceffario per la confervatione della natura, & quanto la drista ragione infogna; della quale non fi curano punto i rei.

Dell'Odio.

### CAP. XXXV.

🛶 S s E N D O s t fin qui ragionato delle paßioni della Concupifecuole 🐲 🖌 🕐 tenza, che rifguardano il bene, resta bora, che di quelle fi dica., che 🥒 per oggetto banno il male . Delle quali la prima è l'Odio , che non e altro, se non vna certa discordanza (per dir cosi) di appetito, che fi hà ton quello, che per reo, & per nociuo fite appreso. Si come lo amore non altro, che vna inclinatione, & cofonanza col bene. Et sccondo che di sopra dicemmo, che erano più maniere di amore; così diciamo hora, che si ritronano più fecie di Odio. Il primo è il naturale, il quale è in tutte le co fe, etiandio in quelle, che non hauendo cognition propria sono rette, & re golate dalla cognition divina. Le quali tutte, secondo il modo loro; banno in Odio, come lor male, quello, che è contrario, & repugna alla natura. F al lor buono stato. L'altro Odio è il sensitino, il quale è vetso quelle cose, the fono giudicate dal sen so esser nociue. Et quest' Odio 2 à noi commune son gli altri animali. Et perche è sempre con qualche mutatione, & alteration corporale, paßione fi chiama. Il terzo Odio è quello, che rationale, onero intellettino vien detto. Il quale non è pasione, perche quanto à 😖 Non induce alteratione alcuna in alcuna parte del corpo, & no fi trona ne Bruti ; percioche fegue la cognitione dello intelletto, del quale chi mancano. Ma di tutti gli animali è folamente ne gli huomini verfo quelle. cofes che dalla ragione, che è in loro per cattine son conosciute. Et lasciando il tir più oltre dell'odio naturale, potendo le sue coditioni, & proprietà esfere intese per quello, che del suo contrario, che è lo amor naturale, di fopre fi ragiond's dice , che questo effetto , che odio fi chianna , à sensitine. ò ta-

## DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

: o rationale, che egli sia , nasce in noi dallo amore, da cui procedono auco stutti gli altri monimenti della nostra anima. Ne perche io dica, che dallo -amore nasce l'odio, paia ad alcuno, che ciò sia, come se io dicesi, che un contrario nasce dall'altro. Percioche lo amore, El'odio sarebbono ben contrarij, se ambi fossero verso vna cosa istesta; mase sono verso cose co .trarie no sono essi contrary, ma molto concordi. Onde no repugna, che Funo nasca dall'altro. Chi non conosce, che dallo amore, che. si porta alla fanita, or alla vita, nasce l'odio, che si porta alla infermita, or alla morse? Si come adunque lo amore non è altro, che inclinatione à quel benesche .gindichiamo, che à noi si conuenga, così ancora l'odio non è altro, che difordanza di animo, g auersione, per dir così, da quel male, che à cor--vomper và, ouero ad impedire cotal bene. Nè altronde nasce, ò procede, ebe dallo amore, che à tal bene si porta. Et ciò presuposto, è manifesto, che l'odio, se ben pare, non è però mai maggiore, d di più forza, che sia lo amore da cui nasce. Percioche niuno effetto su mai maggiore della cagione, che lo produffe. Niuno buomo desidero mai ona cosa non principale co più affetto, che quella, che è principale. Et non è possibile, che quel, che . fi defidera à fine di vn'altra cofa, & non per se steffo, più principalmente ficerchi, che quello, che per fe steffo fi defidera, & come fine. Conciofia adunque che per lo amore aspiri il nostro appetito al ben proprio ji a quale principalmente, or per se si appeusse come fine, bisogna dire, che tal : amore fis più gagliardo , & maggiore, che l'odio non è, per cui il medefimo nostro appetito và uerso il male, il quale egli vuole per accidente à chi gli impedifee il suo bene ; nè glie le vorrebbe, se non à fine di conservare à sè cotal bene. Non niego già, che molte volte l'odio non paia di più for-'za, 17 maggior, che lo amore. Ma ciò anniene, perche lo amore, che portiamo al ben noftro, esfendo in noi di consinuo, si dimestica talmente per l'uso, che poco si sente, à nulla. Si come interviene della febre, che chiamano Ethica. La quale quant unque il caldo, che ella seco adducessia maggiore, che non è quello della terzana, nondimeno perche one vna vol • sa fi appieca di rado è , che fi parta già mai, viene ella da coloro, che l' bage no per l'uso manco sentita, che non fà la terzana. L'odio adunque, percbe rade volte è in noi, d non mai, se non quando altri vuole impedire La nostra perfettione ; per poco , or piccolo , che egli fia , molto fi fente , or ne pare affai grande. Et perche quello, che da noi è appreso per conuena-.nole, fi obiama bene, & male fi appella quel, che come difdicenole, & no cino si apprede, interviene, che si come il bene è oggesto dello amore; cost oggetto dell'odio, sia il male. Ma qui nasce m dubbio, percioche, se (si come babbiamo detto) l'oggetto dell'odio è il male, pare impossibile, essendo Le creature di Dio tutte buone, she se ne poffa bauer in odio alcuna, or pur fi -..... vede.

vede , che fi ritrouono huomini cofi peruerfi che hanno taluolta in odio Id dio, non che le sue creature. A ciò si rispode, che le più volte si porta odio alle creature di Dio, non in rispetto della buona natura, che è in esse fatta da, Dio,ma de cattiui costumi, difetti, & vity contratti da loro. Et quando fi hano in odio gli buomini buoni, d Iddio , che è sommo bene, cid auuiene, perche fecondo che molte volte il male pare, che sia bene; così anche taluolta il be ne pare che sia male.I maluagi, & peruersi huomini ostinati nelle maluagità loro .confiderano Iddio non semplicemente , ma solamente come seuero giu dice . ilqual possa, & voglia dar loro il gastigamento, & la pena debita alle lor colpe. Et cost apprendono Iddio non altramente, che come auuersario, or nemico loro. Et perche i nemici, inquanto nemici sono mali, or cattini à coloro, di cui sono nemici; vengono es si ad apprendere Iddio come cosa cat tiua, & che apporti lor male; & similmente apprendono come auersary, & nemici etiandio i buom Prencipi ministri della giustitia di Dio. Et in questa maniera i graui, & offinati peccatori hanno in odio Iddio, & i Prencipi del la terra , à quali bà dato Iddio possanza di castigarli. Portasi odio taluolta anche al vero, tutto che sia vna cosa istessa col bene . Et ciò auuiene, no perche il vero,effendo per sua natura amabilissimo da ciascuno, possa per sè esfere odiato da alcuno, ma è odiato folo, in quanto fi attrauerfa, or impedi-Ice qualche desiderio & disegno di coloro che l'hanno in odio , & inquanto toglie loro quello, che essi credono, che sia il lor bene. Et ciò può accadere in più modi,secondo che la verità(come al suo luogo dimostreremo)può in più modi confiderarfi. Et prima inquanto ella fi confidera nelle cofe steffe, fi hà in odio qualhora l'huomo vorrebbe, che il vero non fosse vero; o che vna cofa non fosse quella cofa, che ella è; o come à dire, che la pietra, che il calcu loso bà nella vessica, non fosse pietra. Et inquanto la verità si considera nello intelletto proprio di colui, che l'bà in odio, è ella odiata,quando l'huomo vorrebbe non sapere quel, che sà. Et come à dire, che lo adulterio, à che il furto fia peccato; ilche egli vorrebbe non sapere, per poter senza rimordimento di conscienza cometterlo. Si hà in odio finalmente la verità anche,secondo che ella nello intelletto altrui fi cosidera, come interviene, quado essendofi comessa qualche sceleratezza incresce à colui, che la comise, che altri lo fappià. Questo mouimento della nostra anima, ch'odio si chiama, inquanto è egli passio ne del sensit no appetito, à che sia ne gli huomini, à che sia nelle sie re,non può effere contra le cose vniversali già mai,come sarchbe à dire, con tra tutta la generatione delle scrpi. Cociosia che la parte sensitiva no si stende, se no à particolari, ne pud à gli vniuersali con le apprebensiue, ne con le appetitive poteze per alcun modo arrivare. Et se ben la pecora ha in odio, et fi fugge da ogni lupo, non è per ciò.che ella apprenda la vniuersalità, & il genere de'lupi;ma per la virtù stimatina,che è in lei,apprede volta per vel ta, che ĸ

#### DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

sa, che quel particolar lupo, che l'è dietro, le sia nemico. Ma in quanto l'odio è nel ragioneuole appetito, perche ogetti del ragioneuole appesto sono principalmente eli vniuersali, può l'huomo odiare vniuersalmente, per essempio tutti i tiranni, tutti i ladri, tutti i bugiardi. Ma non possono gli huomini, nè in quanto l'odio si ritrona nel sensitivo ap petito, ne in quanto si ritroua nel ragionenole, odiare se Stessi, se non per errore. Percioche repugna alla inclinatione naturale, per la quale, senza che possano fare altramente, non gli huomini soli, ma tutte le cose naturalmente al ben loro, & ad amare se steffe son tratte. Auuien bene, che gli huomini hanno in odio sè steßi, in quanto per errore apprem dono, che quello, in che confiste il lor male, gioui loro, & che fia il lor be ne, & per conseguente lo desiderano, come sanno coloro, che amano, 5 vanno dietro à gli adulterij, à ladronecci, alle tirannie, & à gli altri peccati. Et similmente apprendono, che quello in che all'incontro confiste il lor bene , noccia loro , & fia danno fo, come fanno gli huomini ingiusti .cbe il mal tolto, & quello, che con fede fu deposto appo loro, infedelmente ricufano di restituire, & quelli ancora, che effer non vogliono nè forti, nè temperati , perche giudicano , che la fortezza, & la temperanza nè uti li, nè buone lor fino, & così le fuggono, & le hanno à schifo, come cat-. tine, of dannose. Per errore similmente odiano se stessi coloro, che cre. dendosi di essere quel, che non sono, se non manco principalmente, ciò e corpo, & fensi solamente si amano quanto alla natura corporea, & fensitiua. Onde null'altro, fuora che quei beni desiderano, che à grado sono al corpo & à sensi, disprezzando le cose ragionenoli, & la ragione stessa che è quello(che se bene essi non se ne aunedono)sono gli huomini principal mente. Per errore si pud similmente dire, che babbiano se stessi in odio coloro, che volontariamente, si danno la morte. Percioche apprendono la morte per buona, poi che per essa schifano , & fi sottraggono , chi à tormenti, chi à servità, chi à vituperio, & chi ad altri sinistri accidenti, che lor paiono mali viè maggiori, & per questo peggio l'odiano, che la mor se. Percioche quello, che è reputato minor male , in rispetto di quello , che l reputato maggiore, pare effer bene. Et questo basti dell'odio .

Di quel mouimeñto dell'anima, che abhorrimento fi chiama, & fuga, & abominatione fi diffe ancora, CAP. XXXVI.

-6

Nogni linguaggio credo io, che spesso le parole si vino in altro senso, che in quello, che elle significano propriamente. Et ciò si sà taluolta solamente à fine di ornare il ragionamento con que'colori, che chiama no no Tropi - & con figure, 15 taluolta aucora fenza che alcuno ftudio di orna mento vi fa, per vn certo uso commune le cose co nomi si appellano delle cose vicine ; quali sono le cagioni , & gli effetti , le parti , & il tutto il genere, & le spetie, gli inuentori, & le inuentioni, & simili. Il qual'uso creder fo pno. che da principio nascesse dalla simiglianza, che le dette cose han no intra loro. Il che è stato poi forse cagione di errore in molti; i quali vedendo, che dinersi nomi si prendenano indifferentemente l'uno per l'altro, banno pensato, che ne anco intra le cose significate da nomi, alcuna differenza si ritronasse. Quanti sono, i quali, perche queste voci amore, of de fiderio (i ulano quali indifferentemente da coloro, che parlano; banno credu so, che lo amore altro, che desiderio non sia, nè il desiderio altro, che amo se . Anzi non è mancato chi trattando questa materia ha diffinito, che Amore fia defiderio, o di bellezza, o di altra cosa, che nello affetto delso amante si troua. Et spesso ancora (perche essendo più le cose, che le parole, non sempre si ritronano parole atte ad esprimer propriamense sutte le cose, che l'huomo vuol dire ) si ricorre per necessità alle figure, accomodando i nomi à fignificar cose diuerse da quello, che propriamente fignificano. Come ausiene di quel mosimento dell'anima nostra, di che bora seguendo l'ordine incominciato, bauremmo da ragionare, che per mancamento di voce propria, metaforicamente fuga si chiama; c5 aborvimento, or abominatione (i diffe ancors. Il quale ha per oggetto il male, or fi genera in noi immediatamente, dopo che l'odio vi è generato, & no è alsro, che defiderio di schifare, or di fuggire quella cosa, che da noi è stata appresa, e ci è paruta esser'atta à distrugger, ouero ad impedire il ben nostro. Percioche come prima la virtù apprensiua, che è in noi, di lei si accorge, giudicando, che ella fia il mal nostro, cominciamo noi ad odiarla, ciò è à difcordare,et bauer l'animo alieno da lei of successinamente desideriamo poi, non pur di schifarla, or fuggirla; ma di distruggerla ancora. Et può questo monimento (secondo che de gli altri si è detto) così nella parte sensitiva, come anche nella ragioneuole, ritrouarsi, intendendo, che no quando è nella ragioneuole, conciofia che all'hora è fenza alcuna alteration corporale; ma fol o quando nella sensitiva parte si ritrova, propriamente sia pasione. Et perche questo affetto non è veramente altro, che desiderio di fuggire, o di -febifare il male (come fi è detto) & del defiderio fi è parlato di sopra à baflanza,no mi accade qui stedermi in altro,potendo quello,che all'hora si disfe, fernire alla cognitione anche di questo, di che hora parliamo.

Digitized by Google

K 2 Dd

## DELL'HISTORI A DELL'HVOMO

Cel dolore, & quante forti fe ne ritrouino, & de i gradi, che egli ha, & quali fiano maggiori i dolori dell'anima, ò quei del corpo. CAP. XXXVII.

E STA hora per fine di quello, che à dire del concupifcenole appetito ci proponemo, che del dolore si ragioni, ilquale è termino di quei mouimenti, che riguardano il male. Et per ciò si può dire, che sia quiz te nel male ; pigliando questa voce quiete, non in quanto significa termino di fatiche, in cui la natura suol ricrearsi; ma in quanto importa il termino de mouimenti dell'anima in fuggir il male. Percioche quando il male è già fopragiunto, & presente, l'huomo non può più fuggirlo, ma si resta in esto dolendosi . Et è il dolore posto in mezo intra'l timore , & l'ira ; de quali al fuo luogo diremo. Percioche segue, & và dietro al timore, quando il male, che si temeua ne soprauiene : & precede, & và inanzi all'ira quando il male, che è sopragunto, & dolore ne apporta, è tale, che reputiamo di po ter vendicandoci vincerlo, & discacciarlo. Ma fe si guidica insuperabile, fi abbandona l'huomo, & nel dolore senza altro rimedio, che quello della patienza, si resta. Et à produrre il dolore è di mestieri, che due cose concorrano:l'vna, è,che'l male fia in qualche modo congiunto , & prefente : 🕁 l'altra, che fia sentito, & conosciuto ; percioche se non fi sentisse, nè conofceffe, non ci dorremmo. Ciò fi vede in coloro, che hauendo in qualche par te del corpo perduto il senso del tatto, se si tagliano loro in quella parte le tarni, non fi dogliono corporalmente, perche non sentono il male, che tagliandoli si fà loro. Et chi per qualche gran perdita di danari, di sama, d di altra cosa cara hà gran dolore appreso, non con alcuno de'sensi esteriori ; ma detro nell'anima, fe auxiene, che egli fi addormenti ancora che il má le della perdita sia tutta via presente, non gli duole, perche dormedo non fente, & non conosce il suo male. Et si distingue questo mouimento, che dolor si chiama, in più modi. Et prima in dolore ragioneuole, & sensibile : percioche il ragioneuole dolore è quello, che nel ragioneuole appetito, chiamato volontà, per qualche male accadutoci, & conosciuto dolla nostra ragione, si ritroua. Come è quando per lo peccato l'huomo ha perduta la gratia di Dio, & che tal perdita dallo intelletto è conosciuta (secondo ch'è veramente ) per male grandisimo . Percioche nasce all'hora nella volontà questo ragioneuole dolore, di cui parliamo, che tristitia communemente, & da Theologi, quanto allo effempio proposto , bora attritione , bora contritione, & fpeffo penitenza vien detto. Il sensibile è quello, che nel sensitiuo appetito si genera per qualche accidente conosciuto da sensi interiori, ò esteriori esfer nociuo. Et questo ancora è di più maniere. Percioche se tal nocimento si apprende col senso del tatto, come auviene quando vno 🔒 battuto,

# LIBROPRIMO.

battuto, la paßione, che indi si sente propriamete dolore si chiama. Et qua do fi apprende con gli altri fenfi esteriori,pare,che anzi che dolore, fi chia mi dispiacere. Percioche se vno vede cosa laida, si che con la bruttezza fua offenda la vista ; se ode strepito graue, & isconcio ; se gusta cibi di cate tiuo sapore ; se fiuta quello , che fieramente pute, non dirà , che gli doglia. no gli occhi, gli orecchi, la lingua, o'l nafo ; ma fi bene , che fentano difpia tere. Ma se il nocimento è appreso immediatamente da sensi interiori, co me è quando essendosi fatto perdita di qualche dignità,ò di qualche bonore, o di gemma, o di danari, o di altra particolar cosa tenuta cara, la virtù stimatiua : cui fi appartiene di conoscere il bene , & il male , che risulta dalla bauere, o non bauere dette cofe, conosciuto tal nocimento lo prefenta al sen sitino appetito, il qual subito si commuoue dolendosi. Et tal monimente (come di quello del ragioneuole appetito fù detto ancora ) trisfitia, ò dolor di animo è chiamato. Et come che sussi i monimenti del sensitivo appetito. perche tutti sono sempre con qualche alteratione del corpo, propriamente paßioni fi chiamano ; à questo nondimeno del dolore , fi conuiene cotal non me molto più propriamente, che à verun'altro. Perciache à produclo ? necessario, che il male sia presente ; non potendo l'huomo dolersi, d sentie proprismente dispiacere, o dolor di alcun male , se non poi, che e già sopra ziunto. Conciosia che quando non è venuto ancora, ma si crede, che venir debba, il mouimento, che fà il male nell'anima nostra, non è dolore, ò die -fpiacere, ma timore. Et bisogna, che il male tocchi in qualche modo colui, il quale (i bà da dolere, altrimenti non fi dorrebbe. Onde veggiamo, she le infermità del corpo, i tormenti, le morsi, le perdite delle facultà, le infamie, ancora che fiano gran mali, quando fi ritrouano non in noi ; nè in per fone, che à noi per verun modo assengano , ò delle quali debbiamo noi haner cura, non ne danno tristitia, ò dolore alcuno . Et fe occorre, che taluol 'ta de gli altrui sinistri accidenti ci attristiamo , ciò auuiene , perche il male altrui è appreso da noi come nostro ; ouero perche ci rappresenta il nostro. Et questo dolore preso per lo altrui male è di più maniere ancora. Percioche se egli procede dal male di coloro, co'quali strettamente congiunti siamo per sangue, quali sono figlinoli, fratelli, & fimili, d per vincolo di amir citia perche cosi fatte persone per mione di amore sono come ma cosa istessa con esso noi, auuiene, che non altramente quasi ci dogliamo de sini-Stri accidents loro, che se fussero nostri, & à noi accadessero. Onde tal mosimento, come quando ci dogliamo de nostri mali, tristitia & dolor d'animo vien detto. Et se cotal dolore procede da qualche male auuenuto ad buomini, co'quali non habbiamo congiungimento di sangue, d di amicitia, ma folo di vna certa maniera di fimiglianza ; mifericordia, ouero compaffione fi chiama . Et è da noi sensite, perche dal male, che è in loro, il mal noftra

39

#### DELL'HISTORIA DELL'HYOMO

nostro per detta simiglianza rappresentato ci viene. In quanto vedendo le altrui sciagure, ci pare che sciagure simili possono facilmente annenire anche à noi. Ciò si vede ne vecchi, che quando musiono gli altri vecchi se attristano, perche souien loro che anche essi banno da morir tosto. Occor re ancora, che gli huomini (i dogliono dell'altrui bene, reputandolo suo ma le. Et ciò interuiene in tre modi. In vno, quando giudicando, che l'altrui bene sia pericoloso à noi, ci attristiamo di vedere esfaltare, & dinetar poten si, come à dire i nostri nemici. Et questo è propriamente timore, & nou dolore, se non inquanto il timore ci rappresenta il mal nostro, sì, che se ben non è ancor venuto, quasi come fosse gia venuto, ci attrista. L'altro mo do si è quando gli huomini di eccellente virtù , mà poco fortunati , si doglio no, che i beni chiamati di fortuna, quali sono le ricchezze, & le dignità, the baurebono ad effer premio de gli buomini valorosi, & prodi, siano colmati adosso à gli indegni, & da poco. Et questo dolore è da latini con greca voce chiamato nemisi; noi sdegno chiamare lo sogliamo. Percioebe gli buomini virtuosi reputando, che ciò sia danno del genere bumano, & di loro in particolare, à quali più giustamente quelle ricchezre, or quelle dignità si deneano; si dogliono, or si sdegnano di vederle mal collocate . Ma errano in questo, perche non deono i buoni, cui diede Iddio il valore dell'animo, & la virtù, che fono beni principalissimi, piglia re in finistro, che à coloro habbia dato quelle che per se piccioli beni sono, or di poco pregio; senza che à vitiosi, & à maluagi, che hanno delle prosperità in questo mondo, si può temere grandemente, che non si dica nell altro, come allo Epulone dello Euangelo fi diffe, che bauendo baunto bene, Ig goduto in questa vita, non si deue loro altro bene, ò altro godimento nel l'altra. Il terzo modo, secondo il quale gli huomini si dogliono dello altrni bene, si è quando reputano, che egli scemi la gloria loro, & la opinione, che fi hà della loro eccellenza, & felicità. Et così fatto dolore, che si chiama in nidia, le più volte in huomini ambitiosi, e ben fortunati, ma di animo basso, or vile effer suole. I quali accorgendosi del poco valore, or del poco meri to loro, temono facilmente di effere in qualche modo superati, etiandio da coloro taluolta, che lor sono molto inferiori di fortuna, & di stato. Hà il dolor dell'animo certi gradi, percioche se l'huomo, che per qualche fiero ac -sidente è caduto in questa passione, sà con la patientia il suo male men graue, o fe ha speranza di scamparne, si stà il dolore intra i suoi termini, or non cangia grado, nè nome. Ma se egli non vede rimedio al suo scampo, nè sà con la sofferenza far minor il suo male, aggraua tanto nel duolo, che se gli ferra il cuore, & facilmente scende ad vn grado più basso, che angoscia si chiama. Et taluolta ne anche à questo termine si ferma, ma si profonda si **uello affanno , che cala vn' altro g**rado . Percioche fe gli agghiacciano g**li** fpiriti

fpiriti, che dausno il monimento alle membra del corpo, & respino oppres-Je tutte le potenze dell'anima in guisa, che diuenta mutolo, & immobile, Et questo grado di dolore, comunque se lo nominassero gli antichi, à me pa re, che da nostri isfinimento chiamar (i voglia . Ma di tutti i dolori di qual si voglia maniera, viè più, che quei, che procedono dal bene, ò dal male al \_trui, graui sono quelli, che dal proprio nostro mal si producono . Et di que Sti, confiderando li separatamente, & per sè, viè più che gli esteriori, si tro nano gli interiori effer graui. Percioche toccano, immediatamente l'anima, in cui sono principalmente le virtù tutte, & le potenze, che sentono ; la doue gli esteriori non la toccano, senon mediante il corpo. Et appresso perche à gli interni, procedendo esi le più volte dal dishonore, dalla infamia, da i vituperij, che ne priuono de i maggiori beni, O nascono da vitij, che sono i may giori mali, & fi ritrousno nell'anima, auuiene, che l'appetito, che fimil mente è nell'anima, per sè steffo repugna. La doue à gli esteriori, che procedono da mali del corpo, quali sono le malanze, le sferzate, le ferite, 🕁 🕻 mili lo appetito repugna, non per se stesso, ma per lo congiungimento, che Fanima hà col corpo, che le riceue. Ciò si manifesta in coloro, cui per cagione di fanità, fi cauano i denti, ò fi tagliano in qualche parte le carni, i quali tutto che fentano gran dolore quanto al corpo, ne fono interiormente allegri. Si vede etiandio in quei, che combattendo in fingular battaglia re Stano vincitori, iquali, come che habbiano (parto molto del proprio sangue, banno il cuore pieno di letitis, & di gioia. Et in quegli buomini forti simil mente si è veduto taluolta, che con opporre il proprio petto al ferro nemico, faluarono la patria. I quali come che grandemente doleffero lor le ferite, che hauean nel corpo, & che dal corpo redundasse il dolore nell'anima, lieti paruero molto. Ma à molti pare il contrario, o che vie più graue sia il duolo esteriore, che lo interiore. Et ciò auniene, perche non gla considerano separatamente, or per sè; anzi quei dolori che sono insieme del l'anima, & del corpo, esi credono, che siano del corpo solo. Et in questo si ingannano.Perche niun dolore è nel corpo, che no si senta etiandio nell'anima. La done i dolori dell'anima, non si sentono senon poco, d nulla nel corpo. Et non è merauiglia, che l'anima molto senta i dolori del corpo, O che poco senta il corpo i dolori dell'anima. Percioche le virtù interne apprensiue, quali sono la ragione, & la stimatina, si stendono à conoscer tut to quello, che conoscono i sensi esteriori, ne'quali hà gran parte il corpo. Ma i sensi esteriori non si stendono già, nè possono bauer contezza di quel, che per se conoscono le interiori virtù dell'anima. Ond'è che il corpo, per che nol conosce, non si duole del male dell'anima ; & l'anima perche lo cono sce, si duole del male del corpo. Si come adunque è falso, che i dolori del corpo, considerati separatamente, & per se, siano maggiori,che quei dell'a nima,

64

nima; così è vero, che i dolori dell'anima, & del corpo insieme, quando è pa rità nell'altre cose, sono maggiori, che quelli dell'anima sola.

## Se il dolor dell'anima sia buono, ò cattiuo. CAP. XXXVIII.

L dolore, ancorche per quanto tormenta l'anima, & la tiene in pena ne di dolersi, è buono, & lodeuole, che egli si doglia. Perche se in tal caso non si dolesse, sarebbe necessario, che egli, d no conoscesse le sue maluagità, i le sue sciagure ; à che forse giudicasse esse essere auuenture, & quelle perfettioni. Il che sarebbe grandisimo errore, & male grauisimo dell'inselletto. Dietro al quale seguirebbe necessariamente il male etiandio della volontà, che dallo intelletto naturalmente è guidata. Percioche se vn'buo mo (per effempio) non conosceffe, che l'adulterio, d'homicidio ingiustamente da lui commesso, fosse mal fatto, costui sarebbe necessario, ch e haseffe corrotte le virtu, che conoscono. Et appresso, perche non se ne po trebbe nè dolere, nè pentire, che hauesse corrotte etiandio le virtù, che ap petiscono, & per conseguente tutte le principali potenze dell'anima; &. così, che sotto le humane membra coprisse una fiera senza ragione. E dun que buono, & diceuole, che l'huomo fi doglia, presuposto, che il male,on de il dolor ragioneuolmete deue procedere, ui fia, et che cgli ne babbia cagio ne. Et perche sono due maniere di mali, l'uno chiamato di colpa, & l'altro di pena; dico, che il dolersi del male della colpa, il che è quando l'huo mo si pente de peccati da lui commessi, nasce, perche è buona la volontà; o che il doler fi del male della pena,nasce , perche la natura è buona . Onde perche il Diauolo è corrotto sisimo quanto alla volontà, & hà la natura in tutte le parti buona & intera, auuiene, che egli per la scelerata sua vo lontà non si duole punto della sua colpa, in quanto è colpa, 5 offesa di Dio. Ma per la bontà della natura, che gli è rimasa, ben si duole della pena, che quella colpa gli reca, o con che la divina giustitia punisce la peruersa sua volontà. Resta adunque, che il dolore, quando si prende per cofa veramente cattina, come che grauemente affligga, & tormenti, fia nondimeno sempre buono, perche procede da bontà, di natura, d di xo; lontà; o perche è vn testimonio, ilquale ci fà certi, che l'una, o l'altra di lo ro, ouero amendue fono buone & intere. Et oltre à ciò stà bene, & è con ueneuole il dolersi, quando se ne bà cagione : perche ciò rende gli huomini auuertiti, & cauti in guardarsi di non cadere altre volte in qualche male si mile à quello, che apporto loro dolore vna volta; che è il proprio fine, per che

#### the CLIPBRO PRIMOND

ché fono state dalle leggi ordinate le pene. Et così il dolore, raddoppia le. cagioni di fuggire, er di schifare il male. Ilquale non solo per se stello, ciò è per la bruttezza, che seco naturalmente porta, ma per lo dolore ancora, cbe suol tirarsi dietro, si schifa, or si fugge. Si come si desidera, or si se gue il bene, non solo per sè, & perche naturalmence è amabile;ma anche per lo diletto, che da lui non suole scompagnarsi del tutto mai. Da quel, che si è detto, si può raccogliere, che niun dolore, etiandio che affligga in estremo, può essere lo estremo, & il sommo di tutti i mali. Percioche d l'buomo fi duole di quello, che in qualunque modo confiderato è sempre ma le, come è la colpa ; & tal dolore è anzi bene,che male , & se pur fosse male, non potrebbe effere il sommo di tutti i mali; percioche maggior male farebbe, se l'buomo non conoscesse, che mala cosa è la colpa, ò s'egli non la abborrisse, or non l'hauesse in odio. Ouero l'huomo si duole di quel male, che in qualche modo confiderato è anche bene , fi come è la giusta pena, che chiamano del senso, imposta dalla dinina giustitia nello inferno à dannati : 5 come sono ancora le pene, che giustamente si danno à gli huomini rei m questo mondo, nelle quali è il bene della giustitia . Percioche maggior, male è la pena del danno, per laquale sono i dannati in eterno diuisi, o pri nati del sommo bene, come che anche in essa il bene della diuina giustitia, che da Dio li divide, & li priva; & viè maggior male sono le colpe, onde i rei meritano, che si diano loro cosi fatte pene.

Se il dolore, & il piacer dell'anima fiano infieme contrarij, & fe possa esfere conuenienza intra loro. CAP. XXXVIIII.

ONO il dolore, or il piacere, che nell'anima fi sentono, contrary infieme ; perche l'vno , che è il dolore, rifguarda, & ha per oggetto il mal prefente ; & l'altro, che è il piacere rifguarda, & ha per oggetto il be ne pur presente. Ma non ogni dolore è contrario ad ogni piacere.Conciosia che se ben pare impossibile, che io insieme habbia piacere, & dolore del medefimo bene, del medefimo male, nondimeno quando il dolore, or il piacere Jono non della medesima cosa, ma di cose contrarie, conuengono, o stanno infieme . Perciache poffo io rallegrarmi della fanità, che io bo in tutto il rimanente del corpo, & insieme dolermi della infermità suo contrario, che io porto, come à dire in vn piede. Et banno infieme questo dolore, & questo piacere molta concordia, & conuenienza, procedendo amendue da vna iftessa cazione, che è lo amore della sanità. Ne solamente non sono cortrarij i piaceri, o i dolori, che di cofe contrarie si prendono, ma quelli ancora, che di cose nascono non contrarie, ma separate, & diuerse. Perche posso ia per essempio dosermi, che il mio amico, d il mio fratella L fia mor**to** 

42

# DELL'HISTORIA DEBL'HYOMO

fia morto, & pigliar placere del canto;o del fuono . Effendo , ebe la morta dello amico, & il suono, dil canto, se ben sono cose diverse snon banno com trarietà intra loro. Anzi possono stare insieme senza essere contrariji piacere, o il dolore della medefima cofa ancora, pur che non fiano per 🔒 medelimi rispetti . Percioche può vno dolersi del digiunare la quaresimas. per rispetto, che quei cibi gli generano forse cradi bumori, & i digiuni gli indeboliscono il corpo ; O infieme hauerne piacere , perche gli forificano o of fanno più vigorofo, o gagliardo lo fpirito. Poffono adunque concorrero nel medesimo soggetto, & haner connenienza intra loro (come si è detto) il dolore, & il piacere, & fpeffo ancora l'uno effer cagione dell'altro. Pet cioche dal dispiacere, che la sete, & la fame ne danno, procede il diletto, the beuendo, & mangiando fi prende. Et dal dolore, che hà il penitente. delle sue colpe ; procede vn fanto piacere, che egli bà di cotal dolore ; 3 dal piacere, che lo incontinente fenti peccando, esce il dolore, che poi lo sormenta di hauer peccato : Il che anniene, percioche la ragione è virthe che firiflette sopra gli atti proprij. Onde guardando l'huomo nel peccates ob'egli commife, perche è cosa laida, & di molto odio degna sente dolore J tinolgendosi poi, (7 riguardando fopra lo islesso dolore, che ha del pecco 10, perche tal dolore è giufto, & fanto, fe ne rallegra. Ciò anniene anco ra, perche quell'atto di peccato, il quale vignardato dallo incontineme nel la dispositione, in cui, prima che egli peccasse, per la passione si vieronanas gli parea buono, & per ciò piacere gli porgea ; riguardato dal medesimo, dopo che hauendo già peccato la passione è ceffata, er egli in atra disposi tione si ritroua, cattino gli pare, & gli dà dolore. Et perche in questo mo do inferiore non si ritrouano cose affatto semplici, ma tutte sono composte di molte diverfità, o foggette à molte contrarieta; o per questo in paste ci poffono purer buone, et in parte ei poffono anche parer cattine ; ausiene, che rade volte fi puote hauer carne fenza offo , or vn piacere, che fia da tutte le parti, & interamente dolce, & piacenole fenza alsuna mistura 🗰 amaro, o di noia. Et il dolore similmente non è mai, che non sia tempera to con qualche diletto. Conciofia che quando manchi di ogni altro, il dolore istesso , che si hà del ben perduto , ci è diletten ole per la memoria , che ci rappresenta la possessione di quel bene, della cui perdita ci dogliamo. Ma di tutti i piaceri niuno ve ne hà, che munco partecipi di amaro, che quela losche della contemplatione si prende ; il quale può essere di due manieres fecondo che sono anche duo gli atti dello intelletto. Il primo d quando la intelletto contempla le cosesche fono fuora di lui. Et questo atto come che le più volte sia pieno di consolatione, or di piacere, può nondimeno anco re carci noia, or affanno in duo modi. In vno per le conditioni delle cofe, che fo tomeplano. Le quali poffono effer di matura, che confiderandale atteistano. Come

#### TO TIESER O PRIMO.

Come farebbe, fe mo somemplaffe il difordene sebe è nel mando per li vitij de gli buamini , or per le offese , che à Dio sutto di si fanno . O se pen, faffe alle guerre, alle peffilenze, alle destruttioni delle Città, alle perfecuvieni de buoni , or à gli altri affanni della vita, alle pene dell'inferno , o à cofe fimili. Le quali, à chi bey le considera, è necessario, che in qualche maniera apportino dispiacere. L'altro modo, secondo ilquale può la con templations delle cose, she sono fuora dello intelletto, riuscire dispiaceuo le, si è quando gli organi, che la virtù imaginativa adopra per formare. proporre allo intelletto fantafmi, fi ftancano. Perche ceffandofi per cio di contemplare, of maycando il diletto, che di ciò fi prende, è necessario, ebe fegua qualebe tristinia. Il secondo atto dello intelletto è quando e' si riflette, 15 fi rinolge fopra il primo atto suo, ciò è quando l'huomo contem pla la propria contemplatione . Nel qual secondo atto , la contemplatione d non folamente cagione, ma ancora oggetto del piacere, che contemplan do fiprendesla doue in quel primo la contemplatione non è oggetto del pia sere, ma folamente cagione. Onde perche tal'oggetto manca quasi di ogni male, fi dise, che'l piacere, che fi prende in questo secondo atto dello inselletto, che è in contemplare la propria contemplatione, non hà seco alsun dispiacere secento quello s che pabbiamo detto sche può nascere dalla fanchezza de gli organi della fantafia. Il quale non è per ciò contrario al piacere della contemplatione, esendo di cofe separate, & diuerse: conciofia che il dolore non è mai contrario al piacere, se non quando sono insteme E dollamedefima cofa er per li medefimi rispetti , come si disse .

Delle cagioni, che producono il dolore dell'animo. CAP. XXXX.

S SA ND O S I fin qui discorso circa il dolore, or detto come egli sia in se fesso o bora per tanto meglio mottore. in fe flesso, bora per tanto meglio mostrare la natura, & le conditioni di lui, diremo delle cagioni, che lo muouono. Le quali si ridu cono à due, che sono come duo principij, che in ogni congiungimento si ri trouano. Percioche il dolore non è mai senza conziungimento. Essendo necessario, she à generare il dolore si congiungano due cose, che sono. I ma ilmale of l'altra il foggetto del male, che sempre è la persona, oi beni appartenenti alla perfona, in cui per tal congiungimento nasce il dolove. Et perche questi duo principy sono dal nostro appetito riguardati co tinerfi, or contrarij rifpetti, amando l'uno, or odiando l'altro, auuiene, che lo amore, & l'odio fono infieme le cagioni, onde procede il dolove; l'amor dico di noi steffiner delle cofe appartenenti à noi, nelle quali con fiste il ben mostro:er l'odio del mele , ciò è di tutto quello , che distrugge, er impedi-L Ĺ

نعج

impedisce il nostro bene . Et perche il desiderio, & la speranza ne rapprefentano in va certo modo i beni defiderati, or fperati da noi ; auniene , che ei dà dolore, of ci attrista anche quello, che fi attramerfa, of impedisce lo acquisto delle cose desiderate, & sperate : & per conseguente, che si come lo amore, così anche la feranza, & il defiderio fiano le cagioni , onde procede il dolore, non vià co i efficace, come è lo amore, che al ben prefente fi parta. Conciosia che più ci dogliamo della perdita di quel bene, il quale già da noi fi possiede in fatti, che non facciamo di quello , che in fat ti non fa possiede ancora, ma dal desiderio, & dalla speranza rappresentato in qual the modo ci viene. Et perche etiandio il male, che non è venuto, ma venir dene, ci è dal timore, & dalla disperatione rappresentato in guisa, che. ti pone in affanno, quasi come se egli gia fosse presente, diciamo, che dal ti more ancera, of dalla difperatione fi produce il dolore . Cuo fi vede in cole ro, à quali da ministri della ginstitia è annontiato, che banno intra poco tépo à lasciar la vita. Ma con tutto ciò il dolore, che dalla disperatione ci se reca, or dal timore del mul futuro, non è quasi mai così efficace, come quel. lo, che seco adduce l'odio, che al mal si porta, che è gia sopranennio, es pre fente. Et perche le cagioni sono sempre di più vigore, che gli effetti, che fi producono dalle cagioni ; & le prime cagioni più operano , che le feconde, le quali efficacia prendono dalle prime ; fi dice, cbe non folo il male, cbe ci contrifta, si bà in odio; ma etiandio le cagioni, che produceno il male. Onde anmene, che i Tiranni , & tutti quelli , che fenza che potiamo noi difenderci, per lo gran potere che banno, ò nelle facultà, ò nella libertà, ò nella vita nocimento ci recano, quante sono da noi odiati, altretato ci apportano dolore, of ci attriftano. Et quantun que il male, quanto à sè, altro non fian che primatione di bene, nondimeno perche le virtà nostre conoscitine apprendono come cofe dinerse la prination del bene, & ( per dir così ) l'acqui Sto del male ; è necessario, che lo appetito ancora, il quale sempre per sua ' natura segue la cognitione, si muoua verso la detta prinatione del bene, or lo acquifto del male, come verso cose dinerse. Onde nasce dubbio, se il do lore più principalmente proceda dal bene, che habbiamo perduto, o dal ma le, che effendone sopragumto, habbiamo (per modo di dire) acquistato. Al quale fi rifponde, che i monimenti del noftro appetito nelle operationi dell'a mma, à i monimenti delle cose naturali si rasimigliano. Onde si come i corpi grani più principalmente pare, che siano disposti à girsene à luogbi bassi, che à partirsi da quelli, che in alto sono, come si manifesta in sasso, d in altra cofa grane, che cadendo da altifsima torre quanto più fi aunicina al la terra; tanto più forza acquista, & più velocemete verso lei si muone. Cost ancor a pare, che il dolore, dal male acquistato, che è il proprio suo oggetto più principalmente, che dal ben perduto proceda. Cià fi conferma, perche

#### LIBRO PRIMO.

perche non può la virtù, che conosce, riuolgersi verso il perduto bene, che l'appetito per la memoria, che ghe le rappresenta, non prenda di cotal rappresentatione qualche diletto. Il che non auuiene nella nuda consideratio ne del male soprauenuto. Et questo basti delle cagioni del dolore; bora di vemo de gli effetti, che egli produce.

## De gli effetti del dolore dell'anima. CAP. XXXXI.

L dolor dell'anima, quando è grandisimo, non è dubbio, che del tutto ogni operatione ci toglie, perche stordisce, or lieua il monimento alla linguo, or alle altre membra, come si diffe, quando parlammo de gradi suoi : ma se egli non è molto grande, bora da forza, & polso alle virti), onde le nostre operationi procedono, & le fùnello operar più gagliarde, o hora le ritarda, le indebolisce, o le snerua. Et per ciò dimostrare, tlico, che il dolore taluolta è la cagione, onde si produce la operatione, & saluolta è dalla operatione come effetto di lei prodotto. Quando il dolore à cagione, se egli à moderato, dà alla operatione, che egli produce, vigore, o pirito, & la fà più gagliarda. Onde è, che se vno, per essempio, si doleffe di saper poco, & per ciò si ponesse à studiare ; il dolore della ignoranza, che è cagione dello studio in costui, lo spingerebbe à studiare più ardentemente di quel, che farebbe se non fosse in cotal dolore. Et questo adiniene, perche quanto vno più si attrista di qualche impersettione, che egli bà, con tanto maggior'efficacia inforge à discacciar da sè cotale imperfettione, er insieme il dolore, che ella gli porge. Et questo è vero, quando ci è seranza di poterla scacciare. Percioche se tale speranza non vi fosse, niuna operatione potrebbe procedere da tal dolore. Onde se nell'essempio proposto, colui, che hà dolore di saper poco, non sperasse di potere studian do vincere la sua ignoranza, mai per tal dolore non si porrebbe à gli studij. Nell'altro capo, cioè quando dalla operatione, come effetto di lei, vien prodotto il dolore, è certisimo, che da tal dolore la operatione si ritarda, o **fi indebolisce:Percioche se(per essempio) on giouane nato più tosto ad ogni** altra cosa, che alle lettere, ouero à qualche sorte di lettere, fosse dal padre ( contra la propria inclinatione ) costretto à darui opera. Il gran dolore, che prederebbe costui di cio, sarebbe senza dubbio cagione, che egli non vi attenderebbe mai, senon alla trista, come si vede in Ouidio, nel Petrarca, nell'Ariosto, d" in altri. I quali, tutto che di altisimo ingegno fossero, con poco frutto diedero opera à quegli studij, à quali non hauendoui essi per se inelinatione, furono da padri applicati. Et questo interniene, perche proesdendo ogni nostra operatione dalla volontà, quando vna cosa si fà con difpiacere,

#### DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

difpiacere, & contra quello, à che la volotà per sè steffa è inclinata, rade volte è che riefra à buon fine. Et perche habbiamo dato gli effempi in colo ro, che attefero alle lettere, dirò appresso, che muna nostra operatione tanto resid impedita dal dolore, & dal dispiacere, quinto lo studio delle lettere, etiandio che il dispiacere, (5 il dolore da cotale operatione prodotto non fia. Et cio auniene, perche effendo le molte potenze, che habbiamo di ope rare, fondate sutte nella effentia dell'anima, che è ona fola, è necessario, che quando l'anima è grandemente occupata nell'atto, or nella operatione di vna potenza, che ella abandoni le operationi delle altre, non potendo elle effere intenta molto in vn tempo medefinio à molte sofe. Et effendo tale la natura del dolore, & del difpiacere, che rapisce. f ura à sè con gran for zu la intensione dell'anima; & conciofia che la speculatione ancora, & gli Study delle lettere, babbisno mestiero di molta attentione, quando il dolore è punto grande, auniene, che l'hnomo, non folamente non può Andiando ap parar cosa alcuna di unono; ma ne anche confiderare, o pur rinolgere la mé te alle cofe,per ananti apparate, se egli però non è ( sopra quello, che sogliono gli huomini ) eccessiuamente amatore della sapienza. Percioche con erdente amore potrebbe rapire in così fatta maniera tutta l'anima à fe, iftor nandola da qual si voglia altra cura, che non sentirebbe il dolore. Come in seruenne à Socrate. Il quale tutta la notte, che egli sapea, che à lui deues effer l'oltima, effendo stato condannato à douer la mattina, che segui appresfo, bere il veleno, disputo dottisimamente di cose altisime. Ma secondo che il dolore, quando egli è grande, impedisce, Uritragge l'anime dall'atto del contemplare ; così ancora il mediocre, (7 mifurato la contiene. riftrigne, or mufce in se steffa fenza lasciar, che ella vada vagando, or fia distratta da cure straniere. Et per questo è anzi che no viile allo sudio del le lettere la moderata tristezza dell'animo . Et quindi nasce che più frutto le più volte in cotali study fanno coloro, la cui complessione declina al maninconico al quanto, che i molto allegri. Et perebe la buona disfositione del corpo nostro molto confiste in vna certa trafmissione ( per dir cost ) de gli spiriti, che si sà dal cuore alle altre membra, è di mestiero per ben disporre il corpo, che questa trasmisione sia moderata. Conciossa che se di molso eccedesse, di gran nocimento farebbe, & più aneora, se molto mancasse della mijura. Fercioche se ben suste le passioni quando sono assai grandi; etiandio quelle, che rifguardano, & hanno per oggetto il bene , dalle quali, . or massimamente dal piacere vien molto allargato, & aperto il cuore, asfai mocciono al corpo . Q nelle nondimeno, che affas riguardano il male, com sui bà discordanza il nostro appetito, quali sono il timore , la disperatione, or più di tutte le altre il dolore, portano ordinariamente al corpo, non cost Subito, of improviso, ma più freffor & maggior nosimento . Percioche sestringono.

Aringono il cuore in guifa, che non può mandare gli fpiriti all'altre membra. Et di qui nasce, che molti ogni di si muoiono, i quali se ben soprauenendo loro, o febri, o altri cattini accidenti , che adduce seco pian piano **il** dolore dell'animo, paiono morire di altri mali ; non hanno eßi nondim**eno** della lor morte altra più efficace, 10 più principal cagione, che quel dolore : la done vochikimi si sono veduti, in tutte le età, che siano morti per souersbia allegrezza. Et quei pochi banno ciò fatto incontanente, & allo improviso. Et questo auviene, perche il cuore in costoro per lo grande, & fu bito allargamento, che in lui segue, al primo aniso di qualche desiderato, & non a spettato gran bene, manda fuora in 'on tratto tutti gli spiriti, senza ser harfene dramma, che lo poffa tenere in vita, onde restano morti (ubito . La done coloro, cui per lo dolore, ò per l'altre passioni, che vengono prodotte dal male, si ferra il cuore, si ebe no può mandar fuora gli (piriti, ond'egli abb da, or che bà m sè riftretti, non muoiono così totto, perche hauendo gli ale pri membri da poter fostentarfi qualche giorno con gli spiriti , che prima , ebe il dolore sopranenisse, erano stati lor mandati ; pur vinono chi più, & ebi meno. Ma fe non fi trona medicamento, daltro rimedio, che gli ralle gri, er in questa maniera allarghi, er apra loro il suore, al fine fi muoiono metrefi.

De i rimedij contra il dolore dell'animo. CAP. XXXXII.

01 che ( come di sopra conchiuso habbiamo ) niuna delle passioni del l'anima più nuoce, che il dolore, non far à difdicenole, ne inutile, che bora diciamo qualche cosa de i rimedi, che giouano contra cotal paf fone. Et cominciandoci da quelli, cho à noi fono così naturali, che con efi quafi nasciamo, dico, che il pianto, le lagrime, i sospiri, i lamenti, il raccon tar altrui i propry affanni hanno virtù di misigare il dolore. Il quale qua do egli è chiufo, o ferrato dentro rapisce à sè, o occupa tutta l'anima in 👷 🚛 che non la lascia essere intenta, ò pur pensare à verun'altra cosa ; 🔗 per questo grandemente più aspro diuiene & più acerbo. Ma quando fe sfoga in Ligrime, o in lamenti, la intentione dell'anima quasi si apre, o fa fparge fuora, & così la doglia ne diniene più leggiera. Ciò accade ancoras perche l'huomo si compiace, & si diletta di far quello, che gli conuiene . La onde perche à colui, che per hauer perduta cosa molto cara, è in affana no, flà bene il piangere , fente egli del pianger diletto, & ciò facendo fi con fola in parse, & fi difacerba il suo affanno, fi come ancora, se in tale state fuor di tempo ridesse, o gli vscissero inettamente di bocca piaceuolezze. & cofe atte à mnoner rifo ( le banesse punto di giudicio ) le ne dorrebbe, paran dele di baner fatto difdicenolmente, S contra quei, che gli communa . Die ∫ola-

Digitized by Google

folamente le nostre, ma le altre lagrime ancora, le condoglianze, & le compassioni ci apportano refrigerio nc'casi auuersi. Prima perche vedendo noi, che i nostri mali increscono altrui, vegnamo in opinione di essere amati, & tenuti cari da coloro, à cui increscono. Et pensando, che ciò proceda da qualche perfettione, che sia in noi, ne sentiamo piacere. Et appres fo perche effendo il dolore come vn peso, che molto ne aggrau, pare, che chi si conduole, toglia sopra di sè vna parte del dolor nostro, or che così folleui noi da quel peso, o ne allegerisca. Il sonno ancora, i bagni, i pretiofi vini, vfati moderatamente, i cibi accomodati, i buoni medicamenti, O tatte quelle cofe, che riftorano la natura del corpo, hanno virtù di scacciare in tutto, d in parte il dolore dell'anima. Il quale(come fi è detto )con ristrignere, & raffreddare il cuore impedisce, che indi non si mandano, co me si deuerebbe gli spiriti all'altre membra. Onde perche ogni ricreatione del corpo si sente nel cuore, come in quel, ch'è principio, & fine di tutti i mouimenti corporali, anniene, che ristorandosi, & riponendosi nel debito stato il corpo fi recria anche il cuore, & aprendofi manda opportunamente, gli fpiriti oue deue. Di che segue nell'anuna consolatione, & die letto, che scaccia, ò almeno tempra lo affanno. Ogni piacer finalmente mitiga in parte, & allenisce ogni dolore. Percioche essendo il piacere ( co. me si è detto) quiete dello appetito nel bene, or essendo il dolore quel, che re pugna, & e contrario all'appetito, è impossibile, per quanto l'appetito nel piacere si acqueta, che non cesi la repugnanza, or la contrarietà del dolo re. Si come è imposibile, per quanto il corpo si riposa, che non cesi la fati ca di lui. Et benche ogni piacere habbia forza di mitigare, di far minore, & tal'hor anco di spegnere in tutto il dolore, niuno ve ne bà nondime no, che sia à ciò fare più acconcio di quello, che dalla contemplatione si pre de. Prima perchenascendo (come al suo luogo si disse il piacere dalla ope ratione, or effendo ciascuna operatione tanto più atta à produrre il piacere, quanto ella è più degna, 🕑 tanto più degna, quanto la potenza, onde ella procede è più degna ancora; bisogna dire, che la contemplatione, ch: è operatione della potenza intellettiua principalisima nell'anima, sia sopra tutte le altre operationi la più degna, or per conseguente la più atta à pro-. durre il piacere. Ciò auuiene ancora, perche (come fù detto)il diletto del La contemplatione patifice manco di ogni altro, qual fi voglia mistura di amaritudine, & di dolore. Ma perche molti, non conoscendo quanto (;a gră bene il sapere no possono ne anche conoscere , quanto sia grande il pia: sere, che il sapere seco adduce, interviene, che esi , si come non desideranc. og non amano la sapientia, così anche non stimono il pracere, che da lei, da dalla con emplatione, che è l'atto di lei procede, en non l'hanno in pregio. Coloro adunque, eb: sono amatori della sapienza, contemplando sentono. piacer

piacer tale, che basta à scacciare ogni dolore , che potesse lor generarsi nel l'animo . Et perche dalle parti superiori prendono qualità le inferiori, yale la contemplatione à mitigare etiandio il dolore del corpo; massimamense m coloro, che le diuine cose contemplano,come s vide gia in molti Mar tiri, che per la consolatione, che di cosi fatta contemplatione la lor' anima interiormente trabea, appena sentiuano il ferro, & il fuoco, che di fuor soflenea il corpo. Il tempo vltimamente, si suol dire, che mitiga, & che al fi ne anche spegne ogni dolore. Et questo, perche l'alteratione, et il mouimento, che per le passioni segue ne gli organi corporali, col tempo si acque ta, & vien meno, & così cessa anche il monimento, & il dolore dell'anima . Senza che la ragione quanto bà più spatio, tanto hà più forza ad impor mo do alla parte sensitiva, quando ella freme, & fuori del conueneuole si persurba. Il tempo ancora, & il lungo andare fà, che ci adufiamo, & facciamo il callo ne gli affanni, & ne'mali. Di maniera che per tutto che siano anco presenti, & gravi, non gli sentiamo quasi più, se non p oco. Et appresso cio accade, perche i beni temporali, si come sono veramente piccioli, or vili in fe fleßi ; cofi ancora quanto più fi bà tempo à confiderargli, or à conoscere la natura, o le conditioni loro; tanto più inuiliscono, etiandio nella nostra opinione ; & così quanto si apprezzano manco, tanto manco della lor perdita incresce ancora.

Della differenza, che è intra le passioni del concupisceuole, & de lo irasceuole appetito; & della contrarietà, che elle hanno in. tra loro. CAP. XXXIII.

SSBNDOCI fpediti dalle paßloni del cöcupisceuole appetito, re-fla hora, che diciamo di quelle dello irasceuole. Le quali con l'altre ( di cui fi è detto ) hanno differenza , in quanto l'oggetto di quelle è il bene, & il male semplice ; & di queste è il bene, & il male non semplice , ma qualificato di malagenolezza, & di difficultà. Sono anche differenti, .perche le pasioni del concupiscenole banno vna sola contrarietà intra lolo, la quale è che rifguardano contrarij oggetti. Percioche parte di effe, che sono l'amore, il desiderio, & il piacere, banno per oggetto il bene, & parte, che sono l'odio, l'abominatione, & il dolore, banno per oggetto il ma le. La done nelle passioni dello irascenole due contrarietà si ritrouano. La prima è, che risguardano, si come quelli del concupisceuole vna parte il bene, og vn'altra il male, che sono contrarij oggetti . La seconda è , che verso i medesimi og getti banno contrarij monimenti, seguendoli l'vna parse, or l'altra fuggendoli. Come fi vede nella speranza, & nella disperatione. Percioche la speranza segue il ben difficile, & la disperatione lo fug-М ge, per

#### DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

ge, per la molta difficultà, che cotal bene porta seco. Vedess ancora nel timore, & nello ardimento. De quali il timore fugge il mal difficile à supe rare, che è come à dire il pericolo della morte, che nelle imprese di guerra strona; & lo ardimento gli và in contra, & lo segue, per l'honore, che è m bene, che con quel male è con giunto. Quello che delle passioni, del concupisceuole non auniene. Percioche niuna di esse è, che segua il male, or niuna è che si fugga dal bene. Non che il bene possa per sè esser sugguo, d seguito il male, ne anche dalle passioni dello irasceuole. Conciosia che ogni cosa per sua natura appetisce, or segue il bene or è schifa, or si fugge dal male. Ma il bene è taluolta tanto difficile, che per così fatta difficultà, è appreso come male. Di maniera che l'huomo giudicando di non poterlo ot tenere, per disperatione se ne fugge. Et taluolta ancora il male è appreso come bene, se egli è tale, che apporti seco honore, ò altra cosa desiderata. Ond'è che porge audacia, & induce l'huomo ad andare incontra à quel male; quasi come fosse qualche gran bene. Cio si vede molte volte ne' Principi, che imprendono di fare guerra. I quali tratti dal bene della vittoria, che sperano, vanno arditamente incontra'l male di molti incommodi, & di molti pericoli, che il guerreggiare porta seco. Da queste due contrarietà di oggetti, & di mouimenti procede, che eccetto l'Ira, à ciascuna delle pasfioni della irasceuole potenza sono contrarie tutte le altre passioni della me desima potenza. Conciosia, che alla speranza, che segue il bene, è doppiamente contrario il timore, che fugge il male. Percioche in quanto quel la segue, 15 questo fugge, è intra loro contrarietà di mouimenti : 15 in qua to l'oggetto di quella è il bene, o di questo è il male, è intra loro contrarietà di oggetti : & secondo la sola contrarietà de gli oggetti alla speranza, che segue il bene, è contraria l'audacia, che segue il male. Et secondo la so la contrarietà de moumenti, le è contraria la disperatione, che si fugge dal bene . Et similmente à l'audacia, che segue il male, è contraria doppiamen te la disperatione, che fugge dal bene : percioche in quanto quella segue, or questa fugge è intra loro contrarietà di mouimenti ; & in quato oggetto di quella è il male, & di questa il bene; è intra loro contrarietà di oggetti. Et secondo la contrarietà sola de'mouimenti alla audacia, che và dietro al male, è contrario il timore, che lo fugge. Et secondo la contrarietà sola de gli oggetti le è contraria la speranza, che và verso il bene. Et cost auniené, che ciascuna di queste quattro passioni dell'irascenole babbia contrarietà co tutte le altre. Il che alle passioni dello appetito concupisceuole non auniene. Le quali, perche niuna di esse è, che segua il male, o che fugga il bene, non hanno (come si è detto) altra contrarietà, che quella de gli oggetti intra loro.

Della -

## Della speranza, & della disperatione, & delle loro cagioni, & de gli effetti. CAP. XXXXIIII.

A Speranza pare à me, che babbia col desiderio quella proportione. che ne gli vccelli bà il monimento dell'ali, con quel de'piedi. Percioche, secondo che gli vccelli co'piedi non si muouono, senon verso le cofe basse, & vicine; le quali senza difficultà possono bauersi; & con l'a li, verso le cose alte, or lontane, le quali possono bene hauersi, ma non senza difficultà. Così l'animanostra verso le cose, che sono pronte, & facili ad ottenere, fi muoue con lo affetto del desiderio, & verso le cose alte, & ri poste, or che ottener non si possono senza difficultà, si muoue con lo affetto della speranza, La quale si produce nella virtù nostra appetitiva dalle vir su, che conoscono mediante l'oggetto, che le appresentano del ben futuro, or difficile, ma però possibile ad acquistarsi . Et per la presentatione de diuersi og getti fatta in noi dalla virtù , che conosce. à quella , che appetisce . Si producono etiandio tutti gli altri mouimenti della nostra anima,che sono tanti, & cosi diversi . Percioche altro movimento segue nello appetito dal La cognitione del bene, & altro dalla cognitione del male; & similmente di altra maniera fi muoue egli presentandosegli il ben futuro semplicemente, & Caltra quando se gli presenta il ben futuro, non semplicemente, ma diffi cile, d che fia possibile, d impossibile ad acquistarsi . Hora à produrre la spe ranza è necessario, che nell'oggetto concorrano quattro conditioni. Le quali sono, che egli sia buono ; che non si habbia di presente, ma sia rimoto ; che sia difficile ; & che sia possibile . La bontà dell'oggetto è necessaria,per che il male non si spera. Et perche per tal botà la speranza è differente dal ti more, & da tutti gli altri affetti, che riguardano il male. Et che l'oggetto fia di cosa non presente, ma rimota, è necessario, perche il bene, che si ba di presente non si spera. Et perche questa conditione pone differenza intra la speranza, & il piacere, il quale hà per oggetto il bene presente, & che gia si possiede, si ricerca, che l'oggetto sia etiandio difficile; perche questa conditione distingue la speranza dal desiderio, che è del bene semplicemente considerato, & senza difficultà. E necessario ancora, che sia possibile, conciofia che quello, che non si puote per alcun modo ottenere, non si spera. Et questa conditione è quella, che fà differenza intra la speranza, Ela disperatione. Anzi perche la condition di esser possibile, appresa dalla virtù, che conosce, induce confidenza, che il bene, al quale si aspira, debba acquistarsi; auniene, che per tal considenza la speranza siducia, 15 fidanza è chiamata ancora . Ma essendosi intra le conditioni, che nell'ogyet: so della speranza concorrer deono, gnnouerato, che egli sia, non di cosa pre М fente,

sente, ma rimota; come anniene di quel, che è futuro, pare di ciò segua che questa passione della speranza non possa trouarsi ne bruti animali, nè quella della disperatione altresische pur risguarda il futuro. Coubiofia che non ba uendo effi altra cognitione, che quella de'fenfi, laquale alle cofe future no fi stende ; pare impossibile, che possa bauer luogo in loro speranza ò dispera tione, d alcuna di quelle passioni, che risguardano le cose future. Et dall'altra parte l'isperienza mostra il contrario. Percioche se il cane nede la lepre, & l'aftore il fagiano molto lunge nè questo , nè quel si muoue . Il che no si può credere, che auuenga, se non per la disperatione, che è in loro di deuer prendere.La doue vedendoseli vicini si muouono incontanete.Ilche esser no può,se non per la speranza,che banno di far preda. Ma ciò ne bruti animali auniene,no perche esi conoscano il futuro; ma perche si come l'appetito nasurale nelle cose, che măcano di ogni cognitione, segue la cognitione di Dio, che hà ordinato la natura; così l'appetito fensitino ne bruti, quanto alle cose future, et all'altre, intorno alle quali maca la propria loro sensitiva cognitione,Iddio,che prouede sufficiëtemëte à tutte le sue creature, bà ordinato,che se gua la cognition del primo intelletto, che è effo Iddio. Onde senza che i des. ti animali;quato à sè,conoscano se siano, ò no siano per arrinare là preda d vicina, d lotana che sia, che è cosa futura, sperano, & disperano per naturale iftinto lor dato da Dio, o p tale iftinto fi monono, onero fi restano. Le cagio ni, che producono la speraza, sono tutte quelle cose, che fanno possibili le dif ficili sprese, de redono etiadio agenoli. Lequai cose, parte si ritrouano in noi, e parte fuora di noi In noi fono quato al corpo,le forze,la destrezza,la età, la coplessione, il cibo preso moderatamente, or massimamete il vino, or quan to all'anima, le virti, or le arti tutte giunte co l'efficaccia del dire, e dell'operare.Fuora di noi fono le riechezze, gli amici, o molte altre cofe, che poffo no effer istrumeti, or cagioni atte à produrre, e à far possibili, e facili gl'effet si, che intediamo di fare, o fopra tutto il diuino aiuto. Percioche coloro fe rano di douere nelle gradiset nelle difficili imprese riuscir bene, iquali conda no di hauer Iddio fauoreuole. Ne folamete ci da speraza quello, che possibi li, o agenoli rede le cose difficili, ma quello ancora, che ci insegna, e ci fà conoscere come elleno posibili sinos of agenoli. Et p quefto delle coditionische ne gli buomini sono atte à produrre la speranza, nuna ve ne bà,che più sia della i/perienza efficace,la quale l'uno effetto,& l'altro produce.Percioche chi no sa, che molte volte la sperienza ad vn capitano esfercitato hà fatto co noscere & riuscire, m'opera militare, non pur possibile, ma facile ancorala quale ad vn'altro meno e sperto farebbe paruta,et for se fata ucramete no so lo difficile, ma affatto imposibile . Et questo anniene, perche chi bà isperiene za sà tutti i modi,e tutti i mezzi accoci à codur le imprese. Onde bà egli mol te volte,quasi certa speraza di potere agenolmete far quello,inche, à chi në è c∬crè essercitato, per che no saprebbe come si muouere ne mani, ne piedi, sarebbe necessario disperarsene Rende duque facile quello che è difficile la isperienza,et fa insieme conoscere cotale facilità.La qual cognitione sola basta à ge nerare la speranza. Ma è differeza intra la isperienza, che fà facili le diffscultà, & quella, che solamete fà conoscere, che i sperieza speculatina chiamar fi puote. Percioche da questa procede no solamete la speranza,ma la dispera tione altresi,mostrado ella no solamete il modo, che ci è ad agenolare le cose difficili,ma facëdo anche conoscer,che la difficultà è insuperabile affatto, or no vi è alcu modo.Onde la disperatione ne succede.La doue dall'altra,che fà facili le difficultà, la quale pratti ca, ouero operatina chiamar si puote, la difperation no procede già mai. Generafi la speraza no altramète, che tutte l'al tre paßioni, o tutti gli altri mouimeti dell'anıma noftra etiandio da lo amore,come quado di lui ragionamo fù dimostrato.Ne solamente è lo amore ca gione, 19 principio, che genera la speraza, ma è anche generato, et prodotto da lei.N on dico già di quello amore,che sem pre risguarda il fine,et chiama si amore honesto. Percioche ästo tal mete genera, e produce la speranza, che no è mai prodotto, ne generato da lei. Ma lo amore, che dalla (peraza fi pro duce si chiama amor' utile, ilqual solamete riguarda le cose, che si desiderano p lo fine, or presupone sepre lo amor del fine. Onde auuiene, che nello auaro, il quale come suo fine ama il danaio,da cotale amore nasca la speraza di cõ feguire lo amato fine, col mezzo for se (per cagion di eßepio) di vn Signore, er da cotale speraza successiuamente in lui si produce lo amore ville verso quel Signore, amádolo inquato di trarre viilità da lui spera do no altrimete. Et da tal amore nasce poi nello auaro un'altra sperza spercioche chiunque ama, spera di esser riamato dalla persona, che egli ama. Et tutto questo adivic ne,percioche la speraza bà due mire.L'una è il be sperato,l'altra è il mezzo, mediăte il quale si spera di poter acquistare cotal bene.Inquato aduque ella mira nel bene sperato, la speraza è prodotta dallo amore di così fatto bene. Et in quato ella mira in colui, mediate il quale di coseguirlo spera, lo amore è prodotto dalla sperăza.Et dalla medesima sperăza procede in noi-anche il diletto.Et questo auniene, percioche da lei ci si rappresenta la cosa amata, e tal rappresantation ci diletta. Et perche il diletto, che si sente operado ainta la operatione, o la rede facile segue, che anche la speraza aiuti, o reda faci li le operationi di chi spera.Et ciò fa la speraza ancora, pche essendo ogget to di lei il be difficile, & posibile, la difficultà, che è in esso, fa che gli huomini co maggior studio, or diligeza si pogano alle imprese, or la posibilità fa,che con maggior animo, e ardire le seguano, et le tirino à fine; il quale maggiore Hudio, diligenza, animo, et ardire di chi opera è manifesto , che fà più facilmëte riuscireogni impresa.Et questo basti della speraza.Il che seruirà anco p conoscer la disperation, e le cagioni, or gl'effetti di lei, cociosia che la cono sceza dell'uno de cotrary opera, che anche l'altro seza fatica sia conosciuto. Del

fla morto, & pigliar placere del canto, o del fuono . Effendo , che la morte delle amico, & il suono, dil canto, se ben sono cose diuerse, non banno con warietà intra loro. Anzi possono stare insieme senza essere contrariji piacere , or il dolore della medefima cosa ancora , pur che non siano per là medesimi rispetti. Percioche può vno dolersi del digiunare la quaresimas. per rispetto, che quei cibi gli generano forse crudi bumori, & i digluni gli indeboliscono il corpo ; & insieme hauerne piacere , perche gli forsificano s O fanno più vigorofo, or gagliardo lo fpirito. Poffono adunque contorrero nel medesimo soggetto, & haner connenienza intra loro (come si e detto) il dolore, & il piacere, & fpeffo ancora l'uno effer cagione dell'altre. Pet cioche dal dispiacere, che la sete, & la fame ne danno, procede il dilettos the beuendo , or mangiando fi prende. Et dal dolore , che hà il penitente. delle fue colpe ; procede vn fanto piacere, che egli hà di cotal dolore ; 🕐 dal piacere, che lo incontinente fenti peccando, esceil dolore, she poi lo sormenta di hauer peccato : Il che auniene, percioche la ragione è wirth, che firiflette sopra gli atti proprij. Onde guardando l'huomo nel poccates ob'egli commife, perche è cofa laida, or di molto odio degna fente dolore. tinolgendosi poi, or riguardando sopra lo istesso dolore, che ha del pecco 10, perche tal dolore è giufto, & fanto, fe ne rallegra. Ciò anniene ance ra, perche quell'atto di peccato, il quale riguardato dallo incontineme nel la dispositione, in cui, prima che egli peccasse, per la passione fi vieronanas gli parea buono, o per ciò piacere gli porgea ; riguardato dal medesimo, dopo che bauendo già peccato la passione è ceffata, er egli in attra dispofi tione si ritroua, cattino gli pare, & gli dà dolore. Et perche in questo mo do inferiore non fi ritrouano cose affatto semplici, ma tutte sono composte di molte diverfità, & foggette à molte contratiotàs & per questo in parte ci poffono purer buone, et in parte ei poffono unche parer cattine ; auniene, che rade volte fi puote hauer carne fenza offo , & vn piacere , che fia da tutte le parti, of interamente dolce, or placenole fenza alsona mistura di amaro, ò di noia. Et il dolore fimilmente non è mai, che non fia tempera to con qualche diletto . Conciofia che quando manchi di ogni altro , il dolore isteffo , che fi hà del ben perduto , ci è diletten ole per la memoria , che ci rappresenta la possessione di quel bene della cui perdita ci dogliamo. Ma di tutti i piaceri niuno ve ne hà, che manco partecipi di amaro, che quela lo, che della contemplatione si prende ; il quale può essere di due maniere. fecondo che sono anche duo gli atti dello inselletto. Il primo d quando la intelletto contempla le cose sche fono fuora di lui. Et questo arto rome che le più volte sta pieno di consolatione. I di piacere , puè nondimeno anco 🕫 carci noia, or affanno in duo modi. In mo per la conditioni delle cose, che fo tomeplano Le quali poffono effer de mutura, che confiderandale attristanos Come

#### C. C. C.L.B.R.O. B.R.I.MO.

Come farebbe , fe vno somemplaffe il difordure , che è nel mando per li vitij de gli huomini , or per le offese , che à Dio intro di si fanno . O se penfasse alle guerre, alle pestilenze, alle destruttioni delle Città, alle persecutioni de buoni, er à gli altri affanni della vita, alle pene dell'inferno, er à cofe fimili. Le quali, à chi beu le considera, è necessario, che in qualche maniera apportino dispiacere. L'altro modo, secondo ilquale può la con templatione delle cose, she sono fuora dello intelletto, riuscire dispiaceuo le , si è quando gli organi, che la virtù imaginatiua adopra per formare; s proporre allo intelletto fantafmi, fi stancano. Perche cessandofi per cid di contemplare, or mancando il diletto, che di ciò fi prende, è necessario, ebe fegua qualche tristitia. Il fecondo atto dello intelletto è quando e' fi riflette, to fi rinolge fopra il primo atto fuo, ciò è quando l'buomo contem pla la propria contemplatione . Nel qual secondo atto , la contemplatione enon folamente cagione, ma ancora oggetto del piscere, che contemplan do se prendesta doue in quel primo la contemplatione non è oggetto del pia sere, ma folamente cagione. Onde perche tal'og getto manca quasi di ogni male, fi dise, che'l piacere, che si prende in questo secondo atto dello inselletto, che è in contemplare la propria contemplatione, non bà seco alem dispiacere seccetto quello, che habbiamo detto, che può nascere dalla funchezza de gli organi della fantafia. Il quale non è per ciò contrario al piacere della contemplatione, esendo di cofe separate, & diuerse: conciofia che il delore non è mai contrario al piacere, se non quando sono insteme g della medefima cofa 19 per li medefimi rispetti , come si disse .

Delle cagioni, che producono il dolore dell'animo. CAP. XXXX.

S SE RD O SI fin qui discorfo circa il dolore, & detto come egli fia • in fe flesso, bora per tanto meglio mostrare la natura, & le conditioni di lui , diremo delle cagioni , che lo muouono . Le quali si ridu cono à due, che sono come duo principi, che in ogni congiungimento si ri tranano. Percioche il dolore non è mai senza congiungimento. Essendonecesfario, che è generare il dolore si congiungano due cose, che sono. Tima il male of l'altra il foggetto del male, che sempre è la persona, o i bemi appartementi alla perfona, in cui per tal congiungimento nasce il dolove. Et perche questi duo principy sono dal nostro appetito riguardati co dinerfi, or constrary rifpessi, amando l'uno, or odiando l'altro, auuieme, she lo amore, & l'odio fono infieme le cagioni, onde procede il dolove : l'amor dico di noi steffiner delle cofe appartenenti à noi, nelle quali con fiste il ben nostro: da l'odio del male , ciò è di tutto quello , che distrugge, or impedi- ~ L Ĺ

impedisce il nostro bene . Et perche il desiderio, & la speranza ne rapprefentano in vn certo modo i beni defiderati, & fperati da noi ; aunene , che ci dà dolore, o ci attrista anche quello, che fi aitrauerfa, o impedifce lo acquisto delle cofe defiderate, of fperate: of per confeguente, che fi come lo amore, costanche la speranza, & il defiderio siano le cagioni, onde procede il dolore, non vià cost efficace, come è lo amore, che al ben prefente fs. parta. Conciosia che più ci dogliamo della perditu di quel bene, il quale gia da noi fi possiede in fatti, che non facciamo di quello, che in fatti non fa posiede ancora, ma dal desiderio, & dalla speranza rappresentato in qual the modo ci viene. Et perche etiandio il male, che non è venuto, ma venir deue, ci è dal timore, & dalla disperatione rappresentato in guisa, cbe. ti pone in affanno, quasi come se egli gia fosse presente, diciamo, che dal ti more ancora, & dalla diferatione fi produce il dolore. Ciò fi vede in cole ro, à quali da ministri della giustitia è annuntiato, che hanno intra poco tépo à lasciar la vita. Ma con tutto ciò il dolore, che dalla disperatione ci si reca, & dal timore del mal futuro, non è quasi mai così e sticace, come quel lo, che seco adduce l'odio, che al mal si porta, che è gia sopranennio, o pre fente. Et perche le cagioni sono sempre di più vigore, che gli effetti, che fi producono dalle cagioni ; & le prime cagioni più operano , che le seconde, le quali efficacia prendono dalle prime ; fi dice, che non folo il male, che ci contrifta, si bà in odio; ma etiandio le cagioni, che producono il male. Onde aumene, che i Tiranni, & tutti quelli, che fenza che poliamo noi difenderci, per lo gran poterc che hanno, ò nelle facultà, ò nella libertà, ò nella vita nocimento ci recano, quanto sono da noi odiati, altretato ci apportano dolore, of ci attriftano. Et quantunque il male, quanto à sè, altro non fia, che priuatione di bene, nondimeno perche le virtù nostre conoscitiue apprendono come cose diverse la privation del bene, & ( per dir così ) l'acqui Sto del male ; è necessario, che lo appetito ancora, il quale sempre per sua ' natura segue la cognitione, si muoua verso la detta privatione del bene, & lo acquisto del male, come verso cose diuerse. Onde nasce dubbio, se il do lore più principalmente proceda dal bene, che habbiamo perduto, ò dal ma le, che effendone sopragiunto, habbiamo (per modo di dire) acquistato. Al quale si risponde, che i movimenti del nostro appetito nelle operationi dell'a nıma, à i monimenti delle cose naturali si rassimigliano. Onde si come i corpi graui più principalmente pare, che fiano di (posti à girsene à luogbi bassi, che à partirsi da quelli, che in alto sono, come si manifesta in sasso d in altra cofa graue, che cadendo da altissima torre quanto più fi aunicina al la terra; tanto più forza acquista, & più velocemete verso lei si muone. Così ancora pare, che il dolore, dal male acquistato, che è il proprio suo oggetto più principalmente, che dal ben perduto proceda. Ciò fi conferma, perche

perche non può la virtù, che conosce, riuolgersi verso il perduto bene, che l'appetito per la memoria, che ghe le rappresenta, non prenda di cotal rappresentatione qualche diletto. Il che non auuiene nella nuda consideratio ne del male soprauenuto. Et questo basti delle cagioni del dolore; bora di remo de gli effetti, che egli produce.

### De gli effetti del dolore dell'anima. CAP. XXXXI.

L dolor dell'anima, quando è grandisimo, non è dubbio, che del tutto ogni operatione ci toglie, perche stordisce, o lieus il mouimento alla linguo, & alle altre membra, come si diffe, quando parlammo de gradi suoi : ma se egli non è molto grande, bora dà forza, & polso alle virti, onde le nostre operationi procedono, & le finello operar più gagliarde, & hora le ritarda, le indebolisce, & le snerua. Et per ciò dimostrare, tlico, che il dolore taluolta è la cagione, onde si produce la operatione, & taluolta è dalla operatione come effetto di lei prodotto . Quando il dolore ≥ cagione, se egli è moderato, dà alla operatione, che egli produce, vigore, or fpirito, or la fà più gagliarda. Onde è, che se vno, per essempio, si doleffe di saper poco, or per ciò si ponesse à studiare ; il dolore della ignoranza, che è cagione dello studio in costui, lo spingerebbe à studiare più ardentemente di quel, che farebbe se non fosse in cotal dolore. Et questo adiniese, perche quanto vno più si attrista di qualche impersettione, che egli bà, con tanto maggior'efficacia inforge à discacciar da sè cotale imperfettione, er insieme il dolore, che ella gli porge. Et questo è vero, quando ci è speranza di poterla scacciare. Percioche se tale speranza non vi fosse, niuna operatione potrebbe procedere da tal dolore. Onde se nell'essempio proposto, colui, che hà dolore di saper poco, non sperasse di potere studian do vincere la sua ignoranza, mai per tal dolore non si porrebbe à gli studij. Nell'altro capo, cioè quando dalla operatione, come effetto di lei, vien prodotto il dolore, è certisimo, che da tal dolore la operatione si ritarda, or fi indebolisce:Percioche se(per essempio) vn giouane nato più tosto ad ogni altra cofa, che alle lettere, ouero à qualche sorte di lettere, fosse dal padre ( contra la propria inclinatione ) costretto à darui opera. Il gran dolore, che prederebbe costui di ciò, sarebbe senza dubbio cagione, che egli non 🕫 attenderebbe mai, fenon alla trista, come fi vede in Ouidio, nel Petrarca, nell'Ariosto, & in altri. I quali, tutto che di altisimo ingegno fossero,con poco frutto diedero opera à quegli fludij, à quali non hauendoni essi per se inclinatione, furono da padri applicati. Et questo interniene, perche prosedendo ogni nostra operatione dalla volontà, quando vna cosa si fù con difpiacere,

difpiacere, or contra quello, à che la volotà per se steffa è inclinata, rade volte è che riefea à buon fine. Et perche babbiamo dato gli effempi in colo ro, she attefero alle lettere, dird appresso, che nuna nostra operatione santo resta impedita dal dolore, of dal dispiacere, quinto lo studio delle lettere, etiandio che il di biacere, & il dolore da cotale operatione prodotto non sia. Et ciò auuiene, per che essendo le molte potenze, che habbiamo di ope rare, fondate tutte nella effentia dell'anima, che è una fola, è necessario, che quando l'anima è grandemente occupata nell'atto, U nella operatione di vna potenza, che ella abandoni le operationi delle altre, non potendo ella effere intenta moito in vn tempo medefimo à molte cofe. Et effendo tale la nature del dolore, & del difpiacere, che rapisce, y tira à sè con gran for za la intensione dell'anima; & conciofia che la feculatione ancora, & gli Study delle lettere, babbiano mestiero di molta attentione, quando il dolore è punto grande, auviene, che l'hnomo, non folamente non può Audiando an Parar cosa alcuna di unouo; ma ne anche confiderare, ò pur rinolgere la me te alle cofe,per ananti apparate, se egli però non è ( sopra quello, che sogliono gli huomini ) eccessiuamente amatore della sapienza. Percioche con ardente amore potrebbe rapire in così fatta maniera tutta l'anima à se, istor nandola da qual fi voglia altra cura, che non fentirebbe il dolore. Come in seruenne à Socrate. Il quale tutta la notte, che egli fapea, che à lui deues offer l'oltima, effendo stato condannato à douer la mattina, che fegui appresso, bere il veleno, disputo dottisimamente di cose altisime. Ma sevendo che il dolore, quando egli è grande, impedisce, Gritragge l'anime dall'atto del contemplare ; così ancora il mediocre, (7 mifurato la contiene. ristrigne, & misce in se steffa fenza lasciar, che ella vada vagando, & fia distratta da cure straniere. Et per questo è anzi che no ville allo sudio del le lettere la moderata tristezza dell'animo . Et quindi nascesche più frutto le più volte in cotali study fanno coloro, la cui complessione declina al maminconico al quanto, che i molto allegri. Et perebe la buona distositione del corpo nostro molto confiste in vna certa trafinisione (per dir cosi) de gli fpiriti, che si fà dal cuore alle altre membra, è di mestiero per ben disporre il corpo, che questa trasmisione sia moderata. Conciosia che se di molso eccedesse, di gran nocimento fatebbe , & più ancora, se molto mancasse della misura. Fercioche se ben suste le passioni quando sono assai grandi, etiandio quelle, che rifguardano, & hanno per oggetto il bene , dalle quali, . or massimamente dal pracere vien molto allargato, of aperto il cuore, affai mocciono el corpo . Quelle nondimeno, che affas riguardano il male, con sui bà discordanza il nostro appetito, quali sono il timore, la disperatione, or più di tutte le altre il dolore, portano ordinariamente al corpo, non così Jubito, of improviso, ma più fpeffor of maggior nosimento . Percioche reftring ono

Aringono il cuore in guifa, che non può mandare gli fpiriti all'altre membra. Et di qui nasce, che molti ogni di si muoiono , i quali se ben soprauenendo loro, & febri, & altri cattini accidenti, che adduce seco pian piano il dolore dell'animo, paiono morire di altri mali ; non hanno eßi nondim**eno** della lor morte altra più efficace, or più principal cagione, che quel dolore i la done pochisimi si sono veduti, in tutte le età, che siano morti per souer, sbia allegrezza. Et quei pochi banno ciò fatto incontanente, & allo improuifo. Et questo auuiene, perche il cuore in coftoro per lo grande - or fu bito allargamento, che in lui segue, al primo aniso di qualche desiderato, & non aspettato gran bene, manda fuora in vn tratto tutti gli spiriti, senza ser berfene dramma, che lo poffa tenere in vita, onde restano morti fubito . La done coloro, cui per lo dolore, ò per l'altre passioni, che vengono prodotte dal male, fi ferra il cuore, fi che no può mandar fuora gli (piriti, ond'egli abb da, or che bà m sè rifiretti, non muoiono così tofto, perche hauendo gli ale pri membri da poser sostentarsi qualche giorno con gli spiriti , che prima , sbe il dolore sopranenisse, erano flati lor mandati ; pur vinono chi più, & shi meno. Ma fe non fi troua medicamento, à altro rimedio, che gli ralle gri, & in questa mamera allarghi, & apra loro il suore , al fine fi muoiono, mcbr efsi.

Dei rimedij contra il dolore dell'animo, CAP. XXXXII.

01 che ( come di sopra conchiuso habbiamo ) niuna delle passioni del l'anima più nuoce, che il dolore, non farà difdicenole, ne inutile, che bora diciamo qualche cosa de i rimedu, che gionano contra cotal paf fone . Et cominciandoci da quelli, che à noi fono così naturali, che con efi quafi nasciamo, diso, che il pianto, le lagrime, i sospiri, i lamenti, il raccom tar altrui i proprij affanni hanno virtù di mitigare il dolore. Il quale qui do egli è chiufo, o ferrato dentro rapisce à sè, o occupa tutta l'anima in guifa, che non la lascia essere intenta, ò pur pensare à verun'altra cosa ; 🛷 per questo grandemente più aspro diniene & più acerbo. Ma quando 🕫 sfoga in Ligrime, O in lamenti, la intentione dell'anima quasi si apre, Of fparge fuora, or così la doglia ne diniene più leggiera. Ciò accade an coras perche l'huomo si compiace, & si diletta di far quello, che gli conuiene La onde perche à colui, che per hauer perduta cosa molto cara, è in affana no,flà bene il piangere, sente egli del pianger diletto, & ciò facendo si con fola in parse, & fi difacerba il juo affanno, fi come ancora, fe in tale state fuor di tempo ridesse, o gli oscissero inettamente di bocca piacenolezze. A cofe atte à mnouer rifo(se banesse punto di giudicio) se ne dorrebbe, paren dele di baner fatto difdicenolmente, or contra quei, che gli communa . Die Sola-

folamente le nostre, ma le altre lagrime ancora, le condoglianze, & le compassioni ci apportano refrigerio nc'casi auuersi . Prima perche vedendo noi, che i nostri mali increscono altrui, vegnamo in opinione di essere amati, or tenuti cari da coloro, à cui increscono. Et pensando, che ciò proceda da qualche perfettione, che sia in noi, ne sentiamo piacere. Et appres so perche essendo il dolore come vn peso, che molto ne aggraua, pare, che chi si conduole, toglia sopra di sè vna parte del dolor nostro, or che così folleui noi da quel peso , & ne allegerisca . Il sonno ancora, i bagni, i pretiofi vini, vfati moderatamente, i cibi accomodati, i buoni medicamenti. O tatte quelle cose, che ristorano la natura del corpo, hanno virtù di scacciare in tutto, d in parte il dolore dell'anima. Il quale(come si è detto )con ristrignere, & raffreddare il cuore impedisce, che indi non si mandano, co me si deuerebbe gli spiriti all'altre membra . Onde perche ogni ricreatiane del corpo si sente nel cuore, come in quel,ch'è principio, & fine di tutti i mouimenti corporali, anniene, che ristorandosi, & riponendosi nel debito stato il corpo fi recria anche il cuore, co aprendofi manda opportunamente, gli fpiriti oue deue. Di che segue nell'anima consolatione, & di letto, che scaccia, d almeno tempra lo affanno. Ogni piacer finalmente mitiga in parte, & allenisce ogni dolore. Percioche essendo il piacere ( co. me (i è detto) quiete dello appetito nel bene, of effendo il dolore quel, che re pugna, & e contrario all'appetito, è impossibile, per quanto l'appetito nel piacere si acqueta, che non cesi la repugnanza, or la contrarietà del dolo re. Si come è imposibile, per quanto il corpo si riposa, che non cesi la fati ca di lui. Et benche ogni piacere babbia forza di mitigare, di far minore, & tal'hor anco di spegnere in tutto il dolore, niuno ve ne hà nondime no, che sia à ciò fare più acconcio di quello, che dalla contemplatione si pre de. Prima perche nascendo (come al suo luogo si disse)il piacere dalla ope ratione, or effendo ciascuna operatione tanto più atta à produrre il piacere, quanto ella è più degna, & tanto più degna, quanto la potenza, onde ella procede è più degna ancora; bisogna dire, che la contemplatione, ch: è operatione della potenza intellettiua principalissima nell'anima, sia sopra tutte le altre operationi la più degna, or per conseguente la più atta à pro-. durre il piacere. Ciù anniene ancora, perche (come fu detto)il diletto del La contemplatione patifice manco di ogni altro, qual fi voglia mistura di amaritudine, & di dolore. Ma perche molti, non conoscendo quanto (;a gră bene il sapere no possono ne anche conoscere , quanto sia grande il pra: cere, che il sapere seco adduce, interviene, che essi, si come non desideranc. 15 non amano la fapientia, cofi anche non Slimon > il pracere, che da lei, 15 dalla con emplatione, che è l'atto di lei procede, & non l'hanno in pregio. Coloro adunque , ch: sono amatori della sapienza , contemplando sentono. piacer

piacer tale, che basta à scacciare ogni dolore, che potesse lor generarsi nel l'animo. Et perche dalle parti superiori prendono qualità le inferiori, yale la contemplatione à mitigare etiandio il dolore del corpo; maßimamense in coloro, che le diuine cose contemplano, come se vide gia in molti Mar tiri, che per la consolatione, che di così fatta contemplatione la lor' anima interiormente trabea, appena sentiuano il ferro, & il fuoco, che di fuor soflenea il corpo. Il tempo vitimamente, si suol dire, che mitiga, & che al fi ne anche spegne ogni dolore. Et questo, perche l'alteratione, & il monimento, che per le passioni segue ne gli organi corporali, col tempo si acque ta, & vien meno, & così ceffa anche il monimento, & il dolore dell'anima. Senza che la ragione quanto bà più spatio, tanto hà più forza ad impor mo do alla parte sensitina, quando ella freme, & fuori del conneneuole si persurba. Il tempo ancora, o il lungo andare fà, che ci adusiamo, o facciamo il callo ne gli affanni, or ne'mali. Di maniera che per tutto che siano anco presenti, & gravi, non gli sentiamo quasi più, se non poco. Et appresso cid accade, perche i beni temporali, si come sono veramente piccioli, T vili in se steßi ; cosi ancora quanto più si bà tempo à considerargli, & à conoscere la natura, o le conditioni loro; tanto più inuiliscono, etiandio nella nostra opinione ; & così quanto si apprezzano manco, tanto manco della lor perdita incresce ancora.

Della differenza, che è intra le passioni del concupisceuole, & de lo irasceuole appetito; & della contrarietà, che elle hanno in. tra loro. CAP. XXXIII.

SSENDOCI spediti dalle paßloni del cocupisceuole appetito, refla hora, che diciamo di quelle dello irascenole. Le quali con l'altre (di cui si è detto) hanno differenza, in quanto l'oggetto di quelle è il bene, & il male semplice ; & di queste è il bene, & il male non semplice , ma qualificato di malagenolezza, & di difficultà. Sono anche differenti, • perche le passioni del concupiscenole banno vna sola contrarietà intra lolo, la quale è che risguardano contrarij oggetti. Percioche parte di esse, che sono l'amore, il desiderio, & il piscere, banno per oggetto il bene, & parte, che sono l'odio, l'abominatione, o il dolore, banno per oggetto il ma le. La done nelle passioni dello irascenole due contrarietà si ritrouano. La prima è, che risquardano, si come quelli del concupiscenole vna parte **il bene, or wialtra il male, che sono contrarij oggetti** . La seconda è , ch**e** verso i medesimi oggetti banno contrarij movimenti, seguendoli l'vna parte, & l'altra fuggendoli. Come fi vede nella speranza, & nella disperatione. Percioche la speranza segue il ben difficile, & la disperatione lo fug-М ge, per

ge, per la molta difficultà, che cotal bene porta seco. Vedesi ancora nel timore, & nello ardimento. De quali il timore fue ge il mal difficile à supe rare, che è come à dire il pericolo della morte, che nelle imprese di guerra fi trous ; og lo ardimento gli và in contra, og lo jegue, per l'honore, che à m bene, che con quel male è con giunto. Quello che delle passioni, del concupisceuole non auniene. Percioche niuna di esse à, che segua il male, or niuna è che si fugga dal bene. Non che il bene possa per sè esser suggito, à feguito il male, ne anche dalle passioni dello irasceuole . Conciosia che ogni cosa per sua natura appetisce, or segue il bene or è schifa, or si sugge dal male. Ma il bene è taluolta tanto difficile, che per così fatta difficultà, è appreso come male. Di maniera che l'huomo giudicando di non poterlo ot tenere, per disperatione se ne fugge . Et taluolta ancora il male è appreso come bene, se egli è tale, che apporti seco bonore, daltra cosa desiderata. Ond'è che porge audacia, & induce l'huomo ad andare incontra à quel male; quasi come fosse qualche gran bene. Cio si vede molte volte ne' Principi, che imprendono di fare guerra. I quali tratti dal bene della vittoria, che sperano, vanno arditamente incontra'l male di molti incommodi, or di molti pericoli, che il guerreggiare porta seco. Da queste due contrarietà di oggetti, & di mouimenti procede, che eccetto l'Ira, à ciascuna delle pasfioni della irasceuole potenza sono contrarie tutte le altre passioni della me desima potenza. Conciosia, che alla speranza, che segue il bene, è dopplamente contrario il timore, che fugge il male. Percioche in quanto quel. la segue, 🕁 questo fugge, è intra loro contrarietà di mouimenti : 🕁 in qua to l'oggetto di quella è il bene, o di questo è il male, è intra loro contrarietà di oggetti: & secondo la sola contrarietà de gli oggetti alla speranza, che segue il bene, è contraria l'audacia, che segue il male. Et secondo la so la contrarietà de moumenti, le è contraria la disperatione, che si fugge dal bene . Et similmente à l'audacia, che segue il male, è contraria doppiamen te la disperatione, che fugge dal bene : percioche in quanto quella segue or questa fugge è intra loro contrarietà di mouimenti ; & in quato oggetto di quella è il male, & di questa il bene; è intra loro contrarietà di oggetti. Et secondo la contrarietà sola de mouimenti alla audacia, che và dietro al male, è contrario il timore, che lo fugge. Et secondo la contrarietà sola de gli oggetti le è contraria la speranza, che và verso il bene. Et cost aumene, che ciascuna di queste quattro passioni dell'irascenole babbia contrarietà co tutte le altre. Il che alle passioni dello appetito concupisceuole non auniene. Le quali, perche niuna di esse è,che segua il male, o che fugga il bene, non hanno (come si è detto) altra contrarietà, che quella de gli oggetti intra loro.

Della -

### Della speranza, & della disperatione, & delle loro cagioni, & de gli effetti. CAP. XXXXIIII.

A Speranza pare à me, che babbia col desiderio quella proportione. che ne gli vccelli hà il monimento dell'ali , con quel de'piedi . Percioche, secondo che gli vccelli co'piedi non si muouono, senon verso le cose basse, & vicine ; le quali senza difficultà possono bauersi ; & con l'a li, verso le cose alte, & lontane, le quali possono bene hauersi, ma non senza difficultà. Così l'anima nostra verso le cose, che sono pronte, & facili ad ottenere, si muoue con lo affetto del desiderio, & verso le cose alte, & ri poste, or che ottener non si possono senza difficulta, si muoue con lo affetto della speranza. La quale si produce nella virtù nostra appetitiua dalle vir sù, che conoscono mediante l'oggetto, che le appresentano del ben futuro, or difficile, ma però possibile ad acquistarsi. Et per la presentatione de diuersi oggetti fatta in noi dalla virtù, che conosce, à quella, che appetisce. Si producono etiandio tutti gli altri mouimenti della nostra anima,che sono santi, & cosi diuersi . Percioche altro mouimento segue nello appetito dal la cognitione del bene, & altro dalla cognitione del male; & similmente di altra maniera fi muoue egli presentandosegli il ben futuro semplicemente, E d'altra quando se gli presenta il ben futuro, non semplicemente, ma diffi cile, o che fia possibile, o impossibile ad acquistarsi . Hora à produrre la spe ranza è necessario, che nell'oggetto concorrano quattro conditioni. Le quali fono, che egli fia buono ; che non fi habbia di prefente, ma fia rimoto ; che sia difficile; & che sia possibile. La bontà dell'oggetto è necessaria, per che il male non si spera. Et perche per tal botà la speranza è differente dal ti more, & da tutti gli altri affetti , che riguardano il male . Et che l'oggetto fia di cosa non presente, ma rimota, è necessario, perche il bene, che si bà di presente non si spera. Et perche questa conditione pone differenza intra la speranza, & il piacere, il quale bà per oggetto il bene presente, & che gia si possiede, si ricerca, che l'oggetto sia etiandio difficile; perche questa conditione distingue la speranza dal desiderio, che è del bene semplicemente confiderato, o senza difficultà. E necessario ancora, che sia possibile, conciosia che quello, che non si puote per alcun modo ottenere, non si spera. Et questa conditione è quella, che fà differenza intra la speranza, I la disperatione. Anzi perche la condition di esser possibile, appresa dalla virtù, che conosce, induce confidenza, che il bene, al quale si aspira, debba acquistarsi ; auniene, che per tal considenza la speranza siducia, 5 fidanza è chiamata ancora . Ma effendofi intra le conditioni, che nell'ogget: to della speranza concorrer deono, annouerato, che egli sia, non di cosa pre fente, М

sente, ma rimota; come auniene di quel, che è futuro, pare di ciò segua che questa passione della speranza non possa trouarsi ne bruti animali, ne quella della disperatione altresi, che pur riguarda il futuro . Combiosia che non ha uendo effi altra cognitione, che quella de'sensi, laquale alle cose future no fi stende; pare impossibile, che possa bauer luogo in loro speranza d dispera tione, ò sleuna di quelle passioni, che risguardano le cose future. Et dall'altra parte l'isperienza mostra il contrario. Percioche se il cane nede la lepre, & l'aftore il fagiano molto lunge nè questo, nè quel fi muoue. Il che no si può credere, che auuenga, se non per la disperatione, che è in loro di deuer prendere.La doue vedendoseli vicini si muouono incontanete.Ilche esser no può, se non per la speranza, che banno di far preda. Ma ciò ne bruti ammali auniene,no perche esi conoscano il futuro;ma perche si come l'appetito nasurale nelle cose, che măcano di ogni cognitione, segue la cognitione di Dio, che hà ordinato la natura; così l'appetito sensitino ne bruti, quanto alle cose future, et all'altre, intorno alle quali maca la propria loro sensitiva cognitione,Iddio,che prouede sufficiëtemëte à tutte le sue creature,bà ordinato,che se gua la cognition del primo intelletto, che è effo Iddio. Onde senza che i det. ti animali;quato à sè,conoscano se siano, à no siano per arrinare là preda d vicina, diotana che sia, che è cosa futura, sperano, & disperano per naturale istinto lor dato da Dio, & p tale istinto fi monono, ouero si restano. Le cagio ni, che producono la speraza, sono tutte quelle cose, che fanno possibili le dif ficili sprese, de redono etiadio agenoli. Lequai cose, parte si ritronano in noi, e parte fuora di noi.In noi sono quato al corpo,le forze,la destrezza,la età, la coplessione, il cibo preso moderatamente, o massimamete il vino, o quan to all'anima, le virtù, or le arti tutte giunte co l'efficaccia del dire,e dell'operare.Fuora di noi fono le riechezze, gli amici, & molte altre cofe, che poffo no effer istrumeti. or cagioni atte à produrre, e à far possibili, e facili gl'effet ti, che intediamo di fare, & sopra tutto il diuino aiuto. Percioche coloro fe rano di douere nelle gradiset nelle difficili imprese riuscir bene, iquali cofida no di bauer Iddio fauoreuole. Nè folamëte ci dà speraza quello, che possibi li, or agenoli rede le cose difficili, ma quello ancora, che ci insegna, e ci fà conoscere come elleno posibili sino, o agenoli Et p quefto delle coditioni, che ne gli buomini sono atte à produrre la speranza, niuna ve ne bà,che più sas della i perienza efficace, la quale l'uno effetto, & l'altro produce. Percioche chi no sa, che molte volte la sperienza ad vn capitano espercitato bà fatto co noscere dy riuscire, m'opera militare, non pur possibile, ma facile ancoralla quale ad vn'altro meno esperto sarebbe paruta, et forse flata ueramete no so lo difficile, ma affatto impossibile . Et questo anuiene, perebe chi bà isperiene za sà tutti i modi,e tutti i mezzi accoci à codur le imprese. Onde bà egli mol se volte,quasi certa speraza di potere agenolmete far quello,inche, à chi në è c∬er1.1

è effercitato, perche no saprebbe come si muouere ne mani,ne piedi, sarebbe necessario disperarsene Rende duque facile quello che è difficile la isperienza,et fa infieme conoscere cotale facilità.La qual cognitione sola basta à ze nerare la speranza. Ma è differeza intra la isperienza, che fà facili le difficultà, or quella, che solamete fà conoscere, che isperieza speculatina chiamar fi puote. Percioche da questa procede no solamete la speranza,ma la dispera tione altresi,mostrado ella no solamete il modo,che ci è ad ageuolare le cose difficili,ma facëdo anche conoscer, che la difficultà è insuperabile affatto, or no vi è alcu modo.Onde la disperatione ne succede.La doue dall'altra,che fà facili le difficultà, la quale prattica, ouero operatina chiamar si puote, la difberation no procede gia mai. Generafi la speraza no altramete, che tutte l'al tre paßioni,& tutti gli altri mouimeti dell'anıma nofira etiandio da lo amore,come quado di lui ragionamo fù dimostrato.Ne solamente è lo amore ca gione, 15 principio, che genera la speraza, ma è anche generato, et prodotto da lei.N on dico già di quello amore,che sem pre risguarda il fine,et chiama fi amore honesto.Percioche ăsto tal mete genera, e produce la speranza, che no è mai prodotto, ne generato da lei. Ma lo amore, che dalla (peráza fi pro duce si chiama amor' utile, ilqual solamete riguarda le cose, che si desiderano p lo fine, o presupone sepre lo amor del fine. Onde auuiene, che nello auaro, il quale come suo fine ama il danaio,da cotale amore nasca la speraza di co feguire lo amato fine, col mezzo for se (per cagion di estepio) di vn Signore, or da cotale speraza successiuamente in lui si produce lo amore ville verso quel Signore, amadolo inquato di trarre vtilità da lui spera & no altrimete. Et da tal amore nasce poi nello anaro un'altra spercioche chiunque ama, spera di esser riamato dalla persona, che egli ama. Et tutto questo adivic ne, percioche la speraza bà due mire. L'una è il be sperato, l'altra è il mezzo, mediate il quale si spera di poter acquistare cotal bene.Inquato aduque ella mir a nel bene sperato, la speraza è prodotta dallo amore di così fatto bene. Et in quato ella mira in colui, mediate il quale di cofeguirlo spera, lo amore è prodotto dalla speraza. Et dalla medesima speraza procede in noi anche il diletto. Et questo anniene, percioche da lei ci fi rappresenta la cosa amata, e tal rappresantation ci diletta. Et perche il diletto, che si sente operado aiuta la operatione, o la rede facile segue, che anche la speraza aiuti, o reda faci li le operationi di chi spera.Et ciò fa la speraza ancora, pche essendo ogget to di lei il be difficile, & posibile, la difficultà, che è in esso fà che gli buomini comaggior fludio, o diligeza si pogano alle imprese, o la posibilità fa, cbe con maggior animo, e ardire le seguano, et le tirino à fine; il quale maggiore Studio, diligenza, animo, et ardire di chi opera è manifesto , che fà più facilmete riuscire ogni impresa. Et questo basti della speraza. Il che servirà anco p conofcer la difperation, e le cagioni, & gl'effetti di lei, cociofia che la cono sceza dell'uno de cotrary opera, che anche l'altro seza fatica sia conosciuto. Del

## Del rimore, & de gli oggetti, che egli hà, & quante sorti di timori si rittonino. CAP. XXXXV.

TIVNA paßione si ritroua, eccetto il dolore, che più gran nocimento apporti à chi l'hà ; che'l timore : percioche fà ritirar gli spiriti , & le virtù dell'anima alle parti inferiori talmente, che le superiori re Stano abandonate, of non sono più atte, se'l timor è grande, ad operar cofa alcuna , mentre egli dura . Et questo adiuiene , perche m ciascuna passio ne sono duo mouimenti ; l'uno dell'anima, nella cui essentia è fondato il sensi tino appetito, che le produce, & l'altro nel corpo, per l'organo, che è parte di esso. Et ciascuno delli detti duo mouimenti , secondo il suo modo simi glia l'altro. Onde è , che si come il timore non è altro , che vn certo'ritiramë so nell'anima, per lo quale chi teme si vorrebbe suggire, or ascondersi;coss nel corpo segue anche vn ritiramento, per lo quale il sangue, or gli spiriti fi fuggono, & fi ascondono nelle parti da basso, abandonando le alte, or le principali. Et per tal monimento, & alteratione del corpo, è il timore propriisimamente passione. Il cui oggetto è il mal futuro difficile ad ischi fare.Et hà differenza col dolore, inquanto il dolore ha per oggetto non il fu turo male, come il timore, ma il presente. Ne percio si ba timore di ogni male futuro in qualunque tempo eg'i habbia à venire, ma di quel solamense, che non è lontano molto, nè molto vicino . Percioche di quello, che assai ¿lontano, pochi sono, che si curino, se non poco. Ciò veggiamo noi per isperienza in tutti, che ci viuiamo, de'quali niuno è, che non sappia, che la morte gli soprastà, & nondimeno, perche rari sono, che non credano, che ella fia loro lungi molto, pochi fi truouano, massimamente mentre gioua ni, & gagliardi sono, che gran fatto la temano. Coloro ancora, i quali san no, che il mal loro è grandemente vicino, non hanno ( fi può dir ) più timo re, ma tristitia, & dolor di animo, non altrimente, che se il m tle fosse già soprauenuto, & che vi fossero detro. Et questo è, perche non hauendo eglino speranza di poterlo schifare, non come futuro, ma come se egli già fosfe prefente , con la imaginatiua lo apprendono. Bisogna dunque à fine,che'l timore intra i suoi termini si rimanga, or non passi à diuentar triffitia, or dolore, che vi resti qualche speranza, che il male si possa, se non affatto schifare, differire almeno per qualche tempo. Et secondo che, per quello che à questo proposito si appartiene, il male è di due maniere, l'uno, che corrompe, perche ci priua del bene datoci dalla natura. Et l'altro, che con trista, perche ci priua del bene amato dal nostro appetito; così ancora il timore è di due maniere, L'uno è naturale, per lo qual si teme il male, che corrompe, of tal'è il timore della morte, of di tutte le infermità, or delle pene,

delle pene, che affliggono il corpo, & tale è ancor il timore del mancamen to delle cose necessarie à sostener la vita, l'altro timore è no naturale, per le quale, si teme non il mal che corrompe, ma quel, che contrista ; & tal' dil timore della infamia, della perdita delle abondanti ricchezze, che fono mali, che ne priuano di beni non necessarij alla conservatione della natura, 🖉 del nostro effere sostantiale : ma dalla stimatiua, & dall'altre virti,cbe conoscono giudicati necessari alla conservatione del nostro ben'essere acciditale, & tenuti cari dalle virtù, che appetiscono . Et perche molte altre maniere de mali si ritrouano ancora, anuiene, che'l timore si troui anche esso di molte altre maniere. Percioche il male, che si teme, si come il bene, che si spera può producersisos da noi stessisos da cagioni fuora di noi altresi. Es quello ancora, che si produce da noi stessi, è di più sorti. Percioche ouero è fatica, che aggrauare ne puote, la quale per fare il deuer nostro ci si appartiene con tutto il peso, che ella ci reca di sostenere : & il timore, che si bà di così fatta fatica, pigritia, fi chiama . Ouero il male , che fi teme , è qualche atto di gran rischio, ma contuito ciò debito all'officio nostro. Qual' è per essempio in coloro, cui si appartiene di andare à piantar la insegna sopra la muraglia di qualche Città combattuta, ouero à riconoscere vna batteria, d fare altr'atto simile di pericolosa fortezza ; c5 il timore, che si hà di questo male viltà si appella, & poltroneria. Ouero quel, che si teme, è qualche disdiceuole bruttezza, & disbonestà, che macchia la opinione, che si ba di noi, & la fama, come sarebbe se vn'huomo graue, & di grado vsasse di inebriarsi, ò di dir bugie, ò se fosse inteperato, ò incontinente nelle cose di Vene re. Et il timore, che si ha di così fatto male, se egli è già commesso, vergogna vien detto ; per lo quale non si teme la dishonestà dell'atto , che si commife ; ma si ben la sinistra opinione, & la infamia,che le più volte vi dietro alla disbonestà di tal'atto . Et fe egli non è commesso ancora, ma per la brut tezza, che egli hà in fe, di commetterlo fi teme, cotal timore pudore,& eru bescentia si disse, sogliamo noi chiamarlo rossore. Il male, che da cagioni esteriori ci può soprauenire, è anche egli di molte maniere, secondo che per molti rispetti può essere disficile à sostenere.Et prima può tal disficultà nasce re della grandezza del male, come auuiene quando egli è tale,che non se ne vede il fine. Quali sono, non le pene di questo mondo, delle quali niuna se ne ritroua, che non babbia à terminare vna volta, senon altramente, per morte almeno : ma si ben quelle dello Inferno. Il cui timore in coloro, che muoiono con fede non formata di Carità, ma morta, of informe, è necessario, che grandisimo sia. Esfendo conueneuole, che cotale spauento corrifronda alla grandezza del male, che spauenta; & che si come deue essere Jenza fine quello, di che si teme ; così ancora il timore, che indi procede, su fenza comparatione maggiore di ogni altro, che si hà di qual si voglia male , che

le, che qualche volta deue bauer fine . Può anche effere il male difficile, no tanto per sè, quanto per la poca isperienza di colui, che teme. Percioche à v chi non è vsato può il mal mediocre parere grauisimo. Come auuscne à co loro, che non andarono altre volte per mare, à quali per poco, che l'acque ingrossano pare, che grandisima sia la tempesta, & molto temono di sommergersi. Et cosi fatto timore fu dal Dottor Damasceno stupore chiamato. Sono anche certi altri mali grandi, & difficili à superare, non tanto per se, o per la poca isperienza di chi teme, quanto perche soprauengono al lo improuiso, & la paura, che si bà di loro, su dal medesimo Dottore detta agonia: po tremo noi chiamarla angoscia . Et sogliono i mali insoliti, er repentini mandare inanzi maggiore spauento, che non fanno quelli, che auuenir fogliono (peffo, of fi preneggono. Et cid interniene, perche coloro, d quali vengono adoffo, colti allo improuiso, non banno vigore, ne spatio di poter dar le mani, o pur pensare à rimedij : & appresso perche tuiti i beni fottoposti al tempo, la cui perdita si teme, essendo per lor natura piccioli, E di poco valore, quanto più vi si pensa sopra , tanto paiono di minor pre gio, og manco fi stimano. Onde si come il tempo mitiga il dolore del mal presente, per la consideratione della picciolezza de beni, di cui ne priua, er allenisce il timore del mal futuro : così ancora il non bauer tempo da pensare alla picciolezza, & alla viltà loro, fà che nel dolore, & nel timore aggrauiamo, trouandocene allo improuiso priuati, d vicini à douerne effere priuati. Et perche conforme alla speranza , la quale ( come si è detto ) bà duo rispetti, l'ono del bene sperato', & l'altro di colui, onde si spera, che tal bene debba venire, il timore mira due cose ancora, che sono il mal temuto, or colui, che bà possanza di fare altrui il male, che si teme, Il quale molte vol se è Iddio, che è ottimo, ouero le creature di Dio , che buone sono ; auuiene, che non solamente si teme il male ; ma anche il bene, da cui cotal male venir ne puote. Et non è ciò contrario à quel, che si è detto, che l'oggetto del timore è il male. Percioche non si bà paura di Dio, & delle creature sue, inquanto è egli ottimo, & elleno buone sono; ma inquanto gastigando le nostre colpe,ne apportano pena la quale noi apprendiamo come nostro ma le. Onde ci pare, che coloro ancora, da quali il castigo ci viene, & la pena, fiano à noi mali. Ne tutti i mali, che nocimento ne apportano, sono da noi temuti. Percioche il peccato, se bene è il maggiore di tutti i mali come quello, che ne diparte da Dio, & di Dio ne priua, che è il sommo, di tutti i beni, non fi può propriamente dire, che fi tema . Conciofia che non effendo peccato alcun nostro atto, se non in quanto la volontà lo consente ; bisogna dire, che il peccato , dipendendo dal nostro libero arburio il farlo, & il non farlo, non possa essere da noi temuto. Si temono bene le pene, che seguono del peccato : ma ciù auniene, perche così fatte pene da altrui contra noftra 70fra voglia ci vengono . Onde non dipendono dal voler nostro, non essendo in nostro potere il ricufarle, poscia che per lo peccato meritate le habbiamo. Si temono anche le occasioni del peccato, che da altrui dare ci si poffono. or forfe i cafi della infermità nostra, che habbiamo bereditaria da Adamo, per la quale essendo fragilisimi, facilisimamente cadiamo se la mano di Dio non ci sostiene. Similmente si temono gli effetti, che la ribellione della parte sensitina produce, non in quanto dipendono da noi; ma in quanto sono inenitabile reliquia del peccato originale, la quale pur ci fi lascia, ma per esfercitio, & per occasione di maggior merito quando ci battezzamo. Et per conseguente potiamo noi temere il difetto , & il souer cbio delle pro prie nostre passioni, quali sono l'amore, l'odio, il timore, l'ira, il dolore, & l'altre, in quanto procedono dallo organo corporale, che alla parte ragioneuole non obedisce ; ouero dalle cagioni esteriori, come è quando da i loro oggetti, che sono fuora di noi, siamo noi tratti ad amare, ad odiare , à temere , ad adirarci, ad attriftarci , & ad altri affetti , ma non **già in quanto cotali affetti procedono dalle potenze dell'anima, le quali** pur sono in potere del nostro libero arbitrio , & per lo imperio , cbe la ragione bà fopra la parte sensitina, è in nostra balia di non dar luogo à così fatti mommenti, & di raffrenare . O di tenere l'appetito sensitivo median te la dinina gratia in ufficio .

# Delle cagioni, che muouono il timore. CAP. X X X X V I.

ŢELLE passioni, che sono mouimenti del sensitiuo appetito, si pos sono considerare tre cagioni chiamate da dotti formale, esficiente, & materiale. Non vi si può già considerare la quarta, che è la finale. Percioche operare per lo fine non fi appartiene alla parte senfitina, che non discorre, nè conosce la corrispondenza, che il mezzo hà col fine . La cagion formale di ciascuna passione è il suo proprio oggetto : per cioche si come alle cose naturali, & artificiali danno l'essere le forme; cosi alle passioni lo danno gli oggetti. Di maniera, che la cagion formale del simore, possiamo dire, che sia il mal prossimo futuro, or difficile, à schifa re che è il suo oggetto. Il quale come prima dalla virsù, che conosce allo appetito irafceuole è presentato, subito vi nasce il timore. La cagione esfi ciente poi di ciascuna passione è quella, che è cagione dell'oggetto. Hora bauedo noi posto, che l'oggetto del timore sia il mal suturo prossimo, & dif. ficile, bifogna dire, che la cagione efficiente, & producitrice del timore sia quella cofa, da cui procede il male, & che lo fà futuro, la fà profsimo, & lo fa difficile, che altro, che colui essen non puote, onde ci viene cotal male. Il quale, come poco ananti si diffe, molte volte è Iddio, & molte vol-N le an-

Le angena fano le buone creasure di Dio, & la virtù laro, & la poffance , che hanne di punine , & di fane altrui male . Et cosi dal bene . qual è la poffanza di Dio, & de Prencipi, che fono ministri di Dio, or della dinina giustinia, en severisà sua si produce il male, che si temo. Es non à marauighin, parciache non potendo il male semplicemente, & per sè Ser mu cargone efficiente di alcuna cofa , è necessario, abe esti sta sempre prodotto dul beve .. Et può qualsbe bene per ascidente baner tal nolta. qual che mistura di male. Inquento cohi, onde il mal si viene, avenga che fia vaturalmente buono : può nondimeno maralmente per qualche accidente di vitia, che in lui fiaseffer cattino ; & cof può inginflamente volerci nuosere y furci male. La cagione maseriale delle paffioni è la dispositione. abel' buomo bà de effer à cosi fatte passioni fotto pasto of infieme tutte le co fesche fanno cotal dispofisione. Di mamera che potiamo dires che la cagione materiale del tumore sia prima il mancamento della virtù, et della possanza in colui, che seme, per la quale nan pua egli, se non forse malta debilmente refistere, dimpedure, che non gli soprauenga il male, che egli teme. H quale mancamento di virti, à vero, à imaginato, che fia, dispone l'huono, or lo fa foggetto acconcio, or proportionato à cotal passione. Persioche fe tal mançamento non foffe, perche facilmente potrebbe refifiere, l'buomo non temerebbe, ancorche il male gli saprastesse. Quei beni anca ra, che il timido bà paura di perdere, quali sono la vita, le facultà, l'honore', o l'altre cofé tenuto care, o lo amore, che egli porta à cotali beni lo dispongono similmente, & si può dir, che siano in lui le cagioni materiali del timore.

# De gli effetti del timore. CAP. XXXVII.

N tutte le passioni dell'anima, perche tutte sono nella parte sensitiua.la quale vsa gli instrumenti corporei, sorgono i monimenti non solo nell' anima, ma nel corpo ancora. Et cosi fatti monimenti del corpo banno co'monimenti dall'anima, che lor corrispondono, 5 sono cagioni formatrici di quelli conuenienza, & simiglianza, in quanto i corporali acciden ti possono à gli incorporali rassimigliarsi. Il monimento dell'anima nel timore è, che per esso i buomo, che teme vorrebbe suggire, 5 ascondersi. Es il monimento del corpo è, che gli spiriti, i quali non sono altro, che sottilissimo sangue di calore, 5 di viriò pieno si partono quando l'buomo teme dal cuore, 5 dalle membra esteriori, alle quali dul cuore, che è come fonte, 5 principio loro erano stati mandati, 5 si fuggono alle parti inter ne, 5 bissi borno. Et cià fanno più, 5 memo secondo che, quel monimento

50

mento dell'anima, che è il timore isteffo è maggiore, o minore. Et quin di nascono molti effetti nel conpos & nell'anima ; percioche quanto al corpo, il cuore da gli fpiriti , de dal caldo, che gli forisi gli porgenano, abbandonato , fi raffredda in Iremainfieme con suite le parti , che hanno dipendentia dal petto done stà il core, quali sono il labbro, & le mascelle di lotto sande Jerucil baster de denti , do più di agui altra cofa il tremar della more - Lia qualeper la vicinanza, obe bol enore ba l'arberia vocale. (che cofi chiamano l'organo della voce)resia tel volta impedita del tutto. Tremano anches in rimangono nelle loro openationi come legate le mu ni, le braccia, de tatte le membra esteriori per lo freddo, m che restano, abandonase the fond anche effe da gli forisi , come fi diffe. Il caldo de qua li foiriti moltiplicato nelle parti da baffo , confumando nello stomaco tutta Le humidité, che vi traus induce fete, & tal nolts anche scioglie il ventre I manda fuori la vrina I gli altri eferementi. Quanto all'anima poi colorosche temono per la gagharda imaginatione di qualche gran male, che fia ler nicino, fono tutiofi, is folleciti, is grandemente fi sforzano di tromaie col configlio qualche rimedio da schifare il temuto male. Ma fa la panira è grande molito fono poco atti à tronarlo; perebe ogni paffione per sus natura corrompe , almeno in parte il giuditio , 19 impedife il con figlio. Et questo anniene: percioche à ciascut buomo posto in qual si voglia pasione è necessario, che le cose, intorno alle quali bà passione, paiz no di altra maniera : che come fono . Ciò fi vede in coloro , che amano , à quali fempre le cofe da loro amate più belle paiono . Er migliori di quel, che fono ; & in coloro, che temono similmente, à quali le cose temure sembrano peggiori sempre, & più terribili di quello, ch'effer fi tronano in fatti. Sono anche poco atti a tronar col configlio qualche rimedio contra il male, che temono; perche quando il timore è grande, per lo gran deside. vio, the chiveme ba di assicurarsi, fi moltiplicano dalla cogitanua in vn sratto tanti concetti, che per la moltitudine fi confondono, fi permerbano, Er si impediscono insieme, si che non può la virri, che giudica discernere quello, che sia di bene, ò di male in ciascuno, or qual sia il migliore di sutti . Ma se la paura non è molto grande, perche non perturba gran fasso la ragione. I seco adduce diligenza, I follecitudine è cagione, the imomo discorrendo sauiamente si risolna, & fi appigli à qualche partito, # quale, d in sut to , d in parte basti a rilenarlo , if a fcbifare il pericolo del male, che gli soprastana.

N

Digitized by Google

### Dell'audacia, & delle cagioni, ond'ella procede, & quali fiano gli audaci quando fi ritrouano ne' pericoli. CAP. XXXXVIII.

L L' Audacia, il cui oggetto è il mal terribile, ma superabile, il qua le ella segue per qualche bene, che con quel male è congunto, và fempre inanzi, & le è come madre, & guida la speranza, non altramente, che la paura va sempre inanzi, & è come madre, & guida della disperatione, il cui oggetto è il bene insuperabilmete difficile, il quale ella sug ge per lo male della detta difficultà. Di che auuiene, che non può effere andicia senza speranza, ne disperatione senza paura. E ben vero, che qua do la disperatione è già prodotta, 5 perfetta, perche fà come la vipera, la quale dicono, che nascendo vecide la madre, vien meno la paura. Non potendo effer paura, se non doue è ancora qualche speranza. Ma non per che all'audacia vada inanzi la speranza, & alla disperatione il timore, interuiene, che l'audacia segua sempre ogni speranza, er la disperatione ogni simore. Percioche bisogna,che il timore, J la speranza siano grandi affai, ad effetto, che questa dall'audacia, or quello dalla disperatione fia seguito . Nasce adunque l'audacia dalla speranza, or da tutte quelle cose, che la speranza producono or da tutte quello, che escludono il timore altrest. Ma perche l'andacia, la speranza, o il timore, si come tutte le altre passioni, confistono, parte nel monimento del sensitivo appetito , che è nell'anima, or parte nell'alteratione dell'organo, che è il snore, che è corpo; si dice, che quanto al monimento, che si sà nell'anima, la speranza, da cui nasce l'andacia, si genera dalla imaginatione di quelle cose, che ci fanno parere la impre sa facile, ò almeno non molto difficile. Delle quali vna parte babbiamo noi in poter nostro assolutamente, come sono le forze, or tutte le altre perfettio ni del corpo, le virtù, & tutte le altre perfettioni dell'anima,gli imperij, le ricchezze, & gli altri beni fuora di noi, ma da noi poffeduti; & m'altra par se di quelle cose, che ci fanno parere la impresa facile, è in potere altrui, ma imaginata da noi , come se in qualche modo fosse nostra . Es tal è la mol tutudine de gli amici , de'parenti, & de gli altri , che ci fauoriscono, con tutto quello, che esi poffono fare ; & più che ogni altra cosa ciò fà lo imaginari di bauere il fauor di Dio. Ilquale non fi può dire quanto aggiunga 13 di fpe ranza, & di ardimento in tutte le imprese. Il timor poi quanto al mouimen to ch'è nell'anima si esclude, & si scaccia con la oppenione di no bauer mai offeso persona, che possa risentirsi, & per questo, che non hauendo noi nemicismuno pericolo ci soprastia. Et quanto alla alteratione del organo, che è il cuore, esclude l'huomo il timore, & diuenta audace, suegliando la spetanza

vanza con que' cibi, y con que' medicamenti che applicati dentro, y di fue ra, moltiplicano il calore intorno al cuore, & allargandolo baldanzofo, & lieto lo rendono. Ma queste cose fanno più effetto in vno, che in altro, sesondo che banno maggiore, d minore la sostanza del cuore. Percioche il euor grande non altramente, che vna gran sala, in cui sia poco fuoco, più difficilmente prende il calore, che non fa il picciolo. Onde auniene, che na turalmente gli buomini, & gli altri animali , che hanno ( come affermano bauer i Leoni ) la sostanza del cuore picciola , & che per ciò più facilmente fi scalda, sono più audaci. Si come sono etiandio più audaci coloro, che ba no il polmone abondante di molto sangue, la cui copia per la vicinanza facilmente rifcalda il cuore. Ma niuna cofa è, che alterando il cuore aggiùga più audacia, che la tracondia,maßimamente se ella è accompagnata dal la heranza. Et ciòinterniene, perche per essa il sangue, & gli spiriti dalle parti di fuora tornano dentro, & fi ragunano. & fi moltiplicano intorno al cuore, & quiui facendo come vn'incendio, talmente lo infiammano , che gli irati non conoscono pericolo. Ciò accade ancora, perche l'Ira non nasce, fenon da qualche torto ricenuto, d'apparente, d'vero, che egli sia . Et quei, che ricenono torto, diuentano audaci: perche sperano, che Iddio giustisimo fia con esi à vendicare le inginrie fatte loro, o à punire gli altrui torti. Ma percioche le passioni danno souente qualche impedimento alla ragione, facendole parer le cose maggiori, à minori di quel, che elle sono ; auviene le più volte, che l'Audace stimandosi sopra il vero; & imaginando di douer effere da molte cose aintato, spera da principio assai, & così non misurando ben le sue forze, nè il pericolo, vi si mette animosamente. Ma vitrouande poi le difficultà maggiori, che non si era proposto, & venendogli per ciò me no la speranza, & succedendo il timore, perdel'audacia, & l'animo, & heffo anche la impresa, or l'bonore. La done l'buomo forte, cui dà ardimento, non la passion cieca ma l'accorta ragione, bauendo prima difigensemente messo in bilancia tutto quello, che gli può essere di aiuto, ò di impe dimento, se pone ne'pericoli col piè dubbioso, & pian piano. Ma quando poi vi è dentro , non se gli facendo incontra ostacolo , cui non habbia egli pensato prima il rimedio, anzi ritronando le cose molte volte meno pericolofe, che da principio non fi era imaginato, riefce quafi fempre più ardito . Et se pur ( perche de'casi humani non si hà sicurezza giamai ) auuiene, che egli incontri in qualche scoglio secondo che per amor della virtù, U dell'ho nesto si mise nel pericolo da principio, così per lo medesimo amore vi perfeuera valorofamente fino allo estremo. Di maniera che fe pure occorre, che egli perda l'impresa, & che vi muoia ancora, non perde per ciò nè l'animo, che fi conserua innitto sin che dura la vita, ne l'honore, che rimane, & diniene ogn bor più bello, etiandio dopo la morte .

Dell'Ira.

# Doff In. CAP. XXXXIX.

ESTA por dar fine al trattato delle paßioni, the dell'aracondia diviamo. Che altronon & che appetito, che l'huomo ha di giusta ve desta comma chi con apparente difprezzo gli fece ingiuria. Il cui oggetto è cost il bene, come il male . Percioche lo irato bà la mira à due co fe ; a cohi, the l'offefe, ilquale egli riguarda come maluagio, or inginito . percheingiustamene difprezzandolo gu fece onta: & alla vendetta, cui Egli riguarda vome giusia e buona In quanto è ella à colui , contra il quale di vendicarfi intende, proportionata, of diceuole : potendofi con effa pareg Fiare & offefa, or il torto, che ingiuriadolo gli fece: or proportionata, or dice nole à se, in quanto il piacere, che la vendetta porta seco, può allenirgli il do lore, che la ingiuria gli impresse, or solle narlo dal peso, di cui contra ragio me lo aggrand l'offesa . Et è la iracondia paßione dello irascenole appesito : percioche la vendetta, cui ella intende, non si trona mai ester fenza difficul-.td, tanto fe ella fi confidera in rifpetto della inginia fatta; quanto fe in rifpetto di colui, che la fece. Concio sia che non fi adirando gli buomini assai per le picciole cose, è necessario, che grande fosse la offesa, ad effetto, che Poteffe grandemonte commuouere ad tra. Et effendo stato grande la offesa, è di meftiero, che la vendetta ancora fia grande per pareggiarla. Ne fola mente in rispetto della ingiuria, ma etiandio di colui, che la ingiuria fece, è da bifogno, che la vendetta sta grande. Percioche se ella picciola sosse, son essendo bastanti le cose picciole à fare mutare à gli buomini volontà, non farebbe quel, che ella dene, denendo la vendetta, i appartenendo sele di costringere à mutar volotà colui, che offese, & di operare, che egli, quan to varcò il denere, compiacendosi in fare la inginia, altrestanto cangiando. roglia si ritiri, pentendosi di banerla fatta. Et presuposto questo, perche le cose grandi non si fanno mai senza difficultà, è necessario dire, che il far vendetta sia difficile, & per conseguente, che l'appetito di essa, che altro non è che la iracundia, di cui si ragiona sia ( come dicenamo) passione della irascenole poteza. La quale tutto, che alla parte sensitiva si appartenga bifogna, che sia sempre in qualche parte guidata dalla ragione, in quanto la ragione mostra al sensitivo appetito dell'offeso, che se gli è satto ingiuria, Onde in lu forge, of fi accende l'ira, ciò è il defiderio di render la pena, or il gastigamento in vece dell'onta , & dell'oltraggio , che gli fù fatto. Et perciò si dice, che la iracundia è imitatrice della giustuiasperche gli atti di ame due sono circa le medesime cose, operando così la iracondia, come la giusti sia, intorno à coloro, che banno fatto altrui torto. Et fi come è proprio del l'ira, così anche è proprio, & si appartiene alla giustitia di far vendetta. Ms

LIBRO PRIMO.

Ma quefla differenza vi bà, che nella giustitia la ragione non solamente mostra al ragionenole appetito la ingiuria fatta, ( come fi è deute) che fà al fensitius nella irscoudia; mudi più comanda, or dispone, che ha vendette vada di pari son la offesa. Il che non può fare nella inacondia. Percinche per lo consorso della colleva fi inframma il cuore , di maniera, che fi connente in rabbia, o furore. Et non guardando à quelle, che la ragiane circa il pareg giare dell'offesa comandi, procede tanto oltre vendicandosi, abe al fine sfor gata l'ira, & fatiata; l'buomo non folo fi placa, ma tal volta parendeli di bauer fatto troppo, & di bauer troppo grandemente paffato il fagne, fe ne pente, o fe ne duole, o di duro, o crudele, che era metre in lui bollina la collera, dinien molle, & pietofo. Et questa è vna delle differenze che l'Ira bà con l'Odio . Il quale non fi fatia di nuocere, ne mai fi placa . Et cià accade, perche lo irato desidera di nuocere à chi l'offese ; non inquanto il nuq cerli è male; ma inquanto è giusto ; o così gli defidera il male, come bene di ginstitia, & non come male di natura . La doue chi porta odio bà voglia di nuocere à colui, che bà in odio, c di fargli male, non qualificato di alcun bene di giuftitia ; ma male affolutamente. Onde fi dice , che il defiderio . che chi porta altrui odio , bà di nuocerli , è senza alcuna misura , & senza fine . Ne perche l'iracondia , effendo passone del sensitivo appetite , fe troni anche ne 'bruti, iquali mancano di intelletto, pata Strano, ch'io habbia detto, che ella è sempre guidata in qualche parte dalla ragione. Percioche quello, che ne gli buomini fà il lume della ragione, moftrando allo irafceno le apppetito, che se gli è fatto inginria, opera ne brutti, quondo bisogna, il grandißimo Iddio , la cui conoscenza , oue la propria vien meno,seguono esi ne'loro appetiti , come fu detto . Et è la ira prodotta in noi da due altre paßioni, che ad accenderla concorrono. Quefte sono il dolore della offese riceunta, & la speranza di potersene vendicare. Et accesa, che ella è, se anniene, che ella si inneschi, degenera in odio. Non che quella passione, che era auanti ira , odio diuenti . Ma fi come dal dolore della offesa fi gene ra la ira, che è passione dal dolore diuersa; così dall'ira inuecchiata si gene ra l'odio paßion diuersa dall'ira. Nè si può da gli huomini haner ira conwale cose non animate, nè contra quelle, che (auuenga che babbiano anima ) mancano di ragione, quali sono i bruti. Percioche l'ira propriamente detta, & fecondo, che ella è ne gli huomini (che di questa ragioniamo bora noi) non può effere, se non doue è la ingiuria, la qual non può refeire, se no da chi la conosce, la vuole, & di farla intende. Non conoscendo adunque gli animali bruti la ingiuria, non la poffono come ingiuria volere. Onde perche la tra in noi non si muone, se non quando la razione mostra alla par te fenfitiua, che ci si è fatto ingiuria, se auuiene, che per non vi esserim ginria, la ragione non la poffa mostrare, non potismo noi muouerciad iras Può

Pro bene accadere, che ciò mostri la imaginativa ingannata. & errando. & che in noi perciò segua qualche mommento simile all'ira. Come auerreb be, se bauendoci dato morso, ò di calci vn cauallo, noi adirati, parendoci di bauer riceunto inginria, volessimo vendicarci con dargli delle sferzate, o come taluolta banno fatto alcuni, delle ferite. Anzi non solo contra gli animali, che pur vinono, & fentono le percosse, si sono da alcuni mo-Strati segni di ira, ma si è anche veduto, che hauendo vno per inaunerten Ta ferito se stello, daltrui con ferro, bà quel ferro suriosamente spezzaso, d gittato contra vn muro, d in vn pozzo, quasi vendicandosi come adivato contra quel ferro, che non bà sentimento , nè anima . Ne sono mancati di quelli ancora, che dishonoratamente crudeli dinennero contra i cadaneri. de loro nemici, senza auedersi, che sorda terra era quella, che percotenano. Es questi monimenti non sono propriamente di bumana iracondia,ma si bene di bestial fierezza, che in qualche modo imita l'iracondia, o non cade ne gli buomini grani già mai, o se pur vi cade , banno essi rossore di mostrar la esteriormente, ben conoscendo, che coloro, che la mostrano fanno officio non di persone regolate, & di buomini ragioneuoli ; ma di furiosi, & di beflie senza ragione. Nè ci potiamo noi propriamente adirare ne anche contra noi steffi. Percioche la inginria non fi fa mai veramente, fe non da chi di farla intende à cui non la vuol ricenere. Onde non potendosi insieme volere, o disuolere vna cosa stessa, è impossibile, che vn'huomo possa far'à fe fleffo inginria; & non vi potendo effere inginria , non può dalla parte ra gionenole effer mostrato alla sensitina, che ella vi sia, & per conseguente non vi pud la iracondia haner luogo. Si dice bene per metafora, che vn buomo fà torto, & ingiuria à se stello, inquanto manca in non tenere le parti inferiori dell'anima alle superiori soggette; & che è in ira contra di sè. quando fi accorge di bauer fatto vilmente, og di hauer contra l'ufficio mancaso all'bonore, al debito, & all'anima sua; or che si uendica contra di sè me defimo digiunando, d'veggiando tutte le notti, d'faticando, d battendofi. d portando duri, & aspri vestimenti, & cilicii. L'ira finalmente non pud effere minersale, come può l'odio, contra ( come à dire ) tutti i ladri, tut ti i micidiali , tutti i tiranni . Percioche nascendo ella ( come si è detto ) da qualche ingiuria, nè potendo le ingiurie, che sono atti humani, vscire se non da gli buomini particolari ; bifogna dire, che non fi poffa hauer'ira wai werfalmente, of in generale. Nel qual modo fl può ben portar'odio, quando anuiene, che si apprenda come auuersaria, & nocenole questa, à quel-Faltra forte di huomini maluaggi . Non niego già, che non possi effer l'ira contra molti, quando quei molti si apprendono come vn solo. Onde se il popolo di vna Città ci bauesse offeso,potremmo noi essere irati contra tut si di quella Città, non come contra molti buomini, ma come contra vn fol popolo.

popolo . Es questo basti dell'ira ; bora delle cagioni , che la muonono , 5 poscia de suoi effetti diremo .

Delle cagioni, che producono l'ira.

N C O R A che da quel, che già si è detto, si possa in parte compre dere quali siano le cagioni producitrici dell'ira, nondimeno per più chiarezza aggiugnero, che tutte quelle, che efficieti da dotti chiamar [1]ogliono, fi confiderano dalla parte di colui, che fa la inginria, & tutte le materiali dalla parte di colui, che la ricene . Le cagioni efficienti fi ridu cono à due. L'una fono le conditioni della persona, che sà la ingiuria: o **V**altra dil rifpetto, che à ciò fare la induce. Circa le conditioni di tal perfo Ma fi confidera se elle siano, o non siano eccellenti , si che auanzino di asi-<sup>[4]</sup> quelle dello ingiuriato . Percioche se così fosse , non potendo chi è poco eccellente sperar molto di poter vendicarsi contra chi molto di eccellenza Sli soprasta , non posrebbe facilmente generarsi in lui , se non forse per bre sifimo tempo l'ira. Conciofia che tosto, che egli fi riuulgeffe à penfare di se fleffo, of alle fue debils forze, quel monimento fi rifoluerebbe in Tristiia , or in dolore . Ma se chi offende è di conduione inferiore all'offefo. l'ira fi accende tanto maggiore, quanto denea il minure andare più riferna to, & guardarfe di non offendere il maggior fuo. Onde la ingiuria fattà per effersi bannto poco rignardo da chi molto baner ne denea, dimene più grane . Circa poi al rispetto , che mosse à far l'inginria , si considera princi palmente il disprezzo, il qual consiste dentro nell'anima, & in fatti, o in desti da colui , che offende , di fuor fi mostra.Ma le cose ingiuste,che facciamo, à diciamo contra chi che fia, possono vscir da noi per ignoranza, per passione, or per malitia. Da quel, che si sà per ignoranza. se ella è tale, che tolga il concorfo della volontà, come farebbe, se per essempio, combat sendosi contra i communi nemici , lo amico disanedutamente , & non volen do ferisse lo amico , credendosi , che fosse il nemico ; non può propriamente producersi l'ira. Percioche non vi essendo il disprezzo, il quale consiste nella volontà, che si hà di offendere, non vi puote essere ingiuria : saluo se però la ignoranza fosse affettata (come dicono) & procurata, come è quando vno findiofamente non vnol fapere quel, che deurebbe, & agenolmenie potrebbe : ò se ella fosse così grossa, che per essa l'huomo non sapesse quello, che sa ogniuno. Percioche si come tale ignoraza non iscuserebbe dal difprezzo,e dalla ingiuria pūto cbi offesscosi sarebbe cagione,che nell'ani mo dell'offeso si desterebbe no pato minore il monimeto dell'iracodia. Quello ancorasche fi fa pimpeto di passione, bà piùsò meno di disprezzo, e rede mi nor

53

L.

CAP.

nor d'maggiore la inginita, secolo che la passionesta quale quando è grande, non è dubbio, che sempre offusca di qualche tenebra la mente, og le da impedimento ; haueffe più , d meno tolto il lume dello intelletto . Et per confe guente l'ira ancora, che nien mossa da quello, che si è fatto per cotal'impeto, èneceffario, che sia tanto minore, quanto. fu maggiore, la pasione . Onde dicea Aristotele, che contra coloro , che per ira ci offendono, no 'si adiriamo noi , se non debilmente . Et potrebbe effer unto l'impeto di co sal passione in chi fa la ingiuria, che gli empiffe lo intelletto di tenebre, cy gli lenusse in tutto l'uso della razione. Come si è taluolta veduto in certi, che por amore, d per altra passione folli dimennero, & furiosi . Et contra cofi fatti offenditori l'offefo (levegli non volesse effer furiofo, & folle altret tanto ) più tofto à compassione, che ad ira si monerebbe. Mà se ci fi facef fe oltras gio per elessione di mala volontà, che propriamense malisia vien detta perche farebbe neceffariamente accompagnata da difprezzo, & da Poca fima ; seguirebbe di ciò in noi giustifimamente grand'ira . Dalla pap te dello ingiuriato fono materiali cagioni dell'iracondia tutte quelle cofe,cbe lo dispongono, or lo rendono acconcio à cotal passione. Et perche cussenno, che ci offende, ci fà duo mali : l'uno inquanto ci priua di alcuna di quel le cose, che fi appartengono alla perfestione, or alla felicità nostra, anali fono le ricchezze, la fama, l'houore, la libertà, la integrità de membri, la vita, & fimili: l'altro in quanto con tal prinatione ci attrista, & ci dà delore; Diciamo ancora, che due sono le cose, che ci dispongono all'ira. La prima è la perfettione, & la felicità noftra. Onde quanto vno è più felice. O più copiofo di quelle parti, che danno perfettione all'huomo, tanto à egli, quando auniene, che altri per difprezzo l'offenda, più ad adirarfi disposto. Conciosia che non esfendo in lui alcuna cosa degna di disprezzo, vie ne il difprezzo ad effer tanto più difdicenole, & inginflo, & per confegui te la ingiuria tanto più grane ; maffunamente quando vn'huomo eccellente è disprezzato in quello, in che confiste la fua eccellenza. Et per questo i gran Signori , che in molte cofe ananzano tusti gli altri, giustamente fi adi rano, più che gli altri, quando si vedono disprezzare, & tanto più ancora fe fiano difprezzati & ingiuriati da fudditi , & da vaffali loro, o da altri . sbe per altro grandemente fimarli douenano ; effendo il diforezzo di buomini così fatti tanto più indegno, quanto è più ingusto . L'altra cofa, che ci difpone all'ira, fi è la difpositione, che babbiamo dentro in noi ad attriflarcisconciofia, che dalla tristitia nasce l'ira. Et per questo gli infermi , i deboli , & quei,che banno fame , fete , & carestia di molte cose,perche sono molto vicini alla tristitia per ogni picciola cosa , che per diferezzo si di ca, o fi faccia loro, quafi come se si ritoccassero loro le ferite, molto si doglieno, og banno certi acutiffimi monimenti d'ira. La quale nondimeno. perche

### LIBRO PRIMO.

perche le più volte è senza nerui, lo senza speranza di potersene vendica re; tofto và via, &, d, fe la paffano con le bestemmient con le maledissio ni, come le Femine, d col piangere, come i fanciulli. Ma di tutte le cofe nin na ve ne bà, che più disponga all'ira, & à tutse le passioni dell'anima, che la complessione del corpo. Rercioche, se ben l'buomo secondo la natura commune della sua spetie, bà il corpo di complessione si temperata, che non declina ad alcuno eftremo. Contra quello, che fanno le frecie de gli anima le bruti, i quali bauendo le complessioni grandemente inclinate à gli effremi sono tutti secondo la natura commune à ciascuna delle loro specie natunalmente molto soggetti à certe particolari passioni . Onde veggiamo, ebe tutte le lepri sono naturalmente timide, tutti i Leoni audaci, tutti i cani iracondi , gli huomini foli intra tutti gli animali , fecondo la natura com mune à tutta la spesie, non fono grandemente timidi, ne audaci, ne iracodi, ne molto inclinati, d Sottoposti ad alcuna passione . Ma quelle inclinationi, che essinon banno secondo la natura commune à tutta la specie, banno secondo la natura particolare di ciascun'buomo . Percioche si ritruonano molti, i quali, perche in loro d'molto humor colerico, sono naturalmente molto iracondi : & altri, che , perche abondano di sangue , sono allegri per natura. Et alcuni, ne'quali perche l'humor maninconico ananza, sono. naturalmente dolenti, or trifti. Et ninno ve ne bà quafi, nel quale fiano cofi. mijurati gli humori, che ne rijusti la complessione in tutte le parti temperasafer venale. Onde amione, she sutti fiamo, chi ad vna, & chi ad altra passione inclinati. La complessione admque è la cagione, che ( come si è datto ) più di qual si voglia altra di quante in questo ragionamito delle pasfione nominate ne fono s difpone ciafenno alla passione conforme.

# De gli effotti dell'Ira. CAP. LI.

E. 1 effotsi, che procedono dalla iracondia, oltre à quelli, che babbiamo tocchi in discorso, & quanto al corpo, & quanto all'anima sono molti. Percioche quanto al corpo, es quando colui, che ba of feso è presente, il cuore di chi è stata offeso, essendo per li vapori mandasili dal colerico humore, & per lo caldo, che gli apporta il subito concorso del moleo sangue, & di quasi tutti gli spiriti, persurbato, so acceso, si di batte, & bolle. Et le membra esteriori abandonate dal sangue 13 da gli spi riti, che intorno al cuore si razunano, prima si impallidiscono, & trenano, & poi diffondendosi vn'altra volta il sangue, & gli spiriti per le partisuperiori s'infiammano. Et quelle ciò fanno puì nelle quali più, che nell'al tre riluce il vestigio del cuore, & perciò sono, come nunti, delle conditioui di lai. Onde è, she allo irato si infuoca il viso so gli occhi, diuentati

tati fanguinofi, & afpri, fimigliano le accefe brace, la bocca grida, & la lin : gua quasi legata mal forma, & peggio compone le parole, & taluolta anco ra ammutisce del tutto. Et cidinteruiene per la perturbatione del cuore; la quale indi passa all'altre parti del corpo. Si che poche sono le membra, che conueneuolmente facciano il lor víficio. Et la lingua resta impedita non. solo per le cagioni sopradette, ma anche per lo giudicio della ragione. La quale, come che effendo turbata anch'ella, non possa impor modo, & acque tare il disordinato appetito della vendetta, può nondimeno in molti frenar. la lingua, reftando in loro tanto di lume,che conoscono l'alteratione, in che firitronano, & che il furore è tanto, che facilmente, se non tacessero, gli trarrebbe à dir cose fuora del conueneuole. Gli effetti poi, che dalla iracon dia seguono nell'anima, sono, che prima, che sia presente colui, che offese, lo irato, infieme col dolore dell'oltraggio, sente anco il piacere, cho nafie. dalla speranza dalla vendetta; la quale da cosale speranza gli è talmente. rappresentata, che taluolta gli par quasi di esser alle mani, & in fatti. Na sce ancora il piacere dall'effer egli di continuo fisso in pensare di riualersi. contra di colui, che onta gli fece. Conciosia che tutti quelli, che grademente desiderano qual si vaglia cosa,ci pensano assai, & cotal pensiero gli dilet . ta . Quando poi chi fece l'offesa gli è auanti, lo irato per torre da se il granife (imo pefo del dolore, che per l'ouraggio, che egli ba ricenuto, lo preme, fi muone contra chil'offefe con tanto impeto, che indi segue nel corpo la perturbatione, che fiè detta. Es questo amuene, perche ogni appetito, allho: ra con maggior forza contrasl fuo contrario fi muoue, che gli è prefente . ciù si vede nel freddo, che la d'inuerno, per lo naturale appetito, che bà di destruggere il caldo, più forte, che non fà dell'acqua fredda congelala calda. Et auuenga, che la mente nel suo proprio atto non adopri organo corporale, nondimeno', perche è pure di messiero', ad effetto, che ella posfa produrre tal'atto, che le fiano amministrati 'i fantasmi dalle virtù sensitime, le quali effendo legate ad organi corporali, surbato il corpo è neceffario, che si turbino ancora, & che per ciò non possano compiutamente sodisfare all'officio loro; segue, che ne anche la mente ben sedisfaccia al suo; or così, che l'irato, durante l'ira, perda in gran parte l'ofo della ragione, poco intendendo quel, che egli, ò altri si faccia, ò si dica. Ma dopo, che si è vendicato, anuenga che per la medefima perturbatione delle parti sensitione trà le quali, ( come dicemmo ) è ancor la memoria, non molto si ricordi di tutti gli aquenimenti particolari, nè come il fatto standa se à punto 5 sonte egli nondimeno grandisimo piacere della vendetta, che bà fatta, of in essa lo appetito di lui, come in cofa molto defiderata, 19 prosperamente annenysa, lieto si acqueta.

Della

## Della potenza, che muoue da vno ad vn'altro luogo. CAP. LII.

, SSENDOSI ragionato di sopra di tutte l'altre potenze, & virtit fensitive, resta hora per compimento di questo trattato, che dicia-🖌 mo dell'oltima, che motiua da dotti è chiamata . Per la quale comă dando così l'anima, da vno ad vn'alsro luogo fi muoue il corpo.Ma bifogna sapere, che ad effetto, che l'huomo in questa maniera si muona, si ricercano ' le operationi di molte virtù, nè basterebbono quelle di vna fola . Percioche Enecessario, che alcune di esse innoglino l'huomo, eg lo facciano diuenir va go di tal mouimeto co che alcune altre comandino, che tal mouimento si fac ciaso finalmente, che vna; o questa è quella, di cui hora si parla, lo mandi ad eßecutione. Q uelle che fanno venir voglia all'huomo di muouersi, sono ' prima l'intelletto pratico, inquanto mostra egli alla volonta, che sia bene, che il corpo in qualche maniera si muoua : or appresso la cogitatiua, or la fantafia, inquanto mostrando esfe al sensitivo appetito qualche lor concetto di cofa amabile, o degna di odio, gli fanno defiderio di far, che il corpo fa muoua per acquistar la cosa amabile ò per fuggire l'odiosa. Ma è differen-' za intra le operationi di queste virtù. Percioche quanto à sè lo intelletto fe egli non è ingannato, non apprende, & non fuade alla volontà, fenon il vero bene. La soue la cogitatina, & la fantafia molte volte per se appren dono, & propongono alla volontà per vero bene, quello, che è vero male; ouero per grande quello, che è picciolo bene. Le virtù, che comandano il . monimento, sono principalmente la volontà, & appresso il concupiscenole, o to irascenole appetito. Et la virtù, che manda ad effecutione quel . che fi è comendato, & produce immediatamente il monimento è ( come dicemmo ) la potenza di cui bora parliamo, che da dotti motina è chiamata. Hora per intelligenza di quello che à dire babbiamo, bisogna sapete che la volontà nell'buomo è come vn Rè, che babbia vn principale, co fidel configlie ro, secondo il cui parere hà per natura di deuer fare ogni cosa ; & questo e lo intelletto. Ha ancora certi altri, che fotto specie di accorti; & veraci (peculatori riestono molte volte temerary, & bugiardi nonellieri. Et que fi jono non solo la fantasia, & la cogitatina , ma si può dire tutti i sensi este riori, & interiori. Ha poi duo, come suoi luogotenenti, i quali haurebbono ad effere pronti in affettare i cenni del Rè, G in effeguirli vbidienti, G fedeli ; ma sono quasi sempre insolenti , arroganti , ritrosi , & di poca fede : anzi a foirano, o affettano il regno dell'anima, o fi sforzano di trarre il Re nelle sconcie lor voglie, cr di farlo fare à lor modo. Et ciò fanno massima mente, quand o non fono flati con buona disciplina tenuti, eo babituati sotto

2

la vbidienza di lui . Et questi sono i detti duo appetiti concupiscenole , 🖝 irasceuole. Il cui officio è bene di comandare il monimento delle membra, ma secondo che dal Rèvien loro ordinato. La doue esti essendosi in vn cer to modo fatti come padroni, ouero non aspettano l'ordine del Rè, ma lo pre uengono, quero inducono lui, & il fanno le più volte volere tutto il contrario di quello, che egli, se non fosse stato da gli inganni, dalle lusinghe, & dal la importunità lorg tratto fuor della strada, per sè stesso baurebbe voluto. Vluimamente bà questo Rè en Ministro, al quale si appartiene di dare essecutione à tutto quello, che da lui, d da sugi luogotenenti in nome di lui gli è imposto. El questo esecutore è la virtù, ò la potenza, che vogliamo dire. di cui bora parliamo, che moting è chiamata. Et hà la sua sedia nel cuore, one si genera un sottilisimo sangue, che spirito è detto. Il quale essendo indi da lei per le arterie, che sono come vene, mandato à muscoli, or à nerni delle mani, & de'piedi, & dell'altre membra, produce in tutte le parti del corpo que' moumenti, che l'anima puole. Gli organi di questa potenza sono non solamente i muscoli, & i nerui ; ma il cuore ancora ; & quello isteffo fottilisimo fangue, o fpirito, il quale anche effo fi muone spingendo, U ritirando, come manifestamente apparisce in quelle parti del corpo, che noi polfi chiamiamo, one di continuo batter fi fente, il che non è altro, che'l monimenta del detto firito, che dal cuare per le arterie è mandato. Et che sta così veramente è manifesto, perche quando quello spirito non può per qualche impedimento passare à detti muscoli, & à nerui, il monimento di quelle membra, alle quali que'muscoli, 15 que'nerus servinano, come ne Para litici si vede auuenire, resta impedito.

Se l'appetito fenfitiuo, fia naturalmente loggetto, & debba vbidire alla parte ragioneuole. CAP. LIII.

N <sup>0</sup> 1 fiamo arrivati al fine di quello, che di dire intorno alle fensitine potenze ci proponemmo, & ci conniene boggimai di passare alle ragioneuoli. Ma veggendo, che per lo più, quasi come fe la parte ragioneuole fosse di minor pregio, & deuesse alla sensitina volidire, gli buomini viuono, non secondo che la ragione de ta loro, ma si come le voglie li tirano del fensitivo appetito; auanti che si entri in altro, accioche lo errore si conosca, & si conosca anche onde nasce lo errore, mi gioua di discorrere sopra ciò alquanto, & mostrare, che la parte sensitiva della nostra anima, come quella, che è inferiore, & di minor persettione, deue naturalmente alla ragioneuole esfer soggetta. Ciò si manifesta prima dal modo, con che la natura procede, secondo il quale si vede, che le cose men degne feruono alle più degne. Onde veggiamo, che la terra, corpo non viuente, o per

٢,

er per oid men degno ferne alle plante, che vinono, je finodrifcono di let. Et che delle piante vsano in cibo gli animali bruti. I quali, perche non put viuono, ma sentono ancora; di maggior pregio sono,che le piante. Et che all'buomo, il quale non solo viue, & sente, ma bà intelletto, & difeorre, or per ciò è più degno feruono per mangiare, o per gli altri affari fuoi, o quefti, o quelle . Si manifesta appresso per l'ordine della providenza dinina ; la quale gonerna i Cicli, che sono corpi nobilissimi, medianti gli Angeli, fa Stanze incorporee, de Cieli più nobili, o li corpi inferiori o elementari yo uerna medianti i superiori, & celesti. Et che le virtù sensitine siano delle ragioneuoli men perfette, apparisce per la proprietà, che è in ciascuna delle due parti. Percioche la parte sensitina non bà in sè prudenza, se non th certi atti particolari, or quanto per participatione dalla ragioneuole appre de ; ma la ragionencle è vniuersalmente , & per se prudente . La onde fegue, che per natura la parte sensitiva deve cedere, or effer soggetta alla ragionenole, or che fi come ne gli altri animali allo appetito sensitivo, il quale è quello, che immediatamente comanda alla virtù, che dà il mouimento alle membra, è naturale di effere principalmente moffo dalla virtù ftimatina: per che cotale virtà in loro è superiore à tutte le altre. Così ancora nell'huomo è naturale al sensitivo appetito di esfer mosfo dalla medefima virti filmatina, che in noi cogitatina. O ragion particolare è chiamata. Ma perebe la Himatina non 2 in noi, si come è ne bruti, superiore à suste le altre virtu, cociosia che le intellettine fono à lei superiori ; bisogna dire, che alla fiimatina in noi è naturale di muonere il sensitivo appetito, non principalmente, of per se; ma inquanto è ella mossa dalle virtù intellettine ; che sono la ragione, & la volontà. Et per far la cofa più chiara, ne daremo gli effempij. La Pecora, all'ora che del Lupo si accorge, or che per la imagine, ch'ella ne bà nella fantafia, mandatani dal senso commune, apprende mediante la virtà stimatina, che quella fiera nocenole, & nemica le sia, & che questo concetto dalla medefima virtù fiimatina è prefentato al sensitivo appetito incontanë se comincia banerlo in odio, aborrirlo, 15 temerlo. Et non se le presentando inanzi altro rimedio al fuo scampo,essendo così comandato alla virtù mo tins da quèl timore, che è passione del sensitivo appetito si pone à fuggirlo. Re gli buomini auuiene il medefimo, eccetto che in loro , la prima à muone re naturalmente non è la virtù stimatiua, ma la parte, che intende, dalla quale informata la stimatina, comanda all'altre sensitive potenze, fin che passando tal comandamento di mano in mano , è finalmente dalla virti mo tina effeguito, in monendo alla efferiore operatione le membra del corpo. Et per darne lo essempio in Horatio Cocle, all'bora, che egli deliberò di te nere quel pote, che solo restaua à passare al Re di Toscana, per prender Roma. Diciamo, che in Horatio bifogno, che primieramente la ragione for ma∬e

Еų

masse questa minersale propositione, la quale fu principalissima cagione à farlo poscia risoluere si come egli fece. Ogni sittadino è obligato, & de ne metter la vita per faluare la patria, & che la cogitatina formasse queft. altra particolare. Et io fono Cittadino di Roma. Et che poi la medefima cogitatina ne cauasse questa particolar conclusione . Adunque deno io : er sono obligato à metter la vita per salnar Roma. Questa particolar conclu sione tratta dalla cogitatina, per virtù di quella vniuersal propositione, che la ragione formo, & intefa per riflessione dallo intelletto, & comandata dalla volontà, bisognò, che presentandosi dalla detta stimatiua al sensitino appetito, vfato di vbidire al ragioneuole, destasse nella concupisceuole po senza di Horatio amore, & compiacenza di così bella opera, come era il sal n ar la patria, etiandio con perdere la vita, se bisognasse; er che à mano, à mano desiderasse di farlo. Et poi perche non si potea ciò tirar'à fine senza molta difficultà, fù dibifogno, che si chiamasse in ainto la irascenole po senza. In cui, perche le virtù, che conoscono, mostrauano, che pur fi potea tanta difficultà superare, con mettersi sopra quel ponte, o farselo taglia, re alle spalle, nacque la speranza, & quindi l'audacia. La quale gouernata dalla dritta ragione, comandaua alla virtù motiua, che si andasse fortisimamete contra il male del manifesto pericolo della morte, per lo grandisimo bene della salute della patria, che con quel male era congiunto. Et cosi la motina comandata per ordine della ragione, dalla andacia, passione del lo irasceuole appetito, mosfe le membra di Horatio à fare quel che fece. Il quale, poi che con farlo bebbe faluato Roma', fi aqueto in quel diletto, che si può credere, che egli sentisse, di baner fatto così gran bene. Ma che bisogno banenamo noi di essempi à mostrare, che la ragione è quella, che co manda naturalmente in noi. & muoue le sensitime potenze? Conciosia che ciascuno sperimeta in se stesso, che quando egli vuole, applicando le ragioni miuesali si mitiga l'ira, si caccia in gran parte il timore, si commuonono, o fi acquetano etiandio gli altri affetti. Da quel, che fi è detto resta dichiarato come la ragione, mediante la cogitatina, comanda alla potenza. concupisceuole of alla irasceuole, or come queste voidienza le danno; or che le membra del corpo, prima che si muonano ad operare qual si vogliæ atto bumano, a spettano, che ciò sia dalla parte ragione uole alla Simatina; of da questa mediante il sensitivo appetito alla virtù motiva, of finalmense à lor comandato. Et quest'ordine, il qual'è, che le virtu prime, & supre, me medianti le seconde, & le altre muonano etiandio gli vlumi mobili ; è commune à tutte le potenze atte à muouere bene ordinate. Nelle quali sem. pre il secondo mouente muoue in virtù del primo , come per essempio ne gli efferciti à foldati particulari comandano i Capitani minori , & à quefti comandano i Colonnelli in virtù del Capitan generale. Il quale è come principio

Digitized by Google

cipio, onde nascono tutti i comandameti, or tutti gli ordini, secondo i quali fi muoue tutto lo effercito . Sono adunque naturalmente la potenza irafce nole, & la concupisceuole con le ragioneuoli, come i Capitani minori & i Colonnelli col Generale; & si come anche i Gouernatori delle Città di vn gran regno col Rè, ouero i Cieli inferiori de'pianeti col primo mobile , dal quale si lasciano essi muouere, & girare , etiandio che habbiano in clinatione à muouersi, & d girarsi in contrario. Et se nella nostra anima La parte ragioneuole non hauesse se non vna maniera di superiorità, & di maggioranza, & quella fosse associate ; d se il sensitivo appetito non fosse na turalmente mo fo da altro, che dalla virtù cogitatiua, informata dalla ragione , non sarebbe intra le ragioneuoli, & le sensitive potenze la nemicitia che vi veggiamo. Ne fi trouerebbe ne gli bucmini il difordine, che vi è in viuendo ( come fanno ) secondo i sensi, & contra quello che è insegnato dalla ragione. Perche adunque ben si intenda onde nasca cotal disordi ne bifogna fapere , che la parte ragioneuole in noi hà due forti di maggioră za, or di dominio. L'uno, che con nome greco è da dotti chiamato de foti co, il quale noi affoluto nominar potiamo, & è fimile à quello, che hanno i padroni sopra gli schiaui, appo i quali non resta alcuna legitima possanza di far contra i comandamenti de'lor Signori, ma gli vbidiscono d cenno. Et se ne pud dar forse lo essentio in quello assoluto Imperio, ilquale dicono, che il Signor Turco bà fopra i fudditi fuoi. Et tal è il dominio, che bà sopra il corpo la voluntà. La quale da que'membri,che hanno i mouimen ti loro volontarij, è vbidita senza replica sempre. L'altro dominio non è cofi affoluto, ma fimile à quello che prende regola da gu ordini, jo dalle leg gi , chiamato da Dotti regio, o político. Per lo quale si comanda non à gli schiaui, ma à gli huomini liberi. Iquali quantunque siano sudditi al Prencipe, cbe gli gouerna; è loro nondimeno dalle leggi lasciata la libertà in mol te cosesnelle quali dependono da se stessi. Onde auniene, che molte volte fi op pongono, of stanno renitenti à i comandamenti del Prencipe. Et se ne può dar forse l'essempio in quel dominio, che l'Imperator Christiano hà so pra i Prencipi di Germania, o fopra le terre, che chiamano Franche . Dal le quati è l'Imperatore tal volta bene vbidito, 🕑 tal volta ancora, per quan to si ragiona, gli è contradetto. Et tal'è la maggioranza, & il dominio, che la parte ragioneuole dell'anima hà sopra la potenza concupisce uole, or fopra la irafceuole . Le quali vbidifcono molte volte , & molte altre per le inclinatione contrarie, of per non so che di libertà, che hanno, non solo no la vbidiscono, ma le contradicono, & spesso ancora adulandola, & lusingan dola per inganno, & quasi anche mezzo per forza (se ben vera forza non fi può farle mai ) la tirano à consentire à gli affetti, & alle passioni loro. Et ciò auniene perche lo appetito sensitivo è guidato naturalmente, non solo dalla P

dalla stimatina, la quale si va lasciando drizzare dalla ragione, ma è mosfo da sensu esteriori anche spesso. Et quel che più importa è, che i mouimenti di lui effendo egli legato all'organo corporeo, non sono mai senza alteratione di tal'organo, che è il cuore. Il quale, come al suo luogo si dirà, non è in potere della parte ragioneuole, nè la vbidisce, se non molto po co.Onde non potedo per quanto i detti mouimenti dal cuore dipendono,esfer retti dalla ragione, auniene, (come ferimentiamo in noi stesi cotidiana mente)che la parte sensitiua molte volte contrasta, 15 repugna alla ragio neuole, quando ella vieta quello, che è diletteuole à sensi, ò comanda quel lo, che loro dispiace. Et molte altre ancora,quando al sensitino appetito dalla imaginatiua, d da sensi esteriori si propone quello, che egli gradisce, parte con lusinghe, & parte con ardentissimi stimoli di fuoco tira la ragio ne, or la induce si, ch'ella finalmente consente, che si faccia à modo di lui. Ma non è per questo , che l'huomo , che è di libero arbitrio , qual'hora ji de libera, & in quello, che bà ben deliberato si ferma, non possa con la gratia, U col diuino aiuto frenare la parte sensitiua, U tenerla in ufficio, U vbi diente alla ragioneuole. Et questo basti delle sensitine potenze.

# Che cosa sia lo intelletto. CAP. LIIII.

, A VENDO fm qui delle potenze fenfitiue trattato,le quali all'buq mo donate sono dalla natura à fine, che egli con l'aiuto di loro pos fa delle ragioneuoli, che sono à lui proprie vsare, & produrre la su prema sua operatione dello intendere, in che consiste la humana perfettione; resta che hoggimai delle ragioneuoli si dica, & prima dello intelletto. Il quale secondo la opinione, ch'io segno , si dinide in due dinerse potenze, che intelletto possibile, & intelletto agente chiamate sono. Diremo adunque del possibile auanti, che non è altro, che vna potenza atta ad apprendere le nature di sutte le cose sensibili, la quale non hà in sè alcuna di dette nature, & non vfa nella fua operatione, & non è legata ad alcun'orga no corpo rale. Et accioche tutto questo sia bene inteso, lo dichiareremo partitame te. Si dice imprima, che egli è potenza dell'anima, ad effetto, che non si creda, che egli sia l'essentia, ouero l'anima istessa. Conciosia che solo in Dio, quello, che è immediato principio della sua operatione, è vna cosa istessa co la sua essentia, nel qual'è anche vna cosa istessa l'essente co l'operare. Nell'ani ma nostra no è così. Percioche la poteza dello intedere in lei è differete dalla essentia di lei, & se fosse altramete sarebbe necessario, che si come ella per la effentia ha fempre l'effere, & il viuere in atto, cofi ancora haueffe fempre lo intëdere in atto.Il che nö è,fi come la ifperienza infegna, vedendofi,che q**uă** do dor-

do dorme l'huomo, ò che si sid senza pesare d nulla pur viue, ma no intende . Si è detto ancora, che ella è atta ad apprendere le nature di tutte le cose fensibili , per dimostrare la differenza , che è intra lo intelletto , & il sense . Conciosia che ninno de'sensi esteriori conosce se non quella parte delle cose fensibili, che oggetti suos sono. Perche la vista conosce la luce, & i colo ri delle cose, che vede. Et vdendo si conoscono i suoni. Et auenga che l'og getto del senso commune siano tutte le cose sensibili, non è per questo, che egli conosca le lor nature. Percioche i loro accidenti solamente, or non al tro conosce egli per sè, che sono i colori, i sapori, i suoni, og simili. Le nature delle cose sensibili, che quidità molte volte dissero i dotti, siedono in più riposto luogo, di quello, à che da i sensi arrivar si possa. Onde la conoscenza di loro non fi appartiene à sensi ; ma è riserbata allo intelletto . Hab biamo ancor detto, che nello intelletto non è alcuna delle dette nature : per cioche se pur vene fosse vna sola, non potrebbe egli veruna dell'altre appre dere per alcun modo. Si come se l'occhio bauesse in sè vn colore, come à dire il roffo,non potrebbe nè il bianco, nè il verde, ne alcuno de gli altri di Stintamente vedere ; of farebbe fimile à chi adoprasse gli occhiali roßi , cui ogni cosa parrebbe rossa. Resta adunque, che l'intelletto, il quale può in tendere tutte le nature di tutte le cose corporee, or sensibili, non habbia in se nè corpo,nè alcuna cofa , che possa essere appresa da sensi;ma sia puramen te spirituale, in sensibile, of incorporeo. Si diceua vltimamente, che non vía in produrre le sue operationi, & non è legato ad alcuno organo corpotale. Il che si è posto per dinotare 'on'altra differenza, che egli hà con le fensitine potenze, le quali (come si è già veduto) à gli organi corporei lega te sono, & affisse tutte. Et tal differenza si manifesta in più modi. Prima perche le potenze, che adoprano, & fono legate à gli organi, non conosco no principalmente fe non vna sorte di cose. Perche l'udito conosce solo i fuoni, or il gufto solo i sapori; ma l'intelletto, perche fà la sua operatione fenza organo, può conoscere non pur' vna sola, ma tutte le nature di tutte le cose sensibili. Manifestasi appresso , perche i sensi, i quali adoprano l'organo, non possono sostenere la virtù de'loro oggetti, se sono molto eccellen ti, O gagliardi; anzi restano da essi guasti, O conquisi. Cio sperimentia mo noi in mirando il Sole, in cui, perche è visibile eccellentisimo. J poten thimo, fe gli occhi troppo fi fermano, rimăgono corrotti , & ciechi . Il fuo no ancora quando egli è molto grande, corrompe l'organo dell'odito, or af forda. Come dicono, che interviene à coloro, che habitano là doue il Nile cadendo da alto, fà gran romore. Et questo accade à sensi, perche gli organi, medianti i quali essi fanno le operationi, soprafatti dalla souerchia, Gifmifurata virtù de gli eccellentifsimi fenfibili, non poffono conferuare I mifurato, et debito temperamento intra le qualità contrarie de gli elemen ti;di P

2

ti; di che esi. essendo corporei, composti sono ; & così vengono offesi. & fi nalmente corrotti ancora. All'intelletto, che organo non adopra, ciò non anniene, anzi quanto egli riceue le impressioni. E le specie de' più eccellenti intelligibili, qual' è Iddio, & quali gli Angeli sono, tanto più atto , & acca cio diuenta ad intendere ogni altra cosa . Et se ben pare , che noi nello speculare, & nello intendere delle cose altisime:, ci flanchiamo più , che in intendere le cose basse, ciò non interviene per la debolezza dello intelletto, d perche effo per sè si fiacchi, of si stanchi; ma perche si fiacca, of si stanca lo organo della fantasia, che è corporeo, essendo nocessario, che dalla fantasia fi formino, & fi propongano fantafmi, accioche per eßi passa lo intelletto produrre la sua operatione, & intendere . I quali fantasmi , perche hanno le conditioni corporee, è molto difficile à formare di Dio, & de gli Angeli , che sono sostanze lontanissime da tutte le conditioni de'corpi. Onde interniene, che non potendo la fantafia soffrire longamente per la debolezza del l'organo cotal fatica, si stanchi, or per conseguente, che cesi , or cessando ella per ciò dalla sua operatione, che lo intelletto ancora, se bene in sè stef fo è vigorofisimo, paia stanco.

Perche lo intelletto possibile sia così chiamato, & se sia potenza passiua, & come. CAP LV.

RE forti d'intelletti fi ritrouano, il primo è lo increato, & diuino, il quale intendendo, & comprendendo la esfentia, & la natura sua, in tende in atto, & eternamente tutte le cose, che sono, che furono, es che saranno, or quelle ancora, che esser potrebbono, nè però saranno gia mai. Le quai cose sono nel divino intelletto non solo intellettivamente, ma fostantialmente; perche fono effo intelletto. Conciofia che in Dio fono vna cosa stessa lo intelletto, che intende; quello, perche egli intende; lo intendere; O la cosa intesa. L'altre due sorti sono intelletti creati, l'ono angelico, O l'altro humano. Et hanno differentia intra loro simile à quella, che è intra la materia de corpi celesti, & la materia di questi corpi corruttibili, & infe riori . Percioche si come la potenza della materia de Cieli è sempre perfettamente compita dalla sua forma, onde auuiene, che non potendo essa spogliarfi di cotal forma, & vestirfi di verun'altra giamai,i Ciela non si corrom pono per alcun tempo;così ancora gli intelletti di tutti gli Angeli sono sem pre compiutamente perfetti dalle specie intelligibili di tutte le cose naturali, le quali Iddio impresse loro, quando gli produsse primieramente. Di maniera che se non in atto, percioche non sempre considerano infatti tutte quelle cose, che essi sanno; almeno babitualmente le intendono sempre. Conciofia che le cofe naturali, che eternamente furono nella mente , & nel concetta

concetto diuino, all'hora che egli creò l'vniuerso, in due modi da Dio proce dettero . L'ono fu inquanto egli le produsse nelle proprie nature loro : & l'altro inquanto ne impresse le simiglianze in tutte le menti angeliche. Di maniera che in vn certo modo dir si puote, che oltre à questo mondo fatto da lui nelle proprie nature delle cose, onde'l mondo è composto, Iddio creaf se tanti altri mondi, quanti Angeli sono ; bauendo (come si è detto ) forma to l'intelletto di ciascun' Angelo talmente, che in ciascuno di detti intelletti sutto il mondo interamente, secondo l'essere intellettuale, si ritroua. L'intelletto humano è di altra maniera : percioche fi come la materia di quefi corpi inferiori è sempre in potenza à diuerse forme, in quanto la detta materia non è mai così compiutamente perfetta dalle sue forme, che non possa lasciando le vecchie riceuere delle nuoue, che successiuamente per via di corruttione, & di generatione tutto di vi si imprimono, come veggiamo . Cost l'intelletto nostro è sempre in poteza ad esser formato da diverse forme intelligibili, che gli possono dare perfettione. In tanto che ( si come da gli antichi si disse ) è egli simile ad vna tauola rasa , ouero ( come potiamo dir noi ) ad vna carta bianca, in cui non è scritto nulla. Et ciò tutti habbiamo in noi steßi sperimentato, che da fanciulli non sapeuamo veruna cosa, ma so lo erauamo in potenza à poter saper quello, che poi pian piano habbiamo apparato, & vegniamo ogni di per via di innentione da noi stessi, o per via di disciplina da gli altrui ammaestramenti apparando, & quasi scriuendo fopra quella carta bianca, ò tauola rasa, che dir vogliamo. Et in questa ma niera regniamo dando perfettione, & riducendo in atto la potenza, che naturalmente babbiamo di intendere . Perche adunque il nostro intelletto non è naturalmente in atto, d in babito, ma folo in potenza ad intendere, come fi è dichiarato, intelletto posibile si chiama. Et perche tal potenza è capace, & atta à ricenere le forme intelligibili di tutte le cose, si dice , che egli può dimentare ogni cofa. Dicesi ancora, che egli è potenza passiua; perche nello intendere patisce nella maniera, che appresso si esportà. Percioche bisogna sapere, che tre sono i modi del patire. Il primo, che propriamente dir si può, che sia patire, è quando ad vna cosa si leua quello, che le è dicenole secondo la sua natura, ò che secondo la propria inclinatione le stà bene, come ( fe per effempio ) ad vn animale si leuasfero gli occhi, che gli conuengono per sua natura, à se on corpo bumano, il quale per esser graue ba inclinatione di stare à basso, fosse violentemente leuato in alto, d se v membro, che bà inclinatione di muouersi in vna maniera; sosse per fonza (come auuiene delle braccia, quando à gli huomini se dà la cordar) mosso in von' altra. L'altro modo di patire men proprio, è quando ad alcuna cofa fi leua non quello, che le conueniua, & le Staua bene, ma quello, che non le conuenina, nè fecondo la fua natura le staua bene, come sarebme farebbe se ad vn huomo si leuasse la febre, d che stando egli con dolor di animo, si gli allenisse, d vogliasse cotal dolore, il quale alla sua natura no conueniua. Il terzo, d vltimo modo di patire è quando quel, che era solamente in potenza si riduce ad esseria in atto, senza che se gli leui nulla di quel, che baucua. Et in questa maniera di patire, che non è altro, che rice mere persettione, patisce il nostro intelletto. quando e' diuenta intendente di quello, che auanti non intendeua. Et per questa ragione il detto nostro intelletto, che non è altro, che la potenza, che babbiamo di intendere, si chia ma potenza passua, in quanto pud l'anima per essa essere ridotta ad intendere in atto quel, che prima potea bene intendere, ma con essetto non imcendea.

# De gli oggetti primi, & fecondi dello intelletto. CAP. LVI.

OGGIMAI, che quel, che sia, & qual sia lo intelletto si è dimo-Strato, douendosi entrare à dire della operatione di lui, mi par ne-L ceffario, che prima di ogni altra cofa de gli oggetti, circa i quali egli adopera, or che lo muouono si ragioni. Questi sono di due maniere, 🕑 fi chiamano primi oggetti, 🖉 fecondi. I primi fono anche e ßi di più ma niere. Percioche dicesi essere primo oggetto dell'intelletto(perche è commu nissimo)quello, che i dotti chiamano Ente, il quale noi cosa chiamar potiamo, inquanto questa voce cosa abbraccia, & significa tutto quello, che in qualunque modo bà l'effere. Et alla cognitione di questo communisimo primo oggetto pad il nostro intelletto stendersi, perche non essendo (come fi è dimostrato) potenza legata ad alcun'organo, non è limitata, ò ristretta la virtù fua à non poter conoscere se non vna particolar sorte di cose, co me auuiene alle wirtu de' fensi, ma puo stendersi à conoscere wniuersalmente, of fenza ecettione ciascuna cosa, che in qualuque modo hà l'estere, come si è detto. Et questo è da dotti chiamato oggetto adequato, perche con la fua ampiezza agguaglia l'ampiezza della potenza . Percioche lo intellet to può in qualche modo fare la sua operatione intorno al detto communisimo oggetto, & intorno etiandio à ciascuna delle particolari cose dalla ampiezza, & generalità di lui contenute : ma non può stendersi già più oltre, che quanto è la larghezza di tale oggetto ; percioche fuora di essa niuna co fa ci resta, che habbia l'effere, & che per conseguente possa effere intesa. L'altra maniera de' primi oggetti sono le nature delle cose materiali, or sen fibili, chiamate da dotti quidità. Et si dice, che sono primi oggetti, perche esti auanti ad ogn'altra cosa muouono la potenza intellettiva à fare la Ju4

fua operatione. Conciofia che bauendo ogni nostra cognitione il principio da sensi , à quali si appartiene di conoscere le cose particolari, chiamate da dotti Indiuidui, quali sono questo particolare buomo, questo bue, questo canallo, bisogna dire, che si come è proprio de sensi di conoscere le dette cose particolari; così ancora sia proprio dello intelletto il conoscere le loro ma ture, che sono vniuersali. Et queste nature sono quelle, che prima di ogni altra cosa muouono il nostro intelletto, & lo riducono di potenza in atto. In quanto alla conoscenza di esse è lo intelletto primieramente menato, quafe come per mano da'sensi. I quali mediante la cognitione delle cose particulari aprono all'intelletto la via da apprendere le dette nature vniuersali. Di maniera che i sensi sono all'intelletto circa la operatione dell'intendere, quasi quello, che nel cucire è l'ago al filo, cui l'ago apre, & fa la strada. On de fi come in nun luogo entra il filo, oue l'ago non fia prima entrato, così niuna cosa apprende lo intelletto, alla quale con la cognitione de particolarinon gli sia prima stata aperta, & fatta la via da sensi. Queste nature vniuer fali adunque sono quelle, che per le occasioni, che i sensi danno di ciò allo intelletto, prima di ogni altra cofa lo muouono, & lo riducono di poten za in atto, facendoli intendere con effetto . Le nature delle sostanze incorporee, & astratte dalla materia, che co'sensi apprendere non si possono, come & Iddio, & come gli Angeli sono, non possono espere principalmente, & per sè dal nostro intelletto intese. Conciosia che il nostro intendere si fàme dianti i fantasmi.Onde perche di così fatte sostanze non può la fantasia soffi sientemente formar fantasmi, non possono ese, (come si è detto) essere da noi intese principalmente, o per se; ma solamente inquanto da'sensibili effetti loro, potiamo noi effer tratti à conoscere le dette sostanze, onde i detti effetti procedeno. A conoscer dico, che, le dette sostanze sono, ma non già à venire in cognitione di quello, che elle sono. Perche il conoscer questo ( se non si hà per particolarissimo privilegio) è del tutto impossibile à gli huo mini in questo stato. Dalla notitia dun que de gli effetti, quali sono le cose create, & fensibili, veniamo noi in contezza (come si è detto) di Dio Crea tore, & prima cagione di loro . Et per li mouimenti sensibili de corpi celesti vegnamo in cognitione delle intelligenze (le quali noi chiamiamo Angeli) che gli muouono. La terza maniera de'primi oggetti del nostro intelletto si dice eßere quella cofa, che è perfettißima sopra tutte le altre, che è il grande Iddio. Il quale non solo è primo oggetto del nostro intelletto per la perfet tione, che egli hà in sè steßo, ma ancora per quella, che maggiore di ogni al tra, che nè possa venire da qual si voglia cosa intesa da noi, dona egli al no ftro intelletto, all'bora che alla cognitione di lui arriua. Conciosia che la su prema, & vltima nostra beatitudine, & perfettione, etiandio naturale, con fifte nello intendere Iddio, quanto è à noi possibile perfettamente. I secondi oggetti

1

dioggetti del nostro intelletto sono quelle cose, che non possono esfere intese da noi, senza che, prima habbiamo inteso qualche altra cosa. Tali sono i fensibili particolari, & come à dire Giouanni, & Pietro, ouero questo I quell'altro huomo , i quali fono oggetti de fenfi , ouero fenfibili per acci dente(come al suo luogo si disse ) & non possono essere appresi dallo intelletto, se non secondariamente, & per riflessione, all'hora che hauendo eg li prima inteso la natura dell'huomo in vnuersale si riflette sopra questo, or quell'altr'huomo particolare, riconoscendo, che in lui è la detta natura miner fale conosciuta prima dallo intelletto: & cosi viene secondariamense, o per confeguente à conoscere anche i detti buomini particolari . Tal è ancora la operatione dello istesso nostro intelletto, che altro non è, che la istessa sua intelligenza in atto; la quale esso non può intendere, se non per riflessione, of dopo che hà inteso qualche altra cosa . Perche non pud l'intelletto intendere, che esso intenda, che è la sua operatione, se prima non bà inteso qualche, altra cosa. Et cosi ad intendere i secondi oggetti è necessario, che concorrano due cognitioni, 15 due operationi dello intelletso . L'una , per la quale intenda qualche suo primo oggetto, & come à dire la natura dell'huomo : & l'altra,per la quale riflettendosi sopra di sè stef so, conosca quella sua prima operatione d'intendere la detta natura dell' buomo, la qual prima operatione sua viene à diventare suo secondo ogget so . Tal'è ancora la potenza istessa dello intendere , che è esso intelletto . Il quale non può intedere, of conoscer se steffo, se no per qualche atto suo. Per cioche all'hora lo intelletto conosce se ester potenza atta ad intendere,quan do riflettendosi sopra l'atto suo si accorge, che con effetto esso intende. Tale vltimamente è l'anima steffa ancora, la cui sostanza non può effer conoscia sa dallo intelletto, se non per gli atti, o per le potenze sue . Sono adunque di quattro maniere quelli, che' si chiamano secondi oggetti dell'intelletto; l'una i sensibili particolari , l'altra l'atto de ll'intendere, la terza lo istesso in telletto, og la quarta è l'anima intellettina. Et questo basti quanto à primi, of à'fecondi oggetti dell'intelletto.

Delle tre oporationi dell'intelletto, che fono, l'una la femplice intelligenza, l'altra la compositione, & la diuifione, & la ter za il discorso. C A P. L VII.

INTELLETTO humano intorno à fuoi oggetti bà tre operationi. La prima è la femplice intelligenza delle nature, come à dire dell huomo, del cauallo, ò di altre cose sensibili, secondo che si possona diffinire, senza che coponga alcuna propositione, & senza che affermi, ò nie ghi, d che per alcun modo discorra; ma puramente, & semplic emente mirando

Digitized by Google

rando folo alla natura di cofe tali. Et cofi fatta operatione è necessaria all'buomo , percioche non è altro, che la intelligenza de termini , onde si for mano le propositioni, nelle quali si afferma, d si niega. Et cotal formare di propositioni è à lui di mestieri sopra quello, che si pui dire, deuendo dal la notitia delle cose, che egli sà, passare\_mediante il discorso, ad acquistar notitia di quelle, che egli non sà . Il che noa può l'huomo fare per alc un mo do, se non fabricando propositioni. Et in questa prima operatione della femplice intelligenza pud ben lo intelletto non Saper nulla, & efferne à fatto ignorante, come erauamo noi delle nature di molte piante, auanti che dall'Indie vltimamente ritrouate, qui fi recaffero ; ma non pud già ingannar si , percioche l'inganno è vn'habito erroneo dello intelletto , per lo quale sà egli vna parte di quello, che confidera, or vn'altra parte non sà il che non può accadere nella semplice intelligenza de termini . Di ciascumo de quali bifogna, debe l'buomo non fappia nulla, dehe fappia il tutto perfettamen te. Come annerrebbe se di certe piante, che sono frequenti in Italia, ma per li estremi freddinon nascono là sotto la tramontana, quali sono gli Aranci, gli Olini, & fimili, firagionaffe in Scotia, o in Selandia alla prefenza di huomini nati, or visi ini sempre,i quali no hauessero veduto, ne vdi to ricordar già mai così fatte cose; & insieme di bnomini di nostri paesi,che mille volte ne bueffero veduti gli alberi, & mangiatone i frutti. Percioche i Selandi , & gli Scotti, vdendo nominare Aranzi , & Vlui non intenderebbono per verun modo, & i nostri intenderebbono perfettamente. Et in questa semplice intelligenza de termini, la operatione del nostro intelletto è simile alla operatione de sensi nello apprendere de loro propri oggetti. Nella quale se gli organi siano ben di posti , & vi si interponga conue neuole spatio, no possono esi ingănarsi, ji che la vista per essempio, non conosca senza falsità qual si voglia colore, & l'udito i suoni. Può ben lo in selletto effer falfo, & ingannarfinelle diffinitioni di cosi fatte nature ; si come può anche ingannarsi il senso in quello, che non è oggetto suo proprio, ma commune, o per accidente. Secondo che auuiene allhora, che mirando il Sole, ilquale in molti doppi auanza di grandezza tutta la terra, ci pare, che egli sia largo due palmi, or non più; d che veggendo di lontano vn tronco, che è corpo, che hà colore, ci pare, che sia vn'huomo à vn sasso. Cost ancora lo intelletto potrebbe nelle diffinitioni ingannarsi in duo modi . L'un modo è quando egli la diffinitione di vna cosa attribuisce ad vn'altra, come sarebbe, se per essempio, desse la diffinitione dell'huomo alla Scimia, di cendo, che ella è animale ragioneuole.L'altro modo,secondo ilquale potreb be nello intelletto effere inganno, farchbe, se egli giugnesse insieme nella diffi nitione quelle cose, che giugnere non si possono, dicendo (per essenpio) che Ibuomo è animale, che vine sempre. Conciosia che no possono giugnersi , nè flare Q

fare infieme l'effere animale che presuppone corpo mortale. I viuer sem pre. Ouero se nella disfinitione dividesse que cose, che dividere no si possono. come farebbe se dicesse, che l'buomo è animale, che non sente; per cioche è im possibile di dividere del tutto il sentimeto dallo animale, che non è animale se non per l'anima fenfitiua. Et questa falfità, or questo inganno (i produce nel lo intelletto, perche nel diffinire li parte egli da quella prima operatione del la semplice intelligenza; la quale non è altro, che la pura confideratione de' termini, onde fi fanno le propositioni, & entra nella compositione, or nella divisione di detti termini, dy in formare propositioni, che è la secono da operatione di lui: nella quale può egli riceuere inganno, o effer falfo.Re Sta dunque, che lo intelletto, quanto alla sua prima operatione di conofeer semplicemente le nature delle cose sensibili, non possa ingamarsi , nè ef fer falfo ; percioche o egli le intenderà veramente ; & bene , ouero non le mtenderà in alcun modo : La seconda operatione dello intelletto è (come fi è detto') il formare delle propositioni. Il che fà egli quando congiunge, & lega insieme per via di compositione, disgiunge, & diparte per via di diui fione due, ouero più voci, che termini chiamano i dotti, affermando, come à dire, che l'hnomo è animale, per via di compositione, in quanto componendo lega. 1 congiunze infieme l'huomo con l'animale;oucro negado per via di diuisione, come à dire, che l' buomo non è alato : percioche dicende cosi , dinide , & disgiunge l'essere alato dall' huomo . Et questo secondo modo di operare dello intelletto, che confiste nel formar propofitioni, bifogna, che habbia in sè fempre la verità, d la falfità. Percioche la propositione è vera ogni volta, che col primo suo termine, che da dotti, è chiamato, foggetto, hà conuenienza, & ben corrisponde il secondo , il quale esi chiamano predicato. Come per effempio, queste propofitioni; l'buomo è animale atto à ridere, ouero è animale di due piedi; sono vere, perche questi duo pre dicati, atto à ridere, & di due piedi, hanno buona corrispondenza, & connengono à l'huomo, che è il primo termine, chiamato soggetto. Et per conwario sempre la propositione è falsa, quando il predicato non bà conuenien za, nè ben corrisponde al soggetto, come in queste propositioni; l'buomo à animale alato, l'huomo è animal di quattro piedi, perche li duo predicati, alato, & di quattro piedi, non corrispondono; nè conuengono all'buomo, che è il primo termine delle propositioni, chiamato soggetto. La terza ope ratione dell'intelletto è quella, che noi chiamiamo discorso, il quale fà egli quando col mezzo di alcune cose, che sà, procede ad intenderne alcun'altra , che egli no fa,come fe (per effempio ) adeffo,che non è più giorno chia ro,& non è ancor notte oscura,io non sapesi se fosse giorno , o notte,proce derei alla intelligenza di questa cosa, che io non sò, per mezzo di due altre cose, che io so. L'una delle quali è , che il giorno dura quanto il Sole sta ∫opra

### LIBROYPRIM O

fopra la terra, or che'come egli non è più sopra la terra è notte. L'altra ès che adesso il Sole non è sopra la terra, & dird. In ogni tempo, che il Sole no è sopra la terra, è notte, adesso il sole no è sopra la terra, adunque adesso dnotte. Questo modo di operare dello intelletto, per lo quale da alcune propositioni precedenti si caua ma conclusione, è chiamato discorso, er bà sempre la verità in se,se le propositioni precedenti sono vere, & hanne buono ordine intra loro . Et questi duo vliimi modi di operare, che fà lo su telletto, sono propry dell'huomo, or non communi à gli Angeli. Persioche quelle cose, che conosciamo noi componendo, & dividendo, ouero discorren do,essi per la perfettione del loro intelletto medianti le specie , che impresse Iddio loro,quando furono da lui creati,conoscono con il semplice sguardo. Onde non hanno bisogno di coporre, ne di dividere,ne discorrere, come noi. Et quindi è, che effi sono chiamati intelligenze. Percioche quello apprende re, che si fà col semplice sguardo della mente senza compositione, or disifione. & fenza difcorfo, è proprio dello intelletto. Et quel, che fi fà procede do dalle cose intese,alle non intese,per via di discorso, è proprio della ragione, che è ne gli buomini . Et per questo è, che noi buomini siamo propriamen 😢 chiamati ragionenoli, più tosto che intellettini, 🖉 gli Angeli intellettini, più tofto che ragionenoli.

# Della verità, & come sia nell'intelletto nelle cole steffe, & ne'segni. CAP. LVIII.

ERCHE nel precedente capitolo fi è fatto mentione della verità, & del la falfità delle propositioni, & del discorso, fia bene, che per la intel ligenza delle cose già dette, & da dirsissi dichiari breuemente, che co Ja fia verità. Et come cio fia intefo, perche dalla cognitione dell'uno de'con trarij si conosce anche l'altro ; si intenderà parimente, che cosa sia falsità. Hora perche questa voce verità più cose significa, mi dichiaro, che in que fo luogo di quella verità trattar non intendo, che è habito virtuoso, & in tra le virtù morali è riposta. Per la quale gli buomini ne'detti, 17 nelle ope rationi loro ( quali fiano fenza fimulatione dimostrandofi ) fono tenuti,or chiamati veraci. Ma parlerò della verità, in quanto è ella vna vguaglianza, or ma conformità in tra lo intelletto, o le cofe intefe, o fignificate. El questa verità pud in quattro maniere considerarsi. L'una, in quanto nel lo intelletto di colui si ritruoua, da cui le cose intese procedute sono, & dipendono. L'altra, inquanto ella si ritruoua, non in alcuno intelletto, ma nelle cose, che dependenti sono da qualche intelletto. La terza in quanto la verità fi ritruoua in qualche intelletto, da cui le cose intese non dipendono, ne Q

dono, ne fono procedute. La quarta maniera, secondo la quele pue confider arsi la verità, è in quato ella si ritroua ne segni ordinati à dinotare . O à fignificar qualche altra cosa diuersa da quello, che sono esi segni. Hora co me ella si consileri in ciascuna di queste miniere dimostraremo. Difi prim1, che può confiderarfi, in quato è nello intelletto di colui, dal quale le cofe inte se sono prodotte, 'I dipendono. Et in quest 1 maniera la verità di tutte le cole create, of fatte da Dio è nel suo divino intelletto ab eterno. Percioche volendo egli produrre in tempo tante, si belle, of si buone creature, formo inanzi ad ogni tepo ab eterno nella sua divina mente il concetto di chente. er quale baueffe ad effer questo priver fo, che egli di creare intendea, er di che ti, or quali bauessero ad essere le parti di esso. Et questo diuin concetto a la prima verità di tutte le cose, che sono state da Dio create, 3 prodotte : perche tutte fono flate fatte à simiglianza di detto concetto. Si come anche il concetto della mente dello artefice è la prima verità delle cose fatte dall' arte di lui. Consiofia che ogni huomo deuendo fare dcafa, d letto, d qual fi voglia altra cofa, che all'arte fua fi appartegane forma prima il con cetto, or quasi il modello nella sua mente, socondo il quale si inge una di fare quel, she egli vuole. Et questo modello, d concetto, che dir vogliamo, che bà egli in mente, è ( come diciamo ) la prima verità di quella cosa, che egli con l'arte produce. Disi appresso, che la verità pud considerarsi, secondo che si ritruoua nelle cose, che dependono da qualche intelletto; quali sono tutte le creature, che tanto si dicono esfer vere, quanto rassimigliano la prima verità, che è il concetto, che Iddio ab eterno bebbe di loro. Perebe il faf fo ( per effempio ) fi dice effer vero faff, or hauere la vera natura del faffo. perche sim glia il concetto, che Iddio hebbe eternamente nello intelletto di cotal cofa. Si come ancora tutte le cose artificiali tanto sono vere, quanto arriuano al concetto, che'l Maestro bebbe di loro, dalla cui simiglianza qua to si dipartono, tanto mancano della perfettione dell'arte, of son false. Disi ancora, che la verità può considerarsi , in quanto è ne gli intelletti, da quali le cose intese non dipendono, & in questa maniera si ritroua la verità delle cofe naturali, che da Dio folo dipendono, da cui folo create furono, ne gli intelletti de gli Angeli, & de gli huomini ; inquanto fono da loro intese per le vere specie, & simiglianze, che ne banno impresse ; diuersa mente però questi da quelli. Percioche così fatte simiglianze, inquanto si ritronano nelle menti de gli Angeli, non furono tratte dalle cofe , di che fono fimiglianze, ma impresse immediatamente da Dio , il quale in creandoli diede loro la vera conoscenza di tutte le cose della natura. Et inquanto si ritrouano ne gli humani intelletti sono derinate, & tratte dalle dette cose della natura, delle quali sono esse simiglianze, or non quiui impresse immediatamente da Dio. Il quale, in creando le anime bumane, dà loro gli intel letti,

letti, non formati di intelligibili spetie, si come diede à gli Angeli, ma in pu ra potenza. & nudi di ogni cognitione. Onde è stato necessario, che gli huo mini, cbe si sono studiati d'intendere, & di sapere così fatte cose, si siano per se medesimi, ma non già senza il divino aiuto, sforzati di andare inuestigando, & cercando d'imprimerne nelle lor menti le vere specie, & simiglià ze,trabendole dalle medefime cofe, delle quali fono elle fomiglianze. Et lo intelletto non si dice bauere in sè il vero, solamente perche vi babbia la simiglianza di qualche cosa vera, percioche basta che ve l'habbia di qualche cofa etiandio che sia salsa, conciosia che se egli hauesse in sè la vera simiglia za della Alchimmia, ancor che l'Alchimmia sia argento falso, sarebbe ad ogni moda intelletto vero. Percioche lo intelletto quando contiene in sè il falso, come falso, non è falso, ma vero intelletto. La verità in somma è (co. me si è detto)la conformità,che è insra la cosa & lo intelletto.Onde auuiene che se intra la vera natura del cauallo ( per essempio ) & la spetie, d la simi : glianza (che vogliamo dire)che lo intelletto bà in sè di cotal natura, è buo na conformità, si dice che lo intelletto in conoscere la detta natura è vero, or che bà in se la verità, ma non già che per questo egli conosca la verità. Perche il conoscere la verità, non è il conoscere la natura del cauallo, ò di qual si voglia altra cosa, cbe sia suora dello intelletto, ma il conoscere la coformità che è intra la spetie che è nello intelletto, & la natura del cauallo, d di qual fi voglia altra cofa intefa,effendo che questa conformità sola sia la, verità. Dissi vltimamente che la verità può considerarsi in quanto è ne'se gni ordinati à fignificare qual fi voglia cofa. Et in questo modo la verità à nelle parole, & ne i ragionamiti che si fanno, non essendo ne le parole, ne i ragionamenti altro che segni de concetti che bà nella mente chi ragiona. Dimaniera, che se le parole, & i ragionamenti hanno conformità co conce:ti; che bà nell'animo chi parla, che sono quelle cose, alla cui significatio ne sono ordina:e le parole, & i ragionamenti, diciumo che le parole & i ra gionamenti sono veri ; & non hauendo tale conformit i diciamo , che sono falfi.Non voglio già lasciar di dire, che le parole, & i ragionameti possono effer cofiderati in duo modi,cioè come cofe, 17 come fegni, or che come cofe fono fempre veri in quato sono veri suoni, o vere voci articolate, che han no in sè la natura fimile al concetto eterno, che nella mente fua hebbe Iddio de i fuoni, & delle voci articulate; & cbe confiderati in vn'altro modo, cioè non come cofe, ma come (egni ordinati à fignificare qualche altra cofa, può effere, che siano falsi, perche può accadere, che non sia conformità intra lo ro, es la cosa fignificata da loro, che è principalmente quello, che nella men te siritroua di chi fà le parole, & ragiona.

Dell'intel-

63

# Dell'intelletto agente.

# CAP. LVIIII.

V di fopra conchiufo, che l'intelletto nostro posibile è una potenza paßina, che babbiamo ad intendere, acconcia à potere effere ridutta à fare cid in atto. Hora perche niuna potenza si pud ridurre ad essere in atto per se medesima, ma bà bisogno di esserui da qualche altra cosa ridotta, che pur sia in atto, auenne, che i Filosofi antichi con molto studio si pa fero ad inneftigar sottilmente, che cosa sia quella, che riduce il nostro intelletto da pura potenza, che egli è, ad intendere in atto. Nella quale inmestigatione, perche era molto difficile, sudarono assai , or variarono anco intra loro . La difficultà era in questo , che essendo il primo, o il proprio og getto del nostro intelletto la natura delle cose sensibili, le dette cose sensibili ( come è per effempio vn particolar saffo ) non poffono nel medefimo modo imprimere le specie loro per farsi conoscere nello intelletto, come le imprimono ne sensi . Percioche essendo ciascun sasso sensibile in attu, può senz'al tro)ridurre i sensi, che pur sono poteze passine, allequali è naturale il sentire le cofe particulari, à conoscerlo in atto. Ma non effendo, perche è cofa par ticolare, intelligibile in atto, no vi puo ridurre lo intelletto. Il quale bà per natura di non potere principalmente intendere fenon le cofe vninerfali . Et cio anniene, perche quantunque questo sasso particolare habbia in se la naturs vniuer ale & commune à tutti i sassi, nondimeno essendo tal natura in effo circondata, & coperta dalle conditioni della materia, che fono i colori, la grădezza, la figura, or gli altri particolari accideti di detto fallo, no pud effere inteso in atto dal nostro intelletto, se prima non intende la vninerfal natura che è in lui coperta, & circondata dalle dette conditioni materiali, che sono i detti accidenti, si come non possono esfer veduti i colori, all'bora she sono circondati, 17 coperti dalle tenebre della notte. Onde per sapere come lo intelletto nostro faccia ad intendere le cose (ensibili, che tutte sono cofe particolari, delle quali è pieno questo mondo visibile, bisogna ritronar prima il modo per lo quale intende le lor nature. Et per stare nello essempio del fasso, chi vuol sapere come lo intelletto nostro faccia ad intendere questo particolar sasso, bisogna che egli ritroni prima il modo, per lo quale intende la natura di lui, che è cofa pniuerfale, & non è folamente in questo, ma in tutti i faßi, che sono nell'oniuerso. Il qual modo fù da quellische (per mio auuifo)meglio filosofarono, conchiuso consistere in questo, che strirona vna virtù attiua, da cui si allumina quella specie sensibile del sasso, che riceuuta ne gli occhi, o da gli occhi mandata al sen so commune, o quindi al la fantasia, da lei prende il nome, & chiamasi santasma. Il qual fantasma dalla detta virtù attiua firende intelligibili in atto, inquanto illuminandolo ella

Digitized by Google

ella scopre i & rappresenta allo intelletto quella natura minersale, o com mune di tutti i sassiche quel particolar sasso rappresentato del detto fantes ma hà in se coperta, & tenuta ascosa da gli accidenti, che la circondano. Della quale vniuersal natura, come di suo proprio oggetto, lo intelletto no ftro bà bisogno. per poter intendere in atto. Et ciò fa la detta virtù attina, non i fogliando, ne togliendo à quel fanta fma le particolari coditioni della materia, che lo fanno effere fantasma di cotal saffo, quali sono le simiglianze, che egli hà in se del colore, della figura, della grandezza, o de gli altri particolari accidenti del detto sasso . Percioche cotali simiglianze di accidenti ella non muone per verun modo, ma solamente non le rappresenta, nè le scopre allo intelletto , perche essendo cose particolari , non sono principalmente of per se proportionate alla conoscenza di lui, of bastando, che ella gli scopra, & gli rappresenti solo quella vninersal natura,che si chiude fotto quelli accidenti in quel sasso si come nell'Autunno il Sole rappresenta, of scopre à gli occhinostri il calore delle vue mature, of de'pomi, che fivedono per le viti, & per gli alberi, senza rappresentare, & scoprir loro il sapore, per non effere il sapore proportionato alla conoscenza de gli occbi, ma folamente à quella del palato, & della lingua. Et effendo in que Sta guifa dalla detta virtù attina illuminato, & fatto intelligibile inatto il detto funtasma, la medesima virtù attua, con esso illuminato, produce per modo di oggetto nello intelletto posibile vna specie intelligibile, la quale di sè formandolo, gli fà intendere la detta vniuer sal natura del sasso, & poi per riflesione etiandio quel sasso particolare, riconoscendo esfere in effo quella vniuersal natura, la quale fà che egli sia sasso. Ma in determinar poi qual sia quella virtù attiua, che sa questi effetti surono diuerse oppinioni. Io attenendomi à quello, che hanno detto coloro(che per mio auni fo)banno meglio intefo, o principalmente il gran dottore san Tomaso, diro, che ènecessario ponere, che sopra l'anima intellettiua sia qualche altro mtelletto, dal quale si doni alla nostra anima la virtù di intendere . Percioebe sempre, che si ritrous qualche natura mutabile, & impersetta, la quale babbia per participatione qualche virtu ; bisogna ponere, che si ritroui anco qualche altra natura superiore immutabile, & perfetta. La quale banedo per esfentia cotal virtù, la communichi, & ne faccia partecipe la inferio re. Hora perche l'amma humana, inquanto è intellettiua, è mutabile, non essendo ella da principio intellettiua, senon in pura potenza, & mutandofi poi, quando ella comincia ad intendere in atto. Et oltre à ciò perche ella inquanto è intellettiua, è anche imperfetta, di che sono manifestissimi segnis prima, che ella non è intellettina tutta , ma folamente quanto ad vna parte; U poi, che và cercando la notitia delle cose per via di discorso, o di argomenti; & appena con molta fatica la ritroua. Et finalmente, che non inten de per-

<u>۲</u>۰ نړ

de perfettamente; ne ogni cofa . Bifogna diro, che ci fia qualche altro intel letto superiore, dal quale l'anima ruceua cotal virtù, o sia aiutata ad inten dere. Ne solamente i Filosofi christiani furono in questa sentenza, ma alcuni non christiani ancora. Iquali dissero, che quel, che illustrando i fanstafmi gli fà intelligibili in atto, è vno intelletto superiore, & vna sostanza Jeparata dalla anima . Ma qual fosse cotal fostanza asiai trà loro si questio no. Noi secondo la verità insegnataci communemente da Sacri Theologi,habbiamo da tenere,che fis il grandisimo Iddio . Il quale si come hà crea ta, l'anima, cosi concorre con esso lei , come principale agente . & l'aiuta à fare le sue operationi. Ma posto (come è veramente) che il grande Iddio il ustri egli i nostri sontasmi, o per essi ci saccia intendere, è con sutto ciò 'neceffario ponere, che nell'anima humana ancora fia qualche virtù propria di lei, donatale però, & derinata dal detto superiore, & primo intelletto. che è il grande Iddio, mediante la quale possa ella illustrare i fantasmi, & venderli intelligihili in atto . Effendo cosa disdicenole il ponere , che l'anima humana, la quale dopo gli angeli intru tutte le creature è la più perfetta, non habbia naturalmente virtù à produrre le operationi sue, & partico larmente la operatione dello intendere, che è propria di ki, & in lei prinsipalißima . Vedendosi che le cose paturali , quali sono le fiere , le piante, fassi, o fimili tutte naturalmente banno le virti necessarie à produrre le lo ro operationi. Conviensi dunque dire, che sia nella nestra anima natural wirtù di illustrare of di fare intelligibili i fantasmi. Et che ciò sta così sperimentiamo noi in noi Stefi , accorgendoci che dalle immaginate fpecie parti colari, che habbiamo nella fantafia,quando ci è à grado, cautamo certe in tentioni, & concetti vniuersali. Il che non è altro che rendere i detti fans tasmi intelligibili m atto. La qual cosa non si potrebbe dire che facessimo noi, se senza noi si facesse da vna virtù separata, er fuora di noi. Conclu diamo adunque, che è in noi vna virtù attiua deriuata da Dio, la quale puri fica le specie imaginate, le illustra, & le fà intelligibili m atto & si chiama intelletto agente. Et perche poniamo, che egli sia potenza diuersa dallo intelletto possibile, resta, che secodo questa opinione siano tre poteze nella par te ragioneu ole dell'anima, che sono l'intelletto Agente, il Possibile, & la Volontà; della quale si dirà poco appresso. La doue secondo l'opinione di coloro, chonon poneuano, che nell'anima humana fosse intelletto agente, non farebbono se non due. Et la differenza che è intra questi duo intelletti, confiste in questo, che l'agente opera intorno al medefimo oggetto, come principio attiuo, facendolo intelligibile in atto, of il possibile lo ricene già fatto in atto, of è mosso da lui ad intendere come principio passiuo. Et secondo che lo intelletto possibile, per esser vno de juoi primi oggetti, tuttoquello che in qualunque modo bà l'effere(come fi è dimostrato) fi dice, che egli

egli può divistare ogni cofa. Così ancora lo intelletto agente, perche in qual che modo può far'intelligibili i fantafmi di tutte le cofe,che in qualunque me do hanno l'effere , fi dice , che egli può fare ogni cofa.

Che l'intelletto nostro non può intendere in atto le cose, delle quali hà le specie appresso di se, & che prima haueua apprese, senza riuoltarsi di nuouo à fantasini. CAP. LX.

🖥 Impoffibile, che l'anima nostra confideri in fatti alcuna cofa ; etiandio di quelle, che altre volte da lei sono state intese, og delle quali bà le specie appresso di se , senza riuolgersi di nuono à fantasmi. Ció fe dimostra in duo modi. Prima perche non vsando(come molte volte si è detto) l'intelletto nostro nella operation sua organo corporale, se egli à pro durre tal operatione of ad intendere non baueffe bifogno della fantafia , d di altra virtu fensitina, legata ad organo cosi satto, non ricenerebbe in ta**le operatione alcuno impedimeto già mai da offe**sa,che in qual si voglia par se del corpo fatta ci fosse. Ma la isperienza dimostra, che lo intelletto reflaimpedito nella sua operatione, si che non può considerare ne anche le cose per lo adietro apprese, quando la fantasia, per esseriosfeso l'organo fuo, come auniene à frenetici, & tal volta etiandio à coloro, che banno ricennta qualche percossa in testa, non può produrre conueneuoli fantasmi. Di che manifestamente ap parisce, che non solamente in acquistar nuoue co gnitioni , ma etiandio in vsare delle già acquistate , l'intelletto bà bisogno, che la fantafia propongo fantasmi . Appresso ciò dimostra l'isperienza, O quel, che ciascuno di noi sente in sè stesso . Conciosia che quando vogliamo ricordarci delle cose altre volte intese,ci formiamo subito in luogo di essem- ' pi certe imagini nella fantafia, nelle quali vegnamo (peculando quello, di che ricordarci desideriamo . Et similmente quando vogliamo ridurre altrui à memoria quale be cosa,proponiamo certi cocetti, de quali chi ascolta balbia à poterfi formar fantasmi, per rammentarsi di quel, che desideriamo. Et questo auniene, perche è necessario, che la cosa appresa habbia proportione con la virtu, che apprende. La onde effendo l'anima intellettina cogiunta al corpo, & hauendo il nofti o intelletto per proprio oggetto le nature delle cofe corparali, le quali sempre ne particolari corpi si ritruouano, è neces fario, per intendere tal'oggetto, come à diré le nature del Leone, ò del Ceruo, che l'huomo ( ancorche altre volte fiano state intese da lui , & che per modo di babito ne conferni le specie nella memoria ) risguardi ne fantasmi, co quali l'anima intellettiva, mentre è forma di questo corpo, hà proportione, perche i fantasmi sono coposti di conditione, & qualità corporali. Ne selamente ad intendere cosi fatte nature, che no si ritruouano, se no ne' corpi particolari, R.

ticolari, i quali per se stessi imprimono ne'fensi, e nella santasia le loro simi glianze, habbiamo noi bisogno de santasmi;ms etiandio quando vogliamo intendere le sostanze incorporee, come sono gli Angeli, & Iddio; auenga che di loro non si possono sossi sono di esta santasmi, e nondimeno necessario che pur, si formino, se non di esse sostanze incorporee, almeno di certi corpi, & cose sensibili, medianti le quali ci facciamo noi grado, & siamo come tirati per mano ad bauer contezza di Dio & de gli Angeli.

# Se nella parte intellettiua dell'anima fia la memoria. CAP.LXL

V E L L O, che si è detto di sopra, presupone, che le cose vna volta apparate da noi si conservino nello intelletto, se ben per rammentarcene babbiamo bisogno, che di nuono delle modesime cose si formino nella nostra imaginatina fantasmi. Et con questo vegnamo ad bauer posto , che in noi , oltra la memoria sensitina , della quale razionammo di (opra al suo luogo, sia anche la memoria intellettina, & che questa sia quella, la quale conferni le specie apprese vua volta dallo intelletto; non esfendo la memoria altro , che la cofernatione delle cofe prima apparate. Ma perche questo non è ricenuto da tutti, sarà bene, che di ciò si ragioni alquan to. Auicenna pose, che nella parte intellettiua dell'anima non fosse memo. ria, ne alcuna virtù conferuatina delle (pecie, che fi ricenono nell'intelletso . Perche ( dicena egli)cbe tutto quello,che nell'intelletto fi ritruoua, è ne ceffario, che in atto si intenda, er subito, che vn'huomo, d perche dorma, d perche pensi ad altre cose, d per qual si voglia altra cagione, manca di intëdere, e di mestieri, che manchi di bauere nello intelletto le specie etiadio di quelle cose che prima bauea intese; & se vn'altra volta le vuole intendere, è di bifogno, che col suo intelletto possibile si riuolga allo intelletto agete, per riceuer da lui di nuouo la specie di quello, che egli vuole intendere. Le quali specie poneua Auicenna, che si ritrouassero ne gli intelletti separa ti . Iquali poneua egli , che fossero certi dinini , & celesti spiriti, & che dal primo di loro si imprimessero nel secondo, & dal secondo nel terzo, & poi negli altri di mano in mano fino all'oltimo, cui egli chiamaua intelletto agë te. Dal quale volea, che si deriuassero così le forme sostanniali nella materia corporale, dando l' effere nelle proprie nature loro alle coje fensibili; come anche le specie intelligibili nell'intelletto nostro posibile, & lo facessero in tendente in atto, 15 che dal frequente voso di sonente riuolgersi à cotal inselletto agente si producesse nel nostro possibile vna certa agenolezza, d dispositione, che vogliamo dire, à così fatto riuolvimento. La quale ageuo lezza chiamana egli habito scientifico, & così ponena, che niuna cosa nello intelletto nostro si consernasse, durasse per alcuno spatio di tempo, se no quanto

quanto fosse clla in atto intesa . Ma alla costui opinione repugnano l'autori tà, la ragione & la sperienza. L'authorità perche Atistotele nel terzo li bro dell'anima ( secondo San Tomaso ) pose, che nell'intelletto possibile sia la memoria, in cui, come in armario, d in scrigno le specie intelligibili si co servino. Sant'A gostino ancora nel quarto decimo della Trinità disse il me defimo. Repugna etiandio la ragione. Percioche ciascuna cosa, che è ricenuta, o fi ritruoua in vn'altra, è iui, non secondo il modo, nel quale è in fe fteffa, ma fecondo il modo, or la conditione della cofa, che la riceue. On de veggiamo, che ne fensi esteriori vengono ricenuti gli oggetti sensibili, non come detti oggetti sono in se stessi, ma spiritualmente, of secondo il modo del fenfo, che gli ricene. Et se fosse altramente il color rosso ricenuto dalla viriù, che vede farebbe roßi gli occhi, & il suono sonore l'orecchie, il she veggiamo no annenire. Hora effedo l'intelletto nostro incorruttibile (co me (i è detto) è necessario, che le specie ricenute in esso incorruttibilmente vi fiano.Et se le forme sostătiali riceunte nella materia, sono iui non solo metre le cofe naturali formate da loro operano , ma anche mentre non operano ; molto maggiormente debbiamo dire, che le specie intelligibili riceuute nello intelletto nostro, il quale è manco mutabile, che no è la materia corporale, fiano ini , non folo mentre lo intelletto intendendo opera , ma etiandio poi che cessa di operare, of che più non intende in atto. Repugna anche l'isperienza. Percioche chi è di noi ? il quale habbia apparato vna , d più cose , che non possa à suo piacere lasciare di bauer la mente intenta alle cose appa rate, of o dormire, o attendere à qualche altra facenda, of di poi tornar dinnono à rammentarsi, 15 à considerar le medesime cose, senza che à ram mentarfele, or à confiderarle, duri (si pud dir ) fatica alcuna ; non che quata ne durò all'hora, che da principio hebbe à trauagliare per appararle. La qual cofa per certo non accaderebbe, se quelle specie non si fossero consernate nello intelletto. La qual confernatione è quello, che noi chiamiamo me moria. Resta dunque, che lo intelletto nostro sia tal volta solamente in pura potenza, il che è quando egli non bà mai bauuto cognitione di qual che cosa; c che tal bora sia in atto di considerare con effetto per le intelligi bili specie già ricennie; cr che alle volte ancora su in vno stato, che è posto in mezzo tra questi duo. Nel quale è quando egli hà in se le specie intelligi bili apprese ananti, or per essenon considera di presente, ma può considerare qual bora gli piace. Et questo memoria intellettina si chiama, or bà dif ferenza con la sensitiua, di cui di sopra si disse. Perche questa conserva le specie, delle cose vninersali purificate dalle particolarità della materia, che Jempre durano, & quella coferua le spetie solamète delle cose particolari, che non possono disginagersi dalle coditioni materiali : le quali essendo già passale non durano, o non sono più. O se pur durapo ancora le specie. che ne bab-R 2

ne babbiamo noi nella sensitina memoria, perche ella è legata all'or gano cor porale, che è corrottibile , possono corrompersi, & venir manco.

# Che differenza fia intra lo intelletto, & la ragione, & della ragione faperiore, & della inferiore, CAP. LXII.

V' detto di sopra, che gli Angeh propriamente creature intellettine fi chiamano, o che gli huomini più tosto ragionenoli, che intellettuis (volendo parlar propriamete ) chiamar fi deono . Hora per più chia rezza di ciò, & perche così conniene alla materia, che presa babbiamo d trattare, la differenza, che lo intelletto, & la ragione banno insieme breue mente dichiareremo. Intendendo in questo luogo per queste voci intelles to, or ragione, non la potenza, che habbiamo di intendere, or di discorrere, che è vna istessa; ma li duo atti, che dalla detta vna potenza procedono, & li duo nomi di lei si prendono. Diciamo adunque, che lo intelletto propriamente è quello apprendere, & conoscere, che semplicemente, & senza difcorfo f fà delle cofe intelligibilit or che la ragione è quel discorrere che fa fa procedendo, or facendofi grado da vna coja intesa ad intenderne vn'altra. Et fi come quel primo atto dell'intelletto è proprio de gli Angeli,i qua li per la conditione della lor natura possiedono perfettamente la cognitione di tutte le cose naturali, le quali assolutamente, or senza che di mestiero sia. ebe l'ona cofa appresa apra loro la via ad apprender l'altra, intendono a Così questo atto secondo, dette ragione, è proprio de gli buomini. I enali sono flati da Dio creati non dotti, ma tali, che con l'industria loro medianti le virtù seussitiue, & quella dello intelletto agente, poffono con l'aiuso, che vien loro dalla notitia de' primi principi, discorrendo diuentar dotti. I aus k primi principij si dice, che gli buomini sanno naturalmente, in quanto inteso, che eglino banno i termini , & come à dire quello , che sia il tutto , & quello, che sia la parte intendono naturalmente, & senza altro, che il sutto è maggior della sua parte. E adunque l'intelletto humano fimile ( come fa ¿ detto ) ad vna carta bianca, dato così da Dio all'huomo, accioche egli pro cedendo dalle cofe conosciute alle non conosciute, che è quell'arto, che ragion fi chiama, babbia pian piano à dar perfettione à sè fleffo, or quasi scri nendo in detta carta, acquistarfola cognitione delle cofe create, à fine di po tere con effa furfi scala alla cognitione del Creatore. Et per questo sono eli buomini chiamati ragioneuoli . Di che apparisce , che la ragione, cioè quel l'atto della potenza intellettina, che discorso è chiamato, bà con lo intelletto, sio è con quell'altro atto, che la medesima potenza produce senza discon fo, quella proportione, & fimiglianza, che ha lo acquistare col poffedere . quero

onero il movimento con la quiete. Percioche lo intendere semplicemente & senza discorso, come fanno gli Angeli, è simile alla quiete, & al possed re ; & lo intendere per via di discorso , & di ragione , che è proprio de gli buomini, è simile allo acquisto, 5 al mouimento, si come la istessa voce di discorso dimostra, che altro non importa, che il correr di vna in vn'altra co fa. Il che senza mouimento far non si puote. Et secondo che ogni monimento, o dritto, o torto, che egli sia, pur che non sia circolare, qual'è quello de' cor pi celesti, bà duo termini, l'ono, onde comincia, or l'altro oue finisce, er questo termine. g quello è sempre quieto, & immobile, perciosbe ciascuno, prima che si muoua, stà fermo, o come babbia finito di muouersi fimilmente stà fermo. Così ancora lo intendere per via di discorso bà duo ter mini quieti, quello, da cui chi discorre comincia, che è la intelligenza de s principy, i quali sempre sono alcune cose ben conosciuse; & quello, in cui finisce, & fi acqueta, che è la conoscenza di nuouo mediante il discorso acquistata di quello, che prima non si sapea. Et secondo che dalla medesima virtù procedono il mouimento, & la quiete, come si vede nelle cose graui, che per la medesima grauezza vanno à basso, (y si fermano, come prima fiano arrivate al termino. Così ancora dalla medefima virtù, & potenza in tellettina procedono li duo atti , che con li duo nomi della istessa poteza chia mar si sogliono, l'uno intelletto, og l'altro ragione. Et perebe de primi oggetti del nostro intelletto, che in vn modo sono, ( come al suo hogo si disse ) tutte le cofe, che hanno l'effere, alcuni fi ritrouano più degni, quali fono le cose scoranaturali, & divine, & alcuni men degni, come sono le cose naturali, & bumane . L'offitio di attendere alla speculatione delle cose sopranaturali, or dimine, fu dal dino Agostino, il qual in ciò è stato, si può dire, seguitato da tutti, dato alla ragione superiore .. La qual parte contempla quali fiano in sè steffe le dette cose divine, & parte da loro impara, come fe babbiano ad ordinare, & giudicare le bumane. Et questo tutto si appartie ne à quell'babito, che sapienza è detto. Et l'offitio di attendere alle cose naturali, & bumane fu dal medefimo Agostino assento alla inferior ragione. Ma le dette cose naturali, & sopranaturali sono talmente collegate intra loro; che l'une sono mezzo ad apprender l'altre. Percioche le cose nata rali, & fensibili feruono per via di inventione à farsi grado, & à salire alla cognitione delle sopranaturali & diuine, secondo che per gli effetti si conoscono le cagioni. Et dalle cose sopranaturali, & diuine impariamo per via di giuditio à disporre, of ad ordinare le inferiori, of le humane. Et perche il mezzo, & il termino si appartengono ad vna istessa virtù, come di sopra su dimostrato, bisogna dire, che la ragion'inferiore, & la superiore, l'vna delle quali è mezzo all'altra per arrivare al suo termino, siano vna istessi poteza indistinta, quanto alls effentia, 🕁 distinta quato à dinersi officij. Percioche ∫e ella

fe ella fi inalza co pensieri à contemplare l'increate, & diuine cose; fi chiama. ragione superiore, & se ella si abassa, à considerare le materiali, & create inferior ragione à chiamata .

Dello intelletto speculativo, & del prattico, & della differeuza, che banno intra loro. CAP LXIII.

🖌 🗸 detto di sopra, che tutte le cose, che hanno l'essere,sono in qualche 🛏 modo oggetto primo, 🕑 communistimo del nostro intelletto . Ma tutte le dette cose, che banno l'essere, parte sono esso Iddio, og le cofe immediatamente da Dio prodotte ; & parte sono le cose, la cui produt tione può in qualche modo de pender dall'industria, dall'arte, og dalla prudé ga nostra. Quelle prime, quanto all'effer loro, non dependono da noi per alcun modo. Onde la operatione nostra intorno ad esse, quanto al detto es fer loro, non può in alcuna maniera stendersi più oltre, che à specularle, & à confiderarle. Quindi è, che per quanto circa ciò lo intelletto nostro fi agi-Raseffer no può già mai se non speculatino. Circa l'altre cose, la cui produttio ne può in qualche modo depender dall'industria, dall'arte, or dulla prudenza bumana, può il nostro intelletto aunolgersi in duo modi, secodo che potiamo anche in tale auuolgimeto bauere duo fini. L'on modo è quando cossideriamo le dette cose no co intétione di bauerle à produrre, di bauere à fare intorno ad effe opera alcuna, che habbia ad effer fuora del nostro intelletto, ma qua fola, che detro all'intelletto si rimanesche è la pura consideratione dell'esseres et delle coditioni delle cose, che possono venire operate da noi. Come sarebbe se (p essempio)in quelle cose di natura, la cui generatione può farsi, ò in qual che modo dipendere da noi, yn Filosofo naturale andasse cosulerando quel, che debba il marito offeruare ad effetto, che i figliuoli, che hanno à generar fi di lui, nascano maschi, er siano robusti er sani, er quelche operar debba il pastore per far moltiplicare affai gli armenti, & igreggi suoi; o per far nascer gli animali qualificati in vno, d in altro modo. O se nelle cose dell'ar te vno studioso, Architetto considerasse quello, che gli edifici siano, quanse maniere se ne ritrouano, quali conditioni, & quali parti si conuengano ad yn Tempio, ad vn Teatro, ad vna Fortezza. O se nelle cose della prudeza vn Filosofo morale andasse considerado come si habbia à trouare il mez zo nelle operationi affine, che siano virtuose , ò come si debbuno gouernare le case, d le Città. Et tutto cid si facesse da ciascuno de sopradetti "no ad altro fne, che per la consider atione stessa, & per intendere veracemete, & bene le dette cose, senza che però hauesse interione di porre in opera alcuna delle cose confiderate. Et in operando interiormente à questo fine il nostro intelletto farebbe speculatiuo. Auenga che in quato sono pur cose, che potreb bona

bono riceuere forma dalla industria nostra, si potrebbe dire, c be egli fosse in qualche modo etiandio operativo over prattico. L'altro modo secondo il quale il nostro intelletto può trauzgliare intorno à quelle cose la cui produttione può depender da noi, si è quando le consideriamo non per la pura speculatione, of solumente affine di bauerne vera, of certa contezza, ma com proposito di produrre mediante così fatta consideratione, qualche altro effetto, che sia fuora del nostro intelletto. Come fece nelle cose della matura Iscobbe, che per metterlo in opera, considerò come si poteano sar nascere la Pecore di color vario Et come quanto all'arte, farebbe va legnaiuela se am dasse considerando le cose appartenenti al suo mestiero, affine di fere van cassa, va letto, va carro. O, se, quanto alla prudenza, va Senatore afforti gliasse lo intelletto per ritrouare, per giudicare, of finalmente per porre in essentore le cose ben ritrouate, of ben giudicate da lui, affine di ben regge re, of gouernar sè flesso, la casa, of la Città sua. Et in tal modo di operare, of con tal fine il nostro intelletto prattico, ouero operativo effere si dice.

> Se l'huomo possa intendere infieme molte cose. CAP. LXIIII.

I v volte si è detto di sopra, che gli huomini intendono medianti le specie intelligibili, le quali lo intelletto agente purificando, o illustră do i fantasmi, imprime nello intelletto posibile. Hora diciamo, che di ciascuna cosa, che hà da essere intesa da noi, bisogna, che lo intelletto agente formi vna sola specie. Et secondo che è impossibile, che vn medesimo luogo di vna tauola, di vn muro, d di altro, sia dipinto di più figure, d tinto di più colori ; così è imposibile ancora, che lo intelletto nostro possa insieme riceuere più specie, & in vn medesimo tempo intendere più cose. E ben vero, che ciascuna cosa composta di più parti, pud essere considerata, & tutta infieme. come vna; & parte per parte come molte. Et all bora fi confidera tutta insieme, quando per vna sola specie si intende. Et all'hora fi considera parte per parte, & come molte, quando non tutte insieme, ma vna parte se ne considera prima, & vn' altra dopo per specie diuerse. Et all'ono, & all'altro modo ci può seruire per essempio vna casa, della quale potiamo noi bauere in mente vna sola specie, che tutta insieme ne la rappre fenti, & vna dopo l'altra tante specie, quante sono le parti di essa, come à di re vna del tetto, vna delle mura, or vna del suolo, che sono le tre parti, che giunte insieme costituiscono, & fanno la casa intera. Si possono adunque molte parti di vna cofa intendere infieme, quando fi intendono non come molte cofe, per molte specie, ma come per vna sola specie, vna sola cosa. Et quello, che fi e detto dell'intelletto hà anche luogo net senso, il quale può apprendere

apprendere più cofe insieme, quando l'apprende come vna sola. Et in quefo particolare di intendere insieme, ma, ò più cose, gli Angeli non sono molto differenti da noi . Perche quanto alla cognitione naturale , la quale banno per le specie impresse loro da Dio allbora, che egli li creo, non posso no ne anche effiinsieme apprender molte cose, se non quando come vna, or per vna fola (pecie le apprendono. Perche non possono nè anche essi essere infieme intenti à più frecie. E' ben vero, che le frecie fono in csfi più vniserfali, og rapprefentano loro più cofe, che non fanno quelle ,che fi forma no in noi . Et quanto gli Angeli sono più nobili , & d Dio più vicini,tanto banno le specie più vninersali, or che si stendono à più cose. La onde i più supremi no banno bisogno, se no di pochissime specie, pebe in quelle poche, ebe vniuersalissime sono, per l'altezza del loro intelletto conoscono esi ogni cosa . La done gli Angeli inferiori , perche le loro sono meno vninerfali, or à poche cose si stendono , hanno bisogno di molte specie . Di che se vede in qualche modo vna certa simiglianza ne'gli huomini, de'quali alcu, ni sono si deboli di intelletto, che non possono intendere le cose, se non si dechiara loro minutamente ogni particella di esse. Et alcuni sene ritruouano, che per effer di poffente, fo gagliardo intelletto, fubito che fi è dato loro ad intendere vna cosa, per sè medesimi caminano ad intederne molte altre, le quali bano rispetto di simigliaza, di cotrarietà di cazione, di effetto, d di principio, d di coclusione con la già intesa. Et certi se ne ritruouano tal wolts ancora di cosi pronti ingegni, or così perspicaci, che incontanente, che altri bà incominciato à parlare, da quel poco principio le più volte in-. sendono tutto quello, che di dire fi era proposto, senza aspettare, che si dica. Quanto poi alla cognitione sopranaturale, & beata, che gli Angeli & le anime fante banno in vedere la effentia di Iddio, ciafcuna intende infieme suste le cose, che gli convengono secondo l'ordine della provideza divina. Et ciò fà non per più of diverse specie, ma per la fola divina essentia ; nella quale, come che secondo il modo suo siano tutte le cose, della nondimeno vna fola, & non più.

### Se l'intelletto nostro conosca le cose future. CAP. LXV.

E cofe future possono esser conosciute in duo modi principalmente. In vn modo in se stesse, sin vn'altro nelle cagioni, che le producono; so poi manco principalmete in certi altri modi, de'quali diremo di sotto. Quato al primo modo, che è di conoscer le cose future in se stesse, non è alcuna creatura, che possa farlo, ma è ciò riserbato del tutto à Dio so lo, il quale, perche à lui sono presenti tutte le cose, che banno à venire, le ve de, co

Digitized by Google

de, or le conosce tutte in se stelle, or nella eternità sua, la quale chiude in se, contiene, & abbraccia tutto il tempo, & tutte le cose portate, & misurate dul tepo. Et cosi il conoscer di Dio, si stende à tutto quello, che auniene in tut ti i tempi, vedendo egli il futuro, secondo il modo suo, si come noi (secondo ilnoftro ) vediamo ,& conosciamo il presente , & quello , che habbiamo dinanzi à gli occhi. L'altro modo, che è di conoscer le cose future nelle cagioni loro, non è così chiufo, & vietato alle creature, come quell'altro. Ma perche le cagioni, onde si producono le cose sono di tre maniere, per più chiara intelligenza ragioneremo di ciascuna partitamente. Dico adun que, che sono alcune cagioni, le quali producono gli effetti loro necessaria mente, & sempre, senza che falliscano mai. Et tali effetti possono essere, prima che auengano, conosciuti da gli Angeli, 3 da noi ancora; pur che intendiamo le lor cagioni. Et quindi auniene , che gli Aftrologi molto pri ma, che fiano, & senza che errino mai, possono conoscere, & predire i corfi de'corpi celesti, le oppositioni, i congiungimenti, & gli altri aspetti, che i pianeti hanno insieme, g i mancamenti, che si chiamano ecclissi del Sole, & della Luna. Sono poi certe altre cagioni, che non necessariamente, nè sempre, ma le più volte, se ben tal volta vanno anche mancando, producono i loro effetti. Iquali da coloro, che bene intendono le dette ca. gioni, facilmente sono conosciuti prima, che auengano, non già infallibil mente, ma per modo di giuditio, che le più volte riesce vero. Onde veggiamo, che i buoni Astrologi, considerando i siti, & le dispositioni de'cor pi celesti ; predicono prima, che auengano, le piogge, & le altre impres sioni dell'aria. Et che i Medici similmente per le cagioni,che insegna loro di conoscere la medicina, antiueggono la futura sanità, & la morte de gli infermi . Et tal'antiuedere hà più , & meno di verità , secondo che le cagio ni, per le quali si muouono essi à far giuditio de gli effetti , sono più, d, meno efficaci à produrre cotali effetti. Et questo modo di conoscere le cose fu ture è tanto pui certo, & infallibile ne gli Angeli, che non è in noi; quanto sono esi più perspicaci, & di maggior'accorgimento, che noi non siamo, Er per questo più perfettamente, che noi non facciamo', conoscono le cagioni , onde gli effetti procedono . Si come anco trà i Medici alcuni di maggiore isperienza, or di più fino giuditio meglio sapranno dire quello, che bab bia da feguire dello infermo, che non faranno coloro, che manco e (perti , & manco intendenti sono. Le cagioni della terza maniera sono di conditione, che non hanno certa, o determinata efficacia à produrre gli effetti. Onde e che producendoli taluolta, & taluolta ancora non producendoli, & ef-Jendo di quelle cose, che di rado auuengano, pare in vn certo modo, che tali effetti siano anzi à caso, che no, & per cio non possono nelle loro cagioni effer antineduti.Come è,cbe uno canado la terra habbia da trouar un tesoro. 1l mede-S

69

Ti medefimo fi può quafi dire de gli effetti, che dal libero arbitrio noftro pra cedono. Ilquale per effer di fua natura parimente acconcio ad elegger co fe contrarie, or à volere, or à difuolere van cofa steffa, è impossibile, cbe le risolutioni sue, prima che elle si facciano, possano con certezza esfer co nosciute ne da gli huomini , ne da gli Angeli per via naturale , ancora che da coloro, che sono bene informati della particolar nostranatura, se no vada facendo tal volta giudicio, che se bene spesso incontra nel vero, nan è perdinfallibile, ne certo mai. Et questo si sa da loro in diversi modi, es per la consideratione di dinerse cagioni. Et prima della complessione de gli ba biti, of delle inclinationi della persona di cui si tratta. Percioche se egli ès per estempio, huomo colerico, auaro, cupido di honore, continente, audace, dy fottoposto ad altre simili inclinationi, si potrà far giuditto di quel, che eyli fia per oprare subito, che se li propone l'oggetto, atto à muouere gli effetti, che più possono in lui. I quali, se ben non muouono necessariamena te la volontà, non si può negare, che non habbiano qualche forza ad inchinarla. Hauendo(come di sopra si è detto) la parte ragioneuole imperio tem perato, & non affoluto sopra di loro. Onde auuiene, che le passioni molte volte in coloro, che no sono vsi à tenerle sotto il freno della ragione, muouos no in vn certo modo la volontà più, che non sono mosse da lei. Et ciù acca de ancora, perche le refolutioni, or le operationi de gli huomini fono intor no alle cose particolari ; di che nasce , che essendo l'appetito sensitivo virtà particolare, bà molta possanza in disporre l'buomo ad operare, secondo che effo inchina . Di maniera che chi hà, (come fi è detto) buona cognitione del la complessione, & de gli affetti, à quali è vn'huomo inchinato, & de gli babiti, potrà molte volte far giuditio di quali habbiano ad effere le rifolutioni; & le operationi di lui. Le stelle ancora, se ben non possono dirittamente, & immediatamente imprimere nella ragione. & nel libero arbitrio nostro, non esfendo egli atto di organo corporeo, nè corpo, & esfendo imposibile, che qual si voglia corpo, etiandio nobilissimo imprima nel le cose incorporee ; nondimeno indirettamente si possono esse disporto, in quanto imprimono nel corpo humano, & conseguentemente nello appetito sensitino, & nelle passioni di lui, le quali sono atti di organi corporei. La onde perche gli huomini (per la maggior parte) seguono l'appesito sensi tiuo, or le passioni, accade, che fanno le operationi loro molte volte secon do le inclinationi de'corpi celesti. Iquali, auenga che non impongano necessità all'buomo, essendo in podestà di lui, mediante il libero arbitrio di operare contra la inclinatione del Cielo (onde è in prouerbio, che'l fanio fi gnoreg gia le stelle) nondimeno, perche non sono mai molti i sauii, che sappia no, & vogliano tenere à freno i loro appetiti, & che per questa via si oppongano alle inclinationi del Ciclo; anniene, che i valenti Astrologi (se ben le

### CLOUL BROYPRIMO.

bei le più volte s'ingaveno, diaono anche alle volte il vero, etiandio quando predicono i futuri enenti dipondenti dal libero arbitrio de gli buominis Es massimamente quando predicono quelli, che deono vscire dalla moltitudine, or dal volgo. Il quale rade volte accade, che non dalle paßioni,ma dalla dritta ragione à fare le sue operationi sia mosso. Di che segue, che ebi haussfe perfetta notitia de corpi celesti. o delle virti, o inclinationi loro :: potrebbe antiuedere per via di coniettura, (7 non per certezza, mol si futuri enenti , etiandio procedenti dal nostro libero arbitrio . Et ancora che sal'antiuedere non fosse infallibile, riuscirebbe nondimeno la più parte. yero, quanto à quegli buomini, che poco obediscono alla ragione, er le oin volte si lasciano suiare dalle passioni. Ma perche questa così perfetta wotitia della virtù delle stelle è à noi molto difficile, & forse anche impossibile, Aperche melti huomini sono troppo curiosi, A inclinati à voler sapere le cose, che banno à venire, & da tali inclinationi spenti si lasciano trascorrere in dar fede à molte sciocchezze, & vanità, che vengono semi nate lono nella mente da Demonij, i quali à niuna cosa attendono più volontieri s che ad ingannere gli huomini , & ad inuiluppargli in diuersi erro ri, 19 massimamente di superstitione, la quale è drittamente contra la vers religione; è bene di lasciare sussa quella parse di Astrologia, che giudicia ria fi chiama, come cofa pericolofa, to che in molti modi può dare occafio ne di peccato. Può anche lo intelletto noftro in qualche altro modo, che per le lona cagioni conoscer le cose sumre. Et lasciando che gli Angeli buoni, et i cassini poffono nella nostra imaginatina compor fantafmi atti à rappresentare, dy per questa via riuelarci quelle cose future, che esi san no, 15 vogliono, che noi sappiamo : & ciò possono esi fare tanto in sogno, ananto all'hora, che siamo desti, ma meglio anche in sogno, perche mensre dormiamo, effendo quieti da tutte le operationi de'sensi esteriori, & dalle perturbationi, che di fuorine vengono, più ci auniciniamo allo stato de gli Angeli, che non facciamo vegliando. Dico, che in molti altri mo di posiamo noi preuedere le cose future non già infallibilmente, ma per via di verisimile coniettura, che le più volte riesce vera. La quale facciamo noi guardando principalmente non nelle cagioni delle cose future, ma in serveffesi, che nationo dalle medesime cagioni, dalle quali procedono etiandio quelle cose future ; che noi preuediamo . Et in questa maniera vedendo l'Arco, celeste, gindichiamo, che debbia rafferenarsi, o far buon sempo, non perche l'Arco celeste sia la cagione, che sà rassernare, ma per che la medefima cagione, che fà apparire nell'aria l'Arco celeste, produse etiandio la serenità, & il huon tempo. Et così da vno effetto, che l'huo mo vede, qual'ellarco celeste, viene in cognitione di vn'altro effetto, che egli non vede ; quale è la serenità. Et ciù fà egli ouero per la sola ssperien-S za,0 2

c 7.

za, o per ricordarfi, o baner offernato più volte, che dopo l'arco celeste fuel feguir il sereno, senza che sappia la cagione di detti effetti, onero perche per lo effetto, che egli vede dell'arco celeste, viene in cognitione della cagione, che lo produce, dy di mano in mano poi per la conoscenza, che egli hà di detta cagione, in cognitione etiandio dell'altro effetto, che da lei procede, il quale egli non vede, che è la serenità, & il buon tempo. Et in questa ma niera ancora sogliono i medici alle vrine de gli infermi, a' polsi, à' sogni, 🛷 ad altri effetti conoscere la futura sanità, d la morte loro . Perche le medefi me cagioni, che ne gli infermi producono la fanità , ò la morte, fanno, che i polsi, le vrine, i sogni, & quegl'altri effetti siano , & appariscano tale . Et in questa maniera ancora per li sogni fatti etiandio in sanità, si potrebbono naturalmente antiuedere molte cose da chi stesse anuertito. Perche tali fo Eni sono prodotti in noi dalle medesime cagioni, dalle quali procedono quelle cose future, che noi antiuedere per li sogni potremmo, per la ragione, or nel modo, che si dirà appresso. E piacinto alla prouidenza del grandisimo Iddio per più ordine, & per più perfettione dell' universo, che le creature inferiori, & meno degne fiano amministrate, & gouernate dalle imperiori, & più degne, or cosi, che i corpi celesti come piu degni, imprimano in questi in feriori. Onde effendo così la virtù imaginatina, come tutte le altre posenze sensitine, atti di organi corporali ; è necessario, che per rispetto dell'organo, la detta imaginatiua virtù fia foggetta. O ricena le impressioni da det ti corpi celesti, & che da loro venga nasuralmente alterata. Di maniera s che le medesime impressioni de corpi celesti, dalle quali segnono nelle cofe naturali molti effetti di caldo, di freddo, di pioggie, o di ficcità, producono etiandio, & imprimono nella nostra imaginativa certi fanta/mi, che à chi gli sà offeruare sono segni, che rappresentano i medesimi futuri esfetti, i quali noi per li detti fantasmi , o segni potiamo antiuedere vegebia do, & molto più ageuolmente dormendo. Per che i piccioli monimenti interiori della fantafia meglio fi fentono la notte quando fi dormezo che ogni cofa tace, & è quieta, che non fà il giorno, maßimamente pershe effendo noi la notte per lo sonno senza cure, siamo acconci ad apprendere i detti fantas mi, più che no facciamo il giorno, che effendo defti, habbiamo l'anima distrat ta in molti pensieri. Ma perche in cose tali è all'huomo facilissimo lo ingan narfi per se stessa, & lo esfere ingănato da Demoni, e bene di non attendere à cose tali, per non dare à detti Demonij nostri auuersarije occasione, onde possano, or dormendo noi, or vegghiando; musuere la nofira imaginati ua, quuilupparci il cernello, o farci cadere in qualche fossa, onde sia poi, senza il particolare divino aiuto, impossibile il rileuarci. Vliimamente può in questa medesima maniera il nostro intelletto apprendere alcune cofe future, per le operationi de gli animali bruti. Onde odendo più del solipo gracibiare

gracebiare le cornici, ò vedendo lifciarfi la facçia, à gatti, molti fauno gia ditio, che la piog gia sia vicina. Es li marinari qui do vedono, che i Delfui faltano fopra l'acqua , fi apparecchiano à riceuer la tempefta , la quale per la lunza offernatione preuedono, che non può effer lontana. Et ciò anniene, perche i medesimi corpi superiori, i quali imprimendo nell'aria sono cagioni delle pioggie, & delle tempeste, imprimendo anche nella fantasia de gli animali bruti, fono cagioni di que'loro mouimenti. Et le impressioni della fantafia meglio , che da gli buamini fono apprese da bruti. Percioche non banendo i bruti nella loro anima alcuna virtu superiore alle sensitine, g effendo esi per questo del tutto fottoposti à celesti corpi, poffono i corpi vele Sti molto più efficacemente imprimere nella fantafia de bruti, che in quella de gli baomini. La quale essendo per natura inchinata ad esser principalmente mossa dalla ragione, & dal consiglia, non è così pronta à ricentre le impressioni de corpi superiori, (7 dell'aria, che gli circonda, come è la imaginatina de bruti . Onde è , che i bruti fanno que fegni de gli euenti fusnoi, che gli buomini, perche non offernano, of non conofeono quelle unor estioni non possono fare . Ma nella cognitione delle cose future per li detti fegui, & per le operationi de gli animali bruti , bisogna di auuertire à due cose . L' vns è di non allargarsi in volere per essi conoscer altre cose, che quelle, che si producono da'monimenti de' corpi celesti. L'altra è di non ifiendere la loro significatione oltre à quello, che si appartiene à detti anima li. Perejoche è stato lor dato dalla natura von certo istinto, per lo quale cono fcono quello solo, che è lor necessario per la conservatione della specie, & del corpo di ciafcuno di loro, & non più. Et chi non sttendesse questo , & volesse dal monimento de gli animali procedere à far giuditio di altre cose future, darebbe nel paganefmo, 17 percherebbe granifimamente contra la re ligione, perche farebbe Arnfpice, à Augure, come erano gh Idolatri, 🕁 pagani antichi.

Se lo intelletto nostro (secondo lo stato di questa vita mortale) possa intendere le sostanze separate, come sono gli Angeli, & Iddio. CAP. LXVI.

A S C I A N D O le opinioni, che soprail titolo proposto bebbero Alessandto, Themistio, Auerroe, Auempace, & simili, come lon tane da quello, che insegna la santa dottrina catholica, dico, che non potendo noi in questa vita intendere alcuna cosa senza santasmi, i qua li componendosi di conditioni materiali, non possono sofficientemente formarsi de gli Angeli, che per essenze astrate da tutte le conditioni della materia, non cadono nell'apprensione de sensi, ned della imiginatiua, segue,

fegne, che sia impossibile, che lo intelletto nostro nello stato della presente wi sa per via naturale compinsamente insenda quello, che siano gli Angelis. Potiamo ben noi apprendere in generale, che esi sono, & che sono sostan-Re intellettiue, immateriali, incorrutubili, & che hanno altre smili perfettioni : le quali conosciamo noi ( come conobbero molti Filosofi ) per li effetti, quai fono li mouimenti de'Cieli, che esi fanno. Et il nostro non pasene intenderli altramente anniene, percioche effendo l'anima nostra forma fofantiale del corpo, er al corpo mentre vinjamo effentialmente vnita, è el la necessariamente obligata alle cose materiali, & corporee, si che non può in questo stato intendere, nè pernenire alla cognitione perfetta. Se non di quelle, che sono, d corpi, d per qualche modo congiunte à corpi. Onde fe bene zli Angels per se sono inselligibilisimi, & poffono effere facilisime mente conosciuti, or intesi, molto più ancora, che non fanno le cose mateciali, non sono esi nondimeno intelligibili à noi, che soprafatti dalla superio rità della loro natura, non potiamo affifare la pupilla del nostro debile intel letto in esi . Et ci interniene quello, she à vipistrelli, i quali, tutto che il So te, or lo plendore, che procede dal sole, visibilisimo sta, essi nondimeno. perche i loro occhi non sosiengono così gran luce, non lo possono vederez Et ben siamo noi simili à notturni vecelli Percioche fi come non passona esi fermare gli occhi nelle cose colorate, se non quanto cominciano ad esser ve late, & coperte dalle tenebre della notte, così non può il postro intellette affifare nelle nature delle cofe immateriali, & affratte fe non quanto le inu ol miamo, o le copriamo col velo de fantasmi, che ci formiamo non di loro . ma di cofe materiali, che in qualche modo ne rappresentano loro. Et che noi non potiamo bauer più distinta,ne più chiara contezza de gli Angeli. vbe quanto habbiamo detto ; fi manifesta etiandio per la corrispondenza. the il nostro intelletto possibile ha col nostro intelletto agente. Percioche niuna poteza passiua si stende ordinariamente più oltre, che quanta è la virtù del fuo proprio attiuo. Onde secondo che la virtù attiua, che è (per esfempio ) nel sense del Leone, non può stender si più oltre, che à generar'ion altro animale della sua specie : così la potenza passina propinqua, che è nel ventre della Leona, non può stendersi à riceuere (secondo il corso commune) altra forma, che quella, che il seme del Leone può imprimere. Et se fosse ultramente bifognerebbe dire, che la natura indarno haueffe ini posta quella paßina potenza, che mai non si riduse ad essere in atto. Hora essendo il no fro intelletto possibile virtà passina, cui corrisponde, come proprio annio il nofiro intelletto agente, segue, che il detto noftro intelletto possibile non possa intendere se non quelle cose, che sono fatte intelligibili per lo intellet to agente . Il quale non può fare intelligibili le cose semplici, or senza mate ria, ma solamente le materiali, & le composte , purificando i fantafini dalle condi-4.

conditioni della materia. Onde non effendo gli Angeli tali, she di loro per se possa la imaginatua formar fantasmi, i quali babbiano poi ad esfere illastra ti, (7 purificati dallo intelletto agente, segne che nè anche possano indi farfi (pecie intelligibili, che riceunte nello intelletto possibile ci facciano intedere quel, che esi fono : 17 così, che non poffano effer naturalmente da gli buoi mini intefi, ne conofciuti in quefto fluto di vita mortale, se non come fi z det to. Anzi chi teneffe, che la sostanza dell'anima nostra intellettina corrate tibile fosse, or mortale, or che dal corpo separar non si potesse, sarebbe ne; teßario, che egli per conseguente tenesse ancora, che'l nostro intelletto, ri-Stretto, & limitato dalla sua sostanza,non potesse mai in alcuno stato cono+ fcere gli Angeli, che fono fostanze separate dalla materia . Ma esfendo l'a nima nostra, come etiandio per via naturale si mostra, y come la catbolica dottrina insegna, o di sopra si è detto, immortale, o incorrottibile ; o hanendo il fuo effere non dipendente dalla materia, fecondo che dimostra il po tersene ella spiccare, & disgiungere, come fà all'hora, che morto il corpo fciolta, & feparata da lui se ne va al luogo , che hanno meritato le operatio ni di lei ; segue, che ella all'obligo di non poter intendere le cose separate dal la materia fia astretta quanto dura la vinone, che ella bà col corpo, & nan più : & che come ella ne fia sciolta , possa naturalmente , per le simiglianze pero , che Iddio le ne imprime, hauere fi ben non perfetta, per effer la natur ra di lei alla angelica inferiore, almeno più propria contezza de gli Angeli, che non bà mentre è congiunta al corpo. Et dalla sognitione, che l'anima nostra bà dell'esser suo intellettino, potiamo noi venire in cognitione, che eßi sono smilmente sostanze intellettiue.Ma se per la cognitione dell'anime nofira non conoscessimo , che cosa sia lo esseriniellettiuo,nè per ragione , nè per veruno altro modo potremmo noi naturalmente apprendere, che fosse to altre fostanze intellettine. Hora fe noi ( come fi è conchiufo ) non potus mo durante questa vita mortale conoscere; se non per gli effetti, gli Angoli, che pur sono creature, bisogna dire, che molto meno potiamo conoscere la dinina essentia increata . Ma quantunque non si possa da noi in questo flato conoscere Iddio per essentia, si puote egli nondimeno in qualche modo conoscere. Et ciò in due maniere, naturalmente, o sopranaturalmente. Per via naturale potiamo noi venire in cognitione di Dio medianti le creature, fi come col mezo de gli effetti si conoscono le cagioni. Et in questa maniera fù Iddio da molti antichi Filosofi conosciuto. Ma tal cognitione, oltre che non fi pud acquistare, fe non con difficultà, & con metterui molto tempo, U non fenza pericolo di molti errori, è anche molto imperfetta. Fercio che poche cose sono quelle,che p questa nia si possono di Dio conoscere,in ri fetto delle molte, che è piaciuto alla botà sua di rinelarci, et che sappiamo in quell'altra feconda maniera di conoscer Dio soprapaturalmente & per fede.

de. E ben vero, che di quelle poche, che apprendere fi poffono per via naturale, banno contezza i dotti Filofofi per fcienza propria di loro, & noi di quefte molte, non propriamente per la noftra, ma per l'altrui; ciò è per la fcië za di Dio, che à noi le bà nelle facre fcritture rivelate. Onde è, che di quel le poche fi può propriamente dire, che da dotti Filofofi fi fanno, & di quefte molte non potiamo noi, ftando nella proprietà del parlare, dire di faperle perfettamente, ma fi ben di crederle. Percioche delle cofe, che fi tem gono folo per fede, non fi bà propriamente perfetta scienza, ma credenza. Come che quefta noftra credenza, perche è fondata nella infallibile ve rità della fcienza di Dio, fuperi di affai, & fia molto più certa, che non fono le humane fcienze; le quali tutte fi appoggiano solamente al lume naturale humano, fallace, & debole.

# Della volontà, & del libero arbitrio, & della differenza, che è intra loro, CAP. LXVII.

SSENDOSI deno dello intelletto; resta che della volontà firagioni, la quale altro non è, che intellettiuo appetito, così chiamato, perche segue la cognition dell'intelletto. Conciosia che sempre dictro alla cognitione và l'appeuto, non potendo la virtù, che conosce, star fenza la virtù, che appetisee, come dimostra il non trouarsi alcuna natura, che conosca, la quale non appetisca ancora, ma si ben molte, come sono le piante, & le altre cose naturali, che non conoscono, & pur secondo il modo loro appetiscono la propria perfettione, cui non bauendo, procacciano di bauere, & in essa, bauendola si riposano. Et l'appetito, she in così fatte cofe si ritroua, che inclinatione naturale è chiamato, perche non pud segur la propria cognitione, della quale esse mancano, segue l'al trui, ciò è quella di Dio creatore, & moderatore di ogni natura. Ma delle cofe ; alle quali è stata da Dio data la propria cognitione, oltre she tutte bamo la inclination naturale, niuna je ne ritroua, che non babbia giuntamente anche il proprio appetito; il quale và dietro à quello, che effa conosce effer suo bene, or che può darle perfettione. Et questo appetito in quel le nature, che hanno il senso, sensitiuo vien detto; & in quelle, che hanno intelletto, volontà è chiamato. Concludo adunque, che ciascuna natura bà appetito, & d'inclinata à qualche cosa, che per buona, & conuencuole à se è conosciuta da lei, ò da Dìo, che la gouerna. Ma è differenza intra lo appetito, che segue la cognition di Dio, che naturale è chiamato, & gli al tri appetiti , che seguono il proprio conoscimento . Percioche il naturale , per lo quale cosi gli buomini, come tutte l'altre nature, appetiscono il bene, 🕼 aborriscono il male ( essendo guidato da Dio ) non può errare . El gli altri "

### CALINILIA BRION PIR I MIGLINE 1 - 3

tri appetiti , che segnono il conoscimento proprio; ( d sia del senso, d sia del lo intelletto ) poffono errare , perche non fempre appetifcono il vero bene. ma quello, che al fenso, or allo intelletto si rappresenta come bene, etiandio, che qualche volta sia male. Il bene appreso adunque, d vero . d falso, che egli sia in sè stesso, è quello, à che come à suo proprio oggetto la huma na volontà, inquanto segue la cognitione dell'intelletto congiunto è inchina sa . Et perche sono principalmente due maniere di bene , si dice ancora,che la volontà nostra bà duo principali atti, co quali ella appetisce li detti beni. L'una principal maniera è di quei beni, che folamente si desiderano per sè fleßi, & come fine, qual'e la beatitudine, cui niuno è, che voglia ad effetto di confeguire col mezzo di lei qualche altro bene . L'altra principal ma niera è di quei beni, che non si appetiscono per se stessi, & come sine, ma folo ad effetto di conseguire col mezzo loro qualche altro bene. Come è la medicina amara, la quale non è chi per se stessa desideri in alcun modo, ma fi defidera solamente ad effetto di recuperare, o di conservarsi col mezzo di lei la sanità. Hora dietro à queste due maniere di beni la volontà nostra si muone con duo principali atti. L'uno de' quali, perche con esso si appetisce quella prima sorte di beni ; che si desiderano per se stessi, & come fine, è da Greci chiamato Thelifis, che vuol dire appetito del fine. Noi. perche questo è atto principalisimo, col nome siesso della potenza, volon tà lo chiamiamo. L'altro atto è quello, per lo quale si appetiscono queibe, ni, che si desiderano, non per se steßi, ma ad effetto di conseguire col mez. zo loro qualche altro bene, il quale da'Greci è chiamato Bulisis, che vuol. dire appetito configliato ; & noi lo chiamiamo libero arbitrio. La qual voce non folamente significa il detto atto, ma si prende ancora per la istessa potenza, inquanto però ella appetifce non il fine, ma le cose che si desidera no per lo fine . Percioche si come queste due voci intelletto , & ragione no minano non solo duo diversi atti della potenza apprensiva , ma la istessa po tenza ancora, secondo che da lei procedono i detti duo diuersi atti. Cosi queste due voci volontà, o libero arbitrio, che si prendono per li duo diuer fi atti di vna stessa potenza appetitina, significano anche la istessa poteza, in quanto perd da lei si derinano li detti duo diuersi atti. Perche quando fi vuole il fine , cio è quello , che dallo intelletto è appreso, o conosciuto s cm plicemete effer bene per se steffo, diciamo, che tal volglia è atto di volotà. Et quado eleggiamo quello, che dalla ragione mediate la investigatione, & il di scorso si è trouato esser buono, non per sè stesso, ma ad effetto di conseguire col mezzo fuo qualche altro bene diciamo, che cio è atto di libero a bitrio. Cociofia che essedo i beni, de' quali vsano gli huomini in afto Modo, tut ti cose particolari sotto poste à molte varietà, et per conseguete fallaci, si che rade volte accade, che siano buone interamete, et che machino di ogni male, il no T ftro

Pro appetito intorno ad effe non è sempre da principio molto risoluto. ma hà bisogno di consiglio, mediante il quale contraponendo, & iscontran do tutto quello, che ui pud effer di bene, or di male, or poi giudicando si ri folue, come li pare. Et per questo si chiama arbitrio, che tanto importa, quanto giuditio. Et dicesi libero à differenza di quello, che è ne gli animali bruti. I quali, perche banno la cognitione de fensi, ben giude+ cano : ma perche ciò fanno non paragonando , ne iscontrando l'una cofa con l'altra, nè eleggendo, ma operano per istinto di natura; la quale, sen za che essi considerino alcuna cosa, detta loro, che seguano questo, & che fuggano quello , fi dice , she il giuditio , & arbitrio loro non è libero , come è quello dell'huomo. Et perche si troua anche vn'altra sorte di beni mista, & quasi composta di quelle due prime sorti, la quale taluolta si deside ra come fine, & tal volta ancora come mezzo acconcio à farne conseguire qualche altro fine, qual è per essempio la sanità del corpo; la quale, per che è buona per se stella, si può desiderare come fin prosuno, & perche è vtile ad effetto di potere col mezzo di lei far bene le operationi dell'anima, fi può defiderare etiandio come mezzo atto à farne conseguire tal fine, fi dice, che in quanto lo appetito ama la sanità, à altre cose cosi fatte, come fine , è atto di volontà . Percioche si come lo intelletto non è solamente de primi principij, ma dopo che col mezzo de primi principij si sono intese le conclusioni prossime, & l'altre, è anche di dette conclusioni, così la volon tà non è folamente dell'altimo fine, ma di tutte le cose, che si appetiscono come fine, etiandio non vluimo. In quanto poi lo appetito ama la sanità, or gli altri simili beni, non per sè steki, ma come istrumenti, or mezzi a conseguire qualche fine ; è atto di libero arbitrio. Il quale, perche procede configliandosi, & innestigando con lo ainto della ragione, pare, che ap petito ragioneuole propriamente appellar fi possa, o che la volontà, perche appetisce senza inuestigatione quelle cose, che già sono dallo intelletto apprese semplicemente & conosciute per buone, appetito intellettino propriamente dire fedebba. Se ben da gli Scrittori à significare l'una , & l'altra cosa sono flati indifferentemente, & senza distintione ambi duo questi modi di dire vsati .

### Qual fia più nobil potenza lo intelletto, ò la volontà. CAP. LXVIII.

A E C C E L L E N Z A, & la nobiltà delle potenze dalla eccellenza & dalla nobiltà de gli oggetti depende. Percioche più nobil potenza è quella, il cui oggetto è più nobile. Hora perche le cofe tanto fono più alte, & più nobili, quanto più femplici, & più astratte

Digitized by Google

te sono, & questo interviene, perche più strassimigliano à Dio, che eastrattiffimo, of sempliciffimo, diciamo che considerando queste due potenze semplicemente, & per se, lo intelletto, perche il suo oggetto è più astratto, o più semplice, si truoua esser più degno, o più nobile della vo lontà. Et che l'oggetto dello intelletto sia più astratto, & più semplice, che quello della volontà, si dimostra in questa maniera. La volontà, il cui oggetto è la cosa buona, non inquanto è cosa, ma inquanto è buona, non può (perche per sè stessa è cieca) muouersi verso qual si voglia cosa, come verso suo oggetto, se non inquanto dallo intelletto è conssciuta esser buona. Et perche gli effetti si conoscono per le cagioni, lo intelletto conosce, che le cose son buone per le cagioni, che le fanno esser buone. Le quali cagioni, inquanto per le loro simiglianze sono nello intelletto, & lo muouono, facendoli conoscer ciò, ragioni si chiamano; & perche non sono altro, che conformità, che è intra le dette cagioni, & lo intelletto, sono verità. Et pershe l'oggetto dello intelletto è il vero, diciamo, che le dette ragioni esfendo verità, sono oggetto dell'intelletto. Onde perche senza alcun dubbio le dette ragioni, che nello intelletto, si ritrouano, sono più astratne, er più semplici, er per conseguente più nobili, er più alte, che non è quel la bontà, che è oggetto della volontà, & è nella cosa amata, segue, che più che la volontà, fia semplicemente, & per sè nobile lo intelletto. Ma se lo intelletto, & la volontà fi confiderano non per sè, ma in comparatione di qualche altra cosa; auniene che taluolta più che lo intelletto, sia alta, or nobile la volontà, & taluolta ancora, che più che la volontà fia alto, & nobile lo intelletto. Ma ad effetto, che ciò s'intenda è di mestiero sapere. che il vero, ò vogliamo dire la verità, la quale (come si è detto) è oggetto dello intelletto, & non è altro, che la conformità, che è intra la simiglianxa, che lo intelletto bà in sè della cosa intesa, er la istessa cosa intesa; stà nello intelletto. Et conciofia che il bene, d vogliamo dire la bontà, che è l'oggetto della volontà, non sia nella volontà, ma nelle cose buone, che la volontà appetisce, auuiene, che tal bontà molte volte è amata dalla volontà, all'hora che si ritruoua in cose più degne, che non è l'intelletto huma no, & come à dire in Dio; & molte volte, all hora che si ritroua in cose, che Jono men degne dello intelletto. & come à dire nelle cose materiali. Onde si cice, che quando la volontà ama il bene, d la bontà, che è nelle co se, che dell'intelletto più degne sono, ella in tal'atto è più nobile, che non è l'intelletto. Percioche più nobil cofa è lo amar. Dio, che è atto di volontà, che non è il conoscerlo, che è atto di intelletto. Et quando la voluntà uma il bene, che è nelle cose, che sono dell'intelletto men degne, ella in tal atto è men nobile, che non è l'intelletto. Conciofia che migliore, & più noble operatione è di intendere, & di conoscere le cose materiali, che non è di amarle. T

di amarle. Considerate adunque in questa maniera le dette due potenze, si trouano talmente ordinate intra loro, che hora questa è ananzata da quella, & hora quella è auanzata da questa. E: il medesimo bisogna, che auuenga se le dette due potenze si considerano quanto ad vn certo rispetto vniuersale, & quanto ad vn certo altro rispetto particolare, che in ciascunı di esse fi ritroua . Percioche lo intelletto si può considerare in quanto ap prende, & conosce il vero miuersale, & inquanto egli è vna potenza parsi colare, la quale fà il suo atto particolare, & determinato. Et similmente la volontà si può considerare, inquanto ama il bene vniuersale, & anco inquă to è vna particolar potenza, la quale fà il suo atto particolare, & determinato altresi. Se adunque si fa paragone dello intelletto, secondo che egli ri fguarda il vero vniuersale, or della volontà, secondo che ella è vna potenza particolare, no hà dubbio, che lo intelletto è più nobile. Percioche fotto la generalità del fuo oggetto, che fi stende à tutto quello, che in qualunque modo bà l'effere, è compresa etiandio la volontă con gli atti, & con gli og getti suoi particolari, vedendosi manifestamente, che lo inselletto intende la volontà, & gli atti, & gli oggetti di lei, come anche intende la naturo dell'altre cofe particulari. Et similmente se la volontà, secondo che ella ama il bene vniuer sale, viene paragonata con lo intelletto, in quanto è egli vna particolar potenza, non è dubbio, che la volontà è più nobile, che non è l'in telletto. Percioche sotto il bene vniuersale, che è il proprio oggetto della volontà, è compreso anche lo intelletto co suoi atti, & oggetti; ciascuno de'quali è vn ben particolare. Conciosia che la volontà ama lo intelletto, or il suo intendere, come gli altri beni particolari. Concludo che queste due potenze, se si considerano non semplicemente, & per se, ma in rispetto di qualche altra cosa, sono talmente ordinate intra loro, che bora l'ona è auan zata dall'altra, & bora l'altra dall'yna. Ma se si considerano semplicemen te, & per se, lo intelletto di eccellenza, & di nobiltà auanza, & supera la volontà. Ma qui dirà alcuno se questo è vero, ond'è che la volontà si dice effer Reina intra tutte le potenze dell'anima. Rifpondo breuemente, che tio interniene, perche ella muoue lo intelletto, & tutte l'altre potenze all'effercitio dell'atto loro. Il che come, or perche auuenga diremo nel capitolo, cbe segue appresso. 1

Come la volontà muoua lo intellerto, & come fia molla, da lui. CAP. LXVIIII.

E Virtù ragioneuoli, & fcnfitiue dell'anima, che potenze fi chiama no, non fono fe non certe attezze (per dir così) che hà l'anima à far diuerfe operationi. Ma ciafcuna potenza fi troua effer' atta ad ope rare in

rare in duo modi. L'on modo è in quanto ella è atta ad effercitar la fua ope ratione in genere. Et l'altro inquanto è atta à far questa, d quell'altra cofa particolare, (7 in specie. Essempio del primo modo si è la vista, inquanto ella è atta à vedere, non questa, ò quella particolar cosa, ma m genere. Effempio del secondo si è pur la vista, inquanto è atta à veder questa, ò quell'al tra particolar cosa in specie. Et perche all'hora si muouono le nostre poten ze, che elle si riducono ad operare in atto, auuiene, che ciascuna di esse hà bifogno di effer moffa, 🕑 ridotta ad operare in atto in duo modi . L'vno è inquanto di non operante si riduce ad esfercitar l'atto suo, & à diuentare operante in genere. L'altro è inquanto si riduce à far questa, à quell'altra particolar operatione in specie. Et similmente bà bisogno di duo motori. L'ono, che la muoua ad effercitar l'atto suo in genere ; & l'altro, che la muo ua à far questa, à quell'altra particolar' operatione determinatamente, F in specie. Il motore, che muoue, secondo quel primo modo, è sempre cagio ne agente. Et perche ogni agente opera per lo fine, & il fine è proprio oggetto della volontà ( come si è detto) bisogna, che la volontà sia quella, che come cagione agente, muoua tutte le potenze dell'anima ad effercitar' in genere l'atto loro. Et questo ciascuno di noi prova in se stesso. Percioche non vsiamo dell'altre potenze, d in mouendoci da luogo à luogo, d in senten do, o in intendendo, se non se vogliamo, o all'hora che vogliamo. Et ciò ben si conviene, essendo che tutti i fini, or tutte le persettioni di tutte l'altre poten ze, che sono beni, o fini particulari, sono compresi nel bene, o nel fine vni nerfale, che è oggetto della volontà, si come i fini de' minori Capitani, ciascuno de' quali confiste nel bene della sua particolar compagnia, sono compresi sotto il fine del Capitan Generale, che è il bene vonuersale di tutto l'esfercito. Conciofia dunque, che'l ben particolare dell'intelletto, fia compre so sotto il bene vniuersale, che è oggetto della volontà, è necessario, che l'intelletto non altramente, che tutte le altre potenze dell'anima, sia mosso dalla volontà ad effercitare lo atto fuo, come da cagione efficiente : U fi come chi è spinto è mosso da colui che, lo spinge. Et per questo si dice, che la volontà intra le potenze dell'anima comanda loro, & è come Reina. Et ciò procede, perche in tutti gli agenti ben'ordinati, quel, che mira il fine vniuersale, muoue tutti gli altri, che risguardano i fini particulari. Cio, quanto alle cofe naturali si vede nel Cielo agente vniuersale, il quale operado per la vniuersale conservatione delle cose, che si generano, or si corrompono, muoue tutti i corpi inferiori, de' quali ciascuno opera per la conserua tione della propria specie, & di sè steffo in' particolare. Et quanto alle cose, che dependono dalla humana prudenza, si vede in vn Rè agente vniuer fale, in rispetto di coloro, che al suo reggimento soggetti sono. Il quale ha nendo per fine il ben commune di tutto il Regno, muoue con l'Imperio suo ad esfercitar

ad effercitar gli atti loro tutti i particolari rettori delle provincie, & delle Cuttà, & tutti gli buomini privati del suo Regno. De quali ciascun rettore bà per fine il ben della Prouincia, og della Città à lui commessa ; og ciascun buo mo prinato bà per fine il ben della casa sua, & di se stesso, che tutti sono beni, dy fini particulari in rispetto del fine del Rè, che è il bene vniuersale di tutte le Provincie, di tutte le Città, & di tutti gli huomini del suo Regno. L'altro motore, che muoue le potenze à far questa, ò quella speciale, & determinata operatione, è l'oggetto di ciascuna potenza. Percioche da i pro prij oggetti sono mosse le potenze, come da fini, che muouono ciascuna cosa che opera per lo fine. Et perche niuna delle potenze appetitive è, che per se steffa conosca il fine, & l'oggetto suo, ma tutte hanno bisogno, che sia lor mostrato dalle potenze apprensiue, che lo conoscono, si dice, che le potenze apprensiue, inquanto dimostrano alle appetitiue gli oggetti loro, le muouono come fini; & che per questo la volontà,come da cagion finale è mossa dal lo intelletto. In quanto lo intelletto le mostra il suo oggetto, cioè, che questa particolar cosa è buona, non essendo altro l'oggetto della volontà, che il be ne conosciuto; & cosi la volontà persuasa dallo intelletto si muone à fare il fuo atto determinato, & in specie, cioe à voler questa, à quella particolar cofa. Et se alcuno qui mi dicesse ; Se è vero, secondo che tu bai concluso. che la volontà come cagione agente muoua l'intelletto ad intendere, & che lo intelletto come fine, muoua la volontà à volere, segue, che nè lo intelletto possa intendere, se la volontà prima non vuole, es volendo non lo muone all'effercitio dell'atto fuo ; nè la volontà poffa volere, fe prima lo intelles to non intende, & non persuade à lei che il voler muouere se intelletto ad in sendere sia bene. Ma se è cosi, deuendo all'atto di questa potenza andar'inãti l'atto di quella, & fimilmente all'atto di quella andare inanzi l'atto di questa, si procederebbe in infinito; & per confeguente nè la volontà farebbe mai ridotta à 'volere in atto, ne mai lo intelletto ad intendere in atto. Conciosia che niuna potenza possa esser ridotta in atto, sc non da qualche altra cofa, che già fia in atto. A questo rispondo, che babbiamo sopra di noi vn princ pio, che è sempre in atto, il quale muoue la volontà all'effercino dell'atto fuo , dal qual principio effendo mosfa la volontà , muoue ella lo intelletto, & le altre potenze all'effercitio dell'atto loro. Et il medefimo principio riduce similmente lo intelletto in atto ad intendere, (7 à persuade re alla volontà, che è bene, che ella voglia muoucre, & se intelletto, & l'altre potentie all'effercitio dell'atto loro. Et così non si procede in infinito. Et questo principio è, ( come di sotto vedremo ) il grande Iddio. Et ciò fa ben conosciuto etiandio da alcuni antichi Filosofi, come che altro lume non bauessero, che'l naturale.

Cĥe

Che cofa fia, che mu sua la volontà ad effercitar l'atto fuo. Et f Iddio mouendo.a le imponga necessità. CAP. LXX.

I è conclufo di sopra, che le poteze dell'anima sono mosse da duo moto-ri, l'vno de quali è la volontà, che come cagione efficiente, muoue l'altre potenze ad effersitar' il lor'atto non in specie, ma in genere, cioè in quanto di otiose, of di adormentate, of di non operanti, che sono, le fcuote, le desta, & le fà operanti; & che l'altro motore sono i proprij og ges ti di ciascuna, ouero le potenze apprensiue che loro mostrano i proprij oggetti ; le quali come cagioni finali muouono la volontà , & ciascuna dell'altre potenze à far gli atti loro speciali, & determinati. Resta hora, che veg gismo qual cofa fia quella, che come cagione agente muoue la volontà, qua do ella si stà otiosa, & senza far nulla, & la induce all'esservitio dell'atto suo in genere, facendola di non operante, operante. Et perche ella ( come di fopra si è desto) vuole il fine, & vuole i mezzi da peruenire à tal fine ; diciamo, che in quanto ella vuole i mezzi da peruenire al fine, si muoue all'essercitio dell'att o suo per sè stessa. Percioche si come lo intelletto per la viua intelligenza, ch'egli bà de primi principy; riduce se stelfo di potenza in atto ad intender e, etiandio le conclusioni, che dipendono da tali principi, cost la volontà per lo appetito, che ella in atto hà del fine, riduce sè steffa di potenza in atto à volere i mezzi da peruenire à tal fine. Ma in quanto ella vuole il fine, niuna altra cosa ci è, che come agente la possa ridurre di poten zo in atto, destandola, or mouendola à produrre l'atto suo, or di non operante farla operante, fe non solo il grandisimo Iddio. Il quale nelle necessità non manca di souvenire, etiandio immediatamente, & per sè stesso alle fue creature. Et questo si dimostra, percioche non puo qual si voglia cosa. che sia in potenza esser ridotta in atto, se non da qualche altra cosa, che sia in atto. La onde non potendo le cose men degne muouer come cagioni efficienti le cose più degne, bisogna, che tal mouimento si attribuisca solamente all'altisimo Iddio, che è atto puro. Conciosia che se ben la natura angelica è più nobile, 🖉 più degna, che non è la volontà nostra, non può nondime no muouerla come cagione efficiente. Percioche se la volontà nostra da creata efferior cagione poteffe effer moffa in cotal maniera, feguirebbe che fe le potesse far violenza. Il che è del tutto impossibile, come poco appresso vedremo. Poffono bene gli Angeli muouerla à produrre specialmente qual che atto particolare, cioè à volere questa, à quell'alira speciale & determi nata cofa : ma questo possono esi fare mouendola dalla parte dell'oggetto. o come fine, proponendo, o facendo, che lo intelletto da loro illuminato conofea, che il voler cio fia vero bene. Ma dalla parte dell'oggetto. Et in . questa

questa maniera può la volontà esser mossa, non solo da gli Angeli,ma etian dio dall'altre creature inferiori à lei . Resta dunque, che il poter muouere come cagione efficiente l'humana volontà ad effercitar l'atto suo, sia riserbato à Dio solo, dal quale solo è ella stata creata. Et egli in cotal guisa la mnoue, non imponendole necessità, ne fancendole violenza. Percioche U far questo non couerrebbe à Dio che hà fatta la humana volontà libera, J del quale, perche gli piace non di corrompere, ma di conservare le conditioni, che egli hà donate alle nature delle cose fatte da lui, si dice, che egli muoue il tatto soauemente, cid è secondo le nature, & le conditioni delle cose mosse ; facendo dalle necessarie cagioni vscire gli effetti necessarij. & dalle cagioni (come dicono) contingenti gli effetti contingenti altrest. La onde, perche la humana volontà per sua natura non è determinata à vo lere vna certa, og particolar cosa sola, ma è atta à poter di molte applicar fi, 1 elegger quella vna, che più gradisce, Iddio la muoue talmente, che non le fà forza ; ma la induce ad effercitar l'atto suo liberamente ; Stendendosi la virtù di Dio non solo à fare, che ciascuna delle cose, ch'egli muoue, faccia quel, cb'egli vuole, ma anche a fare, che lo faccia nel modo, che conviene alla natura di ciascuna cosa mossa da lui. Et avuenga, che como da cagione efficiente la nostra volontà non sia mossa imponedole necessità, nè anche da Dio; può nondimeno lo intelletto congiunto proponendole qual she oggetto, come fine muouerla necessariamente. Et perche ne'mouimen. ti, che gli oggetti fanno delle potenze della nostra anima, si deono conside rare le cagioni, & le virtù, che in detti oggetti (ono atte à produrre cotali monimenti; dico, che in tutte le cose che possono esseri della volotà, quel che la muoue, non è altro, che la bontà conoscinta, che è in loro, d vera, d apparente, che ella fia. Secondo adunque, che le cofe hanno in fe più, & meno di tal bontà, banno parimente più, & meno di forza à muouere la volontà. Onde proponendosele vn'oggetto, che apparisca esser. del tutto, & in tutte le parti buono, & senza alcun difetto, è costretta la. volotà, se pur vuole qualche cosa, à voler necessariis simamente questo. Ma proponendosele qualche oggetto, il quale considerato in vn modo apparifca buono, & che secondo m'altra consideratione possa parer cattino, non lo vorrà necessariamente, percioche per quanto manca di bontà, & appare. cattino, può ella non lo volere. Quella fola cosa dunque, che è tutta, 5 in tutte le parti buona & cui secondo qual si voglia consideratione, non maca alcun bene, ne alcuna perfettione, è dalla voluntà necessariamente voluta, si come auuiene della beatitudine. Le altre cose, che tutte sono beni particolari, & sempre ò mancano, à può parere che manchino di bontà in . qualche parte, possono dalla volontà essere accettate, & rifiutate liberamente;

mente,perche possono dallo incllette,secondo dinerse considerationi, & por buone, & per non buone essere apprese.

## Se le passioni, & i corpi celesti possano muouere la volontà. CAP. LXXI.

ERCHE(come fi è detto) l'oggetto in tanto muone la nolontà, in quanto è egli veramente, d ci par buono, & à noi conueneuole ; & la conneneuolezza di vna cosa con vn'altra dalle conditioni di cisscuna di esse procede ; & conciosia , che le passioni del sensitino appetito facciano al teratione, & in così fatta maniera muouano, che ad vn medesimo huo mo, quando è alterato, par buono, & conuenenole quello, che auanti l'al seratione cattino, & disdicenole gli parena, bisogna dire, che anche le pas fioni del sensitino appetito babbiano dalla parte dell'oggetto possanza di muonere la volontà ; facendo mentre dura l'alteratione , parere all'intelles so , il quale è guida , & configliero della volontà, che veramente fia buono, Er conneneuole quello, che veramente è cattino, & isconueneuole. Et di ciò banno tanto maggior possanza , quanto gli atti de gli buomini sono circa le cose particolari ; le quali più principalmente alla parte sensitina si ap partengono, che non fanno alla ragionenole, la quale dirittamente non ope ra , se non circa le cose minersali . Ne deue parere strano che la parte sen firina , che è inferiore, babbia possanza sopra la ragionenole , che natural mente superiore effer deue. Percioche se ben semplicemente la parte ragioneuole comanda alla sensitina , nondimeno in quest buomo alterato , nel quale più pud di quel, che deurebbe la passione, preusle, & & superiore il sensitivo appetito. Et ciò auniene, perche, (come più volte si è detto) la ragione bà sopra le potenze sensitive dominio non assoluto, ne quale è quello, che si bà sopra li schiaui comprati, d presi in guerra ; à quali per quanto fi stende il potere delle leggi bumane non resta punto di libertà, ma bà dominio simile a quello , che banno i Maestrati , J i Rettori , che gouer nano le Città, & le provincie fopra i liberi Cittadini;i quali poffono, & quan do par loro vogliono anche tal volta contraporsi à gli ordini di chi gli reg ge. Et conciofia che le virtù sensitiue siano tutte legate à gli organi, i qua li perche sono corporei, ricenono le impressioni de i corpi celesti, che per ordine posto da Dio, reggono questi corpi inferiori, di loro men degni, adiniene, che etiadio i corpi celesti possono però dirittamente, ma in qual che modo muouer la volotà, inquato monedo esi i detti organi, muouono le virtù sensitinese le passioniset queste muouono la volotà, come si è detto. Il cbe

che intermone esiddio in vn'altro modo, percioche i corpi telefii fanno alte ratione nell'aria, che ne circonda, & ne gli altri corpi, fuora di noi, che ci sono vicini, i quali così alterati muonono i sensi nostri, di che segue poi mouimento etiandio nella volontà. Onde veggiamo, che quando il Sole poco s'innalza sopra la terra, l'aere ne divien freddo, il qual freddo pe netrando le vesti, che ne cuoprono, & tutti gli altri corpi, che ne toccano, of si ci auuicinano, imprime etiandio nel senso del tatto, o lo commuoue, & dal mouimento fatto di lui segue, che la volontà si commuoue ancora; or cosi subito comanda à membri, che facciano fuoco, or che vi si accostino. Ma tal movimento nella volontà non viene dirittamente, & per se prodotto da corpi celesti, come si è detto, ma medianti le virtù sensitine legate à gli organi, che sono parti del corpo. Et vie più, che a muonere la volontà banno i corpi celesti efficacia, & virtù di imprimer nello intelletto per accidente perd, Gnon per se. Et questo interuiene, perche lo intelletto prende necessariamente dalle virtù senstiue, ne può senza effe per alcun modo fare le sue operationi. Onde dalle impressioni, che i corpi celesti medianti gli organi fanno ne i sensi interiori, O masimamente nella imaginatina, che allo inselletto propone i fantasmi, è neceffario, che fi faccia impressione estandio nello intelletto, or nelle operationi, che dal. lo intelletto procedono : quello , che della volontà non inserviene . Percio che non segue ella così necessariamente la inclinatione del sensitivo appeti to, come fa lo intelletto la operatione della fantasia. Conciosia che, ouero noi presuponiamo, che le passioni del tutto acciechino la ragione, or presuposto questo è forza, che resti legato del tutto il giuditio di essa, cr. che per confeguente resti legata etiandio la libertà della volontà, la quale non pud effere ne libera, ne ragionenole, doue non è l'uso della ragione . Onde non le rimanendo in tal caso punto di libertà, 13 non essendo più padrona de gli atti fuoi, non accade andar cercando, se ella segua, o non segua di necessità il sensitivo appetito. Ouero noi presuponiamo, che la paf fione offuschi alquanto la ragione, ma non per ciò, che in tutto l'acciechi, Et in questo caso dico, che se ben la passione hà qualche possanza di inchinare la volontà, non le puote perd in alcun modo imporre necessità, restan do sempre in poter di lei di seguire l'impeto della passione, è di non seguirlo. Resta dunque, che le passioni habbiano minor forza, o i corpi celesti minor'efficacia in imprimere sopra la volontà, che è prosima cagione de gli atti bumani , che non banno di imprimere nello intelletto , non potendo le loro impressioni arriuare alla volontà, che non babbiano prima fatto mo uimento nello intelletto. Conciosia che quanto la volontà vien mossa dalle passioni, tanto è necessario, che prima sia stato mosso dalle medesime l'intelletto. Il quale riferisce alla volontà, quanto gli paia conueneuole, F buon

buon l'oggetto, che dalle passioni è proposto, Ef fecondo quel, che lo intel letto le riferisce, si muone, & non più ne meno la volontà. Di maniera, che deuendo la volontà effer moffa dalle passioni, 15 col mezzo loro da cor pi celesti, è necessario, che da essi prema medianti le passioni si faccia impressione nello intelletto, & che poi col mezzo di lui sia mossa la voloutà.

### Se la volontà possa esser mai costretta da alcuna necessità à produrre gli atti suoi. CAP. LXXII.

- Dimestieri auanti, che à quel si risponda , che si è proposto, dire, che gli atti, che dalla volontà procedono (per quello, che si appartie-🖌 ne à questo proposito ) sono di tre maniere . Percioche certi se ne ritronano, che talmente escono della sola volontà, che niuna altra poten za hà parte nella sostanza di essi. Tal'è il semplice appetito del bene, che fidesidera come fine, il qual'atto col nome della potenza volontà è chiamato. Tal'e similmente la intentione, che si hà di conseguire il fine desiderato. Et tal'è finalmente etiandio il godimento del bene già acquistato, or che si possiede. Il qual godimento Fruitione da Dotti si disse. Sono ap presso certi altri atti di volontà, i quali procedono ben da lei, ma non però da lei sola. Percioche à produrre la sostanza di essi concorre etiandio la ragione. Tali sono il consiglio, il consentimento, la elettione, il comandamento, & l'uso. Di ciascuno de'quali si dirà distintamente al suo luogo. Et gli atti di ambedue queste maniere furono da dotti per la ragione. che al suo luogo diremo, chiamati eliciti. Produce vltimamente la volon. tà, non sola però, ma giuntamente con la ragione alcuni altri atti, i quali procedono dalle dette due ragioneuoli potenze singuanto effe vnitamente danno ordine, of comandano, che si facciano, of procedono etiandio dal l'altre potenze inferiori , inquanto vengono da loro effeguiti, & speffo ancora dalle membra del corpo. Et questi atti da i medesimi dotti comandati fi differo . Hora venendo alla determinatione della proposta , & presupponendo, che necessario ( per quanto si appartiene à questo proposito ) altro non sia, che quello, il cui contrario è impossibile, dico, che la necessità può effere nelle cofe in più modi. Percioche taluolta sono effe necessarie per qualche cagione, che hanno naturalmente in se stelle. Et in questa ma niera diciamo effer necessaria la corruttione delle cose composte de quattro elementi, di che è cagione la contrarietà, che hanno in se steffe, per la qua le è impossibile, che elle sempre, senza corrompersi mai si conservino. Et questa sorte di necessità, che naturale si chiama, non repugna alla volon v

sà; anzi flà infieme con effo lei. Onde veg giamo, che noi neceffariamente, 🛃 fenza che posismo altramente, vogliamo la perfettione, il bene, & la bea titudine nostra. Di che è cagione la naturale inclinatione, che la volontà hà al proprio bene. Trouasi ancora nelle cose vn'altra sorte di necessità, che non è prodotta da alcuna interior cagione, che sia in esse, ma vien loro di fuora da qualche altra cosa. Et in questo modo quando l'buomo si è proposto di peruenire à qualche fine, diciamo esseril necessario di passare per li mezzi, senza i quali è impossibile di peruenirui. Et questa mamera di necessità, che del fine è chiamata, si può anche imporre alla volontà, o non le repugna. Onde è che volendo noi passare il Mare è necessario, che anche vogliamo intrar'in Barca , senza la quale è impossibile di passarlo. Si ritro na finalmente nelle cose vna terza maniera di necessità, la qual procede da qualche possanza esteriore, che come cagione agente costringe gli buomini, or gli sforza à fare, d à patire qualche cosa, si che non possono altramente. Hors questa, che è detta necessità di violenza, repugna alla volon tà & è impossibile, che se le imponza, quanto à quegli atti, che escono da lei sola, ouero giuntamente da lei, & dalla ragione:i quali, (come si è detto) eis citi chiamarono i Dotti . Percioche si come la violenza repugna all'esser naturale, onde si vede, che per susta la forza, che ad vn sasso, ouero ad altro corpo graue si faccia, mai non gli può esser naturale il montar'in alto : cost repugna all'effere volontario. Di maniera che è del tutto impossibile, che sia volontario vn'atto fatto per forza. Resta dunque, che la volontà non possa mai ester forzata quanto alla sostanza dell'atto suo, che è il volere. Quanto poi à gli atti esteriori, che ella comanda può la volontà ricener violenza, non nell'atto suo proprio del comandare ; ma nella esfecutione, che dalle inferiori potenze, & dalle membra del corpo fi fà di quello, ch'ella comanda. Percioche può il sensitivo appetito desiderar piaceri disonesti, contra quello, che la volontà, & la ragione comandano, come auuiene ne gli huomini continenti. Et pud il corpo effer per forza condotto in alto, co me quando si dà la corda. Può la ling ua effere impedita sì, che non parli, & i piedi, che non caminino, 🖉 gli altri membri fimilmente, contra quello,che la volontà appetisce. Ma non per ciò passioni, d atti tali sarebbono mai vo lontarij, più che sia al sasso naturale lo andor' in suso quando vi è tratto per forza. Ma se bene non si può fare violentia alla volontà; se le può nondime no far paura, & se ella poi per tal paura volesse qualche cosa, la quale, se quella paura non fosse, mai non baurebbe voluta, non per ciò si farebbe fatto violenza alla volontà, & non resterebbe per questo, che tal cosa non fof se volontaria semplicemente. Onde se vn Mercatante, quando è tempesta, për paura di non sommergersi, gittasse le mercatătie sue in mare, l'atto non farebbe violento, ma volontario semplicemente . Perche trouandosi în tale flato,

LIBRO PRIMO

le flato, & confiderato ogni cofa, vuol egli veramente, & efficacemente gis tarle, fe ben quanto à non sò che, & per accidente dir fi può, che non fia volontario, confiderato, che fe in tal paura non foffe, ciò non vorrebbe. Et è gran differenza intra quel, che fi fà per forza, in cui la volontà non confente per alcun modo, & quel, che fi fà per timore, in cui la volontà pur confente, fe ben ciò fa non per quello, à che ella confente, ma per ifchifare il male, che ella più teme, che non ama il bene, di cui per paura fi priua. Percioche non folo è volontario quel, che fi vuole per sè fleffo, come è il fime, ma anche quel, che fi vuole per altro, ciò è ad effetto di confeguire il fime. Altramente bifognererebbe dire, che il bere la medicina amara ad effet to di ricuperare, d di confernare la fanità, & che il combattere per confegnire la vittoria, non foffero atti volontarij; il che ( cme ogni buomo cò mofee) è falfifimo.

> Come per la volontà gli huomini muouono sè, per sè stefsi, & sono padroni delli operationi loro. CAP. LXXIII.

ERCHE la volontà è quella per la quale gli buomini soli fra tutti g**i** animali, mouendo sè per se stessi, sono signori de gli atti, & delle ope rationi loro, prima che pasiamo à ragionare particolarmente de gli atti della volontà, intendo mostrare come ciò aunenga. Dico adunque cbe ad effetto, che vna cosa muoua sè per sè stessa, è di bisogno, che concorrano due conditioni. L'una è, che la cagione di tal mouimento sia nella cosa moffa.Et conciofia che niun monimento fi fa mai, fe non à qualche fine, bifogna, ( or questa è l'altra conditione) che la cosa mossa drizzi sè stessa al fine, verfo il quile si muone, & per conseguente, che conosca il fine, al qual fi muoue. Et quando manca vna delle due conditioni, come auuiene all bora, che le cofe grani vanno à baffo, le quali ben banno in sè la cagione del monimento loro, che è la propria granezza ; ma perche non conoscendo il fine, verso il quale si muonono, non possono da se drizzarsi verso tal fine ; **fi dice, che non muonono sè per sè steffe . Resta dunque, che quelle cofe fole** possano muouere se per se stesse, che per la notitia , che hanno del fine posso no drizzare se steffe verso tal fine. Et perche due sono le notitie del fine, ma perfetta, della quale di sotto ragioneremo, & ma impersetta, per la quale si conosce solamente la cosa, che è il fine, ma non già la cagione, perche ella sia il fine, dico, che questa notitia così impersetta è ne gli animali bru ti-I quali per li sensi esteriori, & interiori, che hano ben conoscono l'atto del la generatione, & il preder de'cibi, che son i fini loro; ma non conoscono già le cagioni, perche dette cose siano fini, le quali cagioni sono la conservatione de gli

ne de gli indinidui loro, & delle specie, conosciute, da loro no, ma da Dio, che gli hà creati, & gli gouerna. Et per questo non muonono essi sè per sè stossi perfettamennte, nè fono padroni de gli atti loro ; anzi sono essi più to Sto mossi da altrui. In tanto, che quando alla loro potenza concupisceuole si presenta il coueneuale oggetto(et come à dir l'orzo al cauallo che ba famo) non possono esi non muouersi verso tale oggetto. L'altra notitia del fine, che è perfetta, non si ritruqua fra tutti gli animali, se non ne gli buomini so lj. Percioche esi conoscono non solamente la cosa, che è fine, ma la cagio ne ancora, perche ella è fine, & di più la proportione, che col fine banno gli atti, che esi possono fare per arrivare à tal fine. Onde per questo, o perche esi possono prender consiglio intorno à tali atti, og eleggerne certi, or rifiutarne certi altri, ( quello, che de gli animali , che di razione mancano, non auuiene ) si dice, che gli huomini per la volontà, il cui oggetto è il fine, muouono se per se stefsi, & fi drizzano al fine, & vi afpirano, & per confeguente, che de gli atti, & delle operationi loro sono Signori. Ne quel lo, che si è detto, che l'huomo muone sè per sè stesso per la volontà, che è in lui, repugna à quanto di sopra si è posto, che la volontà nostra è mossa da Dio altißimo, O dall'oggetto. Percioc be quanto all'oggetto fi risponde,che esto muoue, come fine, or noi bora parliamo della cagione interiore, che muo ne come agente : Et quanto à Dio diciamo, che non è necessario, che il prin cipio interiore de'nostri atti , che è la volontà, fia primo principio , d Jolo ; Anzi si come non è disdiceuole, che le cose grani, in le leggieri, sutto che in loro siano le cagioni de monimenti loro naturali ; habbiano de medesini loro mouimenti anche fuora di se vna esterior cagione, che è Iddio, dal quale geni natura è mossa, come suo istromento; così ancura non è disdiceuoles che gli atti nostri, de'quali la volontà è principio prossimo, babbiano vn'altro più alto principio, che è Iddio . Dal quale, tutto che la bumana volontà nossa fia ; non percio auniene che gli atti humani non siano volontariji Si come non perche queste cose basse de naturaliloro mouimenti, quali sono la generatione, & la corruttione, che di lor si fanno, habbiano (oltre la cagion proßima ) che e la contrarietà, che è in esse, etiandio vn'altra cagion superiore, 15 fuora di loro, che è il girar de Cieli,il qual muoue le quantà contra rie, auuene, che la generatione, & la corruttione non siano moumenti naturali di dette cose.Bastando ad effetto, che i detti mouimenti di generatione, of di corruttione sian naturalisof gl. atti humani volontary che habbia no le cagioni proßime dentro di loro; se bene banno di ciò etiandio fuora di loro certe cagioni superiori.

Della.

# 

Della volontà affoluta, che è il primo atto della humana volontà. CAP. LXXIIII.

\_ SSENDOSI di∫opra trattato de`mouimenti della volontà, ciò è come essa muoua, fe stessa, & l'altre potenze, & come ella sia mossa da 🧹 loro, 🕁 da Dio, resta hora , che parliamo partitamente di ciascuno de gli atti, che quando essa è mossa ad essercitar l'atto suo, escono da lei . Il prima diremo di quelli, che sono talmente atti della volontà, che ninna altra potenza bà parte nella sostanza di essi . La qual cosa non si bà da intendere, se non presupponendo, che la volonta, che è appetito tagioneuole esfentialmente, fia anche in questi atti illuminata dalla ragione . I quali atti fono trè, secondo che ella in trè modi risguarda il fine, che è il suo oggetto. Rifguardalo dun que prima in vn modo, quando ella fi muoue verfo il fine volendolo affolusamente, & fenza, che fi pensiad alcun mezzo, col quale fi possa arrivare à tal fine. Come è quando l'huomo vuole affolutamente la beatundine, senza bauer risguardo à mezzi, che lo possono alla beatitudine condurve. Et questo primo atto col nome della potenza, aggiuntoni perd lo episeto, che dalla potenza il distingue, volontà affolnta si chiama. Risquardalo appresso in voi altro modo, quando ella visole il fine non asso-Intamente, ma in quanto è termino, al quale può ella peruenire col mezzo di qualche cosa proportionata à tal fine : come & in chi a spira, & vuole la beatitudine, secondo che vi può arrivare, & la può acquistare col mezzo delle buone operationi fatte in carità. Et tal'atto intentione è chiamato. Il terzo modo,nel quale la volontà rifguarda il fine, si è quando hauendolo già acquistato, & poffedendolo feripofa in effo, & di lui fe gode. Et fu questo atto da' Dotti nominato fruitione, che godimento in lingua nostra potiamo dir noi. Ma perche quello, che è primo in ciascun genere, è cagione di tutte le altre cose, che sono in quel genere, auniene, che quell'atto, che volontà affoluta vien detto, perche è il primo, è cagione di tutti gli altri atti volontarý, i quali non altramente, che i riui dalle lor fonti da lui procedono. Es inanzi ad ogni altro, perche guardandosi le conditioni del fine, la ragione conosce, che non vi si può arrivare senza i mezzi ; ne nasce quel secondo atto, che detto habbiamo, che intentione è chiamato. Per lo quale l'huomo afpira al fine, or lo vuole, non affolutamente, ma secondo che co mezzi si puo ottenere. Et quindi, perche per ritrouar'i mezzi proportionati è necessa rio, che la volontà chiami la ragione, & che seco si consigli, si produce quel latro atto detto configlio, dietro al quale viene il confentimento, & pofaia, la elettione, fin che, se vi è di mestiero, da amendue le potenze ragionenoli giuntamente si comandano gli atti alle fensitive potenze, & a membri esteriori,

Digitized by Google

08

•F-3 (

esteriori, & che finalmente fi acquisti , & fi goda di quel hene, al quales perche da principio con volontà affoluta fi volfe, come fine, è bifognato, che quafi, come co paßi fi camini con cotanti atti di volontà, & di libero ar bitrio, quanti fe ne fono teste annouerati.

Della Intentione. CAP. LXXIII.

A intentione(come fi è detto ) è atto di volontà, per lo quale fi affit ra al fine, secondo, che vi si può peruenire co mezzi. Et si dice, che ella è atto perche ogni monimento è atto, & la intentione, è monimento, come suona il nome derinato da sendere che appresso i Latini signi fica andare. Et perche ogni monimento va verso qualsbe termino, che è il fine del monimento, & il fine è l'oggetto della volontà ; fi dice, che la insentione è atto di volontà, per lo quale si aspira al fine. Et vi babbiamo Aggiunto, secondo che vi si può peruenire co'mezzi, à differenza di quell' atto della medefima potenza, che velontà affoluta è chiamato; il quale guarda il fine, non come vi si può permenire co mezzi, ma assolutamente, of fenz'altro . Et non perche la intentione rifguards il fine, secondo, che VI si può peruenire co mezzi, auniene, che ella sia atto di veruna altra posenza, che della sola volontà. Percioche altro è il riguardare il fine secodo, che co'mezzi vi si pud arrinare, che alla intentione si appartiene ; & altro il rifguardare la proportione, che i mezzi banno col fine, & l'ordinarli al fine, che non alla intentione, ma al consiglio, & à gli altri atti si appar tiene . I quali talmente dalla volontà procedono , che la ragione ( come fi mostrerà al suo luogo) vi bà ancor molta parte. Et perche babbiamo dettos che la intentione è monimento, & ogni monimento presuppone due cose, il motore, & la cosa mossa, che è come à dire l'arciero, & la saetta, che dal l'arciero è tirata ; diciamo, che la intentione è monimento, non in quanto la volontà è mossa ella à tal'atto, ma inquanto con tal'atto muone ella come cagione agente l'altre potenze verso il fine. Da quello, che si è detto, che la intentione aspira al fine, scondo che vi si può arriuare co mezzi, segue, che la intentione non può cadere ne gli animali bruti . Iquali se ben risguar dano qualche cofa, in che è il fin loro, noudimeno perche il loro non è appetito ragioneuole, non possono esi riguardarla secondo che vi si può arrimare co mezzi . Et ciò adiuiene ancora,perche appartenendosi al consiglio, di rifguardare l'ordine, & la proportione, che i mezzi banno col fme, & mã cando effi del configlio, non era di mestiero, che fi deffe loro, la intentione. Et quantunque desiderando est il cibo, che è il fin loro, per ottenerlo si muonano a cercarlo; & alcuni (come fà la volpe) tendano anche infidie, che fo no i mezzi , con che esi l'acquistano ; ciò fanno essi per istinto di natura es **no**#

Digitized by Google

5 ...

won perche mediante il configlio, conoscano, che il muouerfi, il cercare, cr il tendere infidie fiano oportuni mezzi, da quali proceda, che efsi trouino, er ebe guadagnino il cibo desiderato. Resta dunque, che la intetione no sia com mone à gli altri animali, ma propria dell'huomo folo. Et perche è ella monimento verso il fine, o possono ester non solamete vno, ma molti fini, si come anche molti termini, se bë no vltimi, di vn medesimo mouimëto, potëdosi per queste voci, termino, & fine, intëdere non solamëte quello,che impon fine,es termina tutto il monimeto, maqllo ancora, che termina, et è fine d'una parte, E principio di vn'altra parte del monimeto, diciamo che l'huomo può bane re vna sola intétione à più cose, y anche ad una cosa sola più intétioni. Per cioche quando quei molti fini fi rifpondono infieme, & fono ordinati intra loro,all'hora fi dice,che l'huomo bà vna fola intentione à più cofe,cid è à tus ti quei fini, che fono infieme ordinati; & fi corrispondono. Onde se per effem pio vno andasse à Romas l'ultimo termine, o fin suo , quanto à questo viaggio, farebbe Roma; 17 i sermini posti in mezzo, come fini di vna parte del maggio, & principij di vn'altra parte, farebbono tutti gli alberghi, one egli trà via si fermasse à ciascuno de quali, antii che partisse dal luogo, onde pri ma prese il camino, possette egli banere intentione di arrinare, & di fermar first come à dire con la fatica del primo giorno al primo albergo, er al seco do albergo co la fatica del giorno secondo, o a gli altri di mano in mano. Es la volontà fua in tutti questi termini, & fini, perche si corrispondono insieme, o banno ordin e intra loro, no haurebbe fatto altro, che vn'atto folo, ne baurebbe bauuta più, che vma sola intentione a più cose. Ma se i termini, gr i fmi no bauesfero corrispodenza,ne fossero insieme ordinati,come(per essen pio) suuerrebbe a chi deuendo da Ancona gire à Chioggia, o sapëdo di poterni andar per mare, o per terra, si eleggesse la via del mare per più fini no ordinatiinsieme, che possono essere il durar maco fatica, il far minore spesa, O lo arriuare forse più tosto.Costui in tal elettione baurebbe trè fini, che so no la poca fatica, il risparmio de danari, or del tempo. Et se bene à questi trè fini afpirasse egli co vn sol mezzo di andar per acqua , sarebhono nodimeno tre attist tre monimenti di volontà, & tre mtentioni, mouendosi egualme te verso trè fini diuersi, or che no banno insieme corrispondeza, nè ordine. Et per più chiarezza di quello, che bo detto, che la volontà tal volta mouendofi a voler più cose, fà vn sol'atto, or vn sol mouimento, or tal volta sà più at ti, or più monimeti nella elettione di vna cosa sola: dico, che cociosia , che la volontà fi muoua, non folo volendo il fine , ma anche volendo i mezzi per arrinare al fine, se anniene, che jo appetisca vna cosa solamente, in quato èmezzo da pernenire à qualche fine, come è quando io voglio bere vna medicina amara, no effendo altro la cazione, per la quale io voglio tal me disina, se non la sanità, non è dubbiosche è m'atto solo, er vn sol provimen to di X

to di volötà, et no più; quello per lo quale io voglio la famità, & la medicina. Et à chi mi dicesse , che tal mouimento, in quanto per esso su vuole la sanità, come fine, d atto di volonta, & chiamasi intentione; & inquanto si vuole la medicina come mezzo, è atto di libero arbitrio, & chiamasi elettione; & che per questo si haurebbe a dire, che sosse sollero duo atti, or non vn solo. Rispon derei, che ciò più tosto dimostra, che sono duo termini, ciò è il principio, er il fine del medefimo atto , che duo atti diuerfi . Ma che merauglia è che la volontà & il libero arbitrio, che se ben risguardano quella il fine, & questo i mezzi, sono vna medesima potenza, cocorrano a far vn'atto solo? quando, (come fi vedrà all'hora che de gli atti comandati ragioneremo)molte volte accade, che a fare vn fol'atto, due o più potenze concorrano? Ma se adinie ne, che noi vogliamo affolutamente, & per se due cose ; ancora che l'una sia di natura, che possa esser mezzo ad acquistar l'altra ; come è quando per se, or affolutamente vogliamo viuere, or per fe, or affolutamente vogliamo il dilettenole cibo, & lo vogliamo no per lo alimento, che indi ne trabe la vita,ma per lo diletto , che egli ne porge al gusto, fi dice, che fono duo atti, 🕁 duo monimenti di volontà. Et per questo credo io, che resti dichiarata la ca gione, perche colui, che voleua andare a Roma con vn sol'atto, & con vn fol monimento di volonta volea più cose , inquanto haueua la intentione à più termini , & à più fini insieme ordinati. Et perche quell'altro, che volea andare à Chioggia, nella elettione di vna cosa sola , che era la via del mare, facesse trè monimenti, & trè atti di volontà, & hauesse trè intentioni à trè diuersi fini, che non si corrispondeuano, og non erano insteme ordinati.

Del godimento, che è il terzo atto della volontà, il quale chia mar fogliono i dotti fruitione. CAP. LXXIIII.

R <sup>E</sup> s TA per compimento di quel, che habbiamo a dire intorno a gli atti, che escono meramente dalla volontà, che diciamo del godimen to, che è quell'vitimo atto, con cui nel bene acquistato ci riposiamo. Il quale da Dotti si chiamato fruitione per metafora tratta dalle cose corpo rali alle spirituali. Percioche no significando sal voce altro, che il godimento del frutto, cr essenti i frutto non nelle frondi, o ne'sfori, che si mostrano auanti, ma ne' pomi, che dalla pianta ultimamente spiccati con soanità si ma giano, usarono essi di chiamare metaforicamente fruitione, quassi ogni godimeto di qualun que bene, che babbia del soaue, cr in qualche modo si ne sche è l'ul timo nostro fine. Percioche se ben questa particella fine semplicemente no si couiene se no à quello, che è associa gli altri beni, che non sono vitimi, se mo dimeno fini si chiamano pur'ancora gli altri beni, che non sono vitimi, se mo in viti

#### LIBRO PRIMO.

in vn certo modo, o in rifpetto di alcune cofe, che vanno loro auanti.Onde se vn'infermo di febre bauesse per suo fine affolutamente vitimo la perfetta sanità, la quale include no solamete la intera esclusione della febre, ma di più la ricuperatione delle forze, of di tutto quello, che bauea confumato il male: o og baueffe anche per fine non vltimo affolutamëte,ma in rifpetto di moliiri ، medij,che gli bisogna far prima,no la perfetta sanità;ma solamente il restar netto di febre. Costui si come haurebbe duo fini, l'uno assolutamete ultimo, & l'altro si ben vltimo, ma non assolutamente; così guarendo perfettamete ban rebbe duo godimenti, d due fruitioni. L'una propriamente così chiamata, già che(come dicono i retori)le parole ben trasportate anch'esse fono proprie,la quale farebbe di effere perfettamete guarito, or ristorato affatto ; or l'altra impropriamente, che farebbe di effer restato libero dalla febre. Ron si potedo chiamare fruttione,ò godimento, se no impropriamente, quell'atto di volo tà,per lo quale l'hnomo si riposa nello acquisto, & nella possessione di qual fi voglia bene da lui appreso come fine non assolutamete vltimo. Percioche in così fatti beni fi ripofa la volontà in parte, ma non fi acqueta già mai del tutto;effendo neceffario,cb'ella pëda,e fi fua fempre fofpefa , fin cb'è in afpet tatione di quello, a che ella aspira, come a fine assolutamente vitimo. Resta dunque, che la fruitione, dil godimento, che vogliamo dire, non fia propria mente, se non del sommo bene, che è Iddio; il quale è assolutamente vitimo fi ne, of beatitudine, no folamente dell'huomo, ma dell'Angelo, of di se steffo: U in tal guifa empie ogni volontà, che niuna ve ne hà, che poscia, che ella è arrivata, or congiunta perfettamète con esso, nel quale è la pienezza di tut ti i beni, possa desider are verun'altro bene . Et bo detto arriuata, & congiúta perfettamente; percioche prima ancora, che il congiungimeto fia così per fetto,15 durante ancor questo essilio,può l'buomo in qualche modo goder di Dio so fruirlo, drizzando in lui tutta la intentione, o andado verso lui co\* passi della fede, or della speranza or stringedosi seco con le braccia della carità. Ma con tutto ciò, perche l'oggetto della fede è Iddio non veduto, & di Dio non fi può pienamëte godere, se no vedendo l'essentia sua; & perche l'og getto della (peraza sono le cose dinine, che no si hanno; & Iddio, nel quale so no tutte le cofe diuine, perfettamete, bauer no fi può dall'huomo, fin che l'huo mo non è arristato, & congiunto perfettamete co Dio , stamo in questo modo finuli a coloro, che vedono i lor campi pieni di biade, ma verdi ancora; o gli alberi carichi di pomi, ma ancora no maturi; o fi godono della speraza, che col tempo debba maturarsi ogni cosa, o di poter'all'bora goder di loro perfettamente, o fruirli. Di maniera che il godimento, o la fruitione, che babbiamo di Dio mentre siamo pellegrini, ancorche sia propriamente fruitione, perche è del vero vltimo fine; bà nondimeno molto dell'imperfetto, no poten do noi vederlo nella sua essentia ma solamete intenderlo col mezzo de fantasmi. Х 2

Digitized by Google

tasmi. Et perebe i fantasmi non possono essere, se non composti di conditioni corporee, & Iddio è del tutto incorporeo, non può la virtù imaginatina sofficientemente formar fantasmi di lui; ma si và aiutando, sormandoli di alcune cose, che come si può ne lo rappresentano.

# Del configlio. CAP. LXXVII.

– SSENDOSI già parlato de gli atti della volötà, che riguardano il fine, resta bora, che di quei fi ragioni, che risguardano i mezzi, oude fi per niene al fine. I quali mezzi sempre sono, ouero l'operationi nostre, oue ro no fenza le nostre operationi. Et conciofia, che le operationi fatte da noi à gualche fine e stendo sottoposte à molti accidenti , sono quasi sempre di esito dubbiofo, anniene, che no effendo noi come gl'Angeli, che nelle cagioni da lo ro naturalmete conosciute vedono in vn tratto tutti gli effetti , che da quelle depedono; bisogna per non dare in qualche scoglio, che da i fini, che sono cer ti,discorrendo à i mezzi,che sono incerti,quasi come tentone ci andiamo acquistando notitia di loro. Et che così consigliadoci cerchiamo, & inuestigbiamo quello, che fia da fare di paffo in paffo. Non effendo il configlio altro, che inuestigatione di quello, che per noi operar si debba. Et per cià fi dice, che egli è atto principalmente della virtù, che conosce, che è la razio ne; cui propriamente l'officio di inuestigare si appartiene. Ma perche La volontà, che appetisce il fine, muone la ragione à consigliare, ciò è à cercare i mezzi, c'habbiano buona proportione col fine; fi dice , che il config'io è anche atto di volontà. Et bo detto, che col configlio si vanno sempre cercan do i mezzi da peruenire al fine; perche niuno è, che dimandi consiglio sopra il fine. Quando si vdi già mai di quanti capi di efferciti si fa mentione in tutta la memoria de gli buomini, che alcuno, (eccetto forse pochi mercen narij, i quali vincendo ; non per sè, ma per altrui vinto baurebbono ) baues fe dubbio, of fi configliasse, fe fosse bene, ond il vincere? Essendo certissimo, & indubitato, che nella guerra non è il maggior bene, che la vittoria s & che per la vittoria, che è il fine, fi fà tutto quello, che fi fa nella guerra. Perche dunque il vincere e il fine di coloro, che comandano à gli efferciti. no fi cofigliano esi, se il vincere sia bene,ma se sia bene di vsar questo, ò quel l'altro mezzo per vincere. Et è necessario, che nelle cose, che si bano da fa re per gli buomini, il fine sia sempre certo, & determinato, perche il fine nelle humane operationi è come i primi principij, i quali sono sempre cerusfimi nelle bumane speculationi. Anzi metre ona cosa no fosse ben certa, & determinata, no fi hauerebbe mai per fine; & cofigliando fopra di le ,non fa rebbe configliare fopra il fine, ma fopra il mezzo da permenire à qualche al tro fine. Come debbe per auentura quuentre al Carmagnuola Capitano Generale

## LIGRO PRIMO.

nerale de'Signori V inetiani, cui fù da loro tagliata la testa per imputatione ( come dicono ) che hauesse pornto vincere, & non bauesse voluto. Et que Sto fe pur fu vero, è credibile, che annenisse ; perche debbe egli dubitare, & finalmëte credere, che il vincere no fosse buono per lui; & ciò perche non denea egli banere per fine del suo guerreggiare la vittoria ; ma qualche altra cofa ; & come à dire il trarre dalla lunghezza della guerra quato più großi guadagni ei potea. I quali si fece forse à credere, che mancare gli do neffero, mancando (vinto ch'egli baueffe ) la guerra ; & come prima il Vinetiano non banesse baunto di lui più bisogno. Ma comunque ciò fosse, ba fla, che ( come fi è detto ) non fi configlia mai fopra il fine. Ma perche fi ritronano fini, che sono come voltimi termini di vna parte delle nostre opera tioni, or principij di vn'altra parte, auniene, che quel, che è fine bauendo rispetto ad vn consiglio; si prende come mezzo, da peruenire ad vn' altro fine, in rifpetto di m'altro configlio, & che così fopra effo fi poffa l'hua mo configliare, non come fopra il fine, ma come fopra il mezzo da pernenire ad vn'altro fine . Ne ci configliamo, se non di quelle cose, che habbiamo à far noi, à quei, che sono in cura di noi. Ciò auviene, perche è molto grandemente difficile lo antiuedere, come si appartiene di fare al consiglio, or il ritronare l'esito, che deono bauere le attioni humane, che per natura sono. contingenti, & per ciò variabili, & piene di dubbio . Et non effendo lo baner contezza di ciò di alcun pregio, se non quanto giona per reg gere, er go. sernar le operationi proprie di chi si consiglia, o di coloro, che sotto la cure fono, & fotto il gouerno di chi fi configlia, niuno è, che fenza prò volontieri si affatichi in consegliandosi circa quello, che gli stranieri banno à fare, Tutti adunque, che si consigliano, ciò fanno solamente intorno alle cose, che eßi dubitano, fe effer deono, d non deono da loro, d da quelli, che sono nel gonerno loro operate. Nè per ciò di tutte le operationi, che habbiamo noi à fare ci configliamo ; ma di quelle solumente , che sono dubbiose . Et che dubbiofe non fiano le cofe, che banno da effere operate da noi, o per confeguente, che non debbano, nè in disputa, nè in configlio effer poste, le più vol se per due cagioni suole annenire. La prima è quando à qualche arte si appartengono, le quali appo coloro, che l'arte sanno, dubbiose non sono , perche sono determinate dall'arte. Onde è, che niuno buon Musico, o buon Grammatico si consiglia, come egli debba cantare senza far dissonanza, d parlare senza far barbarismo . Et chi di ciò consigliandosi andasse , darebbe à credere, che egli no bauesse ben l'arte appresa.Ma ciò ha luogo in quell'ar ti, le cui operationi sono determinate, & certe, & no in que, che in determi nare bano bifogno di molta cofideratione; com'è la medicina , la architettu ra, or l'altre tali. Percioche nelle operationi dell'arti così fatte hano etiadio i grādi arsefici di cõfiglio mestieri. La fecŏda cagione, per la quale le nostre attioni

1

1

Ę

£

í

\$

ţ

Ņ

ø

3

mioni fi goffono fpedir fenza cofiglio fi è perche comuque fi facciano,poco importa. Onde e, che voledo io andar in piazza, non mi accade cofigliar per qual via io vi debba andare, poco importando, se per questa, ò per quella io vi vada. Et el ordine del configliare tutto contrario all'ordine dell'operare. Conciosia, che il fine, il quale nella intentione, & nell'ordine del configlio è il primo, nell'ordine della operatione è l'oltimo. Nella intentione, per essempio, di vn Principe, che muouere disegni vna guerra, è principalissimamente la vittoria, la quale è il suo fine, & sopra questo non si con figlia egli punto, perche è certo, og determinato appo lui, che la vittoria è buona. Onde senza consigliarsi altramente è egli deliberato, & vuol vincere in ogni modo, pur che possa. Et si dice, che il fine nell'ordine del confi glio è il primo, perche ciascuno prima si costituisce il fine, & fatto, che ega bà ciò, và col configlio ritrouando i mezzi proßimi al fine, & poi gli altri di mano in mano, fin che si conduca à quello, che far si deue inanzi ad ogni dtra cosa. Il che si come è vltimo nell'ordine del consiglio, cosi è il primo nell'ordine della operatione. Si consiglierà egli dunque primieramente, se per vincere sia più opportuna la fraude (per essenzio) d la forza aperta. Et presupposto, che il configlio della fraude non proceda, & che bisogni adoperar le forze, & venir' all'armi ; si consiglierà di quant'arme è necessario, che si proueda, del numero de cauallieri, & de' fanti. Et non hauendo de propris à bastanza si consiglierà da qual natione possa hauere de mercen sarij, o da quali Prencipi, o Republiche de gli ausikarij, o per qual modo fi habbiano ad effercitare, & far buomi propry, & onde poffa per fopplire à tutti i bifogni della guerra prouedersi di caualli, di armi, di uetto naglie, or di altre munitioni. Et finalmëte conosciuto, che in ciascuna di que fe cofe bisogna il danaio, il qual si suol dire, che è il neruo della guerra; tutti i fuoi configli termineramo in questo, che bisogna trouar danari, o che per bauerli è necessario, impegnare, & vendere le intrate publiche, grauar'i fudditi, of far cofe fimili. Et da questo, che farà stato l'vitimo, quanto all'or dine del cosiglio, comincierà l'ordine della operatione, perche ciò farà egli incontanente, o poi di mano in mano le altre cofe, secondo, che configliando faranno state risolute da lui ; sin che finalmente si condurrà alla battaglia; o poscia alla vittoria, che è il fine suo, o fu il suo primo intento, o farà l'oltima operatione. Et perche tutti i mezzi da peruenire à qualche fi ne, tanto sono buoni, quanto hanno buona proportione col fine in tutti i con figli non si trauaglia per altro, che per conoscere questa proportione. La qua le è piena di dubbio & incerta sempre, altramente non accaderebbe di metterlo in disputa, ne di consigliaruisi sopra . Et perche le cosc dubbiose non si possono chiarire, se non per le certe, ouero per quelle, che sono manco dubbiofe; fi dice, che in ogni configlio per ben rifoluerfi delle cofe dubbiofe, bi-∫ogna,

#### LIBRO PRIMO.

sogna, che siano due cose certe. L'ona èil fine, sopra il quale habbiame detto, che non si consiglia, perche prima, che si incominci à consigliare, A certo ; & questo fine è sempre la propositione minore del Sillogismo operatino. L'altra cosa certa, che si ricerca, è lo argomento, che ne sà sede, es ne certifica delle cose dubbiose. Et questo argomento è sempre la proposition maggiore del Sillogismo, la quale è di mestieri, che si prenda d da sensis o dalla esperienza, o dall'autorità, o da qualche scienza speculatina, o prattica. Onde presupponendo, che vno si consigli se debba entrare nella religione, d nd, farà il Sillogismo operatino in questa maniera. Ogni buomo, che voglia più sicuramente saluar l'anima, deue imprendere di ossernare non folo i precetti, ma ancora i configli di Giefu Christo, come fi fa nelle re ligioni. Questa è la propositione maggiore del Sillogismo ; & la seconda cer tezza delle due, cbe si ricercano; la qual si prende dalla autorità di Christo, sbe(come è nell'Euangelio)diffe, se tu vuoli effer perfetto, và, & vedi quel, che bai, & dallo à poueri, & bauerai il theforo in Cielo, & vieni, & fegui me. Et poi dirà. Io voglio sicuramente, quanto si puote il più, saluar l'anima mia . Es questa e la minore propositione del Sillogismo, & la prima certezza, & il fine, sopra il quale babbiamo detto, che non si consiglia, per she sempre è certo, & determinato. Et vliimamente farà la conclusione, che risolue il dubbio, or dirà. Adunque deuo io entrare nella religione, one si osseruano etiandio i consigli di Giesu Christa. Et da questo apparifce, che nelle attioni humane, non altrimente quasi, che nelle scienze speculatine, le cose dubbiose si chiariscono per le certe.

## Delle conditioni, che fi ricercano al buon configlio & delle sue parti, che sono l'inuentione, & il giuditio. CAP. LXXVIII.

Far, che'l configlio fia buono, fi ricerca inanzi ad ogni altra cofa, che fia buono il fine, fopra il quale (come dicemmo) non fi configlia, ma bifogna, che fia determinato; prima che l'huomo cominci à configliarfi; & oltre à ciò, che il mezzo, che fi prende per arrivare à tal fine, fia fimilmente buono; & qualunque di queste due cofe mancasse di bon tà, il configlio riuscirebbe cattino. Percioche se vono fi costituisse von mal fine, etiandio, che per arrivare pensasse di vsar buoni mezzi, secondo che fe ce Mallio Capitolino, il quale con atti di fartezza, & di liberalità, & col fare benefitio à molti, penso di opprimere la commune libertà, & occupar la Republica, che era il suo fine; farebbe mal consiglio. Et similmente mal consiglio farebbe fe uno cercasse con cattiui mezzi arrivare ad vn buon fine; & che (come à dire) à fine di poter dare di molte limosse, pensasse re.

ve. Si come nelle cose speculatine vgualmente mal concluderebbe chi con false ragioni volesse pronare il vero, & chi con le vere volesse affermare il falso. Et perche al consiglio concorrono duo atti della ragione, che sono la inuentione, o il gindicio, conciosia che con la inventione si ritrovano i mezzi opportuni da peruenire al fine, che l'huomo si ha proposto; & co giudicio intra i mezzi ritronati dalla inuentione, che molte volte son molti qual fia il migliore, & con quali circostanze vfato effer debba, fi discerne cio è se in questo, d in quel tempo, se in questo luogo, se in questo modo, o fimili : auniene spesso , per che si manca in vno di detti duo atti , che il con figlio difettofo, & manco riesce . Et questo è perche si tronano de gli bno mini, che sono ben sofficienti à far l'ono, ma non ambiduo gli atti predetti essendo rarissimi coloro, ne'quali queste sofficienze amendue compiutamen se concorrano. Onde è, che alcuni fi vedono spesso, che sono di pronta in uentione, i quali vsiamo noi di chiamare ingegnosi , ma mancano di giudi tio, & altri, che non sono di molta inuentione, ne ricchi assai di partiti, m banno giuditio faldo, & fino. Il che può nascer tal volta in qualche part dalla complessione. Percioche i colerici, essendo spediti, & pronti nelle l ro operationi, con più prestezza, & più prontamente de gli altri, ritrona no i buoni mezzi. Et i maninconici, perche, (se non danno nello estremo sono graui, & considerati, più saldamente, & più drittamente giudicano che g li altri non fanno. Ma ciò autiene molto più per la dispositione, de fensi interiori . Percioche à coloro , che banno ben disposto l'organo del imaginatiua, non è punto difficile il formar molti . & diuersi fantasmi . G de riescono di prontissimo ingegno, & di facilissima inuentione. Et que che banno ben disposta la istimatina, o cogitatina, che vogliamo dire, sogli no effere di dritto giudicio ; fi come etiandio coloro, che hanno ben difpof il senso commune. Perche apprendendo quel senso le cose, così come son er non altrimenti, non lascia, che si inganni lo intelletto; il quale gindi per le vere imagini, delle cose dal senso commune apprese. Et oltre à qu fe cagioni, che naturali sono,nasce anche la bontà di detti due atti, & ma mamente del giuditio dalla speriëza di molte cose.Percioche souente acead che vna cosa à chi poco bà veduto, par buona; & che la medesima da e molto hà pratticato, pessima è giudicata. Fabio Massimo era dannato e sutto l'effercito suo, & quasi da tutta Roma , perche parea loro, che perde se molte occafioni di venire alle mani con Annibale ; le quali esi creden no effer buone per vincerlo tosto. Ma da Fabio, effendo prudente molto, naturalmente accortissimo & Capitan vecchio, & per ciò grandemente e fercitato, & elperto, era giudicato, che follero cattue tutte, or che per pi cere non ci foffe altro modo, che di allungar la guerra. Stimando egli, c il tempo deuesse mettere il nemico, che era in terra altrui, in molta necessi di ogni

# THOME BAR ON PRIME OF A TOME OF A

di ogni cofa, & finalmëte confirmarlo fenza combattere. Nafce anche il buo giuditio da gli habiti virtuofi cofi speculatius, come morali, ma più che da ogni altra cosa dalla gratia del Signore.La quale, se ben non leua affatto la ignoranza dello intelletto, lo purga nondimeno da molti finistri, 15 falfi cocetti, & lo riempie de'veri, & de' fani,non lasciando,che facilmente s'inganni in tenendo il bene per lo male, ne il male per lo bene. Di che segue, che l'huoma, che è in gratia di Dio , configliando giudica drittamente circa i mezzi, che da lui si cercano per lo fine, se non di vincer guerre, o di acquistar gradi, o bonori del mondo, o di farsi ricco, almeno di vinere virtuosamente, dy di far quelle cose, che conducono alla vera beatitudine. Et la medesima gratia, adducendo seco non pur le virtù Theologiche, ma le movali tutte ancora, tiene in freno gli bumani affetti, & fottomettendo ( qua to fi puote il più in questa vita ) all'appetito ragioneuole il sensitino, fà arde re la volontà nel santisimo amore del vero bene, & l'empie dell'odio del peccato, che è il vero male. Onde non fi bà da temere, che ella fi costituisca alcun fine de configli, che virtuofo, o fanto non fia. Et questo basti del co figlio, che è il primo atto,che la volontà, & la ragione fanno, (come fi è des to ) circa le cose, che fi vogliono per lo fine.

Del confentimento atto di volontà. CAP. LXXIX.

O P O il configlio fegue il confentimento, con cui l'buomo, poi che fi è configliato, accetta quello, che giudica effer buon mezzo da peruenire al fine, che si bà proposto. Et bo detto, che l'huomo col consen, timento accetta, perche il consentimento è solamente nell buomo, che bà in Sua balia il proprio appetito,37 non è ne'bruti animali.Et se ben si vede,che esi mettono in opra, i esse guiscono quello, che hanno nello appetito, ciò na sce in loro,no como ne gli buomini, dal consentimento, ma dall'impeto della Passione,che gli caccia. Non effendo il confentimento al tro,che l'applicatio ne,per cosi dire, dell'appetito, ad accetta re quel, che il consiglio giudica buo No. Ilche fare pro priamente non poffono i bruti,iquali mancano di cofiglio, O non comandano à monimenti del loro appetito ; ma più tosto sono esi co mandati da tai monimenti , cui non banno poffanza di repugnare. Et bò det to,cbe l'huomo col consentimento accetta,per dimostrare,cbe questo è atto dell'appetitiua, & non dell'apprenfina virtù.Conciofia che accettare non è altro, che deliberatamente voler quello, che si propone. Il sentir'è ben'atto della vintù, che conosce; ma il consentire, che è vn'accostarsi. & cogiungersi co chi sente, si appartiene alla wirth, che appetisce. Di maniera che il cogiun gimento, che la volotà fa co la determinatione fatta dal configlio, è propria mente confentimento. Et si dice, che è atto di volontà, perche à fignificare la Potenza, da cui tal'atto procede, pare, che fia di ogni altra voce più accocia questa Y

Digitized by Google

questa che è più vfata ; ma chi voleffe più propriamente parlare ; baureb a dire, che il confentimento è atto di libero arbitrio. La qual voce nomin ben la medefima potenza, ma in quanto ella produce gli atti, che rifgua dano, non il fine ma i mezzi da peruenire al fine, qual'è il confentimeto, cl mai non rifguarda il fine, come diremo . Et pershe il confentimento no fe d mai, fe non à quelle cofe, che configliate fi fono, bifo gna dire, che l'ordine d gli atti humani, che escono immediatamente dalle potenze ragioneuoli v fo le cose,che si banno da fare, sia,che prima lo intelletto apprende, 17 con fce il fine, & poi la volontà affolutamente, & fenza altra confideratione d mezzi lo vuole. Et perche lo intelletto conosce, che al fine non si può arr uare senza i mezzi, che al fine conducono, la volontà comincia a risguarda il fine con quell'atto, che intentione si appella; la quale vuole il fine, in qua to fi può co mezzi acquistare; o quindi la ragione spinta dalla volontà, cu configlio cerca i mezzi da ottenerlo; & tronati, che gli hà, o gindicatoli o portuni, il libero arbitrio col confentimento gli acetta, tanto fe fono molt quanto se vn solo . Ma perche di molti mezzi tronati auniene, che vno fi più proportionato al fine ; & che per ciò più piaccia, che gli altri, il med fimo libero arbitrio con la elettione, che è il principal fuo atto, di cui fi par rà poco appresso, lo prende, anteponendolo a tutti gli altri. Ma se il costella non hauesse trouato, & giudicato opportuno, & proportionato al fine, altre che vn mezzo solo;il confentimento, & la elettione non sarebbono, se no vn folo atto, & non duo. Ne alcuna differenza vi baurebbe, fe non, che il m defimo atto fi chiamerebbe confentimento, in quanto accetta il mezzo, ch piace, or fi chiamerebbe elettione , in quanto antepone questo , che piace quelli, che non piacciono . Ma perche da quello, che si è detto , segue , obe a natural mouimento dell'appetito verso'l finesche semplice volontà è chiam zo,non fi conuenga il nome di confentimento,il quale fi dà solamente a que le cofe,che il libero arbitrio accetta non naturalmente,ma feguendo il giu dicio della ragione, dopo efferfa configliato . Refta, che falamente le cofe, ch si apprendono,non come fine, ma come mezzi acconci a codurre a qualch fine,cadano,fotto il confentimento,non altrimenti, che fotto il configlio ; de che gli atti della volontà,inquanto risguardano il fine, consentimenti esse non possano. Conciosia che non cadendo il fine sotto il consiglio, è impos bile, che cada sotto il consentimento, che sempre và dietro al consiglio . Mi gli huomini(come di sopra si è detto)non si consigliano, se non delle cose, ch eglino hanno da fare. Et le attioni humane si deono giudicare, & drizzar fecondo le ragioni dinine, che altro no sono, che la legge eterna, da cui, com da fonte principalisimo si deriua il lume naturale, che babbiamo, che è la isteffa legge della natura, & appreffo l'altre leggi diuine, & bumane. Et per ebe(comeal suo luogo fù detto) alla parte superiore della nostra ragione . appartieeppartiene di prender consigliorgindicares of drizzar gli atti bumani, secon do le regioni dininessi dices che il consentimeto, che sempre segue il cossiglio, è atto di libero arbitrio, secondo però, che è drizzato dalla parte superiore del la regione. La quale perche molte volte dalla sensitina suiar la sciandos, mă va di consigliarsi, con le ragioni eterne, of dinine, cui seguendo no fallirebbe, unuione, che gli imomini dando consentimento à quello, che no deurebbono, falistono, cor da questo principalissimo măcamento tutti i falli nostri, o i no fari errori si derinano.

## Della elettione atto principale del libero arbitrio. CAP. LXXX.

👞 I 🗚 che fi è ragionato del configlio, 🕫 del confentimento; che vanno auanti,resta,che diciamo della elettione,che ne gli atti della volonta fegue, dopo che si è consegliato, or consentito; or alla quale, come a fine. sono ordinati il consiglio, & il consentimento. Percioche l'huomo si co figlia, or alle cose ritrouate, or giudicate buone dal consiglio, consente a fine di poter fare conueneuole elettione, che è il proprio atto, o la principal'ope ratione del libero arbitrio, nella quale concorrono la ragione, & la volontà. Percioche la sostaza dell'atto, detto elettione, procede dalla volontà; & cid fi dimostra per l'oggetto d'effa, che è il bene, che fi ordina a qualche fine. No banendo dubbio, che qualunque bene come tale, è sempre oggetto della virtù,che appetisce & non mai di quella,che conosce Et si dice,che la elettione eanche atto della ragione, inquanto il suo oggetto non si appetisce per se; ma è sempre ordinato a fine di qualche altra cosa; & l'ordinare si appartiewe alla fola ragione.Et da questo apparisce,cbe di tutti gli animali sol l'huomo elegge, che solo è partecipe di ragione. Gli altri ben'appenscono, ma no eleggono; perche no possono ordinare una cosa à fine di un'altrasmon poten do,come à dire,mangiar'affine di viuere , ne vsar l'atto uenereo affine di ge nerare. Et se ben fanno & l'uno, & l'altro; & dell'atto venereo segue, che ge nerano; or che viuono del mangiare; non fanno esi nondimeno ne l'altro, ne l'uno à cotal fine,nö conoscendo la proportione,che l'atto venereo hà col ge nerare, o che il mangiare bà col viuere; ma per istinto di natura, fan questo, U quello.Esfendo l'appetito loro drizzato non tato dalla cognision propria, come è il nostro, quanto dall'altrui; che è quella dell'altissimo Iddio, che hà ordinato, or conferna per questa via la natura . Et secodo che, (come di sopra si è detto) non si cossiglia sopra il sine, il quale sempre si presupone, & è necessario, che auanti, che si elegga; sia nella intetione di chi elegge; così anco ta bisogna dire, che la elettione sia no del fine, ma sempre di alcuno de mez-Riche ad ottenere il fine pajono proportionati . E be vero, che (come altre volte У

volte fi è detto ) si trouano certi fai, che non sono vliimi ; percioche soi talmente fini di vna cosa, che sono anco principi di vn'altra. Et questi puffono ben' cleggere, non in quato fono fini, ma folo inquato fono princip ouero mezzi opportuni da peruenire à qualch'altro fine.Come per essemp il fine del Medico è la fanità dell'infermò.La qual il Medico no elegge, pel l'hà nell'intentione, & la vuole prima, che vega all'atto dello eleggere; ma elettion sus bisogna, che sia di questo, ò di quel rimedio proportionato al fi intento della sanità dello infermo. Può ben' esfere, che la sanità , che è il fu vltimo quanto alla o peratione del Medico, come Medico, sua dallo infern eletta, & procurata, come mezzo atto à condurlo ad vn'altro più alto fin che forse effer potrebbe la sanità dell'anima; giudicando egli di poter san in seruitio di Dio far molte cose, che non potrebbe infermo. Et cosila se nità del corpo dell'infermo, che dal Medico non potea effer' eletta , perch era il fin suo, può eleggersi dall'infermo, che col mezzo di lei alla perfet fanità dell'anima spera arriuare. E aduque la electione mouimento di 😿 lontà, per lo quale (i muoue ella à voler qualche bene, no per esso, ma ju quanto co effo intede ella farsi grado ad ottenere qualche altro bene. N questo atto di volotà, per lo quale prende ella vna cosa, come acconcia, e proportionata à qualche fine, si chiama elettione propriamente, se non qu do di più cose proposte, & dal configlio giudicate acconcie, & proportion te al fine, se nc prende vna. Conciosia che la elettione di vna cosa è sempr con vn certo rifiuto dell'altre, che erano proposte, alle quali la eletta si an tepone . Ne si eleggono mai se non le cose possibili ; percioche quel, che è in posibile, non puote effer mezzo proportionato ad alcun fine . Onde e, ch fubito, che gli huomini, configliadofi incontrano ne mezzi impoßibili , la sciano la impresa, perche la impossibilità de mezzi sa, che etiandio il fin imposibile sia . Il mezzo da volare sono l'ali, & da nauigare sono le nam fe à gli huomini fosse così impossibile il farsi le naui, come è il farsi le ali, sa rebbe loro impossibile il nauigare, come è il volare. Anzi tutte le elettion nostre sono sempre di qualche nostra operatione, ouero di qualche cosa, all quale si aggiungono le nostre operations. Come quando à fine di andare Roma, ci eleggemo, d di gire à piedi, che è tutta operation fatta da noi , d . cauallo, il quale non è cosa fatta, ma bene operata da noi al fine intento. Et fimilmente quando la Chiefa fi elegge il Vefcouo, & la Città il Maeftr to, il fine dell'ona, & dell'altra è il buon gouerno, alquale si peruiene co mezzo del Vescono, & del maestrato, che come tali sono fattura della Chi fa, & dalla Città, & da loro operati al fine intento del buon gouerno. Et f ben la volontà ( come di sopra si disse ) tal volta sanecessariamente l'atte fuo, come aumene quando fe le propone cosa,che in qualunque modo si con fiders, non fi ci vede alcuna mistura di male, ò disetto di alcun bene ; ma è tu ta, T

ļ

## LIERO PRIMO.

in, & in tutte le parti perfetta; qual' è la beatitudine, cui vogliamo noi nev eessa alla elettione, che è atto di libero arbitrio, è impossibile, che s'imponga neeessità. Percioch'ella (come si è detto) non cade mai sopra il fine, ma sem pre sopra le cose, che si ordinano al fine. Le quali, d che siano attioni nofire, d altre cose adoperate da noi, non sono mai tanto perfette, che per qualche rispetto non babbiano in se alcuna mistura di male vero, d apparente, d di mancamento di bene. Et per questo posso cosi dispiacere, come pia cere, & per conseguente essente, & anco risiutate da noi secondo che più ci piace.

# De gli atti comandati. CAP. LXXXI.

IN'adeffo babbiamo trattato de gli atti della volontà,che eliciti da dos. H ti chiamar si sogliono . I quali parte risguardano il fine , & parte i mezzi, cbe conducono al fine, of sutti vgualmente sono operationi interiori, che Stanno nell'operante, fimili à quelle, che vn Rè fa da sè fleffo . fenza il fernitio di alcuno de'fudditi, ò de'ministri fuoi . Resta hora, che ve. diamo de gli atti comandati dalla volontà giuntamente con la ragione, 🔗 effegui:i da loro steffe, o dall'altre potenze inferiori dell'anima, o dalle mem bra del corpo . I quali atti sono simili d quelle operationi, che vn Rè comădando à ministri, & vafalli fuoi , fà col mezzo loro per tutto il fuo Regno . Et questi atti essequiti dalle potenze inferiori, & dalle membra del corpo, sono materialmente delle dette membra, & delle potenze effecutrici, & for malmente delle potenze, che li comandano. Percioche si come il corpo, che è la materia ; & l'anima, che è la forma concorrono à far l'animale, che è vn' intero, che bà più parti ; così il comandamento delle potenze superiori, or la effecutione delle inferiori, or delle membra fono vno atto folo, il quale è come vn tutto composto di più parti. Et babbiamo detto, che que fli atti sono comandati dalla volontà giuntamente con la ragione, percioche queste due potenze si abbracciano insieme, & l'atto dell'una può preuenire, U effer preuenuto dall'atto dell'altra. Perche hora la ragione discorre, g co nosce, che è bene, che la volotà voglia, & bora la volotà vuole, che la ragio ne difcorra, & conosca. Di maniera, che si come ne gli atti, che si chiamano eliciti, la virtù dell' vna potëza, che prima fà l'atto fuo (della ragione per ef sempio fi ritrona nell'atto, che dalla nolotà fi produce da poi;et è in effo, quafi come nel cor po è l'anima. Così ancora ne gli atti,che comădati si chiamano, la virtù delle poteze, che comădano ne gl'atti delle poteze, 17 delle mebro, che effeguiscono(quasi come forma nella materia, o anima nel corpo)si ritroua.. Einon

Er non effendo il comandamento altro, che ordine, per lo quale colui, cui comanda è ordinato à far la cosa, che gli è comandata, & appartenendo fi alla fola ragione di ordinare, la qual sola conosce la proportione, che la c fa, cui fi comanda, bà con la cofa , che è comandata, bifogna dire , che il co mandamento sia atto della ragione. Ma perche ciò si fa monendo le altr potenze, cui fi comanda, & alle quali fi appartiene di obedire, & il muom re le potenze all'effercitio dell'atto loro alla volontà fi appartiene ( come diffe ) segue, che il comandare sia atto etiandio della volontà. Di che a parifice, che gli atti delle fiere non possono essere mai comandati : perci che se bene si ritruoua in loro la parte mouente, & la parte mossa; nond meno perche elle mancano di ragione, che è la virtù, che ordina, segue che non possano per se stesse ordinare, nè comandare. Nè solamente co mandano le dette due ragioneuoli potenze giunte insieme à quelle, ch mancano di ragione, ma anche à sè steffe. Et questo auniene, perche e leno sopra gli stessi atti loro si riflettono. La onde secondo che la voloni vuole qual si voglia altra cosa, così anche vuol volere, che è l'atto suo pro prio. Et secondo che la ragione intende le altre cose, cost anche intende e intendere, che è lo istesso atto suo. Si come adunque potiamo noi guidicar che sia bene, che la volontà voglia, d che la ragion discorra; così lo potiam etiandio comandare. Ma è da auuertire, che alla ragion (i pro ben coman dare, mouendola all'effercitio dell'atto fuo in genere, ma comandarle, cl ella intenda questa, ò quell'altra cosa particolarmente, & precisamente te non fi pud. Percioche lo intendere in noi fi produce da virtù di lume n surale, à sopranaturale, che non è in poter nostro. Puosele ben comand. re, che ella fi acqueti, ò no fi acqueti in qualche cofa già col difcorfo intef ena non già, che ella tal cosa intenda. Anzi non se le può pur comandar che ella si acqueti in quelle cose, che naturalmente intende, come sono i p mi principi, d le prossime conclusioni : senza le quali star non possono i p mi principij. Conciosia che non si comandano, se non quelle cose, che pi la potenza, cui si comanda, fare, & non fare; & i primi principi sono di c ditione, che couincono lo intelletto talmente, 'che non può negarli, ne pur spendere circa esi il giuditio suo ; ma bisogna per istinto di natura, che n ceffariamente gli affermi, or che in essi si acqueti ; se pur'intorno à ciò si s ne ad effercitar l'atto suo, of ad operare qualche cosa. Si come anche la w lontà necessariamente, & per istinto di natura vuole il bene, che in tutte parti è perfetto ; nè lo può per verun modo (se pur vuole intorno a ciò es citar l'atto suo ) rifiutare. Onde non se le può comandare, che voglia, d c non voglia tal bene, il quale è ella costretta à voler per necessità di natur or non per elettione di libero arbitrio; non dipendendo da noi, nè il vole lo, nè il rifiutarlo. Nè dalle due potenze superiori si comanda à tutte le s feriori

feriori . Percioche le vegetatine, annenga che facciano anche effe i loro atti per lo fine ; nondimeno perche ciò fanno per istinto, & inclinatione di ne ura ; or non perche il fine, d pur la cofa, in che il fine confiste, fia conoscimta da loro, non (i può dire, che effe facciano le loro operationi, perche cofit lor o dalla parte ragionenole comandato. Conciofia che la parte ragionene le comanda non folamente mouendo, ma anche mostrando per modo di vne certa intimatione quel, cheella conosce, & vuol, che si faccia. Di che aunie ne, che le poteze vegetatine, perche non conoscono da sè alcuna cosa, nè so no atte à lasciarsi mostrare dalla virti , che conosce, che è la ragione , non feguono, ne feguir poffono la cognitione cogiunta, ma folamote quella di Dio, che l'bà fatte. Onde non si può lor dalle parti superiori comandar co. sa alcuna. Alle sensitive poteze comadano bene le ragionevoli, ma in parse, & in quato' sono elle in poter nostro, & no più. Ma per intelligeza di ciò bisogna sapere, che gli atti delle potenze sensitive, perche elleno sono tutte legate à gli organi corporali dipëdono no solamente dall'anima, che d il soggetto delle dette potenze, ma anche dall'organo, che è corpo. Ciò apparisce nel veder corporale, che è atto della poteza visina. Il quale perche no depede dalla poteza (ola, ma anche dall'organo, che fono gli occhi, è manifesto, che dall'effere gli occhi più. or meno di posti, la potenza meglio, o peggio fa l'atto suo. Onde posso ben' io comandare alla mia potenza vuina, che vegga, ma per cid tanto, quanto l'occhio mio è disposto à vedere, o non più. Il medesimo auuiene de gli atti dell'altre potenze sensitiue, i quali, in quanto dipendono dall'anima sono bene in poter nostro, & possono effere dalle parti ragioneuoli comandati. Conciofia che il fensitiuo appe tito, quanto à sè segue l'apprensione della imaginativa, la quale obedisce le più volte, & è regolata dalla ragione nel modo , che poco appresso diremo. Et così quanto à questa parte gli atti dello appetito sensitino soggiacciono allo imperio della ragione. Ma in quanto dipendono dall'organo corporale, che è il cuore, & dalle qualità, & dispositioni di esso; percioche il cuore, (come diremo appresso ) non è alla ragione soggetto, se non in pochisima parte; interniene che i monimenti del sensitivo appetito, non mai del tutto soggiacciono alla ragione. Et per questo San Paolo si lamentana, che egli non faceua il bene, che bauerebbe voluto fare ; ma faceua il male, che non haurebbe voluto, & cbe vedea ne' suoi membri vna legge contraria alla legge della sua mente ; la quale lo facca prigione, & lo ponea in seruitù del pecca to. Ne folamente per questa cagione auniene, che gli atti del sensitivo ap petito alla parte ragionencle del tutto non obediscano ; ma ancora perche tal volta il detto sensitivo appetito si commone subito per qualche apprenfione di alcuno de' sensi esteriori, o della imaginativa virtù, avanti che la ra gione se ne accorga, ò che sia à tempo à porti il freno. Et per questo si dice, che la

5.5

che la ragione bà sopra il sensitiuo appetito non assoluto dominio,cioè sim le a quello, che si bà sopra gli schiaui, ma imperio ciuile, et simile alla giurid tione, che i Maestrati banno sopra gli buomini liberi, a quali non possono, non fino a certi termini comandare. Ne folamente è la parte ragioneuo a questa conditione di non effer sempre obedita dalle virtù sensitive, che a petiscono;ma anche da quelle,che apprendono , & conoscono, quali sono sensi interiori, or esteriori . A quali può ben la parte ragioneuole comana re;ma limitatamente, & pur che due cose concorrano . L'una,che l'atto,cl fi comúda, fi babbia a fare intorno all'oggetto proportionato alla potenza che dene effequire. On de perche a fenfi esteriori niuno oggetto è proporti nato ; se non è presente , non potiamo noi , tutto che la parte superiore -commandi gustare i sapori,ne tastare le cose fredde, d le calde se non ci accostano,ne fiutare gli odori, ne vdire i suoni se non ci sono vicini,ne veo re i colori, se molto ci sono lontani. Et così à sensi esteriori, come à gli in teriori sono proportionati tutti gli oggetti, che non sono proprii loro, d a meno communi.Onde non può l'occhio, tutto che siano presenti, vedere i su ni,d i fapori;perche fono oggetti Stranieri, o non banno con gli occhi alci na proportione. Nè puù l'orecchio vdire i colori, oggetti non suoi, m de gli occhi. Ne può il naso fintare le qualità fredde, ò calde, che sono pro prij oggetti del tatto. L'imaginatina similmente non pud formar fanta mi di cose,che mancano d'ogni corporea conditione,perche le cose incorp ree sono oggetti non di sensi,ma di altre potenze più alte, & più nobili,cl i sensi non sono. L'altra conditione, che si ricerca, si è, che l'organo del potenza,cui si comanda,sia disposto,non potendo quella,che comanda,esse obedita, se non quant' è la dispositione dell'organo di quella cui si comand Et per ciò à quei, che sono deboli di occhi, o di naso, o che hanno mal disposi la cella del celabro, che della imaginatina è organo, non si può comandar cbe vedano, d che odorano molto acutamente , d che furmino fantasmi co molta prontezza. Et quanto le potenze inferiori dell'anima stanno sudd te alle ragioneuoli; altretanto, & affai più ancora stanno lor fuddite etian dio quelle membra del corpo, che sono per natura atte ad esser mosse dal ragione,quali fono le mani,i piedi,la lingua, 17 fimili.Sopra le quali purch fiano ben disposte, la ragione hà imperio non simile al cuile, per cui si com da a gli huomini liberi,ma affoluto, o a guifa di quello, col quale fi coman da a gli schiaui . Onde è,che non banno così fatte membra alcuna possanz di repugnare; anzi sono cosi pronte ad obedire, che non si pud se non forse gran pena,discernere, che entri in mezzo alcun tempo intra il comandami to, & l'ubidienza. Lo Stomaco, il fegato, & l'altre membra, che sono instru menti delle virtù vegetatine, non odono il comandamento della ragione, n poffono etiandio effer moßi dalle potenze fensitine; ma folamente dalle w getatine,

#### LIBRO PRIMO.

getatine, che alla ragione non obediscono, come si è detto. Il cuore non obe disce alla razione, quanto al suo monimeto naturale, che è il principio di tut ti i monimenti del corpo, & è quel battere, che si manifesta ne polsi, che altro no è, che lo spingere, or il ritirare de gli spiriti, che escono da lui, or vau no per l'arterie à dare il monimento all'altre membra. Cio auniene, perche niun mommento naturale può effere dalla nostra ragione comandato, effendo tutti comandati dall'autore della natura, che è sopra la nostra ragio ne . Onde è che i nostri, & tutti gli altri corpi grani bisogna, che si muouano verso il centro, & che i leggieri vadano in alto . Anzi non pur'i natura li monimenti delle membra del corpo, o dell'altre potenze dell'anima non pof sono effere dalle potenze ragioneuoli comandati, ma ne i loro stesi ; o per questo non può l'intelletto ( come si disse ) non acquetarsi nella verità naturalmente conoscinta de primi principij, ne la volontà recusare il bene, che non apparisce, che babbia misto olcun male ; il quale ella naturalmente appetifce . Percioche lo acquetarfi in quella. & lo appetir questo fono atti di dabiti naturali in noi, & non soggetti al libero arbitrio. Gli altri monimen ti del cuore, che non sono naturali , ma escono da lui , inquato è organo del sensitimo appetito, a i monimenti delle parti pudende altresi sono bene in qualche parte voidienti alla ragione in coloro, che grandemente flamo aumrtiti ; ma ordinariamente, & le più volte obediscono poco, & măco assai ; che gli atti del sensitivo appetito non fanno. Et cid auuiene, per che tali mo nimenti dipendono da due cagioni. L'yna fonole apprensioni dello intelletto. d della imaginatina, le quali appresentate al sensitino appetito, subito fuegliano in lui qualche paßione, dietro alla quale in vn tratto segue il mosimento di detti membri ; & ciò molte volte ananti , che la ragion ne sia accorta. L'altra cagione, onde i detti monimenti dipendono, si è, che à produrli concorre necessariamente etiandio vna certa alteratione di caldo, ò di freddo, la quale non è per alcun modo in poter della ragione . Et di qui auniene, che i detti membri ne i loro monimenti non la obediscono, se non mol to poco, come fi è detto.

- Dell'vso, atto di volontà. CAP. LXXXII.

Do che la parte ragioneuole bà comandato alle potenze sensitive dell'anima, & alle membra del corpo, refla che elle, cuì si è comandato, & che obedienza le deono, à far l'opera si mettano. Ma perche ciò save non possono da se, essendo inanzi, che ciò facciano, quanto all'atto comandato solamente in potenza. Et non essendo possibile, che alcuna cosa sia di potenza ridotta in atto, se non da qualche altra cosa, che sia sia in atto; bisogna che la volontà, cui si appartiene di muouere le altre Z potenze

6.

potenze ell'effèrcitio dell'atto loro, ciò faccia principalmente, drizzata pe dalla ragione, & cosi, che questo atto di ridutre le potenze à far le loro of rasioni, sia della volontà. Il qual'atto, perche è ma certa (per dir cost applicatione delle potenze all'opera, con voce commune à tutte le application tioni, che di qualunque cofa si faccia alla sua operatione, voo si chiama. Anzi la isteffa operatione ancora, che di tale applicatione segne, pso pa mëte si dicessi come il fendere diciamo effere l'uso della sega. 15 il battere l fo del martello. In vn'altro modo fi mastra, che l'ufo, & l'applicatione, cl li fa, o delle potenze interne, & come à dire della ragione al discorrere, delle membra efteriorizo delle altre cose fuora di noi alle loro operationi, prinsipalmente atto di volontà. Percioche fi come non fi ufa delle membra nd alle loro operationi fi pongono, i piedi ( per effempio) à caminure, or l lingua à parlare, se non medianti le potenze sensitive interiori, ne si v delle cose fuora di noi, o come à dire dell'ascia à tagliare, se non medianti mani, of l'altre membra esteriori ; così le potenze interiori non si metton alle loro operationi, ne si vsa di loro, se non mediante la volontà. Ma come il tagliare del legno non si dice, se non molto impropriamente, esse operatione dell'afcia ; ch'è pura istrumenta , ma si bene del Legnaiolo, ch adopra l'ascia. Così ancora le operationi di tutte le altre potenze, or di tu te le membra, che sono come instrumenti , si attribuiscono alla volontà pri cipale agente. Le cose poi, di che vsano gli agenti principali, all bora ch alle operationi le mettono,non possono essere se non quelle,che col fine bas no rispetto de mezzi opportuni. Et per tal'uso si è imrodotto, che le cos che sono commode al fine, si chiamino villi, quasi conuenienti, che di loro vfi à fine di qualche altra cosa. Del fine quanto à se, & come fine, niun Sa;ma folamente l'buomo lo vuole semplicemente er l'bà uella intention prima che l'habbia in fatti, or di lui fi gode; poi che l'hà già ottenuto. M chi in considerando il fine vltimo, che è la beatitudine;separasse con lo inte letto l'oggetto beatifico, che è Iddio, dalla operatione della noEtra. potenz intorno ad effo,che è la vifione di Dio, fi potrebbe in qualche modo dire,ch del beatifico oggetto vsano gli Angeli ; & le anime, che sono in Cielo; per che lo adoperano ad acquetare il loro appetito in lui, & sono beate veden dolo . Si come fa lo anaro, che banendo posto il sommo suo bene nè danar y a di loro, inquanto possedendoli acqueta in essi la sua cupidigia. Et co questo sono spedito di tutto quello, che della volontà, & di sutte le altre p senze dell'anima trattare intendea.

Cbe

Che le cofe create da Dio-tutte hanno ordine intra loro, & come l'huomo fia ordinato con le creature, che inferiori gli fono, & quello, che da loro riceua. CAP. LXXXIII.

. A B B I A M O fin qui parlato di quello,che è nell'huomo naturalmë te or quanto al corpo, or alle vegetatine virtù dell'anima ce ne fia-📕 mo breuemente speditisperche ci è parso , che la confideratione di ciò anzi fi appartega allo Anatomifla & al Medico, che à chi bà tolto à trat tar dell'hnomo nella maniera, or à quel fine, che noi habbiamo fatto . Ben (i è ragionato affai diftefamente delle sensitine, or delle ragioneuoli potenze. Delle ragioneudi, porche di tutti gli atti nostri quei soli humani chiamar si poffono propriamete, che da effe procedono. Et delle sensitive, perche la mag gior facenda, che habbia chi virtuoso esser vuole, è di tener le sensitine in Vfficio, & alle ragionenoli voidienti. Hora perche le creature sono flate talmente da Dio disposte, che si corrispondono, & banno intra loro va certo or dine sil quale soauemente tutte le congiunge & le lega insieme; & di tâte, & fi duserfe, che sono, & di si contrarie, & discordanti qualità intra loro, fa che rifulta, come di molte parti vno intero pieno di concordia, & di armo nia , quale questo sopra modo bel mondo esfer veggiamo. Et perche l'huomo è parte di effo, E niuna delle parti è per se perfetta, ma solamente quanto ben corrisponde, & dordinata con l'altre parti, resta che diciamo della vatural corrispondenza, & dell'ordine, che l' buomo naturalmente hà con k altre parti di questo mondo, or di quello, che da ciascuna di esse prende.Es perebe Iddio bà fatto, & gouerna le cose inferiori , & men degne per le su periori, or più degne, effendo mendegne intra le creature quelle, che manco fono partecipi della simiglianza di lui, segue, che tutte le cose, in cui non è al wa fimiglianza di Dio, che quella, che chiamano di vestigio , per cmi non lo rappresentano, se non come da gli effetti è rappresentata la lor cagione, siano dell'huomo men degne, o per conseguente inferiori, o soggette à lui.Il quale non pur rappresenta Dio per modo di vestigio, & come effetto di lui, che è cagion prima di ogni cosa;ma per lo intelletto, & per la volontà, che frà untre le creature corporee bà egli foloslo rassimiglia etiandio per modo drimagine; che erma maniera di simig lianza molto più alta, come si dichiarerà di fosto al fuo luogo. Es è ben conueneuole, che l'huomo fopra le sreatu resche mancano di intelletto, babbia per lo intelletto che è in lui maggioran Rate che elleno fiano inferiori, & soggette all'huomo. Percioche per la detta simiglianza della imagine, ch'egli solo frà tutte le creature corporee ha con Dio, naturalmente capace, della vniuer fal prudenza di tutto quello d shele operationi bumane ftender fs poffono ; & della conofcenza delle vniuersali Z

nerfali nature di tutte le cose composte di materia, o di forma, dalle qua può ia qualche modo alzarsi etiandio alla conoscenza delle forme semplic of astraite, quali fono gli Angeli, anzi può con l'ali dell'intelletto arrina fino à Dio semplicisimo, o astrattisimo . Et auenga che le fiere per la vi tù flimatina, che è in loro, babbiano vn certo accorgimento, che in qualch modo alla prudeza (i raffomiglia ciò non è, fe non delle loro particolari op rationi Ma perche sono più maniere di maggioranza dy di soggettione, d chiarando qual fia questa, di cui hora parliamo, dico, che le cose dell'huon men degne, non sono all'bnomo soggette in guisa, che per ciò possa egli m sare le loro nature, d le naturali loro inclinationi, & conditioni, & come dire le qualità de gli elemêti, le virtù delle piante, er de'femi, nè fare, ebe yna Cerna,(per effempio)nafca yn Leone.Percioche tal poffanza bà Iddi folo, che solo à suo piacere può mutar le nature di tutte le cose, & operat fuor dell' ordine , che egli hà imposto ad ogni natura. Ma la maggioranza E il dominio, che l' buomo bà fopra le cofe, che inferiori gli fono, è folan se quanto all' v/o . Percioshe può egli trarre , & da gli elementi , & dall piante, er da eli animali bruti innunerabili commodità, & vfar di lor some di cofe fatte per lui, etiandio vecidendo i detti animali, & vestendo delle pelli loro, & mangiandone le carni, senza abusarsi, o far lor torto & senza contrauenire alle leggi, & à gli ordini imposti da Dio. Il quale n folamente alle creature fatte ad imagine di lui, ma etiandio à molte dell' a sre, bà dato superiorità, & poßanza sopra le cosé di loro men nobili, & walmta, cb' effe (come fatte per le più nobili)fernano loro. Onde veg giam che la materia, come fatta per la forma, & di lei men degna, le serne, che le forme men perfette fernono alle più perfette. Q undi èsche le piant perche banno in fe la vita, 'ofano, & fi fernono della terra corpo non vina o per ciòmen nobile, canando da lei il nutrimento ; o che li bruti , che n pur vinono, ma fentono ancora, lo canano & dalla terra, & dalle piante er che certi animali , ne quali apparisce maggior simiglianza di fortezza d di magnanimità , ò di alcuna dell' altre virtù, come fono i leoni , le aquil U fimili, vfano in cibo loro gli animali men generofi. Et quanto à cofi fat dominio, es à cosi fatta superiorità si intendono quelle parole di Dio, qu do parlando dell' bnomo diffe, Signoreggi , & foprastia à pefci del mare ; gli vecelli, che volano per lo cielo, alle bestie, to à unita la terra. Et aneng sbe molte fetie di animali fiano , cbe di nuna cofa paiono viili all'buome er che molte altre ve ne babbia ancora , che non folo non pare , she alcu vtilità gli apportino, ma lo pungouo, lo affliggono, lo tormetano, or noi o dolore gli danno, quali sono le zenzare, le mosche, le pulci, o altre . Et molte , che per lo veleno , che seco portano, d per la fierezza lo quali sono i lupi, le serpi, i cam rabbiosi, lo feriscono, l'occidono, lo din r4710.

TIBRO PRIMO.

rano. Et similmente sono molte piante delle quali alcune paiono sterili di ogni frutto ville, ò commodo all'hnomo , & alcune lo travagliano, lo aduggiano, lo trafig gono, ( sol veleno, che hanno in fe tal volta gli danno morte. Di che prendono souente molti indiscreti occasioni di lagnarsi quasi di Dio, che babbia riempito l'aria, l'acque, & la terra di così fatte creatures le quali par loro, che non servano à nulla, fuar che à far danno, er incomedo à mi. Ma cio anniene, pebe essedosi l'bnomo col percato fatto ribello à Dio, per vedicare l'offesa di Dio, si sono le inferiori creature ribellane all'incouro all'buomo. Difponedo e ofi la promidenza divina p gloria della giustitia fua di cni fono effe effecutrici. ( miniftre. of le più uolte etiadio della fua miferis cordin:Per laquale vuole, che inostri falli fiano in cofi fatta maniera cafto gati da loro in asto modo, accioche no n'babbiamo ad effer puniti molto più grameméte nell'altro. Et cofi fanno effe l'nifitio,à che fono flate create, in ci fernono, er ci fono vtili à purgarne, ad effercitarne, er à farne p la patienza più grati à Dio; fi come ci fernono, et ci fono villi le amare medicine altresti El quei Medici, ch'adoprano il ferro er il fuoco p rifanarci. Denono duque quegli indifereti, of debbiamo tutti acquetarci. of credere, che fe ben no fap piamo noi, sà Iddio quello à che ciascuna delle sue creature vale et è buona. Maßimamente, che pur veg giamo, che quido anche molte di effe non valef fero ad altro, vagliono. Jono buone a fare co la varietà più ornata, join bella questa gran fabrica dell'universola cui principal bellezza confiste nel la diversa delle specie of de i gradi. Et se gli buomini vogliono nelle lor ca fe baner tal volta delle pitture etiandio di figure firane, 5 mostruase, 6 no buone a verm'altra cosasche à fare con la nonità loro ornamento ; non dewebbe parere Strano à noi,quando anche Iddio si fosse compiacinto di fare in questo Mondo alcune cofe non viili ad altro, che ad ornarlo con la varie tà 15 ad indurre in noi marauiglia di lui, che l'hà fatte. Non debbiamo adi que, quando auche alcune cose ci fossero più grani di quello, che per nostra colpa ci fono, giudicarle cattine, à che ci siano di sonerchio, es che meglio fos fe.cbe Iddio non le banesse create. Accioche non ci internenga, come à quel Ibnomo, che effendo entrato nella bottega di un molto nobile, & grande artefice, or vedendo ini molti istrumenti di ferro, or di altro, che egli non fa pea à che fossero buoni, comincio a giudicarli inutili, or di poi dando per po ra annertenza i piedi in alcuno di detti istromenti, & restandone punto , fi fece à credere, che ne ne fossero anche de dannosi, o de nociui, o bebbe ar dire di doler fi dello artefice, er di biafmarlo, perche tenea cofi fatti istrome. tim bottega: Percioche fi come di quest'huomo pazzo, & prefunsuo fo quel grande artefice, che ben sapea à che fosse buono ciascuno de'suoi istromenti. firife , or fi fece beffe ; cofi potrebbe à ragione rider di noi , or farfi beffe i grandifimos of fapientifimo Iddio.

Digitized by Google

Come

77

Come l'huomo fia ordinato co'quattro elementi, & co i corpi c lefti, & della dependenza, che hà da loro. CAP. LXXXIII

A l'huomo ordine etiandio con gli elementi , & da lor ricenesin q to il corpo bumano, si come anche tutti gli altri corpi misti, di lor 💶 🖌 composto . Non che in esi siano congiunti, 🕁 si ritruouino i qu tro elementi nelle proprie forme, & nature loro;ma inquanto vi cocorro son le proprie loro qualità, nelle quali fono le virtù delle dette nature. Et proportione, che di tal concorfo rifulta, è la propria di fossitione, la quale la materia acconcia à riceuer la forma di questo, di quel corpo m Ro. Hà etiandio ordine l'buomo co'corpi celesti, da quali, come da conde cagioni, che operano in virtù della prima e che è Iddio, dipe dono i corpi inferiori, quanto à tutti i lor monimenti, che sono molt mouendosi tali di loro,non solamente da luogo a luogo, ma anche per nia generatione, or di corruttione, or di quasi innumerabili varie, or contin alterationi, non stando pur mai per spatio di on' bora nel medefino stato Et perche ogni moltitudine ba principio dalla vnita,come fi utde ne nume auniene, che questi nostri molti monimenti, si riducono non altramente, c gli effetti alla lor cagione, al monimento de Cieli; il qual non è che di va fola maniera , & ( come veggiamo ) circolare , & è il primo di tutti i m nimenti, che sono in questo vniuerso. Et ben conviene, che tal mouiment effendo il primo, & vn folo, fia cagione di tutti gli altri. Conciofia c quel, che è primo in ciascun genere, è sempre cagion di tutte le cofe, che c prese sotto tal genere si ritronano. Si come il fuoco; che è il primo intra t te le cofe calde, è cagione del caldo, che in tutte le altre cofe tronar (i pu se. Ma perche babbiamo detto, che i corpi celesti non banno altro, c na fola maniera di mouimento, che è quello, per lo qualo di continno ci girano intorno ; bisogna intendere , che essi di quest' una sorte di monime to, hanno diuersi principij. Il primo de'quali è il grandistimo Iddio, prin motore, il quale come fine inteso, amato, or desiderato, muoue gli Ange deputati à cio; & esi mosi in questa maniera da Dio, muonono i Cieli p amore, & per defiderio, che banno di rassimigliarsi à lui . La qual simiglia za confiste in questo, che fi come Iddio dona l'effere, dispone, o conferi ogm cafa nel mondo inferiore, o superiore, o in tutto l'vniuerfo. Cost qu Ri Angeli non per se stessi immediatamente, ma col mezzo del monime to de Cieli, producono in effere, dispongono, o conservano le cose genera le, & corrutibili in questo inferior mondo, conforme alle idee, che Iddio ba nella sua divina mente. Et non solo muoue Iddio i Cieli, come fine an so, ma anche come cagione efficiente . Non che fia egli applicato à gira imme-2.

### LIBROPRIMO

immediatamente alcuno particolar Cielo. Ma perche tutti gli Angeli depa tati à muonere i Cieli, che tutti fono fecondi motori, prendono la virtà, che banno di muouere, dal motor primo, che è Iddio . Et così concorre Iddio co gli Angeli, che ciò immediatamento fanno, à muouere i Cieli, etiandio come primo agente. De quali Angeli vno girando da Leuante in Pournte, & compiendo in ventiquattro bore cotal giro, inuone il primo mobile s il quale secondo l'oppinione di alcuni moderni è il nono ; & secondo che altri anco più moderni hanno offeruato, è il decimo Cielo, sui non comobbero gli antichi Dotti,che p lo più fi accordarono,che foffe l'ottano,che è pieno di . Helle fiffe, or rapifce, or fi tira dietro tutti gli altri cieli, che fotto a lui fono ." Questo vn monimento, persbe è sempre di vn medesimo modo,si dise,che d cagione della confernatione, or duratione, che nelle cofe inferiori fi ritrona. Et perche ciafcuno de sette pianeti bà vn proprio Cielo, nel quale, oltre che è moffo dal primo mobile, co cui, come rapiti fi voluono tutti i cielis bà da vn'altro Angelo vn'altro proprio suo monimento, per cui di Ponete in Leuäte si gira sotto il zodiaco. Et di quei vi sono di detti pianeti, che bano altri monimenti ancora ; & altrettanti Angeli, che in virtù del primo motore producono cotali movimenti. Et perche i detti pianeti girandofi diverfamente fe rifguardono infieme , o fi inalzano bora più, o bora meno fopra la terra verfo il Polo; & tale di loro compifce il juo circolo fotto il Zo diaco in manco, & tale in più tempo, anniene così per queste varietà, come per le dinerse virtu, o possanze delle costellationi, o de'segni, che nel Zodiaco sona ; che si producono ne'nostri corpi, i quali da quegli aspetti, da que'segni, & da quelle costellationi qualità prendono, i molti, & diuersi mo nimenti, che dicenamo da luogo à luogo, di generatione & di corruttione, & di varie alterationi. I quali tutti procedono da monimenti de'corpi celesti, mediante il lume, che dalla luce, che è in loro, qua giù si deriua, & fà riflesfione. Il quallume, se ben da tutti i corpi superiori è qua giù mandato, pro cede nondimeno principalmente, come si vede, dal Sole fontana di luce senfibile, che illumina non solo queste cose inferiori, ma i medesimi corpi celesti ancora. Et questa pienezza di luce, che è nel Sole, & la vicinanza; che la Luna più di ogn'altro pianeta bà con la terra, fono cagioni, che questi duo corpi luminosi, siano più di tutti gli altri efficaci d produrre effetti in queste cofe basse. Ma con tutta la loro efficacia non bastano ne questi, ne gl'altri celests corpiser non sono sofficieti ad imporre sempre alle cose, che alle loro operationi foggiacciono, necessità affolutamente . Conciofia che esi i loro effetti quà giù producono non immediatamente, ma medianti le cagioni par ticulari, le quali può auuenire, che siano deboli, & così che per lor difetto resti, che gli effetti non seguano. Percioche può per essempio accadere,che was costellatione, per quel, che tocca à lei, sia sofficiente à produirve stette lità :

ltà; ma perche cid bisogna, che faccia medianti le qualità del freddo, del caldo, dell'bumido, & del secco, le quali possono per dinersi accideti es maggiori, à minori di quel, che si ricercherebbe à produr tale effetto spud courere, che tal effetto, non segua. Hanno oltre à sid le Stelle bisogno, p produrre gli effetti loro, che la materia fia preparata, & disposta à rices le celefti impressioni . Di maniera che faccia pur quanto può grandi impr fioni il Cielo, che non esfendo la sua virtù infinita, come è quella di Dio, qual puònel medefimo istante preparar la materia, o imprimer la form andranno vote di effetto le sue impressioni ; se la materia non è connener mëte difposta Et posto ancora,che la materia, come effer puote, fia prepa te, or difposta da qualche altra cazion celeste , nondimeno perche il coco di due, ò di più cagioni non ordinate intra loro è per accidente,no fi può p eià dire, che i corpi celesti siano sofficienti à fare, che queste cose inferio ricenano di necessità sempre le loro impressioni. Ma comunque ciò sia s le altre cose, certo è, che sopra le operationi bumane non imprimono's seffariamente ; & cbe puòl'bucmo col libero arbitrio suo impedire gli fetti de corpi celesti,non solamente in se stesso,ma anche nelle altre cose,a quali le bumane attioni (i stendono. Percioche fe bene ha Iddio dato a ci Ri corpi la virtù di imprimere dirittamente sopra tutti i corpi inferiori , i tra i quali sono anche gli humani,cotal virtù non ha luogo,ne si slende s pra le anime bumane; perche elle, tutto che for me fiano di questi nostri co pi, fono nondimeno fostanze spirituali fossistenti, o più degne, che i cieli. I onde i cieli per se sopra di loro,in quanto sono tali , non hanno possanza cuna;ma in quanto poi elle informano questi corpi , & fanno vn'intero c effo loro,banno i cieli indirettamente, or per accidente, ciò è per rispetto a carpi, cui sono voite; sopra le operationi delle anime bumane qualche pe fanza.Percioche le operationi escono dalle potenze;le qualis (come si è m frato) parte sono sensitine, or legate a gli organi corporali, or parte rag neuoliste quali non banno organiser non sono legate ad alcuna parte del c po . Diche segue, che imprimendo i corpi celesti ne gli organi delle poten sensitiue, banno possanza sopra le operationi di dette sensitiue potenze : n fopra le operations delle ragioneuoli, che fono lo intelletto, et la voloni non banno possanza alcuna, se non assai debole, o molto indirettamente, in quanto lo intelletto, o la volontà prédono nelle loro operationi in qu che modo dalle virtù sensitine. Di maniera che la possanza, che l cielo sopra i corpi nostri, aggiungne medianti gli organi corporali alle potem fensitive dell'anima, er medianti queste arriva finalmente stanca, er indeb ta in qualche modo alle operationi delle ragioneuoli ancora,come si è dett ma in quelle dello intelletto assai più, che in guelle della volontà. Et è ciò, p sbe lo intelletto, se dalle sensitive potenze no gli fossero proposti i fantasn non po-

# CICLIBRO PRIMO

non potrebbe per alcun modo produrro le Jue operationi. Onde se la fantasia virtà sensitina è impedita, o perturbata da corpi celefii, segue necessariami te impedimento, & persurbatione anche nella operatione dello intelletto. Ma se i corps celesti tranagliano l'organo dello appetito sensitino, or che per questo le pasioni di lui si commuouano, elleno, se ben'banno qualche forze ad inchinar la volontà, non possono piegarla, se ella non vuole, & resta in poter suo di muouersi, d di non si muouere, di seguire, d di non seguire gliim peti delle passioni, & le impressioni celesti . El per questo concludiamo, che il Cirlo habbia molto poca possanza sopra la volontà; da cui le operationi de gli buomini principalmente procedono. Ne à questo repugna, che gli Astrologi molte volte predicono le guerre, & gli altri effetti , che pur depë dono dalla volontà, & dal libero arbitrio humano . Percioche questo aunie m, per che la maggior parte de gli buomini ne gli affari loro seguono non taragione, come dourebbono, & potrebbono, ma il sensitino appeiito, & le proprie passioni, sopra le quali le Stelle hanno la forza, che si è detto. Es pochifono i veri fany, che lor facciano refiftenza. Ma quei pochi, (fi come gli Astrologi flessi dicono ) signoreggiano le Stelle ; perche collibero an birioloro contrastano, & vincendo le inclinationi del sensitivo appetito. vincono etiandio quelle de corpi celesti.

Come gl'huomini sono ordinati à star sotto gli Angeli, & della maggioranza, che gli Angeli hanno sopra de gl'huomini. CAP. LXXXV.

L Sapientifimo, & grandifimo Iddio è piaciuto per ornar questa sua maranigliosa fabrica, empirla di imumerabili specie di creatu re dinerfe, & differenti intra loro, accioche la infinita bellezza, & perfettion sua, la quale debolmente potea rappresentarsi da poche specie di cofe, fosse tanto meglio rappresentata da molte . Et la diuersità, & la disserenza principalmente consiste in questo, che si come i numeri si auanzano Evn l'altro in quantità, effendo trè più di due, 5 più quattro di tre; cofi volse che le specie si auanzassero & di perfettion intra loro, bauendo Iddio voluto, che le spirituali siano più persette, che le corporali, & le superiori sprunali pin, che le inferiori pur spirituali . Et gli è parimete piaciuto, che ctiandio intra le cofe corporali siano i gradi di maggiore, & di minere perfettione. Et quantunque di ciò segua, che le specie inferiori in rispet-10 di quelle, che loro foprastanno, siano impersette ; è nondimeno ciascuna di esse perfetta quanto à se stessa ; non le mancando alcuna di quelle co-Je, che compiscono il perfetto effer suo. Et accioche tante, & si dinerse spe sie dicreature, quasi come parti si vnissero, o ne resultasse questo intro. cbe mondo

ebe mondo è chiamato, la dinina fapienza volse, che le parti vltime, & baffe delle cofe fuperiori con le prime. J fupreme delle inferiori, fi congi geffero ; & che queste fossero gonernate da quelle . Onde perche la nati corporale è posta sotto la spirituale; & i corpi non operano, se non med se il mouimeto, accioche esi hanessero à far le operationi, per le quali cu ti sono, non potendo alcuna cosa muoner fe stessa quanto a tutte le pa fue ; volse il grandißimo Iddio , come ben conobhero i megliori antichi F fofision è tenuto da facri Theologi , che alcune separate sostanze, che An li fono da noi chiamati, monesfero i cieli, volgendoli, or che dal volgere cieli si producessero in questo mondo inferiore que'tanti monimenti, cbe co inanzi dicemmo . Ne si appartiene à gli Angeli folamente di muou i cieli,ma quei di loro,che soprastanno,così buoni,come rei reggono, er m nono e iandio gli altri Angeli, che inferiori lor sono, come fece (secondo euni ) il Sarafino, che col mezzo di vno de gli Angeli inferiori, mandato lui, purgo col fuoco le labbra del Profeta Isaia . Et come fà anche (secon che il Saluator narra) il demonio; che tornando per li nuoni peccati in cel onde perche gli erano Stati perdonati i vecchi,era vscito vna volta preu fette altri fpiriti di se peggiori, or quiui seco gli adduce . Et ne gli buom poffono cofi i maluagi, come i buoni Angeli produrre quato a'corpi,nou lamente que'monimenti, che naturali lor sono, ma anche i non naturali Di cid, quanto a'buoni fi vide la isperienza in Abacuch profeta ; il qual da vn' Angelo preso per li capelli, & portato di Giudea in Babilonia . Pe che iui col cibo, che egli in giudea bauea apparecchiato, pascesse Daniel che in Babilonia nel lago de'Leoni si ritruouaua. Et quanto d'rei si vide quello, che secondo alcuni hebbe ardimeto di portare il Signore sopra il p nacolo del tempio, & poi sopra nn'altisimo monte. Ne solamete possono buomini effer moßi da gli Angeli buoni, 17 rei, quanto a corpi, ma etia dio quanto alle operationi, dell'anima Secondo che appresso discorrendo p le potenze dalle quali le nostre operationi immediatamente procedono, a mostreremo . Et incominciando da sensi esteriori dicosche in esi in duo m di far si può impressione. In vno proponendo loro gli oggetti, o come à re à gli occhi i colori, & à gli orecchi i suoni. Et in questa maniera non dubbio, che gli Angeli, of buoni, of castini possono imprimere ne sensi nos proponendo loro cofe sensibili, à fatte dalla natura, à di nuono da lor form te. Come interniene quando esi prendono i corpi di aere, & quello strin do figurano, o colorano a lor piacere. Et fotto cofi fatti corpi parlando f mano le voci, or le parole, secondo che nelle sacre scritture si legge, che ma se volte hanno fatto.Poffono anche imprimere ne'fenfi,tra (portando gli l mori, o gli fpiriti, che sono le più sottili parti del sangue, da quei luogbi a corpo humano, one stanno ordinariamente, or adducendoli ne gli orga - di dei-

# LIBRO PRIMO.

di desti sensi, far loro pazere quel, che non è. Come anniene a coloro, a quali,perche banno per la febre riempita la lingua, y il palato di bumor co lerico, & amaro, ogni cofa pare, che fia amara. Et per questa via poffono anche trauagliare, & alterare tutte le vegetatine, & le sensitive potenze, che tatte sono legate à gli organi corporali . Percioche essendo,(come fi è detto ) voidiente la natura delle cose corporali a gli Angeli in lasciarsi da lor mnouere di vn luogo ad vn'altro, è manifefto, che esi mandano l'hu mor colerico, o'l maninconico, o gli altri al cuore, possono accendere in noi la ira, muouere il timore, il dolore, & le altre passioni del sensitiuo appetito, & parimente mandando i medefimi fpiriti, & bumori al celabro; nel quale sono gli org ani di tusti i nostri sensi interiori,possono in noi produrre fantsfmi, of fimili altre ap parenze, come accade à coloro; che fognano . Et tali apparenze sono taluolta tanto efficaci, che paiono cose verisime , esian dio à coloro, che fono desti; come interniene à chi per febre, à per altro ac cidente diuenta frenetico; & come debbe auuenire à colui, del quale si scri ne, che gli parea di esfere cotinno intra bellisimi spettacoli, i quali parendoli verisimi, erano à lui cosi gratische dopo che per opera de gli amici, che gli diedero lo Helleboro, fu rifanato, di loro, che di quel diletto prinato lo banenano, filamentana. Et per questa via possono gli Angeli muouere le parti senfitiue, or medianti le sensitiue in qualche modo le ragioneuoli an sora. Et non solo in questa mamera muouono in noi le parti tagioneuoli, ma anche in altre. Percioche quanto alla volontà ciò fanno proponendole permodo di oggetto qualche cofa come buona, & defiderabile, & quafi in teriormente effortandola, & fuadendola,fi come gli bnomini fuadono,& ef fortono l'un l'altro, or cofi la inducono à prestare il confentimento à quello, ebe esi vogliono. Manè questo modo, nè vermi altro può effer ufato da lo ro tanto efficacemente, che non resti in arbitrio della volontà humana di ac centare, ò di rifintare quello, che da loro fe le propone; & di lasciarsi, d non lasciarst persuadere. Et quanto all'intelletto, si come gli Angeli si parlano infieme, of farmofs l'uno à l'altro noti i concetti loro, cost anche poffono ef fiparlare, & fargli noti à noi. Ma per la diuersità, che è intra l nostro mo do di intendere, og il loro parlano esi a noi, in vna maniera dissimile da quella, che ofano parlando intra loro. Et perche ciò fi intenda, non effen do il pa rlar'altro, che vna manifestatione, che si fa de concetti ascosti n vn intelletto ad vn'altro intelletto, dico, che i concetti noftri stanno chiufi den tro al nostro intelletto da duo (errami. L'uno dla polontà nostra, la qual può tener c biuso, quanto ella vuole, senza mandarlo mai fuora, il nestro concetto, ne mai fin tanto, ch'ella lo vuol celare, potrà efferintefo da al-(una creatura, ma è ben sempre inteso dal Creatore; al quale solo noti sono, E manifesti i secreti di tutti i cuori. Et questo serrame è à noi commune AA C071 2

Digitized by Google

con gli Angeli; Percioche niun' Angelo può penetrare i concetti di vn'al tro Angelo, se egli non vuole. L'altro serrame, che chiude i secreti dell mente nostra è la grossezza del corpo bumano. Questo non è à noi com mune con gli Angeli, che non banno corpo, ma è proprio nostro, o è d conditione, che per esso non passono gli altri d buomini, d Angeli, che sid no , etiandio che noi vogliamo ,penetrare à secreti concetti della mente no Stra, se d con parole, d con altri segni non gli facciamo lor manifesti. M questa differenza vi bà , che a manifestargli à gli Angeli , se esi sono à ci intenti , basta , che ne facciamo i segni dentro nella imaginatina nostra,on essi arriuano. Et questo sia detto quanto all'intendere naturale de gli An geli, percioche quanto al sopra naturale de beato, possono i beati (sens almo)guardando in Dio, vedere i concetti appartenenti alla lor felicità, di Augeli, o di buomini, che siano. Ma se noi huomini vogliamo mani festare i nostri concetti à gli altri buomini, che banno il corpo materiale or groffo,come habbiamo noi, or non poffono veder dentro alla nostra im ginatina, non bastano questi segni fatti interiormente , ma bisogna, cbe no per via di parole, ò di altri segni esteriori mandiamo i concetti nostri a alcuno de'fensi esteriori di coloro, cui vogliamo manifestarli, & che quin di passino a i loro interiori , & poseia all'intelletto,ne'modi, che di sopra a fuo luogo detti si sono. Quanto poi al parlare, che gli Angeli sanno in tra loro, basta, che eglino lenino il serrame della volontà, & vogliano che il lor concetto sia da gli altri Angeli inteso, & subito è fatto. M quando hanno à parlare à noi, & che vogliono imprimere qualche cos nel nostro intelletto, è di mestiero, che esi fi affettino al modo nostro, e che trouino via da penetrarui, aprendo l'altro ferrame, che esi non ban no , 17 babbiamo noi , che è la groffezza del corpo . Per la quale , perch non basta, che esi vogliano, che noi sappiamo i concetti loro, è necessario che ne facciano segni sensibili , & che gli appresentino à nostri sensi esteri ri, onero à gli interiori per via di fantasmi, i quali purificati, er illustra come di sopra si disse, ci fanno intendere. Et per questo modo posson gli Angels parlare à noi buomini, & imprimere nel nostro intelletto questo flato. Ma dopo la resurrettione, se al Signore piacerà, sbe siam intra i benedetti alla destra sua sperche bauremo i corpi glorificati, og chiar or non ci impedirà la grossezza loro, potremo senza altri segni sensibili intendere i concetti de gli Angeli, & de gli altri buomini fanti, subito, che essi vorranno, o similmente essere

intesi da loro, quando ci piacerà.

Delle

्

#### Delle battaglie, & delle tentationi, che di con tinuo gli huomini fostengono dai eattiui Angeli. CAP. LXXXVI.

TASCENDO noi buomini tutti per natura nudi di ogni sapere, I effendo mal'acconci à poter diuenire molto intendenti per le bre uità della vita, che ne lo vieta. Della quale trà che vna parte se ne portano gli anni della prima fanciullezza,in cui per la debolezza de gli organi de' sensi interiori, non siamo noi buoni quasi à veruna operation della mente; & trà che vna parte ce ne rubano il sonno, y le altre occupationi necessarie , poco ci auanza da potere spendere in acquistar notitia. J isperienza di molte cose. Et essendo noi oltre à ciò per le ferite, che ricenem monelle quattro principal poteze dell'anima, all'hora che Adamo primieramete peccosrimasi grandemete deboli, & infermi,gran cosa pare,che Id dio,il quale è somma giustitia, & sapieza, ci babbia posto à cobattere co De mony . Iquali,oltre che ci sono per natura superiori,possono cotra di noi va lerfi delle proprie nostre armi, & virtù naturali, intăto che co niuna cosa pin ci fanno guerra, che con la istessa nostra carne, & con tutta quella parte del la nostra anima che sensitiua si chiama. Et essendo e si inuisibili, vanno, e 😼 gono, senza che pur'accorger ce ne possiamo. El gran cosa pare ancora che Iddio babbia voluto, che il campo di cosi fatta battaglia sia questo mondo, no ugualmete all'una, & all'altra parte sicuro; anzi infedele, & pieno di peri coli per noi, of ad essi fauorenole si, che no manca mai di porger loro nuone armist nuonilacciuoli;onde if per inganno, & quasi in vn certo modo per forza, (je ben vera forza no poffono farci mai)babbuano eßi à vincer, e noi arestar prigioni.Gra disuguagliuza per certo, 15 gran disanantaggio par questo, or veramëte savebbe maggiore di quel, che pare, se noi buomini sen-Za altre forze, che co le proprie nostre cocorressimo co questi ferocisimi no frinemici, che sono prencipi, or possanze spirituali, or rettori di queste tene bre. Ma entrado noi in questo aringo, come huomini, ch'habbiamo dato il no men's fiamo dinentati foldati di Giefù Cbristo, è impoffibile, mentre per noi flessino ci separiamo dalla carità, la qual seco ci congiunge, & ci lega, che effi babbiano mai vittoria contra di noi . Conciofia che l'anima , quando d vnita co Dio da niuna creatura, fuor che dalla propria volontà, puote effer da Dio dipartita,massimamente,che il Demonio,secondo che hauedo vinto, U gittato p terra Adamo, si era per ragion di guerra guadagnato sopra di noise di tutta la sua posterità peccatrice, 19 degna di morte, balia, e impe-No;cofi hanendo egli di tal balia inginstamente vfato, all'hora che median te Pilato ;: o i Giudei, membri , o ministri suoi diede la morte à G4BSV CHRISTO

CHRISTO nostro Signore, che di morire essendo innocentissimo, non e degno, giustamente ha perduto quella possanza che egli hauea sopra di t gia ferui, & prigioni suoi. Eßendo stato giustisimo, che a lui, che veciden GIESV CHRISTO giusto, si era arrogato più di quello, che di G fitia se gli donea, or vsurpatosi lo altrui, si togliesse quel, che era gia fa suo. Di maniera, che entrando noi in questa battaglia col segno del bu Giesù, anzi hauendo per iscorta, & per guida lui, che ha vinto, & triou to del Demonio, & del peccato, o effendo coperti dell'armatura di Dio, e è la gratia, & banendo la corazza della giustitia, lo scudo della fede, l'el della falute, la spada dello spirito, che è il verbo diuino; or trouandoci compagnati dall' Angelo fanto, che (come appresso vedremo) à tutti, che nasciamo, subito si dà in guardia ; nè mai ci abandona sino alla morte; la l tazlia, se ben'è dura, & difficile, è nondimeno assar aguagliata, anzi se n gittiamo via noi vilmente l'armi, & non ci rendiamo volontariamente nemico, vi babbiamo noi gran vantaggio. Esfendo la rocca della nostra lontà per natura sua tsle, che per forza è inespugnabile del tutto. Nè tu le creature, che fono fotto i Cieli, & di fopra an ora, fino bastanti à pot le far violenza, se ella per se medesima non si rende. Et essercita il Den mo con incredibile rabbia così fatta persecuzione per la estrema innidia, porta à noi, & per la intollerabil superbia, che egli ha, in voler quasi di fonza agguagliarfi à Dio. Onde secondo che Iddio manda i santi Any suoi alla guardia, & alla difesa nostra; così il Demonio quasi à gara, prona con Dio si compiace di mandare gli scelerati Angeli, & ministri s alla nostra ruina. Ma in tanti trauagli, che questa nemicitia ci apporta gran confolatione effer ci dene, il ricordarci, che Iddio è tanto buono, che permetterebbe questo male, se non per canarne qualche gran bene. qual maggior bene può egli di ciò cauare, che la sua gloris, & la nostra sa se? Permette egli dunque, che siamo combastuti, acciache vincendo biamo à meritare appo lui; per poter' egli poi, come giusto giudice gin mente darne quella corona, che di ragione non si conuiene, se non à chi timamente combattendo l'hà meritata, & affine, che babbiamo in que maniera à trionfare per più loro confusione de nostri superbinemici. I li è pur farza, che si vergognino di se stessi. & che si confondano, veden fe di effere abattutis & vinti in battaglia da gente così debole. & così in le, come noi siamo, altre volte vinti, & trionfati da loro. Ne solame ci combatte il Dianolo, il che fà egli le puì volte, quando hauendo cono se le nostre particolari conditioni. E le nostre inclinationi sà in qual foffa tiamo effer più facilmente da lui precipitati . Ma prima per poter ciò c scere, ci tenta, propanendoci bora cose atte à muonere in noi le concupi ze carnali, or bora quelle, che poffono muouere le (piri uali, come fon superbia

fuperbia, & fimili . Et conofciuto , che egli bà questo , ci affalta da quella banda, dalla quale ci bà tronati più deboli . Et come quello , che è traditore, or padre della bugia, or di ogni falfità, molte volte accenna in vn luogo per renderci incauti in vn'altro, oue ci vuol ferire. Et fesso ancora sotto fe cie di bene ci inganna, of dall'opre, che sono veramente buone, of sante, se non fi stà in fu l'auxifo, prende egli le occasioni di farci far cose pessime. Et per dir'in somma è vec chio, & acuto molto; & non hà fatto mai altr'arte, che di ingannar'huomini . Di maniera che sa persettamente tutti i modi, & tuttele vie ; per le quali si può nuocer loro . Et sopra tutto si ingegna di tirarli à cometter que mali, de quali conosce, che ne banno à seguir molts altri. Si come quando muoue gli Heressarchi à seminar le false dottrine : le quali, oltre che sono cagioni, che si perdano innumerabili anime, ruinano anche tempor almente, & destruggono le Città, le Provincie, & i Regni interi. Et si come è quando induce gli inginsti & superbi Prencipi à muone re ingiuste, or crudelisime guerre, dalle quali seguono poi tutti i mali. Et per questo si dice, che non si fece mai alcun peccato, di che egli non sia in qualche modo stato cagione. Non che quando anche i Demonij non fossero, non poteffero gli buomini in molti modi fallire, effendo lor naturale il de fiderio de cibi, & de gli atti venerei ; circa i quali , se la ragione non soccor re, raffrenan do le fouerchie voglie, facilmente può l'huomo cadere in molti difordini , masimamente dopo che per lo peccato del primo nostro progeno tore la natura humana restò in molti modi ferita, & corrotta. Ma ciò fi di ce, perche bauendo il Diauolo vinto, & abattuto il primo huomo, onde fe-. guin noi tutti , che da lui discesi siamo , tanta facilità al peccato, si può dire che ei sia in vn certo modo, og almeno per via di vna certa dispositione stato cagione di quanti mali si ferono da quell'hora, o si faranno mai, sin'alla fin del mondo sopra la terra. Senza che ogni di ci fa fare infiniti mali, com le cotidiane, of continue fue instigationi, of con le fraudi, of co'lacci, che a. lui per la gran possanza della sua natura è facilissimo di tenderci ad ogni passo.Potendo egli ( come si è detto) à man salua, quando però Iddio glie le. permette, ingannare i sensi nostri interiori , or gli esteriori con muouer den tro gli spiriti, & gli humori, & con apprender di fuora, & formar'à suo pia cere nuoni corpi di aere; & dar loro le figure, & i colori, che à lui piace . Et. di più perche è intendentissimo, & sa naturalmente tutte le virtù attine, & passine delle cose naturali, adoprando i semi , che la natura ne gli elementi del mondo ascose ; le cui virti sono occulte à noi , & manifeste a lui, può far . nastere nuoui corpi, & nuoui animali.Come anuenne, quando i Magi di Faraone, adoperandosi in ciò i Demonij conuertirono le Bacchette in veri Serpenti , & produssero le vere Rane . Et come aunenne al tempo di Giobbe, i sui Pastori, & armenti furono dinorati in vn tratto dal fuoco, che i Demonij

Exmonij ferono scendere dal Gielo. Di maniera, che se bene il Dianolo n guò sare i veri miracoli, non essendo in poter suo di mutar gli ordini, e Iddio hà imposto alle nature delle cose; può egli nondimeno adoprande virtù naturali sar naturalmente cose; che à noi, che non sappiamo qui che sà egli, sopranaturali parrebbono, s verissimi miracoli. Come sara tempo di Antichristo, il quale (secondo che l'Apostolo scriue) verrà (a perandosi in ciò il Dianolo) con ogni virta de' segni, s de'salsi prodigu Ma di grandissima consolatione esser ci deue, s di certezza, che Iddio dalla parte nostra, il vedere, che egli rassena la lor possinza, non gli sciando contra di noi vsar tutte quell'armi, che essi hamo di così grand'e eacia ( che se possibile fosse) per la grandissima difficultà di resistere, sar bono etiandio gli eletti tratti in errore.

Della cura, che i buoni Angeli, à quali fiamo raccomandati, ôc dati in guardia, hanno di noi. CAP. LXXXVII.

"A LT 1 S S I M O Iddio, cui fi appartiene di tirar le sue creature la perfettione, & al fine. per lo quale sono state da lui create ; se 🖌 do che per sè stesso, og immediatamente ha nella divina mente sna eserno fermato l'ordine ; per lo quale ciascuna di esse vi si bà da condur il qual'ordine non è altro, che la diuina sua providenza : così bà voluto, sal'ordine fia effeguito da dinerse sue creature. Es questo hà egli fatto n per debolezza di virtù, come fanno i Rè della terra. I quali deputano i mistri, or mandano i Vicarij, or i Luogotenenti loro, perchenon poffono fi fare per se stefi or effer per tutto. Conciofia che Iddio è in ogni luogo, con la sua infinita virtù, può per sè medesimo gouernare, or proneder tutte le sue creature con quella facilità, che ad vna sola, etiandio che fossi innumerabili mõdi.Ma egli bà ciò fatto per la sua bontà, & per la grādez: or per l'honore delle co/e, cui commette il gouerno dell'altre ; & ad effett obe in ciò fi riconosca la eccellenza del suo reggimento. Percioche effen il fine di ciafanno, che regge, di condurre le cose da lui rette alla lor perf tione, tanto è sempre migliore il reggimento, & il gouerno, quanto la p fettione, che indi segue ne'gouernati è maggiore. Onde non hauendo alc dubbio, che la perfettion delle cose, che non solo son buone in se steffe, fanno buone anche l'altre, è maggiore, che non è quella, che è nelle cose, cui bontà non fi stende fuora di loro ; bifogna dire , che il gouerno di Di per cui le cose; che egli gouerna, non solo diuentano perfette in se steffess sonducono anche l'altre alle loro perfettioni , sia ottimo , & perfettissin Si come perfettissima di attima è la dottrina di quel Dottore, che von s fà dolti

#### LIBRO PRIMO.

¢,

fa dotti gli scolari suoi, quanto à loro ; ma gli sà diventare Maestri, & Dottori, atti à far dotti anche gli altri. Essendo aduque gli buomini tali, che » ancorche Iddio banesse illustrato loro lo intelletto con la ragione naturale, che non è altro, che vn raggio della diuma fua luce, & drizzata la volontà con la naturale inclinatione, che al ben hà lar data, che legge di natura vie desta,nondimeno dalle molte, o fiere passioni del sensitivo appetito nello ap plicare delle vnimerfali propofizioni della legge della natura, che naturalme se note lor fono,alle cofe particolari;intorno alle ynali fi riuolgono fempre le operationi bumane, potenano facilmete effere ingannati, or tratti fuor del la buona Strada & effendo per ciò in molto pericolo di riceuere dalle cofe dé tro, of fuera di loro nocimento, or più che da altro dalla innidia de Demonij nostri perpetui nemici, la divina sapienza volle in rimedio di ciò, che ciacun buomo hauesse ad essere sotto la guardia, 5 la protettione di vu'Ange lo.Il quale dal nascimento gli banesse ad essere in aiuto sempre, senza aban donarlo già mai fin'alla morte. Non che l'Angelo fia sempre con la virtà fnanel medesimo luogo, oue è l'bnomo gnardato da lui ; percioche può ben' effere tal volta in Cielo, & altrone, ma ciò no dà impedimento alla guardia, or alla sura, che egli ne tiene.Conciofia che non hauendo gli Angeli corpo, non bano bifogno di alcuno spatio di tempo per muouersi da luogo à luogo, U posono in vn tratto scendere di Cielo in terra , come vediamo , che fà il raggio del Sole, il quale appena (punta in Oriente, che per vie lungbisime è in vu tretto arrivato in Occidente. Ne per tal cura è punto impedita 'ne gli Angeli la visiane, & la cotemplatione di Dio, in che è la loro somma bea titudina. Percioche quando di due operationi vna è cagione, & regola di m'altre,non s'impediscono insieme, ma più tosto si aiutano, & si auanzano l'una per l'altra. Come suniene quando vno fi fiudia di contemplare Iddio. per più amarlo; percioche quanto più lo contempla, tanto più l'ama; & fe milmente all incontro più l'ama quanto più lo contempla.Onde per che la cu ra che gli Angeli bano de gli buomini, procede da Dio, come da primo prin cipiosper ordines of autorità del quale esi ciò fanno da fi termina in Diosin. quanto il fine di cotale operatione è di empire il beneplacito divino, auviene, che ciò facendo, non solo non sedipartono, dy no si disgiungono da Dio, ma più tofta fiftringono, et fi vnifcono co effo lui. Et bà dato Iddio à gli Angel i la sura de gli buomini,no solo perche da loro siano, guardati principalmete sötta gli affaltiset le insidie de demony et d'ogni altro malesma ancora pere fiano da eßi, quafi come per mana codotti al bene della sterna beasitudine. Il che gli Angeli fannosilluminando queische fono loro da Dio dati in cura, E manifestando, & facendo lor conoscere la verità delle cose in duo modi. Puima fortificando il loro intelletto, & poi proponendo per accomodarfi al nostro modo di insendere, le cose, intelligibili, satto il relo delle ſcnsibii i Ŕв

fensibilis, con visioni, of fantasmi, of dormendo noi tal volta, of talue etiandio all'hora, che defti fiamo. Et in oltre drizzano il nostro libero ar trio per modo di chi suade , con mostrarci quel, che fare , d fuggir si deb E mottendo in confideratione i promij, E le pene, che vanna dietro à qu lo, or a questo. Et fe molti fono, ebe tutto di cafcano in grani peccati, or a ne se ne vanno dannati all'infernoscià non è per colpa de gli Angelische guardano, che mai non mancano di far l'ufficio comeffo loro, ma è difetto coloro, che non danno orecchie à gli interni consigli angelici , o non ap no gli occhi al lume, che esi mostrano loro . Percioche fi come noi per t Stra fragilità, o malitia ci partiamo da quel, che la ragion naturale ci det così anche lastiamo di far quello, che gli Angeli Santi interiormente ci i gnano . Ma non è per cià che etiandio à coloro, che dannati se ne vanne l'inferao, non gioni in qualche parte la guardia de gli Angeli. Iquali an tendoli, o leuando loro le occasioni, o sostenendoli, non gli lasciano cad in molti lacci, of in molte foffe, che in ogni parte tende loro, of apparece il demonio, cui non mancano gli Angeli buoni di scacciare molte volte, di reprimere, non permettedo, che egli faccia tutto quel male, che vorreli & che( se non fosse impedito)potrebbe fare col mezzo de maluagi buom membri, & istrumenti suoi. Iquali per questa via da gli Angeli, che ne h no cura, fono ritratti da molto grani peccati, che esi con maggior nocili so, or danno altrui, or lor proprio ancora, se ciò non fosse, farebbono d'an saggio. Et se bene gli Angeli in minersale desiderano, che gli buomini pecchino, or non periscano; nondimeno in particolare, or cosiderato ogni fa, vogliono, or fi contentano, che intorno à ciò l'ordine della divina gin tia babbia luogo, o fi adempia. Secondo il quale fi permette, che certi f chino; & fi difpone, che i medefimi de i falli, o peccati loro fi punifcano . nel particolar giuditio, che inazi al tribunal di Dio fi fà di cia (cuno, all'ho eb'e' passa di questa vita, internengono gli Angeli, 17 nel generale, che si rà di tutti, l'ultimo giorno, interverranno ancora, 19 come testimoni com ceranno gli hnomini cattini,che bebbono in cura, che non per mancame di conuenenoli ainti, ma per mera peruersità loro commisero i falli, or banno ad effer dannali , & dati in fernitù , & in preda à quei Demonij v i citori loro, da quali fi la feiarono indurre nel precipitio della offesa di D per effer da loro di cia puniti, & tormentati in eterno. Et perche la cura guardar gli hnomini particolari è quafi de minori officij, che da Dio fi c mettano à gli Angoli : sengono i fanti Dottori , che quelli del più baffo dine dell' diima Gerarchia fiano à cotal cura proposti . Et perche ninn'. gelo si ritruoua, se ben sono, si può diresimumerabili, che sia di pari vi con vn'altro, ma tra loro à gussa de numeri sempre si ananzano, è ver mil cofa, che à quegli buomini, che da Dio fono flati chiamati à gradi. dignite

#### O IF G ( LIBER OUTRR IM COUTR B.

diguica più eccellanti, 17 à più alse interese, si dians in curatori quegli ...... geli,che sel modefino visino ordine della più baffa Gerarchia fono di magzior virthas più degni. Et conciofia che gli Angeli non folamente fono depusati alla guardia de gli buomini particolari, ma anche delle communan rescome sono i Regni, le provincie, le Città dy finalmente tutte le uninersità, erzdibile,che fecondo le conditioni, & i gradi di così fatte whinerfad fiano lero proposti Angeli di maggior virtù, di minore; dy che à ciò fare fi pren dano non quelli del più baffo ordine, onde fi talgono i curatori de gli buomi toi pareicolari, ma di qualche ondine superiore, or come à dire de gli Arcan geli : O fecondo che fiimarono alcuni etiandio de' Prencipi . Da quello, che f è desto-fegue, che vn'huomo può bauere alla guardia fua non folamète vn' Angelosche è quelsche hà cura della particolar persona, ma molti Angeli,ciò è tutti quegli, che hanno in guardia etiandio le vniuerfità, delle quali ef fo è parte . Ne per cio fi confondono gli officij. Percioche à l'Angelo, cui fi commife la persona,si conniene di haner cura in quelle cofe,che rifguardano le particolar falate di loi, & d gli altri Angeli in quelle, che fe le appartego no , per effer membro, or parte di quelle vninersità, che esi hanno in pro destione.

#### Come gli huomini fiano ordinati in tra loro CAP. LXXXVIII.

SSENDOSI fin qui veduto.come gli buomini fiano con l'altre crea sure ordination quello che da lor riceuano, refta, che breuemette par liamo dell'ordine, che essi naturalmente hanvo in tra loro. Il che com prédere ageuolmente fi può confiderando come ciafcun' huomo fia ordinato in fe fleffo.Hauendo la fapiensia infinita di Dio voluto, che l'ordine, che egli be poste intra le parti, abe fono in ciafcun particolar'huomo, non folo ferua alla perfession di lui, ma che fia anche effempio del modo; secondo il quale la veninersità de gli buomini. or tutte le comunità deono per lo buon reggimete loro effore ordinate in fe fteffe. Etdi più effendo l'huomo in va certo modo di ogni cola compofio, hà voluto, che dall'ordine, che nelle parti di ciascuno par sicular buomo faritruona, fra rapprefentato quello, che è intra sutte le prinzipali parti dell' vniuerfo. N oi fiamo (come tutti veg giamo) composti di cor po, or di anima, or il corpo ha le sue membra, or l'anima bà le sue poteze ve gennine, fenfitime, of intellettine Hora fecondo obe in tutto l'universo la vir sù delle cofe men degne è foggetta à quella delle più degne, onde veggiamo, che le fostanze no vinenti fernono à quelle, che vinono, etiandio folamite di anima Вв

anima vegetatina,quali fono le piante, le quali vsano della terra corpo n nino, & da lei trabeno gli alimenti; & che gli animali bruti per l'anima fa fitiua, che è in loro della vegetatina piu degna, sono superiori, & si nud fcono delle piante ; & che l'buomo per l'anima, che egli hà partecipe di telletto è alle piante, & à bruti superiore. Onde & questi, & quelli cons te in fuo vfo, mudrendofi, & vestendofi di esi. Così ancora in ciascun bi mo le parti men degne seruono alle più degne. Onde e, che il corpo, ecc to alcune parti, con multa vbidienza effeguisce i commandamenti dell'a ma, & le potenze vegetatine seruono alle sensitive, in quanto gli organi le sensitime fi nudriscono, & crescono per le vegetatime, & alle sensitime ben tal volta non senza renitenza, or contrasto sono obedite)comandano impongono legge le ragioneuuli. Et questo medefino ordine deue natu mente effere in tutta la vniuersità de gli huomini. Percioche quei di lor che di migliore intelletto fono, deono naturalmente come più nobili como dare à quegli, che manco vagliono in questa parte. I quali pare, che la tura le più volte foglia ricompenfare con dar loro corpi robufti, & atti à stener le fauche, & à poter seruire in essendo gli ordini di coloro , che migliore intelletto sono. Ma si come nel Regno dell'anima molte volte trous difordine, perche la parte, che intende, quasi ferua della sensitina uiene, secondo che ne gli intemperati, or ne gli incontinenti si manifesta. le virtù sensitiue diuengono serue del corpo. Il che si vede in coloro, n quali, per la crapula, & per lo souerchio vino moltiplicano i vapori, & bumori corporali talmente, che av grauano l'anima fenfitiua, fi che nè i fer interiori, nè gli esteriori fanno diceuolmente l'officio loro ; così aneora na la vniuersità de gli buomini si trous disordine. Concrosia che coloro, che uj, or giusti sono, or che abondano di molte virtù, le quali tutte procedor dalla parte intellettina, sono molte volte tenuti sotto, & oppreßi da Tira mi ingiusti, & da huomini bestiali.alzati, & mantenuti ne' supremi gradi d le cose bumane dalle forze corporali di quegli buomini, ne quali le sensiti passioni signoreggiano, of sono fatta obidiente ancella la infelice ragion che è in loro. Onde se ben'hanno l'arbitrio libero, non pensano ad alcun' tra cofa più, che à tener ben pasciuto, & trattato il corpo, in che banno t Ro il fin loro, adoxando, & tenendo (come dicea San Paolo) per Iddio il la ventre. Il qual difordine ne gli huomini particolari, & nelle vniuerfità n fce principalmente dal peccato derinato in noi dal primo huomo, per lo qu le, secondo che la mente humana si ribello à Dio, cost à lei se ribellarono virtù sensitiue; & in molte parte etiandio 'il corpo all'anima ; & appres nasce da gli sconci babiti della peruersa volontà di que'tali. Permettend ciò il Signore, non folo in pena de falli loro, ma anche perchenon è difdiet uole,

# LIBRO PRIMO.

uole, che il gouernatore vniuersale permetta nelle cose da lui gouernate qualche difetto particolare, accioche la perfettione del bene dell'oninerfo, il quale per alcuni particolari difetti vien più perfetto, non sia impedita. Percioche questa differenza è intra i particolari gouernatori, & il generale, che i particolari deono porre ogni studio , affine , che niun difetto fia ne gli affari gouernati da loro. Et il generale per maggior benefitio di quel tutto, che egli gouerna, à bello studio lascia tal volta, che nelle cose da lui gouernate fia qualche difetto. Onde veggiamo nelle cose ciuili, che al supremo Princepe è lecito per la publica vilità, sernate certe conditioni, sor re d'prinati le ragioni, & le cose lor proprie. Il che è contra la particular giustitia di que 'tali. Et in certi misfatti più graui, hauendo riguardo alla publica viilità, si puniscono i figliuoli de' delinquenti, se ben senza colpa, & innocentifimi. Et per questo hauendo rispetto alla loro particolar giustitia si fà lor torto. Et similmente nelle cose naturali, Iddio gouer natore di ogni natura per non impedire il maggior, & vniuersal bene, lafcia, che seguano le corruttioni, & i mali particolari. I quali, quantunque siano contra il bene delle particolari nature di quelle cose, che si corrompono, non però sono contra il bene della vniuersal natura del tutto. Conciosia che dalla corruttione di questa cosa la generatione di quell'altra, Els confernatione delle specie procede . Et dal difetto , & dal male di vna parte, nasce la perfettione, of il bene di vn'altra parte, of di tutto lo intero altrest. Di maniera che se il mondo mancasse di tutti i mali, mancherebbe anche di molei beni . Percioche se ( per essempio ) non si vccidessero i Ceru; i Montoni, & i Buoi, mancherebbono le specie de' Lupi, de' Leoni, & de gli Orfi, che vinono delle altrui carni, 15 compiscono la perfettione dell'v niuerso, Goltre à ciù gli buomini mancherebbono di molte commodità. Et se non fosse stata la crudeltà, & la inginstitia di Nerone, di Diocletiano, di Decio, & di molti altri Tiranni, non farebbe flato glorificato il Signore, & ornata la Chiesa dalla patientia, & dalla fortezza di Pietro, di Paolo, di Lorenzo, & di innumerabili altri Martiri. 1l cui sangue sù da coloro ingiusamente sparso.Et da questo apparisce tanto piu la onnipotenzo di Dio,il quale da tutti li mali del Mondo caua il bene; & è cosi grande la sua bontà che fe cid non foffe , non lascerebbe :: ( come dice Sant'Ago stino ) che si sacesse alcun

male.

Digitized by Google

Com

### Come Iddio conferua gli huomini, & tutte l'alue fue creature. CAP. LXXXVIIII.

SSENDOSI for' ad bora mofirato quello, che gli huomini per or ( ne naturale dalle altre creature ricenono ; & come anche siano in Loro ordinati : refta hora, che fi mostri quello, che esi naturalmen oltre allo effere flati da lui prodotti, ricenano dal grande Iddio; che fo principalmente trè cose. L'vna è la consernatione, in quanto è l'huomo Dio confernato nell'effere, che egli li hà dato. La feconda è lo ainto, pe quale concorre Iddio à far con effo noi ogni nostra operatione. La terz il gouerno, per cui l'huomo è da Dio drizzato al fin suo. Hora tornand la prima, dico, che tutte le creature , perche tutte furono da Dio fatte di da, se fossero da lui lasciate à se stesse, & cessasse egli col suo diuino influ di conservarle in quell'effere, che diede loro, incontanente si risoluerebb in quel nulla, di che egli le fece primieramente . Ma perche è proprio d boutà di communicarsi , & fare altrui di se parte ; Iddio , che è ottimo , lo isteffo fuo effere fostantiale, dal quale si derista ogni altro effere partic Ao, fi comptace talmente di communicar l'essere in confernando le fue cre we, che non lascia, che alcuna di quelle, che sostanze ( perche banno l'es compiutamente, & flanno per fe steffe ) fi chiamano, venga manco del so mai. Percioche fe ben molte cofe materiali, perdendo le forme fosta li, 19 gli accidenti si corrompono, nondimeno perche quanto alla mase ta quale è incorrottibile, pur restano; non si può dire, che manchino del tutto, d che si risoluano in nulla. Anzi ne anco le forme sostantiali gli accidenti periscono affatto, restando, & questi , & quelle nella pose della materia. Ma auuenga che niuna creatura si riduca mai del tutt mulla, non è per cid, che, come diceuamo, non se ne corrompano molte. onde fà mestier di sapere, che delle cose fatte da Dio, che stanno per se fle quelle, che fono forme semplici, & senza materia, come auniene de gli. geli, & dell'anime bumane, le quali, tutto che siano sorme de'corpi, no meno Stanno ( come al fuo luogo fi diffe ) etiandio per se steffe, scno in rottibili, & immortali. Percioche non essendo qual fi voglia cosa, che se stia alla corruttione fottoposta, se non in quanto la forma si diparte d materia, doue non è materia, & forma infieme, presuposto il naturale in so, per lo quale Iddio conserva ogni cosa, non può essere corruttione morte. Si ritruouano appresso certe altre sostanze, le quali ancorche d teria, 15 di forma composte fiano, nondimeno incorrettibili fono. E anniene, perche la forma empie, & fatia in tal guifa la potenza della m rias che ella non è più atta à desiderare, nè à riceuere verun'altra for La ond

#### LIBRO PRIMO.

100

La onde perche la materia non può flar senza la forma, auniene, che la forma, che ella bà , non può per alcun modo esser da lei diuisa già mai . Et tali fono i corpi celesti, i quali per questo voggiamo, che sono incorruttibili, & immortali . Truouafi finalmente vn'altra sorte di sostanze composte pur di materia, og di forma, le quali, perche le forme loro non sono di tanta virtit, che bastino à dar la intera perfettione, & ad empire affatto l'appetito della materia, sono corruttibili tutte. Percioche restando la materia di continuo in potenza ad altre, & ad altre forme , & con appetito di faogliarfi le vecchie, & di vestirfi le nuone, segue in questa sorte di cose la generatione . & le carruttione, che ogni di veggiamo. Et tali sono tutte le case inferiori composse di quattro elementi, & gli elementi ficsi altrest. I quelle se ben non fi corrompono quanto à i loro interi ; nondimeno per lo contrasto, che dintra le contrarie qualità loro di caldo, er di freddo, di humido , er di fecco, fono corruttibili, quanto alle parti, medianti le quali feambienolmente f annicinano, o fi toccano infieme. Et queste cose inferiori: se ben fi corrom pono tutte ( come si è detto ) nondimeno perche banno chi più, & chi meno temperata la complessione delle qualità contrarie de gli elementi, onde sano composte, anniene, che certe di loro sono atte à durar più, es certe men lun gamente. Et perche le impressioni delle cose agenti operano nelle patienti, fecondo le dispositioni, che nelle patienti ritruouano ; auniene, che infonden do il grandissimo Iddio, che è il primo agente, tuttauia l'essere senza allentar mai fopra le sue creature, & cbe riceuendo esfe cotal influsso secondo la capacità, & le diuerse dispositioni,che si ritrouauano in loro, sono conser nate diner samente. Percioche gli Angeli, le anime bumane, & i corpi ce lesti che sono disposti à poter durar sempre (come si è detto) ricenendo l'infusso dell'esfere, che da Dio vien loro, secondo la dispositione, che in loro si ritroua, sono da lui conservati in perpetuo. Et le cose inferiori composte di questa materia elementare, riceuendolo similmente, secondo la loro capacità, sono da Dio conservate, non in perpesuo, ma più, & meno, secondo le tempre, che banno . On de gli buomini quanto à corpi durano secondo la di spositione, che è in loro à riceuere il divino influsso. La qual dispositione dalla confonanza delle qualità contrarie de gli elementi , onde composti saso, rifulta. Et durano ancora quanto il fapientifimo Iddio nell'alto fecreso suo giudica esser più espediente à ciascun buomo particolare, & à quelle vai uerfità, delle quali esi particolari huomini sono parti , & membri . Et perche si intenda bene quello, che del dinino influsso si è ragionato, dico, che no à Iddio con le cose da lui create, come fono gli artefici, & quei, che generano con le cose generate da loro, of fatte dall'arte. Percioche costoro, co-🛥 prima hanno fatte, o generate le cofe, ceffano, & non operano più intorso al effezia done Iddio fenza ceffar mai di operare intorno alle cofe da lui create,

crease, & prodotte, di continuo infonde loro l'effere, conferuandole feco do la natural dispositione di ciascuna , come fi è detto . La qual confers tione non si fà per alcuna nuoua operation di Dio, ma per vna consiste sione dell'operation sua; con la quale secondo, che vna volta diede l'essere, creandole, & producendole, così tutta via lo da loro consi uandole. Et se per vn sol momento restasse egli, & cessasse da tal flusso, verrebbono manco sutte le cose o si ridurrebbono à quel nier di cui furono primieramente da Dio create . Et è questo influsso , & que operation di Dio fimile inqualche modo alla operatione, che fà il Sole, illu nando bor quefloso bor quell'altre emispero. Percioche si come à fa che cofi quello, come questo, si conferui lumino so per vn giorno intero, n basta che il Sole forga fuora dell'Orizonte in Oriente, & poi fubito rien fotto, of fi afcoda ; ma bifogna, che egli vada cotinuando in illuminarlo, fi dogli tuttania sopra Ialla mattina alla sera;così ancora à far, che l'essere Dio dato alle creature si conservi, non basta, che egli l'habbia loro dato prima,ma bisogna,cbe lo conserni,dando lor tutta via il medesimo effere. secondo che vediamo, che ogni sera subito, che il Sole tramonta, manca luce; cosi se Iddio mancasse di tale influsso, subito mancherebbe l'essere ogni cofa. Anzi dicono i Santi Dottori,che non è cofa fattibile,ne posib che alcuna creatura ricena virtù di con sernarsi in esser per se stessa.cr za che Iddio operi in lei cotal confernatione fec ondo che non può nè am annenire, che alcuna creatura babbia l'effere , senza che le fia dato da D Et il dire il contrario farebbe,come fe fi duceffe,che vna cofa è cagione d Fleffa,il che è impoßibile ; ouero che può hauer l'effere non communicato non dependente;il che è proprio à Dio folo, & non fi couiene ad alcuna c tura . Percioche il dire, che vna creatura possa hauer l'essere independ te, & non communicato, è dire, che la creatura possa esser Iddio.Il che è dicenole, si che le orecchie non lo possono sostenere, essendo la natura di s del tutto incommunicabile. Ma ancor che a niuna creatura si possa da che ella conserui se per sè stessa senza che Iddio la conserui.se le può n dimeno dar virtù di conservar l'altre, se ben non senza Iddio. Ilqu à molte creature ba communicato il poter donare altrui l'effere, & à n te il poter conferuarlo altresi. Vedendosi, che certe generano; il ci dar l'effere, & che certe altre, anzi molte di quelle isteffe nutrifcono le se generate da loro; il che non è altro, che conservarle, ma non bà dato ad alcuna il poter ciò fare senza il grande Iddio; si come nè an il poter' effere prima cagione', il che conuiene, er è ta'mente proprio a folo,che è incommunicabile del tutto ad altrui Hà bene Iddio dato alle c ture il poter'essere seconde cagioni,le quali operano però tutte in virtù la prima . Anzi hà egli ordinate molte cagioni à produrre gli effetii;le li per

# LIBRO PRIMO. 101 101

lispercioche stanno in mezzo intra esso Iddio, she è cagion prima, or gli yb timi effetti, si chiamano cagioni secode.Onde è necesserio, che ciascun'effetto principalmēte depēda dalla cagion prima, or poi successinamente dalle seco de,ordinate à produrre tal effetto. Et per questo così la cosernatio de gli buo mini.come anche di tutte le altre cose principalmete dipede da Dioset secon dariamete dalle cagioni di mezzosche secode si chiamano do tato più da cia fenna,quato è più alta,e più profsima alla prima La onde posiamo dire,ebele cagioni della cofernatione de corpi bumani dopo Iddio fiano quegli Angeli, c be fono deputati a muoner i Cieli; & cbe forfe inazi à loro fiano quei, che immediataméto ricenono da Dio l'ordine di tal monimento, & lo comet. tono à quelliscui si appartuene la essecutione di tal'ordine, et poi i corpi cele ftis d'intra loro principalmète il Sole, & la Luna, che più possono co i raggi loro sopra questi corpi inferiori, o successiusmente altre cose, ancora, che si lasciano per brenità; (1 finalmete i cibi, che prediamo per ristorare quel, che di cocinuo confuma il calor naturale;i quali concruiti in fangue ci nutrifcono es ci cofernano.Ma tutte quefle cagiom fecode operano in mirtà della prima, che è Iddio, da cui ciascuna ricene tutto quello, che hà . Et questo basti a mofrare ficome gli buomini no folamente banno ricenuto l'effere da Dio nella prima creatione, à generatione fatta di loro; ma che è loro etiandio confernato dal medefimo Iddio col continuo influffo,come fi è detto.

Che Iddio aiuta gli huomini, & concorre con essi à produrre ogni loro operatione. CAP. XC.

Ono oltre à ciò gli buomini da Dio aiutati a far tutte le lor'operationi,et talmete aintatische co verità dir si pud, che indistintamete, et straalcuna eccettione tutte le operationi de gli huomini sono molto più principalmete di Dio, che di loro.I difetti foli, che nelle nostre operationi fi ritrnonano. Jono talméte nostri, che Iddio no ui ba parte. Et questo in molti modi si può dimostrare.Ciascuno intéde,che l'operare no solamete de gli huomini,ma di tutti gli agéti di qual fi noglia maniera, no è altro, che il dar l'effere. Perciò che ciascuno,cb'opera fà qualche cosa,es niuna cosa è,che no babbia l'essere: cociofia che se ella no bauesse l'essere, no sarebbe.Hora un ogni genere quello, che è per natura, sempre è cagione di tutto quello, che è per participatione. Nel fuoco si vede ciò.Il quale perche per natura è fuoco è scmpre cagione, cbe s'infuochi il ferro,il legno, et ogni altra materia,a cui s'appiglia il fuoco. Effendo duque Iddio p natura l'isteffo effer, è neceffario, che l'effere participa so, che in tutte l'operationi de gli huomini, di qual fi uoglia altro agëte fi ritruoua,proceda come da fua cagion da Dio principalmete.Ciò fi dimestra an sora, pcbe ogni operatione, che facciamo, si fa da noi mediati le uirtu, et le po téze, cb' babhismo à far ciò,le quali son le prosime cagioni de gli atti nostri. Concioga CC 

Conclosia ene il veder nostro procede dalla potenza visiua, che è in noi b intendere dalla intellettina. Ma hauendo noi queste, or tutte l'altre tenze, come da prima cagione, da Dio, che ce l'ha date; or col continuo flusso come poco auanti mostrato babbiamo)ce le conserua. Et dipend do sempre ogni effetto più dalla prima,che dalle seconde, & prosime ca ni ; non fi.può negare , che il vedere , & lo intender nostro , & tutte l'al nostre operationi non procedano principalmente da Dio . Appresso ch que applica le virtù naturali, che si ritruonano nelle cose, ouero gli ist menti dell'arte à far qualche effetto ; si dice effer quello che principalme tal'effetto produce. Onde è, che l'apparecchio delle viuande si dice effer fetto non del fuoco principalmente, ma del cuoco, che come principale a te applica loro la virtù del fuoco ; il quale non interniene se non come p ist umento. Et le vittorie, che si acquistano combattendo, si attribuisce principa'mente non all'armi,ne à caualli, ne à gli altri istrumenti della g ra animati,d non animati,che fiano,co'quali fi acquistano ; ma d'capi de est reili, she come principali agenti applicano opportunamente, & le ar o i caualli, o la virtù de'foldati, o gli altri istrumenti alle battaglie ; da quali applications (eguono poi le vittorie. Ma Iddio, il quale è principa fimo Agente, or cui ogni alsro agente ferue come inftrumento, è quello, musue, or applica le volontà bumane, dalle quali nascono tutte le buma operationi allo effercitio ( come al fuo luogo dicemmo) de gli atti loro . e de conueneuolmente si conchiude, che non solamente siamo noi da Die ogni nostra operatione aiutati, ma che è principalmente suo effetto tu quellosche noi facciamo. Percioche se egli non mouesse la volontà,ella v mouerebbe le altre potenze dell'anima, & non mouendofi le altre poter dell'anima non fi mouerebbe ne anche il corpo;il quale ne fuoi moniment gue i mouimenti dell'anima; Onde fi resterebbe l'huomo del tutto immob o non farebbe operatione alcuna già mai.Ma accioche da äfto alcuna o fione di errore altri non prenda, facendo fi à credere, poi che (come è conc fo) ogni nostra operatione, è principalmëte effetto di Dio, che anche i no peccati da Dio procedano, & fiano fuoi effetti. Dicosche in ogni pecca che si commette, sempre si ritruouano due cose, che sono Atto, & Difet L'Atto è come à dire nell'homicidio il colpo, che con la spada mena l'oco re à colui, che egli occide. Il Difetto è il non voler vbidire alla legge de natura, (J à Dio, che ha comandato, che non fi occida. Hora il colpo me • to, che è atto, & cofa, che ha l'effere, è ben'effetto di Dio, dal quale, pero e atto puro, o primo, o lo istello ellere sostantiale, procede ogni atto, tutto quello, che in qualunque modo ha l'effere. Ma il non volere vbidir Dio non è atto, ne cosa, che habbia l'essere in alcun modo: Conciosia che negatiua (come i Dotti dicono ) non pone in effere alcuna cofa, ma è fo ments & difetto di quello, che in ogni atto deurebbe effere, Dio. Dal quale non potendo, perch'è perfettisimo, pro ne peccato già mai è necessario dire, che questo di er' obidire à Dio, proceda talmête dall'hnomo (olo , d7 lui, che Iddio no ni babbia parte alcuna.Et in questo di colpo di spada, con che vn'huomo vn'altro huomo octo : Et che ciò fia vero è manifesto , perche se vn buonmazzasse vn'altr' buomo, (come auniene tal volta) ouanni Sacerdote, di cui fotto il titolo de Homicidio *(*i retali. Costui, perche in esso non sarebbe stato quel amento di non voler' vbidire alla legge di Dio,non hacato alcuno, nè mortale, ne veniale. Et similmente della Giustitia fà in dar la morte à condannati, perche dal difprezzo di Dio in non voerlo vbidire, non è pec-, ancor che egli meni vno , ò più colpi di spada, ò di aliarare come Iddio concorre all'atto del peccato, J liono i sacri dottori dare vn'esfempio, ilqual non addurre in questo luogo. Noi sappiamo, of si è vea nostra virtù motina, da cni procedono tutti i moniro membro è nell'anima . Hora poniamo,che vn'huo-. r qual fi voglia accidente di vna gamba, et che cami ure sarebbe necessario, che fosse măco, or zoppo.Ma se cederebbe dalla viriù motiua,che è nell'anima , la qual' nè dall'anima ,la quale, fi come mediante la detta virtù nba,cbe è reftata intera , cofi mouerebbe anche ben l'al fetto, se ella măcasse di tal difetto, ma procederebbe dal mento,che è vella gamba, & dalla gamba istessa , che è na dire,che la bruttezza,et il mancamento,che è ne gli da nos , nan fia da Dio , nè dall'influffo , con che Iddio re ad atti tali,ma (ia totalmente da noi, or dal libero ar difetto,che babbiamo in effo,in non volerci sotttoporre nti alla legge di lui.

e non ragioneuoli fono da Dio gouernate me linationi naturali, non à fine del proprio lor r benefitio dell'huomo. CAP. XCI.

conferua Iddio gli huomini infondendo loro l'effere cöc, & gli aiuta concorrendo à far con eßi ogni loro opera e f: è dimostrato)gl: regge, & gli gouerna ancora ad efiuino, che è lor proposto. Et non è particolar priuile-C C 2 gio

gio de gli bnomini,che da Dio gouernati fiano,anzi è ciò commune à tutt creature; le quali tutte con la dinina sua pronidenza non manca egli ma drizzare alla lor perfettione, & à quel fine , per lo quale furono da lui cr te. Ma perche più che le creature non ragionenoli, ama Iddio le ragio noli, le quali furono create ad imagine di lui, & per l'altisimo fine pre Ste loro, di aggiungere con le loro operationi à Dio, conoscendolo, & an dolo sono molto più degne di quelle, che mancano di ragione, bà Iddi lor providenza in vn modo segnalato, & distinto da quello, con che gon na le non ragioneuoli. Alle quali, non potendo effe hauer contezza amor di Dio, basta participar di alcuna simiglianza di lui, ò con l'esfere plicemente, d col vinere, d col conoscere medianti i sensi le cose particola che sono lor necessarie per la consernation di sè stesse, & della specie lore Et ben conuiene, che Iddio gouerni diuersamente queste da quelle, conc sia, che l'operatione di ciascun'operante è sempre diuersa secondo la diue tà della materia, che tratta, & del fine, per lo quale la tratta. Ciò fi v ne'Medici, i quali altri modi tengono , quando operano affine di rendere trni la sanità perduta, & altri, quando solo intendono di conservar que che già si possiede: & altri rimedy vsano con buomini di forte complessio O gionani, ( altri con deboli, ( vecchi. La onde perche le creature n ragionenoli, mancando del libero arbitrio, non sono padrone de gli atti ro, & per ciò non si può propriamente dire , che per se steffe adoprino al sa cofa, ma che più tosto fiano esse, come puri istrumenti d'altrui, or l'altrui beneficio operate. Et perche la diligenza, che qual fi voglia pri pale agente, d'artefice vfaintorno à gli istrumenti fuoi, non è a fine de istrumenti, ma di quello, à che egli intende di operare gli istrumenti, si me la diligenza, che'l legnainolo pone nell'aguzzar la sega, o in fare, ella ben tagli, non è à fine, che ella sia tale, ma per poter con essa common mente fendere il legno; bifogna dire, che la cura, che Iddio tiene delle e mre, che mancano di ragione, non sia à fine del proprio ben loro, ma del ne delle ragionenoli, per le quali bà egli fatto, 19 adopera quelle, che fo fenza ragione. Et così, che il gouerno, che Iddio fà di loro, molto fia di rente da quello, con che egli gouerna gli huomini. I quali per la ragion che hanno, signoreggiano, & sono padroni, & moderatori delle proprie ro attioni. Onde effendo efsi non puri istrumenti, ma talmente istrume di Dio, che fono anche principali agenti, in quanto effendo partecipi di p nidenza fi appartien loro di gouernar fe stessi, & te lor famiglie, & speffe Città, le Provincie, & i Regni, adiniene, che facome furono creati, così no dalla dinina prouidenza gonernati, & retti, à fine del ben lor prop nella maniera, che appresso ragioneremo. Ne à quello, che si è sonslu she le creature non ragioneuoli fono create per dar perfettione all'huon 24 105

f non di se stesse, tre l'huomo è cresto à fine del ben a quello, che con verità fi dice, che tutte le parti, di che o, fono ordinate à perfettion di esso vniuerso, & che per la gloria del Creatore. Percioche la perfettione, l'oniuer so, consiste nell'ordine, che elle banno di commu fi come i fenfi esteriori, che sono parti dell'hnomo, con one di tutto l'huomo, inquanto seruono d' sensi interiofernono all'intelletto. Così ancora le creature, che ma anto aiutano la perfettione dell'oniuerfo, in quanto fer nule fe mancasse alcuna cosa di quelle, che banno da co tto; parrebbe, che all'vniuerso, di cui l'huomo è parte, Te ancora: & che non bene fosse, nè compiutamente per Dio, la qual rifulta dalla perfettion dell'oniuerso grau a confernation de gli ordini, che bà egli imposto alle sue voluto, che le men degne servano alle più degne . Seco onore de'supremi Prencipi della terra tanto è maggioente fono eßi vbiditi, & ferniti da tutti i fudditi, vafale ma anco inquanto à ministri, & à Vicarÿ che esi tengo r le Pronincie danno i sudditi la vbidienza, & la rinerë r gli ordini , che eßi fupremi Prencipi banno imposti. eature non ragionenoli sono come a lor fine ordinate a oli, Iddio medianti le inclinationi naturali , che bà dato tta**mente, che effe non l**asciano **mai di ciò fare. Onde e**, i fecondo l'ordine, che Iddio hà imposto loro, femprebili commodi, & beneficij di continuo cagione ci sone ; le pianteset gli animali bruti non mancano mai di feru**i** la generatione delle cose, onde possiamo noi sostenere 🖍 , a quali è vnita l'anima intellettina. V edefi appresso; perfettione al suo intelletto speculatino vsa delle cose , speculando in esse le lor nature . Et dalla cognitione di fifcala, fale, & arriva alla cognition di Dio come ferono i filofofi, che altro lume, che quel di natura no bebbero. uione, 🕁 ridurre in atto gli habiti operatini, che egli ha o della materia corporale, la quale fi lastia adoperare, lui, come gli piace. Et cosi l'buomo di tutte le creature line di Dio fi ferue à fuo beneficio,trabédo da loro vtili a dichiarato come Iddio con la infinita sua prouidenza 🤅 creature no ragioneuoli à fine, no del proprio lor bene, ioneuoli, per le quali create furono, 🕑 come da quefto dell' yniuerso, & la gloria di Dio .

Che Iddio gouerna gli huomini, & gli conduce al lor fine medianti le leggi, che hadate loro. CAP. XCII.

🛶 I 🔥 fi è dimostrato fi come Iddio gouerna le cofe,che mancano d gione, of le conduce al fine, che è lor proposto, che è la perfett dell'huomo. Resta hora, che si mostri, come egli con la diuina prouidenza gouerni, & al proposto fine conduca anche l'huomo . Il qu è stato dotato da lui di appetito elettino, che è il libero arbitrio, che babi mo, & quello, in che principalmente auanziamo noi le non ragioneuoli c ture. Percioche per effo, il qual fegue la cognitione della nostra propri gione, siamo noi padroni de gli atti nostri . Ma adiniene, che questa no ragione, secondo che per proprio errore, o per inganno fattoli da qual cofa fuora di lei, facilmente può non conoscere qual sia, & in che consis vero bene, & il suo vltimo fine; ouero quali siano i mezzi, che condurr poffonq à cotal fine, così ancora può facilmente trarre seco in errore il ftro libero arbitrio. Onde fu necessario, che in remedio Iddio deffe vue r la, nella quale rifguardando, & à cui attenendosi , potesse ella stare nella ra firada, o tenerui anche il libero arbitrio, fi che co tale scorta regolat seffe le electioni, & le operationi, che da lui ofcir deono. Ma conciesta la regola de gli atti, & delle operationi bumane, che si fanno per lo fine fer non possa al ro, che qualche ragione (appartenendosi alla ragion sol ordinar le cose verso il fine) bisogna dire , che la regola , che da Dio e s proposta alla humana ragione, ad effetto, che ella non erri, or non tiri in errore il libero arbitrio, altro non fia, che vna certifima, O infallibi gione, chiara sì, che in essa non possa mai per verun modo cader'ombi errore alcuno ; dalla cui luce derivandosi nella debile, & tenebrosa nostr gione on luminofo raggio, la illustri, & le mostri quello, che seguire, d far fi debba . Et questa ragion così chiara , anzi questo (plendidisimo altro non è, che la legge eterna, che è nella eterna mente di Dio. Nella le è scritto l'ordine, la regola, & la misura, con che ciascuna creatura particolarmente, & segnalatumente l'huomo, regolat deue ogni sua op tione, in quanto l'huomo solo di tutte le creature, che sono sotto il Cie per voler di Dio partecipe di providenza. Appartenendosi à ciascun'i mo di douer gouernare, & condurre sè steffo al suo fine, & à molti di ba re à condurre non solo se stessi, ma molte volte anche altrui. E: il rag che derinandosi da questa eterna legge, illustra (come si è detto) la no ragione, è quel lume, che legge di natura è da noi chiamato, & ragion turale si disse ancora, la quale altro non è, che vna impressione, che dal l 🗉 diyin

1.1

rna si fà nella nostra mente, per cui tutti, che ci hascha nosciamo il bene, & il male; & habbiamo natural' incli o, & à seguir quello. Et questo è vno, es a primo mez gouerna, or ci conduce al fine, che ci ha proposto. bumana per la sua debolezza non può riceuere 😫 imer quello, che l'eterna leg ge detta, se non impersettàne l'intelletto nostro speculatiuo dalla sapienza dinima partecipe, non di tutte, ma solamente di alcune veriıncipij speculativi,iquali per natura tutti sappiamo: eb elletto operatiuo è dalla legge eterna fatto partecipt rincipu operatiui, che altro non Sono, che certi precetmi , circa le cose , che esser deono operate da noi . Di endo noinellamente impressa la cognitione di tutti i particolari atti bumani nella detta legge eterna fi ritro n in tutte le nostre operationi poßiamo dalla detta namentinostre è scolpita, esser drizzati; maßimameneccato del primo nostro progenitore fu questa natural parte ofcurata. Onde per supplire à quello, che in cid ı proxidenza diede à diuerse nationi diuersi legislatore Romani, Caronda. & Solone à gli Ateniesi , Ligurge ri ad altri . Da ciascun de' quali , con le leggi da lor uomini tratti , & drizzati al ben commune di quel poleggi. Il quale ben commune, che è il fine di tutte le e altro, che il bene humano, possono gli huomini le forze, & le virtù naturali. Ma conciofia che gli Die creati, non principalmente affine, che essi bab-, ma perche arriumo alla beatitudine eterna, che è il n lunga auanza, 🕑 trapa[]a la proportione di ogni h🕫 che da Dio fi deffe lor legge proportionata all'altezza Per la quale ( rimosso ogni dubbio , che intorno alle ÿ, ♂ diuerfi giudicy na∫cer poteano ) fo∬ero certi ( efro, & mostrato da Dio, che non può errare,) di quel eano: 🕁 cosi che secondo i precetti di cotal legge bafolo le operationi esteriori, ma anche gli interiori affet rij de'cuori loro : Et oltre à ciò affine , che tal legge d, che da Dio si proponesfero i premij à gli osfernatori ntumaci, of a trasgreffori. Et perche le impressioni sere accomodate alle capacità de patienti, che le rice uon padre di famiglia non dù à figliuoli, mentre che ie edesimi precetti, che da lor poi, che già sono cressiuit, & fatti

A fatti gradi, ma glie le dà dinersi, o secodo che conengono à ciascuna Cofi ancora la divina sapieza non diede al modo vna legge sola.Ma bai nello eterno configlio suo determinato di saluarlo col mezzo di GII Curisto fglinol suo, or Signor nostro;effendo il mondo giouane, or zo anchora, diede prima per mano di Moise à quel popolo, di cui Christ fer denca, vna legge la quale hauesse da prepararlo à ricener poi a suo po il diuino verbo incarnato. Nella qual legge, che anticha fi chiama, o che si proposero molti precetti di atti virtuosi, derinati , & tratti come a chusioni da'precetti della legge della natura , si ordinarono molti sacrif Sacramenti, of modi di vinere, ne'quali tutti fi figurana, of fi promettea sù Cbristo . Et dopo quando venne la pienezza de tempi, per la bocca de feffo vnigenito figlinol suo, et Signor nostro fatto buomo, diede vn'altra ge.La quale in questo fà gli buomini perfetti,perche gli induce alla offe sione de precetti divini, non per timore, (come facea la legge antica) ma smore, che è la carità , la quale con la gratia, che fi dà nella nuova leggi figurauafi nella veccbia,Iddio per Cbrifto infonde ne'nostri cuori . Et à cetti piacque al Signore,per tirar gli buomini più sicuramente alla per sione, di aggiungere alcuni consigli. I quali non impongono necessità procedono suadendo, o insegnando vna più alta, o più sicura via, p guale può l'huomo più speditamente mediate il disprezzo, o il rifiuto d bonori, of de piaceri corporali, of per quanto l'humana necessità comp delle ricchezze, andar sene ver so il Cielo. Ne quali consigli sono fondato se le religioni, che in Stato di perfettione pongono quei, che in esse, medi j voti, à Dio si rendono. Et per queste vie, or con questi mezzi della ge eterna, naturale, bumana, or dinina, antica, or nuoua, or de'dinini co gli, piacque alla diuina providenza di gouernare il genere bumano, c çondurlo allo altißimo fine propostoli di douer veder Dio, & di lui god Ma & del fine, & delle leggi, che al fin conducono più pienamente fi di sotto à suoi luoghi,

Del Fato, & di quel, che possa solora gli huomini, & sopra le operationi, & le cose loro. CAP. XCIII.

SSENDOSI di fopra ragionato dell'buomo quanto à quello, egli bà in fe steffo, et à quello ancora, che dalle cofe fuora di lui r ne, et come con effe, et con gli altri buomini fia naturalmente o nato, fi potrebbe hoggimai a quefta prima parte impor finc, nella quala era proposto di parlar folamente delle cofe, che à gli buomini conueng per natura. Ma perche tutto il giorno fi fente, che esi ne gli auuenimi pro prosperi, et anuersi sogliono lodarsi; et dolersi del Fato, et della F tunà ni , onde venga lor bene, J male ; auanti ch'io paßi alà dire delle cose, che può l'huomo sopranaturalmente piace di difcorrere alquanto etiandio fopra questo.Affi l , che fiano Fortuna , & Fato ; & fe le cofe bumane di o per alcun modo soggette, da tal notitia si toglia, quan occasione di errore, che facilmente intorno à ciò nelle. er potrebbe . Et prima diremo del Fato . La qual voerbo latino , che fignifica dire , 🕑 pronuntiare,non im detta. Ma fi come dicendo fi poeta, s'intëde per la lo zilio , ò di Homero,cofi dicendofi Fato, fi intende quel-, da qualche eccellente wirtù superiore, la quale non soentire, come secondo l'opinione de gli antichi Idola-Gioue, Ammone, Apolline Delfico, & gli altri lor endendo questo nome di Fato , secondo l'intendimento ,cb'io m'affatichi in mostrare,che quel,che eßi chiama no cofe fallaci,ò nulla.Percioche no effendo cofa alcuna ne, nè Apollo, nè gli altri, che essi adoranano per fe pur furono qualche cofa,non Dÿ veraci , (come eßi ci Demonij , è necessario , che quei lor fati fosfero nien incerti ; non potendo i demonij , quando anche verafallo fallacißimi sono, & pieni di menzogna , antiuederi euenti delle cose , ( come dicono ) contingenti , quar le operationi bumane , se non per via di vna perico-Altri credettero , cbe il Fato fosse virtù de i corpi ce litione, come da prima cagione, procedesse, o si signi che in queste cose inferiori accade ; & che quanto alle Stellationi fi producesse, nelle quali nasce ciascuno.Ma Percioche le Stelle non sono prime cagioni delle cose, no, ma fi ben feconde, & istrumenti di Dio, fatte da re col mezzo di effe,gli effetti , che egli vuole . Intra i ioni de gli huomini , che procedono dalla bumana vo+ opra essa, non essendo legata ad organo corporale, celesti alcuna forza, se non debolissima, o per acciuesta opinione era diuulgata ; & bauea altamente fisse i humane, onde trahena molti in errore, i Santi Dotono , che per benefitio del Mondo fosse manco male di oia dal comune vío questa voce di Fato.Et sio no perche operaticni loro,& tutto quello,che in qualunque modo , non fia fostoposto, & non dipenda da vna cagion supe

DD riore,

IOF

#### DELL'HISTORTADELUHVOMO

riore, sui (come appresso diremo) pud convenire il name di fato, ma sbe, d per inganno del Dianolo, d per maluagità de gli buomini venine voce prefa (mistramenterer nell'instellette di Infiniti mortali generana fi o pericolosifime openioni, Hora dichiarando qual sia quella fuperios gione, sui non fi difcommerrebbe il nome di Fato, dico, che è la idea, ega fempia, the come for isso detion of pronunciato nella mente di Dia fi ri ua, dell'ordine, che bà egli imposto à inite le creature, per lo quale ba effe ad inniarfi verfo il lor fine. La qual Idea non è altro, che la dis fus prouidence, la quale in duo modi confiderar fi puote. In vn modo quanto la idea del detto ordine nel dinino intelletto fi ritruona. Secon qual modo fe alcuno, risonofcendo le cofe humane dependere da quello è foritto nella mète di Dio,diceffe, che elle dependono dal Fato, in quant no state da Dio secondo il modo suo predette, & pronunciate, non ban he cattino intendimento. Et per cio (come dicea Sant'Agostino) dem be coftui tener fermo cotal intendimento, or correggere la lingua, per dar con quella parola di faso occasione di scandolo d'deboli, che per as tura crederebbono, che altro significasse di quello , che colui in cotal ma ra parlando bauesse inteso . L'altro modo , nel quale la providenza dis confiderar fi puote, fi è quanto alla effecutione dell'ordine da effa dato imposto alle cose. La quale essentione, che gouerno si chiama, per Iddia gouerna le cose inferiori per le superiori, le più volte si ritruou presso le superiori creature. Et secondo questa consideratione, si com idea, che nella dinina mente si ritruoua dell'ordine dato alle cose, la qu è cagione, che elle anuengano, come ini è ordinato, & feritto, fi può a mar Fato , cofi ancora l'effecutione di detto ordine commeffo à gli Ang à à corpi celesti, inquanto sono seconde cagioni ordinate da Dio à pre re gli effetti , che egli vuole , & Fato , & fati etiandio nel numero del quando più sono le dette seconde cagioni chiamar si possono . Perche se no Angelia quali operano per lo intelletto, banno nella lor mente fer quello, che di fare intendono, & l'ordine, che effeguir deono; & fe f corpi celesti l'banno similmente scritto nelle costellationi loro, o seco il lor modo lo pronuntiano, lo dicono, & lo fignificano, cui leggere, d sender lo sà, come fanno alle volte i buoni Aftrologi. Ma perche più eltro intorno alle cofe del fato, fi defidera di sapere se egli fia immobili immutabile, quanto à gli euenti da lui predetti, dico, che parlando queste cose inferiori, in quanto dal fato, che nella mente di Dio si ritruc dependono ; non è dubbio , che infallibilmente , & immutabilmente feg no sempre, non già perche tal'immobilità sia per se in queste cose infer foggette al fato : le quali per lo più quanto à se contingenti sono, or s necessa 5

# TETER OF PRET MIC. TT 106

e è finio cofi di pofio', 🔗 endinarenta Bio'. Di modos anto a se immobile, or immutabile, ebe io denesi naer qui, come faccio à questa bora, nondimeno aggiun e, or presuposto, che Iddio banes così ordinato, era: e altramente, & che il diain'ordine non fi effeguisse. rte la confideratione della dipendenza, che gio enenlla di possione, & dall'ordine, she si rivrnona nella di orla del faso,fe non in quasso egli è polle vagioni fecon confiderano le virch, che per fo llanzo le deve fecoue gli effetti, diciamo, che gli enenti di tali effetti non Illibili. Conciefia che l'operare delle dene seconde cate cose inferiori, è per se contingente, perebe le inde'Cieli, poffon o in molti modi riceuere impedimento, s loro, ò per le indispositioni della materia ; nella qua le soncerfe dell'altre cagioni , che impedifcone tali ene racolofamente voglia, che alle volto fuccedano le co ommune, che egli bà lor dato. Et conciosta che, (co o) la parte ragionenole nell'huomo, & massimameneua necessariamente le impressioni de gli Angelt, d di . non fia affolutamente soggetta fe non al fuo Creatore, to il fato di Dio; che è quel, che è scritto nella dinina : to, che sta in qual si voglia superior cagione, hà tanontà humana, che non lo possi essa con la libertà sua e quella forza ancora, che il fato, che fi ritruoua nelbà sopra l'alite cofe contingenti, intorno alle quali si onihumane, non possa similmente per humana indua. Percioche fe qualche costellatione ( per effempio ) ne'caualli, din altri simili animali, che sono in cura rruttione nelle binde, potrebbe il libero arbitrio di qual uona diligenza quanto d gli animali, & alle biade, che render vano il fato di così fatta costellatione.

le Formine, 80 il cafo, 81 la differenze, che han e loro. Capi X C I I H.

iffatto à quanto bànonamo promesso di razionare tircàobe ditiamo della Sortuna, & debicaso. Cui diedera tan volfero, che non par queste cose basse,ma le stolie ancocui per lo gencorso (come esti diceano) de gli atomi, d DD 2 caso.

cafo, Questa Fortuna molti credetsero, che fosse vna dinina sostanza vna Dea padrona de'beni temporali, i quali per questo si chiamarono di . tuna ; & che ella bauesse arbitrio di dispensargli, dandogli temerariame or togliendogli senza alcuna consideratione de meriti, de demeriti, com que le aggradina. Ne intendo io qui di quei Poeti solamente, che di lei s fero in modo, che guardando la pelle er la superficie de loro componime può parere, che così intendessero. Percioche fu la Fortuna publicame adorata in Roma, & altrone ; le furono dedicati i Tempy , posti gli alta dali gli incensi, offerti i sacrificij, & fatti gli altri dinini bonori. Et per q lo, che si appartiene à' Poeti , effer puòsche (comunque della Fortuna pa sero) non fosse in loro intorno à cio errore di intelletto, considerando, cb rono huomini per lo più di grandisimo sapere : & che per legge di Po era lor lecito di fingere, come à Pittori, quel che voleano, nuone forti di mini, nuoui animali, nuoui Dei. Senza che i Poeti tegono per grande or mento de componimenti loro, quando alle cose, che non sentono, cr.non nono, danno la vita, & sentimento, & quando fanno parlar le piante. intendere le fiere. & vofe fimili. Nè per cid anniene che effi credano. cosi sia, come scriuono; nè che shi legge mienda gli scritti loro second senso, che sugnano le parole. Essendo cosa manifesta, che molte polte fosto il velo delle Fanole, & delle Poetiche fintioni, volfero per modo di legoria dire leggiadramente, molto belli, & veri fentimenti, appertinent buona, & beato vinere, Ciude, bene intefi da prudenti , & accorti Letto Ma lasciando da parte i Poeti, affine, che ben s'intenda quel, che siano i pur qualche cofa sono ) Fortuna, or Caso, dico, che in queste cose infer in duo modi fi opera per qualche fine. In vn modo da l'huomo già per nuto à gli anni della discretione, il qual'opera à proposito del fine conosc to da lui: of in phiattro modo da fanciulli auanti, che per la eta babbia l'ofo della ragione, & dalle cofe naturali, che mancano di intelletto altre come sono gli animali bruti, le piante, & le cose non animate, che tutte be operano à proposito del fine conosciuto; ma tal conoscenza non è in los ma in Dio autore, & moderatore loro, & dell' minerso. Hora quando a buomo, che opera à proposito di qualche fine , che egli conosce, accade fi ra dell'intention fue qualche cofa, che di rade foglia annenire, fe è buoi diciamo, che ciò è per buona Fortuna, & se è rea, diciamo, che è per m Fortuna. Onde se vn'buomo cauando terreno à fine di fondare edificio di piantar vigna, d di altro, tronasse fuor di sua intentione moneta di oro di argento, d altra cosa di pregio, perche ciò di rado auniene, diremmo c di così fatto auuenimento fosse stata cagione la buona Fortuna. Et se v altro segundo le biade desse le mani in m'Aspide, che lo pungesse, pere questa ara, 15 à lui (arebbe accaduto fuora della (ua intentio ro fine adoperaua, diremmo , che fosse stato di ciò ca-1. Ma quegli accidenti , che à chi opera per qualche pre, ò spesso, ancorche auuengano fuor di sus intentio tuna. Onde se vn viandante à lungo andare si stanro per via le scarpe , se ben non bauesse egli pensato ; non fi potrebbe per ciò chiamar mal Fortunato; perfo,& quafi sempre à chi assai camina. Conciosia che gione à gli buomini, che si Aanshino, & che si rompa onde se pur lamentar si volesse, più tosto della inconbaner e pensato, che quello gli deuesse internenire, che riamente, che della mala Fortuna fua lamentar fi polle cose, le quali, perche mancano di intelletto, opera-Ro alcun fine, accade qualche cofa infolita, fe è buoe per Caso prospero, o se è rea per Caso aduerso , o Fortuna. Onde se ad yn Cauallo, stando sopra yn'al e, аннепіsse, cbe mancandoli la terra sotto, cadesse erche ciò rade volte accade, che il Cafo annerfo ne fof e Romulo, & Remulo, a ll'bora che teneri, & poesposti ne gli stagni del Teuere, col pianto trasfero le mammelle, & nutrirli , perche essendo così Bambilo della ragione,non poteano piangere à proposito di 1 loro, & fù cofa rara, che vna fiera così fatta diueni fumano, diciamo, che esi furono di ciò cagione per Ca enza in somma, che è intra la Fortuna, & il Caso, fr amo anuenir quello, ebe rade volte suol'accadere, es étione accade à chi opera à proposito di qualche fine: t quello diciamo effer per Cafo, che no effendo folito, ido, accade all'operante, che non buiedo la ragione, on può aperare à proposito di alcun sine, inteso da lui. iamente la differenza, che da Dotti si pone intra la n è per ciò offerusta nel commun' vío del ragionare, fouente queste due voci Cafo, & Fortuna prenderfa. l'vna per l'altra.Et questo basti per farci strada à no dire, mostrando le cagioni, onde è che gli bene,0 mal Fortunati. Et dichiarando se gli ti, che noi diciamo accaderci per Fortuproduchino da alcune cofe, che fiano se cagioni di esi. ò pur solamente per accidente .

Che le

Che le cofe, che qui auuengono per Fortuna, d per Cafo, havend o rifpetto alle cagioni superiori, tutte procedono da ordini certi, & determi-CAP. XCV. nati.

A quel, che si è ragionato di sopra, facilmente comprender si p to, che bene, d mal Fortunato si dene chiamar colni, al quale, c rando egli à proposito di qualche fine , accade fuor di sua inten ne, deraftero, d finistro accidente infolito. Ma occorre, che à gli bnos ne gli affari loro internengono molti infoliti accidenti buoni, & rei, che f ne sono fuora di loro intentione, non sono fuora della intentione, & dell' ne di qualche cagion superiore, alla quale sono gli buomini in qualche m foggetti, Di maniera che di così fatti accidenti dir fi può, che in rifp de gli huomini, à quali internengono, siano per Fortuna ; ma in rispette le cagioni superiori, che gli producono, interuengano non per Fortuna per ordine, of difposition certa, of determinata. Come sarebbe se ( pe fempio ) vn Signore effendo in Roma, mandaße duo meffaggieri , ques Francia, & quello in Germania, dando ordine, senza, che l'vno sapesse l'altro, à l'ono, che facendo la via per Toscana si trouasse il tal giorn Bologna, & all'altro, che passando per Romagna douesse il medessmo g no ritrouarsi pur'in Bologna. Lo incontro di questi duo messaggieri, c to ad esi, cui fuor di loro intentione aunerrebbe di ritronarsi insieme medefima Città di Bologna , sarebbe per Fortuna . Ma quanto al Sign che banea dato tal ordine, & di foste talmente le lor gior nate, che volo lo vbidire era necessario, che si inconstassero , sarebbe non per Fortuna per ordine certo, & determinato. Le cagioni superiori, alle quali gli mini soggiacciono, sono Iddio principalmente, o poi in qualche mod Angeli, & i corpi celesti . Onde è, che interuengono ogni di à gli hno molte cose fuor di loro intentione, ma volute da Dio, procurate da gli A lines prodotte dalle Stelle. Le quali Stelle, non folo medianti le qualsi à at 15 passine, che à'corpi celesti soggette sono, possono fopra i corpi, or in che modo sapra le nostre anime ancora, destando in loroper rispetto d organi corporali, ca fono affiffe, l'Amore, of l'Odio, & l'altre passion sensitino appetito, ma etiandio mediati certe qualità occulte di dette St Vedendofi, che molte di queste cofe inferiori tengono naturalmente al proprie of particolari virti, lequali bifogna dire, che babbiano non da na qualità elementare ; ma da osculta forza del Cielo,come è nella cal sa, che tira à se il ferro, & nel Turbit; & nel legno d'India; de' quals (co Medici dicono ) il Turbit per occulta virtù celeste purga la flemma; es gn

6:33



il mule, be portato dall'Indie nuove ne paefi noftri fuß alle medefime qualità celefi prédono i particulari hno operare efficacemete sopra certe maniore de corpi. On nedioi,no per scieza, o pratica, che esti babbiano più de (cofto de'Cieli, del quale non fi sà dire la ragione, fono i in rédere à corpi infermi la fanità . Sono ancora alcu ainto celeste in piatare ; inestasce of altr'opro di ville codo il defiderio loro, che no fà à gli altri,che di qu'ar per auuentura di gran vantaggio . Si sono vedutian in e spugnar Città, 6 in simili imprese di guerra, più per celesti à noi nascoste cagioni, che per prudenzai ù furono auuenturati, & altri, cui tutto che di gradifscirono le cofe quasi sempre à rouescio. Ma bisogna ido adoperandosi in ciò le superior cagioni, fuccedono amente, ò finistramente le cose , che essi hebbero in inper difetto semplicemente di quei mezzi,ch'eßi si elesse westo poffono chiamarsi bene, o mal Fortunati.Concio buona et la mala fortuna, che fuor di nostra intetione, znano co'mezzi eletti,& procurati da noi à qualche fii capo di effercito bà intentione di vincere mediati cer ge come atte, & acconcie à poterli dare la vittoria, entione di sanar lo infermo con certi mezzi, che egli poter render la fanità, all'hora diciamo, che quei vinper buona Fortuna ; quando il vincere, & il rifanare nplicemente per li mezzi eletti da loro, ma per certe intentione, & del consueto co'mezzi da loro eletti fi l'hora diciamo, che quei non vinca, 🕑 che questi non 1a , quando ciò auuiene non drittamente da i mezzi, per accidenti, che fuor del folito, & della loro inteneletti sinistramente si giungono. Si come in Perugia ul discordia già anuenne. Nella quale non mancanper hauer compiuta vittoria quasi altro, che di spezza li ferro , che attrauersando la Strada vietaua il passo , on istrumenti acconci à far ciò la tagliana, per la fre-**Endo quini moltiplicati gli erano adoßo, alzar le brat** , che quei, che più appresso gli erano, & più lo impedi uanto, & gli dessero agio di ciò fornire, gridò à dietro. anche da quei, che erano alquanto lontani, & non sa curißima la notte, da cui, nè perche fosse detta, & pene si dicesse, fu da loro replicata, or cust portata di vo ce in voce

ee in voce fu cominciato à gridarsi da tutti à dietro à dietro, & basio qu fenz'altro, of fenza che se ne possa assegnare altra ragione, che l'occ · disfauore delle cagioni superiori, à fare, che quasi in vn momento smo a mila armati lafeiando alla parte nemica vna molto auenturofa vittori mettessero per se stessimon vi essendo chi gli cacciasse in fuga, & in ro La cui (mistra Fortuna fu in questo, che infolitamente, & fuor di inter ne, col mezzo, che per vincere fù eletto, di tagliare quella catena, fi pagno, che colui sfortunattisimamente per li suoi. or aunëturosisimame per gli anner fari grido à dietro . Ad Augusto ancora fi può credere bauendo così disposto Iddio , cui come istrumenti seruono le seconde ca ni, fosse da occolta virtù di quel suo genio, cui (come scriuono) quel di B cantonio cedea, che altro effer non debbe, che lo Angelo, che lo gua na, fosse dico dato speranza, et ardire, si che prese egli partito, ancor bauelle allai minor numero di Naui, & di genti, di venir con Marcante à battaglia nauale ad Attio, no pensando per ciò egh, che hauesse à suc re, che Cleopatra senza alcuna cagione, se non forse l'ester femina, la dicono, che è animal mobile per natura, si togliesse con le sue, che en circa sessanta naui, di mezzo il fatto d'arme, per tornarsene in Alessand er che Marcantonio per lo fiero amore, che le portana, no potendo soft di vederla andare da sè lontano, deuesse abandonare anch'egli l'impress andarle dietro, come fece,lasciando à lui quella gran vittoria, che lo fè narca del Mondo. Et fu in ciò buona la Fortuna di Augusto, & auu quella di Marcantonio, che infolitamente, & fuor della intentione dell' of dell'altro, co mezzi, che ciascun di loro per vincere si era eletto, si ac pagno che à Cleopatra, contra quello, ch'effer deuea, vene vog lia di tor in Egitto. Auenga che più, che alla mala Fortuna, la colpa della fua na potesse Marcantonio dar'à sè stesso. Conciosia che se ben Cleopatra s ra con circa sessanta naui partita, potea egli nondimeno vincere ancor fenza tenerle dietro attendea alla battaglia.Ms è da auuertire , che non fono i corpi celesti con vna fola inclinatione operarc, che vn'huomo s tutti i suoi affari bene , d mal fortunato , & dargli vna perpetua qualità diante la quale egli si elegga, & faccia di continuo quelle cose, con cui biano fuor di sua intentione, & del solito a congiungersi certi commo incommodi,che lo facciano fempre bene, ò mal fortunato . Percioche l tù celesti sono naturali, & la natura,che è determinata ad vno, non p vn'atto folo operar molte cose,se non in quanto le molte possono ridur vna . Ma accioche vn'huomo fia dalle stelle medianti gli organi delle f tiue virtù inclinato ad eleggere in diuerse volte diuerse cose, le quali d jri infoliti, & non afpettati commodi, vincommodi accompagnati fian necessario che ciò volta per volta si produca da diuerse costellutioni ; la ling

# IBRO RRIMOLLING 109

forza di imporre à gli huomini necessità di elegger vello. Conciosia che Iddio non hà dato ne à Cieli, ne **ina quantunque eccellentißima creatura, il potere af** à gli buomini questa, d, quell'altra cosa; ma si bene sodo difporre,riferbando à fe folo il poter efficacemen volontà, facendo lor fare con effetto sempre, & ine egli vuole . Si come anche folo può con vna fola dir, che quegli buomini, che d lui piace, siano vniuerrtanati sempre . Et perche ben si intenda quel, che eli hanno virtù di potere in qualche modo di (porre gli cessariamente, ad eleggere, & à voler questa, à quelbe eßi cið fanno illustrando lor lo intelletto, 🕁 illumiu duo modi. Prima mostrando loro, che sia bene di llo, à che indurre gli vogliono, senza però far lor coche sia bene . Et quando gli Angeli così procedono ini le più volte grandemente bramano di così fare, co ato da gli Angeli , che fia bene . Ma se fossero diman abbiano cotal brama, risponderebbono di non saper al ), quafi prefago detta loro , che fia ben fatto di così fa ia f**uccedeffe** loro di ottenere qualche buona cofa, alla rima pensato, si potrebbe dire, che ciò fosse loro auuena . L'altro modo, con che possono gli Angeli illumi facendo conoscer loro, non folamente, che faranno be-) quell'altra cosa ; ma ancora la ragione, perche faran insolitamente hà da seguire di tal'elettione. Onde se ati fi eleggessero di far qualche cosa, con la quale si ac infolito, ma conosciuto, & procurato da loro, poi che iti da gli Angeli, ciò non farebbe per buona fortuna , che esi per questo si chiamassero ben fortunati, non a quello, che è stato antiueduto, & procurato, & che one. Et per fine di questo ragionamento , dico , che di iori, le quali si è dimostrato , che ci fanno bene , d mal ben le più volte suol fare gli effetti suoi adoperando le i fono gli Angeli, & le virtù de'corpi celesti, & l'altre: ò far senza le operationi di alcuna delle secode cagioni, ostra intetione,et di ogni nostro pesiero senza alcuna illi, ò inclinatione di Cieli darci le prosperità, & le auuer I farci bene, I mal fortunati, come gli piace. Ma Angeli, nè i Cieli, nè verun'altra cagion seconda darci ) cattina , senza che Iddio vi concorra . Perche da lui nccella-Ea

# DELL'HIST. DELL'HVOMO LIB. I.

wecessariamente dependono tutte le cose,che in qualunque modo posso fere .Di maniera che volendo Iddio , può l'huomo hauer bene, & male za che gli Angeli lo procurino, ò che i cieli la inchimino. Onde è, che c rispetto di noi huomini , come anche de gli Angeli, & de cieli, possono annenire molte cofe per Fortunasin quanto poffono accadere infolitam o fenza che à noi fiano prima venute in mete, d che gli Angeli l'b biano procurate, diffoste i cieli; 10 cofi fuor di ogui intension noftra , & di ogni ordine loro . Ma in rispetto di Dio nin na cofa può anuenire nel mondo per Fortuna, er à cafo, conciofia che egli con la dinina fua men te bà proueduto, or ordinato il tutto, on de è, che niuna, etiandio minima cofa pudaccadere in tutto l'uniuerso fuora dell' ordine suo, or della sua pro nidenza.

# IL FINE DEL PRIMO LIBRO



Digitized by Google



# A HISTORIA

LL'HVOMO,

STADA MESSER Senfi, Giureconfulto Perugino.

BRO SECONDO.



SIANO SIMIGLIANZA, ET fferenz, che hanno intra loro; & qual fia Dio, che è nell'huomo. CAP. I.



O N bastd all'infinita bontà di Dio di ha uer creato il Cielo, & la terra, dando lo ro, & infieme à tutte le crature, che que sta, & quello empiono, & ornano l'effer fostatiale; ma à ciascuna cosa da lui crea ta per più dignità di lei aggiunse virtù, & possanza di produrre la sua operatio ne. Non volendo egli, che di tante crea ture fatte da lui alcuna ve ne fosse otiosa, & che si stesse senza far nulla. Et si come per più bellezza, & ornamento del

innumerabili fpecie di cofe differenti, & diffinte in gra i minor bontà: cofi ancora hauendo rifpetto alla medeornamento, volfe, che le operationi, che da tanta vair doneano, foffero in bontà differenti; & che le meglio E 2 ri ope-

ri operationi dalle migliori creature si producessero . Et perciò dicde a fe da lui create le virtù, & le potenze atte, & acconcie à far le opera più , o meno buone, secondo che più , o meno nobili sono i gradi , à piacque à lui di sortirle. Facendo in ciò, come fanno i buoni Archite quali alle pietre di maggior pregio, & che con più arte lauorate sono, più degne parti danno luogo, ad effetto, che habbiano ad ornar tanto l'edifitio. Le operationi alle quali fu l'huomo, come huomo ordinato, gli atti, che egli produce medianti le potenze; onde è egli di ragioni natura, che intelletto, & volontà fi chiamano . Ma perche gli oggetti torno à quali operano lo intelletto, & la volotà, sono il vero, & il bene certi beni; & certi veri si ritruouano, in cognitione de'quali vien l'bi col mezzo delle cose sensibili naturalmente, essendo proprio, & nat all'huomo dalle cose sensibili farsi grado alla sognitione delle intellig vliamo di dire molte volte, che le operationi, che fà l'huomo con lo in to, & con la volontà intorno à cosi fatti oggetti, sono à lui naturali, pe le fa secondo l'ordine della sua natura, or perche le dette poteze; si comu tre cose, delle quali si è detto di sopra nel primo libro, naturali gli son conciofia che certi altri veri, & certi altri beni fi ritruouano ancora, no à quali, per effere alti, & riposti molto, gli buomini per se alzarsi, op do con lo intelletto, & con la volontà secondo l'ordine della lor natura possono, quali sono la essentia di Dio, & la Trinità delle divine person cui cognitione, ( che è vna cosa medesima con l'eterna beatitudine ) è pria di Dio solo per natura, che solo è naturalmente beato; or quali son che i misterij di Giesù Cbristo, & finalmente tutti gli articoli della fede quali veri, & à quali beni, tutto che leuarsi per se non possano gli huo con il lume della natura, si possono esi ciò fare col mezzo di certi altr mi, che di gratia, of di gloria si chiamano. Percioche per lume di g possono apertamente vedere detti oggetti; & per lume di gratia ve apertamente non già , ma si ben crederli , sperarli , & amarli . Ma pe cosi fatti lumi non potiamo noi bauer per noi stesi , essendo molto so pr nostra natura; o è di mestiero, che ci siano sopranatur almente dati da . diciamo, che i detti lumi, & gli atti, che medianti i detti lumi dallo int to, & dalla volontà humana proceder poffono, & gli habiti, che dal l della gratia in noi si producono, sopranaturali sono tutti. Hora essen nel primo libro detto di quelle cose, che ha l'huomo dentro, or fuora c naturalmente, or denendosi in questo secondo di quelle dire, che sono se la natura di lui, & che puote egli ben'hauere, ma non per altro modo, so pranaturalmente da Dio:mi giona, prima che à ciò vegniamo, ragion di vna cosa , la quale partecipando di queste , & di quelle , pare, che sti mezzo. Percioche l'huomo in yn modo l ha per natura, of in yn'altro to più

Alter I La Store

anaturalmente hauere per gratia , & in modo altißista è la imagine di Dio, con la quale fu l'huomo da intelligenza di ciù, perche fù egli, (come la diuina to non folo ad imagine di Dio , ma à ∫imiglianza , & la imagine è vna specie di simiglianza : è necessario o quel,che siano simiglianza , & imagine , & la diffe loro; & che poi fi dica come l'una, & l'altra fiano zlianza dunque è quando due ò più cose conuengono . Come auniene dell'uoua. Le quali perche tutte con be,ritondette , & alquanto lungbe , diciamo,cbe elle mazine è più,che la simiglianza , percioche la presuqualche cosa. Conciosia che à fare, che vna cosa sia bifogna bene , ma non basta , che la fimigli , & è neno alcun'altre conditioni . Et prima , che la simiglian sia della medesima specie. Onde è . che quantunque o)fomigli in qualche modo molto vn Cauallo, pche cŏ alità,nondimeno perche non ha con esso la simigliancie, no fi pud diresche egli fia imagine di quel Cauallo. lta qualche cosa, come è per essempio vn pezzo di o di marmo , ancorche manchi della simiglianza,non ecie, ma del genere ancora, può nondimeno hauere lche altra cosa,& come à dire di vn'huomo . Ma per sche conuenga con quell'buomo, di cui è imagine, in nte propria di luische non fia commune à verun'altros quefto modo diciamo di vna medaglia,ò di vna statua, a imagine dı Cesare , perche ba in se la figura, che era altra conditione , che giuntamente si ricerca ad effet nagine di vn'allra , si è che babbia origine , & princi mitatione dipenda , & sia tratta da lei . Onde ancora ano di qualità simigliantisime, d due fratelli nati per , siano (come tal bor si vede ) tanto simili di figura, opens discerne in tra loro. Et ancora che la simiglian e sia della medesima specie, nondimeno perche nè le no origine, o dipendenza di imitatione l'uno dall'ale l'uno sia imagine dell'altro. Sin qui quel, che simiano, 🕁 la differenza,che hanno intra loro , fi è dichi**s** o come l'huomo fia fatto prima à fimigliaza, 🕁 poi ad ichiaratione di che,dico che se bene in Dio no è alcuna llo,che è in lui,è softăza,è egli nödimeno vno in essene; J'buomo ba il corpo, J'anima, J'anima ba in fe la parte

la parte sensitiva, la quale è à lui commune con gli allri animali, & la p ragionenole, che è propria di lui. In quanto adunque ha il corpo, o la se fenfisina, diciamo, che l'huomo è fasso non ad imagine di Dio; perci quanto à queste parti,non hà con Dio la simiglianza della medesima spe la quale io dißi, che si ricerca à produrre la imagine, ma è ben fatto à glianza di lui, come che ogni simiglianza, che qual si voglia creatura b Creatore, per la eccellenza di Dio manchi di affai, Et la fimiglianza, I'momo ha con Dio, per quel che si appartiene alla Essentia, consiste in Sto, che secondo che Iddio ha l'essere, anzi è lo istesso essere, viue, & e così ancora minno buomo è, che etiandio quanto al corpo, & alla parte tina non habbia l'effere, la vnità, & la vita secondo il modo suo però qual è molto differête dal modo di Dio, che è per Esfentia lo istesso esfer la sua vita, & la sua vnità, semplicissimo & sommamente vno . Et in Sta maniera di simiglianza, che di vestigio si chiama, per la quale è I rappresentato dall'huomo, si come dallo effetto è rappresentata la cagi onde l'effetto procede ; non l'buomo folo, ma tutti gli animali, & le pi ancora, che pur' banno in se l'essere, la vnità; & la vita, & finalmente se le ereature sono partecipi della simiglianza di Dio, perche se ben n ve ne ba, che non viuono, tutte nondimeno , banno in se l'essere , & la tà . In quanto poi è Iddio Trino in perfone, gli huomini etiandio in ri to del corpo, 19 della parte sensitiva dell'anima, simigliano di simigliane vestigio la santisima Trinità; cui come effetti da lei prodotti rapprese no . Percioche in quanto banno virtù di operare, & per conseguente a fere principio delle operationi, che da loro, come da Creature corporee fensitiue si producono, diciamo, che rappresentano il Padre , Il qual è s cipio dell'altre dinine persone . Et in quanto l'huomo etiandio nelle par ragioneuoli ba forma, & specie conforme al concetto , che è di lui nell nina mente, diciamo, che rappresenta il Figliuolo, che è il detto diuin setto, fi come la forma della Cafa rappresenta il concetto, che di lei bebl mente l'Architetto; che la dispose, & la fece. Et in quanto l'huomo l se etiandio nelle parti non ragioneuoli le naturali inclinationi, che altro sono, che Amori, per li quali è egli inclinato à certe cose, rappresen Spirito santo, che è l'Amore del Padre, & del Figliuolo. Et in questo niera non folamente l'huomo, ma tutti gli altri animali ancora, anzi ind samente tutte le creature rappresentano, & hanno in se, non la imagine la quale si dirà poco appresso ; ma si ben la semplice simiglianza, che di figio fi chiama, della fantifima Trinità.

Qu

X in che confista la imagine di Dio, nell'huomo. CAP. II.

a parte ragioneuole, che è nell'anima humana, diciafatto non solamente à simiglianza di Dio, ma ad ima quale oltre la simiglianza, si ricerca, che ella ( come ne, dipendenza di imitatione da quella cofa, di cui do noi Cbristiani', che l'huomo fia stato da Dio ( cossegna ) à simiglianza , & ad imagine sua creato , 🛃 atione da lui dipenda, non mi accade prender fatica nagine (ia in noi ; ma folamente in moftrare qual (ia the confista. Et perche poco quanti dicemmo, che ecessarie à constituire la imagine si ricerca, che ella ella medefima specie con la cosa, di cui è imagine, no . iglianza non è altro, che accidente , farsi à credere, con Dio in alcun'accidente,d cbe fia di vna medefim**a** be non e∬endo Iddio in alcuna ſpecie, nè in Dio alc**u** ente la purisima, & supersostantiale Essentia sua , è e. Ma è nell'buomo la imagine di Dio , quanto alla noi fimili à Dio in intendere , & in volcre ; che fono n lui ; & in noi atti della parte ragioneuole , che è la ı cui fi prende l' vltima differenza, cbe conftituisce la pecie di tutti gli altri animali la diffingue,et la fa dif l'buomo, secondo la parte ragionenole , fatto ad ima tre diuine persone, percioche si come il Padre, & il istinguono, in quanto il Padre concepisce , & genee il Figliuolo, 🕁 in quanto il Figliuolo è concetto, Et similmente lo Spirito Santo si distingue dall'altre to il Padre, & il Figliuolo, non come duo, ma come o per modo di Amore lo Spirito fanto; & in quanto lega, & cogiunge insieme il Padre, & il Figliuolo, s fol principio da amenduo è spirato da loro . Così an e nella mente bumana si ritrona procedono lo intel-روn che lo intelletto, & la voloutà in quanto fono po memoria : per ciò che come tali procedano dalla Efn quanto per la memoria , che ( come fanto Agostithe babituale confernatione della cognitione of dello dette potenze à produrre gli atti del conoscere, O a che pensando noi ad alcuna di quelle cose, la cui notitia

noticia babisualmente fi ritroua nella nostra memoria , formiamo nella me te il concetto della cofa pensata ; il quale si chiama verbo, perche è vna p rola, che se bene non suona di fuora, or non è vestita di voce, che si appa tenga ad alcun linguaggio; si forma ella nondimeno, & si proferisce inter mente dallo intelletto. Et in questa maniera la memoria produce in no verbo, fi come Iddio Padre produce il Figliuolo. Ma perche la volon (per la quale io qui intendo l'amore, che l'huomo porta alla propria c gnitione ) conferuandofi habitualmente anche effa nella memoria (come f to Agostino dicea ) si riduce di babito in atto, quando l'huomo con effet ama quel concetto prodotto internamente, che io chiamai verbo; fidice c lo amore da amenduo procedendo, lega infieme, 15 congiunge la memo producente, & il verbo prodotto, si come lo Spirito santo lega insieme, congiunge il Padre generante, & il Figliuolo generato, da quali proced Ma anuenga che poniamo la imagine, che è in noi della santissima Trini effer (come e) principalmente ne gli atti dello intendere, & dello amare, fendo imposibile, che nell'anima nostra fia alcun concetto di mente, se l'h mo con effetto non pensa à cotal concetto. Nondimeno poniamo noi tal'i gine secondariamente essere anche nelle potenze, che sono principij de atti; T molto più ancora ne gli babiti ; da quali ; come da più prossimi pr cipij, gli atti piu immediatamente procedono . Et in questo modo la ima ne di Dio fi dice effere esiandio ne piccioli fanciulli , che anco non hanno fo della ragione. Et negli buomini addormentati , nelle cui menti, auan che si destino , non bene si possono formar concetti ; & non formandosi, t fi possono amare. Ma si dice , che se ben non è in loro la imagine di Dic atto, vi è in potenza, d in habito, in quăto crescendo coloro, & destados Roro, vi può effere anche in atto. Ma ( come habbiamo dichiarato ) a 1 durre la imagine di qualche cosa, si ricerca necessariamente la simiglian della medefima specie , ò di qualche qualità propria della cosa, di cui dem la effere imagine. Et perche i concetti, che nella nostra mente si forma di cose differenti, anch'esi sono differenti, conciosia che il concetto, ch'io **in mente** del Cauallo(per effempio) è di fpecie diuer fa dal concetto , ch'io bo del Bue; segue, che distinguendosi le diuine persone intra loro, in qua il Figliuolo è generato dal Padre, fecondo la conofcenza , che Iddio ba fe fteffo; & lo fpirito Santo procede dal Padre, & dal Figliuolo secondo amore , che Iddio porta à se steffo ; bisogna dire, che all bora sia in noi s priamente in atto la imagine di Dio, quando il concetto, che è nella nos mente, conuiene, & é fimile, quanto all'oggetto, con quello, che è nella n te dinina . Il che auuiene quando nos habbiamo Iddio in mente, conoscen lo per atto di fede, & amandolo per atto di carità. Et in coloro, che non l no cosi fatta conoscenza, er amore di Dio in atto ; ma lo conoscono solan se per

# IBROISSEKONDO. BASC 119

le, 🗗 lo amuno folamente per habito di caritù la vera, er i Dio è in habito, & no in atto. Si come auuiene ne fanciul m hanno ancor l'uso del libero arbitrios et ne gli altri buò o dormono, onero hanno la mente in altri penfieri innelta. gine di Dio, che salamente ne soeriste buoni Christiani es opranaturale dimasta din habito, ch'ella sia. La doue ne sali chriftiani, quali sono i peccatori, che de falli loro no fi a imagine di Dio no è in atto, ne in babito, nè in alcun mo ente;ma solo naturalmente in poteza, in quanto possono alla penitenza, o diuentare veri, o buoni Christiani. Ma mini, & fedeli; & infedeli in m'altra maniera naturalmëgine di Dio,nö solo in poteza;ma etiandio in babito, et in no eßi conòscere molte cose di Dio per atto,et per habito ralmëte acquistatossi come per gli effetti si conosc ono le l maniera furono di Dio conoscinte molte cose da molti **me non** bebbero, cbe quel di natura. Et fimilmente lo pof-,no come oggetto di sopranatural beatitudine per amore autore, & conferuatore di tutti i beni della natura con non fi conofcendo di Dio, fe non quanto fe ne puo fape-; I non potendo (i per via naturale sapere il secreto del ne della incarnatione del diuin verbo, ne gli altri miste-; O non fi amando per via naturale Iddioscome oggetto otale imagine produrre la nostra falute.Potendo ella nö omini scelerati, or infedeli in questo modo,mane demoinferno,iquali per gli effetti conoscona molto meglio na ofe di Dio,che no ferono i più dotti Filosofi, che mai furo il dire più di lei torno à quella imagine di Dio,che è nè fo liani . Iquali, perche metre sono in questo pellegrinaggio be fantifsimi fiano,ordinariamëte conofcere la dinina efperta; ma solamĕie per fede,per laquale credono quello, poffono con la volotà perfettamete amarla ; ma folamete onoscono; ènecessario,che in loro tal'imagine di Dio,men , in ri setto di qlla,cbe bano i beati in cielo, sa molto imcofe già dette fi può inferire, che quest'imagine di Dio fi mini fecodo tre gradi . Percioche fecodo il primo, o più ne,etiandio à gl'infedeli, (5 à peccatori,ne'quali è ella na nza , in quato effendo in questa vita , banno naturale atdiante la gratia ) conoscere per fede , & amare p carità ezza confifie nella natura della bumana mente. Onde fi e comune à sutti gli buomini ; così ancora à tutti gli buo FF mini

mini è per natura comune questa maniera d'imagine, che è in poteza. L'a grado, fecondo il quale fi communica cotal'imagine, mentre fiamo nel legrinaggio di questa vita mortale; si è in quato essendo noi in gratia di perfestamente lo crediamo per fede, ma non perfestamente lo conoscia Onde fi come la cognitione è imperfetta : cofi ancora la carità , con la q amiamo Iddio , è necessario, che fia in qualche modo imperfetta.Perche Sto, che quanto all'habito (ia continna, quanto all'atto per le conditioni la vita bumana, è necessario, che sia molte volte interrotta. Si commu finalmente la dinina imagine secondo il più perfetto, & il piu alto grad quell'anime, che bauendo finito il corfo della vita mortale, già fono arri al termino, o fi ritruouano nella Patria pieni di gloria.Done, pcbe(fi c gli angeli Santi) vedono fempre in atto la effentia dinina, et l'amano fim te sempre in atto, auxiene, che imitandolo perfettamente, or per questo e do quanto più è lor possibile simili à Dio, banno in se la perfetta imagin lui.Perfetta dico quanto nelle creature effer puote;nelle quali non può e tanto perfetta mai, che agguagli quello, di che ella è imagine. Il quale in nito eccesso trapassa ogni imagine, che di lui si possa tronare in qual si glia altifima, et beatifima creatura. Non effendo alcuna proportione i le cose finite, quali sono tutte le creature, & la infinità; quale è solo Ia creatore. La imagine adunque di Dio vguale à Dio è solamente nel ve di Dio, che è l'unigenito suo figliuolo; ilquale è del tutto simile al Padre, distinto altramente da lui,se non in quanto il Padre genera,o il Figli è generato.Et perciò volendo parlar propriamente, fi deue dire, che la fetta imagine (ia la seconda persona dinina; cui nulla manca di quello , c nella persona prima ; & che l'Angelo, & l'hnomo possono bene chian imagini di Dio,perche lo fimigliano ; ma imperfette,non lo ag guaglia Onde per tal disuguagliaza, or imperfettione più tofto si deue dire, che ad imagine di Diosche imagini . Et così ne insegna la sacra scrittura, la le espressamente in così fatta maniera parla dell'hnomo.

Che gli huomini fono stati da Dio creatilassine, ch'eglino di uengano partecipi della diuina persettione di lui, & sia no beati. CAP. III

SSENDOSI nel primo libro detto delle cofe, che l'huomo bà natura, eg nel principio del secondo di quelle, che in qualche mod per natura, et che anco per gratia hauer puote; resta bora, che di le si ragioni, che sono assonte so per gratia hauer puote; resta bora, che di no altro modo hauere, che per gratia. Dico adunque che delle cose, ch'es possoni noi sopra la nostra natura, parte dona all'huomo Iddio, es per per gratia di Dio sopranaturalmente sa l'huomo. Et pershe ogni agète ra per

Digitized by Google

utto quello, the filopera da qual fi voglia operante; il fl pera ; come che quanto all'effecutione fia l'ultima cofa dimeno la prima, che gli venga in mete, & che egli hab t in quefta maniera è principio di ogni sua operatione; ni altra cosa del fine, per lo quale l'huomo è stato da quale adopera l'buomo.Et conciofia che di tutte le colcbe fine,parte ciò fanno conoscendo il fine,per loquale non lo conoscendo, come auniene delle cose naturaè ben non è conosciuto da loro, è nondimeno conoe bà fatte, cosi le bà ordinate. Il fattore di quelente adoperano , è il grandißimo Iddio ; la cui notitia gli agenti naturali;cbe tutti fono inftrumenti fuoi, fi dell'Arte, che non conoscono il fine, in operando per oscenza del principal artefice, che fece, & ordinò covede in molte cose fatte da dinerse arti, or meglio, che olina,composte di diuerfi instrumenti,de'quali quello, iere ,ò acqua,ò vento,ò Canallo , che fia,opera à fine di ose, di che il molino è composto, 17 ciascuna rosa à fir finalmente la macina à fine di trutare il grano, 🖉 questi fini non sono conosciutine dall'acqua, ne dal ne da alcuna di quelle rote;ma fi ben dallo artefice,che ino.Et se à qual si voglia operante non fosse proposto rationi sue, non segurebbe del suo operare più tosto ) effetto;se no à caso. Come se in rona naue posta in mez alcuno, che drizzandola verso qualche termine, & luo ffe;tutto quello che auuenisse di lei ; tanto se ella essener da venti desse in qualche scoglio, quanto se capitasse to, ſarebbe à caſo.Hora bauendo il ʃapientißimo Iddio liofa Fabrica dell'hnomo; 🕑 datoli il corpo co tanti më nte potenze,& cofi ordinate intra loro (come di fopra bisogna dire, che egli ciò habbia fatto à qualche fine. truouino due sorti di operanti,l'uno perfetto, 🗗 l'altro che lo imperfetto nella operation sua , ba intentione no fettione alla cosa, intorno allo quale egli adopera , ma op**er**ando di acquistare à se qualche perfettione.Perci**o** o fatte per le loro operationi.Onde ciascuna cosa opera a Steffa, che è (come dicono i dotti) il fuo secondo atto, perche conseguisce il fine , alquale è stata ordinata. Ma be è Iddio,il quale non ba bifogno di alcuna coja,opera e;ma folo di dare altrui parte della perfettione che egli FF bà. Et

bà. Et perche il fine della cosa, che opera, & di quella intorno alla quale opera, secondo il modo di ciascuna di esse è vno stesso, percioche, per es pio, il fine della macina è di tritare il grano, & il fine del grano è di effer tato dalla macina) bisogna dire, cha secondo, che Iddio bà per fine di da fettione à ciascuna sua creatura, cosi il fine di ciascuna sua creatura si riceuer perfettione da Dio. La qual perfettione è sempre una fimiglianza la diuina perfettione. Ma perche come altre volte si disse, sono due sor fini; vua è di quelle cose, che sono fini assolutamente, perche sono vitim fatto, & dietro à loro non fi aspetta alcuna altra cosa; & vn'altra è di qu cofe, cbe non sono assolutamente fini, perche non sono assolutamente site ma stanno in mezzo, & quanto à certe cose, che vanno loro innanzi, s fini, 19 quanto à certe altre sche lor vengono dietro , sono principij; fi d che il fine non affoluto ne vltimo, che Iddio hebbe in creare l'huomo, f communicarli, o farlo partecipe della perfettione, o della botà sua, dan l'effere, facendolo viuente, or aggiungendoli le potenze sensitive, or le re neuoli . Ma perche (come fi è detto) ogni cofa è fatta per la fua operati sono state date all'buomo tante cose, che tutte in qualche modo sono per tione, affine, che le adoperi, & che adoperadole si acquisti vn'altra mage & vltima perfettione, che è la beatitudine. La quale è il fine affoluto do mo, che Iddio ba baunto in crear l'buomo. Et è anche il fine naturalme desiderato da tutti gli buomini . Ciascuno de quali appetisce di essere bea che è quello in che consiste la sua vliima perfettione. Ma perche gli bu ni non banno dalla natuta il conoscere, in che particolarmente cosista ta fettione, & beatitudine, ne per consequente come babbiano à fare per au starla; anuiene, che intorno à cio così con la potenza apprensina, come la appetitiua possono in molti modi variare, fallire, & errare cadendo d vera firada, che al fin pro posto della vera perfettione, o beatitudine a durre gli puote. La onde ne ha Iddio per souvenire in parte à questo no mancamento dati duo aiuti, quasi come due stelle, le quali ne babbiano a fere guida, or scorta nella pericolosisma nauigatione di questa vita, a che mediante loro, potiamo in tante tenebre scoprire in qualche modo drizzarci verso il porto, che è il fine naturalmente da tutti desiderato.L' di questi duo aiuti è quel primo precetto della legge della natura, il qu come raggio, che dàlla luce della legge eterna, che è nella mente di Dio noi si derivaso ci fa conoscere naturalmente o senza che da gli buomin fia infegnato che il bene fi deue feguire; o che fi deue fuggire il male, ch beatitudine è contrario, or repugna. Et questo è talmente scolpito, or im so nel nostro intelletto, che indi per alcun modo esser non può scancella Percioche sia vno scelerato quanto si voglia, che se egli intorno à cio m alcuna cofa adoperate col suo intelletto, è constretto necessariamente, se cb.

## IBRO SECONDO.

tif.

rario,ad acquetarsi,& à confessare,cbe questo è vero. dio ne ba dato, si è la inclinatione della volotà, cbe dallo zge ne viene, per la quale babbiamo noi natural talëta li fuggir'il male. Di maniera che no pelettione di libero ıbile neceßità di natura non potiamo uolere,ò difuolere no à cio uogliamo qualche cofa co la uolotà adoperare. la notturna natura, of tempestofa nauigatione, questi irij ne fiano; i quali ne fono etiandio come duo cancelli, nè co lo intelletto,nè co lo affetto víciamo fuora di cerfoli nõ baftano,à tenerci nella dritta Strada. Perche, t# e fi dene feguire il bene, o fuggir il malo, et che habbiæ linatione à cio fare, nodimeno no conosciamo sofficiete a il bene,che seguir si deue; & quale il male, che fi deue. iiene per due cagioni.L' vna è perche nello applicare de ti della legge naturale alle nostre attioni, che sono cose 'abbaglia.La legge natural, p effempio detta,cb'è bene, eue, il renderé à ciascuno il suo. Ma io in applicare quele alla mia particolar operatione di rendere,ò di no ren 1 (pada,che io ho di fuo, poffo abbagliarmi ; perche, fe parer di fare consra'l bene della giustitia,cbe vuole,che fuo, G se la rendo mi pare di fare contra il bene della erando le circŏstanze, or che potrei dare occafione she fe fleffo,ò altrni.L'altra cagione per la quale non cong il bene,che seguir si dene,ne il male,che si deue fuggire, nfitiuo appetito : le quali, se non in uniuersale, almeno i questo luogo, ج tempo, ج th altre particolari circoftă lte parere, che il bene sia male, or che il male sia bene . nuomo conosca in vniuersale, perche la ragion naturale occidere, nondimeno à chi è nel feruor dell'ira, or del tta,pare,mëtre dura cotal feruore,che à lui sia bene, T ni l'hà fchernito, & offefo,& se no gli paresse cosi,no lo à chi arde di amore, & di carnal concupiscenza, pare io dura, che à lui sia bene, & non male di violare il letto imerfale conofca,perche la ragion naturale lo infegnas e done non fue La onde è necessario che oltre alla legge iene solamëte certi precetti vniuersali , babbiamo qual Ifegni di ordinare le noftre particolari operationi fotto i di detta legge, og non lasci, che le passioni ci facciano le fia questa luce à noi cosi necessaria, oltre la legge del rasche delle humane leggi, & delle divine si tratterà . Cbe

Che è necessario, che ogni huomo habbia qualche vltimo fine, & che non se ne può hauere da qual si voglia huomo più di vno, & che per quello ciascuno desidera tutte le cose, di che hà egli appetito.

, V necessario, che à gli buomini si proponesse qualche vitimo fine I tendendo in questo luogo, non di quel fine, che consuma, & tog effere, come è la morte ; ma che il fine del qual ragioniamo, sia qua she fa effere compitamente colui , di che egli è fine; og gli dà la intera pe tione . Et dico, che fu necessario, perche se gli huomini nelle operationi non banessero la mira à qualche voltimo fine, non rinscirebbe dell'operar alcuna cofa ( come fi è detto) fe non à cafo. Anzi fi come nelle cofe ordi dall'arte ad effer moffe l'ona dall'altra , mancando quella, cui tocca di m re prima, or come à dir la molla, à il contrapeso, che sa girare la prima dell'horinolo, subito mancherebbono di girar tutte le rote, così ancon Ibnomo non bauesse vn fine assolutamente vltimo delle operationi sue, ne baurebbe alcun' altro, etiandio di quelli, che sono fini non assolut vltimi . Percio che effendo l'vltimo fine quello , che è il primo à muoue volontà, se egli non la mouesse, niuna altra cosa la muouerebbe. Et volontà non fosse mossa : perche ella è il principio del monimento di tut altre potenze dell'anima, & delle membra del corpo, seguirebbe po medesima ragione, che gli buomini i quali si muouono, & operano me ti le potenze dell'anima, non si mouerebbono mai, ne mai farebbono al cofa. Ne possono gli buomini bauer più , che vn vltimo fine, conciosia non effendo effo altro, che vn ben compiuto, & perfetto, da cui l'app bumano vien talmente empito, & fodisfatto, che non gli resta à poter derare alcun'altro bene, che non sia compreso, & abbracciato da que impoßibile,che gli bnomini se ne possano proporre più di vno. Anzi se tesse desiderar qualche altra cosa, oltre à quello vitimo fine, sarebbe ne rio, che egli fosse impersetto, & che non gli conuenisse di essere fine mo. Et fe fi vede, che gli huomini defiderano molte. & diuerfe cofe, co dire i piaceri, le ricchezze, gli bonori, of fimili; gli defiderano, com ti di quel bene, che esi vorrebbeno tutto intero, or in che è la loro intera fettione, & per conseguente l'oltimo fine. Il quale è di natura, che figne gia in noi , ci regola, & ci da legge , secondo la quale ordiniamo tutta fra vita . Onde si vede ogni giorno , che le ric chezze , nelle quali han Sto l'oltimo fine, & il sommo bene gli quari, comandano loro talmente se bene si trouano di bauer le casse piene di oro, non ardiscono per li con di, & per le sodisfattioni loro di spenderne, & di lenarne si pud dir n an: nere stremi del tutto, più tosto,che di far cofa contraproposto di colmare più , & più ∫empre il loro havequel fine, che ciascuno si ha proposto, gli comunda, 🖤 in Paolo di coloro, che baucano posto il fine nel pirriffe, che il ventre era il loro Iddio . Hora , fecondo ore) è impoßibile di seruire à duo padroni, cosi anche dno fini affolutamente vltimi. Percioche non poteninsieme, seguirebbe, che comandando amenduo, 3 ne diniso in se medesimo, si distruggerebbe . Ne pud l cofa, se non per rispetto del fine, il quale solo si ama, leffo . Percioche non defiderando l'anima nostra alcu quanto le par buona, è necessario, che qualunque la lei giudicata o buona perfettamente , il cui defiderio rio dell'oltimo fine, d non perfettamente buona, che bene imperfetto . Et conciosia che ogni bene imperfet ento, in rispetto del ben perfetto, or ciascuno, che in ia cosa, ciò fa ordinandola al compimento, og alla per che chi desidera vn bene imperfetto , ciò faccia ordietto , che è il fine. Questo si dimostra etiandio perche qual si voglia bene, non per altro lo desidera, che lo esfere suo,il quale sempre,sin che non bà tutto quel mperfetto gli pare,essendo la perfettione propria l'A

fine di tutte gli huomini fia vn folo, & ned efimo fia il fine etiandio di tutte tre creature. CAP. V.

di fopra conchiufo, che vn folo èneceffario, che fia l iafcuno buomo particolare. Resta, che bora mostrialo èneceffario, che fia, & non piu anche il fine vltimo Iquali fi benne gli affari loro fono cofi varij, che à i trauagliare, & vn'arte, & à chi quefto, & vn'altre anta varietà, & contrarietà di opinione, tutti, fenza dufcordante, naturalmente fi vnifcono, & fi accordano ano la perfettione, & la beatitudine loro; che fola è quel fommo bene, nel quale mirano tutti ne' loro molti uneneuole, che la beatitudine fia indistintamente da lerata; prima perche il defiderio di lei è naturale, & le mpre communi à tutti, che participano della ifteffa na tura.

. . . .

tura. Et appresso , perche essendo la beatitudine vn bez perfetto, & il prio oggetto di ogni volontà, è necessario, che chianque ha volontà, de ri la beatitudine, la quale, pche la sodisfa, & l'empie del tutto bisogna che il desiderar di esser beato, tanto sia, quanto il desiderare, che la vol resti contenta, & fatia di ogni suo appetito . Percioche beato è coluisci tutto quello , che vuole . Non trauagliando adunque gli huomini per a she per contentare, of satiare le loro volontà, of non effendo altro il a sare, of il fatiare la volontà, che l'effere beato; bifogna dire, che l'e beato fia quel ben perfetto, che è l'ultimo fine di tutti.Ma è necessario, ca ne si intenda, quel che si è detto, che beato è colui, che bà quello, che egli le; vedendosi, che pur sono molti, che se bauessero, quello, che vogliono, do molte cofe, che fe ben lor paiono buone, sono pesime, sarebbono infe miser non beati. Deuesi dunque intedere, che beato è colui, che ba tutto lo, che vuole, or non vuole alcun male. Il che à pochi interuiene. Perci fe bene quanto alla naturale inclinatione, la quale seguendo non la bun ma la diuina cognitione,non può errare,ci accordiamo tutti in non vol non il bene, & la beatitudine semplicemente, senza determinare quel, c fia.Nondimeno quando vegnamo à determinar sió , & à costituire qu in che il sommo bene, 3 la beatitudine consista, il che tocca al libero art nostro, er alla nostra ragione, non ci accordamo già, ma grandemente s in ciò discordanti. Et questo interuiene, perche essendo il nostro intelle tanta caligine di naturale ignorăza, aumetata dalla folta nebbia delle p ni,cbe l'offuscano va molte volte tentone come cieco, et quel che è peg lascia trarre da i mali essempi, o da i cattini vsi . Iquali perche sono r & diuersi, aduiene, che in costituirsi l'ultimo fine, diuersi buomini siano uersi pareri, o che alcuni tengano, che la vera beatitudine sia ne'piace corpo; altri nelle riccbezze; altri ne gli honori; chi ne l'hauere imperio lia sopra gli altri; molti nel sapere: alcuni nella virtù & altri in altro, do che più piace, o par bello à ciascuno. Et perche quando poi queste c fono acquistate, quei, che con tanto studio le cercarono, si accorgono, loro appetito in effe non fi acqueta, mutano feffe volte opinione, cred che la perfettione fia in quello, che manca loro. Et così anniene, che ve so ignorante fima, che fia nel sapere. Et voi infelicemente dotto troun pouero di roba, & di vera sapienza, che sia nello hauere. Et perche han che diuerse opinioni de i mezzi, co'quali si peruiene al fine, interu che quelli stessi, che banno posto il fine in vna 'medesima cosa, come d nelle ricchezze, alcuni per acquistarle predono vna via, o altri vn'alt cofi dalle diuersc opinioni, che gli buomini banno intorno à queste cos cade, che esi fiano tanto vary, or tanto dinerfi ne gli study, nelle arti, e le professioni loro, quanto da principio si disse ancor che non solamen. buomi tte le creature si accordino in desiderarc naturalmente aquale ( come di sotto meglio si dirà.) consiste solo nel ba con Dio . Ma di questa simiglianza le creature par o fecondo i gradi , à quali fono fortite . Gli Angeli , 🕁 no partecipi , non solamente perche hanno l'essere, J endono, 5 vogliono naturalmente; ma etiandio peria veggono sempre sopranaturalmente la esfentia di e fi godono , fi come vede , & fi gode Iddio. Noi buoo ne siamo imperfettamente partecipi per l'essere, 🗸 e per altro, per, la ragione, che è in noi. Onde siamo a sempre, & spesso per gratia in babito, & talnolta oscere Iddio per fede, & di amarlo per carità. Et le oi non ne sono partecipi , se non per quella poca conoè in molte di loro, come fanno gli animali bruti; ouefanno i medefimi animali, & le piante ancora , ouero ondo il quale ne sono partecipi tutti i corpi, etiandio inite le creature ji accordono in banere appetito della be è l'ultimo fine di tutte, non è perciò, che le inferiori, perfettione, fiano beate , come fiamo noi all bora, cbe Percioche l'esser beato non si conniene se non à chi bà inolgedofi fopra l'atto proprio conofce la propria per lelle creature inferiori auenir non puote.Conciofia che effere perfette, inquanto poffono bauere interamente effario al perfetto effere della lor natura , ma beate efne non bauendo intelletto, non poffono rinolgersi sopra tione of conoscerla.

etto, che è l'ultimo fine dell'huomo, non con chezze. CAP. V I.

be cerchiamo in che confista la beatitudine,che è quel , il quale conchiufo habbiamo, che è l'vltimo nostro ofia che il bene è quello,che da tutti è defiderato, pare i beni quello fia il più perfetto, alquale si vede esse raggior parte, & quasi di tutti gli huomini, come socui acquisto sono intenti, so drizzano si può dire role, e le opere loro,i maggiori, e i minori, i lettera n banno lettere. Et ciò pare,che ragioneuolmente si sono in vn verto modo sicuri, che non habbia loro à . Conciosia,che chi ba danari, ne'quali in virtù fono G G compre-

comprese le ricchezze mue, puo senze fatica baner, si puo dire, tutto q che egli vuole . Et sis pare effere tanto piu vero , quanto effendo il def del fine, che è il fommo bene, fenza alcun termino, or infinitosor il def de danari fimilmente infiniso, pare, che fiano vna cosa istessa, & cost, Nanaio, & le rischezze fiano il fine vliimo dell'huomo, & il sommo be qual'opinione d'falfisima, seminata dal Dianolo ne'cuori di molti per i or por auilirgli, or per indurgli ad effer ferni , adorare , or tener per . vilissime creature, essendo l'auaritia, secondo san Paolo, vna mani Idolasria. Es che i danari fiano viliffime creature è manifesto , perche torpinon vini, de i vini naturalmente molto men degni. & si ripongo più basso ordine di tutti gli humani beni, cio è intra quelli, che per se E come danari non vagliono à nulla, ma folamente in quanto fono inf ti, che ne feruono allo acquifto de gli altri beni. Et è fimilmete falso , ch danari si possa banere ogni cosa : percioche con essi non si possano co le virtin, ne le scieze, ne alcuno altro de' beni dell'anima,i quali sono alcun dubbio i maggiori, & i più degni di tutti gli altri, che si couengo bnomo; non le forze, non la destrezza, non le bellezze, non la fanità alcuno de beni del corpo, non la buona fama, non il vero bonore, non da gloria, che sono beni, che vanno inanzi à tutti gli altri, che habbian ▼a di noi. Di maniera, che quelle , che co'danari comperar ſi poſſono, 1 no, se non poche cose. Et se il desiderio di essi di infinito, non è per ques eglino siano infinitamente amabili, desiderabili, non conuenendo non à quel bene, che è d'infinita perfettione ; ma auniene per la disord nostra ingordigia. Et nondimeno lo infinito, che si troua nel desider denari, è molto diuerso da quello,che nel desiderio del sommo bene,il a perche è perfettissimo, quanto più si possede, tanto piu di lui si gode, duce disprezzo dell'altre cose . Quello, che nel desiderio de danari no ne . Iquali Inbitamente, che si sono acquistati, quasi,che gli anari si ac no della imperfettione, che è in quelli che essi possiedono, non bastan empire, o à fatiare il sempre assettato, o voto loro appetito, non si a tano in eßi,ma subito di nuouo aspirano, à quelli, che non banno : & a fasti anco asti, come se non bauessero nulla , col'appetito, che mai no ba fi fièdono di continuo à desiderare più, & più, quasi confessando espre te co fatti, che l'acquistato no gioua lor nulla. Et sono à coloro similo ne p lo diffetto della virtù nutritina il cibo non fi conuerte in fangue, (j n nutrifce, ma è mádato fuora dalla natura, come prima entrò loro nel c Onde perche le vene, o le membra non ricenono indi conueneuole ma to, se ben mangiano sempre non si satiano mai, ne ricenono di quello, cl grandissima anidità trangugiano, se non pieciolissima vtilità, er risto cofi sono sempre famelici . Non bisogna dunque andar dietro al giudi mol a loro flanó de i grandi , & de i letterati , perebe coff forfe tapiosi di forze, & di stato, ma non già di pruden à letterati tali auiene il medesimo nel desiderio delle ftudy delle lettere . Percioche 's come effendo auari, cquistino , non diventano veramente ricchi ziamai no nar coloro, à quali (già che altro non fanno, che andar manifesto, che il loro non basta. Cofi ancora per molso s fanno tanto, che bafti loro à poter gouernar fe fteßi. n moltitudine, conciofia che ( fi come diceu Salamone) è infinito.Ma si come trattandosi qual sia più perfetta Cimbali , ò di Flanti , ò di Violoni , ò di altri fanili ftroe stare al parere de rozzi pastor , iquali,per che di ciù so,facilmente giudicherebbono, che miglior fosse il suo , ma fi haurebbe à credere à i buoni mufici, che banno y dotte ne fuoni.Cofi aneora trattandofi della perfettio le cosa è, che si stia al gindicio de veri sanij: de quali lli,che non bebbero altro lume, che il naturale,fu mai, ommo bene fosse nelle ricchezze . Et i veri sauj Chrilella gratia, fa in loro perfetto quello della natura,non che non fiano elleno il sommo bene, ma che no siauo se ni, 🕁 non le stimano, fe non quanto il moderato 🏹 di re sono pellegrini per so<del>sten</del>tameto del corpo, il qua**le** ra di poche cofe, non ha di molte mestiero . Et tutte le nini banno fopra il bifogno di fesd de fuoisnon deuonos quefti ueri fany,effer tenute da chi l'hà per cose propr**ie** rno, & alla dispositione, della quale banno tuttavia. r conto, o firetta ragione à Dio, che l'amministratioltre che eslandio secondo il mondo, molto piu nobile 🔗 le 🕑 il farne altrui parte con buŏ giudizio; cbe non è il igunarle. Et per finire vna volta, dico, che le riccherosi chiamate, perche furono da Dio ordinate à rileuai i difetti della natura ; quali fono le cofe da mangiare, babitare, o fimile ouero non naturali, ma fatte dall'ar i: i quali per se sterfi non sintano punto ne bifogni delui trounti per redere agenole il commertio circa le nagli buomini meftiere di accomodarfi fcambieuolmente lella natura.Hora , che le ricchezze naturali no fiano il fto, perche elleno fi defiderano, non per se steffe,come l'oltimo termine di tutti i defiderij, ma affine di founeni ifogni del corpo. Di maniera, che tutti fon' minori beni, che Gu

the non è il corps dell'hnomo, & per questo al corps dell'huomo natu te foggette. La done il fommo bene, perche fia fammo, bifogna, che a di perfettione, & fia fopra il corps, & fopra tutti gli altri beni, & ragione medefima, il medefimo molto più ragionenolmente fi dice de ebezze non naturali, come fono i danari. Iquali non furono ritronati tro, che affine di comprare con esi le naturali, che di mestieri ne fond stener la vita del corps. Onde esfendo sempre più nobile il fine, che non i mezzi, i quali seruono, & fi desiderano per lo fine, bisogna dire, che chezze nonnaturali, famo men degne, che le naturali, & per consegué molto manco, che alle naturali fi conuenga loro di essere quel ben per che è vitamo nostro fine.

Che il fommo bene non confifte ne gli honori, non nella fi ma, non nella humana gloria, ne eriandio nell'imperio, nella balia, che fi ha fopra gli altri . CAP. VI

🛶 L I buomini, che sono riputati sanij , pare, che più stimino l'ho che tutti gli altri beni di questo mondo . Et molti sono, che per perderne drama, poco fi curerebbeno di perdere quato altro b E la vita infieme. Ma non è per questo che quel sommo, & perfetto della beatisndine, che andiamo cercando sia nell'honore . Percioche la titudine in colui si ritruoua, che è beato, quello, che dell'honore no aun il quale è sempre in colni, che bonora, 17 non mai nell'honorato. Non do l'honore altro, che fegno, & testimonianza dell'altrui valore. La perche niuno buomo e di pin valore, che chi è beato, il quale ba in Se perfettione, ben conuiene, che se gli faccia honore, ma l'honore, che si j buomini cofi fatti è piu tosto vno effetto, che segue, & va dietro à tal Yettione , che la istessa perfettione . Et coloro i quali dicemmo , che stin santo l'honore, che non parrebbe lor caro etiandio che col sangue , & co vita l'haueffero à comperare, ciò fanno tratti dal natural defiderio, che loro della beatitudine, cui l'bonore va dietro, come l'ombra al corpo. On che quei, che banna posto il fommo bene nell'honore fono,come chi lafe cose vere, or abbraccia l'ombres or simili à quel cane, che abandono la ca ebe egli hauca in bocca, per prender la sinuglianza della carne, che nel qua vedea . Et accade anche spessore gli buomini ambitiosi vanno di à gli bonori,non perche credano,che in esti sia il sommo bene,ma perche do bonorar si veggono, massimamente da huomini molto sauij, si r grano, perche vegono in opinione di se stessis & si credono di banere m delle parti, che alla perfettione, & alla beatitudine si ricercano . Et all'in ,**r**r

## BRO SECOXDO.

1.79

loro l'bonore, fi attristano, credendo di effer tempi poe danno perfettione. I per conseguente anco miseri de la credenza c'banno, cbe in ciò fi faccia lor torto , fe radlolore in guifa, che non lo possono soffrire, & tal volta fi ı grauißimi pericoli la vita, & tutto lo stato lorg, più to on vendicata cotal ingiuria . E dunque l'honore il testialla virtù, & al valore altrui . Et perche gli huomini nö ofa da poter dare, diciamo che l'bonore è il maggior pre offono della lor virtù da gli buomini riceuere . Ma non è Si deuono virtuosamente operare ; percioche il premio nale dene ella baner la mira, è la beatitudine.Et se la vir nore non farebbe degna di honore, per che degenerado in nancherebbe di esser virtù . Et si come habbiamo detto, an è nell'honore, conciosis che l'honore è più tosto vn ef ne, che la sostanza, ò la cagione di essa così ancora per la liciamo, che non è nella fama,ò nella gloria humana.La llero, che rena chiara notitia con laude, quando auviene, ia, nasce anco ella, & procede, come effetto dalla beati i di effa, che nel famoso, & glorioso buomo si ritruonade, che ella è falfa fama, 🕁 vana gloria : perche nafçe nö dalla falsa opinione, che la moltitudine dal proprio erro le ingannata hà della perfettione di qualche huomo ima, che chi è tale, & si sente lodare, non solo è lontano e beato, ma se eglinon conosce, che false sono le lodi, ndo in tanta cecità di intelletto, è infelicissimo. Et se egli vergagnarsi deurebbesche delle no meritate laudi prepaia, che i Principi, che banno imperio, & balia sopra utto quel, che vogliono, & che percio fiano beati,ciò no e gli buomini ( come quel Filosofo desideraua ) portasseli fuora fi vedessero i pensieri,che diuorano dentro i cuo to quanto sempre sono pieni di trauagli, di gelosia, et di lto piu [pe[]o temono eßi di altrui, che nŏ fono da altrui che lo flato loro è manço di quello, che crede il volgo cid effendo la beatitudine yn bene, che da niuno puote vlato, ne può ritruonarli in alcuno, che attimo buomo dall'altra parte gli imperij, & i regni fello veduti in li, de Calliculi, de Neroni, de gli Heliogabali,& di seice banendo pessimamente vsato di est, è necessario,che pes confeguente, cbe non beati er felici, fi come poterono felicifimi fossero,et no meno serus de nefandifimi viti loro,

**Soro**, à quali foggiaceuano, che fignori delle grandissime pronincie, chi prastanano bisogna dire, che ne gli imperij; & ne 'regni per se non si beautudine. E ben vero, che i principi, che à beneficio de popoli da loro mernati, ben vsano della balia, & dello imperio, 'che Iddio dà loro; & ch la possanza congiungono la bontà; secondo che in ciò molto simigliano dio, dire si puote, che meritino grandissimamente appo lui, & che siano fetti, & beati quanto ester si possa della beatitudine, che è in terra, & che dritta via se ne vadano à quella, che è in Cielo, non si trouando la miglion fa al mondo, che il Prencipe buono, si come non è la più maluagia, che il sino, di tiranno.

# Se il fommo bene fia nel piacere. CAP. VIII.

OLTI furono anticamente etiandio bnomini dotti; & Filoj che temero, che'l piacer fosse il fommo benes & molti sono fla L sutte letà, & sono forse anche in questa, che se ben cio non c no con le parole, mostrano di così credere co'fatti, seguendo i piaceri, do ne di quelli facendo ogni loro operatione. Ne pare, che questa opin manchi di fondamento, conciosia che la beatitudine, ch'è il sommo bene, fidera per se stella, o no per altro già mai , o il piacere pare che si desi per se flefso altresi. Et si vede, che i dotti, or gli idioti, i buoni, or i rei, or mente tutti gli huomini cercano il piacere. Onde perche il bene è quelle è da ogni appetito desiderato, & il piacere, non è altro, che il riposo dell' tito,pare,che non babbia dubbio,che egli sia il sommo bene.Et volesse 1 ebe coloro, cbe cofi tengono, solo del piacere del ragioneuole appetito in deffero; percioche tal'opinione, se ben etiandio in questa guisa intendence condo i Dottori, cb'io feguo, non è vera affatto , fi aunicinarebbe ella ne meno molto al vero; & non corromperebbe i costumi come fa, intender che non ci sia altro maggior bene di quello, che ne'piaceri de'fensi, de de po si ritruoua. La qual opinione quanto in questa parte sia falsa, facilm fi dimostra.Conciofia che lo intelletto, er la volontà, per cui noi fiamo bi ni,hanno per og getto il vero, o il bene vniuersale:il quale è infinito, o prende immmerabili veri, & immmerabili beni particolari, che tutti oggetti delle virtù sensitine, non capaci, se non delle cose par ticolari. perche lo potenze mai non si acquetano, fin che perfettamente non si co gono co loro og getti , bisogna dire,che l'huomo animal ragioneuole p vnione de particulari sensibili con le virtù sensitiue, sente bene vno, o pi ceri corporali, ma non è per questo, che egli habbia quel ben perfetto, del quale non gli resta di poter desiderar veruno a'tro bene, è che sia be Prima perche posto, che tutte le sensitive potenze in medesimo te fo∬er 120

loro diletteuoli oggetti. Er ebe tutte le parti del corpo per questo sarebbe pienamente sodisfatto al corpo.Per o,il palato gustasse la dolcezza del mele,non gustando quella del vino, or molte altre dolcezze , che in molte so,non fi farebbe fodisfasto alla virtà del gusto fi fame esta[]e à poter desiderar ancora qualche altra dolcezfifosse fodisfatto pienisimamente alle parts sensitine ando vote di piacere le due potenze ragionenoli ; che o di infinitamente maggior capacità, molto manebereh pieno, & Sodisfatto interamente.Ma non denrebbe ef cofi fatte ragioni à mostrare,cbe i piaceri corporali në uti.Conciosia che la isperienza insegna, che cotali piamo molta amaritudine, o fono (imili alle voua de quei che effendo di grato fapore (i mangiano co diletto, ma ne gli inteftini arrinate, vi inducono granisimi dolori. tal volta prefo <del>piaceri</del> poco bonesti ;fe di ciò votrà ri-:Stimonio d se Steffo,che questo è vero . Ma se i piacefar beatishi gli fente, vie più che gli buomini beati fa li bruti, che in alcuno de sensi banno gran vantaggio tanto è lontano, che la beatisudine fia ne piaceri corur principalmente ne anche in quelli del ragionenole be ciò ben s'intenda è di mestiero (apere,che questa vo ta **due c**of**e . L'una è quel** perfetto b**ene,** che fa g**li buo**uora di loro; T in questo modo intendedo, diciamo , che Angeli ; 🕑 de gli buomini è il grande Iddio . L'altra ר l'uso di quel bene,che gli fa beati; ש così intendendo udine de gl'Angeli & de gl'huomini è il veder Iddio.Il one di coloro,che beati fono, 5 in loro fi ritruoua. Et in do diciamo, cbe il fine, o il fommo bene dell'auaro, quá o i danari, & quanto al secondo modo è la possession**e** be queste due posenze intelletto, & volotà (come di fo ciano infieme, o l'una da mano alla operatione dell'al lesto conofce,che la volontà vuole,15 conofcendo il be ; of la volontà vuole, of si compiace, che lo intelletto operationi di ciascuna di queste due potenze sono due o.L'una è la sostanza dell'atto, che è la operatione stef elle dette due potenze de come à dire il conoscere dello fa è l'operatione, con cui l'altra potenza concorre , G o, & come a dire, il volere, & il compiacersi, che fa la uso conofca La quale operatione della volontà non ba parte

parte alcuna nella sostanza dell'atto dell'intelletto , ma è suo proprie a lense . Onde alla fostanza dell'atto dell'intelletto , per loquale l'anima Iddio. & d beata, fi aggiugne , come proprio, & inseparabile accidente to della volontà, che è il piacere, che l'anima sente di tal visione, et fua beatitudine . Ilqual piacere confessiamo , che fi desidera, come la is beatitudine , per se medesimo , & non per altro . Et ciò auniene, perche cede dall'isteffo fonte, non effendo tal piacere altro, che quiete della v tà in detta visione, & auniene anche perche il piacere,ilquale (si suol a sbe dà perfettione all'opera, fa più perfetta la visione, nella quale è la situdine : non perche faccia veder meglio , d più ; ma perche fà,che l'an piena quanto allo intelletto, vedendo il primo vero; fia anche piena q to alla volontà, acquetandofi, & ripofandofi in tal visione, che è perfe fimo , o fommo bene . Et questo basti per mostrare, che la beatitudine s cipalmente confiste non nel piacere, che è nella volontà, ma nel vedere atto dello intelletto. Ma quello, che si è detto, che i buoni, & i rei, & gli bnomini desiderano il piacere ricene distintione, sy bisogna che sia intefo. Percioche altramente lo defiderano questi, & altramente qu Defiderandolo i buoni , per rispetto del bene , onde il piacere procede così più principalmente hanno la mira al bene, che al piacere. La de rei più principalmente l'hanno al piacere , che al bene ; líquale non mir on apprezzano, se non per rispetto del piacere, che il bene porta s

Se la beatitudine nostra fia in alcuno de beni del corpo, ò dell'anima, ò in alcuna creatura, & se ella è in Dio. CAP. IX.

SSENDOSI il grandifsimo, of ottimo Iddio per far maggior te alle cteature fue della fua perfettione, compiaciuto non folan te di dar loro l'effere conueneuole à i gradi, ne iquali le ba loc ma di più, effendo egli prima cagione delle cofe, accioche in questo an in quanto era posibile lo fomigliassero, of foffero effe tanto più degne rendeffero l'oniuerfo, tanto più bello, of adorno, bà voluto, che anch creature siano cagioni, of che niuna quantunque minima se ne ritruou non produca il suo effetto. Es per questo ettandio all'herbe, of alle pietto stato virtù di operar qualche cosa; laquale operatione da'dotti è chias econdo atto, intendendo, che il primo atto sia il proprio effer di ciascur sa; of che il secondo sia la sua operatione. Et così hanendo Iddio fatt scuna cosa affine che etta habbia à produrre qualche altra cosa, è manif che niuna se ne ritruoua, che sia l'oltimo fine di se flessa. Et è ciò verifs mon folamente nelle cose naturali; ma ancora, in quelle, che sono fatte l'arte

### IBROSECONDO

131

imo fine del pauno non è,cbe egli sia,& si conserui pan ano à vestire gli buomini . Et l'vitimo fine della casa , cbe elleno siano, I si conservino casa, I nanc; ma che e con la naue st nauighi. Il medesimo si dice dell'huomo suo fine non è, che egli sia, & si conserni huomo; altra cofa, allaquale è egli ordinato. Hora fe ( come fi, eruation di tutto l'bnomo, non è l'oltimo fine suo;come dell'hnomo, fia la confernatione del corpo dell'hnomo? è molto men degno dell'anima, & è fatto per lei, si corma, o lo instrumēto per lo principal agente, accioche o l'anima faccia le sue operationi.Di maniera,che tutti ordinati, come à fine, per lo bene dell'anima. Di che seesche l'ultimo fine, et la beatitudine dell'huomo cofista de beni del corpo. Ma il dubbio è se ella consista in ala, à nell'anima istessa . Et conciosia , che ciascuna cosa. mo detto) è per la sua operatione. Et non effende l'a perante in alto, ma solamente in potenza s percioche. wra non intende,ne vnole in atto alcuna cofa; ma può, intendere, & à volere in atto. Et essendo ogni potéza mpimento, J per fine, si dice, che è impossibile, che l'a li se flessa . Oltre à ciò essendo necessario, che l'oltimo ben perfetto, che sodisfaccia, or empia la volontà, cr to capace, & di tanta ampiezza, che fi ftende à de fide , e, è manifesto, che niuna cosa di quelle , che sono nell'a ima flessa, che anche ella è vn bene particolare, gud. r il sommo bene dell'bnomo. Ma dall'altro canto, peromo, d sono efteriori, d del corpo, d dell'anima ; er che la beatitudine sia ne'heni esteriori, come sono le , & fimili, ne in quei del corpo, per quel che di foche la beatitudine sia vn bene, che dimori nell'anima . trario à quello , che testè conchinso habbiamo . Onde, na confiderare , cbe ( come poco difopra dicenamo ). o parlare in duo modi . In vno intendendo per questa, atifico oggetto. Et in questa maniera, non è dubio, cheel ben perfetto, che ne fa beati , è fuora dell'anima noquale se ne può parlare, si dintendendo p questa voce l'anima nostra fà itorno al beatifico oggetto.Et in äfto. la beatitudine fi appartiene all'anima, et è un bene, cho, o di alcune delle sue potenze;lequali tutte sono fonda Es prendendosi questa voce beatitudine nel primo, Ĥн modo.

modo, etd & por l'oggetto, che no fa boati, non falamente, non fa conn di dire, che fia l'anima, ma ne anche la più fuprena creatura, & quella. più à Die fe anuisina, ne tutte le creature coginte infieme. Percieche ciafe creatura, or mue infieme non fono altrosche beni communicati. or par t pati per confeguonte beni particolari. Oude non sono passenti ad en l'anima nofara l'og gotto della cni volontà è il bone reniuer fale. Di man che quando unshe la humma volontà, fecondo il modo fuo, poffedeffe ti le cressure, reffandoli etiandio molto da poter defiderare, non farebbe l' mo veramonito, ne perfettamente beato. Refla dunque che quello, che lo far beato, storo non fia, ne effer poffa, che il grandifsimo Iddio bene vnin le, & fonte pienistimo di ogni bene, oggetto beatifico di se steffo, de Angeli, or de gli huomini buoni. Et che il bene perfetto, che ne fa beat tro, che Italio effer non poffa, apparifce ancora, persioche oggetti del no insellorso (come al fuo luogo fi diffe ) sono le effentie, o le nature delle fo,cbe quidità differo i dotti; o sonciofia che naturalmente ogni cofa de rs la sus perfetsione, & la perfettione di ciascuna potenza consiste in congiunta col fuo oggetto, fegue, che lo intelletto noftre naturalmente deri di incondere, o di conoscere le nature, o le essentie di tutte le cose fono il fuo oggetto. Hora prefuponendo, che il nostro intelletto conofca intenda qualche effetto, come adire che i Cieli si muonono, & non sapp cagione di tal mouimeto, è necessario, che in noi sorga la meraniglia, la c nasce dal vedere gli offetti fonza che se ne sappiano le cagioni, or che n nigliadoci, perlo naturale desiderio di sapere, che è in lui, il nostro iatell fi metta ad inuestigare, or che tale inue stigatione non cesi, finche non l te fal a natura, or la effentia della deuta cagione . Ma perche le cagioni inwa loro treate, & dependono l'una dall'altra come anella di una cat anione; che lo intelletto falendo di cagione in cagione, perchenon fi procedere in infinito, si conduce à consscere, che ci è vua prima cagion ogni sofu,la quale noi chiamiamo Iddio.Si come mediante folamente il l naturale fu conosciuto etiandio da molti Filosofi antichi . Ma affine cl intelletto habbia la sua pfettione, et si acqueti, non basta, che egli conosca le cose sono;ma è necessario,che anche intenda quel ch'elle sono.Di mam che quando gli huomini salendo con la mente di cagione in cagione arr no alla altissima cagion prima, or non passano più uuanti, che à conosc che Iddio è,non bene conoscono Iddio,ne bene arrinane con lo intellette detta prima cagione . Et mancando per ciò affai alla loro perfessione, ceffario, che resti loro il defiderio naturale di arrinarni, & di conoscere di vedere la natura, & la esfentia di Dio. Il che si fa quando l'anima ta da tutte le humane qualità, si congiunge quanto alla parte regione con Dio . La quale feircifsima congiuntione, perche empie del entre la c cit BROSECONDG 122

ucu le noflait posers più olere defiderare : le dà la fuq one er la fa boata .

atitudine imperfetta. CAP. X.

line, di cui fi è fin qui razionato, perche confate nella e della effentia di Dio no puote l'buomo ar rivare nelrefoute vita,ma gli è riferbato nell'altra . Perche lume della gloria, chi à tăto bone farà degnato, potr**à** o intelletto in Iddio , & congiungersi seco perfettamë o in quefta vita arrinare à certa altra beatitudine La perfettasperche non satia, & non empie l'appetito fi à defiderare ancor molto.Et questa è di due manie pra natural l'altre . La naturale è quella , alla quale medianti le doti , 15 i doni naturali. Senza la gratia za il dimino ainto . La qual beatitudine confiste nell' E. Et perche le wirth si dinidono, of parte sono spece ne, quelle (peculatine chiamandos), che sono habiti nto, s operatine quelle, che diffongono, s danno no, onero pratico, fi dice che sono due maniere di bea ali prendendo il nome delle conditioni della potenza, mano speciatina l' vna, encro contemplatina, og l'alrattica . Delle quali volfero gli antichi Dotti, che **la** fiste nella cotemplatione delle cofe diuine(per le dininon solamente Iddio, ma le celeste menti, l'anima bu ancora)fosse più nobile dell'altra,come quella, che ini firinolge, is che è operatione, che si derma is proculative più degne molso, co malto più vobile, che e per esso gli huomini. sono in m certo modo partecielica beatitudme, di cui pofero, che la beatitudine hucom' una imagine. Et perciò la chiamarono non folaanche dinina. Et si attribuisce cotale felicità, 17 beae alla principalisima virtù dell'intelletto speculatino, nale compreude due cognitioni d'una de principij, es i . Delle quali acgnitiani, quella de' principij fi ape col nome della potenza fi ebiama intelletto, & quel fcienze . Effendo cofs la fcienza, come lo inselletto, babiti, & viru peculatine . L'altra felicità humao operanna fi appella, confiste nella perfetta operaretatino : in quanto è disposto da quello babito vir-Нн tuo∫o,

tuofo, che prudentia vien detto. Il cui officio è di drizzare tutti quegli l ti acquistati, che virtù morali si dussero . Rereioche la prudenza è alle vi morali.acquiftate,15 à chi opera secondo quelle, non altrimente, che il la materiale à coloro, che fanno le operationi di qual si voglia arte mecan Conciofia che fi come cofi fatti artefici operado al buio, errerebbono fpe cofi quelli, che senza il lume della prudenza volessero fare gli atti della l ralia, o della fortezza, o dell'altre virtà morali, no canoscendo il mezzo dalla prudenza è insegnato, nel qual consistono tutte le dette virtù, sp darebbono ne gli estremisne quali è il vitio. Et si auolgono le virsù m li, che dalla prudenza drizzate sono, parte intorno alle attioni humane, le quali gli buomini communicano intra loro, come fà la giuftitia d diftr vina,à commutatina,cb'ella sia, or parte in raffrenare, or in impor modo paßioni, del sensitivo appetito, come fanno la Temperanza, la quale a na i piaceri del tatto, & del gusto, & la fortezza, che regolando il imor l'andacia, tranaglia intorno alle cose terribili. Et perche l'bnomo, la cui fettione consiste in simigliarsi à Dio,ilquale non solaméte è buono in se, cagione della bontà,che in tutte le altre cofe fi ritruona ; dene , effendo a mal civile nato à vivere in copagnia, poi che egli ha fatto buono, or beat fleffo,medianti le dette virtù, cercare, per quanto può di far buoni, & b anche gl'altri, & prima di della casa sua, che sono padri, madri, mogli, fig li, o ferui; o appresso tutti i suoi Cittadini, dando loro essempi di osser 2a, or di pietà in obedire alle leggi, or à i giusti imperij di chi legitimam può comandare, or di tutte l'altre virtu. Et toecando à lui di reggere ( c à dire ) la cafa,la Città,ò il regno deue regolare ogni cofa con prudenza con giufitia.facendo l'ufficio fuo, non per piacere,cb'egli babbia di don re, o di comadare altrui, ma per gionare, o drizzare al bene commune la cafa,della città, & del Regno, cb'egli gouerna, & al proprio delle per particolari, coloro, che (ono gonernati da lui. Percioche di questa fel operatiua. T bumana coloro sono più, che gli altri partecipi, che posti so gli altri gouernano ( come fi è detto ) 15 fi moftrano ornati in guifa di c virtù, che la vita loro è come vna vina legge, & maestra della vita di q que gli mira.Et oltre alle dette due imperfette naturali beatitudini, se n truoua (come dicenamo) anch' on altra, che è fopra naturale, pur impe sa, ma in via di arrinare alla perfettione. Et beati di questa beatitudine no coloro, che bauendo da Dio ricenuto la vatione dello (pirito Santo, ( gratia, caminano per le vie sue, or con lo intelletto speculatino, quanto in questo stato di vita mortal fi può, contemplano la bontà divina, 15 c do, or sperando in lei, or per charità amandola, le rendono la seruitù de rispetto al grado nel quale si truonano. Ne mancano verso i prosimi d nfficij, che fernato l'ordine della medefima carità, debiti fono à ciascuno. quest tra i beati di quelle due beatitudini naturali, T di que erfetta,che costoro hanno già, & possiedono in fatti . o bene , che è Iddio, il quale per gratia babita in loti lui godono,in quel modo però,cbe fi può in que.، ومن الما عنه الما عنه الما عنه الما عنه الما عنه الما عنه ا ), se non molto imperfettamente, & co molti intervom li bifogni della vita, or con paura, secondo la commu 1a fragilità , di non perderla La doue quegli altri , fe almente, of speculatinamente, nondimeno perche man ella charità, la quale è forma, & perfettione di ogni machino etiandio del detto perfettiffimo bene, et che fenza Iddio, cui non cono (cono, se non per via natuotale cognitione non è appo Iddio di alcun merito di ella in rispetto della cognitione sopranaturale è di po ndo eglino in via di pernenir mai d quella perfetta cõ er gloria,ne per se à quella imperfetta,che si bà per fe spoßibile, che l'appetito loro mai si riposi , se mentre no tempo,no fi mettono à caminare per Cbristo che fo lla vita, che è egli ste∬o.

r effer beato fia di mesticro hauere il corpo, la nici. CAP. X L.

bbiosche à qual si voglia delle tre imperfette beatitudi i fi è ragionato profsimamente, se ben sono operationi necessità fi ricerca il corpo.Percioche non può alcuna buomini, senon mentre sono pellegrini, 🕑 in via 1 ne el pellegrinaggio della prefente vita fare le operatio: lo intelletto, senza fantasmi, alla formatione de' quali s iffe neceffarij fono gli organi corporali.Onde è manife li non possono stare senza il corpo . Anzi parlando naturali, non possono elle, ne anche stare senza la orpo. percioche cojistedo este nelle nirtuose operationis corpo grane per infermità fare malte opere virtuofe. possa, ne anche alle beatitudini di cui si ragiona , arriricercano à quefta imperfotta felicità, etiandio alcuni a di noi fi ritruouano, quali sono la roba, & gli amici. na di detse beatitudini confista nella roba, ma perche è ario ad effercitare le operationi di certe virtù, che sen Tono, come auxiene di quelle della liberalità, & della che la roba è anche necessaria per souuenire à molte nece[sità

weerstad corporali . Si bà bisogno ancor de gli amici, perche oltre al di che fi bà della loro connersatione, ci sono di molto ainto in molte occo ze della vita humana. Ma quando anche chi è cofi fattamente beato n neffe bifogno di amici, & baftaffe da fe steffo à fe, in tutto quello, che Wife effer di meftiero à menar la vita beatamente, farebbe con tutto ci no, che egline abondasse, se non per altro, per hauere à cui far benefici per prendere tanto maggior diletto in operando virtuosamente me weduto da loro, or per effer da loro aiutato à fare tanto piu facilment ve opere virtuose di vita attiua, & contemplatiua, le quali non bà du che meglio, che da chi è solo, fare si possono da chi è da molti aiutato alla perfetta beatitudine, che consiste in vedere Iddio per essentia, non cerca il corpo, non dipendendo tal visione da Fantasmi. Ne quali il n intelletto mira mentre siamo in questa vita, come chi per vedere co gli corporali, per essempio, va'buomo, mirasse, non immediatamente i huomo, ma nella imagine di lui, rappresentata in ispecchio, d in pitture done il veder Dio per essentia, unporta il vederlo nell'esser suo proprie za alcun mezzo, & senza ch'egli sia rappresentato da qual si voglia ( 🕑 simiglianza di lui. Et per ciò non è di bisogno, che i beati di così fatta titudine, habbiano il corpo . Et ben vero, che vna cosa si chiama perfe duo modi . In vno quando ella ha tutto quello, che si ricerca alla perfet della sua natura. Et in questo modo vno, che habbia il corpo, og l'anim gioneuole, fi dice effere huomo perfetto, etiandio, che fia ignorate di le mal fatto, or isconcio della psona. L'altro modo nel quale vna cosa si ch Pfetta, è quado ella ha oltre à ciò tutto allo, che fi ricerca per lo ben'effe Trome à dire, che vn'huomo fia quato al corpo gagliardo, 15 bello, et a all'anima ben costumato, & fauio. Hora fi dice, che quanto al primo la beatitudine di vn'anima, subito che ella è condatta à veder la dinina tia è perfetta, esimdio, che ella manchi del proprio corpo . Ma quanto vondo modo, non è perfetta la beatitudine. fin che l'anima non è riuni fno corpo. Perche effendo ella fatta da Dio , perche habbia ad inform corpo, hà di lai desiderio naturalmente, & mentre ne è senza, godota se di Dio, che vorrebbe, che di tal godimento in quel modo, che gli è j biles parteripasse anche il corpo, cio è che nel corpo dalla beatindine anima si derinassero le quattro doti, che dopo la general refurrettione b no i corpi de gl'huomini brati,che fono la chiarezza,la agilità,la fottili to effere impassibile . Et montre questo non è, l'anime, che sono in cielo spetto del beatifico oggetto, che è Iddio, ilquale è lor sempre prefente possono desiderar più di quel, che buano; ma in rispetto di se stesse , pe non possiedeno il fommo bene in tutti quei modi , che lo possederebbon baue ffero i corpiramiri, vefta loro, à defiderare ancora, che fi rendano vi e lascianona morti in terra. Persioche per la parte etto ) de corpi , la lor beatiendine dapo la refurressia. Ma il defiderio , che l'anime beate banno de corpi ; B 1 loro noia alcuna . Conciofia che effendo il lor volere volere di Dio, defiderano, che fi rendano loro i corpi fi pracerd, & non prima. Et non banno bora, ne haueiei, che fono perfettamente beatisetiandio dopo ebe i sfcitati,di al**enna manie**ra di que' beni, che fi ebiamao le ricchezze ordinate per souenire à bisogni di que sale, & non di quella celeste spirituale, in sui perche i impassibili, & immortali, le ricchezze à niuna coso e . Et gli amici , co quali in quella beata vita farann o piranno il bene effere della loro beatitudine. Non par chi è in tanta gloria , etiandio fenza la compagnia da perfetta non fia ; bastando la fola visione di Dio à rfettione all'huomo, & à farlo senza altro pienamente che il contentamento & la gioia de beati, percio diuer o firallegreranno non folamente del proprio, ma etiã che gli amici insieme con esso loro diano eternamete

e i perfettamente beati, & quegli ancora, che atitudine sopranaturale imperfetta, habbianforme alla volontà di Dio. CAP. XI.

e intefo in quel, che paco inanzi fi è detto, che l'animo natural defiderio di effere riueftite de corpi loro, derano, che fia quando al Signor piacerà, dicoche efli tutta perfettione, nè potendo gli huomini effer huonza la huona volontà, è neceffario, che la volotà loro ne. Conciofia, che muno appetito è huono, fe nom erna, & dal diuin volere è formato. Et cio fi ricerca i fono arrivati al termino, & perfettamente beati per n cossoro che fono in via, & di imperfetta beatitudiquesto auuiene, perche cofi costoro, che fono in gratia in gloria, bifogna, che babbiano la volotà ben regolagni volotà regolata più ama fempre il ben commune, roprio, & particolare. Hora effendo, che tutto quello, che

che Iddio vuole, lo voglia affine della sua bontà, che è il bene di tutto l' nerso, ènecessario, ch'ogni buona volontà di ogni creatura voglia s quello, che ella vuole, come cofa voluta da Dio; & che come à fine ri Ĵca ogni suo volere al volere di Dio . Et questo è il conformarsi con la lontà dinina. Ma circa ciò è gran differenza intra i beati per gloria, beati per gratia. Conciosia che quei, che sono in gloria vedono nel com eterno di Dio, circa le cose particolari, che possono essere volute da tutto quello, che Iddio vuole. Onde non effendo in efsi ignoranza alcu cio, è necessario, che del untro con la dinina volontà si conformino in fcuna particolar cosa voluta da loro . Ne possono far'altramente . Pe che effendo ogni volontà per natura talmente inclinata al bene, che në ( come tante volte si è detto ) volere il contrario : s essendo nella vol dinina compintamente ogni bene ; non può la volontà de'beati, che ve Iddio, volere altro, che quello, che vuole Iddio. Perche il volere altra farebbe vno scostarsi da lui, che è sommo bene, per seguire qualche bene fuora, & contra il voler di lui. Non anniene già cost di noi, me fiamo pellegrini, & in via . Percioche non vedendo noi Iddio per effer or per conseguente, non sapendo in molte cose particolari quello, che voglia , potiamo senza mancare della buona volontà , in qualche mod fcordar dal volere di Dio. Conciofia che può facilmente accadere, che a cbe particolar cosa sia volnta da noi, per qualche particolar ragione, nella intention noftra, laquale ne la fa parer buona, & che la medefin fa, fecondo la ragione vniuerfale, che è nella intentione di Dio fia cat Come farebbe, se (per effempio ) tronandomi infermo, io desiderassi d rire, à fine, ch'io potesi feruendo à Dio tanto più meritare. Il mio gu per questo buon fine di tanto più seruire à Dio , & meritare par cosa bi Ma può effere, che Iddio veda, che è più fermitio fuo, & che per ciò vo che io non guarisca ; & presuposto questo il mio guarire sarebbe male perche ciò è ascasto, & occulto à me, non sono io tenuto di bauer la voi conforme alla volontà divina in questo particolare di voler non guari me farei tenuto s'io lo sapessi : ma mi basta di conformarmi in questo werfale, che io, o la fanità o tutte l'altre cofe defiderate da me, vog li to, quanto è servitio suo ; & come à lui piace , & non altrimente. Et qu basta à far, che la volontà mia, mentre io sone in questo mondo, si buona. Et in questa guifa la volontà bumana è conforme,

come dicono i dotti, alla dinina formalmente: fe ben materialmente non è conforme.

Che g

er veder la diuina effentia hāno bifogno di e conforti lor lo intelletto ; ilqual lume,che a dona loro Iddio immediatamente, & folo, della carità, c'hebbero in quefta vita, & per lio ; non quanto per fe fteflo è vifibile : ma capacità, & che non poffono mai cadere da CAP. XIII.

o detto di fopra,che la nostra beatitudine è nella visio uale, perche non bà corpo, nè alcuna conditione cor vedrà etiandio dopo la refurrettione con gli occhi del w /ensitina.Percioche all'bora,si come adesso,le nostre o legate à gli organi corporali . Onde perche ogni ope be (ia proportionata alla virtù,cbe la produce , no pokro de noftri sensi esteriori, ò interiori apprendere, se be bāno le cõditioni de corpi,come fono i fantafmi,che ginatius (e formano . Di maniera che etiădio in quello. da gli buomini Iddio veduto, se non co lo intelletto. Et l virtù,che'l nostro intelletto babbia in se.Cŏciosia,che ma cofa trapaffa, 17 è fopra le forze di qualche virtù l cofa naturalmente effere apprefa da tal virtù . Onde ure delle cofe corporali,perche fono vniuerfali,no pofa sensi,la virtù de quali è ristretta à non poter conosce olari.Et per questo anniene,che le essentie, et le nature banno l'effere separato dalla materia,il qual trapassa, ell'anima nostra, che è forma di questo corpo materia to di questa prefente vita naturalmente effer conofciu o.Ilquale p la medefima ragione molto máco può adef ll'altra vita natural mëte conoscer Iddio . Essendo che ) dalla materia come gli Angeli sono,ma trapassa,et è ti gli Angeli,15 di tutte le creature,niuna delle quali è bano l'effere partecipato,et cogiŭto. Quello,che di Dio istesso esser suo, che stà per se medesimo Essendo in lui a co la effentia,et co la natura fua.Et perche questa ma fla natura auanza in infinito ogni altra maniera di effe ra,nõ può naturalmëte effere intefa da alcuna creatura. ralmente conoscere, intedere, or vedere se stesso, si co natura perfettamente beato. Et perche niuna cosa pud alcuna operatione, che sia sopra la virtù sua, se non è prima Ιı

è prima disposta, & renduta atta, & proportionata à tal'operation qualche superior virtit, come si vede nel legno, che bauendo à ricent forma del fuoco, è di mestieri, che prima fia di posto à ciò dalla virtù medesimo fuoco, o del Sole, che ciò fà scaldandolo, or lenandor la la bun tà, che impedisce. Così ancora volendo Iddio alvare il nostro intelletto dere la effentia sua, che è tanto sopra la noftra natura, è necessario, ch'e dia nuona virtù, che lo conforti, or nuono lume, che lo illustri, or lo fa atto à potersi lenare à tanta altezza. Et questa nuona virtù, che è d chiamato lume di gloria, non può all'Anima venire da alcuna creatu Percioebe trapaffando ciò tuesi i termini delle virtiò, & delle poffanz Dio date alle cofe create ; ne potendo alcuna cofa creata operare fopi ordini da Dio impofti, o delle poffanze, o virtie da Dio date alla na di lei, rimane, che da Dio folo, 47 non da alcuna creatura poffa ricener i ma cotal luine . Poffono bene gli Angeli darle intorno à ciò qualche j re, disponendols, & aintandola à poterio ricenere ( come al suo luo diffe) or lasciando poi , c be se le dia immediatamente da Dio. Et questa na virtù , 🕁 muono lume è da Dio distributo , non vgualmente à tutti ti in cielo ; ma fecondo la mifura della carità, che ciafem bebbe in ta Percioche one è maggior carità, ini è maggior defiderio, & il defid quello, che da ampiezza all'anima, or secondo ch'egli è maggiore, o m ha fà atta più , (7 meno à riceuere Iddio . Ilquale quanto più truona il dell'anima di stafenno dal defiderio di se fatto capace , & ampio ; tant l'empie, of fe gli dà tanto maggiormente à fraire. Di maniera, che qu altri farà stato di maggior carità in terra ; tanto più perfettamente Iddio in cielo. Ne però alcuno intelletto creato, ancora che sia sopra gli altri beato, lo comprenderà in tutto mai, vedendolo quanto s fleffo è vifibile. Conciofia, che effendo Iddio infinito, quanto à fe è i samente visibile . Ma perche ogni creatura bal'effere terminato, & or ciafruna cofa opera fecondo la mifura, or il modo dell'effer fuo ; fo che numa creatura possa vedere Iddio infinitamente ; & che questo ferbato a lui folo ; or così che egli folo comprenda, or conosca se stesso to effer può conosciuto. Et quando in qualche luogo si truona scritto Iddio fia comprefo dalle creature, fi hà da intendere , che lo comprene non come, se con la capacità del loro inselletto lo abbracciassero tutto cbe in qualche modo arrinino à lui, o fi congiunghino feco. Et è neces che così fia, perche ogni intelletto creato vede più, & meno di Dio, fec che più, & meno è illustrato dal lume della gloria ; ilquale ricenuto in fi voglia intelletto creato, bifogna, che fia terminato, of finito. Et p da niuna virtù finita può vscire operatione infinita segue che niuna ci ra poffa vedere Iddio infinitamente . Ne perche l'vno habbia maggio

## BROSECONDO

128

dell'altro, auniene, che la beatitudine del men beato o**che daudofi à ci**afcuno tutto quel lume, di che egli per in quests vita , si rendette capace , niente manca alla pieno , non effendo capace di più . Et si come vn'hno el , che conniene alla perfettione di animale regione-, che fin imperfetto buomo, ancorche glimanchino le engeli ; cosìnou fi pnò dire , che l'oltimo fanto del itamente beato, se ben non bà tanto lume di gloria, erginenostra Signara, è San Pietro, banendone egli bafta ad empire perfettamente il fuo vafo . I douenrno , fenza , che mai lenato gli fia . Percioche , fe belo errore di alcuni Platonici , credette sbe gli buomieatitudine potessero di nuono cadere in miferia, è fal-, farebbe necessario dire , che la perfetta beatindine, fione di Dio , fosse imperfetta . Non potendosi alcuna erfetta , fe non acqueta l'appetito perfettamente. Ne to acquetarfs perfettamense in alcun bene, fe nou I ba ertistma oppinione, che tal bene non gli debba mai l oppinione effondo wera, segue, che la beatitudine a. Et fe ella è falfa, fegue, che chi l'bamon fia veraofia che la vera beatitudine non può effere oue è alcum o lo errore è il maggior male, che effer poffa nell'insoftra etiandio , perche (come fi è detto ) la noftra bea e di Dio . La <del>on</del>de è impossibile , che la beatitudine *s*i ela visione. Nela visione perder si può. Percioche ttifsimo, 15 la volontà nostra per sua natura inclinathe non puo non volerlo; ne noi per noi stefi potiame ne da altra creatura, ei fi può togliere. Conciofia che odo è congiunta con Dio , non bà creatura alcuna, che *[]a fuellere da lui . Ne Iddio che è giusiifimo, dareb*uendolo ella meritato per qualche colpa, così gran pee la beamudine le soglieffe. Nel anima, non potenè detto) mentre è beata non baner buona 🕫 è possibile, che caschi in alcuna colpa. Refta adunque, che chiè beato perfetiamente vna vol

ta, fia beato in eterno.

11

Che

Che la beatitudine si acquista mediante i meriti. CAP. XIIII.

SSENDOSI fin'ad bota della beatitudine ragionato, che è la pe tione, & l'oltimo fine della ragioneuole creatura, & nella vifion Dio cofiste, resta che boggimai fi ragioni della scala, per cui vi fi falire. Ma per intelligenza di ciò, bifo gna fapere, che fi come de'corpi bi ni,alcuni ve ne bà così ben disposti che banno in se la sanità perfetta nati mente, ne per acquistarla fà lor di medicina, di effercitio mestieri; or ald ve ne fono non sani affatto; ma tali, che per la nobil complession loro poco movimento, & con leggier medicina sani diuengono. Et se ne ritru no anco certi, à quali per rifanarsi è necessario di trauagliar molto, or d' praze molti, & varij medicamenti. Coli ancora di tutte le nature, che d beatitudine capaci fono, alla dinina folamente è naturale, o proprio l'e besto. Onde èsche Iddio solo è quello salquale nu fà mestiero di muouersi so la beatitudine medianti alcune operationi precedenti. Ne solamente è per natura beato, ma la istessa beatitudine, perche la beatitudine sua, è cofa stessa con l'esser suo. Delle nature create, conciosia che la beatitud trapassa di granlunga i termini naturalmente proposti ad ogni creatura na ve ne bà, cui fia naturale l'effer beata. Et se bene è cio proposto ad alc di effe, come vltimo fine, non è però lor dato il poterui arriuare, senza il s zo di qualche operatione, che à cio le conduca. Ma il fine proposto à qu voglia operante, taluolta è tale, che non trapassa, og non è sopra la virt coloro, che adoprano, & in tal caso possono esi con le proprie operation bricarfs, or produrfs il lor fine . Cio fi vede nelle fcieze , lequali generan fe steßi , o producono gli buomini , dando opera à gli studij . Vedesi e ti dio ne gli babiti delle virtù morali, che acquistate si chiamano, iquali co quenti atti per se medesimi si acquistano coloro, che gli fanno. Ma se il proposto è talmente sopra la virti, or sopra le forze dell'operante, che fe lo può egli fabricare per se stesso, ma bisogna, che gli venga dall'altrui ni, come sono gli bonori, & le dignità, che da supremi principi si dam quelli, che ben feruono la republica, anuiene, che le operationi in tal ca fe non poffono effere producitrici del fine , poffono al meno efferne merit li. Essendo adunque la perfetta beatundine sopra le forze di ogni nat creata, non se la può per se fare, nè fabricare con alcuna sua operatione cuna creatura; ma è necessario, che à qualunque di bauerla intende, su ta da Dio . Ilquale non vuol darla à gli otiofi, & à gli bnomini da poco, à coloro, che con autarsi, & con ispender bene le doti & i talenti, che ba loi

1. 1. 2 Color

lono meritenoli . Et per questo sin da principio ordind lo, come l'buomo, fi mouesse verso il detto vitimo fine ndofi ftrada con le buone opere . Ma fiamo noi buomizli Angeli . Percioche à noi conuiene di muouerci ver ben taluolta anniene anche altramente, con molte, T a doue à gli Angeli basto vna sola, essendo esi simibauer sanità perfetta, poca medicina, o picciolo esfer uelli,che di varÿ rimedÿ,{7 di molti mouimenti banno ne per la diuersità,che è intra la loro , & la nostra nadinaria, che ogni qualità, & ogni perfettione sia rice-I la capacità del soggetto che la riceue. Onde veggia ne del Sole altramente è riccuuta in vn corpo denfo,& reno, & l'altre cose non trasparenti, che non vengono uor nella superficie, rimanendosi le lor parti interne, mente in vn corpo diafano(come dicono)& trasparen ர il vetro , ர l'altre cofe , che riceuono il raggio , ர lei in tutte le parti loro penetrate dentro, & di fuora. a conditione de gli Angeli molto diuersa quella di noi biamo , (come al fuo luogo fi è dimostrato)naturalmen na cognitione , fuor che in qualche modo quella de pririo, che da essi andiamo cauando conclusioni ; & così , ite facendoci grado alle non conosciute,con fatiche luudio apprendiamo scienza, & diamo all'anima nostra iuendo in carta bianca , ò in quella tauola rafa , allanigliaua il nostro intelletto . La doue gli Angeli essencon intelletto formato di tutte le specie delle cose natu fe l'habbiano da procacciare, con alcuna operatione, d erfettione, che naturalmente (i conuien loro.Et perche aturale perfettione alle nature , fecondo il modo, & la e ; fu conuene uole tantosto, che ne gli Angeli fù il mefosse se non di vna operatione, & di vn atto solo, cbe erfetta beatitudine . Quello, che de gli huomini non ido che con malte operationi, o con molti atti è neceso la natural perfettione; così ancora conuiene, che con non altramente, che per iscala di molti gradi,sagliano le, 5 vltima beatitudine. Nõ che taluolta per arriuarnomini bastato il merito di vno atto solo fatto in caridrone, che alla man destra di Giesù Christo fù crocifife di rado, & à pochi ; ma qlle, che à molti, & le più vol tëdere . La onde (i come fà di mestiero all'huomo di ca minare

minar lunga frada per arrivare alla perfettion fua naturale; cofi per an re alla foprenaturale gli bifog na falire ordina riamente molti gradi . dr di molte meritenoli fatiche. Hanendo cofi voluto l'ottimo Iddio, affine tanto meglio per questa varietà foffe da noi la fapienza fua conosciuta per più gloria nostra donendo alla moltitudine, ( alla grandezza de i n ti da viafenno acquistati in questa vita,corrispondere la grandezza de mie og della gloria nell'altra. Ma fotto que fla commune legge, per la le à ninna pura creatura è dato il godere dell'eterna beatitudine, fenza i rici procedenti,non è compresa l'anima di Giesù Christo nostro Signore quale incontanente, or nel primo instante che egli fù concetto, fenza, cl ceffe prima alcuna operatione meriteuole, fù beatisima. Et ben le nenne tal prinilegio, perche secondo, che le prime creature, quali faron prime piante, et i primi animali, da quali le nature delle spetie, si deneau dere, & derinare in tutti gli altri, che baneano poscia à nascer di loro, fu da Dio, senza che andasse loro ananti alcuna preparatione di materia, n ro effer perfetto create subitamente. Così ancora donendosi da Giesà ( sto derinare. & stendere la persetta beatitudine in tutti gli eletti ; sù c niente, che l'anima sua senza preparatione di meriti precedenti fosse nel mo instante perfettisima & beatisima. Non sono gia liberi di cotal le Fanciulli,etiandio che prima,che habbimo l'uso del libero arbitrio,fenz ner fatta alcuna opera meritenole, se ne pasino, morendo dopo il batte all'eterna vita . Percioche se ben è lor subitamente donata la persetta tudine, ciò non è senza i meritisfe non loro proprijal meno communi, sono quelli di Christo, con cui per viriù del battesmo sono esi voiti, es d esti membri di vno isteffo corpo. Onde secondo che dal capo scondon le membra, o procedono le virsù fenfitiue, o motiue, cofi da Cbrifto fi nano ne'detti fanciulli, 🕁 in tutti gli altri mëbri del cor po della Chiefa . la quale è egli capo, la gratia, og i meriti. Et fi come in vno buomo parti re della operatione del capo partecipa sutto il corpo, in quanto il capo per fe folo vede,ode, odora, is gusta, ma etjandio per tutti gli altri me del medefimo corpo;cofi ancora nella congregatione de fedeli, che è la C fa,le opere meritenoli di Christo, che è capo di lei, fi communicano à p membri,et per conseguente estandio à fanciulli, ricenuto, che ban no il basesmostalmente che morendo essi, i meriti di

> Cbrifto bassano loro senza altre, per essere alla beata visione di Dio son nel regno del Cielo introdotti.

> > Com

ini pollono meritare apprello à Dio, Et fe alcuna cofa per debito a gli huomik come, CAP. XV.

fopra conchiuso , che le operationi meritenoli sone mo Strada alla beatitudine: resta bora , che mostriano gli buomini meritare alcuna cofa da Dio . Et per o,che il merito,et il demerito fono qualità,che accom fanno in benefitio, à in danno altrui. Et medianti le pere fi dene per giustitia la ricopenfa del premio , è ille opere noftre per li meriti, & per li demeriti poffa , Je le pene in più modi, è di mestiero, affine che ciò fia uccia da alto va poco,er dica,che hauendo Iddio debe gli buomini , cbe egli di creare intendea , fussero nnessero in copagnia, gli piacque di farli talı, che ba onenirsi l'vn l'altro, nelle necessità della vita,fosseiù ageuolmente cio fare à ragunarfi,ad edificare Ci**t** fi corpi di vniuerfità , & di communanze, & à viue gi.Hora perche di queste uniuersità,gli huomini par i. Tmembri, anniene, cbe facedosi benefitio, d danna olare, di ciò resta gratificato, ò offefo, non solo effo, vniuersità, della quale è egli membro, & parte, si co lofi vn braccio, fi fa beneficio, ò nocimenta no folo al il braccio , ctiandio à tutto l'huomo , del quale è egli che chi giona, d nuoce ad alcuna particolar persona, e egli deue ricompensa di premio,ò di pena,non solo rfona,ma dalla communità ancora,della quale quella mbro & parte . Et similmente chi fà beneficio, à dan , merita bauere di cio ricompensa di premio, o di pe e Communità , & appresso da ciascuno di quelli,cbe di detta communità. Et per la medesima ragione au ido vn'buomo fà bene, d male à se stesso, auenga che re non meriti, ne demeriti , ne se li deua ricompensa r giustitia . La quale non essendo altro , cbe parita , ote bauer luogo in vn folo,non potendo vn folo effer []o, ma è sempre necessario, che sia intra piu . Nondi efitio, d col danno, che fà à se ste sto, fà benefitio d dan mità, della quale è egli parte, ben merita di esser da emio , d con la pena . Onde veggiamo, che dalle com muni

muni leggi si confiscano i beni di coloro, che occidono se medesimi , & in cuni luoghi si priuano de gli bonori quelli, che lussuriosamente consumar il lor patrimonio, & in alcuni altri à coloro che essendo andati in qual nobile studio lungi dalla patria per acquistare scienza, & così per dare s fettione a se stesi, si danno publicamente i premi all'hora che dottori patria ritornano. Hora al nostro proposito venendo, diciamo, che le no operàtioni possono meritare, & demeritare appresso Iddio in ciascuno detti duo modi, ciò è; & per rispetto di esso Iddio. & per rispetto di quest munità di buomini nella quale viuiamo. Per rispetto di Dio potiamo no ritare, of demeritare, non perche poffa l'buomo con alcuna sua operati far beneficio, d nocimento, per alcun modo à Dio, ma perche servando la ge, cbe Iddio ha imposta, per quanto è in lui, fa i huomo honore à Dio, di mo, che egli merita, ¿o che non seruandola gli sà dishonore, ¿o demerita. questo auuiene, perche effendo Iddio l'ultimo fine della ragionenole cre ra, & conuenendo, che tutte le operationi di qualunque ci viue, fiano come di sopra dicemmo) ordinate à l'ultimo fine, & che per rispetto di q lo si facciano, segue che chi fa qualche cosa contra quello, che Iddio ba suito , non potendo ciò ordinarfi al'ultimo fine,che è la gloria di Dio, fa male, 15 quanto à se tolga à Dio l'honore, che se gli deue. Percioche se Id dio non cerca di tratre per se vilità dalle nostre buone opere, per ce ch'egli ne vuol trarre la manifestatione della gloria sua, ciò è che indi a risca, of si manifesti la sua botà, il che egli ricerca per benefitio nostro e dio nelle opere sue . Onde ancor che per lo nostro male operare, or per fprezzar noi la legge sua, niente manchi à Dio, ma si bene à noi, o simil te ancorche per lo nostro bene operare, & osseruar la sua legge niente giunga.ò fi accrefca à Dio,ma fi bene à noi,nondimeno perche facendo le,per quanto è in noi,ofcuriamo la gloria di Dio,non potendo far male za difubidir lui,il quale ci ba comandato,che facciamo bene,nè difubidi fenza far manifesto, che la legge sua ci dispiace, et no la vorremo; demen mo, appò Iddio, 3 per giustitua ci si deue da lui in vicompensa la pena, si me ancora facendo bene , ciù è dando vbidienza alla legge , & à gli or fuoi, perche con questo rendiamo testimonianza, o facciamo manifesto, egli è buono, 17 che ci piace la legge sua, meritiamo appo lui, 17 per gius ci si dene in ricompensa il guider done. 15 il premio. Quanto poi à quel tocca questa vniuersità di huomini, intra i quali viuiamo, perche in cias communità à colui, che la gouerna, & la regge, tocca di remunerare, cl bene, & di punir chi fa male in commune, effendo Iddio gouernatore, & tore dell'oniuerfo, or bauendo egli cura di tutte le oniuerfità, or di cia no huomo particolare; auiene, che à lui si appartiene di dare il premio, gious à qual si voglia buomo particolare, o à qual si voglia minersità la pe o. J per cosegnente che col far bene in particolare, d col far male fi demeriti, ap presso Dio . Ma perche al 'detto) fi dene la ricompensa per ginstitia, & la ginsti nte luogo Senon intra i pari ; essendo intra Iddio , A ità,no pare,che intra loro po[]a e[]er giuftitia , la qua on è altro che ragguagliamento ; ne per conseguente, fer merito, alquale per ginstitia si debba la ricompë se, che è nell'huomo, or nelle operationi sue, tutto è da e,che la giustitia è di due sorti . L'una,la qual consiste scambienolmente,come si fa in vendere, & m compe ontratti fimili Et questa,che da dotti fi chiama giufti luogo in Iddio,ilquale dà alle creature sue ogni cosa, za che egli riceua mai cofa alcuna da loro.L'altra giu medesimi dotti distributiva è detta, per la quale colotribuifcono intra i fudditi i premij, et le pene, fecodo **i** ascuno.Et apparisce esfere in coloro,che qualche mol al buono, & conuenenole ordine, che nella gouernata a.Hora **vede**ndofi questa grande vniuerfità di creat**u** iascuna di esse si danno di continuo quelle parti, or gono alla sua specie ; è necessario dire , che in Dio tal Aa bisogna auerture, che in Dio l'opere della giustitia della misericor dia , & in esse (perche sempre sono da sdano . Intendendo in quefto luogo, che opera di mi uella, per la quale dona egli alle Jue creature quel be to per alcun'altro bene, che prima sia stato in loro. itia fia quella, per la quale da egli alle sue creature ebito per qualche altro bene, che prima sia stato in lo cor questo primo bene ( poi che niuno bene banno le bbiano da Dio riceuuto) fosse lor dato da lui come de ebito fosse per qualche altro bene, che la creatura ha ne non fi può procedere in infinito , bifogna di venire a stato da Dio dato alla creatura,per la sola sua mise debito per veruno altro bene, che ella prima hauesse y asse. Es un questo modo diciamo che Iddio da le mani ınni , come cosa à lui debita di giustitia, per l'anima ræ e,ilquale è in lui,ò, vi fi cŏfidera prima.Et che fimilmen ia gli dà l'anima ragionenole, per dener'egli essere hno 🔍 prima ch'egli babbia l'anima in lui si cosidera, et si pre ebba effere buomo fe gli dona da Dio non per debuo di so altro bene, che prima fosse , ò si potesse considerare, Kĸ d per

d per vermo modo prefuporre in Gionanni, ma per mera liberalità, & foricordia dinina.Et fimilmète da Iddio la etorna beatitudine,come debit ginficia all'huomo, per li merini precedeti delle operationi prima fatte da Es gli da Iddia, che le dette operationi fiano meritenoli, per la charità, prims era in lui, or dalla quale principalmente elle vícirono. Et empie dio il enore dell'huomo di charità, per la gratia habituale, che fi confider lui, of fi prefupone alla charità. Et la gratia fi dona da Dio, per la pre ratione fatta del cuor dell'buomo à ricenerla. Ma questa preparatione fee da vn certo dinino ainto, che pur tal volta fi chiama gratia; il quale i è presento da alcuna cofa, che prima fia, ò fi prefuponga nell'buomo, m dona Iddio, per mera misericordia, & liberalità sua, quando esso muos anima bumana al bene ancora che sia necessario , che al monimento , ch prima Iddio nella nostra anima preparandola, corrisponda ella poscia Ino monimento, confentendo alla dinina preparatione . Hora perebe la ma cagione infonde, & manda la sua virtù nell'oltimo effetto, più princ mete fempre, che qual si voglia delle prossime of secode cagioni,le quali te prendono, or pendono dalla prima, bisogna dire che così i premij . mercede, come i meriti, & le cagioni, onde nascono i meriti, & ogui nos bene venga da Dio, er dalla bontà, er liberalità de lui. Il quale rimuner, noi quei beni, che egli ci bà dati, & le nostre buone operationi, le quali ba fatte buone, & le quali sono ben nostre , in quanto siamo cooperator Dio, & perche escono dal libero arbitrio nostro ; ma sono più principaln fue, non solo per lo general influsso, onde ogni cosa, che bà l'esser, proc da lui, ma perche egli è quello, che forma l'anima nostra con la gratia raddrizza il libero arbitrio, & l'altre potenze dell'anima, con la charità con l'altre virtà, le quali egli infonde, o fparge sopra i cuori bumani, or le quali immediatamente procedono le nostre operationi. Et cosi è egli j mo principio d'ogni noftro merito . Et in questa maniera pud intra l'huos or Iddio bauer luogo la ginstitia, & possono nell'huomo esfere i meriti quali corrisponde la mercede, che Iddio gli dà, come debita per giusti In vn'altra maniera ancora ci dà Iddio come debita la Vita eterna, E vitima beatitudine, ma come debita, non à noi principalmente, ma alla nina sua sapientia, & bontà, la quale ba ordinato, che qualunque opera ne nostra fatta in charità, sia meritenole di vita eterna. Onde per che è c nenenole, of debito, che fi adempia, of fi effequifca ogni fuo ordine, ci da la beatiendine per pagare quel debiso, che egli bà non con effo noi princi mente,ma con fe fteffo.Et per chiara intelligenza di tutto questo,dico che 🚄 duo modi fi puo confiderare il debito nelle dinine o perationi, ouero fecon che elle sono debite à Dio, onero secondo che elle sono debite alla creatu Persioche nell'ono, & nell'altro di questi duo modi,opera Iddio redendo pagando

### BRO SECONDO.

139 bito à Dio , che nelle cofe si faccia **quel che** egli bà

t quanto à cie la giufitia di Dio rifguarda quello,che o il debito, che egli hà con fe fleffo . E debito ancora s quelle cofe, che sono flate ordinate per loro, come bia le mani, le braccia, er le altre membra, er che alle a lui fatte in carità, fi rendu da Dio in premio la vitu niera ancora ferna Iddio la giufitia, dando à ciafen e . Ma bijogna aucreire, che questo fecondo debiso, sture majce, & depende dal primo, che egli bà con fe mpone. Percio che à ciastuma creatura si deue quello, ordinato per lei, er non per altro fe le dene, se no per a dinima mente sua cofi ordinato, è egli debitore à se t ba ordinato . Et percio diciamo che di niuna cofa d suna creatura, fe non in quanto bauedo egli cosi eter da prima debito con se stesso . Onde auniene, che se offe ordinato, che un huomo nasceffe senza mani o seu rebbono debite ne mani, ne braceia. Et per quefto di o dia il debito à clascuno, non è però mal debitore di principalisfimamente, or inanzi ad ogni altra cofa fo ntia fua, or at fuo beneplacito, non effende egli ordiu mite l'altre cofe fatte, & ordinate per lui.

nomo meritare da Dio la beatitudine CAP. XVI. cterna.

la materia refli spiegata compintamente quanto per in , & fenza confusione , dico, che i meriti fono di Percio che certi se ne rivnonano cui corrisponite la n giustinia talmete, che chi no la rendesse fiterrebbe isto. El afta forte de merili è stata da fanti Dottori equal nove fignifica, che la dignità, del merito aggua io norlo chamareno equinalete . Et tale esper effem ldato appresso il suo Capitano pl'opere militari, che cento egli il doner suo, corrisponde come pari, & titio, che per patto, per legge o per confuetudine fe eriti fono, cui perche non agguagliano, ne pareggia emio non fi deue per giuflitia, che altro non è, che as ma fla bene, ebe fi dia loro, pet fare quello, che è Kĸ con-2

conneneuole alla conditione di colni, che lo dd. Et percio merito di conn nolezza potiamo noi chiamarlo, fi come i facri dottori lo chiamano ex gruo. Et mi gioua di addurre sopra ciò mo essempio che mi pare, che leggessi vna volta di vn gran signore. Costui essendoli recitato vn poer del quale, perche parendoli bello affai, affai resto fodisfatto, commado li dessero in premio allo autore molti talenti. Alla vista de quali, il Po non Wato à veder tanto oro, quasi smarrito, disse ch'erano trop po, et ci lui farebbono baftati di gran vantaggio due,ò tre fenza più . Cui quel Si re rispose, che se bene tanti taleti à lui che riceuere gli deuea erano forse i po, non erano troppo à lui, che gli deuea dare. Q uasi volesse dire, che q unque il merito di colui non aguagliasse il premio di molti talenti, I chi bastaffero per agguagliarlo, era nondimeno diceuole, & conneniua altezza dello stato, 2 del grande animo suo, che lo remunerasse con mol merito in somma chiamato da dottore excongruo è quello , cui corrispo premio in rispetto, non della dignità di colui, al quale si dà, ma di colui di darlo fi appartiene. Cercandofi dunque fe l'huomo possa meritare da la eterna beatitudine; dico, che ò noi parliamo di chi hà il dono della gra che lo fà grato à Dio, ouero di chi ne è senza : se di chi ne è senza , rifpoi che è impossibile, che egli lo possa meritare per alcu modo. Cociosia che non è in gratia bà duo impedimenti, che glie le vietano. L'ono de quali la parte della beatitudine si truoua, & è cb'ella eccede i termini, & la pro tione di ogni virtù naturale, di qual si voglia creatura.L'altro impedimu è dalla parte dell'buomo, che non bà la gratia, & è il peccato ,il quale l degno di pena, & di eterna morte, & non di premio, & di eterna vita, ( do il peccato offesa, la quale, per che si fa dall'huomo a Dio; pone inimi intra Iddio & l'buomo, & esclude l'buomo, & lo tien lontano da Dio.On impoffibile,cbe chi non è in gratia po ffa per alcun modo meritare la eta beatitudine . Et cio non solamente ha luogo in questo stato di natura con ta, ma l'baurebbe anche haunto nello stato della innocenza, nel quale ne il peccato, dato, che in quello stato gli buomini non hanessero banni gratia, ma solumente la original giustitia, che qual, fosse al suo luogo chiararemo. Et questo sarebbe auenuto ; percioche quantunque no gli l mini di quello stato non si fosse potuto ritrouare l'oltimo impedimente peccato, vi fi farebbe ritrouato il primo della eccessiua proportione, do cio non haurebbe potuto chi bauesse bauuto la giustitia originale sen: gratia meritare, ne per merito equiualente , ne di conueneuolezza la et beatitudine,etiandio che naturalmente fosse l'buomo à quella ordinato. che non fu da Dio à cio ordinato, come à fine al quale si possa l'huomo d con le sole naturali virtù condurre, ma solamente con l'aiuto della gra la quale da perfettione alla natura .Et ciò adimene, perche le attioni b pita eterna, in quanto fono da Dio à ciò ordinate. Ma uti di qual fi voglia natura, ò uirtù ad alcun fine , che trapassi la conditione di quella natura, & di quella atti fi producono . Hauendo la diuina prouideza , per lo , ristrette le operationi di tutte le cose intra i termiirtù. Onde perche la eterna beatitudine è tanto gran li qual fi voglia natura creata di gran lunga eccede ; ra simile possa per propria virtù produrre in alcun li eterna beatitudine , laqual non può pur'effer conorata, d acquistata da alcuna creatura; se non con lo unrale della fede . Ma se noi parliamo dell'hnomo o fà grato à Dio , dico,cbe l'opere fue fi poffono confi in vno inquanto alla softanza di esse, 5 secondo,che rbitrio bumano, & in questo modo considerate le ii non poffono effer meriteuoli,per merito equiualenla gran disuguaglianza, che è intra le humane cose . bene vna certa proportione, che le fa meriteuoli per zza. Esfendo diceuole , che la bontà di Dio secondo randezza sua rimuneri, & ricompensi l'huomo già e fà tutto quello, che puo per compiacerlo, & ferideriamo l'opere dell'huomo riconciliato per gratia à escono della gratia , la quale ( come appresso vedren la quale lo spirito santo riforma , risana , sa bella , , nella quale egli habita, come in suo tempio, non è 19do fono meritenoli della eterna beatitudine, etiádio e . Percioche la gratia,che fi dà à gli huomini in queproportione con la gloria dell'altro, che hà il seme e del seme , al qual albero , se bene il seme non è pari to , è pari quanto all'effere in virtù , contenendo egli , & bauendo virtù di produrre l'albero. Onde perche confiderato in questa maniera , fi attende non fecon-, ma secondo il valor dello spirito santo, che muoue grandezza della mercede si stima secondo la dignità ale è l'huomo adottato in figliuolo di Dio, 🕁 fatto par nità di lui, & non secondo il valore del libero bumano, diciamo, cbe per virtù di tale sione, se gli deve come à figlinolo la beredità paterna, che è la eserna beatitu-

dine.

Chele

Che le opere meriteuoli procedono dalla gratia medianti i virtu infule, & principalmente mediante la carità. CAP. XVII.

ABBIAMO di fopra concluso, che alle nostre meritenoli os sisni inquanto procedono dalla gratia dello Spirito fanto che m 🚣 ne il libero arbitrio noftro, corrisponde come debita , 🕁 equina mercode la eterna beatitudine . Hora perche la gratia hà con le virtir, dalla gratia procedono de fono profimi principij delle opere, quella pro tione, che ba le effenza dell'anima con le potenze , che fi derinano dalla Jenera , & fono pur principij de gli atti nostri, bisogna dire , che dalla g sis vengono le nostre meriteuoli operationi medianti le virtit. Ma pereb wirth fono di due maniere, acquistate, or da Dio infuse, or le acquistate p ducono le operationi proportionate al fine, & alla beatitudine naturale imperfetta, 🕁 non alla fopra naturale, 🕁 perfetta, bifogna dire, che le op tioni meritenoli della eterna vita procedono dalla gratia medianti le vi da Dio infusto do non medianti le acquistate . Ma secondo che le acquis riceuono forma dalla prudenza,ne senza lei effer possono, fe come ne au la prudenza può star fenza effe: similmente fi dice, che le virsù infuse no f Sono effere senza la Carita, dalla quale riveuono forma, si come anche la tà no è mai senza le viriù infuse. Onde, or p questo, or prhe la carità, che per oggetto l'ultimo fine, comada à tatti gl'altri habiti, distano she la gr produce le opere meritenoli principalmete mediante la carità, inquato l rità comăda, & ordina verso Iddio gli atti di tutte le altre virtin, ciò è in to ella opera che la giustitia, alla quale tocca di rendere à ciasonno il sno faccia per l'amore di Dio; & che la temperaza , alla quale si appartien effere moderatrice dello appetito concupifceuole, offine che non trafand piaceri del tatto, & del gusto,ciò faccia per l'amore di Dio, & fimilia l'altre. Et cio anniene ancora, perche'l monimento, per lo quale la moftra ma amando, o defiderando affira al go dimento dello eterno, o divino ne, è proprio atto di carità. Et se ben pare, che tal momimento, er affesto rando alla mercede, habbia in un certo modo del mercennario, non per **fo** è degno di biasmo alcuno, essendo solamete quell'affetto mercenario i meuolo, p lo quale fi defidera trar da Dio altri premij, or altra mersede, lo isteffo Iddio, & il godimeto di effo, or quelle cofe, che fono mezzi atti durre noi à Dio, & al godimento di lui. Pereivebe vuole Iddio effere an da noi con amore non solo di amisitia, ma estandio di ooncupiscenza .O quando questo di concupisceza è ordinato à quello di amicitia,l'uno, or tro è atto di carità. Conciosia che la volontà nostra bene informata d rità in due maniere si muoue uerso il suo fine , cb'è Iddio. In vn modo de rando

## BRO SECONDO.

138.

ria di lui, 15 in m'altro cercădo, 57 defiderădo di fru gloria di lui . De'queli il promo modo fi appartiene d a Dio, per lo quale lo amiamo, secondo ebe egli è in imicitia ; ebe è il primo atto della carità. Es il seconallo amore, ebe portiamo à noi flefi in Dio. Percie to amare in noi, 15 ne gli altri, si è l'esseri Dio. Es della carità, il quale non altrimente ebe il primo, si ne, che ci si serba in Cielo; 15 ci rende ogni affanno, 17 leggiero in terra, 15 per la speranza di si alta merceiti à porci per lo acquisto di essa, 15 per lo bouvre di tricoli, 15 nella morte. Ne tal dolcezza se ponto mi tecresce, procedendo da prontezza di volontà, cho 15 piu grata à Dio.

ne Iddio dà all'huomo, quali gli dia per li quali fenza, che l'habbia meritate. CAP. XVIII.

la eterna beatitudine , la quale Iddio ri(erba per da• 'altro mondo,molte co∫e fi danno da lui à gli buomi e per li meriti loro, o parte senza meriti ; affine che meglio intefa, mostraremo bora quali di dette molgiustitia, or come mercede conspondente à i meriti, ilità,& senza che in alcă modo l'habbiano meritate. stioni,che gli buomini fanno come buomini,ciò è par no fatte da loro (fecondo che altrone si è dimostradtimo fine,che ciascuno si propone; per più facile, & li quello, che fi è proposto, asimiglieremo l'operare. fine ad on monimento, il quale babbia duo termini tti i monimenti da luogo, à luogo , l'uno,onde fi inſi fini∫ce ; & cbe babbia ancora molti altri termini , Aremi;i quali siano insteme fine di vona parte del mo m'altra parte. Hora dico, che il termino, oue infiet cono le operationi meritenoli,cbe da noi (i fanno per udine, dessa vitima beatitudine . La quale(per quel esta chiaro , che fi dà à gli huomini per li meriti . Es a, è sempre la prima gratia , senza la quale è impostutte le nostre virti naturali fare atto alenno meria gratia diciamo , che per alcun modo meritare non n più modi . Prima perebe effendo tal gratia vna parti-

participatione della natura divina, eccede, or trapassa ogni termino pu fto à qual si voglia monimento di ogni natura creata. Onde non potene buomo;ananti che gli babbia la gratia,operare,se non medianti le forze turali, or gli habiti acquistati, che non banno altra miglior guida, che q del lume della ragione bumana, è im possibile , che egli possa far ' opere riteuoli di tal gratia . Appresso perche essendo l'huomo, che non bà la tia in istato di peccato, non può, perche lo impedimento del peccato g vieta,ciò meritare. Vltimamente perche no effendo la prima gratia a ebe vn gratioso dono ; no presupone oue ella entra altra dignità, o altro rito, che quello, che ella vi reca, onde repugna alla sua natura, che ella per li meriti. Et secondo che non si può meritar la prima gratia; così an non fi può meritare la perseueranza in tal gratia. Percioche non cado sotto il merito, se non quello, che in qualche modo pud effer fine, & conu do alla perseueranza nella prima gratia, la quale non è altro, che la cont tione, & la conservatione di essa, di esser sempre principio di opere n tenoli, or non mai fine, è impossibile, che ella possa esser meritata già mai può ben meritare la perseuerantia della vltima beatitudine, non altrim che essa vitima beatitudine, della quale tal perseuerantia è conservati Perche non altrimenti à cosi fatta perseueranza, che alla istessa beatitu sempre si conniene di esser fine, & non mai principio. Ma ancorche la seueranza nella prima gratia meritar non si possa,non si deue perd las di pregare di continuo il Signore, che ne la doni. Hauëdo ogni Santo, me è peregrino in questa vita, per le pieghenoli conditioni del libero arbitr mano.grandisimamente mestiero,che Iddio gli tenga ad ogni bora la n in capo, o lo aiuti contra i perpetui , o pericolofisimi affalti, che gli a farij nostri non cessano mai di darci, perche babbiamo à cadere dalla gr Et che la oratione fia atta ad impetrare etiandio quello, che non fi è me to, è manifesto, perche se fusse altramente i peccatori, che non meritano, pena, or morte, indarno si faticherebbono in dimandare co' pregbi à 1 perdono de'loro peccati. Il quale perche ottenere non si può, che insieme li ottenga la gratia,non bà dubbio,che meritare non si pudet pur con l'e pio del Publicano si vede, che pregando lo impetrano. Può dunque quando egli è dalla gratia caduto nel peccato, con la oratione ottener Dio di effer di nuono giustificato, & riposto in gratia, se ben , ne per m equiualente, ne di conueneuolezza non lo può meritare. Conciosia che questo,come quello presupone, che lo Spirito santo muoua per gratia Lo rante ; ilche non hà luogho ne peccatori. Et è tale la peruersità del pecc che ancora che vno, il quale sia in gratia, possanon per merito equinale ma di conueneuolezza meritare che fi dia ad vn'altro la prima gratia,e do coueniente, che Iddio sodisfaccia alla volontà di chi per la gratia, ch ademp

### IBRÓ SECONDO.

122

ontà sua. Nondimeno pud anenire, che'l percato, ritruona, sia tale, che impedisca il merito di quel san usca il suo effetto. Hora se il peccato altrui è di tanimpedimento, & defranda della conencuole merce g de veri amici di Dio, quato maggiormente dir (i de che non possa meritar colui , che ha in se stesso il pecadunque può chi peccando dalla gratia è caduto , merche ciò non farebbe altro , che meritare m'altra pri perche (come si è detto) è il primo termino, onde si neriti, meritare non si può. Oltre i duo termini estre principio, J l'ultimo fine del nostro meriteuolmeno (come dicenamo) anche certi altri termini, posti le quali è fine di vna parte, & principio di vn'altra l quale meriteuolmente operando caminiamo verso Percioche il monimento di vno , che muone , (i stenltimo termine ; ma à tutti i mezzi , per liquali si pasmo termine . Si come la faetta per virtù dell'arciero, legno, che è l'ultimo termino del fuo mouimento: ma , paffa sutto lo fatio di mezzo intra l'arciero, & il que l'Atimo termine del nostro meritenolmente opeime ; tutte quelle cose, che ci aiutano ad arrivate, J andando verso la beatitudine, sono i termini posti uanto fono fini di vna parte di tal mouimento "fi pof l'aumento della gratia , del quale ogni atto , che facreritenole di merito equinalente, nè più, ne meno co ltima beatitudine . E ben vero , che quantunque men pre vegniamo meritando , non però sempre si ci uie atia . Ma cotale anmento di gratia ti si dà poi à suo o noi fimili alle piante, le quali non sempre crescono, come à dire lo inuerno attendono à profondarfi nel & in questa maniera si dispongono allo accrescimen ene loro poi alla primauera, & alla state. Lo aumen non si da subito, che si è meritato; ma si differisce pe colui, che l'hà meritato, si truoua sofficientemente . Si come nè anche la vitima beatitudine (i dà subito, fi ferba per darfi quando l'huomo fe ne è fatto degno, n'Ira le cose che aiutano la nostra salute possono molti altri doni di Dio, etiandio temporali, quanti, come à dire, la fanità, le amicitie, i nobili paıgnità, la potenza,gli Stati, & fimili altri beni, iquali LL non

### DELL'HISTORIA DELL'HYA MO

nan sona source samplicamente buani: essenda samplicamente buoni s mente la beattudine. , Cr i mozzi, che à lei conducono. Onde anniene. cl Lhonale dette cofe temporali fiano femplicomente baone , che oi aiutan effersitare le virtuofe operationi, lequalene conducono al cielo. & in ta fo poffono effere meritate da noi famplicemente . Percioche tanta dom dio de beni temporali à gli huomini giufi, quanto conosce, che sono lor uencli per la fine della beatifsima visione dalui : & con la medesima m gli comparte le tribulationi, & i mali, che fi chiamano di pena. Ida f beni fi confiderano, non in quanto ci aintano à confeguire la beatiendi fono beni, ne buoni semplicemente : ma in vencerto modo, or in qual m che à quei che banno la febre è buono il bere dell'acqua fressa. I il man delle frusta ; lequali fono ben buone al gusto , or dilettano , ma le più . aumentano loro la febre. Onde non cadono fotto il merito, fe non in qu gli huomini taluolta da Dio ( che di ogni male caua bene, à qualche bu ne da lui inseso ) sono mossi à fare alcune operationi, con lequali, med il fauor dinino ottengono cofi fatti beni . Tal che fi come le opere, che fa fanti buomini, meritano la vita eterna, in quanto lo Spirito fanto gli ne con la gratia ad operare come fanno ; cofi ancora le operationi te rali, se ben sono fatte con intentione non buona, da i non buoni buon che le fanno; nondimeno, perche à farle furono mossi da Dio ottimo; ottima intentione, mexicano come mexcede debita alle loro operationi, tenere detti beni.

### Che cola fia la gratia, & come in noi fi producha. CAP. XIX.

A VENDO di fopra fermato, che all'huomo è dato il potere a re al fine propostoli dell'oltima beatitudine, col mezzo delle o tioni di ciò meriteuoli; & che le nostre operationi non posson altro essere di ciò meriteuoli, che per la gratia, che le praduce col mezz la carità principalmente, & poi dell'altre virtù da Dio iufuse. Resta ch ra parliamo della gratia. La quale, perche è vn'essetto prodotto da quando egli è in noi, dico, che per quel, che è vn'essetto prodotto da quando egli è in noi, dico, che per quel, che è questo proposito si appar Iddio è ne gli huomini in duo modi. In vno, come cagione agente; & si sto modo si dice Iddio esser sempre, non solamente ne gli huomini, ma in te le sue creature, in quanto dona loro, & conferua tutto l'essere, la vir le operatione, che báno. In vn'altra maniera ancora è Iddio ne gli huo cio è nel modo, che l'oggetta della operatione è nell'operante, che oper intelletto, & per volontà; che è quanto dire, nel modo, che la cosa con ta, IBRO SECONDO.

ni la consfer, er l'ama. Bi in quefla guifa non può ritro. gli buomini, o ne gli angeli, che foli fra tatte le croature o, is amarle. Maily cognitione che di Dio , in questi, ig puore è di due maniere, naturale nua, 🕑 m'altra fopraalla cognition naturale, è Iddio non folamente ne gli tiandio ne vei; 🕑 in qualche modo vuiner falmete in tutti unto tutte le nationi , (in dal principio del mondo, se ben i cid molto auanti,bano al meno conofcinto , che Iddio è. auere suste le genti, in sussi i tempi, 🕁 per tutto il moncofa, tenuta da toro per Iddio ; ancora che ella no foffe uanto alla cognition sopra naturale diciamo, che ella è an Pereio che in vn modo è Iddio conoscinto per aperta. e di gloria da coloro,che sono gia giúti al termine, & nel altro modo per lume di fedei, da quei, che sono pellegrircbe lo amore fi accompagna, or va sempre dietro alla », che Idduo, fecondo che è conofcinto, cofi ancora è nara naturalmente amato . Percio che in quanto è egli re & confernatore dell'effere, & di ogni bene, che natu-Angeli, & gli buomini, è Iddio da tutti gli buomini, chë aunti gli Angeli buoni, & rei per natura amato, ma no libero arbitrio da i rei. Et in quanto è egli oggetto della pra naturalmente amato per charità solamente da gli nomini buoni . Ma questa differenza è intra queste due e, T di amare Iddio, che Iddio ne gli Angeli, T ne gli io naturalmente 2 bene, fi come l'oggetto dolla operatiocio è come la cofa conofcinta, 15 amata è in chi la conoö vi è gia come oggetto lor bestifico . Percio che in que te in coloro, che sopra naturalmente conoscendolo, G in babito fi mnonono, or conl'affetto vanno verfo lui: già arriuati al termine, in lui fi ripofano , & di lui fi goo bora il ragionare di questi, che così godono, 🕁 parlanor fono pollegrini, 17 in via. Dico, che ne gli buom ni fan o Iddio, mumandolo, come beatifico oggeno, fono conldio è per grasia habitando in loro come in viui sempi niomini , prima conofcano , 🕑 amino Iddio, 🕑 che e gli d, võga ail habitare in loro. Ma egli prima ama eli buodi fe fleffo, venendo ad babitare ne cuori; & nell anime eccatrici, mucchiate, & brutte, che fono per se stelle, fa belle son l'unore, che lor porta, che è lo fpirito (anto grania gran facto atoro, che vna qualità di chiarezzases

LL 2 displen-

di fplendore, che dalla prefentia di Dio rifulta nell'anima grata, & piac ¿ Lui . El se bene, ciò fà Iddio mandando lo spirito santo; non è per qu che quella ma lola, delle tre dinine persone, venga ad babitar per g nell'anime bumme. Percioche tutta la fautifima Trinità vi viene . A dice, che sid fà Iddio mandando lo fpinito fanto, perche la gratia è via o che da Iddio à glibuomini, pet amore, che porta laro. Conciofia che Scuno, che liberamente dona qual si voglia cosa, ciò sà per lo bene, che v or per lo amore, che porta à colui, à chi egli dona. Essendo manifesto ogni liberal donatore, prima di ogni altra cofa, dona il suo amore ; pe quale amando, or voledo bene, fa poi alla persona da lui amata anche doni,i quali tuttice scono, co procedono da quello amore, che eglile a prima. Perche dunque il primo dono, che Iddio ci dia., èlo amor fuo santo è à dire; quanto lo spirito fanto suo, per lo quale ci ama : & per q amor poi ci dà la gratia, & tutti gli altri gratiosi doni necessari alla sa nostra, si dice, che egli manda lo spirito santo nell'anima nostra; & non che non ci venga insieme, & non vi babiti, il padre, & il figlinolo anc E duque la gratia, della quale bora parliamo, & che fà l'huomo grato à Dona qualità, che dallo amore, che Iddio porta all'anima, in lei fi deriva Je la forma , & la fa partecipe della diuina natura . Et è ben conneneno la bontà, 🕁 alla magnificenza di Dio, che egli tratti così liberalmente magnificamente l'anime da lui elette, à fruir seco lo eterno bene ; es c come egli prouede à tutte le creature, non solamente mouëdole col gen aiuto, of influsso fuo à far gli atti, of le operationi loro; ma anche d loro certe forme. & vursù , mediante le quali, per se steffe sono natural te inclinate à produrre agenglimente, & con prontezza operationi, da tali ; cofi ancora proueda alle dette anime. & che oltre al generale aine loro, o infonda alcune forme, o qualità sopranaturali ; medianti le q Joauemente, & prontamente, possano mubuersi, à far atti meriteuoli de to eterno bene ; che è il fine, al quale hà egli creata ogni ragionenol na El perche, dall'hauer noi detto, che la gratia è vna qualità nell'anima ne la quale èprodotta dallo amore, che Iddio ci porta, non si prende occa di errore in credere, che Iddio non ami coloro, che non hanno la gratia, cbe Iddio ama tutte le cose, che in qualunque modo hanno l'effere. Et dimostra. Perche ogni sorte di essere è qualche bene . Et qualunque co qual fi voglia maniera di bene,l'hà perche Iddio gli le hà dato, & vnole l'babbia. Onde non effendo altro lo amore , che il voler bene , bisogna cbe Iddio ami qualunque cosa , hà l'essere . Ma fà mestiero di sapere c amor di Dio è disimile dallo amor nostro ; perche il nostro , nov è cagi ma effetto della bontà, che è nella cosa, che amiamo; mouendoci n amare per la bontà, & per la perfettione, che è veramente, à ci pare lia ne

### BRIDASEIGOMUNALEA ISS

anti che cominciamo amarla; & cofi amandola, defi or perfettione in ledsi conserui, of si ammenti. La on è mai per alcun modo effetto ; mayempre cagione fettione della cosa, che egli ama unqual bontà amado ben vero , che Iddio non vuol tutte le perfettioni ; delle fue creasure. Ma per più bellozzano Irname i gradi nelle cofe, of vuole, the vna fix di più pelperciò fi dice, che egli non le uma tutte vensimete; eno, secondo che egli vuole, che maggior bontà sia . Non è dunque lo amore di Dio verso le sne crea-Sempre porta seco qualebe bene, che da tale amore che sono maggiori, ò minorsi beni, che egli comparche è anche maggiore, o minore lo amore, che Iddie amore di Dio, che è la essentia sua semplicissima, sia maggiore, d minore dalla parte di Dio, & quante u ogni cofa con vn folo , & femplice atto di amore, edefimo modo . Ma la differenza del più, & del meui voluto alle cofe, ch'egli ama . Ilqual bene è mag erfi . Da quel che fi è detto , non fi potendo tronare prina di ogni bene, segne, che niuna ve ne habbia, o, O ninna che fra odiata. Se ben per la fimiglianza p**ene** , che Iddio da loro, fi dice, che Iddio ha in odi**o** à quali egli non vuole questo bene, che è la vita eter quanto banno l'essere, & fono buomini,ò Angeli, no a. Perche come tali sono stati fatti da lui, che non che egli habb a fasta, effendo tutte buone. Ma in ando mancano dell'essere giusti, non essendo tal man e che Iddio (`in quăto peccatori fono) gli hà in odio; el bene, che è in loro fatto da lui, ma il mancamento, la lui, ma da loro . Resta adunque,che Iddio ami tut fna porti odio . Ma perche non ogni bene, che Iddio ente lo eterno, che è egli steffo, or la aperta vifione be à lui conducono , fono beni semplicemente buoni, uo buoni in vn certo modo; G-non femplicemente, à quali egli vuole la eterna beatitudine; fiano da Dio o che gli altri, à quali egli vuole gli altri beni, o ne, fiano da lui amati , non femplicemente ; ma fola-

Cbe la

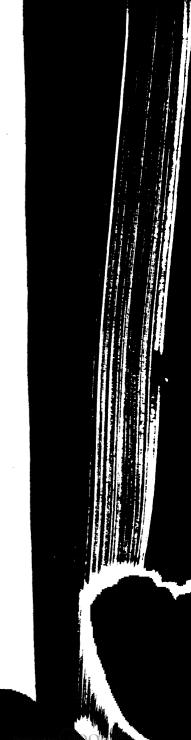
D' L'anne Bosser L'**Che la gut**ia è nell'estentia dell'anima, come in loggetto, d **è mbuto** diuerfo da quello della carità, 81 dell'altre

na de la constance de la pr**esidencia (n. 1966)**, en la call**i Camp**an, **XaX**a, Angelo, resta 1969 - Martin State, de la constance de la calle de la constance de la constance de la constance de la constanc

. . E cofe nativali in noi , fi prefuponzono , en fono, come foggetto . fopranaturalises oltre à cio hanno con effe quella fimigliaza, es porcioue. che le figure con le cofe da loro figurate, & i segni co sofe fignificate. Percioche si come la nostra anima bà il suo esfere natu aella fua effontia, la quale tiene il luogo di soggetto, 13 bà quella propor ne col fuo effere, che la materia bà con la forma, dy la potenza con l'atte fi ancora la medefima anima bà nella effentia fua,come in fogzetto il fi fere fopra naturale, che non è altro, che la dinina gratia, di cui parliamo di se forma la detta essenita. Et perche si come dalla ragione, che è la pr #ostra perfettione naturale procedono gli babiti delle virtù acquistate ci dispongono à l'altra seconda perfetuone, che è l'operare ragionenola se, o come conviene al lume della natura Cofi ancora dalla gratia, che isteffo fopranatural effer nostros of la prima nostra fopra natural perfe ne,fi derinano gli babiti della virtù infufe,iqaali ci dispongono alla seco pfettione ch'è l'operare meriteuolmete, & come fi conniene al lume fo paturale della gratia. Li quali babiti, or vintù infufe derinate (come fi to) & prodotte in noi dalla gratia, formano, & danno qualità alle pote dell'anima, che escono, o si producono dalla essentia di lei, si come la gi forma la detta esentia. Et da questo apparisce la differenza che è int gratia, o le virtù infuse. Percioche si come nell'esser naturale illume ragione è principio, or cagione della predensia, or dell'al we wirth acqu te;cofi ancora nello effere fopranaturale, il huno della gratia, che dalla di Dio babitante nella nostra anima, nella effentia di lei fi derina, è pr pio, or cagione della carità, og dell'altre virte infife. Et banno la grati la carità molte conditioni communi . Percioche così questa come quell. nulla, & estingue la nemistà, che naturalmente habbiamo con Dio, pe quale tutti nasciamo figliuoli dell'ira, & con esso lui ne ricongiunge, di giungimento quanto effer poffa perfetto il più in terra . Et coft questa e quella è il muro, che divide, o parte in tra gli amici, o i nomici di Dia amendue fono forma delle virti infase , senza che esse habbiano biso en bauere altronde altra forma, non posendo effe effore mai fenze forma quantunque la gratia, & la charità habbiamo communi le dette condit il che interniene per la vicinanza, che è intra loro; & per la dipende che la charità hà dalla gratia;non per ciò segue , che elle siano vna cosa **fa**. Conciofia che altramente le fopradette conditioni fi conuenzano à Sta, d

### BROCSECIONEDIOL INC. 13

ndofi ulta gratia, come à r**adice , & prime principid** be fono i frutti;che effe producono ; 67 alla carità on , or ad albero, che dalla gratia, come da radice è pro a tal differenza , perche la gratia à vina forma,che ri la nostra anima dell'amor di Dio venfanoi- per la del divino amor suo. Non che Iddie ci ami per la ioi;percioche formalmente ci ama per lo Spinite fan or fuo non creato, ma creature, or coli amadoci, pra noi tal gratia, che è vn'habito, che datori da lui ; diale babito effendo noi conformi al suo beneplacito, fiamo; fi dice, che per effo fiamo noi oggetto dello piacenti a lui.La done p la charità co la quele amia noi oggetto del diuin' amor (no, ma Iddio è oggetto uera che fi come p la gratia fiamo noi carrà Dio co o à noi.Et se be la charità è habito,ch'anch'esso dalla e in noi procede, ciò nŏ fa la preſentia di Dio immebabito della gratia,laqual è cagion,et principio prof arisce anche la differeza ch' è intra la gratia,65 la ca ı,la quale informa la e∬entia dell'anima, & le dà l'ef in atto, fin chè le dura tal effere, o è fimile alla vita à lo effere naturales la qual vita è sempre in atto, 🕁 ion manca tale effere. Onde autiene, che fi come dormpre la vita,che è l'essere naturale in atto,cosi anco iandio dormendo la gratia in atto che è lo effere fri carita non auiene. Percioche se ben mentre ella du re in habito in arto per fermo non l'habbianto femesta, che i buoni christiani banno l'habito della charis non hanno giù l'atto di essa essendo impossibil cofa s o in fatti Iddio, o il prosimo. E dunque vera, o reratia, & la carità, & le altre virtù, le quali sono ba ßimi principij procedono le humane operationi, 🔗 10 detti, perche immediatamente difpongono, or dife nze, le quali fono similmente principi dell'operamoti. La doue la gratia, perche à lei non si appar nediatamente formare di se alcuna potenza , no pud a de gli atti humani nè per conseguente babito oper i le virth: delle quali sutte è ella principio,radice , & non fi appartenga il di fporre le potenze immediata ediatamente babito operatino, è munifesto. Percba. fi come à sempre in asse l'effer noturale, et la vita, cu fi ancora



fi ancora è fempre, non folamente in babito, ma in atto la gratia, feconda fono esti anche fempre grati à Dio un atto. Nódimeno pershe la gratia fe non si stende à dispor le potenze, ne ad operare, se non medianti le th, non possone esti in atto amar Dio, ne fare alcun altra opera merita le, finche procedendo ne gli Anni, la carità, se le altre virtù infuse esti essi erano solamente in babito, non si viducano ad esseni in atto. E questo auniene, che passando in quella tenera età i fanciulli all'altra vit dà loro il premio dell'eterna beatitudine, non per li proprij meriti è che non sono le proprie operationi esseni di loro, si come anche à tutti gli membri del corpo della Chiesa, di cui Christo è capo. Et questo basti à strare, che la gratia si come unsegnano i Dottori che io seguo) non è va fa stessa con qual si voglia virtù insufa; ma vi bà quella differenza, c cagione bà con l'effetto, o la radice col albero, che procede dalla radice:

Che l'habito della gratia non basta all'anima per conferuar grata à Dio, & che à farciò ha bisogno del particolar aiuto di lui. CAP. XXI.

A L dono, che ci fa Iddio di se stesso degnando di venir ad ba re in noi per amore, fi derina nell'effentia dell'anima, & vi fi duce vna qualità, & vna forma, she la rifana, o la netta da macchia, or da ogni sozzura contratta per qual si voglia peccato, or me la abbellisce, o la orna d'innocentia , facendola partecipe di diminie one prima vine a l'buomo in ira di Dio , & di vita fol naturale , & terr fa che egli cominci à vinere di vite spirituale, & celeste, & à Dio grate accetto. Dalla qual forma, & qualità, che gratia si chiama, si deri uelle ragioneuol i potenze dell'anima certi babiti , che le riformano , le nano, o le dispongono à far le loro operationi, quali convengone à qu nnono effere, & a questa nuona vita . Percioche lo intelletto vien for dalla fede, per la quale crede l'buomo tutto quello, che è scritto ne'sa bri , come dalla prima verità riuelato & cofi per la fede fe gli dà quell pranatural cognitione delle divine cofe , che bauere fi può in questa vi he volontà fe gli forma dalla carità, or dalla (peranza, onde ama per tà Iddio, come beatifico oggetto suo, & confida per ssperanza di do da Dio ( secondo che egli ha promesso) viceuere lo eterno hane well'alt ta d in questa ogni aiuto necessario per acquistarlo. Ma auuenga c parte ragioneuole, o superiore dell'anima dalla gratia sia rifanata ( fi è defto ) nondimeno, perche la parte sensitiua, or inferiore con tutto. simane nella fua corruttione, consumace, or ribella alla parte fuperiori

#### BRIOASEIGIONIA CALL 137

diezasfeguie dentro alla ponera anima una sottima rs la quale, per quanto dura questa vita mortale, a ; & à tranquilla pace. Hora secondo che nel ma-, potiamo noi meritare affai, tenendo in freno la dola vbidiente alla ragione ; cofi all'incontro, andia manere fenzala gratia, & di ricadere nell'ira, & r di perdere il sutto, se lascianto, ehe la ragione sia olamente, fiamo noi in pericalo dalla parte del senfe ora du quelle dello intelletto . Il quale nai malenen piene di oscurita, & di tenebre, non banenda noi tione, che in qualche modo quella, de primi princi. e fe ben l'huomo ba naturalmente la finderefi ( che itione & principij operativi ) & fopranaturalmensond percio, che possa egli ben sapere tutto quello. tenes, fernon lo impara, is imparato che l'ha, percha me fottopoffix alla inconfideratione, or ad altri din ebe faccia bisogno; che lo Spirito Santo ne dia acfea, or ne tenga ever titi - Di maniera che oltre l'han effario, che Iddio ci doni di continuo lo ainto. Suo .. Ho ainto generale , chestil primo, che muane tuni. quale në gli buomini : ne gli Angeli ; ne alom altra are noinsbe conderre a fine, alcuna fua aperationes. , obe questo ainto Sempre svifat ; ma parlo di vno al ulare ainto, choè di mestioro, che oltre alla gratia, oni, accia che . d per ignorantia, d per infermita non. e che nov pochi sanois aqualit ben data la gratis o euerare nella gratia. Et questo aumiene non per diatia, la quale pet se stessa è cala, che dalla porte sua to a fare ogni bone, or a fuggire ogni male; ma per parte dell'buento. Ilquale ancor che habbia riceuuta statte le virtà, che seco la gratia adduce; essendoli ignorantia nello intelletto, per la quale non sa egli she fare a fuggir fi debbe ; or la ribellione nel fenfitiak fenforintentes la gratia, è forzache pur flis fotto on hauando moi sulte le parti dell'anime rifanase, o of chini da Damonij maliri capitali a La perpetuinemican le combategroid mineresche dalla periesque dil difettos ikontra i quali Je zan framo ajunati Jostenuti. M difefi r.continua aiuta da Dia, sche sà il tutto. E può il tutto. tiama lungamente in pradi, perseuerando nel bene ogn bo-МŇ

omobora ) en allomanandoci ogn bor dal male . Et che ciò non fia per po della gratia , fi mofera con lo effempio della nofira anima ; laquale a à fe ha perfettamente virtà di muonere, di vedere, e d'intendere, dy n meno s'ella (ia in vn corpo, che habbia vna gamba attratta, gli occhi di cattini humori , & mal disposte le parti del cielabro , che sono gli o de sensi interiori, che sernono allo intelletto, non potrà ella , nè mnonen vedere, në intender bene, non per lo diffetto della virtu propria, ma mancamento del corpo, che è fuo instrumento. Così ancora la gratia susso che olla fia perfessa, quanto effer poffe il più in questa vita, non no perche à lei non tocca, mentre siamo pellegrini, & in via di riform corpo, I le parti sensitive dell'anima, in quanto dal corpo dipendono, ( come dicono ) per accidente . ne di dare allo intelletto maggior hume rale ò acquistato di quello, che egli ha, ma folamente quello della fede buomo , nel quale , tusto she babbia la gratia , fono ancor santi difetti n qualabe colpa, non fi dene imputare al mancamento della gratia ; n proprij difetti dell'buomo . Contra i quali babbiamo à pregar Dio di nno, che ci dia il fuo aiuto, & che con effo ci fortifichi, ci fostenga, o mini, accio che non risadiamo nella foffa,onde egli ne bà tratto, er ci e ni nella gratia, che egli ci bà dato . La quale non ci bà egli dato à fine, habbiamo più del fuo ainto mestiori. Conciofia che tutte le creature bă fliero, che da Dio fia lor confernato il bene, che banno da lui ricennto to, che ( come altrone fu detto ) se per vu pisciolo spatio di tempo cesso dio di ciò fare, subito tutte le cose si risolucrebbero in quel niente, di principio farono fatte . Ne solamente noi, mentre fiamo in terra, bab dibifogno, che Iddio col suo ainto ci conserni la gratia; ma anco i che fono in Cielo banno di mestiero, che col fuo ainte ler conferni la g

Che la gratia ci fi infonde da Dio per li meriti di Chrifto, qual ci congiungiamo noi medianti i facramenti, se qual fia la preparatione neceflaria alla gratia. CAP. XXII.

SSEN DOSI detto di fopra, che la gratia è vna qualità, er m ma, che nell'anima nostra si genera della presentia di Dio babita essa per amore, er che tal forma, er qualità è vna participation natura divina, in quanto Iddio (imprimendo nell'anima vna simiglian la infinita sua luce ) le communica se stesso este di vn certo esse di Hora diciamo, che ciò sa Iddio mediate la humanità di Giesù Christo, le egli adopera come congiunto, er principale instrumento à far tal'es Conciosia che Giesù Christo anthore della salute humana, al quale fu

Digitized by Google

is, nonfolaments come ad buomo perticolare; ma Chiefa ; accio che operando egli il bene , en foftenen i buomini, che da lui donzano effere tirati alla gloria, **1, che da lui douca deriuarfi in tutti i membri** del cor<del>-</del> me ogni fanto operando, & fofferendo per carità me a gloria . Percio che Chriflo offerendo se medesimo la bumana natura con Dio ; 🕑 morendo, con la 🏻 vbià fua, fodiffece per noi alla giuftitia dinina : perche fe retto,she non gli erano flato dispiacenoli quante offe amini fatte gia mai. Et cofi pagando in prezzo la pre porale, & il valorofißima fangue, ci ricomprò. Iddio lla bumanità di Chrifto, la quale dalla vnione, che bà l virtù, per lo dongiungimento spirituale, che delle la detta humanità mediante la fede, viene per amore oftro, & con la prefentia sua vi genera l'habito della uatura, 🕁 propria conditione de gli buomini di essere porali, o sensibili alle intelligibili, o spirituali, la appartiene di prouedere à inite le creature seconds la i di ciascuna, bà dato à gli baomini i remedij opporuali fono intelligibili , 🖝 fpirituali, fotto certi fegui che si chiamano sacramenti , & operano in virta colarmente della paßione di Giesù Ebrifto . La quale fi applica à gli huomini 🕑 fi congiunge spiritualmen ti i detti facramenti . Non che Iddio non poffa dare, ando à lui piace, la gratia etiandio Senza il mezzo esta ben, che à chi con la debita preparatione riceu e i allibilmente la gratia fempre, & che le più volte suol cramenti, effendo cofi conueniente ( come fi è detto) uditione de gli buomini . I quali non effendo spiriti pu fi di corpo, & di spirito, non possona naturalmente o stato di vita mortale arrinare alla cognitione delle n medianti i fantasmi delle-cose corporali, & sensipu) naturalmente indurre alcuna forma in alcuna atoria conuenenolmente non fi dispone ; onde veggia forma del fuoco finitroduca nel legno , bifogna obe il nto, afciugandolo, & levendole le conditioni; che ma . Cofi ancora prima, che all'huomo fi dia la gratia icenerla preparato. Et tal preparatione consiste in per so Iddio c on l'atto del libero arbitrio , che egli hà , ion pud fare l'huomo senza il particolare aiuto di Мм Dio.

Dio . Il quale muoue, & connerte à se le sue creature in duo modi . In medianti le inclinationi naturali, che hà lor date al bene in comune, quali ogni cofa fecondo il modo fuo fi connente à Dio, & d lui cen aßimigliarfs. Et in quefto modo conuerte Iddio à se tutte le creature tro modo, vía Iddio folamente con gli buomini, all'bora che per cona & farli giusti, muone il libero arbitrio loro à defiderare di congiunge effo lui, come con visimo lor fine, o fommo bene. Et questa conuer la propria, o profima preparatione alla gratia. Et ciò dico; perche l'operare virtuosamente secondo le virtù acquistate, prepara gli buon qualche modo alla gratja; ma tal preparatione è remota, & affai men la prima efficace. Il convertirsi dunque à Dio, desiderandolo come f bene, or whimo fine, & la vera preparatione dell'anima nostra alla gra quale preparatione non può nascere fe non da particolare ainto di Die 'à ciò fare muoue l'anima. Et questo ainto, quanunque molte volte pa anche egli si chiami gratia, perche gratiosamente, or senza alcun nos rito precedente, da Dio ci è dato; non è però, che sia anche esformo i generato nella nostra anima, come la gratia ; non esfendo egli altro, femplice mouimento, che Iddio fà del libero ar bitrio nostro. Et quest fatta preparatione, se si considera dalla parte della connersione del s libero arbitrio à Dio, non è cagione per alcun modo fufficiente à faz nesessamente la gratia ne soprauenga. Conciosia che la gratia pe natura è tale, che di gran lungs auanza ogni preparatione, che vscir dalla humana virtù . Ma se si considera dalla parte di Dio, che muone ma à conuertirsi, porta seco vua certa necessità, per la quale infallibili fi dà la gratia à qualunque è così preparato . Non perche Iddio sia e to, à darla, operando egli ciò volontariamente, ma perche la intention bà Iddio di dar la gratia, quando prepara , & muone l'anima à conne non può fallire. Et questa preparatione ; se ben molte volte suol farfi ti, che Iddio dia la gratia, la quale suble egli infondere, dopo che tale vatione è gia fatta ; nondimeno perche Iddio è agente d'infinita virtiè do che può in vn medesimo instante preparat la materia, & imprimer ma, or anche insieme produrre la materia, disporta, or formarla, con mella creation del mondo, cofi puoto anche in vn medefimo infrante f rar l'anima, & darle la gratia, come fece in San Paolo. Il quale effe atto di peccato, or antor lordo del sangue de distepoli di Christo da l fi,minacciando, do tutta volta perfeguitando la Chiefa, fi da Dio in v mento moffo,commertito, preparato, & riempito di gratia . .

. Di alı

della gratia, che con nomi di gratia operanoperante, & di preueniente, & di leguente chiamar fi fogliono .

CAPA XXIII.

e ( come fi è detto ) la gratia non fia habito , che ime adoperi per se stesso ; ma ciò faccia medianti la cari virtù infuse , che da lei procedono, & sono delle meri roßime. Nondimeno perche gli effetti piu dependono no dalla prima, che dalle feconde cagioni; auniene, olse da facri Dostori , come fe à lei fi appartenesse di ste, operante, og cooperante è chiamata, per duo effi deriuano . L'ono de quali è lo effere spirituale , che è la virtù di operare spiritualmente, che da lei in noi dal calore, ilquale è vna delle forme, che hà il fuoco, ffetto,l'effer caldo, che il fuoco bà in fe steffo, & come iù , cb'egli bà di scaldare l'altre cose. Quanto aduque gratia, che è il darci l'effere (pirituale', che tanto è à ufti, & grati à Dio; perche tal'effetto talmente tutto & da Dio, che ci dà la gratia , che noi non vi concorente, fi chiama gratia operante. Et quanto al secondo carità, og le altre virtù infuse, medianti le quali forma ze della nostra anima à far l'opere meriteuoli,per dimente ella, che fà tali opere ; ma che il libero arbitrio cb'egli attinamente, gratia cooperante è chiamata . erante, & di cooperante, si danno non solo alla grati, della qual trattiamo bora principalmente, che è vn ne si è detto ) ma anche à quell'aiuto , colquale Idd**io** a gratia,prima che l'habbiamo, & quello, con che do ta, ci muone à voler il bene, ad operarlo efficacemene tal gratia. Percioche in quanto la volontà nostra, ule, molla dallo aiuto di Dio comincia à voler il bemento fi attribuifee tutto à Dio, che muoue, Gnon n vi concorre, se non come mossa, tal aiuto si chiama to poi la volontà così mossa (come si è detto ) comanche facciano qualche opera esteriore, or à far ciò le opera la volontà interviene anche essa attivamente, & io è ella tuttania moffa, or aintata da Dio, ilquale cocor ezza,et forza dentro alla volõtà, 🕁 dandole di fuori fa cultà,

define :

cultà,et commodità di operare,auiene,cbe procedendo l'opera,che indi non folamente dallo aiuto di Dio,ma anche dal libero arbitrio bumano ; ainto cooperante si chiama . Ne solamente da gli effetti , che ella prod l'habito della gratia, che à Dio ne fà grati, acquista li detti duo nomi di rante,o di cooperante ; ma anche duo altri,che sono preueniente, er se se . Non ch'ella non sta sempre la medesima gratia ; ma è così chiama rispetto de gli effetti, che dà lei procedono. I quali, se ben non altrin che gli atti humani,infiniti esfer possono ; nondimeno si riducono à ci capi. De'quali il primo è, eb'ella rifana l'anima , la giustifica, o à Dio grata. Il secondo è, che la sà volere il bene. Il terzo, che la sà operare cacemente, il ben voluto. Il quarto, che la fà perseuerare nel bene. quinto, che la conduce alla gloria, la quale quanto all'effentia fua, non è sa dinersa; ma vna stessa con la gratia: ne vi bà altra differenza, che la, che vna cosa perfetta , hà con la medesima cosa imperfetta . Non c gratia manchi della perfettione à lei conneneuole, secondo lo stato di qu presente vita . Percioche bà ella tutta la persettione , che se le conuien tale Stato . Facendoci Iddio per esfa suoi veri figlinoli adottini. & suo ri beredi;se bene non veri posseditori della beredità ancora;ma difegna lamente,della quale ci ba dato anche l'arra, er il pegno, che è lo Spirir to fuo, che babita ne'cuori nostri : per lo quale confidentemente chiam Iddio nostro padre in questo mondo, & periamo, che lo eterno bene, lo steffo Iddio, riuelatamente ci fia dato nell'altro. Sono adunque la tia, J la gloria vna istessa cosa ; differenti in questo , che la gloria è g perfetta, o la gratia è gloria imperfetta. Talmente che in rifpetto dell ria fi può dire, che la gratia è come vn pomo non ben maturo ancora, le, tutto che sia perfettamente pomo, perche ha interamente tutta l tura, & la essentia del pomo, nondimeno perche gli manca la maturi quale, e l'oltima perfettione, che se gli conniene, si dice che in compa ne di quando sarà maturo, è hora imperfetto. Ma non è percioche ne il medefimo pomo inanzi , & dopo,che tal maturità fia da lui riceunta co adunque, che quanto al primo di cinque effetti della gratia annon di sopra, che è il risanar l'anima, farla giusta, & piacente à Dio, la g è preueniente sempre . & non mai seguente ; perche questo effetto va pre inanzi a tutti gli altri, or non mai dietro ad alcuno . Et quanto al to, es vluimo effetto che è di condurci alla gloria, è ella sempro segueni non mai preueniente ; perche sempre va dietro à tutti gli altri. & non enanti ad alcuno . Et quanto à ciascuno de i tre effetti, posti in mezzo Jono il volere il bene, l'operarlo efficacemente, [] il perseuerarci ; su gratia chiamarfi bora preneniente, & bora feguente . Percioche quan fecondo effetto in rispetto del primo la gratia è seguente, & in rispett ICT:

# BRO SECONDO.

140

Et quanto al terzo,et al quarto , suol la gratia, in riva inanzi,chiamarsi seguente , & di quello, che le vo it questo basti acciò che si intendano questi effetti dele trouandosi questi modi di dire vsati da sacri scrittoosa , si sappia quel che esi intesero.

## rdine, & come da Dio fi dia à gli huo-1 gratia . CAP. XXIIII.

nel proßimo capitolo detto , che gli effetti,che dalla ono : il primo è,cbe fà gli buomini giusti , & grati à dremo con che ordine, & in qual guifa, questo effet come di odiosi, & di inginsti, ginsti, & grati à Dio dine più ananti si vada, accioche ben si intenda , che cosa iamo, è necessario, cbe si dicbiari quel , cbe importi-& inginfto, odiofo à Dio, & grato. Per intelligenza he la giustitia , la quale non è altro, che vn ordinè co può confiderare in duo modi.In vno per quanto que operationi di vn'huomo verso gli altri huomini . Et iderata la giustitia è vna delle quattro virtù princiiglianza, or pareggiamento, or perche muno si diri à se stello, anniene, che la giustitia in questo more in un'buomo in rispetto di se stesso maisma ui è in ri nini sempre . Et di cost fatta giustitia non parliamo n vn altro modo ancora fi può confiderar cotal ordisi ritruona in vn'huomo solo, in quanto è egli bene e in fe steffo, hanendo le parti ragionenoli dell'anima fenfitine alle ragionenoli . Hora di tal ordine, che fi ben non propriamente, ma metaforisamente gi**nfü**efto Inogo , diciamo , che inginsto è colui , la cui aniperiori, è mal ordinata con Dio ; perche non gli dăno y quanto alle inferiori, è male ordinata in se stessa i non obidiscono . Et diciamo , che colui è giusto , che bene ordinate con Dio, & in fe medefime . Et fimilmë e grato a Dio , la cui anima effendo Iddio venuto ad effa, è fatta tempio di lui, & gli è grata ; perche dalla ina vna qualità cofi eccellente di bellezza, & di felen be per essa è ella secondo il cuore di Dio, or tale à pun . Odiofa dall'altra parte , & difpiacenole à Dio,diciamosche

mo, che è ogni anima di ciascuno huomo non battezzato, per lo diso della colpa originale in tutti naturalmente deriuata da Adamo; & tat quanto al peccato della natura si trnona di banere aggiunte altre, or colpe proprie della persona. Et odiosa, & dispiaceuole a Dio è ogni a di ciascuno huomo hattezzato ancora,che essendosi dopò il batesmo c amore troppo, & difordinatamente accostata alle creature , il che far s pud senza scoftarsi, & partirsi dal creatore, ha come adultera ingiun schernito, or repudiato lui, che per sua sposa con lo anello della fede, or gratia l'hauea inarrata. Et effendo ella mdi (come auiene di shi troppo go, a pece, d ad altra lordura fi accofta) pcid rimafa macchiata, og fozz ne ad bauer perduta la bellezza, & lo splendore, che in lei producea me naturale della ragione, o il sopranaturale della gratia. Hora che ste voci dichiarate si sono, perche ogni cosa sia bene intesa, direma che ordine, or modo m'huomo diuëti giusto. or grato à Dio. Et perche diamo ragionare della giustificatione, che Iddio fà de gl'huomini pecco quali fiamo tutti noi, che babbiamo origine da Adamo, la fciaremo p a il dire di Adamo prima ch'egli peccasse,& di Christo.Percioche Cbri quato buomo, dal primo instante, che fu concetto, fu non solamete gius grato à Dio,ma gloriofisimo, et beatisimo. Et Adamo fù da Dio, quad lo cred,fatto giusto, o grato à fe,ma non di ingiusto, o odioso, che egli ma gli fosse, come interviene à noi. (Percioche avati, che egli fosse crea potea effer in lui,ne giustitia,ne ingiustilia,ne altra qualità buona,o rea à Dio piacesse, ne dispiacesse) ma gli fu insieme co la natura donata la s tia, & la gratia. Il modo, che Iddio tiene in fare nei altri giusti, & g fe (il qual modo fù commune anche ad Adamo , all'hora che egli dopo caduto già nel peccato riforse) si è per via, di vn certo monimento, fa,di noi dall' vn contrario all'altro contrarto, Ilche è quando gli huon che onero per lo peccato originale solamente souero per l'originale, or me per gli altri, che sono stati dalle lor persone commessi, si truoudno e uere Iddio irato. & di effer inginsti, et da tale stato di ira, & di inginsti no da luntirati ad yn altro contrario flato di giuftitia, & di gratia, di & di amicitia seco . Il che non auuiene, se non pershe Iddio perdonand fese, che gli sono state fatte per lo amore, che egli porta loro si r cilia , & fi pacifica co' peccatori . Et è questo amore quanto à fe, es la parte di Dio eterno, & immutabile . Ma quanto allo, effetto , che pr ce, of imprime in noi, il quale effetto si chiama gratia, fi come hà princ cosi puote anche hauer fine, anzi è mutabile in modo, che può in questo Ata peregrinatione di vita mortale molte volte cominciarsi & molte finirsi . Conciosia che potiamo noi perder la gratia, er la perdiamo ve te ogni volta , che con qualche peccato torniamo ad offender Iddio, og CHP

## BROSSECONDO

141

che Iddio per miserizordia sua di nuono ci perdona. grati, 🕑 amici suoi . La qual gratia ci infonde Iddio , ancora che la preparatione, che egli fà di noi alla r qualche tempo, hora piu lungo 49 hora più breue, limna sna providenza . Et taluolta ancora , perche è tal preparatione in noi, come poco ananti si disse,nel juale ci da la gratia, in yn modo, che ben sà egli, ma 10i . M**a quando prima ci prepara, 🕁 poi ci** da la gr**a** n è disro, se non ch'egli col dinino ainto suo ci cone à far atti di fede , di speranza, di carità, & di peniere, che è Iddio, & che remunera coloro, che lo ama**er da lui rivenere le promesse , che egli** ci ha fatte,ரு arlo, or à desiderare di accostarsi a lui, come ad vioftra beatitudine,et ci fà dolere del peccato,detestar r la offesa, che egli seco porta di Dio, & per la brut on atti di fede, di speranza, di cariti, & di peniteza, **viroù tali in** coloro che fi preparano alla gratia,pro le dette virtà, i quali in essi no bassendo riceusta la poffono.Conciofia che gli babiti delle virtà Theologi nano tutti dalla gratia,et per cofeguete, quato all'or dopo la gratia.Onde no bifogna dire,che nella prepæ 1 noi per darci la gratia , ce dia gli habiti delle dette farebbe altro, fe non dire, che egli ci deffe la gratia, et atia,il che è disdicenole. Ma bisogna dire,che Iddio parădoci ne faccia fare atti di cotali virtù, fenza che find che babbiamo gli babiti di effe.Et non è disdiceabbis ancora gli babiti delle dette virtù, faccia,modi virtù tali fi come non difconuiene, che vno ingiu 1 forte,facsia tal volta alcunt atti di giustitia,di tem-1.Anzi tutti fappiamo,che gli habiti di cotali virtù acendone gli atti,per lı quali quando affai fouente fi bi gli fù le dette virtù; le qualt, perche si aoquistano n acquiftate si chiamano . Et dopo tal preparatione tia, & conessa di ingiusti, & di odiosi, che prima rati, y pincenti à se ; & con la gratia insieme , percsinfonde tatte le wirth Theologiche, & morali. abbiamo la gratia , con l'atto del libero arbitrio , for a fede , della speranza , & della carità , ci voltiamo. Iddio ; credendo , & fperando in lui , & amandolo bili . Et dipoi con l'atto del medefimo libero arbitrio era penitenza, virtù morale, ci riuoltiamo comra il NN peccato,

peccato, dolendoci di banerlo comesso, detestandolo, or odiandolo sop te le cose degne di odio, 🕑 cost finalmente Iddio ci giustifica, perdonan ogni offesa fattali da noi . Et questo è l'ordine , or il modo di tutta la n giustificatione. Et babbiamo detto, che queste cose seguono l'ona diett alcra, non perche fi facciano in dinerfi tempi, conciofia che tutte fi in on tempo. If in on medefine inflante, ma perche fecondo l'ordine natura, di più cofe quella si dice esfer prima, che è cagione delle altre . 1 do adunque la infusione della gratia cagione di tutto questo moniment ciamo, che la prima cofa, che Iddio ginstificandoci faccia y ci infonde l tia . Et perche lo amore, che si porta à Dio dall'anima , che à lui si vo cagione del dolore, che si bà del peccato, & dell'odio, che se gli porta, ce, che l'anima prima si connerte verso Iddio, & che poi si volta con peccato . Es perche per tutte queste cose l'buomo dimenta ginfto , babl posto, che la giustificatione sia l'oltima in tutto questo monumento . I quale giustificatione siamo noi fatti giusti in duo modi. In vno, perch vendo formato le parti superiori dell'anima nostra che sono lo intellet la volontà, lo intelletto di fede, la volontà di speranza, & di carità: v tariamente ci sottoponiamo con esse à Dio . Et perche non possono le inferiori, & fenfisiue prorompere in qual fi voglia atto (eccetto i prin nimenui, che non sono in nostra balia ) senza aspettare il consentimen Le parti superiori , essendo le parti superiori riformate dalla gratia ( co è detto) se ben la gratia per se non si stende à riformare le dette parti i ri, nondimeno per accidente riforma anche loro. In quanto la parte riore formata di gratia, & fauorita dal particolare dinino ainto, ( del babbiamo di continuo bisogno. E per questo di cominuo debbiamo pr che ci si doni)può resistere, si ben ciò molte volte no è senza difficultà, nimenti del concupiscibile appetito, & tenergli segetti, & in offitio . questo modo auniene, che per la gratia tueto l'huomo diuenta giusto, el to è à dire in questo luogo, quanto drittamente. & conueneuolmente o to in fe Steffo: giufto dico quanto alla parte fuperiore principalmente, Se, or quanto all'inferiore secondariamente, or per accidente. In vn'alt do ancora è fatto l'buomo giusto dalla gratia , percioche adducedo ella la carità, che non è altro, che amor verso Iddio, & verso il proßim essendo proprio di chiunque ama, non pur di rendere lo altrui, ma di il suo, à chi egli ama,no è dubbio,che la charità fà coloro ne quali ella si na, pronti, & facili à rendere, per quanto fi può à Dio, & à gli bu tutto qllo,che fi dene loro,il ch'è proprio atto di giustitia. Onde è che 🤳 tile perche considerd cosa simile disse , che nelle Città maggior bisogn della amicitia, che della giustitia . Essendo impossibile, che chi è vera amico faccia mai alcuna maniera di inginria à coloro, cbe egli ama, e non renda quel, che lor deue à gli amici.

QHAI

ROSECONDO. 142

n dono la gratia. CAP. XXV.

be fi fono dette,manifestamente apparisce la benigni nare la gratis à gli buomini, effere fopra modo mara se si considera il donatore, quanto se coloro, à quao istesso . Percioche il donatore, è il grandissimo Idmedianti le cagioni create, quali sono gli Angeli , i elementi, col cui mezzo amministra egli, o gouerna hina dell'oninerso,piena di tante creature visibili, G r se steffo , & senza il mezzo della naturale virtù di o sopra ogni virtù creata, il poter dare à gli huoa participatione della dinina natura, che tanto è à di , che gli buomini in vn certo modo funo Dei. Onde miracolofo tutto quello, che fi fà fopra l'ordine delle e non pud esser fatto fe non da Dio, bisogna dire per non doni mai la gratia ad alcuno, che non faccia vn rte se si cosiderano i so ggetti, to le persone, alle quatruona altro, cbe indegnità sopramodo grande. Per a gratia, che fu primieramente, infieme con l'effer e fasta di lui , data ad Adamo : & quella, che senza mione del divin verbo, fu data alla bumanità di dio mai ( eccetto però sempre la beatissima V ergine ignora ) fe non ad huomini peccatori , macchiati, fifuoi. Et molto peffo ancora torna à darla à colore, ricenuto da lui tal dono, & effendo mediante quello uoli fuol, fi fono ingratifimamente da lui ribellati, ri i febiani del Dianolo ; cui per vilisfimo prezzo di po ene, & for to placere, di fallaci, & fuggitini bonori, umerabili volte vendate l'anime loro. Il che è affai s grandisfimo Re, innamorato di vna vilißima mere anello, fattola fua sposa, & ricenutola alla participa el Regno, o della gloria fua , o che ella bene (peffo berno il Re, con tasso quello, che hauesse dal Re rilimuono tornaffe à fottoporfi per vilisfimo prezzo à il Re (non offante ciò ) le foffe di continuo dietro co. neffe, & con metter mezzi, & madarle imbascia te & u intto quello, che egli poteffe,per riconciliarfi ogni ti della indegnità de gli huomini , cui fi dona , per la matore viene, infieme con l'obligo di chi riceue, ad NN apparir



apparir tanto maggiore. Se si considerano finalmente le conditioni di no, è manifesto, che niuna cosa può darsi di più pregio, di più valore noi di più ville, che la gratia. Per la quale, la nostra natura viene riso or riposta in migliore flato, che non era, confiderato per fe, or fenza tia quello della pura giustitia originale : onde cadde primieramente. 1 che bauendo la natura nostra per lo peccato del primo buomo perduta ginstitia, la quale era stata da Dio data ad Adamo, accio che da lui fi fondesse, or derinasse in tutta la sua posterità ( come al suo luogo vedi fu la nostra natura talmente disordinata, che corrotto l'ordine della so tione, che la parte ragionenole dell'anima bauea con Dio , & perduta dienza che le parti sensitive davano alle ragionevoli, eranamo venuti si di Dio, & dentro alla nostra anima si era appiccata vna più che cini taglia, continua, o inconciliabile intra le parti ragioneuoli , o le sens Nella quale quasi sempre vincea la peggiore. Anzi cranamo noi diu ti nemici di noi steßi, inquaso non amanamo quel di noi sche fiamo prin mente, che è l'effer ragionenoli ; ma quel, che non fiamo, se non fecon mente, che è l'effere animali sensitini, & simili à bruti. Et per cio era peggiori, che efi animali bruti, pieni di miferia dy infelicifimi.fattom doci per amore & per affettione à vilis sime creature, & in esse ponente ne noftro . Da quali difordini effendo nei liberati per la gratia, viene f la nostra natura ad effere stata riposte in megliore state di quello, in cl la detta original giuffitia era inanzi al peccato. Non che la gratia, ch dà durante questa vita mortale riordini tutte le parti dell'anima, cosi erano dalla original giustitia ordinate, non ordinando ella principalme per se non le ragionenoli. Ma il vantaggio che bano i veri Chriftian gratia, piu che non fi farebbe per fe hannta dalla original ginstitia, qu anche non fi foffe perduta, fi è, che la gratia fa gli huomini grati à Di figliuoli di lui, or empie loro il petto di fede or di fperaza, or de carità. amano Iddio, non folo naturalmente, come datorese conferuetore d i beninaturali, secondo che per la original giustitia gli buomini farebl fe ella duraffe ancora ; ma l'amano fopranaturalmente, & come ogge beatitudine. Et per amor di Dio, & in Dio amano tutti gli altri buomi quell'ordine, che conuiene, facendo, opere di giustitia verso ziafenn gastigano dicenalmente il lor corpo, tenendolo insieme con la parte sen per quato Iddio da loro ainto, in fer una dello fpirito per caritàser per suo. Quello, che dalla giustitia originale hauere non si possebbe, en ane be ella vi fosse . Oltre à ciò fala gratia le anime nostre spose di Di noi vini tempij suoi, & suoi beredi, & coberedi di Cbrifto, dandoci p gno di tale beredità lo spirito fanto, che è lo eterno amor suo Il quale dos come altre volte si è detto, il primo donos che babbiamo dasDio è e da lut riceniamo. Et è tanto gran dono la gratia, che naggiore, che non fù quello della original giuflitia,ma urte della liberalità del donatore par maggiore etiadio Non che la gloria, che è gratia perfetta non fia quante confiderata, maggiore della gratia, che è gloria im s grandezza della liberalità di chi dona , in rifpetto nità di chi riceue, per certo è maggiore in donando la gloria . Percioche la gratia fi dà à peccatori; iquali, e degni di pena, of di morte, non meritano, of non fomodo per giustitia proportionati à tal dono . La doue io mai nè ad Angeli , nè à puri huommi, se non quanrij meriti pretedenti o di quei di Cbrifto fatti commu degni , & l'hanno meritata . Di maniera che moftran g la liberalità del donatore molto più eccellentemente J à gli indegni la gratia,che non fà in rendere, come i,15 à coloro,che ne souo degni la gloria;pare che poso con afto rispetto, il dono della gratia auanza in eccel 5i come anche di più eccellete liberalità,et magnificeza e, che adottasse p figliuolo,et difegnasse successor suo ö attenesse p verun modo al sangue Kegale, ne per se l regno, che di chi scrinesse herede, et successor suo vm p la dritta ragion delle gëti giustamëte si appartenesno al Padre.In cofermatione di quato ho detto magni o,che à S.Agoflino parea,che maggior opera facesse i daua la gratia ad un'huomo,che no fece all'hora,che terra.Non che il modo.cŏ che fece la terra,et il Cielo. e,nö foffe maggiore del modo,cŏ cbe egli giustifica gli ratia,laqual fempre prefupone la natura, & è in lei co gli parea così, pcbe cõfíderana il fine della gratia,cb'è diumità,che è hene sopranaturale,& eterno;la doue il eni naturali,& in qualche modo non eterni . Esfendo ¶fto dono plo gradißimo pregio, & valor ∫uo,per la ilità del donatore, 🕁 infieme per la indegnità di noi, à loro,che l'banno,tanto più gratamente riconoscere la a benignità del Signore,non però cou altro,che cŏ far flato, in cni sono stati posti p lei, or co guardarsi di no ato della colpa, & della miferia, onde furono tolti.Ma o io,per esserne be grato, sapere se bo ricenuto così gră nente. Rifpondo, che quantunque per la eccellenza di omini afsicurarfi mai , ne effer certisfe non per fpetial privilegio

prinilegio di dinina rinelatione, come internenne à San Paolo, che Ida quale è principio della gratia, O di questa nuona vita spirituale, sia in per amore ; filo possono esi nondimeno quasi sapere per coniettura che è quando l'hnomo si accorge di non hauer affettione alle cose del m di dilettarsi in Dio; & di non esser conscio à se stesso di alcun peccato n le . Et tanto più dene ciascuno esfer riconoscente, o grato, quanto è ma re il dono, che hà ricennto, & più gli è fista colmata la misura. Conciosi fe ben'ogni minima gratia ne congiunge col nostro sommo bene, nond no questo congiungimento, & questa gratia è maggiore, & minore, sec che il soggetto nel quale ella si truoua, più, & meno ne partecipa, & i ftrato da lei . V olendo Iddio , che i doni della sua gratia siano con ques erfità di mifure dispensati, accioche da tale diuersità di gradi,risulti s gior bellezza, or ornamento nella sua Cheisa, si come anche nelle cose natura bà voluto per più perfettione dell'vniuerso, cbe siano ordini, c di dinersi . Colui adunque , che risguardando in se stesso , or ne propri monimenti interiori , sente senza presontione di bauere in pregio i ben lefti, T à vile i terreni; di stimar poco la humana gloria , T asfai la din & di non bauere macchiata la conscienza di alcun peccato mortale, pu via di una quasi certa coiettura,uenire in molta opinione, che lo Spirie to sia per gratia con esso lui. Ma deue egli quanto più fermamente che cosi sia , tanto più humiliarsi , o pregar Iddio, che lo conserni; o in timore de gli occulti giudici suoi, ricordandosi della divina severi enento, che egli cade se ; & tenendo per certo, se Iddio non lo sostene non cotinuasse in porgerli ad ogni bora lo aiuto suo,che tutto ch' e' fos no di gratia, vie più che non fù Santo Stefano, non farebbe egli baftant feruarsela per minimo fratio, & ne caderebbe . Deuc ancora proporsi dinanzi à gli occhi la ruina di molti, che hebbero maggior gratia, ch non ba; quali furono Adamo , Danid , Pietro, et altri , che pur cadde ben riforfero poi, & di alcuni ancora, che non riforfero mai, come a àGinda, & ad inmmerabili Angeli.

Qual farebbe futo l'huomo, & quello, che haurebbe potr to fare in flato di natura intera, fe egli non haueffe haur ta la gratia. Et quale fia hora, che è di natura corrotta, quello, che poffa fare fenza la gratia. CAP. XXV

H O mofrato fin qui, secondo che alla mia debolezzascon l'ainto a gnore è flato posibile. Che cosa sia la diuma gratio, og qual no gli buomini per lei, og quel, che da lei riceuano. Hora po tom contrario si conosce per l'altro, og l'babito per le prinatione, dill accioch apparisca la grandezza di questo divinisimo dola mano à scriuere altro, andare considerando quale buomo, & quali farebbono ftati gli altri hnomini, cbe peccato non baucse, & quello che egli, & esi baaintati fi ben dalla original giustitia; ma senza la gra re quale sia l'huomo, & quello,che in questo stato di sfa; già che per lo primo peccato quella integrità di tia , & per la original giustitia bauea,insieme con la atia è perduta. Presuponendo ( come è veramëte)che buomo in ogni stato sia preuenuto, og accompagnanto di Dio ; ilquale , perche è generalißimo , o il pri agenti , d corporei , d incorporei , che fiano , concor. o affare con effo loro , che fenza effo ( come di fopra una cosa creata ; che possa muouersi per alcun mose confernarsi nello esfer suo pur per minimo spatio. e, con quella brenità;cbe poßibile mi fia,c5 solo per lella gratia fia intefa . Riferbandomi à dire della oriltre conditioni del primo buomo pienamente nel ter ora tornando alla prima propofta,dico , che nell buo . nto alle potenze sensitiue, è legata à gli organi corpo original giustitia, ò altro sopra naturale ainto, etia ffe, farebbe flato difordine. Et ciù farebbe auenuto a perche dependendo gli atti delle potenze dell'ani corporei; non folamente dall'anima;ma anche dal organi,la qual dispositione non può dalla parte ragio in detti organi effere intradotta , ò mutata ; potena arti ragioneuoli bauessero molte volte comandato i nsitine, T ch'esse per la indispositione de gli organi rli . Come per effempio , fe effendo gli occhi mal dirrte baueffe comandato alla potenza vifiua, che vebositione non baurebbe potuto obedire alla parte ral'altra cagione del disordine nell'buomo sarebbe fla oncupisceuole, & lo irasceuole denono ben per natu etti alla ragione , ma no di ubidiĕza,& di ∫oggettioi, iquali noi chiam amo [chiani,cui no resta [ecodo le libertà,denono à chi gli hà comperati, ò presi in guer a, che a Rettori, T à Maestrati delle Città deuono i efta loro in molta parte la libertà,molte volte fanno à gli ordini de loro superiori . Di maniera , che per cadere, che la ragioneuole parte baurebbe commedate,

dato, à quei duo appetiti, & alle passioni loro, & che non sarebbe flat dita. Potea anche anuenire, che lo intelletto, porgedoseli il falso da no de ' sensi interiori, i quali prendono da gli esteriori, che ne gli o communi possono ingannarsi, & ne proprij ancora, se gli istrumenti : no ben difposti, si fosse ingannato, or che bauesse creduto, che il sole molto maggior di tutta la terra , fosse(per essempio) largo duo palmi più, o che vedendosi prima il baleno, che si oda il tuono, lo intelletto l fe falfamente stimato, che quello si facesse ananti à questo. Et per falfità è il maggior male, che effer poffa nello intelletto, farebbe ciò sta le, & difordine. Onde perche di questo, & di ogni altro male, & dife 'mancasse la natura dell'buomo , Iddio in creandolo per proprio dono ta la spetie humana gli diede, secondo la opinione de Dottori che io se gratia. Ma per intelligenza di quel, che dir voglio, presupongo in luogo, che non gli fosse data la gratia, ma si ben la giustitia origina quale i Dottori' si accordano, che fosse insieme con l'esser naturale, d Adamo . La qual giustitia non era accidente , che procedesse da i pr naturali, percioche se da i naturali principi proceduta fosse, non l'h be il primo buomo perduta per lo peccato, & farebbe paffata ne poste gli fù donata sopranaturalmente dalla liberalità del Signore. Et lo e che ella produsse, fu, che drizzò & pose ordine conueneuole in tutte l ti dell'buomo, & per questa cagione (i dimanda giustitia, non effendo fitia altro, che vn'ordine diristo. Et per tal ordine, o per tal giustitia ti ragioneuoli divennero soggette del tutto a Dio, or le sensitive del t le ragioneuoli, (5 il corpo all'anima altrefi , 5 à tutto l'huomo tutte l che inferiori gli sono . Et per questo non potea accadere, che ne per l to de gli organi,ne per la renitenza,che le parti sensitive facessero all neuoli,ne per lo inganno de'sensi,l'huomo errasse , ò peccasse per al c do, fin'che perseuerana in essere con la parte superiore soggetto à D in tale stato poteus Adamo, & haurebbono anco potuto (se egli pec haueffe )tutti quelli, che da Adamo sono dissesti viuere virtuosamenti to alle virtù , che acquistate si chiamano . Lequali tutte furono infier la original giustitia , donate à lui, perche da lui passassero in tutti, ch nascer deueano, senza che in acquistarle alcuna fatica durassero. quali virtù, pur che voluto hauessero, haurebbono tutti gli huomini vinere sempre, senza far mai alcun peccato mortale, o veniale. Po rbe Adamo in quello flato, or gli altri baurebbono potuto ancora, co il Creatore per le creature, or amarlo sopra tutte le cose naturalmen più che se stesi ancora come principio, & fine di tutte le cose natural Iddio in quello stato, oltra i precetti, che diede loro, che crescessero, c tiplicassero che mangiassero di tutti gli alberi del Paradiso, & che d ro d

## BROSECONDA

e ; & del male non magia ffero , baneffe lor dati altri be bauendo tutte le dette virtù, gli baurebbono esi er à **pieno , quanto** alla sostanza dell'opere , moralnon quanto al modo di operare meritenolmente per modo ,perche se non hanessero banuta la gratia, non otuto benere alcuna delle altre virtù, che infuse se e (come molte volte si è detto) dalla gratia procedos n gli hamebbono esi potuto offernare. Conciofia che tea ben tener l'bnomo connene nolmente ordinato, dá eni, che sono proportionati alla sua natura ; ma non n le quali posesse alzarsi à far cose , che sono sopra la perare meritevolmente per carità . Percioche à far l'buomo babbia da Dio quello aiuto, che è proportio e gratia vien detto . Et questo bafti à moftrare qual intera, or quali attioni baurebbono potuto vícire da nale, senza la gratia . Hora diremo qual sia , & quel i natura corrotta, E no riparata per gratia, aunenga offa in parte da quel, che fi è detto in mostrado come le naturalmente intra loro le parti dell'anima, & iL originale non erano dirittamente ordinate . Poscia combattuto dal Dianolo se gli rendette, og che si par o, la qual era cagione, che tutte le altre cose già dettà di lui , & che in questa maniera ji traffe , & gittà ocentia,della gratia, & della giustitia originale, cbe tamente nemicitia intra Iddio, & l'buomo. Onde tut a crano soggette all'buomo quasi volessero vendicao fe gli ribellarono. Di che fegni fubita di inconcilia tenze inferiori, o le superiori dell'anima bumana.cr pò, in quanto in dinerse parti del corpo, che sono in minciarono à nascere (come veggiamo)dinerse infer er li quali esfendo gli strumenti vitiati, & impediti, e vitiate, or impedite le operationi ancora , che fa l'ani umenti, & inquanto cominciarono molte parti del andamenti della regione . Et perche meglio fi inten mo peccando fece , dico , che egli banena tre beni di stitia originale, laquale, come che sopranatural doto bene di natura,perche fù da Dio data all'huomo,a**e** i ben ordinata la natura , potesse egli drittamen**te** e dalle naturali potenze naturalmente procedono. effa alzarfi à fare fopranaturalmente atti meriteuol**s** 00 di eter-

## 1 DELDRISTONES DELL'HY MO

licitions who when the definition of the set on a fit is della or giulinia tanfa appartient alle gratie. Mare quafte bene per le peccaso desenin tarno. Il facondo denos che confife ne principas che collimife mafir a maturas de mallo proprietà, che da detti principio de acedano de à dire la mesories la forma la pasenza dell'anina . de la mambre del c per la pecanonia de pendula no menemate in parte alcune . Il terre à la moin aime naturale, che babbierne ad spenare virtue famente pe Ho , che fumo ragionenoli. non effendo abro l'aperare virtuofamente il fur quel, che ne infegna il lume della ragione. Hora queflo bone per cato di Adamo, non fi perdette , no fi perde à fatto mai per li peccati facciano noisma fa foema bene , or fa forma più or più fompre , quan peccan oggingniama că gli atti nofisi à quel prime . Porsid che, da g bamani nafeono inchi gli fa certe indinationi à fare mu fimili, le qua to picerefeono, quanto più fi fannoatti tale. Onde è che facendofi per ni peccati, che gli huomini ogni di 1g giungono à vershi, la inclination hamo al peccato tutte via maggiore, antiene, effendo il peccato con alla vieti, che quanto crefce la inflimatione, che banno al peccato , ta fermi la inclinatione à lei comparia, che banno alla virti . Per lo pece Adamo adunque, perche in lui era., O percò insta la natura humana tutta la desta natura inclinata al peccato, & altrettato fi feeno della i tione, che ella natimelmente pla ragione, che è in lei, banca alla virti. I le quattro principali posenze dell'anima, nelle quali, come in foggetto no luogo le quattro principali virti, per le quali erano gli buomini inc ad operar virtuofamente, reflarono tutte difordinate . Hora fe bene i fla maniera è rimafa fcoma ; or percoffs la inclinatione , che babbiam virtà : nondimeno, perche le potenze, quanto à se non fono restate e ne scemate punto, come fredesto, può l'huomo, mediante il lume della ne, che ha ancona leuarfi con le instelletto, O venire in cognitione di quelle cofe;alle quali fi può arrinere medianti i fenfs. Da' quali può (con mano)effer condotto, si che si inalza sino à gli Angeli, et à Dio ; ma m à quei secreti di Dio, & de gli Angeli, à quali non si può ariuare met le cofe fenfibili, non potendo baner luogo naturalmente nello intellette alcuna, che prima non fis in qualche modo stata ne fenfi. Le cofe ada appartenenti alle neture à noi superiori alle quali non ci poriamo fare medianti le cofe conofcinte da fenfi, non puè l'bnomo fapere fe non con to da sopranatural hune di fede, & di profezia, anzi non può in tale per la corruttione della natura pur fare perfestamente le opere delle acquistate, ne offernare perfettamete i morali precetti dalla naturale, dalla dinina legge propostici; etiandio quanto alla sostanza delle opere cioche quanto al modo con che Iddie ricerca, che fi facciano le buon re aff

## ROUSECONDO.

146

ionià del bene erernosilqual modo è che fi facciano è parlaré, non potendo la carisà baner inogo; fe non n l'huoma in iflato di natura corrotta può guardarfi li; non può però guardarfi da tatti, nè star lungamen Conciofia che hanendo egli posto il fuo fine, non in to bene. il che è peccato granisimo ; & essendo la climare per la granezza fua colmi . che lo fà, à farne e speffo cada. Es cio annicue ancora, perche il fine, e) pouleg ge, er da regola à tutte le nostre operatio cattino, fegue, che le attioni, che fi fanno per arriendio cattine. Senza che el difordine della mala ineffer nell'anima, o la inimicitia, che è intra le poten iori, non lascia, che l'huomo fiiain piedi mai troppo he of molta diligenza, co molto adoperi col libero i non morto, in reprimere le inclinationi, 👩 i mouinale, & forse in operare altramente, che come ricer na proposto, nondimeno perche non si pud star semtalbor bifogna vfcir della fchermaglia , torna l'huoare, secondo il maluagio suo fine. IT conforme à i ma era bà acquiftati or aggiunti alla mala inclinatione e può per se steffo risorgere dalla miseria di tal stato, sato, non bastando à far ciù il rimanersi di aggiunfare altri unoui peccati, quando l'buomo potesse afte che presuponendo,che non bauesse mai fatto,se non en paffo quals in on momento, quanto all'atto ; fi la re was firstis fine, o indiffalubil groppe di molti manto à se senza rimedio, dy dutano in eterno. De na, che refia nell'anima del peccatore, che altro non lla gratia . La quale per lo percato mortale sempre tore ricuperar mai p fe stessona bisognasche di nuo d **è che di nuouo Iddio** fi **ripac**ifichi feco, 🕁 tornan nima, la giustifichi vu'altra volta, & la rifaccia belro cattino effetto , che il peccato fi tira dietro , è il ritorna l'anima , quanto alle vir tù naturali . Perità ribellata da Dio di nuono per lo peccato, & fata, admiene, perche ella è Reina nell'anima, & com , che disordinata lei , restano tutte le altre disordifordine può emendarfi, fe non tornando la volon à Dio. Ilche effa far non può, se à ciò non è tratta rzo cassino effesto, che il peccaso produce, si è "che quan-00 2

120

quantimque egli pafi via quanto allo atto, timane nondimeno quan Obligo, in che pone il peccatore di banere à fostenere per ciò pena eter quale non gli può effere rimessa, ne perdonata da altri, che da Dio, il quale fù la offesatori il quale è giudice di tutti. Di maniere, che se se la infinita benizzità, d'riemenza fua, dopo che offendendo Iddio a mente, si è l'huomo per se stesso precipitato in queste tre altistime fo voragini profondisime senza fine, chi farebbe che ardisse spere per se istricarsi da tanti lacci, d ricuperar la gratia; ma anche il potere per se istricarsi da tanti lacci, d ricuperar la gratia; ma anche il potere per So d ciò prepararsi. Conciosa che la sufficiente preparatione alla grati è altro, che ( come si è molte volte detto ) la conversione, che il pocera di se d Dio, per disiderio di vinissi con esso sone con sno vitimo fin questo non può in alcun modo sare egli ( come si e mostrato di sopra ) bero arbitrio suo non è à ciò mosso da Dio, con darlispeciale, es parte aiuto per tale effetto.

Che folamente coloro, che fono in gratia di Dio poffon fare le operationi femplicemente buone, & non altri, [CAP. XXVII.

TA che babbiamo ragionato della gratia, 🕁 mostrato, ch'ella to à certi rispetti) è la maggior perfettione, ch' alla ragioneno tura da Dio fi doni, & che per lei el'bnomo migliore, che f vuna altra conditione, ch'egli babbia. Hora perche tutte le cose fon fatte da Dio, accio che per gloria di lui, che l'hà create, 🕁 le confer per ornamento, & perfetsione dell'universo, & per vtilità l'una de producano il frutto delle operationi loro; O perche le operationi fi p no da ciascuna cosa tali, quale è ella che le produce, è tempo , che has fi ragioni delle operationi, che da gli huomini, che banno la grasia, n ti le virtù, ch'ella seco adduce procedono, & che si mostri come ell no semplicemente buone, & di tutte le attioni bumane elleno sol perfette, or come senza la gratia niuna ue ne ba, che possa hauer tione. Ma per intelligenza di cid bisogna sapere, che ciascuna cos bà del buono quanto bà dell'effere . Di maniera che non fi appartene non à Dio Jolo, che è semplicissimo, di bauere il compinto esfere suo fola, & femplice cofa, che è la dinina fna effentia; bifogna dire, che a ture, che tutte in qualche modo sono di più cose composte si apparte bauerlo in molte, che à far la pienezza dell'effer loro concorrere de che quanto ad vna manca di quelle molte cose tato ancora manchi el bontà, che se le conuiene . Vn cauallo , per essempio , cui , perche n manchi, conniene di bauere tutte le membra debite alla sua spetie, **43**C 7

## BROSECONDO. 14

reno occhio, baurebbe egli, & la schiena , y le gambuone ; & di male haurebbe il mancamento di quell' effetto, che vna cosa sia semplicemente buona, che rfetta, firicerca, che ella manchi di ogni male, non osi fatto cauallo fosse perfetto, ò semplicemente buouto gli mancasse l'ono de gli occhi sarebbe cassino. operationi, inquanto banno tutte le conditioni, e al compinto esfer loro, intanto sono elle buone : er alcune di esse , in tanto sono cattine . Hora perche tutte procedono dalla volontà . Diciamo che la volon rtiene à questo proposito bà due atti . l'uno interiore , e quali lo inseriore, per cui vuole ella semplicemente atamente da effa volontà. Et lo efteriore, il quale le fine, ma circa le cose, che si sanno per la sine, prom immediatamente, ma in quanto ella interiormente i questa, d, quell'altra cosa, & da alcuna dell'altre e è fatto, & esseguito, quello, che interiormente fa ato . Di queste adunque due maniere di atti, & di ope e interiori ben possono essere senza le esteriori, in oler interiormente vna coja, senza che per hauerla esteriormente alcun'altra cosa . Ma che le esteriori sie non può annenire, ne effer già mai, se elle prosedono che egli è huomo , cid è in quanto ba intelletto, & vole non bauessero principio più alto, che quello della erebbono dall'buomo, non secondo che egli è buomo, ole, ma' secondo che è animal sensitino: come auien altramente à quello,che egli si fa cia , l'huomo gira mano , d vn piede ; sbadaglia , d fa cofe fimili, le quante operationi bumane. Ad effetto dunque che buono volontà, per cui vuole ella semplicemente il fine, si be il fine,che è l'oggetto della volontà,fia buono. Ma veduto babbiamo)ogni altro vltimo fine, che gli huofuor che Iddio, inquăto è egli beatifico oggetto noftro, omo bauere Iddio per suo ultimo fine,come tale,se no è ı , fi che gli faccia conofcere Iddio per fede , ن amar dire, che niun'buomo, possa produrre semplicemente iore della volontà , per lo quale si vuole semplicemen ratia . Può ben l'huomo volere , etiandio senza la gra ue pud , ma per necessità di natura è costretto con ata voler il bene, onel bene porre il suo vlumo fine. Ma

Mumbure, she con atto di libero arbitrio non festabilifee deredered ter par ferme sobe cosal bene fia Iddio, & à ponere in lui il fuo visimo puo afimigliere al Canallo cieco, il quale bà qualebe cofa di buono com ve i piedida fobiena, og l'altre membra, ma perc be gli manca vuo occi ¿femplicymente buono, ma cattino ranallo. Percioche quello atto di theperioquite mole l'inomo per fuo vitimo fine il bene in genenession urgane, che non fia in qualche modo buono, ma il medefimo atto in q mman in suche sche non pone, che il bene, che egli vuole per fue raleim fu Iddio.non è femplicemente buono; anzi confiderato ogni cofs è fem mente cutino . Pud anche l'huomo, ch'è fenza gratia, volere come v fine cersibeni particolari, et come à dire la salute della patria, la quale pud dire, che fia fe non cosa buona, nondimeno perche costui bunnebbe il suo fine ; & il sommo suo bene non in Dio , ma nella sainte della patri è creatura con inginria del Creatore, cosale atto interiore femplicemet sonfiderato ogni cofa farebbenon buono, ma veo. Q nanto poi à gli att riori, quale è il caminare il parlare, il mangiare, & fimili, i quali dice che procedono dalla volontà, perche sono all'altre potenze interiora da lei comandati, & efteriormente dalle dette altre potenze, & dalle braeffegniti , fi come al pieno effer loro , fi ricercano più cofe, chemos la pienezza dell'atto interiore, così diciamo, che quanto loro mancasse deste cofe, tanto macherebbono esi della bonta, che fi connienchoro. per sal mancamento non farebbono femplicemente buoni,ma defetso cattini. La prima cofa che si ricerca, & che dene concorrere alla piene or alla perfettione de gli atti esteriori fi è , che l'atto interior della yol dalla quale comandati fono gli esteriori fia buono, cià è che fia buano i per lo quale si muone la volontà à comandarli. La seconda costi che si ca fi è, che la sostanza di esi atti esteriori quanto a se, sia fimilmente hi Et la bontà di cotal fostanza consiste in queste che gli atti stano fatti c na ragione. Percioche il bone di ciascuna sosa, è quello che le conniene do la sua forma, y il male è quello che secondo la sua sorma le disconn Essendo adunque l'anima forma dell'huomo per la ragione che è in lei, gna dire, che il bene dell'huomo consista nell'operare secondo l'ordine ragione, che tanto è a dire, quanto operar con virtù , u on e floudo altro , rar virtuofamente, che l'operare fecondo la ragione. Et che il male con nel operare conma tale ordine . La terza cofa, che si ricerca alla piene: Er alla perfettione dell'opere esteriori, 45 che dene cancorvere per farle ne , si è che habbiano le conueneuoli circonstanze del sempo , del luo ge Taltre . Et fe vna delle dotte cofe mancasse, se ben vi fussero l'altre , sar no le efferiori operationi non semplicemente buone, ma semplicemente Baftando à fare che vna cofa fia femplicemente rea, ch'ella babbia vu di to folo

# BROSECORDO

dimòftrato, che chinon bà la gratia è impefililitate 'vltima fine ; intorna alquale nen pud effere benn et in Dio, come in bestifico oggetto, non potende in re l'ultima fine Dio che non bà la gratia , anzi par omo, che bà l'ule della ragione, fi fia proposte quit. £ dire,cbe chi non hà la gratia è nete∬ario;che fi hair ro slimo fre, & che per quello , l'auto inturior del he in constituir s il fine, fiz castino. Ma conciofido a peßimo,lo baner pofto il fine in altro che in Dio( 🕫 mancandole la principal bontà , non poffa mii den fasta da chi non hà la gratia , effere femplicemente e semplicemente buona sia (come dicemmo) quella non manca alcuna bontà, è perfetta, & per confegut visa . Percioche se ella non fusse tale, non è dubble : lche bontà,anzi quella bontà,che è principalissima fo bumane operationi fi poffono comuentre. Senza che fine in altro, che in Dio(come (i è detto) è quafi ne e al fuo cassino fine faccia molti atti efteriori, i que lel suo mal fine, ma etiandio per se stessi simo cattir rebe ciafeuno adopera, fecondo che à lui pare, cho be fibà proposto.Es perche ad vn cassino fine,le più on cattini mezzi arrinare, anniene, che chi non ha oßibile, che fia bene ordinato circa l'oltimo fine , d ccia molte operation cattine per se Reffe, o non fo al fine . Concludo adunque che solamente gli buomir Dio possono fare le operationi (emplicemente buoof quanto allo efferiore, or che coloro, che now ban iferi, g infelici, cbe non poffono in tutta la vita fare affolutamente buona . Anzi fe Iddio non gli conner ia, è necessario che andando di male in peggio. 🕁 雄 cano à quella vitima ruina , che è lo estremo de 1984-

li huomini da Dio fi danno, per la edificaniela, che gratie gratiolamente date fi CAP. XXVIII **BO**.

fopra detto dell'babito , che gratia fi chiama,ilyme a gli buomini accesti, & piacenti a Dio ; & nol coramento più volte con le ossafione fatto métione de particulari

Particulari aiuti, che put talbora da gli serittori gratie si chiamano, Iddio dona à gli buomini affine di preparargli con essi alla gratia, oner farli perfeuerare in effa ; d per muouerli à produrre le buone; & à fcl le cattine operationi, laqual gratia, & iquali ainti sogliono da Dio dar willità particolare di coloro, che gli ricenono. Hora per fine di questo namento diremo di que' doni , che gratie gratiosamente date si chian I qualt dal grande Iddio si danno, non per benefitio particolare di co che gli ricenono ; ma perche coloro, che gli ricenono habbiano con eßi beneficio ad altrui per la edificatione della Chiesa. Et è stato imposto e titolo di gratiofamente dati à cofi fatti doni , accioche coloro,che gli r no , fatti accorti dal nome, con che fi chiamano , poi che fono stati gra mente concessi loro, non ne habbiano (contra il precetto di Giesù Chri quale comando, che quel, che si era gratio samente ricenuto, grattosa fi dispensasse) à fare esti artificio, & mercatantia temporale, per indi i semporali guadagni, ne asconderli, si come il maluagio seruo ascose lento commessoli dal suo signore : ma debbano à guisa de solleciti, & d ti miniftri del celeste mercatante, & padre di famiglia studiarsi di g gnar con esse al Signore anime quante più possano; poiche queste grat gratiofamente date fi chiamano, non per altro fi distribuifcono dallo to fanto, fe non perche coloro, cui date fono, aiutino gli altri à cogin con Dio . Conciosia che non potendo per se alcun'huomo,non solo int mente, ma ne anche esteriormente insegnando, o suadendo muoner per vie naturali indurre altrni al vero culto diuino, è dibisogno, che c cbe à tali officií sortiti sono, ricenano da Dio certi doni,per liquali din atti à far ciò.I quali doni sotto queste parole furono da S.Paolo anno Alijper spiritum datur sermo sapientiz, alij autem sermos tiz fecundum eundem spiritum, alteri fides in codem spirit gratia fanitatum, alij operatio virtutum, alij prophetia; alij tio fpirituum, alij genera linguarum, alij interpretatio ferm Nellequali parole ristrinse egli tutte le conditioni, che si ricercano in c che banno ad esser luce ad illuminare le altrui tenebre. E maestri ad is re à gli buomini di congiungersi , & vnirsi con Dio . Lequali conditie to che molte fiano, à tre capi principali fi riducono. De' quali l'ono primo è la cognitione delle cose dinine : di cui chinque mancasse, potrebbe insegnare altrui. L'altro è la efficacia in pronare, & in com re le cose insegnate, perche altramente non si crederebbono à chi l gnasse. Il terzo, & vltimo capo è la facultà di esprimere conueneno i concetti dell'animo di chi parla , & di imprimerli in chi gli afcolta. to al primo capo, in coloro, che banno ad effer Dottori nella Chiefa, anche in coloro, che banno ad insegnare le scienze bumane, sono nec 149

Digitized by GOOg

e eßi poßiedano perfettamente i principij di quella (c**ie** t perche i principij della dottrina Christiana fi pofsiedo rtezza delle cose, cbe non si vedono, lo Apostolo per pose la fede ; per la quale non intese egli all'hora quel he babbiamo detto,che ci fi dà con la gratia , & da lei na,che concorre alla nostra giustificatione, ma si bene nnista credenza di tutte le cose principali,cbe la catoliî che per essa è l'huomo atto à mostrare à chi non le sa erle da chi le impugna . La quale credenza si scnopre compinta in alcuni, che se ben vinono di maniera, che , che manchino della gratia , che fa gli hnomini grati a eno , che di questa gratiosamente data,abondano mola virtù, 🕁 con ferma , 🕁 salda dottrina rendono ragio ioni,che intorno alle cose della fede si trattino . La sericerca, si è, che il Dottore sappia le conclussioni princiij fi canano della dottrina catolica,come è,che le tre per econdo gli articoli della fede, distinte sono,comuengono e il Figlinolo non è minor del Padre , & fimili . Et per e dallo Apoftolo il fermone della fapientia, la quale è co e . La terza qualità fi è,che il Dottore habbia conteza i bumane, per potere con gli essempi , & con le similo,che rgli vuole , & da gli effetti tirar quasi per mano e afcoltano alla notitia delle cagioni.Conciofia che mol-Dio fi intendono per le vifibili . Et questa qualità è da fermone di scientia, che importa cognitione delle cose Dicemmo ancora, cho il secondo capo principale delle ottore fi ricercano, fi è la efficacia in pronare, o in con li afferma,ad effetto, che ʃe gli habbia à credere . Ma ʃe a Ĉbristiana insegna, si potessero prouare con argomen naturali, o con la sola bumana i agione ap prenderc, no estiero, che Iddio desse à gli huomini doni sopranatura ; perche farebbono bastanii i modi di argumentare di ltrui di vſare Ariſtotile . Ma perche le dette coſe ʃoono di vifta alla debolezza dell'humano intelletto;à pro o flate da Dio insegnate. Er per conseguente vere , fù di co'miracoli (quafi come fe col proprio fugello fuo le feero; & credibili fi facessero.Conciofia che i veri miraco farfi fe non da Dio,ò da altri in virtù di Dio,fono quafi ile fugello di Dio. Colquale coferma egli,17 fà credibile fegnațe da lui. Si com'il Papa co'fugelli della nanicella. or de due TP P

E de due apostoli conferma le fue lettere es fa credibile ch'elle vengo . lui, er che contengono il vero. Iddio dunque per far fede, che le col gli è piaciuto di rivelare al mondo, sono vere, diede à Mose, à gli Ap O à gli altri, che furono da lui mandati à seminare la sua dottrina, ter far miracoli, ciò è produrre effetti, che per effer sopra l'ordine di le seconde cagioni,non potenano esser fatti, se non da lui solo , che è l' ma cagion prima ; & da coloro, à quali come ad instrumenti suoi. egli cotal virtà. Et perche i miracoli affine che portassero doppio ficio à gli buomini, wolle Iddio, che le più volte fi facessero in rifanan bumani corpi, & in liberandoli dalli spiriti maligni : fi questa virtù Apostolo chiamata, gratia fanitatum. Et pehe tal volta ancora olt berar de gli bumani corpi , piace à Dio far miracoli in qualche altro n atto non solo à confermare il suo vero, ma insieme à gionare à suoi seri manifestare la infinita possanza sua . come quando per confondere Pl ne, & i seguaci di lui, che non volsero credere à Mose, & per liberar tamente gli bebrei dalle lor mani , dopo molti altri grandißimi prodis fegni, dinise il mar rosso, er fe, che il popolo suo passase per mezzo, che vi si immoltasse pur i pie di, or che i lor nemici vi affogassero tutti ; San Paolo cotal possanza posta intra le gratie gratiosamente date , d mata, operatio virtutum. Et perche vsa anche Iddio per acquista alla sua dottrina fare, che sal volta auanti che elle auengano, se pres le cose future le quali non puè sapere, se non egli solo, & cui degna rinelarle, fu da San Paolo posta la profezia. Et perche tal volta anco quelle cagioni, che egli sà, vía Iddio di fare scoprire quello, che l'l asconde nel euore, non vodnto se non da lui, come quando per la bo Daniello fi diffe à Nabucdono for il fogno della fiatua , à dinotare que tù, fù da San Paolo intra le gratie gratio samëte data posto, discretic tuum. Es perche intra i principali tre capi,à quali si riducono le cond che nel Dottote firicercano, fù oltimamente annouorata la facultà di isprimere i fuoi concetti, la qual facultà consiste parte nelle parole, es ne' sentimenti delle cose dette : Quanto alle parole, pose San Paolo, g linguarum. Percioche dona Iddio,quado à lui pare, che ne fia il bif suoi predicatori poter ragionar in ogni fanella, come fece all'bora, c quata giorni dopò la refurrettione del Signore, effendo visibilmente n lor sopra lo Spirito santo in forma di lingue di fuoco, diede miracoloso à gli Apoftoli il poter parlare in tutti i linguaggi. Et quanto à sentim da S.Paolo posto, interpretatio fermonum, la quale bano singula bauuta, or mostrata ne detti, or ne gli scritti loro i sacri Dottori del ta Chiefa.

Digitized by Google

## a adduce feco, & produce in noi la fede, nza, & la carità. CAP. XXIX.

o,che la gratia, che gli buomini à Dio fà grati, & gin ffetto dello amor divino in coloro , che Iddio ama , per ) flato del peccato, nel quale nasciamo tutti, sono e si tra per amore.Et perche ninna cosa si pud amare, se non è e poffa l'hnomo col lame naturale della ragione,che è in tione delle cofe sensibili)condursi, or di vna in altra ca li alzarsi alla cognitione della cagion prima , che è Ider la debolezza di cotal lume non può arriuare tanto al empo, con molto fludio, 67 non senza molto pericolo ădo pur senza errore ni arrinasse, no perd pud co la sola ral lume conoscere di Dio tutto quello,cb'è necessario al neffiero , che fopranaturalmente da Dio per gratia fe Ali più vigorofe, col cui mezzo possa egli leuarsi alla trale de i diuim fecreti . Ma due fono le cognitioni che lmente delle cofe dinane, l'una detta di gratia, & l'altra per quella di gloria, la cosa conosciuta, che è l'essentia olui, che la conosce, si come la luce veduta è presente à le, & cidnon auuene à noi in questa vita terrena, ma finell'altra celeste ; bisogna dire,cbe la cognitione , che ama fede , fia quella, che ci fi dà mentre fiamo viandăsi, Et ancora che tal fede, quanto alla cagione, che in noi ima verità, fia certifima, O pfettifima cognitione, nodi e fiamo i soggetti di essa, è ella imperfetta, et si può dire, rente cognitione . Percioche le cose , che apprendiamo ire propriamente che fi l'appiano da noisma che si crefa, che è Iddio prima verità, da cui nelle sacre scritture, a Chiefa sono state à noi riuelate. Et siamo noi con Dio. vita,fi come fono gli fcolari con il loro maestro all'bora cominciano ad appredero scienza. I quali, pche quo, che oro, è molte volte sopra la loro capacità, ne lo possono in e cagioni, le quali est per la debolezza loro non penetra credano al Maestro, che cosi sia veramente, come egli fiano fatti dotti , & intendenti delle cagioni delle coles o, & che le fappiano veramente. Iddio è quello , che fole, & conosce se stesso, & le diuine sue cose, & l'ha final siesù Chrifto, O per gli Apostoli. Es prima hauea cid fatto TP

fatto col mezzo de gli Angeli, & de Profeti. Di maniera che non ve noi ancora, ne(per parlare propriamente) sappiamo le cose rinelate crediamo, & fperiamo di denerle sapere, & vedere , all'bora che effen lume della gloria confermato, & fortificato il nostro intelletto, ve Iddio, fi come egli è, & fi come ci è Stato de lui promesso. Di che è festo, che con la gratia ci si dà non pur la fede, ma ancora la speranza e l'altra virtà theologica. Perche si come per la fede crediamo essen sutto quello che Iddio ci bà riuelato, se ben non lo vediamo. Così anco speranza, bauendoci riuelato, che vuol darci non pur la eterna beasita ma tutti gli ainti necessarij per consegnir la eterna beatitudine, aspett or confidiamo, che egli debba fare, or offernare, come ha promes questa nostra speranza apparisce, & si dichiara dalle operationi, che mo à tal fine . Percioche se non sperassimo la promessa beatitudine , moueremmo à caminare per la spinosa, & dura via della virti Chris co'passi de gli atti meriteuoli verso lei,come facciamo . Conciosiache fi muone verso alcun fine, se non quanto reputa, che gli sia possibile a uare à tal fine, or di conseguirlo. Bisogna dunque che dalla gratia, la ci indrizza verso l'oltimo fine della beatitudine, ci si imprima nell'anii sal speranza, la quale non solamente rimuoue il dubbio della impossi ma fà anche leggiero il peso della difficultà & di molti affanni med quali bisogna entrar nel regno de cieli. Essendo la via, per la quale è Stieri , che si camini per arrivare à tanto alto fine , la via della croce geuole, o piena di fatiche . Le quali pur fi fostengono , o fi vincono speranza, che si bà di peruenire finalmente al compimento di tutti i b di tutti i defiderij, che nella beatitudine fi ritruona. Et perche la spe non mira solamente in quello, che ella spera, ma etiandio in quello, da fera, or è natural cosa che si ami la persona , dalla quale si spera il ben ciofia che anche ella fi apprende come bene ; adiniene , che dalla fper che babbiamo, che da Dio ci si debbano dare, & la beatitudine, & i mes puenise alla beasitudine, fi generi in noi amore verso Iddio. Il quale a procede ancor dalla fede . Percioche credendo noi, che Iddio, ( com de insegna ) sia sommamente buono, & il sommo bene; & essendo il amato , & defiderato da tutti , è necessario , che i fedeli amino Iddio . amore , perche carità si appella , diciamo , che con la gratia ci si dona i dio la carità . Et esfendo noi singolarmente da Dio amati , come è man per la grasia, che egli ci dà, che è effetto del singolare amor suo, col es fà partecipi della dinina natura sua, è ben douere, che noi all'incont viamiamo . Percisebe fe lo amato non riamaffe,effendo il fine cui prin mente intende chiunque ama, che se gli corrisponda in amore, sarebbe fario , che finalmente lo amante di amare fi rimaneffe . Euni anche von ragio

# IBRO SECONDO.

fi minifesta, che non puo essere, che la gratia non rie enza dell'amor verso Iddio. Laquale è questa, che ca cagione dell'amore, er diuentando l'huomo per la bisogna dire, perche ogni simile ama il suo simile, che buomo, che è in gratia non ami Iddio. Ne solamena, che amiamo per carità Iddio, ma si aggiunge tanta a volontà, che con la volontà di Dio per amore si unie chi è in gratia hà il volere formalmente (come dicono prme al voler di Dio, in quato generalmente tutto quelo vuole, perebe è voluto da Dio, es per carità; er cost à fua à quella di Dio, volendo, che in ogni cosa il dinis se ben quanto à particolari, che l'huomo vuole, men vita, no sa in tutte le cose, quel che Iddio si voglia, può almente in qualche cosa dal diuino volere si discordi.

ne , che hanno maggiore l'vna dell'altra la feperanza, & la carità , & de gli ordini, che fono intra loro di preceder-

fi, ò diandar dopo. CAP. XXX.

iti fopradetti della fede , della fperanza, & della caritti, in vna cofa, & d. che ciascuno di esi bà per oggetto Id differenti in molte; & intra l'altre in questa, che la fe-, perche possono essere imperfette , auniene, che tal volo che la carità, perche non può effere, che non fia in nta sempre, è impossibile, che non sia sempre virtu. Et che alla virtù fi appartengono due cose . L'una è il fare or l'altra è il farla bene . Percioche chi faceffe un opela facesse bene, non farebbe virtuosamente. E buona ilorofa, & forte, l'occidere i publici nemici, come fece ammazzò in fingolar battaglia Geminio Metio , che olnemico di Roma sua patria, l'bauca particolarmente pro Ma quella buona opra non fù da lui ben fatta.perche com ordini del Confolo, che era lo isteffo suo padre,hauea (per i lui)corrotti gli ordini della Romana militia ; onde fù dal decapitato . Similmente è buona opera,perche è giusta.il il suo; ma chi rendesse la spada sua ad vn pazzo, allhora Parla contra di se, & di altrni, cotal buona opera non *farebbe* 

farebbe ben fatta. Quello che ci fa ben fare gli atti delle virtù mora prudenza laqual fi dice effere la forma loro, perche gli buomini hauen lei rifpetto al che, al come, al doue, al quando, or à l'altre circoftanze che è da fare eleggono drittamente, & drittamente, ricufano quell è da fuggire. Et done non è la prudenza atta ad eleggere, or à rifinte ragione, possono ben'effere la ginstitia, la fortezza, la temperanza sre virsu morali, per ma certa naturale inclinatione, ma imperfetta fenza che mai siano vere virtù . Et perche si come forma delle virtù li è la prudenza, co si anche delle infuse, quali sono la fede, & la spera forma la carità, fi dice, che possono ben'essere in qualche modo in alcu de, & la speranza senza la carità, ma non già perfettamente, & i che siano vere virtù. Percioche all'atto della fede formata, 17 perf quale è, che lo intelletto, comandando così la volontà, creda le cose steli dalla prima verità per amore di Dio, si ricercano due cose, l'una intelletto infallibilmente si accosti, or abbracci il vero, in cui consist bene ; & l'altra che ciò faccia , essendoli così fermamente dalla volo mandato per rispetto, or per amore dell'oltimo fine, che è Iddio. Et Può accadere, che lo intelletto fi accosti, & abbracci il vero da Dio pre li, che è buona opera, ma che cid non faccia, perche dalla volontà com gli sia per rispetto, & per amore di Dio vitimo fine; chi così credesse, né farebbe quella buona opera del credere. Come autiene de Demoni li non per amor di Dio,cui non amano per charità, ma perche sono c 🕫 da manifesti segni, 🕁 inditij pur credano,che la Dottrina della Cb vera, or che da Dio proceda. Et come auuiene de mali Christiani an quali pur credono, ma non per amor di Dio, cui, per che sono in pecca tale,non amano per carità. Onde il lor credere, se ben per se è buona non è ne bene, ne virtuosamente fatto da loro, perche non lo far amor di Dio. Il simile può auenire etiandio della speranza, nel eni at è di aspettare da Dio la eterna beatitudine, medianti i meriti, che l' bà, si ricercano parimenti due cose. L'una è,che si aspetti da Dio la beatitudine per le meriti . L'altra d, che si aspetti per li meriti , che l' hà di prefente , o proprij , ò comunicatili da Iefu Chrifto, iquali fenza rità baner non si possono . Ma perche può auenire, che l'buomo aff Dio la beatitudine per li meriti, che è buona opera, & che l'afpetti p meriti, che bà oppinione di douere bauere in futuro, & non per li p i quali non bà , il che è non far bene quella buona opera, diciamo, che Sla maniera possono tronarsi la fede, co la speranza non formate di ca imperfette. Non può già esser imperfetta la carità. Percioche oue non sarà in alcun modo, si come non è in coloro, che tronandosi in s mortale sono disgiunti, o separati da Dio quanto allo affetto, ouero **HI**,

### BROSECONDO

152

on quanto è in coloro, che si dano à Dio in tutto, 🕁 in tu fi allargano dalle cofe del mondo , al meno inquanto b**s** l'affetto in Dio, che non vorrà cosa alcuna contraria d be la carità fia fenza forma , effendo ella forma,che non rma mestieri.. Ne può esfere, che ella non sia virtù, non o,che ella fà di amar Dio,come oggetto beatifico fuo,non 5 ben fatto sempre. Ne può ella flare in alcun modo sen anza . Conciofia che la carità non nomina folamente l'af r so Iddio , ma yna scambieuole amicitia, 17 familiar cōdio , & l'buomo,la quale bà principio in quefto mondo ento nell'altro p gloria.Ne potrebbe cotale amicitia ha urfi nell'buomo, fe egli per fede non la credesse à Dio, c**be** onfidasse pisperanza di poterla ottenere da Dio , che la ueste tre uirtù due ordini intra loro, l'un detto di gener s ofe imperfette vanno inanzi alle pfette.Et fecondo quenanzi alla fperaza, 6 alla carità.Percioche bauendo cia ù poggetto l'ultimo fine, che è Iddio , è necessario che fia prima nell'intelletto, cbe nello affetto. Cociofia, cbe la ontà, mai non fi muque verso qual si voglia cosa, se pri-1 dallo intelletto . Onde bifogna, che l'huomo con lo in-10sca inăzi Iddio per suo ultimo fine, 🕁 ciò in duo modi. mma bene, & noftra perfetta beatitudine, che come tale et in un'altro inquăto è possibil ad ottenerlosche come ta aza.Et che poi cosi conosciuto, & appreso l'intelletto lo , la quale subitamente si muone à sperarlo & ad amarlo. ondo questo ordine di generatione è neceßario,che la seintelletto fia naturalmente prima della (peranza, & della o affetto . Et ciò si intende della fede ananti che ella sia 🛩 ata di carità. Percioche parlandofi di lei , poiche ella è è dubbio, che anche (econdo questo ordine di genecbe prima della fede, fia naturalmente la carità, dalla qua fede, & fatta virtù . Et secondo questo medesimo ordine auanti ch'ella fia formata, và inanzi alla carità .. Perciospre la portazo ci fà la strada alla carità,in quanto sperä re remmerati, & aintati da Diosci moniamo ad amarlo, recetti suoi. L'altro ordine, che banno queste tre virtà sche è detto di perfettione, & di forma, secondo il quale il a del men perfetto. Et no è dubbio, che secondo quest'ornanzi alla fede, 15 alla speranza, essendo ella talmente per i perfettione da forma, 🕁 fa perfette le altre due. Percio-

che

che à cofa ordinaria, che più, che à i non amici fi creda à gli amici, c più fi fperi, c fi confidi in questi, che in quelli. Onde non essendo alta carità, se non amicitia, c be l'huomo hà con Dio, è necessario, che per fede; c la speranza diuengano più persette. Et la sede và anche se c questo medessimo ordine di persettione auanti alla speranza; conciosa la infallibil credenza, che si hà, che una cosa difficile sia possibile ad otter fid, che con più fiducia, c più persettamente si speri.

# Che cofa fia Fede. CAP. XXXI.

🛶 SSENDOSI di fopra della fede,della (peranza,er della carità r nato in commune, o fecondo che elle banno ordine infieme; res ra che diciamo di ciascuna in particolare, & prima della sede cui per mostrare quel, ch'ella sia, sono state da diversi, date diverse diffir si . Intra le quali, quella che diede San Psolo, ò diffinitione, ò descritti cbe ella sia, cosi per la riputatione dell'autore, come anche, persbe co ne tutto quello, onde puote effere diffinita la fede, o perche tutte le altre re che vengano à dichiaratione di lei, è senza dubbio, più di tutte l'altre bracciata, 15 tenuta. Noi adunque dietro à S. Paolo diremo, che la fedu cui bora fi parla E fostanza di cofe che fi hanno à sperare, o argomen cose che non si vedono. Nella qual descrittione, lo Apostolo ba vo mostrare, quello che sia la sede, per l'atto di essa, o per gli oggetti di co atto. L'atto principal della fede(come più pienamente di sotto dicbiar mo) è il credere. Il quale atto, perche fi produce dal nostro intelletto p mandamento della volontà, bisogna che in qualche modo babbia rispett l'oggetto, non solo dell'intelletto, ma etiandio della volontà. L'oggetto lo intelletto inquanto è disposto dallo babito della sede, è il primo ver veduto, or le cose, le quali sono state dal primo vero insegnate. Et l'og to della volontà , secondo che ella è disposta dallo habito della speranza bene difficile non ottenuto ancora, ma possibile ad effere ottenuto . Inqu to adunque l'atto della fedesche è il credere, rifguarda l'oggetto della 🕫 tà,che comanda tal'atto,si dice che La fede è sostanza di cose,che si han sperare . Ma è da auertire, che la particella, Sustanza, in questo luogo Jignifica quella maniera di cofe , che stanno per se steffe , & si diuide co quelle noue maniere di cofe, che non potendo stare per fe, banno sempre gno di soggetto, che le sostenga, er si chiamano accidenti, ma significa il cipio, or il fondamento , secondo, che contiene in virtu, or bà in se tutto lo, di ch'egli è fondamento, er principio . Si come diciamo, che i primi pi pij sono il fondamento, & la sostanza delle cognitioni speculatiue, inqu to le cognitioni feculatue fi contengona tutte in virtune detti primi p cipi

# LIBROSECONDO.

173

Digitized by GOOS

e anertire, cb'é differeza intra le cose, che si hand à sperare. e ne bà,che sono semplicemente, or assolutamete buone, inmodo fiano cŏfiderate fempre fi trouano buone. Tali fono il diuino bene, la gratia, et l'altre cose drittamete ordinate uali fi hăno cofi da (perare,come à defiderare femplicemē-Certe altre cose si ritrouano ancora, lequali, perche à noi ente, 🕁 affolutamëte buone, ma folo inquăto ci posfono da rdinate allo acquisto di quel diuino bene , fi dice , che no fi re,nè sperare,se non inquanto si possono ordinare al detto lo adunque S.Paolo,che la fede è sostanza di cose che si bä fe dire, che ella è il principio, G il fondamento della bea be è quel bene, ilquale si bà da sperare assolutamente, & fi contiene in virtù, nella féde, fi come il frutto fi con eme, ch'è il principio, & il fondamento del frutto.Perine , la quale noi speriamo, confiste in questo , che vedere l primo vero , il quale bora non vediamo ; ma tenendolo, , & accostandoci à lui per fede, lo crediamo. Et in que-San Paolo la fede, inquanto l'atto suo, che è il credere, or al bene difficile, ma possibile ad ottenersi, che è l'ogà , che cŏmanda tale atto , secondo che è ella formata dal gionse poi, (argomento di cose, che non appariscono) vedono.) Con le quai parole volse San Paolo descriuere lefimo atto del credere, fecondo che è prodotto dallo inintelletto rifguarda il primo vero,et le cose dal primo ve a noi non vedute ; lequali inquanto lo intelletto è formato oggetto. Ma è da auertire, che San Paolo in questo luoesta voce argomento, per quello, che ella propriamente agione, che inchina lo intelletto à confentire, & ad accetta e conclusione, ma la prende per lo effetto che fà tal ragioto è, che lo intelletto indotto, or persuaso da talragioaccettare, & à tener per vera qualche conclusione. (per dir cofi)adunque dello intelletto ad accettare, & à te ibilmente le cose, che non si vedono, insegnate, or riue verità, è chiamato in questo luogo argomento.Et il medesi ell'intelletto, vuol l'Apostolo,che fia la fede.Le parole del durre à più charezza,dicendo,di mëte di S.Tomafo.Che la S.P.solo intese) sia uno habito del nostro intelletto, p loqua omo, & accettando per vere le cose,che non appariscono, i la vita eterna.Et pche fi conofca,che questa, come couie diffinitione , distingue,separa,et fà chiara la differeza,ch'è intra 2 Q

intra la cofa diffinita, & tutte le altre ; che fono fotto il medefimo ge dico, che secondo la commune dostrina, sette sono gli babiti dello inte cinque speculatiui chiamati Opinione, Fede, Scienza, Sapienza, & lo, che col nome della potenza, pur Intelletto fi appella : o duo oper che Prudenza, ( Arte sono detti. Et perche la fede è poffa sotto il g de gli habiti (peculatini, per se distinto da quel de gli operatini, à noi s mestiero di far conoscere, che la sede non è ne Prudenza, ne Arte; n flerà di mostrare, come ella, secondo la diffinitione, che di lei die de la Stolo, è differente, & distinta da gli altri babiti (peculatini. In quante que si dice ch'ella (è sostanza di cose, che si banno da sperare)si distin fede christiana, di cui ragioniamo, da tutte le altre cose significate da voce fede, presa secondo qual si voglia altro intendimento, de gli bu da quali detta voce è vsata in diuerse maniere. E significa loro più fopra le quali non intendo stendermi; ma basta bene, che niuna di quel I fondamento, er principio di alcuna vita, che fi babbia da fperare . dunque , che inquanto la fede si diffinisce effere sostanza, & comincia di quella vita, che si bà da sperare, & si ritrona nella aperta visione d sal diffinitione fi conviene solo alla fede christiana, & non à versua d le altre cose , che gli buomini intendono per questa voce Fede . Et inq fi dice , che ella (è argomento)prendendo questa particella argomento lo effetto dello argomento, che altro non è che l'accettatione dello inte per la quale si riposa egli in quello, che Iddio insegna, & lo tiene per bile verità, come si è dechiarato; si disfingue dalla Opinione, la qual bà mai per verità infallibile il suo oggetto;anzi è ella sempre con timo non fia il contrario di quel che ella stima. Effendo questa differenza in opinione, & la fede, che la opinione è bene accestatione dello intellet non senza sospitione, che possa anche non essere vero quello che egli ac Ma la accettatione della fede, è stabile, & ferma, & ben certa, cbe che dalla prima verità si insegna; sia insallibilmente vero , & non ba alcun fospetto, che possa esser falso. Et in quanto si dice di cose non ve fi diftingue la Fede Christiana da gli altri babiti speculatini , che sono za, Sapienza, of Intelletto. Percioche questi tre babiti sono di cose d parenti , che dalla potenza, che intende all'hora che di eßi è formata ben conofciute , & vedute . Conciofia che per la Scienza fi hà chiara 1 delle conclusioni dimostrate per euidenti, & chiarissime ragioni . Et Sapienza si sanno le altisime cagioni, alle quali arriva l'buomo condoi via di discorso, dalla ragione, che glie le sa apparenti, & manifeste, co zo delle cofe sensibili.Ei per lo babito.cbe col nome della potenza, Int fi chiama, fi fanno naturalmente fenza fatiga, & discorso alcuno, i principij. Conciosia che si come la luce per se stessa dà ne gli occhi d lune rti, si che uon possono non vederla ; così anchora i primi atura talmente apparenti al nostro intelletto, che purche ad essi operar qualche cosa, è forza che gli conosca per un modo, anchora che l'hnomo volesse, negare non gli o, credo, che resti dichiarato che la diffinitione, d descris dire) della fede data dallo Apostolo, è sofficientissima, e quel che ella sia diffinitamente, so separatamente da dello intelletto.

che è intra la fede acquistata, & la infusa, & de viua, & la morta. CAP. XXXII.

o più maniere di Fede , accioche quella perfetta, che dal cede, & di cui ragioniamo, per la cognitione dell'altre fia conosciuta; diciamo , che si ritrona anche vna Fede. lla ragione bumana, & con quella mediante il discorso fi efto, Acquistata, fi chiama. Questa Fede, perche i prin , non concludono nécessariamente, anzi perche potenmen certi , che i principij della Scienza , & della Sapieniui , che virtù fi chiamano; O fono, adiniene , che come on fia intra cofi fatte virtù annonerata. Et fi può dare lo le nella ferma credenza, c'hebbe Ariflotile della eternità e tenne egli moffo non da enidenti, og neceffarie dimoftra ii probabili,le quali come che da lui foffero flimate vere. edefimo fi può dire della credenza, ch'egli hebbe del nu lle intelligenze chiamate da noi Angeli, che muouono i le questa , di sui bora trattiamo noi , è differente per più ultri , perche questa, fi come non fi acquifta ; ma da Dio fi , cofi anchora non hà per fondamento, ne fi appoggia al ille humane ragioni, ne ad altro, che alla fola dinina aube l'buomo non bà altro, che efficacemente lo induca à la Dottrina christiana insegna, se non l'essere stato così e è la prima verità, & non può fallire. Ma questa Fede nfa è anche ella di due maniere, l'una delle quali è da Sati ede morta, & informe; & l'altra fede vina, & formata. orta, & informe fla vn dinerso babito da quello della ina, & che questa fia vn'altra fede diffinta, & differente nella; percioche quato alla fostanza fono elleno ambedue la differenza loro è in questo solo, che l'una è imperfetta, i . Onde si come quell'huomo, che già trente anni à dietro r questo quanto all'ofo della ragiones o alle forze del cor la 2 po im-

Digitized by GOOGI

po imperfetto buomo; non era vn'altro buomo differente, & diuerfo, so alla fostanza, da quello che è hoggi, ma folamete quanto alla perfetti che porta seco la eta; così anchora la fede informe, o morta, che è in vi mo mentre è in peccato mortale, se bene è fede impersetta, non è vn'alt de; da alla ch'egli bà poi perfetta formata, & viua ; allbora che median peniteza è tornato in gratia. Ne fi chiama informe la fede morta, per che machi di ogni forma, persioche bà clla la sua forma interna, che la fà fede . Anzi effa è forma habisuale che qualifica, & forma di se lo inselle o lo veste di vno babito, per lo quale è effo disposto à credere, o set che si riduce ad essertare l'atto di cotal babito, crede, che sia infallibilm vero, tutto quello che Iddio bà riuelato. Ma si dice che ella è informe pe che mancha di va altra forma, che se le aggiunge dalla carità. Per la q di non virti, di informe, di imperfetta, & di morta, che era, diuenta tù, formata, perfetta, & vina. Et perche ciò meglio si intenda, dico, affine, che la fede fia perfesta, bifogna che la operatione, che ella fà, fi milmente perfetta. Hora perche la operatione della fede, che è il cre de atto dello intelletto, secondo che è comandato dalla volontà, è necessario à produrre tal atto, le dette due potenze giuntamente concorrano. Et che, à fine che vn'atto, che procede da duo principi, sia perfetto, è di stiero, che l'ono, 19 l'altro principio sia perfetto ancora; procedendo to del credere (secondo che si è detto) come da duo principi dallo intelle of dalla volontà, che sono due potenze distinte, accioche tale atto sia fetto , bifogna , che l'ona, & l'altra potenza habbia la fua perfettione . me ancora accioche l'atto dello scriuere sia fatto perfettamente, si rice che & lo scrittore, che è l'vn principio sappia ben l'arte; & che la pen che è l'altro principio, sia ben temperata, or disposta; ne basterebbe, e on solo de detti duo principy bauesse la sua perfettione. Ma à dare perfe ne all'intelletto, & alla volontà, si come anche allo appetito concupisce or allo irasceuole, che tutte sono potenze atte per natura à fare cose con rie, cioè cofi male, come bene gli atti loro, accioche gli facciano bene ; or male, è necessario che da gli habiti, che si chiamano virtù, le dette pote fiano ben di boste. Onde si come affine che l'buomo faccia bene gli atti fo & virili , i quali procedono talmente dalla potenza irafcibile, che è il fog to della fortezza, che sono prodotti etiandio dalla ragione, in quanto la ra ne comanda alla irascibile che gli produca, non bassa, che dall'habito d fortezza sia ben disposta la detta irascibile; ma bisogna, che sia etiandi ragione ben disposta dall'habito della prudenza . Così anchora ad effetto fi faccia bene l'atto del credere, è necessario, che dall'habito della fede fia difosto lo intelletto, dalquale procede immediatamente tal'atto; or che lo lontà, dalla quale procede il medesimo atto, inquanto è da lei comand. sia be bito della Carità . Et se l'vna sola delle dette dne po-, & l'altra male : l'atto , che da loro communemente , & diffettoso . Come anche auuerrebbe dell'atto del on l'on piè disteso, & sano, & con l'altro attratto, & que, che lo intelletto, come molte volte occorre, è in en difposto per la fede, perche crede tutto quello,che è mal di posta, perche manca di carità : auuiene,che ce l'aito Juo del credere diffettoso , & zoppo .Pertente tutto quello, che deue; ma lo crede, non come or di Dio, o à fine della eterna beatitudine. Et per fede è imperfetta, & che non è virtù ; persbe non fa e, I non fa buono colui, che hà cofi fatta fede . Coni chiamano,ජ Sono buoni per la buona volonta , ජ tto . Onde non effendo in chi cofi crede l'habito della r à Dio piacente la volontà, non puote egli (quato à mo buono . Si dice ancora,che così fatta fede è morta, viua non per altro così vien detta, se non perche pro cterna vita ; quello che non auuien della morta.Con o luogo [i disse] le opere meri euoli non possono vsci urità, & è in gratia, che è quello, onde l'anima viue di era, che non potendo il peccatore,che è ſenza carità, non viue di vita (pirituale, hauere altra fede che mor ui efcano opere p alcun modo meriteuoli d'eterna vi sciato il peccato, per gratia à Dio si conuerte, & che ofi perciò formata di carità,bà la vltima,15 maggior a vita hauere possa,quella medesima fede,che era in orta, dinien formata pfetta, & vina. Et pche fa bene no colui in chi ella si ritruoua, è uera virtù. Et questa nente nell'intelletto (come fi è detto ) tutto che fia di ondimeno di affai maggior ce tezza,che non fono la ti pur dell' intelletto,ma operatiut,che p loro oggetti mi,lequali di tata fallacia effer veggiamo, che molte a ğllo che gl'autori d'esse haueane diussato, riescono. getto, pche sono le cose eterne,ch'esser no posson mai ra,è dibifogno che dalla parte dell'oggetto fia certißi poi, la Scieza,et lo Intelletto babiti dell'intelletto (pe oggetti cofe, le quali, pche è impossibile, che siano alpiamano, se si cosiderano dalla parte de gli huomini , itrouano,fi fon'eßi più certi,che la fede no è. Perch**e** sato di detti babiti può col lume naturale apertamete secondo

(fecödo il fuo modo) vedere gli oggetti loro. Quello, che dello oggett fede annenir non puote. Conciofia che non effendo la fede, se non di vedute, come prima l'humano intelletto cotale oggetto vedesse, non s più di fede. Ma se la certezza di detti babiti seculatiui, s della fede fidera dalla parte della cagione, onde si genera tal certezza, non è d che la fede in infinito eccesso è più certa, che esi non sono. Percioche la me onde è, che quegli babiti speculatiui sono certi, non è altro se non della humana ragione, il quale può in molti modi ingamarssi. La dou gione onde la fede è certa, perche non è altro che Iddio, che è la prin rità, cui credendo lo intelletto nostro si appoggia, è del tutto insfallibi sbe segue, che la fede non può per alcun modo ingannarssi. Ma come ga, che Iddio sia la cagione, onde la fede è certa, più distintamente nel seguente capitolo.

## De'duo oggetti della fede, l'uno de'quali è quello, che ella credc, & l'altro è quello, perche ella crede. CAP. XXXIII.

ERCHE la fede è babito dello intelletto, la cui perfettione è il & perche per conoscere, che vero è quello, che si propone, è co lo intelletto à mirare, non solamète, nella cosa proposta, ma anc la cagione, la quale gli può far conoscere , che la cosa proposta è vera mo, che lo intelletto credendo, risguarda in due cose, che sono i duo si della fede. L'una è quello,che egli crede.L'altra è quello,che lo indue dere, che tanto è à dire, quanto la cagione perche egli crede. Et il me interniene in tutti gli altri babiti , per li quali lo intelletto difcorredo n cognitione di qualche cosa . Percioche non guarda egli solamente nel che si studia di conoscere, ma anche in quelle, che sono le cagioni , che fanno conoscere . Et quindi è, che colui , che vuol diuentare Arithm Geometra,non folamente guarda nelle conclusioni della scienza,che e dera di apprendere ; ma è di mestiero , che miri, o più principalmenti ra ne'primi principy , impresici dalla natura, & nelle prosime concl. che tratte da primi principij, possono dare contezza delle conclusion Artithmetica, & della Geometria. Et chi cerca saper di Musica, d di T tiua, è necessario, che principalmente quanto alla Musica, guardi in cer cipij manifestati dalla Arishmetica, or quanto alla Prospettina in cen manifestati dalla Geometria,iquali principi sono le cagioni, medianti li fi poffono mtendere le conclusioni di quelle scienze. Et il medefim ne nella cognitione sensitiua ancora . Percioche l'occhio , che non pao re i corpi se non per li colori, ne i colori, se non mediante il lume è co uatdare principalmente ne colori loro . & di adopra ono adunque duo gli oggetti della fede,ne quali lo in e∬a credendo mira. L'uno è quello , che egli crede . egli crede . Quello che lo intelletto crede per l'babina, o poi molte altre cose, manifestate ne Jacri libri. molte fiano, fi riducono ad vna,che è il medefimo Id nquanto sono flate fatte, 🕑 dipendono da lui ; ò, coezzi, che ci aiutano à condurci à lui che è l'ultimo ne umanità di Christo , li sacramenti della Chiesa, & fiofe , che si contengono nelle sacre scritture . L'altro e lo intelletto mira più principalmente anchora, 🕁 🕯 e egli crede, è fimilmente Iddio, da cui sono flate à gli sche si bano da credere; & il quale perche è la prima tale riuelatione bà Iddio fatta alcuna volta col mez quando diede la legge à Mosè nel monte Sinà,et mol Profeti,quali furono il medesimo Mosè, Dauid, Isai , finche mando Giefu Christo vnigenito figlinol fuo, o & buomo. Il quale rineld per se stello cose più per erano flate à gli bnomini da Profeti,et da gli Ange e parlò per gli Apostoli suoi, i quali impararono da Spirito fanto, che visibilmente discese, & risedea in be erano da lui mandati per lo mondo à predicare la a,che eßi insegnarono con innumerabili miracoli da li miracoli, perche non possono esser satti se non in diamo , che Iddio (ia verace,il che credono etiandio ij, biſogna , cbe crediamo , cb'egli non gli baurebbe da altri in virtù sua si facessero, à confermatione di fosse stata sua, or per conseguente vera dottrina . Et ofe, ne gli articoli della fede infegnato gli Apostoli, stolica, ne potendofi intendere tal Santità, fenza la 🕁 della dottrina da lei intorno alle cose della fede in otale integrità,bifogna , che confeßi,che egli non cre ita, 17 chi non crede, che ella sia fanta, bisogna che si gli non crede, che gli artic oli della fede fiano veri; 🕑 li è beretico, & infidele. Percioche il dire che la Chie lire,cbe ella è piena dello ßirito di Dio che la fantifi• etta da ogni macchia , 🗗 da ogni lordura di errore. essa, che la Chiesa è Santa, come i Santi Apostoli nel gna che egli per conseguente consesi anchora, che modo ingannarsi , ò errare circa la sede . Et così che nel

nel proponere, or nel dichiarar le cose,che si hanno à credere la dottri i sentimenti di lei siano regola totalmente infallibile. Conchiudo ada che Iddio prima verità, del cui spirito la Chiesa è piena, è la cagione induce a credere, etiandio le cose, che ci sono dalla Chiesa proposte. quale, perche fu ella da San Paolo aßimigliata ad vn corpo humano, fono diuersi membri disposti à produrre diuersi atti , diciamo, che il s Pontefice , fucceffore di San Pietro , & Vicario di G.efu Christo , è c serra ; & che fi come al capo fi appartiene di reggere, & di gouerna si gli altri membri, del corpo , così anchor a al sommo Pontifice si appa di indrizzare, o di reggere tutte le altre membra della Chiefa, fpiegan dichiarando le cose della fede, con fare ettandio nuous propositione d bolo,quando i tempi lo ricercano, & che ne viene il bisogno, & noi obligati à credere quello che il fommo Pontefice dichiara, spiega, & ne, come se ciò fosse fatto immediatamente da Dio. Conciosia che il s Pontefice fi questo per ordine di Giesu Christo figliuol di Dio, & Iddi glie le commise allbora, che parlando à Pietro , & in Pietro à tutti , Pietro nell'officio di gouernar la Chiefa fucceffori effer deueano, diffe sal volta riuolto conferma i fratelli tuoi. Et non è dubbio che il Po sio facendo, non può errare, bauendo Christo pregato, che in Pietro, la medesima ragione, che in chiunque deuea tenere nella Chiesa il luo l'officio di Pietro, non mancasse la fede, & essendo cosa certißima, ch Ho pregando è sempre essaudito dal Padre. Ne si può dire che lo inte che Christo pregando per Pietro, pregasse per tutti i successori di lui, s sinare, or vfare presontione. Conciosia che le parole, che immediata feguono, mostrano apertamente, che tale fù il sentimento di Christo. che poiche egli disse à Pietro, che bauea pregato per lui, che non ma la sua fede, incontanente soggiunse. Et tu riuolto conferma taluolta selli tuoi . Le quai parole manifestamente dimostrano , che egli preg non mancasse la fede in Pietro, affine, che Pietro potesse confermar telli, che erano tutti gli altri membri della Chiesa. Et perche il confi gli altri, è officio di chi è capo de gli altri, onde veggiamo, che à chi dello effercito si appartiene di confermare lo effercito, facendoli animo fegnandoli quello,che debba fare , per vincere , apparisce,che la orat Christo ri/guardo non tanto la persona, quanto l'officio di Pietro, & fatta per Pietro ; non tanto come per Pietro , quanto come per cap Chiefa, alqual capo fi appartiene di confermare gli altri membri, con detto . Onde, perche non ci è ragione efficace , per cui de uesse Cbristo rare, o pregare, che in Pietro, più che ne gli altri, che deucano succed l'officio à Pietro, non mancasse la fede, & perche non si deue dire che Ro,ilquale è somma , & eterna ragione, facesse mai cosa senza ragion cł.

# RIOIS BODIN DO.

fto foffe fatta non solamente per Pietro, ma per tutti i tempi futuri deneano effere successori di Pie et piconseguente, ebe agni sommo Pontefice, poi che nai indarno, 15 è sempre essaudito, bà prezato anficuro di non hauere si facendo a dar mai circa le errore,, confermare gli altri membri della Chiefa o focendo etiandio nuqua propositione di simbolo, ando ne viene il bisogno. Come internenne all'ho mi, og da alsri heretici finistramente intefi, og di-Simbolo Apostolico, fie nel Concilio Niceno à dilico,fatto quello altro Simbolo, che ad alta voce fi re nniene, non perche la dottrina dataci da Christo, 🕑 cofe della fede sia scema, & difettosa, d che babbia teto. Ma pebe i maluagi. O peruersi buomini molte intendimento della detta dottrina, & delle diuine orcono, & corrompono. Onde à fine che si babbiaper quanso è possibile, nella dritta Strada , ò se essi sor e alme no non tivino gli altre fecone gli errori, & nel eficaduti, or accioche la fincerit de buoni fentifede fi mantenghi , fùneceffario , che da Dio al som da hui posto sopra tutta la Chiesa . & ilquale con s folo, fi come vna fola è ancor la Chiefa, fi deffe use le questioni, che sorgono nella fede. Perche della Chiefa andrebbe in pezzi, & ci nascerebbomolise divisions, come manifestamente fivede, cha uti, the dalla Chiefa catolice fi fpice ano, or fi dipar are on alore Chiefe. Elsegnelatamente ciò ne gli be vede Iqualiantorno alle cose della fede banno molo fono in molti, or dinerfi modi scoscefi, or divisi ine è manifesto, che essi non sono membri, ne hanno n quella santa catolica Chiesa, di cui parlarono gli , la quale ( come ben dichiara il Niceno ) ò rna, et a la penadel lar | peccata , percioche gli infelici panento di opiniani, sche hanno. Saminate i loro hereo bà voluto effer sapos & far fetta da fe, non fan-, në quel, che fi debbano più credere, ma credono po o fimili di nunoli portati da dinersi venti in queor come pecore, che, vauno errando senza Pa-, , imita che ella fia grande , è minore del fallo., che RR eßi



esi commettono. Conciesia che il precato della loro miferedenza, o p e peggiore, or più graue affai, che fe fempre foffero Rati Giudei, Tu Pagani. I quali fe bene credono dimerfamente da catolici in più cofe, Heretiti ordinaniamente non fanno mondimeno uon effendo esi sta Christiani, non vengono contra la propria fede, come fanno gli He che lasciata la fode di Christo, accessata, riocunta ; or promessa da los battefimo , fegnono quella , chi di Lusbero, chi di Zuinglio , chi di Ca or chi di altri , che sono stati la feccia de gli huomini . Ma perche dic feccia ? la quale se pur non giona à nulla, non nuoce à nulla; essendo e ti il veleno, & la pestilenza del mondo. Come che niun veleno, & pestilenza fusse mai ; che tanto nocesse publicamente , quanto essi ban ciuto . Percioche il veleno , & la pestilenza non poffono fare maggio le , che di vecudere i corpi, ma costoro oltre che fono stati cagione dell te corporale di innumerabili buomini, hano ( quello che è incomparal te peggio ) vecife spiritualmente si può dire infinite anime, is ne vec ogni di ancora, hano disbonorato Iddio , fogliati, & destrutti i fuoi t violate le facre vergini, faccheggiate le città, rubate le promincie, ti i regni, senza che tanti sono i puni , or gli articoli, ne quali disco dalla fede cutolica, che per quefto, si può per auentura dire, che essi no fono peggiori di quegli infideli, che mai non ricenettero il battefano, vera fede ; come folca dir fi de Manichei , ma forfe peggiori ancora di ti altri beretici mai furono'. De quali molti fi ritrouarono , che etiand mettessero molto grande scandolo nella sede, non in molte cose, ma in discordarono da catolici. Come ferono gli Ariani. Ne paia ad alcuno che io babbia detto, che gli beresici banno lasciata la fede di Christo fessando eglino pur ancora, che Christo è Iddio, 17 hnomo, che fu co di spirito santo, che nacque di vergine, che fù crucifiso, er morto pe I molte altre cofe vere ; percioche fe ben queste cofe confessano, non essi di queste cose la sede christiana ne formata, ne informe; ne via morta, ne perfetta, ne imperfetta. Conciosia che la fede christiana d morta ch'ella sia.tutte le cose ch'ella crede, per vu solo rispetto le cre quale ( come fi è detto ) è la cagione, che à cio induce, & fà credere; Sto è la riuelatione divina , la quale babbiamo nelle fante scritture , eg dottrina della Chiefa. Di maniera, che chi non fi accosta del tutto, con infallibile regola, alle distine scristure, & alla dottrina della chiesa : la procede dalla prima verità, manifestata nelle dinine scritture, non bà de christiana ; ma tiene le cose , che insegna la detta sede in vn'altro ; che per fede. Et è simile à chi tiene, che l'huomo è animale, non perch fappia, che e' sia composto di corpo, & di anima, che è la vera ragio

## ROLSEIGIO NEDOLEEN IS

vditoria qualche Filefafa, d latte in qualche libro. ni non ha di ciò vera notitia , mu opinione, non pe ia di qual fe voglia cofa , fe non per la propria cacofa. Cofi coloro, che confessiono, co tengono le be elle sono state da Dio rinelate nelle dinine scrittu rina della Chiefa, ma per qualche altro rispetto, loro,non hanno delle cofe, che credono la fede asi quei, che delle cofe, che Iddio rinela, & la ona parte, or one altra parte non tengono. I qua spersamente, che non del tutto si accostano come gola alla prima verità & all'autorità della Chiefa, i quella parte, che tengono non babbiano la fede pre fondatanells prima verità, manifestata, 🔗 re, G nella ecclesiastica dottrina : ma che di tutto babbiano folaméte vna certa opinione, fondata nel La quale superbamente, & pazzamente si arroga i di determinare sopra le divine propositioni, & dere, d non credere si debba. Conchiudo adunque quel che tengono della fede, non lo tengono, perma verità, 🗗 proposto la Chiesa ; ma perche cos fono molte cofe tenute dalla Chiefa ; non banno di pur la fede Cbristiana ; ma ne alcuna maniera di altro, che vna certa oppinione fondata nella loro quale è impossibile , che sia senza sospetto, che non ente, che come credono. Più dico, che se vno sen te teneffe in tutti gli articoli , & in tutti i punti tut e catholica, Onon le tenesse perche cosi le dechiara na perche cofi piace à lus , costui non farebbe ne Ca e non forfe di nome : perche , non haurebbe la fede me da principio fi diffe ) bà duo rispetti , & risguar oggetti, giuntamente in due cose, che sono, l'vna r l'altra più principale ancora, quello perche ella che à ciù fare la induce , che è sempre la prima vee sacre, o intesa secodo che intende, o dichiara la rocede , & è appronata da Dio . Et obi è ben difbo che è quel che si crede, & non circa l'altro, che è on hà fede , perche prende la materia , en lascia la e,cbe dà l'effere à ciascbuna cosa . Et all'incontro di isposto circa l'vn oggetto,cbe è quello, perche si cre à divina regola alla dottrina della Chiefa , credenda RR infalli-2



#### DELCHISTORIU? DEBEHVOMO

infallibilmente effere vero mito quello, she ella dishiara, o propos non fosse ben disposto circal altro oggetto, che fono le cose, che si credere, inquanto per ignoranza in alcune teneffe altramente, che tiene la Chiefa, qual farebbe, fe per effempio, nolle diuine cofe crede il figliuolo fosse minore del Padre, come tenea Arrio,pur che ciò no deffe oftinatamente, ma haveffe l'animo apparecchiato ad intendere questo, quando glione fosse mostrata la verità, come la Chiesa lo in errarebbe costni cettamente in quel particolare, materialmente ( com no i Dotti ) ma pershe farebbe ben di fosto sirca la forma , non fareb percione beretico, ne infidele. Perche mentre vno crede vniver fa tutto quello, che crede la Chiefa, se ben per ignoranza in qualche pa lare erra, non è heretico. Et per questo dicea Santo Agostino. Io po dire cose beretice, ma beretico effer non poffo. Anzi fe per ignoran gitimamente degns di scusa, mancasse egli di credere, qualche particol rità, non folamente non farebbe ne beretico, ne infidele ; ma non pec be per alcun modo, ne mortalmente, ne venialmente. Et è flata gra nidenza di Dio, & molto necessaria alla debolezza dello bumano inte di bauere data à gli buomini questa fuldissima pietra della Chiesa, pe damento immobile della lor fede, nella quale mentre esi stanno, dy 1 à lei si appoggiano, non possono essere mossi da qual si voglia vento d re, che o per propria ignoranza, o per inganni di maluagi buomini, d monij potesse loro venir sopra.

Se le cofe, che fi hanno à credere per fede, fiano tutte foj quello, che mediante il lume naturale può per fe, apprendere la ragione humana, & fe il credere, fia opera meriteuole di eterna vita. CAP. XXXIIII.

AVENDO Iddio prodotte tante, & fi diuerfe creature dist tra loro, di numero, di specie, & di genere, per legarle insie di molte farne vna, che è questo gran mondo visibile, & inui le congiunse, & le vni, con l'ordine, che pose intra loro. Si come fà la satore, che vnisce il suolo, le mura, & il tetto, & ne compone, & f casa, ponendo ordine intra le dette parti, & facendo, che il suolo so le mura, & che le mura sostengano il tetto, & che il tetto dalle ingiur la pioggia, del caldo, & del freddo, difenda le mura, il suolo, & quello che è dentro alla casa. L'ordine che Iddio pose intra le parti de uerso, si è, she le men degne, & le imperfette seruono alle più perfet

Digitized by Google

## BROSECONDO. 159

più perfette gouernandole,communicano, & fanne delle loro perfettioni. Et per questo è, che ogni inuimenti, vno suo proprio che è men perfetto, & un' natura le viene, che è più perfetto. Ciò si vede nelbanno il proprio lor mouimento diritto , secondo il come tutte le altre cofe,cbe graui fono , fe non è lor vanno drittamente abaffo, & banno, che vien loro ore vn'altro mouimento , che effendo circolare per , secondo ilquale intorno al centro, col flusso, col e (imilmente ne'pianeti , iquali banno il proprio lor Occidente vanno in Oriente , altri in vn'anno , 🕑 ina vi và in circa vent'otto giorni ; & col mouimen n loro dal primo mobile, di Oriente in Occidente, folo. Lo intelletto dell buomo, il quale è stato da Dio ere la diuina effentia , che è l'oltima fua fopranatumente il mouimento fuo naturale, di poter difcorre cbe senza discorso noti gli sono, alla cognitione da gli mediante la notitia de primi principij, & delle ume arriuare. Et oltre à ciò perche il detto suo na basta,per poter arriuare al detto sopranatural fine giunge da Dio vn'altro sopranaturale , & più perite ilquale apprende egli, or viene, in quel modo, che i Dio è poßibile alla sua natura,in cognitione di mol delle quali,con quel suo natural mouimento non poere . Ma perche niuna cosa generata è mai ordinaincontanente perfetta : ma in processo di tempo, o lotta alla sua perfettione, tutto che il detto soprana o fe gli fia aggiunto,non vede il noftro intelletto,ne e fiamo in questa mortal vita, le dette cose diuine s rfettamente le uede, 🗗 le sà, 🕑 à noi le riuela. Nŏ è la, che fecŏdo il detto fopranatural mouimento il nq n quefio pellegrinaggio , ma fede. Con laquale è di fin che fia arrivato alla patria, che è la Celeste ato da maggior lume vedrà la verità suelata delopongono da Dio à l'buomo in questa mortal vita, de, & le creda, quelle cose diuine solamente, che à i effer'intefe,mediãte il lume della natura,com'è che uno, & che fi fia fatto huomo, & cofe fimili, ma an uali, tutto che divinißime siano , si puo nondimeno ra mediante il discorso arrinare , come è, cbe Iddio (ia,o

fiaser che fia vnoser che fia di infinita virtùser fimili altre propofitiu quali fono state da molti Filofofi dette, & con efficacifime ragion pro Ma perche non fi pud con l'intelletto per via naturale à cid aggiunger con difficultà molta, or co molto pericolo di non errare, accio che gli l ni (panene ati dal pericolo, o dalla difficultà no baue sero à restar (i nel raza delle cose di Dio, e d Dio piaciuso (ancora che se ne possa baner Ra ) che le dette propositioni si apprendano anche per sede . Q uindi e Apostolo scriuendo à gli Hebrei, dice che chi vuole andar verso Iddi gna, che creda, che Iddio sia. Et nel Deuteronomio è scritto. Ifraele il Signore Iddio tuo, è vno Iddio. Et ne'Salmi fi dice, che il di Dio è onnipotente. Ma accioche bene si intenda,come auuenga,che cose si apprendano da noi , per scienza do per fede, Dico, che il nosti letto,pud effere moffo dal proprio suo oggetto,che è il vero,in duo mo von modo,necessariamente , il che è quando è egli astretto dalla euiden le cose, che se gli propongono, delle ragioni, con che le cose proposte nano, fi che resta conuinto, or voglia l'huomo, or non voglia, bisogi egli fi acqueti, & confesti, che quello che fi propone, è vero, come auni le propositioni, che si sanno , ò per quello habito naturale, che col nom potenza, intelletto si chiama, o per quegli babiti acquistati, che Scien Sapienza sono detti. L'altro modo nel quale il nostro intelletto può o prio suo oggetto, (che è il vero) effere moffo, si è quando le cose, che se pongono, 17 le ragioni, co che si prouano, non sono tanto euidenti, che nincano, & lo constringano voglia l'buomo, d non voglia, à confessar le fono vere , & ad acquetarsi in esse , ma sono probabili, & verisimi quali non muouono lo intelletto necessariamente, perche hanno all'in altre cofe, of altre ragioni, pur probabili, of verifimili, che fuadono il rio . El quando cid accade, è di mestiero ( se l'buomo vuol fermarsi) c propria elettione, che è atto di libero arbitrio si deliberi, og all'una del fi appigli . Et se egli ciò fà con sospetto, che anch'il contrario possa es ro,fi produce quell'habito de'll'intelletto , che Opinione vien detto,m: fa ben fermo, che non possa essere altramente, nasce quell'altro babito de si chiama . La qual fede essendo di cose credute solamente , & non do effere di cose vedute, d intese, è impossibile, che vn medesimo buome sempo medesimo,possa le medesime cose savere, & credere in atto, & bauer fede of Scienza, che tanto è à dire quanto aperta, o non aperta sione. Fercioche ne anche quegli babisi, per li quali la potenza intelle secessariamente mossa, qualisono lo Intelletto, la Scienza, & la Sa possano per li medesimi rispetti, circa le medesime cose, stare insieme co gli altri babiti,da quali,non è ella necessariamente mossa , quali sono l nione , & la Fede. Si come è impossibile, che vn'huomo insieme sappi Sap

1 -

## SROSECONDO.

160

), che vna cosa sia insieme per li medesimi rispe**ui** he tanto è à dire quanto, che in vn'mede (imo tempo ccbio, of fanciallo . Probene quello, che una volta e dal medefimo intelletto vn altra volta vednto, et me adiniene alle beate anime,che quello,che già cre no, & Janno in Cielo . Et molti si tronano, che quel ulli apprefero per fede infufa, poiche fono arriua**k** ti Filo∫ofi ∫anno,d5 vedono per Scienza, d per Sapië be annenire, che quelle cose che molti crodono, mol no . Onde è che queste propositioni,che Dio sia , & infinita virtù, da gli huomini fedeli, 15 che non sanno da i dotti Filosofi p le euidentisime, o necessarie ra no fono credute no, pcbe quelle cofe fi credono,che n ʃapute,& vedute . Ma perche gli buomini, per la a debolezza del loro intelletto , ò per le occupationi ltro,no attendono à gli study, & nulla fanno di que to non era conuencuole, che dalla maggior parte de fe del tutto al buio , effendo tanto neceffarie alla bu luto proporcele come credibili; (7 che da coloro, che no per fede, of fi credano con più frutto ancora, che per scienza, of sapute. Conciosia, che il credere, o comandato dal libero arbitrio , se anuiene , che lo be il libero arbitrio per carità, 🕁 moffo dallo Spirito enole di eterna vita,ancorche creda cofe , che fi pof apprenda per fede quello, di che mediante il difcor , bauere Scienza . Ma se qual si voglia Filosofo, me naturale, mediante vine, or efficacissime ragio perta cognitione delle medefime cose,questa sua Sci**ë** , che con lo intelletto le vede, è più certa , che no è la fede,che egli ne bà,per la quale non le vede, ma ciò non gli vale per alcun modo à merito di eterna li vale dico quanto all'atto, per lo quale la intelletta ioni bumane gli dettano : perche ciò fà egli non per io , në per charità ; ma perche è conuinto, or coffret ioni che lo muonano . Ma se lo intelletto effendo in così fatte cose, & di non le considerare, comandaformato di charità , 🕁 moffo dalla Spirito fanto ane conclusioni, che sopra le dette dinine cose, bà prese, sarebbe ciò meriseuole senza alcun dubbio. iteuole, se vno credendo infallibilmente le cose,che la fede

la fede infegna, & amando la verità delle cofe credute, per bonor o per vtilità sua, & d'altrui, si ingegnasse di andare inuestigando le r bumane, che con tal verità si accordano, purche il fondamento, & a perche costui si mouesse principalmente ad abbracciare, ad accettare credere le cose della fede, sosse non alcuna ragione bumana, ma la authorità, & l'bonore, che per charità si elegge di dare à Dio, cred lui,che le bà riuelate, come à prima, o ad infallibil verità.

Se gli huomini fiano obligati à credere diffintamente le cofe della fede, ò fe basti confusamente, & in genere. CAP. XXXV.

Авві Амо detto di sopra, che la sede risguarda, & hd di getti. L'ono è quello, che ella crede, & l'altro, è quello, per La crede . Et dicemmo , che quello , che ella crede , fono le coj Iddio bà riuelate , le quali si contengono ne sacri libri , intesi secondo timento della Chiefa.Hora diciamo,che delle cofe,che fi contengono in libri, parte sono la istessa diumità distinta in tre persone, nella cui confiste la nostra beati udine, & infieme i misteri della humanità di C per li quali, tal beatitudine si acquista ; & parte sono i molti annen accaduti per lo più in quel Popolo, 15 in quelle persone, di cui Christo, i so huomo, nascer deuca.Come è, che Abramo per vhidire à Dio, cl comandato gli bauea, gli volfe sacrificare Isach suo figliuolo, o che I ferul fette, or fette anni per Rachele ; or fimili . Iquali auenimenti, principalmente, non fi appartengono alla nostra beatitudine, sono no no anche esi oggetti della fede, non per se, ma per accidente; or ind anch'esi in qualche modo si riducono à Christo, & à Dio. Hora si fai nimenti non tutti gli buomini sono tenuti à credere distintamente, or sscolare ; ma quei solamente , che sono principali nella Chiesa , or ha carco di infegnare altrui.Gli altri non fono tenuti à crederli.fe non inc ne hanno cognisione ; o sono stati instrutti , che Iddio gli hà riuelati, aimanente, basta loro di credere in genere, che tutto quello, che Id riuelato è vero , or di bauere l'animo apparecchiato à creder sempre in particolare tutto quello, che sarà lor mostrato, che sia stato da Di salo, dr che fi contenga in detti libri, intefi come la Chiefa gli intend quella prima parte, che si appartiene alla diuinità distinta in tre perso à misteri della bumanità di Cbristo, perche è principalmente, & per se so della fede ; bifogno, che nella Chiefa di Dio, che cominciò infieme c .de , foffe fempre creduta distintamente, og in spetie : non gid da tutti i Jri della detta Chiefa, ma da alcuni . A dichiaratione di che , dico , ci ÷ . . . . . . nignißi

# ROSECONDO.

61

o che gli huomini con le sole virtù naturali non pollo,che babbiamo detto appartenere principalmete & allo acquisto di essa, no manco mai di riuelarlo ad foffe pofcia infegnato à gli altri . Cominciando adun primieramente a lui, & poi seguitando ad Abel,ad J dopo il diluuio ancora ad Abramo , ad Isac,à Iai altri fino à Cbrifto , Ne mancberà mai di cofi fare Ma bauendo nello abisso della infinita misericordia, nato,che Chrifto,in cui la natura humana deuca essecon la dinina, fosse sole di giustitia , che illuminasse di quanto bauea egli dal padre appreso,tutto quello enente alla noftra falute, & che dalla pienezza di lui eano nascere non pur dopo,ma etiandio auanti a lui, to l'huomo è al lume più vicino; tăto è più Stenebraquanto gli buomini furono più vicini à Chrifto;tanto Chrifto.Ond`è che gli antichi padri.iquali molto nac nafceffe , & molto furono da i tempi di lui lontani , e deuea effere da lui riuelato.Poco dico,ri spetto al na denea rinelare, o poco rispetto alla chiarezza della ea col tempo bauere. Anzi la notitia,che eßi ne beb fufa,& molto(come dicono)in genere.La doue colo ini d tempi di Iesu Christo,ne seppero più cose assai, Et cofi fatte rinelationi no fi ferono à tutti gli buomi erto ordine, of fi come le cose diuine fi riuelano anuli,à quei,che sono intra loro superiori,riuela Iddio r fe , & à gli inferiori medianti i superiori , & col Ingeli riuela à i maggiori buomini,chiamando in que ,che sono più chari à Dio,e che più se gli appressano. dunque,à quali Iddio bauca riuelato mediati gli An e'tempi alls moltitudine, & à i minori . Et perche fi hanno ad effer maestri, et Dottori de gli altri, più sap che intra loro, ne primi tempi furono maggiori, beh ero etiandio la incarnatione del verbo eterno, diuerrimo peccato, & dopo. Percioche i primi pareti duan dettero distintamente, cbe Iddio deuea farsi buodeueano gli buomini effer condotti à godere della ià ch**e deue**ffero effere ricomprati con la morte della r**bo.Perc**be non sapendo esi di douere cadere in pec ere, di donere eßere rileuati ne dalla colpa, ne dalla dopo il primo fallo bifogna dire, che da i medefimi , primi Ss

# Dell'HISTORIA Dell'HVOMO

1.1

primi ueffri parti, 17 da gli deri ancora, che feguirone dopo, fuffe distintamente non folo la incarnatione . ma etiandio la morse, es la 1 tione di Giesù Chrifto ; se bene non hebbero notitia di molti particol auvenire deucano intorno à ciò, come bebbero , & prediffero David Ieremia, & gli altri, che più fi anicinarono à i tempi de Iesù Chris quali alcuni tanto chiaramente prediffero molsi , & molti parsicola rij. che angi pareano raccontare le cose passate che predire le futi che quei primi Padri conoscessero la passione, 15 la morte di Chri parifice . Perche fe non l'baueffero conosciuta , non l'baurebbono ta, come ferono inanzi, & dopò la legge data à Mofe, con mols cij . La cui significatione da maggiori , che più erano da Dio illumi ben conosciuta per fede distintamente, & in fpetie , ma da gli altri , effere meno illuminati, erano tra loro minori, non fi conofcinta se e fusamente, & in genere, inquanto credettero, che cosi fatti facrifici Stati da Dio (pirati, & comandati per quegli effetti , che nel secreto nina sua providenza crano ordinati . La qual cognitione essendo ( c detto) in genere, fu molto adombrata, & coperta. Et perche non p credere la incarnatione, or gli altri misterij della gratia, senza che cr la trinità delle persone dinine. Conciosia, che nello articolo della inc ne, è che Iesu Christo figliudlo di Dio sù di Spirito santo concetto, dire , che nel medesmo modosche da i maggiori la incarnatione disti te creduta fu,fosse anche distintamete creduta la trinità delle dimine p or che da i minori l'ona , or l'altra fi credeffe adombratamente , or re . Inquanto teneano per fede , cbe doue fe effere tutto quello,percl Stati da Dio quei facrifici ordinati . Ne folamente bebbero fede di de fere saluati per Christo, quei del popolo bebreo; ma molti ancora tre nationi, cui piacque alla bontà di Dio di riuelare tanto secreto. Giobbe . Il quale diffe espressamente che il suo redentore vinca . Et fù colui,il cui cadauero (secondo che è scritto) fù ritrousto al tempo d tino in vno auello, con vna piastra d'oro sopra il petto, nella qual intagliate queste parole. Christo nascerà di vergine, o io credo in la tu mi vedrai vn'altra volta ne tempi di Hirene, & di Costantino . Co no estiandio le fibille, & gl'altri, secondo che nel suo libro della celes chia scrine il diuino Dionisio . De quali, se pur alcuni si saluarono, se fosse lor rivelato questo secreto, non si saluarono però, senza che in modo del mediatore la fede baueffero , tutto che(come piace al gra San Tomaffo ) non fosse espressamente lor riuelato , quale esfer de mediatore, & basta loro di hauere fede nella diuina prouidenza, & dere, che Iddio fia liberatore, er faluatore de gli buomini , in que' n son que mezzi che sa egli, & sanno coloro, à quali è à lui piacinto d la

# BROISECONDO

to venne, & che illuminando le antiche e arte, fquae fopra la faccia di Mofe, banca già gran tempo celato gati ad banere efpressa, & diftinta fede della santisibe tutti , che rinafeiamo in Chrifto, fiamo battezzati l Figlinolo, or della Spirito fanto. Et fiamo obligati à i miflerij di Cbrifle, 🗗 quelli maßimamente , che con proposti, dedicando loro giorni Salenni , & comanquantunque rozzo, & molto occupato, se ne possa sfenno gli celebri, facendo festa, er gli pronunsia nel renemente raccolti fono,ad alta voce ne facrifici diniogni altro di più folenne , accioche ogni huomo gli ininationi poi, che conforme alla dottrina, che bà Id. alte sotili confiderationi, intorno à detti misterij, da Er de Concilij vninerfali fatte fi fono, iquali da altri isperche fussera legitimi congregare ordinariamente sti fiamo obligati à credere diffintamente, o in fpeties e . fecondo, che allo flato, of all'officio di cia/cuno fa

echi della fede contenuti ne simboli. CAP. XXXVL

e le sofe, che fi banno à credere da noi, fono in qualche lle , che fi contengono ne fac ri libri . Percioche quan ne libri, tutto è flato da Dio prima verità rmelato. Ma e hungamente, or molte ctiandio of curamente. La r parse de gli buomini à quali , per le occupationi del dar opera à gli findij, potes (panentata dalla lungher facilmente rimanersi di leggerli , & cost pochi sarebelle cofe della fede baneffero bannto contezza, Santa to che la gouerna, à ciò indotta ; quasi premendo i dep la maniera cauandone il sugosbă rassolto, & ridotto be in esi era più necessario alla nostra salute, o fatte rpos composto de suai membrisl'bà souto nome di sm accioche l'babbiano à credere. Et questo facto li, or dopo per andure incontra alla maluagità di Ma denio, di Sabellio, 15 di altri beretici, ebe corle fal enano molii, 19 la pura verità delle cofe, strinel (im. gone in moles parti interbidaneno , encorrompene Ss

80,

## DELEHISTORIA DEEL'HVOMO

no, la medefima fanta Chiefa, per istinto dello isteffo Spirito Santo co nel Concilio Niceno vn'altro fimbolo. Nel quale non aggiunfe, ne p dottrina nuoua, non contenuta in virtù nel simbolo de gli Apastol dichiard , or piego quelche era da gli Apostoli stato proposto più s mente, or come à tepiloro, ne quali non erano natili tanti errori, ch cose della fede sorsero dopo, si connenia. Et perche in tanta dinersità sie, che sino à tempi del Concilio Niceno erano apparse,niuna ve ne che corrompesse, violasse, d in alcuna maniera sinistramente trattasse colo, che nel fimbolo apostolico fi ritruona dello scendere che Giesu ( fece allo Inferno, & per questo, mestier.non era, che dichiarato, o sp fosse, piacque à padri del detto Concilio lasciarlo, senza che nel fu che essi composero, se ne facesse per alcun modo pur mentione. Tron poi, che Atbanafio Aleffandrino Patriarcha bauea composte, or infieme molto acconciamente le cofe più foftantiali , che fi banno à cr piacque à sommi Pontefici , che tal componimento si tenesse anche es per regola della Fede. Et così quello, che il Santo huomo non per m fimbolo, m.s. di dottrina bauea scritto, fù non solamente per vero, autentico riceunto, ma chiamato simbolo, & ordinato che ne dinini molte volte l'anno, & quasi ogni Domenica, si recitasse. Il quale, co in alcune parti parli più chiaramente, non contiene però cofa, che in nello Apostolico, 17 nel Niceno non sia contenuta. Ma ragionando l quello, che gli Apostoli primieramente dalle sacre scritture trassero che è egli tessuto, & composto di più parti, che articoli con latina vo ta perd dal greco, chiamate fono ; che tanto è à dire, quanto in lingua picciole mebra . Iquali artscoli è quasi opinione vniuersale, che dodic come anche dodici furono i Santi Apostoli che lo composero . Dalla opinione io non mi parto , se ben per parermi bellisima,non voglio L di recitare in questo luogo, la opinione del veramente Angelico, an no Dottore San Tomafo. Il quale pone, che gli Articoli fiano quatora che sette di esi si appartengono all'altisimo secreto della dininità, nu wifione confiste la nostra beatitudine, of altri fette al mistero della bu di Christo, per la quale habbiamo noi la entrata, & fiamo alla gloria beatitudine ricenui . Quanto alla divinità tre cose ci si propongono . ma è la vnità di Dio, & questa si contiene nel primo articologinte so a fpiega nel fimbolo Niceno che è, (Credo in vnum Denn.) Et appres nità delle divine persone. Quanto alle quali ci si propongono tre artic per ciascuna, che sono il primo ( Patrem omniposensem.) Il secondo Iesum Christum filium eins.) Et il terzo ( Credo in Spiritum San Etam mamente quato alla divinità, ci sono in tre articoli proposte tre opere, li , perch'è imposibile , che da altro , che da Dio siano fatte , sono pro

# BROSECORDO.

163

i rifguarda l'effere della natura, & fi cotiene in vio m Cæli, & terræ. ) Della seconda, che risguarda i mentione in vno articolo, nel quale si toccano le lli buomini appartenenti , & è ( San Etam Ecclesiam communionem : remissionem peccatorum .) Della da l'effere della gloria, & la vltima nostra beatio articolo, che è (Carnis resurrectionem, vitam ono i sette articoli, cbe(secondo la divisione di San sppartengono . De gli altri sette , che il medesimo e la bumanità di Cbristo rifguardano.Il primo è Sotto queste parole, (Qui conceptus est de Spiritu quello della Natinità, fotto queste altre . ( Natur cose che stappartenzono alla passione vanno chine lus fub Pontio Pilato , Crucifixus , mortuns , & feuale si propone lo scendere, che Giesu Christo vitto Defcendit ad inferos.) Della resurrettione parla rexit à mortuis . ) Nel sesto, che è (Ascendit in Cæ i Patris omnipotentis ) si propone la gloriosa sali • ettimo si duce, che deue egli m'altra volta venire parole. (Inde venturos est indicare vinos, or coli farebbono, secondo questo conto quatordici. o , che fiano più di dodici, ne danno fei alla divinità. che si appartiene alle tre dinine persone, se bene è in disparte, sia vn solo articolo, diuersamente da : che(come fi è detto)in tre diuerfi articeli lo pose, la glorificatione de gli huomini , & fi appartiene à li sopra dicemmo effer terza , è da costoro diuiso in r vno , (Carnis refurrectionem) & per l'altro, (Vi i due cose, secondo san Tomaso, è va solo articoi, che si appartenzono alla humanità di Christo. e sono aliri sei, congiungono insieme la incarnacendo che quelle parole. (Qui conceptus est de Maria Vergine ) è vn folo articolo , ilquale da San El questo è in che sono differenti san Tomaso, 3 resto conuengono, or sono concordi. Et la diffeon variando punto la fostanza da quel che si deue anza in altro, se non in quanto le cose ben distinte it è come se alcuni ragionando delle bumane memnesto, che la spalla, il braccio, & la mano sono engono al corpo dell'buomo ; ma fossero differenti. cbe

ale altri di loro teneffero, che le dette parti tutte foffero vn membr er aluri, che fassero ben duo, d tre membri. La ragione per laquale bole è stato distinto in articoli (i è . Perche effendo la fede di cofe, ch **poffono dallo hum**ano intelletto vedere, ma folamente credere , annie le dette cofo bonendo delle difficultà, poffono far dubitare altrui, fa credibili . Et fecondo che le dette cose banno dinerse ragion di d sà, cofi fono flati fatti di loro diuerfi articoli . Di maniera , che done n non was fola ragione di difficule à, che può far dubitare circa più cofe, le più cofe non fi è fatto più che vn folo articolo. Onde perche la passi morte, & la sepoltura, se ben sono tre dinerse cose, non banno più ci fola ragione di difficultà. Conciosia che subito che vno baurà superat feulta,cb'è in credere,che Cbristo,che è insieme huomo, or Iddio,mor za altra difficultà,creder à,cb' egli patiffe,& fuffe sepolto ancora.Onc fono diner (e cofe, il patire, il morire, or l'effere fepolto, fi mettono in . articolo. Et per contrario, perche la incarnatione di Dio bà vna rag difficultà, & la morte vn'altra ragione, da quella della incarnatione d connenientemente di quefte due cose sono flati fatti duo articoli. Pe può accadere che vno superi l'una difficultà , che è in credere che Iddi bia pigliato carne humana, of fi fia fatto huomo. Ma che gli refii l'a ficultà, or gli paia duro à credere, che Chrifto effendo Iddio, tusto che che buomo, fia morto. Coftoro che mettono dodici articoli, & non più no posto in vn solo articolo tutto quello che si appartiene alle tre din fone, perche parue loro, (come è veramente, quanto ad vn'rifpetto) fia più che vna difficultà in crederle . Percioche come fi crede, che fu dre,non è difficultà à credere, che sia il figlunolo. Conciosia che non padre se non bauesse figlinolo. Et come si crede che sia il padre dy il fi non è difficile à credere che sia lo Spirito Santo, il quale procede dal or dal figlinolo per modo di amore, effendo cosa ordinaria, che il pa il figlinolo fi amino infieme. Ma perche ad Arrio . fe ben credea ch dre fosse, fosse fosse i figlinolo, nondimeno parea strano, che il figlin fe equale al Padre, 15 vna medefima fostanza con esso lui, non lo vo dere.Et perche Macedonio erro similmente circa lo Spirito santo, dy dosi per questo, che in ciascuna delle dinine persone si possono cons cerse cofe, che banno fatto difficultà à coloro, che insorno ad effe er varue à San Tomaso, che si deuessero distinguere gli articoli di esse di ciascuna dinina persona fosse vno articalo separato , or distinto . niera, che effendo ciascuno di questi numeri posto con buona ragione, facendo tal dinersità di numeri alcuna differenza nella sostanza del che fi banno à credere, deue l'uno, o l'altro effere laudato. Et che la sanza nos fiia nel numero è manifesto . Perche (come babbiamo det for

# BROSECONDO. 164

effe.potrebbe hoggi aggiungere , & ponere muoni armentassero il numero, non aumentarebbono pero la fo bili . Conciofia che bauendo (come fi è detto) Chrifto oli, & gli Apostoli à Popoli tutto quello, che è necessa te,non è di mestiero, che dal sommo Pontefice è dalla ragionamēto prendo io per vna cosa stessa, og questa, ontefice capo in terra della Chiefa, 5 la Chiefa, non al ale il Pontefice è capo ) non è di meftiero, dico , che ci per alcun modo infegnata, & in tutto nuona, & diner uarono Cbristo, 17 gli Apostoli . Ma è ben necessario, iudica opportuno,cbe ella ci fpiegbi , apra, 🕁 dichiari lato proposto ascuro, chiuso, & inuialto, & che ti info rticolare. I in specie quello isteffo, che era stato infocommune, o in genere. Conciofia che tutto quello oi in particolate, & distintamète dopò tante determi-Pontefici , & di tanti Concilij,era flato da gli antichi ta del figlinol di Dio in terra , & inanzi à tanti Concien molte cofe, che non furono los o spiegate, come don credettero esi fe non confusamente, & in genere. che boggi, che le cose sono cost spiegate, si crede da etiandio da tutti i fideli , che furono fin dal principio tto.)Et perche cia meglio si intenda , voglio presupor rimi fedeli non credessero distintamente, & in partico fe,l'una che Iddio fosse, & l'altra, che egli hauesse pro e gli buomini . Dico che in queste due cose in virtù era lle, che hoggi crediamo noi dopo tante dichiarationi. ti i fideli fino alla fine del mondo . Percioche in crede mprende in virtù tutto quello,che è poi stato riuelato g della possanza della sapienza , & de gli altri divini e la pronidenza di Dio circa la falute de gli huomini, è o quello, che egli ha fatto , & riuelato de i misterij delria per Christo, che fono in effetto tutte le cofe, che cre re, & fpiegatamente . Et per la medefima ragione di-, che la Chiesa ne tempi adietro hà determinato , ò de re intorno alle cofe della fc**de,non fù,ne farà già mai al** onare la dottriza anticha, andata forfe in oblizione, 🕁 parte per le conditioni de tempi . Ilche ella fuol fare d**e** , che altre nolte furono date . Ouero farà vn aprire,et trina anticha, & che era bene nella Chiefa; ma vi era o . Ilche ella fa fpisgando , or aprendo le cofe, che nel le prime



te prime regole si contenenano in virtù, inquanto iui erano chinse, ina suuiluppate. Di maniera che, ancora che ella di ciò facesse nuoui as of aumentasse il numero di esi, non sarebbe perciò dottrina, non pi nella Chiesa, ne nuoua, quanto alla sostanza di essa, se na distintion propositione in particolare, o in specie sarebbe nuoua.

Dell'atto della fede, che è il credere. CAP. XXXV

A VENDO di sopra conchiuso, che la sede è virtù, & essendo virtù babiti , i quali dispongono le potenze della nostra anim L bene gli atti loro, resta, che bora si ragioni de gli atti, che si p no dalle potenze della nostra anima ben disposte per l'habito della fe quali atti sono duo, interior l'uno , & l'altro esteriore. L'atto interior dalla fede procede , è il credere, che non è altro , che il pensiero con l' tione, onero (per cofi dire) con lo affentimento dello intelletto . Et per fia bene inteso, dico, che essendo noi buomini, non come gli Angeli, per le specie intelligibili, che Iddio creandoli impresse loro, banno per la perfetta notitia di tutte le cose naturali, senza che la vadano cerca nascendo noi nudi di ogni cognitione, se vogliamo sapere, bisogna, molte fatiche, per via di vn certo mouimento, & difcorfo dell'intellet diamo procacciado la notitia di qual fi voglia cofa,fuor che de primi pij, cbe naturalmente in qualche modo noti ci sono. Il qual mouim chiama pensiero. Et se ben questa voce pensiero, importa non solo i mento, o il discorso, che fà lo intelletto, in cercando di trouare quel . che egli non hà notitia, ma anche tal volta significa la consideratione le cose, che egli hà bene apprese, & intende . Noi nondimeno prend questo luogo tal voce secondo quel primo modo. E in quanto significa ratione, che lo intelletto fà intorno alle cose, che egli non intende, d n namente intéde, di ciamo, che tal'operatione, detta pensiero è di più m Percioche mouendosi il nostro intelletto dall'uno estremo,che è la ign di qualche cosa, che l'huomo desidera di sapere per andare all'altro el che è la perfetta cognitione di tal cosa, se auviene, che ella sia difficile fere intefa, è di mestiero, che egli passi per più termini, che in mezze detti duo estremi si truouano, & che iui si intertenga le più volte ale prima ch' egli arrivi al termine vltimo, che si è proposto, or tal volta che iui fi fermi senza passar più auanti, quando la difficultà è tale, che pud superare. Si come auniene à chi vuole andare in paese lontano, a potendoui arriuare in vn giorno, e di mestieri, che più giorni vi metta in più alberghi fi ripari per via . L'huomo adunque trouandofi del ta do di qualche cognitione di cofa alta, or difficile . Qual'è per effempio

# RIOUSHIGORING THE 187

fui . Et banendo quel defidério, chénaturalmenperfettioneiche e il fapere fopone ad operare intor e con lo intelletto . Et la prima cofa ; che faccia , s principio, ne argomento, ne segno alcuno, che pe à quella parte, dubita. Et così la dubitatione e primo atto, che egli con lo intelletto circa ciò fao l quale in questo fuo monimento arriui. Ma fe fafanfibili, forge, er confidera, she in questo monda ie fi milonono, & the milativene bay che come tal a tuite da qualche alera vofa fono moffe, et fe fimil ante cose, che sono al mondo, che tutte sono effettione, niuna ve ne bà,cbe sta,ne esser possa cagione nirebbe, che una stella cofa folle, ananti à se stella. rehe e anche impossibile di andare infinito ne i mogna, che gli cada nell'animo, che debba trouarfi vn y vina prima vagione non dependente da alcuna alche noi chiamiamo Iddie . Hora coffini in questo fi dalla dubitatione, per la quale non incluana più to banedo tronato quefto argomento il quale sutto à connincerlo, nodimeno (perche lo forgiumo duro ) n bafta , fe ben gloapre gli occhi in parte ; a farelio ia, ma perd con molta so pensione di animo, ad innatina, & ad banere forplitione, the Iddio fie a lo inselleiso intorno à cio farà la fospitione, che siensiero, per la quale, se ben comineia limomo ad l'assicuta perd, ne staccosta à tenere, che così sia più inanzi, confiderando uncora, graquet, che fi è vede; che nelle cofe fono i gradi, & cherlung & mi obile dell'attra, or che le cofe fi dicono più, et mend eno fi annicinano si filo, els e prima es grandifima uno, ebe le cofe sono più, & meno calde; secondo del fuoco, ch'è primo et sommamëte saldo fi anuici enga in mente, che si ritrnoni qualche cosa, che e l'altre bronze y vera, o nobile. Es queflo è quel dio'. Et di più , porche fs wede , che in sgni geneprimia, e cagione distute Valtre, che fono in quel , che per effere grandisimamonte caldo, & pri4 le ; diciamo, che egli è cariene del valore, che aldo fi ritroua, bifogna dire, che quello, che è amente buono, nero, & nobile, fia cagione di TT tutta



# DELERISTORINCDELLHVOMO

sutte la hound. verivajer nahilta, che in tune le altre cofe buone. m nebilifirinnous. Et perobe la bontà, la verità, & la nobiltà fono per vi, is quella cofa, abe non pur è sopra tutte l'altre perfetta, ma cag metals perfectione, che in qualunque altra cola perfetta può ritruou da noi chiamata Iddio; annerrà, che coftui partendo da quella piscio ens faspitione è dette, pufferd à molto maggior chiarezza, & ad in grundemense . In à tener quesi per certo . abe Iddio fit . Et bà detto pexobe prelupongo ( come per la debolezza, & per la poça sapacita ti intelletti pud amonire ) che pur gli refti , fe hen non denrebbe , qua more del contrario ancore. La qual grande inclinatione opinione fi e O è pur penfiero, o il terzo atto, che fà lo intelletto in inneftigando dubbiofe, per la qual si accosta egli bone assai all'ona delle parti , ma i fenza paura, che poffa anche effere altramente, che come penfa. Ma cede più oltre ancora , 10 farendofi suttania fcala delle cofe famfibili. desse confidentioni aggiungne, she sure le cofe naturali, fe ben ma diogni cognitione fi vede, che aparana è quelche fino: come anniene d 10, che apenendo à fine di confernare se steffe, et le loro specie , fan ciò fornire cofe mirabilifime, () fi come anche auviene delle noffre m interiori, quel'i la flomaco, il fegato . & tutte l'altre - che fono iffr delle potenze regetatine . Le quali per fe non bappio conofcimento a O non fonovesta dalla ragione , che è in nai, cui effe non danno obid & pur raggiamo, che aperana (Sonza che mai falliscano, se non so pedice ) cafe piene di maraniglia - affine di nutrire sammentare, & ge questi nostri corpi. Il qual fine non essendo da loro conoscinto, si co anche fono conoscinii i mezzi, che al fine conducono, bisogna con sbe le deute membra , le piante , & tutte le altre sofe naturali .cbe op qualche fine non conoscinuo da lero , sono drizzaic , or gonernate : inselligenza, che conosce il fine di ciascuna, & ben sa sutti i meze hanno propersione con sal fine . La qual'intelligenza mai non erra , s effer può, fe non quello, che dangi è chiamato Iddio. Et cofi effendo fa se per susto que fla l'huomo con lo intelletto arrivato all'oltimo term fuo monimento, che feienza, & aperta cognitione fi chiama, fi ripo effo fenza più dubitare, nè hanere fospetto nè opinione. & fenza ten so più che fia , à che effer poffa altramente , à di ingannarfi ; anzi fat certo , to vedrà per vera dino firatione , tratta però da gli effetti , dalle cagioni , che fistmona 1 or che è Iddio . Ma je foffe m'altro d'im poco lenato, fi che non fapeffe, onon poseffe per tali effettingeme per alzarsi à questa aperta cognitione . Il quale dall'altra parte mosso di miracoli, co quali è confirmata la verità di Dio, che à Moife riuelan fe, io fono quel, che fono, fi rifoluesse à tenere, che Iddio sia verai 6 5 C

# BET STECORD BURGE 166

ebbe , come quell'ulize , che con tante rugioni è vent t di eid: ma penfandoni sopra con l'intelletto accette fi ripoferebbe in effa fenga alcuna dubitatione, o tile stare altramente. Il qual penfecto con l'accettatio be quelly also di feder che credere frappella. La que bà timore del conmario, concorre, of conniene con she è corsa cognitione. O vede apertamente la verità mente alcun timore del contratio. Ma perche la fede vede le cofe credute sin questo non vedere,concorre. tanone, or con la sespitione, or con la opinione, le edono. Nondimeno perebe chi bà fede accetta con r vero infallibile quello , ch'egli penfa , il che non adi ofpisione, doppinione, diciamo, che la fede è babito i futti gli altri babiti untellettini. 🕁 che il credere è fir separato da tutti gli altri atti,cbe si producono dallo ro, 🛃 al falfo.

e hà l'atto della fede, frecondo i quali è egli credere Iddio, hora à Dio, St hora in Dio. mo fecondo alcuno di detti modi, può hafedo di valatro, & fecondo alcuno altro uerà minore. CAP. XXXVIII.

lella fede , che è il credere, procede non solo dallo inindio, dalla volontà, inquanto comanda ella allo intel s, anniene, che l'oggetto della fede è risquardato da econdo, she è egli per se prodotto dallo intelleno, me la volontà comanda all'intelletto che lo produca.Le rodotto dall'intellette, rifguarda l'oggetto fuo, che e folo, main due. In 'on modo lo rifenarda, come co ; I in waltro modo , come rinelatore, I che con l' no, cui egli viucta, a crodere quello che egli viucla : do modo ; tale atto (i chiana sredere à Die , & quan e le vose rinelate, & che si crodona, o come à princis e à Dio fi appartengono , fi chiama sredere Idilio . Et inquanto è eglidalla volontà allo intelletto per chada Iddio ( come dicenamo ) anche in vn'altro modoj. una credere in Dio. Et auenga che il credere proor dalla volontà, che fono due dinerfe potenze; & sia, ebe sono due dinerse virtù pala che deneffe este-Тт TE non

## DELEHISTORIA: DELLHVOMO

ft #on we also fole, ma due atti non 2 egli perd se non vno, non off la nuqua, che va medesimo auto da giù potenzeste da più vistù si der me anniene del Liginno, il quele dutto di temperanza, ma può effer me, or di religiones or di obedienza sor di carità s che fono babinin the diverse diducts posenze . Et sebene il credere non è se non im fo (came diciano) nondimeno, nuniene , che circa effo, alcuni, frano più g li quante all'una de destis modis che quanto degli altri. Percioche ben spesso, che vno, banendo letta la scrittura sacra, ouero vdito i p toriscreda distintamente molte più cose, che bàlette, & vdite, che In altroache mon banendo ciò fatto, non habbia distinta, co partice de di tavis cose s ma folamente de gli artizoli, contenuti nel fimbolo . Piùs de voudimenos che quel pora sche castui bà appreso, creda es maggior provierza, & divatione . & can più confidenza, & ardore rità, che quel primo. Di maniera che di questi due quel primo quante do , per lo quale tale atto si chiama credere Iddio , perche bà cognit più cose , baurà maggior fede , che questo vitimo non bà; & questo y quanto al modo, per loquale tale atto è chiamato credere in Dio,l'ham gior di quel primo . Perchescià fà egli con p à affetto di volontà pron diuota, da con più charità. Et fimilmente quanto al modo, fetondo il · tale atto credere à Dio si chiama , può annenire , che di duo, de quali s no hà Iddio per veracifimo, l'ono con più certezza alla prime verita costi, es cofi che fecondo questo modo maggior fede babbia dell'altro .

Dell'atto esteriore della fede, ch'è la confessione aperta, d le cose che fi credono, & à chi, & come fia lecito il pre care le cose della fede. XXXI

L. sredece à che fiamo tenuti noi Christiani, procede ben dallo, intel , ma conniene che fia formato di charità in quato l'anima andando Iddio , or afpirando à congiungerfi con effe lui , come con fue vol pe, cămanda mediante la volontà, allo intelletto, che accetti per ver creda tutto quello, che gli è proposto da Dio , prima, & infallibile veri cio fiamo noi tenuti à fare non folo per la perfettione del nostro intelle çui bene e il vero, ma più principalmense ancora per l'honore di Dio. cigaba fi some fi offende. I fi disbonora vn buomo graue, o degno di non fe gli credendo, quando egli dice cofe, che può sepere ; cosi anco infautamente più , si offende Iddia , & se gli fà ingiuria, non se gli pres fede in quello, che egli bà riuelato. Perche è come se si tenesse, & se 14sse per bugiardo lui, che è la istessa prima verità, & sà certisiman ogni cofa, of all'incontro credendoli, se gli fà l'bonore, che gli connien cid tanto piu far fidene, quanto la cose, che egli rincla, sono più fuor del ne de 24

# BROSECONDOI

187

questo più marauighofe, & meno utte ad effere capite bumana ragione. Et quando le cose sono in termine. to di questo stio folo, cb'è il credere internamente la , & il foxoporro per amore all'antorità di hu il noftro facendo, La mente humana con la divine verité fi conettione della fede ne più (i ricerca in chi non ba carco, ltrui,o di predicare . Ma quando l'huomo viene in ter e tutta via cheto, & tenesse ascosa nel cuore la fede, be dishonorato Iddio , ò il proßimo frandalizzato, ja car di fede, è l'buomo obligato à lasciarst intendere, 🖉 bonore à Dio, & non permettere, che dal tager suo, vaccillare intorno alla fedesò di gindicaresche effa var imo inuitto,posto da parte ogni rispetto di timore, 🕁 e apertamente la verità, che egli crede. Non dico già nfedeli. To oue no fi può verifimilmente maudare ina tà à fedeli, debba l'huomo senza proposito, ò frutto istiano , & Catbolico, d predicando la fede; far romoio intra loro. Percioche questo, come imprudentemen di biasimo.Ma se vi fosse ragioneuole speranza di po ne ella non è,o ainterla doue ella è bene; ma stà in peè l'buomo obligato. E deue infegnare à gli infedeli , are i fedeli deboli,che poca sanno, o forse in qualche vacilladosEt questo è quell'altro atto della fede,che fi fessione ¿ chiamatos dinerso da quella confessionesche be scancellati, or perdonati ne siano, laquale è parte iuenzesto atto di quella virtù, che pur penitenza vien lio dalla confeßione,che fi fà landando Iddio, 🗸 la 🗰 contado le meranigliosisme operationi sue, ch'è atto in quefto propofito la ciare di dire, che fi come il par to il trattarlesche fi fà à suo luogo, to à suo temposto onuiene i molto laudabile;cosi all'incontro il fare ciò za hanere la confideratione,che fi conniene delle debi di biasimo, & di pena. El percio dalle leggi publiche, oni è vietato in disputando della fede, renocare in **du** cife, & fermate, & fi fà inginria alla fanta Chiefa, & 'ella è resta, che così le fermò, & le decise. Più dio, of fi puniscono anche alti amente coloro, che preendono l'afficio di predicare estandio le verità deo cio lecito, fe non cui è commesso dalla inuiolabi-Apoftolica, da facri Canoni, o da Vescoui nella proprie

Froprie loro diocess. Et ciò è stato per dinina providenza santiffu Se or almaso ; affine, che l'indosta , 19 femplice moltitudine dalla mala dalla dapocaggine de mali predicatori, non sia, si come agenoimen potrebbe tratta fuor della ftrada, & ingannata . Conciofia che molto with fi suoprono fotto la maschera delle vicine virtu , & e pronerbi che i lapi, vestiti del manto delle pecorelle intra le pecorelle (i metta voleffe Iddio , che coloro , cui fi apporteneus, haueffero hautto l'oce offernatione di questo santissimo ordine, più di quello, che si può crede molti habbiano fatto ; vedendosi, che la verità Christiana, la quale in queste nostre parti, ma per tutta l'Asia, & l'Affrica, si era col sa molti martiri à grande honnore sparsa, & distesa, è hoggi ridotta , si re in 'm'angulo dell'Europa, of ini talmente dalle berefie of dalle falf ne in molte parti violata, o corrotta, che è più quasi il fracido, ch''it Il qual difordine non pare, che haurebbe potuto hauer luogo, se col poteano, or che per l'officio deneano, vietato l'haneffero, non lascia dicare i Lutheri,i Buceri, gli Ecolompady, & feicento altri peggiori che sono stati publiche pesti de gli huomini , hanendo hoggimai anni corrotto, (f infocato, fi pud dire più che mezzo il Christiane fimo. Ch wea mano che sopra i pergami non fossero saliti que mostri, or puz membri di Antichrifto, ma folamente buomini di pura, & di fana d non farebbono hoggi la Inghilterra, la Scotia, la Germania, & (quel za lachrime ricordare non si pud)la Chriftianisima Fracia, et l'altre che poco ananti erano del tutto catolicesin tanta rinoltura di cofe, co dita di innumerabili anime che hà dinorates o gni di per questa fol ge dinora lo Inferno . Ma lasciando boggi mai le doglian se à diem parlare de nostri mali, i quali meglio si possono piangere, che amm dico, che le circonflanze, alle quali febà da avertire, nel parlare che piti si sà della sede, sono principalmente circa le persone di coloro, che lano, one disputano, or di coloro alla cui presenza disputano : 2 man sputanti , conuiene, che esi con niuna , d con poca contesa di parole, molta grauità de sentenze, ciò facciano. Conciosia che il contendere, a edifichi, destrugge, ig genera scandolo ne gli ascoltăti . Et più si deue re, che ciù non si faccia per modo di dubitare circale cose determin quafi volendo far pruoua, di shiarire cofe dubbiofe. Perche chi in qu niera, & con quefto animo tratta le coje della fede,oltre che fenza a Stra di effere cyliinfedele, az guinge nuono peccato alla sua perfidia. P que che il disputare della fede sia permesso, co commandato in color ciò fanno ò per couincere, & p fare accorti de loro errori gli infideli, credenti, d per dare vigore, or fermezza à fedelis or credenti, che di no bisogno, o vero almeno per efercitare laudabilmente fe Siessi. Q na

# BROSECONDO

mefenza sià far fi dene , diciamo , che inconfosito di or faldinella fede, fi pud difuntare fenza penicolas erri , & de gli indotti,ne luogbi,oue da henetici. o de inon sono, fifà prudentemente à non entiture in café che gli afcoltanti fi rimangano nella loro femplicità. mini, per queflo exedono affai fermomente, perche u cofa alcuna in corrario à quel che esti credana. Die nor loro disputando gli argomenti de gli munerfarij . che non fi imprimessero loro talmente.che disfermites leffero dubbiofi , do pendenti maßimamente ,cbe d fin emonio, à per altro, souente autiene, che l'hnomo ftà ab per la parse de gli anerfanij , dr poi fuggendofene de, anon intende le risposse, che se danno loro ale i one prenagliono le berefie, & i popali fano per fu trauagliati, è necessario per confermarli di fontas o prefenza.delle cofe,che ferinocano in dubbio, 15 di por serva le macchine, con che i falfi Christiani, & de si ingagnana di imprimere nelle mensi de deboli le errori, purche à cid fare fi deputino buomini sciëtiache se si facesse altramente , parendo à popoli che la pësando cid anuenire, non per lo difetto de defenfori. be à nischio, ebe non credessero, anzi à falsi, ma eloeraci,ma scilinguati , & inetti predicatori.

acquillamedianti i principii naturali, ma de, Sto dono: fuora i Caip. X X X X,

a gli Epbefii risorda loro, che fono flati faluati meche non deono della fede vantarfi; percioche no l'häda Dio lor data in dono. Le quai parole confidera parer fonerchie ; er dette fenza bifogno. Percioche n è ne gli bnomini alcun hene, che non l'habbiano ris, che bifognaffe ammonivii nel particolar della fedeeffa, come di cofa, che baueffero per fe ftefsi. Et che è tedefime parole confiderate in vn'altro modo, poffobe fe bene la fede ci si dona da Dio, è ella nondimeno to, ilquale commandata dalla volontà produce l'at ro. Onde fe non ci potiamo gloriare della fede, o dol fire, pare, che non poffano gli buomini nè anche preo veruno altro lodeude babito, di tanti, che ne poffong effere,

168

101

To sflore, fono, o furono in tutti i sempl , ne gli animi de molei buom dia non Christiani ne di alcuno de immerabili lodenoli utische per babiti sono in tutti i tempi da molti buomini stati prodotti . Ilebe no duro ; ma falfo ancora . Conciofia che quantun que i detti altri babiti da Dio principalmente, come da prima cagione procedano, se proc visi nondimeno anche da noi, come da cagioni feconde. Es perció fi no conuencuolmente, or habiti, or atti nostri. Ma accioche bene fe in comè le parole dello Apostal o non fono ne fouerchie, ne dure, bifogn re, che è differenza intra gli babiti infasi , o gli acquistati , o intra che da coji fatti babiti fi producono, de quali gli acquiftati , porche mu le forze della natura si acquistano, etiandio naturali molte volte si cl no. Et per mostrare qual sia (per quello, che à questo proposito si app ne) cotal differenza , perche da gli effempi delle cofe terrenc , 15 hm noftro intelletto è qiutato ad algarsi, or ad apprendere le celesti, or dico, che fi come il Papa hà duo modi ordinarij per quanto dicono di dere, l'uno , che nella segnatura chiamata di giustitia , si ossorna. Ne le persbeniuno deue dimandar mai, fe non quello, che è à lui debito, Papa perche cofi è giufto, à chi cofi dimanda , concede sempre, 17 m niega cofa., che dimandata gli sia, se non forse per qualche rispenso di ca vilità, per la quale concorrendo certe conditioni, ragione nolmente cipe può ciò fare. Deuendo le priuate cose sempre servire alle publiche quali fono ordinate. Et colis che ottiene per quefta via quello, che dim come che per anenturanon hanrebbe potuto per altra via bauerto se pà conceduto non bauesse, nondimeno percioche non gli è stato dat quellosche era à lui debito, à fuostutto che habbia obligo à chi gli bà ar ftrato giastitia; vfa egli nondimeno di quello,che gli è conceduto,com fa sua;non tanto perche il Papa glie l'hà conceduto quăto perche,prin glie le concedesse ancora di Jua ragione : L'altro modo di contede Papa è quello, che fi ferna nella fegnatura che di gratia fi è biama , nel le dicono; che niuno ordinariamente vfa di chiedere quelle cofe che à mera giustitia sono debite, ma solamente quelle, che è connenenole, ch pa gli dia per liberalità sua gratiofamente . Ond'èrche chi riceue in fegnatura, gode di ciò che egli ricene, come di cofa donat ili fopra que per mera giustitia se gli denea, or riconosce sempre, se graso effer vu bauer ciò per gratia 15 per dono ... Così ancora diciamo ; che Iddio i modi di concedere . Ma perebe , se bene susse le creasure in qualche m migliano il Creatore , nondimeno fempre tal fimiglianza fi truona in 1 ca molto, co iscema, anniene, che noi non potiamo ben dire, che vno de di concedere di Dio à l'huomo,fia quando egli li dà quello che era à lui tamente debito. Non effendo Iddio debitore mai di altrische di se ster lutamer o ben dire,che in quanto bà egli ordinato,che ciascuo quello,che alla perfettione della natura di lei si apciascuna, di esse ciò si dia. Percioche è Iddio debitoper offeruare l'ordine pofto da lui. Onde per quest'or ille anime humane, le potenze , & gli babiti naturali, fenfiser le membra. Et ciò offerua egli sempre senon quanto per qualche rispetto occulto à noi, bà egli ltro ordine dato.Il qual ordine, oscendo dalla divina ragione di public o bene,effendo Iddio il bene di tutto , che similmente si offerui. Et questo modo di conce rdine di natura, & le cofe,che egli concede in questa loni naturali . Et secondo questo modo da egli , non e è dicenole à inite le sue creature;ma le conferna, & ome conviene alle loro nature, & concorre à dar loro fale si chiama , senza ilquale esse,alcuna loro operaono, come disopra al suo luogo fu detto. Et le cose gnifa,se ben dipendono da lui principalmente,nondir per la ragione,che si è detta, è debito,che ci si diano, be da noi,ciò è dalla nostra natura,inquanto proprie, le operationi, che facciamo medianti i principi natuiinare, il vedere, lo intendere, se ben non le potremo in io non ci banesse date le potenze,con che le facciamo, fuo ainto à dar l'effere à tali operationi; nondimeno di o da noi, or che nostre sono, or bene, or giustamente ci, & tenerci cari . L'altro modo di concedere da Dio ci da cose , che à niun modo sono à noi debite naturaliera di concedere sopranaturali si appella , si come ansi concede, doni sopranaturale si chiamano. Quali so gli atti , che da tali babiti fi producono. I quali perche lanno, senza che in alcun modo naturalmente ci siano mo vantare di esi, ciò è non ci può giustamète parere lla nostra natura. El perche come poco appresso dimo ito infufo, & di quella maniera di cofe, che à niun mouuralmente, o il credere inquăto è atto della virtù del a quello,che noi medianti i foli principij, & le forze na cea San Paolo non punto di fouerchio , anzi molto ad i non deuessero gloriarsi,ne vätarsi della sede , come se conciofia che è stata loro data da Dio in cono . Quali - Sono tëperati,dotti,forti; 🗸 hanno altri doni natura 🖡 o gloriarfa di tali doni, et pregiarfene come di cofe loro. Vv Ø

& procedenti dalla lor natura. Percioche fe ben fono principalmete procedono anche veramente, come da feconde cagioni, parse dalla bumana, quali sono le potenze, & gli babiti naturali s & parte da g mini particolari, che mediantii principij naturali , se gli procacciano producono, quali fono tutti gli babiti delle virtù acquistati. O glimpi Ma non anniene già così di coloro 1 che banno l'habito della fode ; & che credono in atto. Percioche non possono esi dire, che tale babito tale atto fia loro, ciù è che fia in loro Stato prodotto dalla natura, d d lo per fe steßi , & medianti i principij naturali acquistato , d fatto. Co che medianti i soli principij della natura, in niun buomo si sarebbe ma to generare cotale habito, or numo huemo haurebbe mai potuto, o p produrre l'atto del credere le cose, che la fede insegna . Percioche qu que il credere sia atto dello intelletto comandato dalla volontà, non ne lo intelletto , ne la volontà potrebbono ciò fare , se da Dio per gra fossere alzati sopra la loro natura, ad bauere contezza, or à volere cosesche di gran lunga trapassano, & fono sopra quello, che può n mente apprendere lo intelletto humano, d volere la volontà. Non p noi adunque dire che sia nostro l'habito della sede, che habbiamo, del credere, che produciamo, se non ia quanto l'uno & l'altro ci è fla gratiofo modo fopranaturalmente dato da Dio . Et che la fede fia (so biamo)detto da Dio si dimostra in questa maniera.Due cose sono quel ricercano principalmente, per indurre ne i cuori bumani la fede. L'on si proponga loro quel che hanno à credere , altramente non potrebbo mai ciò fare quanto ad alcun'articolo particolare, & distinto. L'alti fi è , che essi accettino, or credano quel che lor si propone. Quanto al non è dubio, che è da Dio. Percioche effendo le cofe, che fi banno d re, sopra quello, à che può per se arrivare il lume dell'humana ragic Iddio non l'hauesse riuelate, mai non potrebbono esse venire m ment cun buomo. E necessario adunque, che à tutti gli buomini fiano riuelate o immediatamente, come auenne à Propheti, o à gli Ap O medianti i predicatori da Dio mandati,come auenne, à tutti glialt mini, che credettero all'hora, che egli mandà gli Apoftoli per susto dosordinando loro che predicassero lo Enangelio à tutte le creature. E anuiene ogni giorno à popoli, a quali col mezzo de proprij vefcoui, à à chi toccha, fà Iddio predisare, or infegnare la fua dottrina. Que feconda cofa, la quale è che si accetti, & si creda quello, che si prop poffono considerare due cagioni, che à cià inducono, vua esteriore, co elaquenza, & la perfuasione di colui, che predica, & i miracoli, q rono,tanti che fe ne ferono metre Christo fu pellegrino in terra, o pe tempo de gli apoftoli, effendo già egli salito al cielo, & dopo anco wesse opportuno, potrebbono in with di lui in ogni t& ione della fede . Ma perche pur fi leg ge, che di coloro e di Cbristo, & de gli Apostoli, & che vedeuano to per le mani di lor facea, parte si connertinano, 🕁 fedeli, bisogna dire, che ne la eloquenza, ne la persiano sufficienti , & efficaci eagioni ad indurre senza cettare le coje della fede , & à orederle . Onde necejja re, che vi fia vn'altra cagione, che internamente dinimi, or gli induca à confentire, or ad accettare quel iracoli si conferma . Et perche le cose della fede sono me si à molte volte detto ) la ragione humana per sé via naturale intendere, ma è neccessario, che ella à s se steffa, & jopra la sua natura da qualche altra muoua interiormente il cuore dell'huomo', & lo indu non essendo ne gli Angeli, ne alcuna altra virtù , & e ( come al suo luogo mostrato sù ) à muenere essicala volontà humana , bifogna dire , che ciù faccia Idolo bà creato l'huomo , cosi ancora solo efficacemenne à credere . Et da questo penso io , che resti dichia-, che è in noi,ci è stata infusa per mera liberalità , & è

rrghi l'anima da ogni lordura, & pura, & Lrenda. CAP. XXXI.

igionato della fede, & della cagione,da cui è ella prov remo de gli effetti , che da lei fi producono , de quali purgalanima, or pura, or nobile la rende. Percieche orda. O ignobile sempre, che si accosta à qualche cosa bile di fe: & all'incontro frourga, & fi fa Bella, 🖝 unge, o fi vnisce con qualche cosa di maggior pregio ne regiamo annenire etiandio nelle cose materitali, enso. Il quate diuenta più fino, & migliore, je celi g lordo all'incontro, & dominor pregios je del rame ntallo più di fo vile ricon mistura L'anima nofba 20 coje di fe plù degne, omenosfi rimefoola, y fe con affettione finctostaloro. Di maniera, che effendo di più valore, che qual fi voglia cosa soggetta al temad amore disordinatamente, ciò è non affine di Dio, halla mobilità fina, er no resta imbrattata, er lorda: Vv Eich

Et all'incontro quando con lo affesto se inalza ad amar cosa , che sup fia,quale è Iddio, pebe tale amore è di natura, che dall' vna parte tu anima, la raddrizza, & la fà in vn certo modo diuina, & dall'altra sbarba, & taglia dalle radici og ni sconcia affettione, che ella bauea ture, anuiene, che l'anima così purgata, & netta da ogni bruttura ella ananti, per effersi amando difordinatamente , troppo accostata a di se men degne, si era macchiata, diniene più bella, più pura, co più ebe non era. Hora perche l'affetto della volontà , il cui oggetto è il b fi muoue verso alcuna cosa, se non quanto è stata conosciuta dallo in per buona ; & perche di Dio in questa vita non si bà gran fatto altra tione, che quella, che ne dà la fede; diciamo, che la fede è il princip nobiltà, della bellezza, & della purità, che l'anima si acquista in lasc difordinato amore delle cofe del modo, or in conuertendosi ad amare La qual fede anche all'bora, che ella è fenza charità, & (come fi dice o informe, purga l'anima, non già da ogni macchia, che lorda in che modo fatta l'bauesse, ma si ben da quella della falsità, & dello er lo intelletto, in ch'ella circa le dimine cose, potesse essere incorsa, in a dosi indiscretamente alle cose inferiori , & sensibili , & in presumen di loro fcala, or per effe mediate il lume naturale, poter falire à com Dio quello, che di lui in niuno altro modo, che per riuelatione, si p fcere . Ma qualbora soprauenedo la carità di informe, cr di morta el fede era, diniene formata, & viua, purga l'anima generalmente a gli altri difetti ancora; conciofia che la fede formata di carità, subito a nel cuore humano lo purifica.lo lana, & lo netta da ogni muffa,gros immonditia, che prima in qualunque modo brutto, sozzo, & su rendea.

# Che il timore di Dio è effetto della fede. CAP. XXX

A volotà nostra, cui di muonersi verso il bene, so di suggirsi d si appartiene, essendo per se cieca, è impossibile, che ciò sacci lo intelletto, il quale è sua guida, non è quasi per mano ad eleg mo, so d suggire l'altro condotta. La onde perche il timore, del qu ra si parla, è vno de monimenti della volontà, per lo quale si arretr mo, so si fugge dal male, anniene, che in quanto cotal timore risguan dio, da cui cotal male venire puote, sia effetto di sede, so si prod lei. La quale è babito, che formando il nostro intelletto, delle dini gli da contezza. Conciosia che, secondo che per la fede, essendo co prima verità riuelato, crede il nostro intelletto, che dalla senerità d una giussitia siano preparate molte pene, so molti tormenti à malua

Digitized by Google

## BRO SECONDO.

sfa da cosi fatto lume di fede, che nello intelletto fi ouimento, per lo quale temiamo noi di non cadere detti tormenti. Et in questa maniera la fede è cagione perche alla sferza, or alla pena hà riguardo, seruile dalla fede , inquanto è ella informe , 🕁 nuda di carila fede hà seco la carità,prendendo qualità,& forme questo, ma vn'altro vi è più nobile, & più generoso condo che la sposa non attenderebbe ad altro amore . , per timore di non perdere l'amor di lui , ilquale ella e, o fecondo che il figlinolo conofcendo l'amor, o i iamando allo incontro , & bauendo in riverenza il ebbe cosa, onde potesse parere, che egli punto mandeue, per timore, non di altro, che di non alienarfi, de o di lui. Così anchora l'anima, che per fede formata liuola, 🕑 (pofa del fuo creatore , riconoscendo il grä o baffo luogo ella fia à tanta altezza lenata,fi aftien**e** nal fi voglia cofa creata. Et cio fa non per altro, ar torto, 🕁 offesa alla benigna volontà dello sposo, r di non effere Jeparata , & diuisa dallo amore di luiz urebbe il maggior male, che le potesse per alcun modo l timore, che casto, & di figliuolo si appella ; ilquale rità è prodotto, come (i è detto.

no diuerfi timori in coloro, che hanno pobene nelle creature; & che il timore in qualche modo confiderato è buono, & è dono di Dio. CAP. XXXXIII.

etto di sopra, che la fede produce il timores bora dicia ò fa presuponendo lo amore, & giuntamente con esso ne di sopra all'bora che delle passioni ragionammo, si incipio del timore, & di tutti gli altri mouimenti, che petitiue potenze. Percioche se vn'huomo no amasse ene, per tutto che egli credesse le pene dell'Inferno, no uciostache non si teme se non il male, che altro no è che riuatione del bene, che è quello, che si ama. Di maniera trouar vno, che non amasse ne la vita, ne alcun'altro sche alcun male. Et pche se ben gli huomini, amando tti vgualmëse desiderano il bene, non però tutti vgual mente

mente defiderano il medefimo bene . Anzi perche le potenze appe voi leguono, de vanno dietro alle apprensine, auuiene, che gli buom ne più quefla cosa, che quella, secondo che con lo intelletto, ò co sensi na ne apprendono più ona, che on'altra, & che par loro, che più si dare perfettione compinta alla loro felicità. Et perche molto più anel che bisognerebbe.occorre,che alcuns delle parti apprensine, pe sussione di qualche principio, nel giuditio delle cose si inganna, ter man huone per le miglioris & le migliori per le men buone de tal vol sa prendendo le buone per le cattine, o le cattine per le buone, aun la volontà che è per se circa ingannata dallo intelletto che la guida, la scortes è da lui condotta nella fossa della mala ellettione, onde si app me à vero bene, à quello, che è vero male, à vero ad amare il minor be che il maggiore.Et da quefto amore( ond'è che si (nol diresche chi am masce il timore, che si b à di non perdere l'amata bene. Et quindi ap che non folo dalla fede, ma anco dallo amore , procede il simore . Ma quella, che ci proponiamo, or ci eleggiamo per samma bene; or per nostro fine, dà regola, & norma à tusti i movimenti della nostra an gli buomini sono varii in tale elettione , proponendofi chi il creat chi le creature, auuiene, che in diuersi buomini fono diuersi amori:d fi producono, & fi deriuano diuerfi timori . Percioche coloro, che f proposto per loro vlimo fine, & per sommo bene gli boneri, o le rio d i piaceri del corpo, d altra cosa sreatazamando ciascuno senza terr infinitamente, quello in che egli reputa, che fia il fuo fommo hene, de do, che tutte le dette cose sono caduche, of fragile, of di continuo e molti pericoli di perdersi , ò in tutto, ò in parte; è necessario secondo, i no affai, che coli anche temano affai. Ma perche il timore ri/guard. cose, 5 bà duo oggetti; l'uno de quali è il male, che si teme, ciò è la pri della cosa amata ; & l'altro è la possanza da cui può venire la priuat la cosa amata, & il male; auniene, che secondo che questa possanza maniere, cofi ancora fiano più maniere, di umori . La poffanza onde venire il male, può effere divina, o bumana. Et la humano può auche due forti , buona, or rea, secondo che coloro, ne quali tal possanza si ri d buoni, d rei huomini sono . Percieche la buona possanza humana del giusto Prencipe, ilqual' è ministro di Dio, in punir i maluagi buan ritrar lore, & con lo effempio di loro, anche gli altri, dalle peruerfi anali firitronano innolti. Et del timoresabe fi ha di questa buona p humana, diremo noi poco appresso . La cattina possanza pur buman la de Tiranni . I quali affine delle loro peßime intensioni, poffono pris salbor ne privano delle ricchezze, de gli hanori , della visa . Es quin ne, che sono esi temuti, or il timore, che fi ha di loro, che non primi

## IBRO SECONDO.

172

ate , timore del mondo fi chiama. Forfe perche soloro, firitruoua,molte volte banno pofto il lor fine ne beni ndo auniene, quefto timore è sempre cattino, come ani 'amore, onde egli procede , G speffo induce gli inomia fare per asicurarsi, disdicenoli, & Laide cose . Pertal poffanza e per auentura infedele, coloro che temoon perdere la vita,ò altri beni tëporali, ne quali hanno iniegono facilmente la fede . Et se il Tiranno è Chriftia larlo, of à farsi ministri delle mabuagità, of delle scelepensano di occiderlo, d di torgli per altra via quella ndo riguardo, che se bene, il Prencipe è peruerso , non l grado è fato posto da Dio, non è lecito à primari huo irar nella morte & nella ruina di lui ; ma con virtù tole Iddio, d gli buomini,che hano di cid fare balia data lor l meritato castigo ~ Ma se la possanza , onde temono , oro il male, è in Dio, ò ne suoi ministri, quali sono i gimbe gli buomini,cbe banno posto il lor fine nelle cose del gli frenasse il timore , che banno, che non siano lor tole abocchenolmense trafcorrere in tutti i mali ; si flanno cancelli della giustitia, senza far offesa aperta,ne à Dio, questo timore, servile si chiama , pche servo è colui, che [e steffo,& secondo la propria inclinatione,ma è moffo cagione fuora di lui, contra quello,à ch'è egli per se ime la fernith inquanto fernith è contraria allo amore , 🝠 il timore seruilesinquanto e seruile, cià è inquanto, chi nal volentier il bene, che fà, & mal volontieri fi affiene fase timor cattino . Ma il medefimo timore confiderali sernile, ciò èsnon inquanto mal volontieri adopera il male; ma solamente inquanto pur si astiene da questo. . Percioche il lasciare di fare i peccasi , & lo abbracciase ben non si fa virtuosamente. O per carità, nondime. , & lo rende babile alla carità, & alle altre virtu. more è aßimigliato all'ago . Percioche fi come l'ago cuui,non è effe quello,che l'un panno con l'altro lega & co ertura,chel'ago fà,fi difpongono i panni à riceuere il fil'ago gli coginnge, or gli lega.Cofi ancora il timor serui quel che congiunge gli huomini con Dio; percioche queà rifernato; nondimeno per che egli è pur cagione, che tiue operationi si astengono, 🕑 facciano delle buone, se co che baurebbono ad essere fatte,almeno quanto alla so stanza.

flanza delle operationi, che fanno, viene à disporre gli buomini, & babili, & acconci à ricenere la carità. Onde, & per questo, & perche è di Dio, come anco la fede informe; àalla quale principalmente e produ dice, che il timor servile considerato, come si è detto, è buono.

 De duo timori, che sono in coloro, che hanno posto l'viti fine, & il sommo bene in Dio. CAP. XXXXIIII

SSENDOSI parlato del timore, che è in coloro,che hanno j fommo ben nelle creature, diremo hora di quello, che è in chi l' 🖌 Sto nel Creatore . Et perche niun'altra cofa fi teme, fe non il ma altro non è, che la prinatione del bene(come fi è detto) è necessario, ch timore proceda da amore, che è apetito di bene. Ma perche gli buomi no grandemente se stessi, bisogna sapere, che l'amor di se stesso, per que questo proposito si appartiene è di tre maniere . Percioche alcuni am mente se steßi, che non banno altra principal mira, ne altro fine, che d prio lor bene, or della propria beatitudine, la quale giudicano, che con beni di questo mondo, che sono le ricchezze, gli honori, i piaceri, or sm quali fiano i timori che da questo amore si derivano, si è detto nel pre te capitolo . Altri sono, che amano ben se stessi, il bene, es la beatitudin & in quella banno posto i lor fine,ma non amano gid se stessi più che anzi tenendo che Iddio sia il sommo bene , il beatifico oggetto loro, c ro beatitudine, più amano Iddio, che fe Stefi . Ma perche dico io, che pi no Iddio, che se stessi ? Conciosia che disprezzano se stessi, es la propri per lo amore di Dio, og fi elleggerebbono di effer più tofto spenti del in tornar in quel niente, di che Iddio fece ogni cofa, che di reftar fenza Di maniera che costoro, se ben amano se stessi, si amano in Dio, so per 1 disprezzano, is tengano à vile tutte le cose di questo mondo, senon a sono loro vtili, d necessarie à fine di congiungersi con Dio. Et il t che procede da questo amore, si è, che esi più che tutte l'altre pene tem effere difgiunti, o separati da Dio, cui sono vniti per gratia, o per cl La quale difgiuntione sapendo, che non può loro accadere se non per che offesa di peccato mortale, se ne astengono, non per timore di per qual si voglia creato bene,ma per amore, o per riuerenza del Creator questo è quel timore il quale dicemmo che casto & di figliuolo fi chian tri sono, che come questi , de quali prosimamente si è detto, amano se si Dio, or per Dio, or hanno posto il fin loro, or la loro vltima beatitudi Dio, or più che la morte, or tutti gli altri mali temono l'effere da Dio d ti.Ma perche non sono anche arriuati à quel grado di perfettione, in c sruonan coloro, de quali io disi, che non si curano di alcun bene creato,

## IBRIG IS BEIONED OLIA 173

che lecodo il mondo, inquato porrebbono banete er de bonori, og de gli altri beni temporali. Non che babbia cofi fații beni,ma perche tutto che l'habbiano posto in biaci, quisdo ne veniffe il bifogno (fe ben no farebbe fen olore)afare perdisa di tutti gli altri beni, per non pernono perche pensana di potere. senza perdere Iddio. l mondo,gli amano no perchegli amano,comiene, che gli perdere. Questo timore adunque, che din costoro, dio inquanto de beni temporali, ch'esi amano prinare ch'effi più à Dio si accostino che non farebbono se cià l'obediscano, affine che da lui i detti beni non siano lor tutte le parti baono ne in tutte le parti cattino, ma par altro, e (come imperfeste) da Sacri dottori chiamato, ini re sche tal timore (i convicue à nouitij, er che chi è tale. lare inanzi 23 di nícire de nonitij quato prima. Concia e all'altre impefettioni) è pericoloso, perche le barbe,et del mondo impediscono lo alzar della mente à Dio, iner ritardano il cosso delle buone operationi esteriori. ile che il simore di non perdere cofi fatti beni in lue go bedire più à Dia, ci faceia cadere nella offefa di lui. ( initiale ch'eeli d , divengha timore hamano del ma San Pietro . Il quale non per altrosche per simore di na rele,nego di conoscer Christo .

virtù theologica, & de' unij contrarij, che fo sone, & la difperatione. ... CAP.XXXX.V.

and a there is the entering of the second of the second second second second second second second second second

parlato della fede prima godella purità del cuor poista pe come effatti di lei, procedono dalla fedes refla horas mo della Sperizzaile quale prefupino la fedes della horas mo della Sperizzaile quale prefupino la fedes della horas Perciache, ficome peco apprefforved semos quello che ma beatitudine. Della quale, perche alla cognitione di f aturale per feulzati il nostro intelletto mo potiamo noi ito per fado crediamo quello che di lei ne ha Iddio riueque la cterna beatitudine perche effendoci flata da Dio ille fue promesfe i Exconciosa che alla beatitudine, perne di Dio, la quale è fapra le forze delle virtà apprensiura, non può l'huomo aspirare medianti le fole virtà ete, checon l'ainto della divina gratia, la quale ci è stata nomesfa, fe, non si credesfe alla fue impromesfe, non fi

## DELEHISTORIA DELL'HYOMO

potrebbe ne anche fperare l'ainto di cotal gratia. Di che è manifefi fperáza della quale hora parliamo, dalla fede pende. 17 procede. P non ragioniamo bora noi di quello affetto, che speranza parimete si per lo quale ft affird à cose temporali ; er molte volte à passione de bile appetito. Ma parliamo della fieranza, per la quale fidandoci d we promeffe, afpettiamo l'eterna gloria, ferbataci nell'alera vita, meffaci in questa ; & infieme la gratia , & ogni altro ante neceff arrivere à cal gloria. L'oggetto della quale forranza, perche è Iduin e posibile apprender col [enfo, ma folamente con l'intélletto; bifog eb'ella come in soggetto, sia, non in alcuna delle sensitive potenze felo intellettino appetito, che volontà è nommato. Et è il detto oggi quefta speranza riguardato in duo modi. In mo come vitima . Of gione, inquanto affira l'bnomo, afpetta, or fpera di bauere à goder er di doner effer beato appo lui . Et in vn'altro come prima cagione inquanto fora di peruenire à cie, mediante il dinino aiuto, or la gra procede da Dio. Es perche ciò facendo l'huomo non fi abufa, nè in af à quello, che non gli conniene, ne in isperando di ottener la cosa à chi con altro mezzo, che con quello, che gli conuiene, diciamo, che es ta bene, or virtuo famente. Et cio fi dimostra, perche ad effetto, ch rationi de gli haomini flano virtuofe , & buone, fi ricerca, the corri all'una er all'altra, ouero almeno all'una delle due regole dalle quale che glatti bumani fiano mifurati, O vetti L' vna regola diteragion b che è dentro in noi, percioche operando noi come ella detta bene , & famente facciamo. L'altra regola è la volontà divina, che tanto quanto la legge eterna; da cui conviene, che non solo le attioni de g mini, ma la istessa ragione humana sia regolata. La quale inquan volontà di Dia, & dalla eterna legge di/corda, non più ragione, ma Pagala, or maluagita deue appellarfi Hora effendocila doune y circa il douer noi sperare come site dette manifesta , non sola per la promeffe, con le quali ba Iddia voluite accendere in noi amore di fe, cofe, che ci ba promeffe ; ma etiandio per molti precetti fparfi ne fac ne quali ci fi comanda , che speriamo in Dio, non è dubbio, che ciò operiamo virtuofamonte, & cofi che tale perampas invinti , & che non humana, ma theologica, or dinina', handa per fuo principal's Iddio ( come fi è detto) sui forrando l'buomo fi accosta . Et in quest differente dalla carità, il cui orgetto è pur'Iddiosche per la carità l'a congiunge, & fe vnifce con Dio, amandolo per fe Steffo con umore citia, & non afpirando à tras da lui verun' altra cofa. La done per ranza fi accosta ben l'unima à Dio, ma come à principio , dal quale a sbe fi babbia à derinare in lei qualche abra cola, che ella ne vnole tr

### BRIG SEGORDO

174

il medefimo fa per la fede a Percierbe due sono le cose questo proposito fi appartiene) che potiamo noi trarre possono in noi derivarsi . L'vua è la cognitione del ve itudine. Si come adunque per la fede ci accostiamo à l principio, che ci fà conoscere la verità, che egli inla speranza ci accostiamo à Dio, in quanto è egli il spettiamo la beatitudine , che ci bà egli promessa , or rio, La qual beatitudine ci darà egli infallibilmente, astendendo à caminare co' passi delle buone, or merite Percioche se senza queste di poterni aggiungere l'huo on farebbe , fe non per errore di intelletto , & per man iciofia che effendo la bumana volontà per se cieca, è di luo monimento fia guidata dallo intelletto, obe è la sua perche lo intelletto erra anch'egli tal volta; se avviene atti fuoi fegua le falfe apprensioni dello intelletto erran ome cinca condotta da va cicco nella fossa del peccata fe l'bnomo con l'intellesso falfamente apprende, cha nze perdoni i precati , 17 dia la gratte , 17 che senze i l che non può nafcere de almosche del non dar fede alle non intenderle come la Chiefa le intende.) Et se con la falfa apprentions dello intellento, abufandali in confiebba , tal fidanza non farebbe atto di fperanza , virtà tione, diabolico vitio, il quale fi dice effer peccato in no per ello difprezza l'hnomo la dinina gratia, che dal de. Ma perche à Dio è più proprio il perdonare per mi il punire per giuffitia, fi dice, che il presumere d men en e il disperare. Come auverrebbe, se l'buomo danda n confidație, che tusto she rgli fi pentifie «deuesse Iddia che egli facendo di molue buone apere lo merisaffe i degloria . Il che non potrebbe nafcere , se non da falsa ap o, & da mancamento di fede. Percioche quanto è falfo eccani seuza la penisenza, & che dia la gloria senza i alson to più ancora nebe egli non perdont à chi si pente tindine à chi la marita. Et se bene cofi la disteratione. la errene di inselletto pracedono; nandimeno perche a, or della volonte friezono infieme, or quei dell'ivra da anella di vuaistessa catona dipendono, anuiene, che letto, dal quale si produce la disperatione, da altri ditti della volontà fi deriua. Q ual'è la difordinata affettio queflo Mondo , 🕁 maßimamente à carnali fi porta . Et.

XX 1

#### DELCHISTORIM DELL'HVOMO

qual è anche lo fmifmato dolore interno, or quella triftezza, che a chiama , la quale toglie l'animo , & gli fpiriti vpprime . Et questo a perche la beatitudine, che è in veder Iddio, è oggetto della speran semplicemente ; ma inquanto è insieme difficile , & nondimeno pur s ad ottenersi . Hora secondo che l'hnomo può intorno alla difficultà, possibilità di tale oggetto, falsamente apprendere qualche cofa, cosi pi ra mancare di tale (peranza, & ciò in duo modi. In vno, perche la sa , che nello asquifto della beastitudine fi ritruoua , può farli parere beatitudine non fia buona . Conciofia che fe bene ogni huomo la gina plicemente, of per se, cofa perfetta ; nodimeno considerata giuntame le molte fatiche, per le quali bisogna passare, per aggiungerla, può el ad alcuni, che non fis buona. Si come anniene sal volts all'bidropico le ben pare, che la fanizà, 19 la vita fiano per fe cofe buone, ma qua fidera, che egli non può racquistare la fanità, 15 vinere, fe quantu fempre affetato , non fi aftiene dal bere, fpanentato dalla difficultà astinenza, si risolue, che manco male, che di guarire à ftento, sia o infermo, come egli sta . or di morirfi anche tosto, or in tanto per fe alla gran fete ; che egli bà , venir benendo . Il che egli non farebbe , perche giudica, che la sanità, or la vita congiunte con tanta difficu fiano buone . Coloro adunque , che molto sono vaghi de' piaceri del quando intendono', che non possono audare in cielo, se non lasciano i à quali con tutte l'animo fono volti, parendo ciò loro difficilisimo, nono molte volte, che manco male, sia di godersi de beni presenti dell che con tanti affanni aspirare à futuri del cielo.Il che non farebbono per che fimano, che l'a pirare al sommo bene di qu'altre mondo, zià fi può fare, se non lasciando i piaceri di questo non sia buono. Et in maniera la trop po affettione, che si porta à fallaci piaceri, toglie dello intelletto, & fa parere, che il mal fia bene, & obe il bene fia n per conseguence, che la volontà tratta dalla falsa opinione dello a gliato intelletto , se ne desperi . L'altro modo , per lo quale si manca ranza, si è, che l'huomo reputa la beatitudine essere vn bene impos acquiftarsi. Il che auuiene per vna certa oppressione di animo, or mento nato da somerchio dolor interno, or da gran tristerza, che nello appetito ragioneusle si ritraona, dalla quale vinto, og gittato po son ofa l'huomo di alzar più il capo, o giudicando effere impo ßibi egli mai più ne per se, ne con lo aiuto altrni si vileui à far bene, da fperatione, la quale, per questo da facri Dottori intra le figlinele fe au dell'accidia.

NATES OF STREET

cofe, che fi poffono fperare, & da chi, & fe la za de Chriftiani fia infallibile, & certa. C A P. X X X V I.

a ( come di fopra fi diffe ) riguarda in due cofe , l'vna è uale si aspira, che è sempre il fine, per loquale ciascuno 'altra è lo ainto , mediante ilquale vi fi aspira , cb'è come o , & cagione agente . Ma ( secondo che in altri propositi ) duo sono i fini , l'vno assolutamente vltimo , 🕁 l'altre amente, percioche in rispetto di certe cose, che lo prece**do** unzi, è fine ; T in rispetto di certe altre, che lo se uono ; , è principio ; onde perche non è vitimo ne semplicemencerto modo chiamarfi fin proßimo. Et fi come duo fono uo fono i principij operatiui . L'uno , che è primo affolure Iddio principalißimo agente. Et l'altro,ilquale,perche e primo principio,puo chiamarfi principio secondo , 🕁 è del primo. Il bene, à che la speranza christiana principal e come vliimo fine di ottenere iutende, è solamente la eter 1a auenga, che ella non poffa lecitamente bauer l'occhio e, in verun'altra cofa, si puote ella ben risguardare,come stamente, ma in prossimo fine, in molte altre cose.Percio tia, la perseueranza nella gratia, & le virtù; ma la sanità, porali, fi possono lecitamente sperare ancora, & desidee nelle orationi , che à Dio si fanno. Non già per riposarsi de gli humani defiderij. Conciofia che chi così faceffe redalla granezza di così fatti beni, & della sua speranza ben sperare, & desiderare come solleuamenti , & sostegni ale, & come istromēti, fenza iquali,male fi po∬ono e∬erci dunque à ciascuno pmesso desiderare tato, et non più de i può baftare à menar coueneuolmente sua vita. Percioche ncipalmëte al suo fine,cb'è Iddio,et desidera d'hauer anche modeflamense,non gli defidera per se stessi,ma p poter so be è istrumento dell'anima, & comparire boneflamente ali bà da vinere,& da connersare,il che rende più agenole te opere virtuose. Et chi vsa moderatamente in questa ma orali,non è oppresso dalla loro grauezza,ma più tosto è so ro commodità, come da ali aiutato à leuarsi in alto. Et **ılla eterna beatitudine,c**he fola come vltımo fine, ferar **fi** rare come fine non visimo, etiandio, molte altre cofe, tofs риð

173

può la christiana speranza aspettare ainto allo acquisto della beatitudi folamente da Dio, ma ancora da dinerfe creature , pur che tale aiuto d come da istrumenti di Dio, & non come da primi, & principali agenti ti. Percioche chi altramente facesse, darebbe alle creature quello, che s se al Creatore si conuiene. Bene adunque facciamo noi,qual'bora ci ra diamo à gli buomini Santi, & buoni , pregandoli, che intercedano per me i discepuli di Cbristo per la Cananea intercedettero, & come lo A lo dice, che far fi debba da fedeli scambieuolmente . Et per questo anc fà Santa Chiefa,la quale prega la Madre di Dio , gli Angeli fanti, & me, che finita la peregrinatione, che fra tanti affanni, & pericoli fe terra, si ripofano bora beate in Cielo, & tutta via fa instanza, che inte no per noi, che tranagliamo per ischermirci dalle minaciose onde di q pestofa nanigatione bumana. Et fi come in cofi fatta maniera è leci buomini di sperare ne gli altri buomini,come in istrumenti di Dios& i de cagioni agenti,cosi ancora è lecito di sperare la eterna beasitudine lamente à noi steßi ; ma anche ad altre persone à noi congiunte con . di carità. Percioche quantunque l'oggetto della speranza assolutan fia altro, che il ben difficile di colui,che spera,ne la speraza sia altro, estensione(per dir cosi) & va mommento della virin appetitina, ver mino proportionato alla cosa mossa, che è pur il bene di colui, che sp per questo, chi ba speranza drittamente risguardi, non l'altrui, ma il bene, nondimeno perche lo amore lega infieme lo amante. E lo ama vn certo modo di duo fà vno , bifogna dire , effendo l'un'amico cong carità con l'altro amico, & come vna cosa istessa con esso lui, che pos o perare, o defiderare la beatitudine di colui, o quei di coftui all' quasi come la propria. Anzi non pur di vn'altr'huomo solo, ma secod carità lega insieme, or vnisce tutti gli huomini,ne quali ella si truona; che sia conencuale, & laudabile appresso gl'huamini, & di molto mu presso Iddio, il desiderare, il pregare, o lo sperare à tutti, che sono in la eterna beatitudine. Et la speranza in questa maniera è non solam gli buomini buoni mentre viuono di questa vita mortale, 19 terrena; z in quelli, che essendo trasportati alla gloria, & fatti beati, viuono di e tra immortale, or celeste, or ne gli Angeli santi altresi, i quali si com no, or defiderano, coli non lusciano di aiutare, or con la cura, che b noi, & con le orationi di procacciare appo Iddio la nostra falute. A Ra differenza vi hasche coloro,che anche viuono in questa came, as all'altrui,come alla propria beatitudine,con vna istessa Theologica vi rano, or questa, or quella, la doue gli Angeli fanti, or le anime bease, la loro speranza, per la quale aspettauano la propria beatitudine ad 😴 per conseguente cessata, sperano esi ben la beatitudine nostra anco

#### LIBRO SECONDO

speranza virtú Theologica , la quale in loro che banno r fine, non è più, perche è diuentata godimento, & fruiperanza di m'altra maniera,nata da ardore di carità. Et fi ragiona , fe fi confidera dalla parte nostra , non molto Prima perchevífendo ella (come già detto babbiamo)nel ppetitiua potenza, come in soggetto, & non potendo la atura tronarfi altrone, cbe nella potenza che conosce, non s volontà,ne à qual fi voglia cofa,cbe dalla volontà imme , per alcun modo non fi conuiene di effere certa per fe,ma icipatione, inquanto dalla certezza, che altro non è , che alcuna tenebra, & senza alcuna ombra nello intelletto fi o illuminate non pur la volontà, ma tutte le altre potenze Si come dalla potenza vistua , che come in proprij orgagli ocohi , vengono drizzate, & illuminate per participaparti del corpo, che naturalmente sono per se senza luce, de anniene, che le mani per tal participatione fanno con pro, G non prendono vna cofa per altra, G come à dire o, ne per lo libro la penna, er i piedi douendo andare à nno, à (mistra, Per participatione adunque, & nel mobiamo, pud similmente la volontà , & possono gli babiti , alla volontà procedono effer certi. Ma i beni, che da unza fi attendono;non fono mai prefenti,ma tutti , d futuvolte è,che fiano affatto in noftra balia;onde è, che la fpe est ne può fouente ingannare, o fallire . Et ciò può nasce he per molti accidenti può accadere,che fiano caduchi , 🕑 alla cui mano ci banno d venite, il quale tal volta non sap er potere,d fapere d voler darci quel,che speriamo.Et pub oi, perche forse fiamo, à facilmense diuenir potiamo incatti,d perche quando anche capaci ne foßimo non conoscia ità . Di maniera che per molte ragioni,le nostre speranze te incerte . Ma tornando à quella , che è virtù theologica. petta la eterna beatitudine, dico, che dalla parte di colui, idine ci bà da venire , che è Iddio, la speranza nostra è pie rezza . Percioche fi appoggia , & fi fonda nella milerinnipotenza di lui, dalquale niun' é, pur che habbia fede , che in alcun modo dubitar possa, che egli non sia miseriotente. Si come dalla parte del Solenoi non potiamo dubi vedrà la sua luce. Ma dalla parte nostra, secondo che nin gli fard vino, d altramente babile à ricener la luce del Sole o (i risrnona , (eccetto cui bà ciò Iddio rinelato) che po∬a c∬er

Digitized by Googl

effer certo fe egli farà capace della mifericordia di lui . Perche (con luogo fi diffe) ninno è, che fappia certo, fe egli fia in gratia, 5 pch anche ciò fi fapesse,non è chi sappia se egli sia per esserni all'hora.ch do à questa, passerà all'altra vita. Resta dunque, che dalla parte n le speranza in questo mondo sia certa solamente in coloro, d quali s comune legge per particolar prinilegio bà Iddio ciò riuelato. Come Paolo , secondo che egli afferma nella prima alli Corinthij, & nella ancora, one raccots, che da Dio li fù detto, che gli baftana la gratia de fatto per ciò sicuro, dicea alli Romani, che egli sapea, che ne la m gl'Angeli,ne' Principati, ne le virtù,ne le cose presenti,ne le future, sezza,nè la aliezza, nè la profondità no l'baurebbono pointo separ charità di Dio, che è in Giesu Christo. Ma nell'altro mondo la spera loro, che stanno nel purgatorio, è bene infallibile, & certa. Et non è glia, perche dopo il fine di questa vita, niuno è, che non sia ben certo so fuo. Conciofia, che a'dannati per cumulo della lor miferia, è tolto ranza, & Sono certi di non do ner banere mai scampo dalla condann dalla pena loro senza fine, & eterna . Et i beati, la speranza de'quali in godimento, & fruitione, fanno certißimo, che non hà loro da ven mai la beatitudine, & la gloria, la quale essendo participatione del della beatitudine di Dio, she è eterna, non è foggetta ne à tempo, ne ma è tutta presente, o insieme, o non resta loro più che sperare per lo,se non di doner'essere rinestiti,de'proprij corpi,cbe giacciono mo ra. La speranza de quali non è la virti , di cui parliamo bora noi, si bebbono viuedo quà giuso, la quale d solamente in coloro, che sono gio, non arrivati alla patria ancora, & hà per principal'oggetto la g l'anima,che confiste nella visione, & nel godimento della diuina esse non la gloria del corpo, la quale se ben per se sarà grand sima, in co tione nondimeno di quella dell'anima. sarà cosa piccioli sima, & qu

> Della speranza informe, & come da lei si generi la charità. CAP. XXXXVII.

A fede informe dà luce à gli buomini, sr gli fà credere le pene, menti, che nelle facre foristure à maluagi da Dio minacciati f parimente il guiderdone & la beatitudine promessa à buoni. sredéza, che si bà per tal fede, che i cattiui debbano essen puniti, si pro credenti (come dicemmo) il timor seruile, s della credenza, che per la ma fede si bà, che à giusti babbia Iddio ordinato di dare in premio se s genera in chi crede, amore di tal premio, s speranza di conseguirlo. ebe con tal'amore si ama Iddio, non per carità, nè come l'un vero ami

# IBROSECONDO

ene dello amato , ma pet concupiscenza , & per lo bene, di trarre dallo amato si come si ama il vino, per lo diletsi bà in berlo, 17 il canallo, per la commodità, che l'huomo stal'amore è molto imperfetto , anzi non è propriamente li se stesso. Percioche altro non defidera cotal'amante, che suo il benesche è in colui, che egli dice di amare. Et la procede di douer coseguire tal benessi come nata da amo be ella imperfetta, o informe. Percioche p effa non forra', spera l'huomo, che è senza meriti, di douer godere 'è in neder Dio.Ne p tutto ciò cotale speraza è presontio o, che spera senza meriti, anzi in questo è ella dalla pre che il presontuoso si stima da tato, che senza che egli si pë debba darli la gratia, 🕑 la remißione de peccati, 🕁 Senza a doue chi hà la speranza, che chiamiamo informe, cono,ancora che non fiano in lui di prefente la penitenza, 19 i la gratia, 🗸 la gloria, ma non già senza la penitenza , ne be spera, che debba Iddio conueriirlo , & ridurlo a peniralia,onde nascono i meriti , & poscia per li meriti la glo e questa speranza sia impersetta, è nondimeno, si come ne, onde ella nasce, buon dono di Dio. Percioche secon lo timor feruile, che bà di non effer punito, fi astiene dal ano indotto al uero amore di Dio,che carità fi appella;co o tirato da questa speranza informe. In quanto per la ba del guiderdone, si accende ad osservare i divini prear Iddio per se stesso, & per la bontà,che è in lui,compia in se beatissimo, or pienissimo di ogni perfettione, or de andosi di fare quel, cb'egli può, affine, che sia conosciuorato dalle sue creature. Et questo è lo amar Iddio per come prima sopragiunge, forma di se, aunina, & sa per za, che prima era informe. Inquanto effendo l'huomo o di Dio amico, & confidando, che Iddio all'incontro fia anto più , che non facea prima, di douer esser satto da lui gni bnomo più si confida di douer riceuer benefitio da \cdots 🗹 da' suoi, che da i non amici, 🖉 da gli stranieri . cendo adunque dalla speranza la carità, conneneuole fiasche dopo effersi di .

quella trattato, di questa fi tratti, che da lei nasee.

YY Che la

Digitized by

## DELEHISTORIA DELL'HYGMO

Che la carità è habito, che procedendo principalmente o grazia, forma di folu humana volontà, & che è virtù e lentifsima fopra tutte l'altre. Et che tutte riceuono d forma, & perfettione, & che è amicitia intra Iddio l'huomo. CAP. XXXVI

γ 🗸 o pinione di alcuni grandi , 🥑 catolici Dottori , che la carit 🕴 sha Iddio assolutamente , or che esso senza altro mezzo muou mana volontà, & la leui sopra di se stessa, ad amar hi, come n la penna, onde scrino. La quale, se bene come istrumento, è princi atto dello serinere, che io faccio, non è ella però padrona di tal'at Stando à lei, ma à me, che muono lei, lo scrinere, & il non scrinere. tal'opinione sia falfa, si dimostra. Percioche se così fosse , la volontà mossa solamente, & non mouerebbe ella p alcun modo se stessa, à fa fno di amare Iddio, fi come è mossa la penna, ne muoue ella per alcu fe stessa à scrinere . Il qual'atto di amare Iddio , perche in esfo , se co non haurebbe alcuna parte il libero arbitrio humano, non potrebbe riteuole per alcun patto. Di maniera che venendo da tale oppenione ogni ragione di merito humano, seguirebbe, che ( come dicena l'h luthero ) l'hnomo non posesse far opere meritenoli mai; contra la do tutti i Dottori catolici. Et perche al merito corrisponde la mercede rebbe ancora, che non ci essendo il merito, non ci fosse ne anche la n Il che repugna alle sacre scritture; nelle quali molte volte si fa mentio mercede . Si come adunque Iddio , ( il quale perciò si dice , che dispo cofa soauemente, ) muoue tutte le sue creature à i fini lor conuencuo do loro certe qualità, & certe forme, per le quali ciascuna di esse è i al fine , da lui ordinatole , fi che facilmente, & con piacere fecoudo i do fà la sua operatione . Così ancora amando Iddio gli eletti suoi, 👉 dar lor il bene eterno, per muouerli à far opere meriteuoli di cotal be tra per gratia nell'anima di ciascuno di loro. El babitando esso ini dalla presentia di lui nella essentia dell'anima da Dio habitata, or vi s vna qualità, & vn habito, che di se la forma, & si chiama gratia nelle poteze dell'anima che si derinano dalla esfentia , procedono cer dalle quali prendono qualità, & fi formano le dette potenze, & fi d no à far facilmente, & con diletto quello, che per se non poteuano. che lo intelletto vien formato di fede , per cui crede l'huomo di Dio di che,per se stello, mediante il lume naturale,non haurebbe potuto alcun modo bauer luce . Et la volontà vien formata di speranza , co tà . Percioche per la speranza aspira l'huomo, o si confida di doner d s gli posendo., ( se rinelaso da Dio non era ) venir pur in perare. Es per la carità si muone co la volontà ad amar o oggetto fuo. (Quello, che con le sole forze della natur à defiderare di goder di effo, per gloria di lui. E' dunito da Dio creato , & infuĵo nell'anima , nella quale egli Il qual babiso informa la volontà. E la difpone ad amar to Et perche tal'atto di amar Iddio è huonosessendo ben ma , & suprema regola de gli asti bumani,che è la legge Iddio, cui tel'atto arriva, & tocca, congiungendo l'buo affetto di amore, diciano , che è anche virtnoso . Percio la virtù bumana, la quale e principio de buoni atti buma ne corrispondere alla regola , & alla misura di cotali atti, , che la carità , onde tal'atto procede, non fia virtù.Anzi ra sutté le virsù . Percioche effendo due le regale de gli l'ona , da cui pende , & bà da effere regolata, etiandio l' na ragione, diciamo, che tanto ciascuna virtà (che tutte i atti bumani ) è più degna , quanto più immediatamente a Dio ch'è prima regola corrifponde. Di che fegue che la & la carità, perche effendo il lora oggetto Iddio, frasmense, & ben corrispondono à lui, & alla lez ge etere, o di più pregio, che le virtù morali, o le intellettuai non immediatamente da Dio, ma dalla bumana ragione dipendono . Di che segue ancora , che insra le tre sheolouella fia più dell'altre eccellente , & più nobile, che più ec più nobilmente aggiunge à Dio . Ma perche fempre è più nobile quello, che per se è tale, che quello, che è per aliro, a nobilià humana più eccellente, 15 più degno è colui, che ù propria , che chi , effendo effo fenza virtù,non è nobile, de gli Aui, & de gli altri maggiori fuoi. Cofi ancora nel lella eccellenza di queste virtù, la qual pende dallo accoio à Dio,bifogna dire , che la carità , per la quale fi accofta a à Dio,per Dio,15 non perche in Dio cerchi qualche altra ellenza , che non fono la fede , & la speranza.Per le quali à Iddio , non semplicemente per Dio, ma per trarre da lui vero quanto alla federar la propria beatitudine quanto alla è tanto sopra l'altre virtù eccellente la carità , che comanll'altre due theologiche, & à tutte le altre, à morali, à in fiano. Et questo auuiene, perche effendo il fine nelle virtà, ma, si dice, che la carità dà forma à susse l'altre, perche altre fono da lei ordinati al fno fine , cbe è il ben divino . In quanto Yr z

Digitized by Google

'quanto comanda ella all'anima, che faccia le opere della giustinia per y bonor di Dio , & della temperanza, i della fortezza fimilm che per la fede credu quello, che è da Dio riuelato, or che per la f aspesti le cose da lui promesse, pur per amore, & per bonore di D il ben dinino. Il quale è l'oltimo fins, & quel, che principalmente : cerca la carità. Et in questa maniera non solamente da ella forma, 'la forma dell'altre virtù , non già forma effentiale . Percioche la gia la foriezza, or le altre virtù morali,hanno la lor forma effentiale o denza. Per la quale, come che senza la carità non siano perfette vi elle nondimeno buone, 45 vere virtù.Conciofia che tutte le virtù fo J buone, inquanto (ono ordinate al bene. Ma perche il bene, & il vna cofa isteffa . fi come fono due forti di fini , l'on vlumo , & l'all mo, cofi ancora sono due maniere di beni ; vno vniuersale, & perfe Iddio, il quale è il bene di tutto l'oniner fo; & m'altro particolar de to, di questo, ò di quel particolar' buomo, 🕑 come à dire, di Gionani, E di questa ò di quella particolar communità di buomini . Hora qu 'sbe ordinano gli buomini d Dio , bene vniuerfale , & perfetto , qu rità, er quali sono tutte l'altre all'hora, che dalla carità forma r sono perfette virtù. Ma quelle, che ordinano gli huomini, come qualche particolare, or imperfetto bene, se tal bene è vero bene, conservatione della città, p laquale l'huomo vsando fortezza mette la vita, & fi come è la integrità, & la dirittura dell'buomo , ò in rif flesso ordinata dalla teperanza p lo ben proprio, ò in rispetto di altri sa dalla giustitia per lo ben comune ; ancora che non essendo cosi fa formate di carità, ciò non facciamo per amore, & bonor di Dio, fo mondimeno vere, or buone virtu, ma non perfette, perche non fo nate al bene vniuerfale, & perfetto, che è Iddio. Ma se il bene, a no ordinati gli attt bumani, come à fine, non è vero bene, ma f apparente ; la virtù fimilmente , che ordina tali atti , non è vera 🥆 · falfa (miglianza di vera virtù . Et per quefto non è vera fortezza gli anarı, che fi pogono ad infiniti pericoli di mare, o di terra per a nè vera la giufitia di coloro, che si astengono di torre lo altrui per non effer puniti come ladroni, Et non è meraniglia, che nella man detto babbiamo, la carità, la quale dirizza gli ammi humani ( con al ben diuino, si stenda à gli atti di tutte le virti, dando lor forma, dando loro , & drizzandole . Percioche nelle arti veggiamo med te, che quella di loro, alla quale si appartiene l'oltimo fine, coman sre , che tranaglino circa i fini proßimi , che fono mezzi da arrina vitimo . L'arte militare per effempio , cui fi appartiene come vitin vittoria, indrizza à tal fine tutte l'altre arti, che sono ordinate à

# TBROSECONDOLISIC 179

lle, che fanno le fortificationi, l'armi , & tutto lo arnese edando à ciascuna di esse , che faccia quello, che à leis toe id effetto, che le cose fatte. Japparecchiate ben servano ia, che è il suo fine. Et che la carità comandi à tutte l'a l zi, come à fine , al ben di Dio, nafce, percbe ella è il vere ale no è mai fenza beninolenza, onde per lo defideriosche à Dio fi dia bonore in tutti i modi silebe è atto di benui non pur tutte le wirth, ma tutti glistti humani, prodotli bonore, gral bene di Dio. Ma percee il verto amore, fe corrisposto all'incomre di simile amore delle sofe amata. 15 lo amore , che gli buomini portano à Dio , non è m**ai** nza , effendo noi fempre prenennti da lui in amare , anzi be Iddio porta à gli buomini sagione dello amore, she gli Dio, or di ogni altro bene, che in loro fi ritrudua, fi dice, ra amicitia intra l'huomo, & Iddio . Et perche ogni ami ualche bene commune à gli amici, si come l'amioitia di giunti por langue, 17 di vna famiglia, è fondata sopra il be ia, o di quel langue, il quale è commune à tutti, che fono r discesi del medesimo sangue , er l'amicitia de Cittadini 2 ne della patria commune à tutti di quella patria, 5 l'amira il bene dello esfercito ; per loquale.perche è commune à rcito, fi vniscono esi insieme, combattono, si difendono, & uolmente l' on l'altro. Così ancora l'amicitia,cbe è intra Id fondata nel bene della eterna beatitudine , laquale effendo a di Dio Jolo , è da lui per la infinita fua bontà,fatta comng à gli buomini buoni . Et da quefta amicitia , perche si ap ici, & è lor proprio di mirfi, di viuere, & di conver/are be gli huomini, che fono in carità, come che in rispetto della fenfitiua non fiano domeffici di Diosò de gli Angeli,nondi lella vita spirituale, che nella mente consiste, sono esi vera , & domeftici loro, & con effo loro conuerfano quanto f 1 mortale. Nella quale, perche per lo impedimento del cor lio a gli huomini,ne si mostra apertamente, come egli à, wersatione, si come l'amicitia sia anche ella mancheuole, ta in terra. Ma & questa , & quella diuerrà finalmen bora , che Iddio fi mostrerà apertamenie loro , perfetta, & compiuta in Cielo.

Digitized by GOOg

CPE

Chenell'amicitia, che è intra Iddio, & l'huomo, l'amore, ch i'huomo porta à Dio, è regola, & cagion di quello, che eg porta à fe íteflo, & all'altre cofe per carità. CAP. XLIX

AMAOITIA che l'huomo bà con Dio principalmente; & per 🚽 con le creature , che carità è chiamata , di cui bora trattiamo, é vente dalla bumana amicilia, che è intra gli buomini. Percioc mifura Maregola della bumana amicina è lo amore, che ciafcuno d amici porta à se steffo. Consistendo la perfettione di essa in questo, che ci no de gli amici fia quanto alla volontà disposto verso il suo amico, co verso se stello. Et perche molto ciascuno naturalmente ama , or vuol be fe,anniene,che se gli amici si corrispödono in amore , 🕁 scambienolme vogliono bene, come ciafcuno lo vuole a fe medefimo, fi dice, che eglino diffimi amici fono, or che la loro amicitia è ridotta a fuprema fuczza, es fettione . Ma accadendo ciò rade volte, poshi pari di perfetti amici fi a nerano in tatta la memoria de gli buomini . Ma quantunque l'amor pro che ciascuno de gli amici porta a se stesso, sia la misura, y la regolla della mana amicitia, no anuiene perd, ch'egli sia ancor regola, & misura della na, che charità vien detta, ne che lo amore, che l'huomo per charità por Dio , si deriui dallo amore, cb'egli per charità porta a se stesso . Ma con ne contrario,l'amore , che l'huomo per charità porta a se stesso , si deris quello, che egli porta a Dio. Nella humana amicitia dunque lo amore Steffo è la regola, & il principio dello amore , che lo amico porta allo am Et nella diuina, lo amore, che l'huomo porta a Dio , è la regota, & il prin dello amore,ch'egli porta à se steffo, or a tutte l'altre cose per Dio . Et qu suniene, perche quello, che si troua esser primo in ciascun genere, è semp gione, misura, & regola di tutte l'altre cose, che sono nel medesimo gen La onde perche lo amore, che l'huomo porta a fe è primo & maggiore d ti gli bumani amori, che egli porta à tutte l'altre cofe fuora di lui, fegue, i gli sia etiandio cagione, & regola, & misura di tutti gli altri, si come a ra la vnità,che l'huomo hà in se stesso,per la quale è egli vn solo, eg non e prima, or maggiore della vnione, che per l'amicitia si genera intra gli a ci;per la quale di più, che esi sono, diuengono vno. Et all'incontro lo am che l'huomo porta à Dio, si come è primo cosi bisogna dire, che sia cagion regola, in may giore di quello, che egli porta à se fiesso , in ad ogni altra da lui amata per carità Hora perche la carità è amor di amicitia, la qual è mai senza beniuolenza, bisogna, che chi ama Iddio per carità, voglia a qualche bine conuencuole a lui. Ma di tutti i beni, che conuengono à parte sono dentro in lui, 5 parte fuora . I beni fuora di Dio sono, che egl **v**bidit

# IBROSECORDO.

180

onorato, secondo il modo loro, da tutto le sue creature. e,cbe Iddio non bà coſi fasti beni.Concioſia cbe i maluai buomini non lo laudano, non lo benerano , 19 nen le d il loro non dar lande, bonore, T vbidienza à Dio pane , conciosia , che à lui non mança percid cosa alcuna; ma tture,che mancano di landarlo,come denono, 47 di hona Percioche l'honore, la lande, & la vhidenza è in chi la bi la ricene . La onde se chi bà da bonorare, non honora egli douerebbe bauere , & in colui, che per la perfettioegli bà,merita di effere bonorato,non manca nulla,effen ellente,perfetto, & deguo di bonore. Perche adunque dio non babbia questi beni : che fono fuora di lui,come fi che amano Iddio per carità,defiderano,che fe gli dianos A lorosfi sforzano, che cosi sia, laudando esi , bono tam ng confortando chi eßi deono, à laudarlo, honorarlo, **es** Et cid fanno esi ben per gloria di Dio, ma non già per n fanno, che Iddio è pieno, & non bà bifogno de gli bua gli buomini se gli fascia bane; ang i cbe, ò, bene , ò male, utto ba da rifultare in gloria , à della mifericordia di Dio ella giustitia in punirli . Ma cià fanno accioche fi offersposto alle coseser per benefitio di coloro, che haurebbodi tal fernità, quando mancaffe ogni altro premio, ricenciofia che la perfettione de fudditi , quali fono tutte **le** iste in render si quanto più possono soggetti à colui , del i . Et questi beni di laude , di bonore, 🕑 di vbidienza 📢 e banno carità,talmente desiderati à Dio , che muno gli quanto torna in bonor di Dio,come interniene quando 🖡 lienza,per l'honor di Dio. Quegli altri beni poi, che dintro in Dio,come è il divâno effer suo,la fapienza, la bon n fi vogliono à Dio defiderandogliele;che farebbe fcioo e il defiderio non è se non delle cose, che non sono . Ono tatti i detti beni,anzi fono eßi vna cofa istessa con efza, & natura sua, non se gli desiderano come cose, che fe gli vogliono, inquanto l'buomo fi rallegra, or fi com a . Il qual rallegrarfi , & compiacerfi nafce & procede r'atto di volontà, più perfetto ancora, che non è il defide dunque di amicitia,cbe facciamo noi ver∫o Iddio, per lo questo bene, il quale è, cbe egli sua essentialmente , 🖉 per leffa fua beatitudine, che è la pienezza di ogni bene ; E ifi produce, of fi derina in noi amor fimile verfo di noi fleßi .

flessi, & verso tutte le altre creature, capaci di beatitudine, come vers che à Dio si appertengono, & che gli amici vogliano, che le cose lor proprio dell'amicitia di save, che gli amici vogliano, che le cose lor communi à gli amici. Noi adunque per lo amore di Dio, per la glor imfinita boato, liberalità, & magnificenza sua ci compiacciamo, & ci s mo, che gli Angeli santi, & le anime beate, che gid sono arrivate al tec babbiano la beatitudine similmente, si come da Iddio, & desideriamo desima beatitudine à noi, & a tutti coloro, che essentuta sia beati seconde di Iddio. Percioche questo è proprio della dinina natura fi può communicare ad alcuna inferior natura, si come non si può fare creatura sia Iddio. Ma desideriamo, che si come Iddio per natura è b veder se stesso si si desi ano i, d'insere tutte le creature, che di tanto bene so paci.

- Che l'huomo, che è in carità, ama Iddio per se immed mente, & se se alcun termino, & più che non ama q fi uoglia creatura, & più che se stesso ancora. C A P.

**...**.,

E V E N DOSI parlare della carità, ciù è dello amore, che l'buoi ta à Dio, come ad amico, perche quello, che non fi intend conosce, non si pud amare, ne pud lo amore esser maggiore da gnitione, che si ba della bontà della cosa amata , ò vera, d apparente, e fia, è neceffario ananti, che dello amore di Dio fi ragioni, che della cogn che fi bà di Dio.qualche cofa fi dica , & appreffo dell'ordine,che cofi fi gnitione, & lo amore,che da lei pende,banno infieme . Bisogna dun pere, che la mifira della vera cognitione, che si può hauere di ciascum dipende sempre, & risponde alla misura dello esser della medesima cos sioche quanto vna cosa hà dello essere, tanto puote ella conoscersi, or Et similmente la misura dello amore, che si può portare à ciascuna co fonde alla misura della bontà, che è nella cosa amata , d vera , d appa sbe fia cotal bontà . Percioche quanto vna cosa è veramente , o par Ma,tanto puote ella effer amata, & non più Di che fegue,effendo to ef Dio infinito , or la bontà similmente infinita , che egli quanto a se, posso Pe infinitamente conosciuto , or amato , ma non già quanto à noi , cbe gio delladinina luce siamo assai più deboli di vista , che i pipistrelli al 1 del Sole. Conciofia adunque che ogni nostra cognitione ha principio c fo , ènecessario, che volendo lenarci alla cognitione di Dio, comincian le c se sensibiliser che facendoci scala di quelle a passo a passo ci alzia le ci I B R.O. S.E.C. O.N. D. O. 181

enfo, o intelligibili, fin che da gli effetti , falendo per via q**ni,di vna,in altra,ci conduciamo alla prima** altißima ca Ilquale è finalmente l'ultima cosa,cbe possa essere intesa, gi. Et questo è il processo della cognition naturale. Ma za dell'humano intelletto, d per le occupationi necessarie a per gli altri impedimenti poshi furono in rishetto di ini,cbe Jono stati al mondo,che si conducessero mai tanto al er la difficultà,che veniua loro dalla grandi∬ima (propor anza, che è intra le cose dinine, & i sensi humani, & le alprensine,massimamente dopo il primo peccato,non intese ntendere, se non debolmente, & le più volte non senza errore . Onde per proxedere alla miferia del nostro stato, pranaturalmente quello, che naturalmente non poteuamo, uelare i molti altissimi suoi secreti. & insieme infonderci la credendo quello,che egli hà rinelato di se, gli huomini co lossipossono senza alcuno errore bauer luce di molte più s bebbero in molti anni con molta fatica molti grandifibe la cognitione,che fi bà di Dio , fia da gli buomini acq**ui** alerd infusa loro sopranaturalmente.per federbisogna,che uanti allo amore , anzi la amore di Dio è il termino della i di lui . Percieche que il monimeto dello intelletto finisces egli bà la pfettione di cotal notitia, l'intelletto si riposa more.Il quale incominciandosi immediatamente da Dio, or di lui scendendo alle seconde , & indi alle prosime cacircolo,fi conduce finalmente , fino à gli oltimi effetti . Di e allo intelletto le sensibili, 17 baßisime cose erano state ca er molti gradi, si leuasse alla cognitione dello altisimo Idtà innamorata di Dio, è Iddio cagione , che ella calado per cofe create, scenda ad amare etiandio le bassisime , & vh more di lui, amando Iddio senza alcun mezzo, 19 le crea Dio, 15 conoscendo Iddio col mezzo delle creature, 15 l cun mergo , come frdiffe. Percioche chi amaffe Iddio , errifietto di qualepe cosa creata, non bene lo amereb-Sempre più possere la cagione, che la effetto; più ame er cagione della quale amaffe Iddio, che lo fleffo Iddio. Si amore, che io porto ad vno mio amico, fosse cagione, che r suo, etiandio i suoi figlinoli, non hauerebbe dubbio, che la me al padre loro, et mio amico, farebbe maggior di queldel padre portaffi à figliuoli. Ma perche cio bene fi intéda, lono principalmente le cagioni, chiamate da datti finale, agente, Zz

Digitized by Goog

flefti, & verfo tutte le altre creature, capaci di beatitudine, come verfo t ebe d'Dio fi appertengono, & che gli amici vogliano, che le cofe loro proprio dell'amicitia di fare, che gli amici vogliano, che le cofe loro communi à gli amici. Noi adunque per lo amore di Dio, per la gloria infinita boate, liberalità, & magnificenza fua ci compiacciamo, & ci ral mo, che gli Angeli fanti, & le anime beate, che gid fono arrivate al term babbiano la beatitudine fimilmente, fi come bà Iddio, & defideriamo la defima beatitudine à noi, & a tutti coloro, che effendone capaci non l'b ancora. Non vogliamo già effer noi, nè che alcuna creatuta fia beata p fentia, fi com'è Iddio. Percioche quefto è proprio della dinina natura fu fi può communicare ad alcuna inferior natura, fi come non fi può fare, c creatura fia Iddio. Ma defideriamo, che fi come Iddio per vatura è bea veder fe steffo, cofi fiamo in veder lui, à fua fimiglianza, & per particip ne beati ancor noi, & infieme tutte le creature, che di tanto bene fon paci.

Che l'huomo, che è in carità, ama Iddio per se immedia mente, & se fenza alcun termino, & più che non ama qu fi uoglia creatura, & più che se stesso ancora. CAP. J

E V E N D O S I parlare della carità, ciù è dello amore, che l'buom ta à Dio, come ad amico, perche quello, che non si intende, conosce , non si può amare, nè può lo amore esser maggiore dell guitione, che si ba della bontà della cosa amata, d vera, dapparente, ch fia, è neceffario auanti, che dello amore di Dio fi ragioni, che della cognit che fi bà di Dio,qualche cofa fi dica , & appreffo dell'ordine,che cofi fat gnitione, or lo amore, che da lei pende, banno infieme. Bifogna dunqu pere, che la mifura della vera cognitione, che si può hauere di ciascuna dipende sempre to risponde alla misura dello esser della medesima cosa. sioche quanto vna cofa hà dello effere, tanto puote ella conoscersi, & no Et similmente la misura dello amore, che si può portare à ciascuna cosa fonde alla misura della bontà, che è nella cosa amata , ò vera , ò appar sbe sia cotal bontà . Percioche quanto vma cosa è veramente, o pare mastanto puote ella effer amata, & non più Di che fegueseffendo lo effe Dio infinito , or la bontà similmente infinita , che egli quanto a se, poffa se infinitamente conosciuto , or amato , ma non già quanto à noi , che a gio dellardinina luce siamo assai più deboli di vista , che i pipistrelli al ra del Sole . Conciosia adunque che ogni nostra cognitione ba principio da fo, ènecessario, che volendo leuarci alla cognitione di Dio, cominciame le cofe fenfibilist che facendoci scala di quelle, a passo a passo ci alzian le coj

314 J. 14

# LIBRO SECONDOL 111

fenso, o intelligibili, fin che da gli effetti , salendo per via yoni,di vna,in altra,ci conduciamo alla prima altißima ca . Ilquale e finalmente l'ultima cosa, che possa essere intesa, eqi. Et questo è il processo della cognition naturale. Ma gza dell'humano intelletto, d per le occupationi necessarie d per gli alui impedimenti, poshi furono in rispetto di inni,che sono flati al mondo,che si conducessero mai tanto al per la difficultà,che venina loro dalla grandissima (propor lianza, che è intra le cose dinine, & i sensi humani, & le alprenfine,maffimamente dopo il primo peccato,non intefe intendere, se non debolmente, & le più volte non senza errore . Onde per pronedere alla miseria del nostro stato, pranainrelmente quello, che naturalmente non poteuamo, inelare i molti altiffimi fuoi fecreti,& infieme infonderci la e credendo quello,che egli bà rinelato di se, gli buomini co dotti,possono senza alcuno errore bauer luce di molte più n hebbero in molti anni con molta fațica molti grandifsibe la cognitione,che fi hà di Dio , fia da gli buomini acqui ale, ò infusa loro sopranaturalmente per sede, bisogna, che manti allo amore , anzi la amore di Dia è il termino della à di lui . Percieche que il monimeto dello intelletto finisce, e egli hà la pfettione di cotal notitia, l'intelletto si riposa. amore. Il quale incominciandosi immediatamente da Dio, nor di lui scendendo alle seconde, & indi alle proßime cacircolo, si conduce finalmente, sino à gli vltimi effetti. Di ne allo intelletto le sensibili, er baßißime cose erano state ca p**er molsi** gradi, fi lena se alla cognitione dello altisimo Idtà innamorata di Dio, è Iddio cagione , che ella calado per i cofe create, fcenda ad amare etiandio le baffißime , & vlamore di lui, amando Iddio senza alcun mezzo,19 le crea Dio, of conoscendo Iddio col mezzo delle creature, or alcun mezzo, come frdiffe, Percioche chi amaffe Iddio, errifetto di qualche cosa creata, non bene lo amereba sempre più poffence la cagione, che la effetto; più ame per cagione della guale amaffe Iddio, che lo steffo Iddio. Si amore, che io porto ad vno mio amico, foffe cagione, che r suo, etiandio i suoi figlinoli, non bauerebbe dubbio, cbe da me al padre loro, et mio amico, farebbe maggior di queldel padre portaffi à figliuoli. Ma perche cio bene fi inteda, Jono principalmente le cagioni, chiamate da dutti finale, Zz agente,



# DELERISTORIA DELERFOMO

ogente, formale, & materiale. Et può l'buomo, per ciafonna di quest ni amare qualche altra cofa . La cagion finale , onde per la più da i bi da i giusti fi amano le armi, fi è la fienrezza, er la confernatione di fe hemiei. Conciofid che fe non foffe il foffetto: che fina de nemici: cos n conservirebbono le fpade in falci, of gli fendi in aratri.La cagione per la quale amiamo noi tabuolta qualche altra cofa, è quello i onde to f derina, o per cià nello estempio, che io poco ananti diedi, potiam che il Padre amico mio è cagione agente dello amore , che io per lui figlinoli fuoi . La cagione formale , onde fi ama vn' huomo , fono le la buona gratia , & le altre perfettioni dell'anima , & del corpo , ch truouano in lui, & di se formandolo lo fanno auvenente, & amabile gione materiale, onde si ama qualche cosa, è di mestiero, che sompre le parte dello amante, che è la prosima materia di tale amore. Il qua te auniene per essempio, che taluolta comincia amare qualche suo be re, perche i benefiti, , che bà da lui riceuuti , l'hanno materialmente à difposto ; ma poi , che egli bà già cominciato ad amarlo , non l'ama li benefitij, ma perche la vale, & lo merita per la virtù, che come Formale lo fa benefico valoro fo , & amabile . Hora tornando al prop to, che quanta alle tre prime cagioni nan si pud conuencuolmente a dio per alcuna cagione, che sia fuor di Dio. Percioche quanto alla s vebbe ingiuria à Dio, & mostrerebbe di amar più altra , che lui , che fe principalmente à fine di qualche altra cosa fuora di lui, effendo eg rolimo di ogni cofa . Et quanto alla cagion formale, conciofia che ni dense può bauer luogo in Dio, dico, che in lui niuna firaniera forma tà, d di altra amabile conditione effer puote, & per confeguente, ch cofa può ritronarsi in Dio, laquale habbia forza di muoner noi ad ama non fia la isteffa sostanza, & effentia dinina. Et quanto alla cagione non ricenendo Iddio da alcuno agente, come fanno i figlinoli dal Pa tù , bontà , d veruna altra cosa , onde sia amabilo, anzi essendo egli i agente, dal quale prendono quanto hanno di buono, & di amabile i altre cofe ; dico , che è imposibile, che egli sia amato per rispetto di altro agente, che sia fuora di lui. Ma in rispetto della cagion mater confesso, che si può Iddia amare per qualabe cagione fuora di lui , in noi, che siamo la materia, nella quale effercita egli, & spiega la liber la benificenza sua , potiamo da i benefitij riceuntivo fperati da luiseff Sti à cominciarlo amare . Ma come poi la materia, che fiamo noise be rata, & difposta per queste vie, non lo amiamo noi più, ne più lo de amare per li benefiti, percioche fe cofi la amassimo, effendo sempr maggiore, & uie più possente, ( come si è detto ) la cagione, che lo e amore, che si portasse à benefiti, essend o cagione, sarebbe maggio e Die en ger earfegueuse fin ... in Iddie franzerebbe. abe i telemente empio, che le orecchie de buoni non lo Amiamo moi dunque Iddio per se principalmente, & perche questo amore, che carità fi chiama, è in noi pro di infinita wisth, do è participatione dello Spirito Santa. ta il suar mofino è di conditione, she quanto più ana to disenta più difposte : 15 più atto ad amare , 15 à riaggior carità fi dice , ebe la carità in questo mondo, non allenna, or the & infinita, non in atto, me in potenza. no noi mai santo Iddio - che non posiamo amarlo ancor to all'atto fia ella serminata a fritta fempre, non fola ali, mentre siamo pellegrini, o in terra, è ella imperquelli , ne quali la carità è perfetta . Or già fono beati in e ficome folo Iddio comprende se stello, & folo ficonoeli anche folo infinitamente fi ama , non potendo alcune ) Sopranaturale che fia , in qual fi voglia cofa creata pro i quantunque per questo non potiamo noi amare Iddio, di effere amato , effendo infinitamente degno , d5 amabi veramente nondimeno più,cbe non amiamo tutte le crea amore , che fi porta alle sreature,, o egli è amore di amienza;se di concupiscenza,non bà dubbio alcuno ; concio amore di amieitia, che fi porta al vero amico è maggiore a à qual fi voglia cofa amata per concupisconza. Anzi enza, non è propriamente amore di quella cola, che in ma della persona, à chi si ama, so si vuale sal cosa. Con (per effempio) vn falcone, vn cauallo, vna gemma, d delle creature non ragioneuoli, le quali, perche con effo amicitia, non fi poffono amare, fe non con amore di con anto veramente, & propriamente il falcone, il cauallo, ui sche io desidero, 15 voglio, che babbia si fatte cose. e Iddio per amissia , non è dubbio , che per pisciolißimo bifogna dire, choegli è maggiore di quel, che fi porta à tura amata per concupifcenza. Ma cercandofi fe lo amole porta à Dio , sia maggiore di ogni altro amore di amicireature , dico , che fimilmente non è dubbio . Percioebe d sitia, che è intra le creature, per lo amore di Dio , che pur dell'amicitia commune, & bumana, che hanno gli buoe insra loro Se di questa bumanaressendo ( come si è desso) tata in qualche bene commune à gli amisi. Anon potendo faprail quale babba haunto fondamento qual fi voglia amici-Ζz 2

amiciti a bumana effere Stato mai , fe non infultamente , minore del l pra il quale è fondata l'amiciria , che habbiamo con Dio , che e la ete titudine ; bisagna dire, che niuno amore si portasse mai ne da Pilade ste, ne da Lelio à Scipione, ne da Ionata à Danid, ne da qual si vogli vamico ad amico, che fosse pari al minimo amore, che porta à Dio qu glia huomo , che fia in carità'. Et fe parliamo de gli amori , che gli ha c be fono in caritàs frambieu olmente per Dio fi por tano , è cofa chiar che quello, che cia cuno di loro porta à Dio, è maggiore . Et cie, non f te, perche effendo lo amore di Dio la cagione, & il rifpento, per lo fi fi amanose neceffario , che egli fia più poffente. o maggiore di quos che sono effetti di quello, ma ancora perche effendo inite queste amic date sopra il bene della eterna beatitudine, la quale e in Dio, come in principio effentialmente, & nelle creature per participatione ; & no mente ; è necessario dico , che lo amore , che fi porta à Dio , fia mag tutti gli altri , che fi portano gli amici, che infieme fi amano per cari me nella amicitia ciuile, la quale è fondata fopra il ben commune à su Città, lo amore, che i buoni Cittadini portano alla patria, onero al Tlegitimo Principe , dal quale dipende il bene dalla Patria , è mag quello, che i medefimi Cittadini si portano scambieuolmente intra l per questo,tutti più che la salute de particolari Cittadini,amano quel Città , & del Principe . Anzi i buoni, & virtuofi Cittadini l'amano la propria, vededofi, che per saluare la Republica, & il Prencipe, da dipende il bene della Republica, oppongono con somma lande i pett ferro nemico, & muoiono gloriofamente. Et ciò ben conuiene, & ra lo insegna . Conuiene, perche il ben publico deue essere anteposto a so. Et lo infegna la natura, vedendosi, che le braccia per saluare l da cui dipende la salute di tutto il corpo, non vi pensando molte vol mo, ne sapendo quasi quel che si faccia, per mera inclination nature tono in certisimo pericolo se stesse, andando à prendere il colpo, che da alto, & à torre sopra di se la ferita. Bisogna dire adunque, che l' che è in carità, ami Iddio , non folamente più , che non ama gli altri ni , che sono in carità , ma più , che se steffo-ancora . Percioche chi è tà,amando Iddio,in duo modi rifguarda se stesso : In von modo , inqu egli cofa di Dio , la onde per gloria , 15 bonor di Dio , defidera à fe beatitudine , ad effetto , che Iddio habbia ad effere in eterno amato , or ringratiato da lui, or in lui; or chi defidera la beatitudine à se 5 questa maniera, ciò fà egli principalmente, non per lo ben proprio lo amor di se stesso ; ma per lo ben di Dio, & per lo amore & per l'an che ha con Dio . Et chi ama sè in questa guisa , non è dubbio , che più dio , che se stello; anzi non ama, non fima , es non prezza se stello

## ETBRO'SEOONDO.

modo snel quale l'huomo, che è in carità, amando Iddios o, ffe, obe conofcendofi sapace di beatitudine,per la natuche hà ciascuno al ben proprio, che consiste nella propria nto più vno ama Iddio ; tanto più defidera goder di lui , J itudine, che in lui si ritruoua. Ma questo amor di Dio, era l'huomo zoderdi lui, è amore di concupifcenza, 🕑 mor di se steffo, che di Dio. Ma inquanto è amor di Dio. be non è quello di amicitia. Conciofia che molso maggiore io ha in se steffo, per loquale d cgli amato di amor di amiciene participato, per loquale è amate di amore di concupio amor di concupiscenza , essendo ben regolato, 17 ordinaniciria,non impedifce , cbe l'huomo più , che il proprio,non , fenza ilquale il proprio non potrebbe bauer luogo. Ma seconchinso ) lo amore, che si porta d Dio per tarità, sia , che si porva à gli altri buomini, che sono m carità, che fi fogliono, d' à se steffo; nondimeno se, si come pud ima effer veramente, che vn'huomo amasse Iddio, senza , lo amore di coflui sarebbe men perfetto, & di minor meuello di chi ama Iddio , & i proßimi ancora per Dio . Permore è, ch'io ami il mio amico , & che per amore, & per ri mi anche gli amici suoi , che non è , se io amo lui folo i Senłato ù noi comandato , che amiamo Iddio, & il proßimo;fe olo, O non il prosimo ancora, non sodisfaremmo interaecetto, & cosilo amor nostro verso Iddio sarebbe manco,

di coloro, che hanno ad effere amati per Dio, quali perfone fi debba portare maggior amore. CAP. LI.

TTO della carità è principalmente drizzato à Dio, 1 docature, lequali ella rifguarda, 1 ama come cofe di Dio, 1 ne di lui più, 1 meno, fecondo che elleno più, 1 meno, diuerfi gradi, fi appressano à lui. I modi di appressano gradi, fono duo, vno di natura, 1 altro di gratia. Ma per gratia fi appressano à Dio le creature, secondo che rafsimigliano à lui. La fimiglianza, che per natura bane creature, per quel che fi apparuene al proposito nostro presente,

183

grafento, bà duo gradi; l'uno è chiamato di imagine. Es l'altro di vefti fimigliange del vestigio dindistintamète in sutte le creature. Mea in she mansano di regione, perche non di altro rapprescatano. Iddio ; guanto lo affetto rappresenta la sua cagione, si dice, che non è altra fr za di Dio, she quella di vestigio, perche il vestigio è vn'effotto, che raj en talmente il piede dello animale, il quele Etampandolo è cagione di põ è della medefima ragione col piede. Hora questa forse di creasure s weneli fi poffeno in qualche mode amare per carità . Rereioche par amano le cofe in duo modi . In vno con amor di amicitia che è quello fi ama lo amico, cui fi vuol bene. Et in questo modo non fi poffono ereamre non ragionenolisperche con effo loro no poffono gli huomin amicitia. L'altro modo nel quale fi amano le cose per carità, fi è qua fi fa con amore di concupisoenze, col quale si ama, non lo amico, bene, che si vuole allo amico. Et in questa maniera le piante, le of l'altre creature non ragioneuoli, fi amano per saried. Inqua amor di Dia vagliamo, che elle si confernino, er franmenino, foco conviene, & cid non per lo ben loro, ma per l'bonore di Dio, 25 per sà de gli buomini . Et in questo modo le creature non ragioneuoli cu re di concupiscenza sono amate per carità anche da Dio. Quello, c auanti si è detto, che le creature non ragioneuoli non possono am amor di amicitia , pare , che fallifca ne ' corpi noftri , i quali persbe à se,fi ritruouano in quel grado di cofe, che mancano di ragione, or n altra simiglianza di Dio, che quella detta di vestigio , non sono per sa della perfetta beatitudine, che è in veder Iddio, nella cui communic fondata la carità. Nondimeno perche pur sono parte di noistempij o instrumenti dello Spirito santo a farci fare opere meritenoli di eta ta, & concorrono insieme con l'anime, a redersi nelle passioni conform sto, sono essi capaci, se non della perfetta, almeno di vna quasi perfet loro conueneuole beatitudine, che dalla beatitudine dell'anima in lor uerà all'bora, che nella general resurrettione saranno a simiglianza po di Cbristo, fatti immortali, & impasibili , si che da niuna cosa p più riceuere nocimento, ne offesa alcuna, agili, or atti à potere camina L'acque, of in breußima bora passare a luogbi lontanißimi, virtuosi, si a poter penetrare i großißimi muri, Maltri corpi faldi, Manto che dichiarezza, & di splendore saranno similial Sole. Molti de qu appo Iddio in tanto bonore; mentre ancora giacciono morti in terra, venderli borreuolinel cospetto del Mondo, ba egli fatto, 17 fa spesso i za diloro, o con il lor mezzo molti miracoli . Hora fecondo che i c firi sono in questa maniera di beatitudine capaci , gli amiamo noi con some di amicitia per oarità, defiderando loro la redundantia della b

### LIBROSECONDO. 184

ono, J fludiandoci di tonerli qui fani, boneflamente copur e infieme. I fi conferuino, I habbiano ad aintare, I non e dello fbirito in noi.L'altro modo di appreffarfii a Dio 🖈 on folsmente la finiglisnza del vestigio, ma ancor quelitruoua. Quali fono, per l'intelletto, & per la volontite li Angeli. Ttutti gli buomini, che per cid sono detti este o, perche banno l'effère intellettino, fecondo il quale funo dine, che è in ueder Iddio, nella cui comunicatione è fondu loro non è dubbio,che si comesperche sono insieme congiù ettino,tutti fi chiamano proßimi , cofi ancora tutti fone se hanno carità, con amore di amicitia, volendo loro, ià fono, à effer poffono di Dio amici , per amor di Dio la . Non fono già profimi,ne da coloro 2 che hanno carità i amicitia, tutto che non manchino di intelletto; que maldemonij, o humane anime che fiano, già fono dannati all' offono quei, che hanno carità, più defiderare come ad ami Perche ciò facendo farebbono contra la carità . Concioei, che in carità fono, hauer fempre formalmente (come di r volontà alla dinina conforme, è necessario, che piaccue o à Dio piace; & che quel, che dispiace à Dio, dispiaccia lo prouino, & diano laude alla dinina giustitia suasche gli bà e bene non gli amano con amore di amicitia , (i gli amano r p**er carità, con amore di concu**pi[cenza , volendo (com<del>c</del> ragionenoli fi diffe)che eglino fi confervino per bene,non id è per gloria di Dio, & per villità de gli huomini, à que con le tentationi, & con i continui combattimeti, occasio-Le altre ragioneuoli creature da quei che in carità fono. amore di amicitia, ma più , & meno , secondo che più , & no à Dio . Quello, in che le creature, nelle quali à la imagi raßimigliano,fi è,che fi come Iddio conosce il vero,et ama fi lo conofcono , & l'amano le creature,fecondo il modo lo e questo son' esse fimili à Dio di simigliaza d'imagine. Quel li brutti non anuione,i quali mancando di ragione non co nano, se non certi beni particolari . Ma verche Iddio cono fempre se stello, che è il primo vero, 🕁 il sommo bene , 🕁 re,che banno intelletto,ciò fanno in atto fempre . Ma fo**la** geli, & le anime beate, auniene che eßi, secondo che per à Dio, 🗸 di Dio più partecipi, fiano etiandio da noi, che uiã i ancor fiamo , per rifpetto, & amor di Dio,il qual è cagio more,più perfettamente amati per carità,che non ci amia

mo

Digitized by GOOGIC

mo noi intra noi amiamo gli fpiriti be tti che fono in cielo . Et quefto ne perche estendo il piacere effetto di amore più pfetto, che no è il de 'Et hanëdo chi è in carità placere del bene di quei,cbe sono beati & in T defiderio del bene di questi, che sono peregrini, I in viaggio, bisos che chi è in carità più perfettamente ami coloro, che costoro, & ta ciafcuno di essi , quanto à Dio più si auvicina. Es fi rassimiglia . Et cl vero fi mostra ancora, perche amando Iddio più coloro, à quali eg maggior bene, of effendo maggior bene la gloria, che egli vuole a' quale è assimigliata al frutto, che non è la gratia, che egli vuole a g fuoi mentre sono in questo mondo, che è afimigliata al feme; segue, a mo per carità, laquale non ama, se non per rispetto, & p amor de Dio quei, che già sono in patria, come più amati da Dio, che quei, che sono gio . Maffimamente che effendo color confermati , fi sà che non pof cadere dall'amicitia di Dio. La done di costoro,che fono anche in vi ben certo ordinariamente , che siano in carità ; & molto meno (pos ciò fi haneffe certezza)fi può faper certo , se esi vi habbiano à perset no alla fine . E ben vero, che non hauendo quei, che già sono in Cielo, del nostro aiuto, per salire one già sono salisi, ma si ben noi del loro; ancorche siamo di maggior beniuolenza verso i beati, siamo nondi maggior benificenza intra noi . Onde è, che nella via di Dio ci affat l'uno per l'altro, temporalmente, d' fpiritualmente ainsandoci & fa benefitio per carità. La doue à quei, che sono beati, non fucciamo, n tiamo noi benefitio per alcun modo . Et quantun que per la infermiti na, niuno è di coloro, che sono in via, che possa pensare in Dio, o con l'affettione verso lui in atto sempre, co senza alcuna intermissi dimeno pur ve ne ha molti, che bauendo fede, speranza, co carità, la habbitualmete sempres to possono fare or lo fanno molte volte vol le aiuto di Dio anche in atto. Et noi sutto che non potiame conoscere per via di vu verisimile aunisosse gli buomini siano cosi fatti, amiam rità coloro, iquali stimiamo esfer in gratia ; voledo loro il benc eterno fetto più, I meno intenso, secondo che ci pare di conoscere in esi più no feruente la carità. Gli altri poi, che ne in asto, ne in babiro non ci no, & non amano Iddio per carità ; ma sono in potenza di conofcerle amarlo, in quanto si ritruonano anche in istato di poter convertir se d 1 me auniene de gli infideling di coloro, che stanno in peccaso mortale amati da buoni. se bene essi banno in odio se stessi.Et che si babbiano i fi dimostra. Percioche ciascuna cosa(si come Aristotile infegna)si di re quello, che è principale in lei, or essendo principale in noi huomin se ragioneuole la quale, i peccasori, che à tutto lor potere cercano fo alla parte scasitiua, or al corpomon prezzono, non stimano, or non .

# LIBRO SECONDO

, il che non è altra, che hauere in odio se flessi . Ma se bene fe medefimi in questa quisa, non sono perdeosi odiati da i quali amano in loro quello , che à loro è in odiò , & odia mano . Percioche sono odiati i cattini da i buoni,in quan enza distintione , ancorche fiano lor padri, o fratelli. Ma guanto i cattini pur sono buomini fatti da Dio, & la lor le, & di Dio capace, sono esi per carità grandemete ama linon lasciano di sar molte volte, mosì da amore, che lsi offitij, per ritrarli dal peccato, A per conertirgli d Dio ono caduti nel profondo de'mali , 🕑 condotti à termino, ui incorrigibili, & ostinati più fi può temere , che i buoni nersio loro,come da pomi fragidi fouuertiti , & corrotti, Bi babbiano à connertirfi, & falnarfi . Ma all'bora de uomi prinati esfere, come peste publica schinati , & fuggiti, anno di ciò fare antborità , alla morte , come comandano inine leggi, dannati, 🗇 puniti, Et ciò non per odio di loro, , or per carità, secondo la quale il publico bene deue esvita de'pochi, or anche de'molti huomini tristi, cui più a il morire , potendo la morte effere loro vtile à farli con estremo ( come alle volte interniene) si rauuedessero ; & settere tutta, d parte della pena temporale debita alle lor io, & douendo for senza dubbio esfer gioucuole in questo ringe à por fine a i falli ; & alle maluagità loro.

econdo il quale fi hanno d'amare i congiunti, che fi deono lor volere. CAP. LIL quelsch'a questo proposito si appartiene i principij dello uato è asso, che dalla carità fi produce. L'uno è Iddio amà o ¿l'huomo amante, Iddio amato, perche effendo egli la more, che per carità si porta à lui, & a tutte le creature liciamo cb'egli è principio di tale amore Et questo auvierima çade nella intetione, laquale è atto principale della ne per loquale si nogliono tutte l'altre cose. Onde bisogna principio di tutti gli atti della volontà, & per conseguen ore inquanto è egli atto di volontà.Essendo aduque Iddio lel noftro amore, per lo quale amiamo lui prima; & poi altre cose, auuiene, che egli è l'un principia di cotal'atto. l'huomo, che ama, inquato cotal'atto esce da lui prostimafla voce principio, importa rispetto alle cose, che seguono gli principio, è necessario, cb'oue è principio iui sia ordine AAA CD6

che non è altro, che modo, fecondo il quale certe cose vanno inan certe dopp. Effendo adunque duo i principij della carità, Iddio princi ie amato, zo l'huomo amante , è di meflieri , che fiano anche duo gli che si deriuano da detti principij , & che secondo i detti duo ordini, l per carità dopo Iddio, cui deue amar prima, & fopra tutte le cofe, a or meno dinerse sorti di creature. Quanto all'ordine, che depende princípio , che è Iddio , dene l'bnomo amar le creature più , or meno nel prece dente capitolo fi è dimostrato) secondo che elleno più, & m simiglianza s'appressano à Dio. Et questo auuiene, perche essendo sommamente buono, or la istessa bontà, da cui procede tutto il bene tutte le creature si ritruona, quanto più le creature simigliano lui, ta Sono partecipi di bontà. Et perche la bontà è oggetto dello amore, w tendo amare qual si voglia cosa, se non inquanto è ella veramente buona, bisogna dire, che quato le cresture più simigliano à Dio, tato p amabili. Et perche lo amore non è altro, che voler bene, anniene, condo quest ordine di carità, che da Dio depende, quanto le creatu per simiglianza più prosime à Dio, tanto si voglia loro per carità w bene , ciò è maggior participatione di beatitudine , che è il sommo be partenedosi alla carità di volere,che la giustitia di Dio si conserni;pe le d migliori i maggiori beni fi deono . Percioche quantunque la be ne, che è il bene, che la carità vuole à tutti, sia in se stessa vua sola wondimeno diuerfi gradi , secondo i quali , banendosi rispetto alla m i meriti di ciascuno, viene ella diversamente à diversi compartita, e munitata. Et questo è il modo di amare per carità, secondo il primo che depende dall'uno de duo principij, che è Iddio amato. L'altro 1 amare per carità, secondo l'ordine, che da quell'altro principio dipe èl'buomo amante, è fimile al mode, del quale fi è detto. Percioche per l'ordine, che dipende da Dio, debbiamo amar principalmente eff che è principio di tal'ordine, & poi le altre cose, secondo che più si nano à Dio, cosi ancora per l'ordine, che dipende dall'huomo aman l'buomo per carità prima di ogni altra cosa , amar se stesso , cbe è pr di tal'ordine, & poi gli altri, fecondo che più fi annicinano à lui, or esso lui più ftrettamente congiunti sono . Ma perche intra gli buom dinerse maniere di congiŭgimenti , & nella natura delle cose sono din niere di beni , che in amando si possono à fine dell'eterna beatitudine allo amato, & non tutti i beni sono à tutti eli huomini proportionati ne, che non ad ogni congiunto fi hà da volere ogni bene ; ma quello no, che bà seco proportione. Onde è necessario, che per inselligene veggiamo, per quanto fi può, quali beni à quali congiunti siano pre stati . Bijogna adunque fapere, che i congiungimenti fono diuerfi , ne,di vna pstria , di vn collegio,di vn fangue ne congina trandio l'affettion nata da fimiglianza di costumi , o da ce da baner fatto, ò ricenne o benefitij, og da molte altre cofe questi congiungimenti non si pud precisamente dire, cbe folutamente maggior di quello . Percioche se bene il con ngue, perche (i appartiene alla fostanza nostra, & non che di tutti gli altri più stringa. Pno nondimeno esser san ne nata dalla fimiglianza de costumi,ò dalla eccellente vir ) benefitij , che più firinga , che non f1 il sangne . Ma di enti quello , che è intra il Padre, 17 il figliuolo, perche vi del fangne, della Patria, della natione , del benefitio , & della simiglianza de costumi. E perche il figlinolo è quasi r vna cofa stella con ello hui,ordinariamente è il maggiore nello ancora, che il marito, & la moglie banno infieme, è dißimo;perche l'amicitia,che è intra loro è fondata sopra di tutta la vita, o di tutti i bent, effendo ogni lor cofa in umune, le facultà , i figlinoli, & i proprü corpi. I beni an o per carità volere à noi steßi, & à nostri congiunti,bandifferenza . Percioche, ò sono sali, che gli dà Iddio à gli pere di ciò merinenoli, che esti habbiano fatte, ma per mera à fua; ouero gli da solamente à chi con opre di cio meriteno, come è il bene eterno, lo anmento della gratia. & gli one . Iquali,perche Iddio bà ordinato, che non fi diano, fe ritati,accioche la giustitia di Dio fi offerni, non fi denono folutamente ad alcuno, fia pur congiunto quanto fi voncorasse non quanto conniene alla misura de i meritisi qua ressarsi à Diomentre l'bnomo è peregrino, et in viaggio, ui,comofrendolo, or amadolo, or operando per amore fuo. ŏ debba l'hnomo per carità voler questa maniera di beni. ne fi è detto,può nondimeno,& dene defiderarli à fe,& à i aggiore affetto, o più, intenso che à quelli che di lontano uanto,ponendo per essempio, che à i meriti miei, ò di mio ni duo gradi di beasisudine, & che à i meriti di vn'altro, bia alcun particolar congiungimento, o non cosi stretto, ne sttro deno io per carità volere à colui quei quattro gradi, 🔬 opere fi confanno; & à me, ò à mio padre li duo gradi che i I non più. Ma poffo, I deuo per carità defiderare con ; con più ardo**re questi du**o gradi à me , d à mio padre,cbe tro gradi condegns à lui. Quell'altre forte de beni, che di dà a gli bnomini non per opere di ciò meritenoli , fatte da loro,

Foro, ma per mera, or affoluta liberalità fua, parte fono affolutamen conciofia che per se sempre sono taliso fauno buoni coloro, che gli no poffono effere da loro vfati mai, fe non bene, qual è la gratia di l perfeneranza nella gratia, & quali fono anche tutte le wirth,che fe tia adduce, & i dinimi aiuti, che Iddio dà preparando alla grasia, perfeuerare in esfa,o mouendo à fare le buone opere con esfa. Et qu fecondo l'ordine, che detto babbiamo, che dall'bnomo amaute, come pio depende, è lecito, or debito per carità defiderare affolntamente che ad altrui, & più che à quei che ci fono più lontani, à coloro,co' ftrettamente fiamo congiunti , faluo però il beneplacito dinino. Con la volontà nostra conformarfi fempre, almeno (come dicono i dott mente poi che materialmente no può non sapendo noi fempre in qu qual fis il dinine beneplacito . Ne il defiderio mio è per alsun modi nato, se dandosi questi beni à gli bnomini, senza che meritati gli ba io (rifernato il beneplacito dinino) più gli defidero à me, che ad altr à miei proßimi,che à gli stranieri . Anzi è egli regolatisima , no f. fe non quello, che la carità comanda, la quale è ordinata secondo i d già detti, i quali non hano alcuna repugnanza, ò contrarietà intra l mirabilmente concordano in ogni co/a. Poffo io adunque. er deno facendo altrimenti farei contra l'ordine della carità, defiderares y g. to fi flendono le forze mie con orationi, & con altri modi fimili pr più tofto à me, che à chi che si fia in maggior misura, & in più al i detti beni . & dopo mc,più à coloro,che più mi Stringono , che à d manco . Nè per questo si eschude , che io non debba desiderargli , e vargli, almeno in cafo di necessità, à tutti gli buomini, che capaci i etiandio che à me non finno per alcun particolar modo conginati. beni , i quali dona Iddio , senza che meritati si siano , vn'altra par ebe poffono effere à noi bnoni, & cattini : in quanto poffono, vland aintare la noftra, & l'altrui falute , & vfandofi male , la noftra , e quina . Et cosi fatti beni, non si banno per carità à desiderare , nè à re, nè per noi, nè per altrui, se non quanto possono esser buoni. A so à noi, or altrui. Tali sono la sanità, le forze, or le futtezze de po, la fama, la gloria humana, i gradi, gli bonori , le

degnità, gli imperij, l'efficacia del dire, 25 dell'operare la eloquenza,

tuite quelle, che fi chiamano gratic gratis da-

## TBROSSEOONDO. HA

tioni di diuerle ragioni di amore , che taluolta in diuerli côgiunti, & de gli víficij debiti per CAP. LIIL

fièdetto, fi può raccogliere, che quattro fono (come dif e) le cose, che si deono da noi amare con amore di amicità . Iddio prima, & appressonoi stessi, & poi il profimos oo noftro. Ilquale effendo parte di noi , & vna cofa stefeffe lasciare di annouerarloni principalmente, potendo puello, che fiera detto di noi flessi. Ma io credo, che à effe connenende in quel proposito, separar noi stessi dal fer troppo differente, & d'i molto più alta ragione il bovuole all'anima, laquale cyli inteje per noi flessi, ebe non le al corpo ; or she per cid giudicasse, che non bene andaf me, ma che il corpo denesse essere all'anima posposto. Es i vuole al prosimo, è della medesima ragione con quello, ma fi molé, gindicaffe ancora, che lo amore, che fi denesse essere à quello, che al proprio corpo fi porta, per quefto non gli piaceffe far di noi stefi, & del corpo bro, ma duo; de ' quali, quel di noi flessi pose à quel del quel del corpo gli pose dopo . Hora essendosi già del be i vuole a Dio , a noi stessi. E a corpi nostri, desco a bastan cora , che fi vuole da noi per carità a profimi, ma da Dio un modo, da noi dar loro fi puate ; resterebbe, che di que-Te, che da noi per carità volere, I dare fi deono a nofiri odo, 5 vilità loro; 5 da loro a noi per commodo, 5 er confegnente de gli víficij communi. Ma essendo questa olumi giusti trattata da granifimi autori , rimettendomi mente a quello, che csi dottissimamente n'hanno lastiato ente alcune cofe sopra alcuni casi . Poniamo che vn'habhabbia anche figlinoli. Costui, perche lo amore, che dal gliuoli, che sono come parti, & membra di lui, è molto e l'huomo porta a je steffo, & perebe il Padre meglio sà i / rati di sè, che non sanno i figliuoli sè esser genetati di chi re, pare che debba più amare i figliuvli di sè nati,che il Pa fi crede effer nato . Ma dell'altra parte , perche nel Pagior fimiglianza di Dio , che non è ne figliuoli, esfendo il che secondo il suo modo è Iddio, cagione, os principio Et perche nel Padre si truoua maggior bontà verso i figlinoli.

#### DELDHISTORIA DELLHYGMO

figlinoli,non è ne'figlinoli verso il Padre,pare,che egli più,che i figlia ba amare suo Padre. Es cosi è moleo difficile il giudicare, alla qu le dette due parti debba egli più inchinare con la affettione. Ma q que le ragioni di questi duo amori giostrado quasi di pari, rendano la ne dubbiosa,non molto importa , perche è assai chiaro quali beni dei volere, & quali vífici prestare al Padre , & quali a figlinoli . Per Padre, come à suo principio, 3 che in lui tiene il luogo di Dio , deue mente la pietà, la offernanza, et la rinerenza, che non è tennto ad ha di lui in reggerlo,ne in amaestrarlo, ne,se non in caso di necessità si derlo di dlimenti, or di vesti . La doue essendo egli principio, or cas figliuoli, conniene, che da lui, quasi come che da Dio si derini in loro effetti sono, la confernatione, & la perfettione. Et per questo è eg so ad baner cura di loro, à reggerli, & à pronederesche babbiano on re, onde vestirs . Ma nou dene loro ne offernanza, ne rinerenza alcun modo effer foggetto, come è obligato di fare al padre. Et p che il Padre, of la Madre fiano vguali in boutd sfe fi cercasse, à qua debbano i figlinoli inchinare con la affettione, non è dubbio, che più Madre sono i figlinoli obligati di amore al Padre . Et questo amuen la femina secondo la opinione de 'più Dotti Filosofi, concorre alla tione folamente come principio passino, somministrando la materia a informe, la doue il maschio vi concorre assi più nobilmente, come 1 attiuo con la virtù formatrice, che è nel seme. La quale, sutto che no possanza di indurre l'anima ragionenole, che è forma del corpo bun opera delle sole mani del grande Iddio, che solo immediatamente la la infonde, si vi induce ella nondimeno la vegetativa, & la sensitiv s è poscia disposto il corpo à ricenere la ragionenole . Ma con unito ci molte volte accade che in coloro i quali, perche si hà con esi maggio .tione, denerebbono effere più amati , fi ruruona minor bontà , 15 p fono di minore amore degni, se per auentura la madre fosse da più che non è il padre, si denrebbe ella essere da figlinoli più amata. Es p Afficij ordinariamente vanno dietro allo amore, & più fi deono a cl maggior amore, non è dubbio, che in tal caso gli vffici debiti all'uno tro parente si baurebbono a prestare, principalmente a lei. Ma ce cni debbano coloro, che sono congiunti in matrimonio amare più, 1 trond pur ciascuno di essi più il padre, & la madre, di cui è nato . se bene sono molte le cagioni, che banno a produrre amore di qua, 19 quali rendano la questione dubbiosa, non pare, che accada disputare done data Iddio la sentenza, all'hora che egli disse, che l'huomo per a falla moglie, lascerebbe il Padre, o la Madre. Ne quali, anneng effer esi privcipij, & cagioni de'figlinoli; si come secondo il modo prin r 88

e Iddio,pare che fia più fimiglianza di Dio,& più bonta on è nell'uno de conforti verfo l'altro, & che per quefto nati. Nondimeno la grandezza dello firetti/fimo congifi infieme il marito, & la moglie, effendo diuentati vna à tutti gli altri rispetti, o fa, che il marito, o la moglie A deuono amarfi intra loro . Ma quantur que ad effeito ome è necessario per lo congiungimento de'corpi, che de . poffano il marsto, & la moglie lasciare il Padre, & la e fia loro lecito di lasciarli quanto à gli altri vificij. Anili sono quei di pietà,di osferuanza,& di riverenza, cbe eneuoli più tosto, che d'mariti, & alle mogli, à padri, e si deono. Ma per fine di queste comparationi,che trop rrebbono, se si andasse lor dietro , ragionerò alcune cose nbienolmente fi portano chi fabeneficio , & chi lo rice qual de duo effer debba, ma in qual sia ordinariamente Percioche non ha dubbio, che più del benefattore ( posto p pari ) è obligato ad amare colui , che il beneficio hà ribbe ingrato, ingiusto, & molto peccherebbe più graueche l'ha fatto, fe e' nop amaffe . Il dubbio è dunque,non iù amare, ma qual più ami ordinariamente . Et quantun dire etiandio dall'altra parte, fi pare egli & per la sperie i, o per le ragioni ancora, che più ami chi ha fatto altrui hà da altrui ricenuto . La sperienza si manifesta in quemini fono,i quali lamentare fi fentano,che i benefattori mz'altra cagione partiti dall'amicitia,& molti, che ogni ere flati abandonati ingiuflamente, & ingratamente da i vlarono beneficenza. Onde pare , che non male inten quando e' diffe niuna cofa andare in oblivione più tofto, i effempi ancora fono aperti ne' padri , che più , che non li amati, amano esi i figlmoli loro, a' quali in molti ti più beneficij , che non fono loro Stati fatti da figlinoli Dio , da cui habbiamo noi riceunto, & riceuiamo ogni di. ne , che babbiamo, & nondimeno affai ama egli più noi, ato. Le ragioni fono pronte ancora. Percioche le cogli bnomini più faticano, più care si tengono di quelle. facica acquistate. Et quindi è, che le madri, perche öftengono in far figlinoli, più teneramente, che i padri e ricchezze più stretti conservatori sono , perche più le e molto Indarono in acquistarle , che chi da non a (pettata e liberalità di fortuna fi fatto ricco fenza fatica". Di elle segne,

fegne che quanto è più difficile il fare altrui beneficio , che non è il ri tanto maggior fia lo amore, che à chi lo ricene, porta chi lo fà, di que hi portato all'incontro, da chi l'ha riceunto senza che niè più nobil bonorato è il fare, che il patire, percioche chi fà imprime la forma, co re,il che rede l'huomo simile a Dio,nobilisimo sopra tutte le cose, dr fce, ricene la forma, of l'effere da altrui, il che rende l'huomo fimile a ria, ignobilissima infra tutte le cose . Onde perche chi ha fatto il ben conosce in chi l'ha ricenuto, l'attion sua, che è nebilisima, or bonestil all'incontro chi l'ha ricennto, riconosce nel benefattor suo la sua pas quale, sutto che ville fia, è nondimeno vile, & ignobile, bifogna dire più amabile l'bonesto, che no è l'utile, che il benefattore molto più fi cia in colui, al qual bà egli fatto beneficio , & che per confeguente 1 che non fi compiace nel benefattore fuo, & che non l'ama colui, alqu neficio fu fatto. Appresso chi bà riceunto beneficio, come tale, è ope sura del suo benefattore . Onde veggiamo, che i Cardinali creature no di quel Pontefice , che gli promoffe . Di che fegue, che naturalme nefatiore molto più ami cui fece egli beneficio che non è amato da do natural cofa, che ciascuno grandemente ami le opere sue. Come s Poeti, i quali verso i loro componimenti sono di affettione cosi gra liena loro bene spesso il giuditio, si cbe non possono perciò più cono festische gli fanno effere men buoni, & per confeguente non fono purgarneli, onde si dà loro consiglio da maestri dell'arte, che gli m difparte, or gli lasciano star tanto, che la lunghezza del tempo imp do alfouerchio amore, che portano loro.V ltimamente chi hà riceun cio, e dal suo benefattore risguardato quasi come acquisto, et posses or come suo debitore, o dall'altra parte da colui, che riceuette, fi nif benefattor suo come creditore, cui fia egli di remuneratione. O di obligato . Ma conciosia che ciascuno più ami . dy più si compiaccia egli creditore, or che altri fia à lui obligato, che non fa, di effere re re, ca obligato altrui, segue, che il benefattore , perche in lui più fi c più ami cui ba egli fatto beneficio, che non è da lui amato all'inconti & fempre, o indiffintamente cid vero. Perche coloro da quali fi fon ti grandi ßimi benefici , come è Iddio prima, dal quale ci è venuto t bene, che babbiamo, 15 poi il Padre, 15 la Madre, da quali riconofe fere sostantialeset i Maestrische ne bapno dato il ben effereset la pe delle scienze, o delle buone arti più amiamo, spe coloro a quali l noi fatti beneficij debili, d mediorri. Ma p tutto che più ani chi pù fa sio , nondimeno perche più è obligato ad amare, chil ba ricenuto ( detto) deue coffui,per ragiop di gratitudine,che è parte di Giufitia. sefatiore, più che il benefattor non dene a lui tutti gli offici at o,

Ang.

# IBROSECONDO. 189 deono amare i nemici. CAP. LIIII.

ı parlato dello amore , che per carità si dene portare , ح he (i dene volere à coloro, che in qualche modo congiune ĵono;refta che fi dica.come habbiamo noi ad effere per o i nemici.Nella qual confideratione,ricordandoci,cbe(co gli ordini di questo amore, procedenti da duo principij, io amato,& l'altro è l'huomo amăte,& che secondo il pri per amor di Dio amar tutti coloro;cbe bauendo con Dio fi ne , Jono per natura di lui capaci , non ci deue effer dubhuomini fatti ad imagine di Dio , & per conseguente di ri nemici buomini ancora , cbe secondo quest'ordine deb Non gid inquanto nemici ne sono . Percioche come ta ilcan modo degni di amore,ne fimili a Dio,che non porta , di tante ch'egli ne bà fatte . Onde quanto alla nemiftà, all'odio,cbe ne portano,debbiamo noi per carità odiarli sodo tutto contrario a quello,con che essi hanno odio con do in noi la fostanza, 🕁 la natura, per cui fiamo buomini, Aruggere, of effinguere vorebbono; of apprendendo i no i mali,come beniloro;defiderano,che in noi fia ogni difet loi all'in contro hauendo in odio per carità , & displacon r ogni mancamento, che è in loro, & particolarmente la che eßi ne portano,il quale è in loro grandißimo male, mo di nemici, cbe ne ſono , renderli amici . Et amando uura loro, per la quale sono essi buomini fatti ad imaginaturalmente atti à ricenerlo , & ad effere tempij di lui? uion loro, 5 cbe Iddio gli empia di se, 5 dia loro la gra eterno bene. 'Il quale procuriamo loro ancora, se non ulmeno, che nelle orationi, che facciamo per tutti, com ro. Et se à quel popolo, d à quella minersità, della qua membri, per auentura facessimo noi alcun beneficio le, non gleescluderemmo si, che non volessimo, che anipi di tal beneficio . Et babbiamo l'animo apparecchiato icolarmente ancora . Solo che la necessità in che si truoereiothe a tutto questo siamo noi obligati per precetto di ano di quelli tanto perfetti, o cofi pieni di carità, che fiano in necesità, amano particolarmente i nemici, 19 nete pregano, & fanno loro anche esteriormente benei beniuoglienza.Et cio non solo, perche vo gliono (seconio oblizo di fare) che ta bontàvin effi non fia vin a dalla BBB alteni

altrui maluagită, come annerrebbe, fe dall'odio, che loro è portato, à giurie, che loro da nimici sono fatte, fossero esi tratti ad odiare, d vie co alerentato, ma perche defiderano vincere l'altrui peruerfità, co sà lora, studiandafi cal gionare à nemici, pronocarli à pacificarsi, nertir l'odio in amare, p gloria di Christo, i cui consigli seguono.cosi Percioabe effendo questo atto di tanta perfettione, che non lo poffe fe non caloro foli, ne quali la carità è ridotta à piena finezza; non diferesto dinino legislatore dare di ciò precetto, che tutti obliga (le; mente configlio à coloro, che al fommo della perfettion christiana a no . Talmente che fi come facendosi in questa maniera molto si mer non fi facendo, non fi pecca, pur che non fi lasci di così fare per dispr dinini configli. Et come che cia sia (secondo che detto habbiamo) a merito , non è per cio , che appo Iddio più fi acquisti amando , & fa neficio à nemici, che a gli amisi. Anzi fi come più farebbe contra l or più grane colpa lo banere in odio, or il nuocere allo amico, che al cofi ancora è più secondo la carità, & di più merito di amare, & d allo amico, che al nemico. Percioche nello Amico, perche ama no che è migliore, concorrono molte cagioni di amore, la done il nen bà forse altro, onde sis degno di amore, se non che essendo huomo, tura di Dio capace. Ma fi è detto , che lo amare particolarmente , nare à nimici è atto di grandissima persettione, perche la carità che à far ciò, è senza dubbio, & senza comparatione maggiore assai di che non passa più auanti, che ad amar gli amici. Si come anche dici maggior connien, che su il fuoco, il quale bà forza di scaldare eti cose lontane, che non è quello, che scalda sol le vicine. Ma si come the con iscaldar le cose lontane, mostra tanto maggiormente la gra U la efficacia sua, è necessario, che altrettanto. E molto più ancor quelle cose, che appresso gli sono. Cost la carità, la quale con isten amare, & gionare particolarmente à nemici; mostra che ella sia gra or perfettißima, è necessario, che altrettanto, or molto più ancora si studij di gionare à gli amici, che più se gli annicinano per molti n questo basti quanto allo amore, che per carità si dene portare à nem do l'ordine, che da Dio amato, come di principio depende, Ma à siderare come, & quanto debba il nemico esfere da noi amato, secon altro ordine, che si disse, del quale è principio l'huomo amante ; bi pere, che due sono principalmente le cagioni, che ne inducono ad a trui. L'vua le conditioni amabili, che vella persona amata si ritr l'altra lo amore, che dalla detta persona amata à noi si porta. Il qu pronocando, bà sempre grandissima farza di accendere amore all'i Hora quest' altima cagione è imposibile, che mai produca in noi an

#### LIBROSECONDO

190

oche la inimicilia, d'lo prefupone, d'd vna cofa isteffa con ontrario all'amore, nè può con effo baner luogo. Onde nos ci porti odio affolutamente, & che affolutamente ci ami e fubito , che egli cominciaffe ad amarci mancherebbe di accadere, che vno si fia nemico, & che babbia molte con che per effe framo noi tratti in qualche modo ad amarlo. e Alfonso di Arragona veggendo in vna battaglia valo- . mbattere Sforza Attendolo suo nemico sil quale sacendo prudentißimo Capisano , & di fortißimo Canalliero , porßimi danni, non folamente lodo, 🕁 ammiro la virtù di lui : gli pose, che l'amò poi in qualche modo sempre, etiandio e le parti contrarie alle sue . Malatesta Baglione Capitano npi , effendolı mezza bora auanti stato vccifo Giouanfran la vn ponero sernitore , che ciò fece per difendere , d forse Gentil buomo fuo padrone, che andandogli egli appresso, co era flato affalito , & morto . Et effendo poi quel fernito rutto di sangne venuto in forza, & condotto alla prefenza latesta,ancora che per la morte del fratello fosse pieno di ime, & potesse con vn cenno far morir colni , che l'haueon fere , se non che dopo bauerlo guatato alquanto , con dd , che foffe lafeiato in libertà , & poi foggiunfe , che egli er suo. Et volesse Iddio, disse, ch'io bauesse vn fernitore parole mostrarono manifestamente , che il valore , & la o fante, lo haneuano in qualche modo tratto ad amarle rifpetti , che conueneuolmente nè lo ferono rimanere , vorebbe egh tenuto appresso.Le conditioni amabili, che posso ne noftri nemici , sono il valore , il sapere , la simiglianza entela, & tutti quei congiungimenti, che di sopra contati ndo concorrono in coloro , con cui nasce poi nemistà, peran parte la forza , & la efficacia, che hanno di prouocare imense , che come per de il vino della virsù, & della bontà a acqua fopra. Anzi fogliono taluolta intra i congiunti le hto più acerbe , onde fi fuol dire , che gli ody, che nafcono ima erano amici , tanto fono de gli altri più graui , quanto , in che degenera il vino , che da principio era dolce, o cio , in the fi congela l'acqua , che prima era calda. Come guerre ciuili, le quali con odio & con rabbia molto magche le straniere . Nondimeno, perche si come non si posso e in tutto cotali conginngimenti, cofi anche è forza, che o vine in partescerte occul e funtile di amore, molte volte BAB auuiene,

enuiene che ceffate che sono le cagioni dell'odio & raffreddate l'iro, à quei che poco autiti erano mortali nimici, de' mali che si sono satt l'altro, & mostrano apertissimi segni di dolore, & di dispiacere. Et sono i congungimenti, se ben nascono gli odij, pur restano certe reli occulti semi di amore, si vide in Danid, che pianse cosi dirottamente te di Saul socero suo. & quella di Assando suo siglinolo, diuentati al nemici. Et in Cesare, che similmente pianse quando gli su presentati del gran Pompeo, amico prima, & genero suo, so mortal nemice tornano ad amarsi taluolta più, che prima cosi satti nemici. Onde n prouerbio, che l'ire de gli amanti sono cosirmationi di amore. Et per quel fanio, che l'amicitie et le nimicitie deueano trattarsi in modo, ch ci si ricordassero, che potrebbono diuentar nemici, o i nemici amic Che la carità si produce in noi dallo Spirito santo, x non da a cuna nostra naturale conditione, o virtu. Cap.

TELL'huomo sono due maniere di virtù apprensine, vna de s la quale conosce le cose particolari, & sensibili, & vna dell to . Et nello intelletto sono due cognitioni ; vna, che è natu cui l'huomo, fenza che gli siano insegnati da altrui, ò che babbia fai apprenderli, per se stesso intende i primi principij, & vn'altra, che è sa, per la quale dalla cognisione de primi principij, & delle cose co da sensi, per via dell'altrui disciplina, d della propria inuensione, qua dosi arriva ad intendere le conclusioni di molte altre cose. La cogniti cuali conclusioni, auuenga che in questa maniera si sia acquistata, si noltasche è naturale anche ellasperche si acquista mediate il natural la bumana ragione.La quale bà per natura di farsi grado dalle cose i per via di discorso venire in conoscenza delle non intese, E se bene, la mente bumana il poter con questo lume alzarsi gia mai più suso di à che dalla cognitione de primi principij, or delle cofe apprese da se come da duo Ali effer portata, le è dato nondimeno, ancor, che non f ficultà, il poter leuarsi molto alto, & codursi sino all'altisimo Iddio; c do, che egli è prima cagione di ogni cosa , & che da lui ha l'huomo l'effere. I tutto quello, che egli hà di buono: I che è anco primo m cui riccuiamo sutti il produrre, che facciamo delle nostre operationi, sono mouimenti dipendenti dal detto primo motore . Et perche ogn fina potëza si riduce à conoscere in atto per le spetie, et per le sorme sibili, che di se la formano, come si manifesta nella potenza visina, per le specie colorate, or visibili, che ne gli occhi uengono, vede in at ne, che con ogni apprensiua potenza si accompagna naturalmente s appetito di forme tali. Percioche, d non le bauendo, l'huomo defidera · d bauendole, si diletta, of si compiace in esfe . Si come susti provias

# IBRO'SECONDO.

191

ndo,defideriamo di vedere la luce,19 le altre cofe belle. amo in tal visione. Di che è manifesto,che dietro alla co appetito, ouero amando la cofa, che è conosciuta p buo e è conofciuta per tea.Conducendofi dunque la cognitió Dio, pche le cofe tanto fono buone, quata è la bontà del conosciamo non solamente p buono,ma per sommame il cui effere, perche è cagion prima di tutto l'effere, che ritruoua, è ottimo, et perfettissimo. Et di più conoscedolo r buono in se stesso,ma anche per buono à noises à tutto o da lui così noi, come tutta la roniuerfità delle creature ninostro hauere. 19 ogni nostro operaresè necessario annza appetitiva lo amiamo. Et se la nostra natura per lo imi parenti non foffe flata corrotta; p laqual corruttions io bumano, và dietro al priuato bene, l'ameremo nai na la gratia, ma non senza il dimino aiuto sopra tutte le co amo noi steßi ancora. Et questo amore, che in questa gui wal segue la cognition naturale, quantunque sia fanorijo Josfenza il quale nima creatura può muonersi à far cosa che da naturali principij, in noi fi deriua, diciamo, che fgli g moleo da quel diuer so, che pur à Dia si porte p carità, affa tutti i termini della nostra natura, bilogna diresche e rale. Non posendo per via de naturali principijscadere in ato, che voglia Iddio comunicare alla creatura la eterna veder lui, laquale naturalmente è propria à lui solo, & è usle è fondata la carità , 17 l'amici ia , che habbiamo con lo cionaturalmente apprendere l'humano intelletto, aunie laquale non fi muoue je non quanto và dutro, or segue lo some beatifico oggetto naturalmente amar Dio per alcun o che la conofcenza, che babbiamo di Dioscome di bestifa e del tutto fopranaturales de p fede, inquanto circa ciò cre ci è flato dalla diuina fapientia fua rinelato.Così ancora lo ro, & fegue tal conofcenza, è in noi fopranaturale, cioè non rostra natura acquistato, ma dallo spirito santosche è lo in-Padre, of del figlinolo in noicreato, of infusion secondo a nostra natural conditions, o virsù, ma secondo il beneplalo che ritruoua gli huamini dispostizo preparati à riceuenfi preparati. & difposti babbiano fasso ogni toro sforzo. P laqual preparatione è anche ella dallo isteffo Spirito Janto do egli più, & meno,come gli è à grado,la mente bumana à fi, or sforzarfi. Dello

: 1

Dello aumento della carità, & come ella crefca. C A P. L V I.

I fopra fi è detto come in noi la carità fi produca . Hora diren ella vi cresca. Et è da notare, che il crescere della carità in no mentre siamo in viastermino alcunosma puo stendersi in infu nentando noi tanto più atti d ricenerne più, et più,quanto ella maggi ta.Conciosia che ogni suo aumento è sempre dispositione ad altro m aumento. Et questo aumene, perche il termino 19 della via, 19 dello a Ela perfetta vnion dell'anima con Dio . La qual perfetta vnione non ner luogo in terra,ma folo quando lo vedremo fi come egli è in Cielo noscendolo quato conoscere da noi si potra il più,il cuor nostro fatto beato, farà sempre in atto di amarlo. In questo mondo siamo noi pe perche verso la beatitudine, che è in Dio ci moniamo. Dicendosi esfer no colui, che è lontano dalla fua patria, O che verfo quella di andare za. Il nostro auazarci in andar ver fo Iddio, non fi fa co passi del con ton gl'affetti dell'anima.Co'quali quanto più procediamo, or andiam tanto più cresciamo in carità, & à Dio ci appressiamo. Non essen lo andar'māzi,& il procedere verso Iddio,cbe lo bauer di lui ıl defic intenso, o più ardente, che non si hanea prima . Et non essendo altr aumento, che vna maggior participatione della simiglianza dello Sp so, che è lo amore infinito del padre, & del figliuolo, chiamato etian do, & legame, perche giunge, & lega insieme le dette due divine delle quali è egli spirato, & onde procede. Di maniera, che quan ma, che è da lui habitata, 17 da lui qualità prende, co affetto più inte Iddio, of defidera di seco giungersi, legarsi, of vnirsi, tanto più lo sim fendo dunque la carità babito, che dallo Spirito santo fi derina nell'a cni degna egli per gratia, come in fuo tempro habitare, all'bora tal'ba scenche profondandosi con le radici per entro l'anima, più la occupa la ingombra, che per auanti non bauea fatto, & che ella dinennta per giormente par ecipe di tal babito, è babile à produrre atti di più ard di più intenfo amore. Nè per tal'aumento di carità ama l'anima più prima, non effendo questo simile à quello aumento della scienza, per lo scientiato, bauendole di nuono apparate, sa più conclusioni, che nu na anànti . Percioche ogni minima carità si stende ad amar tutto qu per carità puote essere amato . Di maniera che non si puote ella ste amar mai più cosc.di quelle, che ama, subito che è creata. Et è in c al Sole, il quale subito, che in Oriente spunta, alluma infino al contrar se sutto l'bemispero, talmense, che non vi restando cosa alcuna, di qu quali arriua egli col raggio, che non sia illuminata da lui non ni pu m

#### IBROSECQNDO. 191

coʃa non illuminata ancora . Ma ʃi come ıl medeʃimo Sol Meridiano,alluma le medefime cofe più grandemente. ane, cosi la medesima carità, che da principio tiepidamë ofi, intenfa diviene, or con più ardore ama l'istelle cose ima. Et in questo consiste tal anmento, or è simile à quelienza,per loquale lo scientiato si ananza in acquistar ci or numero di conclusioni, ma più chiara, er più certa, di ioni , che prima sapca . Inquanto non le sapendo prima e.ma folamente probabili, ò forse per credenza, che egli e glie le bauca insegnate , era men certo, che non è dopòs esime conclusioni apprese per dimostrationi, che necessoo, chiari fimamente le intende, & le vede . Et come, che ità l'buomo meriti tale aumento, fi come merita anche la eno fecondo che la eterna vita non fi da fubito, che fi 🕯 a per darfi a fuo sempo, & all'hora che l'huomo è del suseuerla, così ancora lo aumento della carità non si da alaltri degno, 🕁 meritenole fe ne è fatto , ma quando il Sir nima, olire banerlo meritato, è conuenen olmente prepara uerlo.Percioche per ogni atto di carità fi viene ella etian d, I di ponendo. El cofi questo aumento è in parte anche piante. or de gli animali. Il quale è monimento non conguale che se cresce, or và inanzi, come à dive in vn mefes , che in ciascun mese (si come del corso del sole auniene) [ca altrettanto, ò che in vna parte del mese cresca secondo quella parte hà con tutto il mese . Ma si come nello aumë de gli animali snole la natura operare on tempo disponon aumentanduli perdancora, or in vn'altra tempo vi aumento, a che prima gli bauea di poffi, facendali crefceatto . Cofi ancora nell'huomo, che per carità adopera, uie a ciascuna sua operatione a farsi ogn'hor più conueneuoumento. Inquanto per ogni opera, che egli fà, diviene egli, ile. G più pronto ad operar tutta via co più carità. Fin che ntezza, or sforzandofi egli, or ogni di più afpirando 🗤 iene, che essendosi per questo sforzo, renduto di n di tanto più babile, riceue finalmente da Dio lo anmento desidera: o-alquale tusta via meglio, o più meri tandolo, (i era egli con ueneuolmente difposto.

Se la

• Se la carità polla effer perfetta ne gli huomini in questo do, & de i tre gradi della perfettione di effa. CAP. L

VESTO aumento di carità, del quale babbiamo noi ragion fimamente, fi pud anche rassimigliare allo aumento, del a mano. Ilquale dopo, che è generato, và crescendo, fin che termine suo, che è la conueneuole grandezza debita à lui, & la perfe fitione, che dalla natura ricener possono tutti gli instrumenti corpore ti i quali operano le inferiori potenze dell'anima . Percioche fimilme rita, poi che ella dallo Spirito santo è stata in noi creata, va crescendo in questa vita terrena,fin che ne coduce al termine suo,che è la perfe ne con Dio nella vita celeste. Di maniera che poi, che ella è prodot il suo corso, fin che siamo in questo mondo(se ella però fra via non fi pud dire, che sia vn perpetuo aumento, inquanto non fà ella mai al d farsi, d acquistare dispositione à farsi maggiore. Non essendo ne a nole, ne sicuro il fermarsi in questa via, in cui (come dicea San G non andando auanti si torna indietro . Andandosi adunque sempr fempre si cresce,non si intendendo altro per lo andare ananti in ques she il crescere. Et si come lo aumento dell'età nell'buomo, ancorche te parti fi potrebbe distinguere , non perd fi distingue, se non in poch che poche sono anche le diuersità delle operationi della vita, alle qu codotto da tale aumento. Chiamandosi infantia, all'hora che l'huomo l'uso della ragione, o fanciullezza quando già comincia ad intende parlare speditamente, of adolescentia. Subito, che è diventato atto alla tione. Et giouentù, come prima ha pienamente riceunte le forze debi Post può softenere ogni fatica. Et virilità, quando trouandosi la rag la parte fenfitiua men perturbata, è attiffima al configlio,67 alla deli ne delle cose graui, che è la perfettione, & il termino dell'humano as Cost ancora lo aumento della carità si distingue in poche parti, G gradi,secondo,che sono anche poche le dinersità de gli studij, a quali dotta, o à quali principalmente si attende per tale aumento. Il pri do è di coloro, il cui studio è in nudrire, o in conservarsi la carità poe ti nata, o in combattere o in difendersi da'ritij, o da'pectati, i qu che drittamente vanno ad estinguerla, sono loro mortaliser perpets ci. Et costoro da'Dotti si chiamano incipienti. Il secondo grado e che assicurati già alquanto da'nemici attendono principalmente a far carità prenda forze, & che con le radici si prosondi, & occupi loro t nima, & in questa maniera si sforzano di gire inanzi, & di crescere, graffarfi in effa . 1 quali da i medefimi doe:i,proficienti fono detti . 2

#### TBROASECIONED.OLATA 193

me transitancora, 5 cbe quest freondi non babbiano an nagliare per difendersi da' Nemici . Percioche niuno si s'è pevegrino, poffa afficurar fi già mai, di bauer talmente pirito sobe non babbic da tomere la ruina. Ma fanno es guerreris, i quali perche conuien loro in vn medefimo oare qualebe luogo, or di refistere à gli importuni affalti - con vna delle mani fanno l'opera, & si schermiscono quei primi ) & questi secondi banno sortito il nome da 🖉 più premono, & che è in loro principale. Il terzo gra n mira è di accoftarfi à Dio,quanto poffono il più, defide rd si diffolua,et di partirsi esti quanto prima di questo mo d effer co Christo.Percioche se bene anch'essi, et si guarda re in qualche colpascome gli incipienti, o à guisa di pro. refeere in carità, secondo che all'incotro, y gli incipienti, ora defiderane di accoftarfi à Dio, 🕑 goder di lui , nondiučto, in cni , più che ad akro fi bà l'occhio in detti Stati, fi rcano di difenderfi da vitij , & i fecondi di ananzarfi in mi di wnirfi perfettamente con Dio. Iquali,ancorche per botti si chiamino, 🕁 siano in comparatione de gli altri, adi fi srnonano, uõ fono eßi pero perfetti femplicemente, questo estilio effer fi puote, che non fi puote effere, feno: 14 à fine, che vio s'intenda, dico, che la perfettion della cari; côfiderarfi;in uno dalla parte del foggetto;in cui la carità uomo amate, & in m'altro dalle parte dell'oggette,che è o à quest'ultimo modo la carità all hora è perfetta, che ella sto è amabile : Ilquale,perche santo ogni cofa è amabile. effenda Iddio di infinita bontà segue, che sia infinitamente o la virte di ogni creatura terminata, et finitame potedo v re operation infinita, è imposibile, obe ne l'huomo, nè qual uni Iddio infinitamète. Di maniera che quanto all'oggetto idio del supremo Angelo esser pfetta,ma solamète quella s fe steffo infinitamete . Ma dalla parte del foggetto della o amáte, all'hora è ella perfetta, quado egli ama quato più può per curit à amar' Iddio in tre modi. L'un modo è,quan mpre in atto di muonersi con l'amore verso Iddio.Et que ene à coloro folaméte, che già fono in Cielo à Dio per fettif rcioche à noi, che siamo peregrini, p le coditioni della nits ile di baner in atto sepre la meteset l'affettion fissa in Dio . rità perfetta, fi è quado l'buomo è fermato di attedere del ç coje di Dio, lafciãdo da parse, o ifcopefandofs affatto di CCC quelle

Digitized by GOOG

#### 201 DELISHISTORI X DELL'NTOMO

quelle detiniondes fonen quanto dalle necessità dalle bumana visa tes. Es quella perfetti suo anenga cho fia à noi possibile , non à per ne à tatti s che font in sarità : ma falumente a colore - che non cons di obadire ai divini precassa imprendente di fermare anche i tons in di obadire ai divini precassa imprendente di fermare anche i tons in como de dequando i baoma hà posta il fue core in Dio. A bà farma baver mais penfare ne svoler cofa ; che al voler di lui . La alla c contraria - Et questa penfestione è communa tatti . che banno cas a voloro , che fono nel terzo . come a quei , che nel fecondo sur m grado faritruonano angora.

Se la carità possa scimaría. CAP. LVIII.

1

OTENDO la carità crefcere inmoi fenza termino alcuno ; tamente, (come fi è detto) parea, che ella deuesse anche po marsi, essendo il crestere, o lo scemare di conditione, che effer l'uno, l'altro ancora le più volte pnote bauer luogo. Ciò fi vea do, & nel freddo delle stagioni, che a vicenda crescono, & si scema do che il Sole fi abaffa verfo il Capricorno, è verfo il Canero s'inale simile aunieno del lume, er del calor del giorno, vedendosi, che quanto il Sole va verfo il Meriggio , o fi fcemano quanto egli ind tana, & cala verso Occidente. Ma il faito, quanto alla carità fl guifa. Persioche può ben' esfa crescere (come fi è detto.) ma scema già mai punto per alcun modo . Effendo la carità in ciò fimile alla v 🔬 me anche, per che auuina le anime , molte volto fi chiama vita :- la a ·bene estinguersi per morte, ma non giamai soemarsi punto mentre ta. Et che la carata non passa scoma fi la dimastra in questa man sonfernatione di ciascune cosa dipende non de quella vagione, dalla ella solamente il principio dell'esser suo, ma da quella, da cui bà tutt Onde perche lo edificatore è cagione folamente del principio, 17 nos l'effere della cafa, auniene, che la cafa, quanto alla confernatione f pende dallo edificatore, vedendosi, che non può egli fare, che ella si contra la inginia delle cose, che di corromperla, & di distrugger possanza ; & similmence vedendosi, cbe ancora, che si corropa, & ga lo edificatore, non però fi corrompe, ne fi distrugge la cafa. El tro perche la presentia del Sole è cagione, non solo del principio,m l'effer del giorno; auniene, che la confernatione del giorno depende fentia del Sole, vedendofi, che quanto Stà egli fopra la terra, tanto il ferua, & che subito, che egli và sotto, il di vien meno. La cagione cipio, or della confernatione, or per confeguente di tutto l'effere de in noi è Iddio, che babitando, come si è dimostrato per gratia ne

### LIBEQ SECON DEDETA 194

ne voluproduce successive la conferne intena screedleo fiscemi s santo quanto il fuo efferenter, gratia in lei dula dispositione, or la preparatione, che egli ritronà nell'arimieramente vi cominciò ad effer per gratia. Etse la arebbe necessario, che tal diminutione nascelle 10. da Dio, Dio non può vescenes fe prima no vesco dall'huomo. Revos da cagione agente nan può proaedere als un nostro maper modo di pena, inquanto egli per quelche noftro fallo ci i benindturali, onero li soprevaturali dati per gratia. diminutione non può vícire da Dio, se prima von truoua llebe cosa degna di effer punita co tal diminutione. Quelare nell'buomo degno di pena, bifogna ebe altro non fia, il pescato, o egli è veniale, o mortale. Il mortale, perche non quando il libero arbitrio bumano eleggendo fi più to uco bene, che il verace, of eterno, of più tosto di favo co-, che di offernarli, corrompe del maso la dispositione, che a facea atta ad effer' babitata da Dio per gratia . Ande è, otale i proportione de gli humorinel corpa dello animache la vita sifcemi, ma che delumo venga manso. E si le volger delle spalle, che l'anima mortalmente peccando io,non che la corità fi fcenii, ma che manchi del sutto "fr babitane per gratia nell'anima , effendo egli prima abanda lei, abandoni lei, & la lufci all'incontro ; & cofi, ebe na forma,che procedea dalla prefentia di Dio nell'anima, rompa, & fi estingua affatto. Si come il lume, che procedel Sole nell'aria, quando fi parse il Sole fi corrempe afancora . Il peccato verniele non è di conditione, che l'avolga per effo no poco; ne molto le spallera Dio : Onde pere, ne scemare la carità Perche peccando l'hnomò veegge più tofto di fare contra i divini precetti, che di obelo, che lo increato, o eterno bene, i beni creati , o caduoone peccando vonialmente il fuo fine ; come che vfando e, che non deurebbe, di essi, che sono mezzi, che sernono ncteato, che dil fuo fine, erri alquanto . In quanto o parfacendo altri asti fimili, fa vn poco più o vn poco manoo e, bauendo etjandio in queflo ervore, se non n atto ; dfine Iddio. Et cosi tolui, che venialmente pecca, non ra la carità, la quale d circa l'vitimo fine . Percioche per lche modo difordinato eirca le cofe, she fi fanno per lo i fifeemale amure she egli pontu al fine fi come no per-CCC cbe

Digitized by  $GOO_2^{\circ}$ 

# her dell'historia dell'hromo

- the l'buonso non cost apunto offerui le rogole, onde fe conferuis he de gli humori. dalla quabrafce la confernatione della vica fegnes c , ami la vita . Di maniera che non volgenda l'huomo per lo ver le spalle à Dio, Iddio,che mai non lascia l'hnomo, se non quando ( . da lui lasciato, non si parse per cio, o per conseguente non gli -sutto,nè in parse la gratia, & la carità. Non effendo conuencuo ma giustina, che ella dia la pena maggior, che non fula aoipas er bà circa l'ultime fine pecçato, circa quello, che principalmente I vlimo fine fia punito . Refla adunque , che la carità à niun mod marsi. Ma perche ( come san Gregorio dicea ) chi non và inanz di Dio , torna in dietro, anniene, che se hen l'esser negligente, lo s or infingardo in non far'opere meriscuoli, non induce diminution dispone nondimeno alla perdita , & alla intera corruttione di esse sanche il fare , o mangiando , o benendo, o per altro modo difordi -sono difuguaglianza ne gli bumori, difpone alla corrussione, & perdisa della vita. Et questa dispositione alla intera corruttione d fi fa ctiandio da peccati veniali, da cui chinon fi guarda, cade faci -mortali, a' quali fanno firada . A difpangono i veniali .

Che la carità fi può perdere in quelto mondo, & come, quai cagioni. CAP. LVIIII.

A Carità (come fi è desto) è m'babito della volontà, pro dalla prefentia di Dia babitante per gratia nell'anima, per bito la volontà ama Iddio, CT tuite le cofe à Dio appartene sbe è propria coditione d'oggi habito d'inchinare la potenza da lu • I dellaquale è egli babito, à fare quel, ebe conniene à tal babito fa -vere, che il bene di effa potenza confista in quello, i che l'habito in - she nel contrario confifta il fuo male.Ma gli babiti acquiftati, er in Sono le bumane ser le theologiche virtu fi trnonano effere dalle in . O dai naturali babiti in cià differenti i che questi legano la posenza - she fe ella viene allo effercitio dell'atto fuo ,circa la materia, er l'og - li babiti, or inclinationi, non puote ella per alcun modo operare, se z me à i detti babiti . Il nostro intelletto, per essempio, bà naturale in al vero per baquale fe egli no vnole flarfi otiofo affatto to fenza fa - coffretto à censario, or trovato, che l'habbia ad accoftarseli, or ad a cin effo. Come fi vedesche egli fi acqueta nella notitia de primi princi . per babito namurale, senza alcuna innestigatione, intende sische se Analche cofa operare intorno ad chisènecessario , senza che possa modo fare altramente, che egli confessi che sono veri . Hà similme lonsà inclination naturale al bene, & se ella vuole effercitar l'atto si rar qualche cofa circa ciò è neceffariamense coftretta, fenza che po さいり tra

# LIBRO SECONDO

195

è può per alcun modasion lo valere, è volere il fuò com-No anniene già così de gli babiti acquistati. (7 infusi. Per nte le nostre potenze da loro formate à fare quel, che co e poffono effe far' altramente , & il contrario ancora di habiti fono inchinate. Es la ragione della differenza fi è. ili inchinano gli babiti. J le inclinationi naturali empio o delle potenze, che non possono esse, volendo essercitar nerfi verfo tali oggetti . Et questo anniene, perche in così unque modo uengono confiderati,firitruona allo, à che le ilmente inchinate. Si come è il bene a∬oluto,ilquale, pche vien confiderato, non apparifce effere fo no tutto buono, se di male, empie totalmente l'appetito della volontà. Et ero affolmo, ilquale perche in qualunche modo vien confi se effere fe non tutto vero, fenza alcuna parte di falfita, appetito dello intelletto. Di mantera, che no pofforo qsie te così da gli babiti, & dalle inclinationi naturali, volgerfi tro, or non amaresquesta il veroste quella il bene. Et que ni ndsurali pla medefima ragione non poffono mai corroenir meno. Non alimene già così de gli babiti ac quistatito e gli og gettini eni esi babili inchinano, no del sutto empioformate, no legano le dette potenze in guifa, che no pafinerfamète, 19 il contrazio ancora di quello, à che i detti ha ciocbe(parlando prima de gli babiti acquistati)può efferes Jempio)che ritruona l'babito della prudenza,onde lo intel ino viene moralmete formato, non paiano in qualique mo lerati,del tatto buoni,nè al proposto fine proportionati nè atti della giustitia, onde è formata la volontàne quei della forma l'appetito irafcenole, nè quei della teperaza, che forble, or cosi, cbe in quanto non paiono buoni, fi risufino .- Et biti infusi può similmete pavere, che il vero, che predica la l'intelletto, non sia nè vero, nè credibile. er che p questo no ne credere. Et similmente può parere, che il ben futuro, & etto della speranza, onde si forma la volontà, non sia bene, o p questo, che no lo voglia l'huomo sperare to che l'amar fo,et il fottoporfi à lui, & alle leggi di lui in tutto, à che incui è parimète formata la volentà, non piaccia all'huomo, e quando il sensitiuo appetito gli propone cose dilettenoli. legge di Dio, che à lui di obedire à Die non sia buono. Es

o gli babiti acquistati , & gli infusi venir manco , & cor-Et più di tutti gli altri può mancare anco , & corrompersi quello

Digitized by Goog

-quello della carità . Conciofia cho niuno de gli babiti delle vittà ac "quali tutti si producono da molti atti virtuosissi può corrompere du to contrario. Ma è dibisogno, che à corromperlo concorrano molt gli babiti della fede altresi, & della (peranza fi corrompono con vn ration contraria. Percioche fe ono per simore i o per altra pafio m'atto contra la fede., (come fece San Pietro all'bora che nego Ch "perderebbe egli per ciò la fede, ne per on peccatto, che fifucesse , speranza, fi perderebbe quella viriù . Percioche l'una. (7 l'alera di l detti peccati be perderebbono la forma estrinseca della oarità; mu i , no elle co tutto ciò, co le lor forme intrinseche vera sede, et uera sper morte, of informi. Mala carità fi perde per vn folo (of fia qual fi v to di percato mortale fatto contra qual si voglia virtù acquistata & fi corrompe in tutto, fi che non reftane formata, ne in forme . perche ella è forma visima, che non hà vernna altra forma, di tutte cofi morali, come theologiche . Inquanto gli atti di loro tatti fono Lati a Dio, come ad vliimo fine. Et è ancora, perche dipendendo presentia di Dio, che la infonde, or la conferna, come dipodo dal So cbe egli infonde, or conferua nell aria, fe l'anima col connertir fi sfre "te al ben creato, & col volger le spalle à Dio, pone intra se, & Idd metrabile, or negra nunola del peccato, autiene sche non effendo ell minata dal raggio della diuina luce, perde la gratia. & infieme la l muore, di quella morte, che fu principalmente minacciata ad Adam · la quale mort egli incontanente , che mangiò del vietato pomo . Si che muore il corpo, subito che è abandonato dall'anima, effendo seco · do fuo cofi unta dell'anima Iddio,come vita del corpo è l'anima.Et fi firmuous, & non filascia il peccato, & che pentita di nuono non me, Panima, or non fi prepara à riseuere Iddio , non torna Iddio à 1 carità & la gratia all'anima. Ne pud l'huomo peccatore rimmoue feffo il percato mai, ne prepararfi, o disporfi di nuono alla gracia. di nuono non torna a darli il particolare aiuto fuo , à potere ciò fare nuouo non lo giustifica nel modo, che si disse all'hora, che della grati Sinflificatione fi tratto. Et è la carità cofi alla corruttione fottopos del suo oggesto, che è Iddio potiamo noi metre qui siamo in via pe rifpetto giuducare finistramente, come per effempio fal'huomo d'un mo, 19 foggetto alle paßioni, quando con ifproni di fueco egrander so dalla fua concupiscenza, ilquale in quel tempo, & in quella p · cofa, che egli defidera, giudica, che per lui non fia bene il fottomette nine leggi, or che manco male sia il sodisfare alla fua concupiscenza mente all'huomo paurofo all'hora che grandemente teme tormenti, "pud pareres (come parue à San Pietro ) che per lui , durante il peru

### IBROSSECONDO. 196

sre nella confeßione della fede, comandata dalla carita». di non perder la vita, d altri beni creati, 17 finiti, fi rifak & a non enrarsi della legge di lui, o che p conferuente questa maniera fi corrope la carstà de fi amazza l'anisa pche in questo mondo noi, che no conosciamo Iddio.se: dianti le cresture, ò sopranaturalment e medianti le div. vedendolo,fi come egli è,non bene , or apertamente ins lommo bene perfectißimo per ellentia, senza mistura di ı lui, che è il bene di tutto l'uniuerso si derina, come da zza tutto il bene, che in tutte le creature fi ritroita. Ma come on ben particolane, il quale fia ben buonoi ma che eff**ere à noi non buono,inq**uanto la diuina giustitia sua , hà date, le quali non sono altra, che fignificatto ni, & dina volontà fua, fono molte volte contrarie d'nostri apse, che sono in Cielo , non può la carità mancare, nè cor modo già mai, perche la redono, si come è egli in se chigramente, chein qualunque modo egli viene, du derato, non può mai perer, se non sutto buono, auzi site I fommo, che è proprio oggetto di ogni volontà, Giche. o,non può no effer uoluto, or amato da ogni ragioneuole. fa.Et pare, che intra le anime de gli buomini , che ancor: ndo , 5 intra quelle, che già fono in Cielo, fia differenza intra la materia di queste cose clementari , 19 la mareria cioche le noftre anime,le quali stando immerse in questi. mo anche di terra, sono simili alla materia de corpi infea quale, perche è di appetito infatiabile, non può trouur, be la finisca di empire, & che interaméte le sodisfaccia. od ella prefa vna forma, che cerca spogliarsene. O vev di quest'altra fa il simigliante ancora, & cosi fenza reinuo fogliandosi delle forme vecch e, or vestendosi delera, che non bauendo cofi fatta materia mai forma alcuerderfi, o corramperfi, è in qualche moda a lei fimile ha. tre è in questo corpo mortale, la quale tutto, che fia vecarità , perche non vede apertamente il primo vero, (31 mente del sommo bene, 15 per conseguente non è del tubs il fao appetito, pud sempre corrompere, & perdere la le anime, che sono in cielo non la possono perder già, perè finito di empire, & è ben colmo da tutie le parti, non. derar più cofa alcuna, poi che vedono Iddio , or perfeslono, che è ogni bene. Si come anche la materia de cara pi'

Diaitized by

pi celefi, effendo el fuo appetito pienamente sodissatto dalla forma ba, non può spogliarsene per vestirsi di vn'altra già mai. Onde posse la tal forma, o per dir megluo essendo possedata da lei, senza che co re, o perder la posse per alcun modo, auuiene, che i celesti corpi sono i tibili assatto. Et banno questo disanantaggio ancora le anime, mentr questi corpi; che non potendo elleno, per la infermità bumana star s tutto l'affetto suffe in Dio, può accadere, quando elle o tornano in s pur pensano di qualche altra cosa fuora di Dio, che con disordinata ne si accostino à qualche ben creato, di che segua la corrutione dell quello, che alle anime beate, che con tutte le forze, so virtù loro sono fuste so sono poi nuò internenire.

> Della gioia, & della allegrezza, che è in color ro, che fono in carità. Cap. L X.

– SSENDOSI detto della carità,refta che diviamo bora de j che da lei si derinano. Et prima della gioia, & dell'allegrezz 🖌 coloro, che fono in carità firitruona. La gnale è atto di 👓 di cioche fi come lo amore verso Iddio, er il desiderio che si bà di lui, c la gioia procede dal medefimo habito virtuofo della volotà,ebe cari ma.Ma perche quando da vn'habito procedono molti atti , il prime atti è cagione de gli altri , fi come la pianta, che è il primo effetto del è cagione de i fiori, (7 de i frutti, che fono effetti, che pur nascono da fima radice, auviene, che lo amore, ch'è il primo atto, che dall'babito rità proceda è cagione, o principio del defiderio, o della gioia, che che dal medefano babito della carità fi derinano. Et perche la cari modi rifg'uarda Iddio con atto di Amore, in vno inquanto è egli p mo, o beatiffimo in fe steffo, o in vn'altro, inquanto è egli la perfeu la beatitudine di noi, auiene che in altrettanti modi lo rifguarda co giois, & di allegrezza , in vno, per lo quale ci rallegriamo che Iddi il bene,che egli hà. Et questo modo è principale,perche più propria sppartiene alla carità.Ond'è che questa maniera di allegrezza non j tinta, ne macchiata da alcun neo di tristezza,o di dispiacere, si con nel bene, che è in Dio, non può effere alcuna mistura di difetto, ò di n vn'altro modo ancora risguarda la carità Iddio con atto di letitia, di S è quado ci rallegriamo della presenza sua in noi . Queste due m allegrezza si ritruouano etiandio nell'amicitia humana . Percioche mo noi piacere, non solamente del bene de gli amici, ma della loro p ancora,godendo di viuere , & di conuersare con esso loro . Ma ques ra Utima di letitia, che è effetto dell'amicitia, che babbiamo con Di

# BROSECONDO

197

questa mifera vita, vien perturbata da qualebe trifter no, il quale è nondimeno pur meriteuole. O fanto, pro onte della carità . Percioche dal me defimo amor prollegri di qualche bene, I fi doglia di quello, che gli imnto glie le differisce, er allunga, or per effergli contrain tutto Contrario al bene di Dio , (7 atto à tornelo in e e,che gli hnomini,che fono in carità, parte fi rallegra modo fensono, che Iddio e in loro , & parte fi dogliona lette colpe da loro corra Iddio commesse ne sempi à die lla dinina mifericordia, non foffero fiati follenati , eraa caduti . Et similmente se bene spesse volte sono molto oneuole auifo,come certi di haner parte con Dio , inquà conoscono, & lo amano, come beatifico oggetto loro. al partecipatione, in comparation di quella, che aspettaaffati à miglior vita, è molto imperfetta, fo non ben ficm no peregrini, sussi sempre esposti à molti pericoli di rui ne con la gioia, che porta seco la carità, defiderano di ef corpi mortali, & di trouarsi con Gieju Christo, & fi doête fi differifca, & fi ritardi loro il perfetto, & pieno go te. Pieno,& perfetto dico, non in rispetto di Dio , ch'è de egli,& figodono i beati spiriti , esfendo tal pienezza he solo gode di se steffo interamente; or quato e gli è buo ere delui quanto egli è buono,essendo egli di infinita bon tente.Ilche è impoßibile, non meno à gli Angeli, che à endofi da qual fi voglia creatura, che tutte sono cose fini fmito. Ma la gioia, che è ne gli huomini, Ine gli Angeli ubbia vermino; o fla timitata, fi dice effer piena; o perfet oro capàcità, che in diuerfi è diuerfa, cidè maggiore, 🕁 mentre erano pellegrini nella via di Dio, bebbero magd. Onde effendo la mente di coloro, che in quello beaiouano, piena di Dio quanto effer poffa, sid è quanta è ino , se bon l'ano per esserne più capace dell'altro , ne bà tione, tutti fono quanto à se si come pienamente, & inte inche pienamente, o interamente gioiofi. o lieti, non rerar più oltre alcun'altra cofa: Perctoche la gioia, & il de lero quella propartione, che la quiete, o il monimento, or. uli . Conciofia, che fi come la quiete all'hora è piena, 🕁 in parte del monimento non resta, così la gioia all'hora entamento intero,che fi è fodisfatto al defiderio talmente. spiù parte alcuna ... Mentre viulamo in questo modo fiamo noi DDD

Digitized by Google

mo noi fempre in mauimenso. Perche il defiderio, & la fese,che fe b non ceffa mai, & non bà termino, o fine alcuno, anzi diuenta ogni giore, come di sopra veduto babbiamo . Percioche fin che non sia nati al termino, & al fin nostro di congungerci con Dio, quanto presiamo, con tanto maggior' impeto ci moniamo verso lui , & sia fimili à pietra, o altro corpo grane, che da alto luogo cadendo , qu fe anuicina al centro, onero al luogo della sua quiete con santo mag peto vi fi cala. Ma quando faremo rogiunti co Dio, il movimento d derio cefferà in tutto, & in luogo del defidetio fuccedet à la intera q la computa gioia, che si bauerà in vederlo, & goder di lui. Perc lbora faremo fatiati in Dio, non folamente di Dio, ma di quanto al mo mai defiderato, & più ancora, con misura ribattuta, colma, & da tutti i lati , perche ci farà dato di ogni bene, più di quel,che baux derato . Et conciosia che il bene, che bauremo, vincerà di assai il non potendo capere nello intelletto bumano quello, che bà Iddio obiato à gli amici suoi , ben si dice, che noi saremo riempiti di gioia glio fi direbbe ancora, che entraremo, & faremo tuffati nello ampi re, che non hà fondo, o riua del contentamento, & della letuia di D dentro, o fuora ne empierà, soprafarà, o ricoprirù tutti.

> Della pace, che è effetto, che dalla carità fi produce CAP. LXL

A pace auch 'effa è effetto di carità, o cofi dall'babito di vue tù escono diuersi atti, or effetti . Si vede anche nelle cose nel da vna fola virtù fi deriuano molti atti : 5 molti effetti da v gione agente . Il fuoco, per essempio, scalda, dilegua, & associati no tre effetti, dr atti diuerfi ; i quali fa egli non medianti altretante can vna folas sh'è quella, ch'egli ba di scaldare. La carità similm quale si appartiene di vnire l'amme con Dio, per virtù di tal vnior ce molti effetti, & intra gli altri la pace : la quale non è altro , cbe diuerse voglie, & di dinersi appetiti in dinersi bnomini , facendoli odiare, defiderare, & abborrire, rattegrarfi , & dolerfi delle medel & che l'uno fi studij, 15 cerchi di sodisfare alla alurni volontà, com La qual'onione propriamente concordia si chiama, perche vnisce tà di più cuori. Si produce dalla carità la pace anche in mihuomo cioche hauendo ciascuno di noi due appetitis l'uno ragioneuole. T fitino, il sensitino, che voidir deurebbe, & effer soggeno al ragion la difordine, che il peccato del prime no firo Padre induffe nella no

#### IERO SECONDO.

198

epugna, o se gli ribella. Essendo stato ben conneneuonole, che esser doues soggetto à Dio, si ers a Dio ribelin vendetta di ciò al ragionenole fi ribellaffe . Dal qual utrasto,che è no solamete intra i mouimeti delle dette due etitiue ; ma anche intra quelli di vna stessa potenza . e fo, che in vn huomo vna medefima potenza,in vn meisce diuerse cose, che insieme bauere non si possono . Correbbe viuersi intra i piaceri di yna vita delitiosa , che. , of di otio, of infieme sodisfare all'ira, o all'odio, che ba be senza molto trauaglio far non si puote ; Et in chi aspi co di vera gloria, che senza il concorso di tutte le virtù icco di oro, & di argento . Il che non fuccede agenoltra la magnificenza, & la liberalità, & speffo ancora rtù nobilißima . Et chi defiderando queste cofe cofi re-s uisse vna parte, & vna parte non conseguisse, non per. pace il suo cuore, il quale mai non può eßer tranquillo , disfatto di tutto quello, che egli vuole. Ma questo diibellione si toglie via per la carità, che riunisce l'anima, n Dio, facendo, cbe ella per volontaria obedienza (otto. onga. Di che seguesche anche il sensitino appetito si van in tutto, almeno in parte fotto la vbidienza del ragio-, & l'altro firistringa, & firiunisca nelle sue voglie, or tamente con tutto il cuore, & con tutte le forze fi muoer l'amor di Dio verfo gli huomini di Dio amici , poco fli rima molto banea in pregio, & bramaua. La qual vnioi, co di loro mouimenti è la vera pace, che ne' cuori de babitati fi genera dalla carità . Ad effetto adunque che e, è di bijogno, che concorrano la interiore vnione de ippetiti, che in ciascuno huomo si ritruouano, & di quei altresi, da la esteriore di diuersi huomini . Ne basterebhe chi hen connenisse, & si accordasse con gli altri huonamesse gli appetiti repugnanti in se stesso, non starebbe. , non effendo la peggior guerra, che la dimestica, er la nente chi hane ffe ben composte, of tranquille tutte le par a, O i monimenti di esse, non per ciò baurebbe pace, se na fua con quella de gli altri buomini buonis co quali vien la volontà di qual fi voglia huomo, etiandio buono, se regola delle volontà altrui, nondimeno in quanto è ontà dimina, viene a diuentar regola regolata delle altrui DDD volontà.

Digitized by GOOG

volontà. Onde è necessario, che le volontà di tutti coloro, che fon tà, siano vnite, & conformi intra loro . Perche essendo tutte vnite la di Dio, & da lei regolase, uengono esse ad essere.mentre sono in cordi, & conformi, & non poffono intra loro difcordare, fe non pe te, & fuor della loro intentione, offendo la intentione di tuttische fo rità, drizzata al bene di Dioso del profsimo. Ma auuiene alle volt giudica, che tal bene confista in vna cofa; & vn'altro in vn'altra che essendo le intentioni, & le volontà di amenduo conformi, & vn re il bene di Dio, fiano difeordi , quanto alle opinioni di quello, in ch ne confista. Ma perche la opinione si appartiene allo intelletto, O volontà,non per questo anuiene, che non fiano le loro volontà cong snite, o che non babbiano insieme pace, o che alcuno di loro faccia caritàretiandio, che discordino quanto alle opinioni. Onde se tal disc sontiene errore circa le cose della fede, d altre, che necessarismente s gono alla salute, 17 non è con gră pertinacia, non è peccato. Percioc discordia delle opinioni procedere da ineuitabile difetto di bumana tù, senza alcuna colpa di discordăti, 5 taluolta ancora da prouidez che di tal diuersità di opinioni qualche maggior bene di trarre inté auenne, allhora, che discordando S. Paolo, & S. Barnaba sopra lo ada in compagnia S.Marco, andarono per ciò in disparte, S.Barnaba in in Siria, & S. Paolo in Cilicia, oue predicarono il verbo di Dio con frutto , che non haurebbono forse fatto, se essendo coformi di opinio fossero tutti in vn luogo. Et come anche auuennanel dare delle re perfettion Christiana d S.Benedetto, or d S. Francesco. De'quali qui co vtile, che i suoi frati fossero poueri affatto, non solo in particolare dio in comune, et che non possedessero nulla. Et quegli, accioche i suo non bauessero à gir cercando quel, cb'è necessario al viuere buman che alla contemplatione delle diuine cose attedere deneano, & fors altri fanti refpetti, volle ben, che in particolare fossero poueri, ma fi che in comune bauessero delle facultà. Et di tal diuersità di opinion effer seguito maggior frutto, or maggior vilità nella chiesa, che se ti conformi in tutto, potendo l'ona regola effer più commoda dell'a ti; o più l'altra dell'una à centi altri di complessioni o di condition ti.Et per questo ciascuna più asta à trarre i suoi, à quella perfection le amenduo i desti santi Padri di condurli aspirauano - Es non pur gna alla pace, o alla vnione de'cuori la diverfità delle opinioni; mu la diuetsità delle polontà, pur che quello , in che discordano, sia di c vi. Et questa pace, & questa concordia banno gli buomini baoni co non co' cattini già mai . Percioche si come le volontà de buonises

#### LIBRO SECONDO.

on quella di Dio , diuentano ( come fi è detto ) regole rego? ra. Onde non possono mentre sono in carità discordare e volontà de gli buomini peruerfi effendo contrarie alla vo ntano regole pernerse , alle quali è necessario,che repugniaric quelle di tutti , che fono in carità. Onde è **impofsibile ,** ioni babbiano pace, Gronione di volontà co cattini.Anzi no baner vera pace,non solo co'bnoni,ma ne co gli altri cat peggio, nè con sè stessi ancora . Perche la pace,che l'huoconfiste nella quiete, og nella vnione de i duo appetiti, che e, Til sensitiuo, T de i mouimenti di ciascuno di essi, coe perche i detti duo appetiti poffono Stenderfi,non folamëte tiandio à quello, che è apparente, 15 falso ; auniene, che se enti fi vniscono nel vero bene, o in esso si acquetano, bano contrario se si vniscono, & si acquetano,nel bene apparen e,che eßi hanno non è vera,ma falfa pace.Percioche il ma ia qualche apparenza di bene,per la quale acqueta in qual forse ambiduo gli humani appetiti, ha sempre molti difetti, fario,che i detti appetiti restino nell'altre parti perturbati, e i cattiui buomini in se medesimi bauer non possono la veno bauer la possono con gli altri cattiui.Perche non bauen ni per loro vitimo fine alcun bene comune. secondo che ban ltimo fine è Iddio, che è il bene di tutto l'vniuerso,anzi bas mo cattino per suo vliimo fine la sua propria viilità 🕁 ef cbe regola i monimenti di ogni humano appetito , auniene, mini, se bene mentre è loro ville lo intendersi insieme, paio ubito,**che la v**tilità d'alcun di loro ceffa,et vie meno,è necef che venga meno la pace ancora, & che discordino. & ropa erano bene i cattiui buomini ancb'eßi , se ben non lo consebauer pace, ma di ciò non meritano lode alcuna;e[[endo na rio es commune à tutte l'altre cose del mondo ancora.Con trouando alcuna cofa in tutto l'oniuerfo,che non babbia il quanto dire la sua inclination naturale ,auuiene,cbe niuna di quello, di che naturalmente è vaga, che insieme no appeni impedimero, che l'acquisto di esso la quiera possessione. vede nelle cofe graui, quali fono l'acque, che per la lor gra ubbiano le forze bastanti à farlo, subito rompono ripari, altra cofa , che loro contende lo andare à luogbi più baflmente appetiscono.Et nelle leggieri si vede ancora, qual e farfi strada à gir in alto, arde, & consuma ogni materia.cbe 17 gli vieta il falire, & l'aria rinthiufa inqueca fecca, o. in palla

tu palla da giuoco, tutto che con gran forza si tussi nell'acqua , per lo appetito, che hà di star sopra, risorge sempre. Ma lo acquisto di quell ciascuna natura bà appetito, non può altronde hauere impedimento vn contrario appetito, che sia in vn'altra diuersa natura, onero nella ma,come auuiene de gli huomini,ne'quali sono appetiti diuersis or sp te contrarij à se stessi. & à quegli de gli altri buomini ancora . Ma da que contrario appetito tal'impedimento proceda , à conoscere, che o desidera di bauer pace, basta intendere che ogni cosa si sforza di tor lo, che gli impedisce lo acquisto di quanto ella appetisce . Di maniera fi facendo battaglia intra gli huomini , & intra le fiere per altro , ch muouere gli impedimenti, che lor vietano le cose desiderate, è manife nel mondo non fi comhatte,ne fi fa guerra,fe non per hauer pace,cid quetare il desiderio, o per tor uia quello, che repugna all'appetito di batte.Ma per tutto che da qual fi voglia natura creata, non fi cerch cbe di hauer pace,i peruersi, & i maluagi huomini non ritruouano gia me si è detto)la vera.I buoni la ritruouano bene,ma in quel modo,cb le in questo mondo, oue la perfetta non puote bauer luogo, concios pace perfetta de gli buomini consiste solamente nel perfetto godim sommo bene,nel quale tutti gli appetiti di tutti gli buomini,et di tutti geli buoni si miscono, o si acquetano . Q uesta pace adunque cosi p riferbata per darfi à gli eletti nell'altro mondo in questo si incominei ma non si finisce già di dar loro mai persettamente. Perche se bene a eßi qui per carità il ragioneuole loro appetito con Dio , nondimeno , banno in se la parte sensitiva dell'anima, or alcune membra del corp ne alla parte ragioneuole vbidienti,15 fuora di se molte cose, che gli bano, & gli impediscono, è ella ben vera pace , macon tutto cuò non ( ne perfetta già mai.

> Della mifericordia, che è pur effetto di carità. CAP. LXII.

N.T.R. Sli effetti interni della carità, fiannouera etiandio la mi dia, la quale non è altro, sbe compa/fione dell'altrui male. Et bà co ia, 3 con la pace, di cui ne precedenti capitoli fi è ragionato, int ore differènze questa ancora, che procedendo cofi la gioia, come la pa carità, mediante le amore, che è il primo atto di effa, 3 rifguardand due il ben divino, che è oggetto di tal'amore, femplicemente, 6 non co rifpetto, che con quello, con che lo rifguarda lo amore, bifogna dire, che IBRO SECONDO.

200

7 proceda dalla medefima virtù della carità,da cui pre niuna di loro sia particolar virtù. La doue la miferi da il ben diuino, non semplicemente, ma col rispetto del lui, del quale si ba misericordia, è necessario di ponelalla carità proceda,come suo effetto,sia non effetto sem lio virtù.Ma non ogni mifericordia è quella,dalla quale sia che la misericordia tal volta è solamente nel sensiti anon si può dire, che sia altro, che vna semplice pasuoua etiandio ne' bruti animali,come fi vede in molti di nente ne cani , & affai più ancora ne porci , i quali fenegge Stridere, & far romore, perche fia forfe Stato prefe compaßione fi muonono à foccorrerlo. Accade anceuole appetito nasce la compassione dell'altrui miseria. lcun modo rifguardi il ben divino,come è quando per baagione modera l'huomo, Gregola il monimenio, G la sitiuo appetito. Cid si vede annenire molte volte ne' supro he hanno compaßione de micidiali, et simili; venuti in for en potrebbono rimettere gratiofamente, o senza altro sensitiva passione detta loromondimeno per non lasciarsi fuora del conuenencle, prendono partito, onde in qualche republica offesa,15 a'rei,contra quello, che haueuano me ita,imponendo pene,che loro manco nocciono , 15 tallho= iouano,che fe loro fi deffe la morse,condannandoli,ò in da= ndono nelle publiche bisogne , ò alle galere apparecchiate nari da Corfali, & ad altri fimili vfi. Et cofi infieme fibà ia, o fi fa giustitia. Et questa mifericordia , che è ona dofa nza, è virtù acquistata, or humana, che può cadere etiandia ne vogliono, che fosse in Cefare. Ilquale più per questa, che i tante altre virtu, che se gli attribuiscono, parue à Cicerone, posteri.cb'e'fusse degno di somma laude . Vltimamente pud be vedendosi alcuno in pericolo di non perdere l'anima, d la lamità fi habbia di lui compaßione per lo amore di Dio , O arlo . És questa è la mifericordia, di cui bora parliamo - virumanamente acquistata;ma infusa diuinamente,ne si ritr**uo**o he manchino della gratia. Puosfi adunque ragionare della me di passione, or come di virsù bumana acquistata, or final oirtù infusa, & diuina. Et inquanto ella si prende in questa vi iciamo, che è effetto di carità, migliore di sutti gli altri effetti prodotti rifguardano gli huomini . Conciofia, che appartent ordia di founenire a bifogni, er a' difetti bumani, rede celoros

Digitized by Google

. . . . . .

we'quali ella si ritruona in ciò simili à Dioseffendo proprio di Diose ricordia, in souvenire à gli altrui disetti. Ma non è questo migliore altri effetti di carità,che risguardano Iddio.Percioche in coloro, c superiore, quali sono tutte le nature create, meglio è di ristringersi, giungersi con il superior loro, che è Iddio, che non è di prouedere nucnire d i difetti di quegli huomini, che inferiori lor sono. Ma in fuperiore à tutti of cui ogni cosa è soggetta, of inferiore, separande telletto dalle virtù, con le quali risguarda egli se medesimo, quelle e li rifguarda le creature, quali fono la giuftitia, la magnificenza, la s dia.se ben tutte sono vna cosa stessa con la essentia . & natura dim mo, che di queste, con che risguarda le creature , la misericordia è se l'altre grandissima, ottima, or nobilissima virtù. Conciosia che per pie egli i difetti, of souviene à i bisogni di tutte le creature, che quan te sono non solo difettose, & manche, ma del tutto niente; no hanen per se nulla,ma solamete quello,che per misericordia da Dio ricenos questo si dice, che la onnipotenza sua più che in altro, si manifesta a vicordia, la quale si pone esser propria di lui. Ma per intelligenza a per non errare, bisogna sapere, che la misericordia altramente si in Dio , & altramente fi ritruoua ne gli huomini , intra i quali mif **fo** fi dice effer colui , che bà mifero, & dolente il cuore,per la miferi de in altrui,come baurebbe per la sua,se egli misero fosse. Di che seg effetto della misericordia, che egli si adoperi in liberare il misero, et d da lui cotal miseria.Ma Iddio non è misericordioso, perche habbia ; dolente il cuore, non potendo in lui,che per natura è più , che beatij uer luogo dolore, d miferia. Ma fi chiama egli mifericordiofo per la La dello effetto, che da lui procede, in liberare i miseri. I in discaccia le miserie, onde sono oppressi, come fanno gli buomini allbora che b ferong dolente il cuore per le altrui calamità. I quali per questo mise fi fi chiamano Et fi appartiene la mifericordia principalmente, con mente à Dio, inquanto follieua egli tutte le creature dalle miferie l dendo in questo luogo per le miserie, i disetti, & i mançameti delle e etiandia prima che fiano create, o generate, effendo difetto principa mancamento dell'effer softantiale. Ma lesciado bora il parlar della z dia de Dio, torno à quella de gli buomini, che no è altro, come fi è det t paffione dell'altrui miseria, ne la miseria è altro che il male, che anni bnomini contra lor voglia.Il che st dimostra, perche la miseria è con la beatitudine, & proprio di chi è beato è di hauer tutto quel bene, vuole, di che segue, che tanto vno sia misero, ch' è cotrario all'esser be to ba di quel male, che egli no ruole. Il male adunque, che banno gli contralor voglia, è quello, che muque in noi la milerisordia . Onde S .: p 3. P

### MERICASE CONSTITUTE SOL

coascilifit vibion tariamense, obe fe bene non è la maggiol el percesso mon fi bà de'peccasori compaßione, se non co-Anzi mquato fono offer vogliono offinatamente pee te de i buoni il caftigo, & la pena. Ma fi ba bene mifeit anto telor colpeyono accompagnate da qualche cofa, che Come interniens, quado fi pecoa per infermita, d per igno ie del primo peccato, perche chi così pecca, si contra quel a infermita, d la ignoranza non fosse. Et forse, quando nalitia, fi baurebbe à dire il medefimo , confiderato,che la na delle quattro ferité, che ricenette la nostra natura, in pe ne del primo buomo, & ch'ogni pena hà p natura di effer pade fe ben non conofce, & non ha'il maluagio peccatore a,et difetto di natura la sua maluagită,anzi si copiace, cf come del peccato, che ogli fà, fi bà nondimeno di lui qual a buoni, obe pur pregano per li peocatori , & defideranos reascome fibà de forsennati & de pazzi . La cui pazzia volonsà in tale flato . Perche accetati dallo istello furos li effer pazzi,ma fibà di lor compaßione,inquato è contra hebbono,quando erano fani,o che almeno haurebbono , fe male, & la miferia loro. El affine, che siamo noi mossi à nasche la miseria sia in altruiso non in noi fleßi. Percio o di coloro, che per efferci molto congiunti, sono coali: fono i figliuoli de' Padri , non habbiamo noi proordia, ma dolore, or anzoscia, che molto più, che la mise Ne solamente le altrui miserie presenti, ma la memoria iche i segni delle future ne fanno in qualché modo miserii come non solamente il sentimento del bene, che si bà di woright quello, che è passito, & non fi bà più, o ta speran ende, is non fi ha ancora, ci diletta in qualche mollo, o ci amente il mul prefense, ma otilindio quello, di che teniafiseme', in qualebe modo ci attrista. Et e lo bauer com u molto conveneudle, & degno di commendatione in tutsche ninno etilquale, sutso che fia in allo flato, non bab? S mconfantia delle so fe bumane, à temère della tinna, et timer taluelsa mestiero dell'altrui conforto . Ma conuto ni poco fazes fi la fciano interiare dalle profperità delle co. penfano a gives hi della for inna vy-alle mutationi, ch'ella be i fortunati fatti fuperbi fecondo che le più volte stimabe hanno per Umentitora, of fo Joli offer degni d'ogni be Sevengono gli almon vilogindicado, quando gli vedovo caduti Enn

Digitized by GOOg

# de ul'h istor ine de lilhiv o mo

galui je miferia, abe bene Minlore ... tr chi babbieno quel, che le ne, & cori fano fenze mifenicerdia. Eli buomini endechadeure, di . ( fimili , ne quali molto poffono certe postioni , che inalrano gli gonfiana , & gli famo affai confidenti v poco neis feistanti mali, 17 cost pogo fone mifericerdiofe. Es pie autiene, perche que mante na difpana ad bauar compassione de gli afflicits fablares della nofice fragil manue ; & dolle bumane conditioni ; & il con frama e pofti ad innumerabili milerie . O non lontari à poser cad mità fimili à quelle, nelle quali faritruonano coloro, de quali babl passione . Onde è, che i veschi, veggende morire gli alui vecebi, boli, perche poso sona asti à refistere à i casi annersis veggendo gi Eri accidenti, mentre ripensano à quel, che facimente pottebbe à loro accadere. fon e compassione uoli 15 sopra sutti eli altrisgia so intendenti, en faug, ctiadia quado in buano stato fi ritrivanuno che ben sonoscono la inflabiliti delle cosa bumina, sono affeinte Et all'incontro coloro, à quali effendo caduti nel fondo di tutti in Etasche fperareso temeresperche foprafatti dalla propria mifaria. 1410 dolore, che gli preme, non banno agio à penfar'à cefi alerui, e tono, d no cale lor para; or cost pogo fond miferiaordiofs. Ei fin innidiofi, & i maligui, iquali, perche e lor proprio il delerfe dell' o il goderfi del male . sono senza misericordia. Esper dire in s do che Eddio è quimo di mifericondiofifimo costanzora degli b gliori. & quelli, che à Diq più famili fano, fono ancora più miferio quelli all'incontro fono manco, che manco la rasimigliano.

Della beneficentia. CAP. LXIII.

· · · · ·

ļ

In bora de gli effetti interiori della sarità ragionatobbb mai de gli effetiori, ragioneremo. Et prima della benefice fi può parlare in più modi., facando, che in più modi fi può beneficio. La beneficenza generalmente confiderata può effere att virtà. Percioche quando chi hà di ciò fare authorità difpenfa. chi gli bà meritati i mastrati. & gli altri, premii, do llamori può beneficenza. Ma perche quello, che fi dà per merina femprain do è debito, è ella atto della svissi che difinimina gimititi sochia fi von se fonuenite à milori è atta dismifaticazia. Esfe alla in i di molto pragio con anime, havprinte de fonza che increse per donarla strui, è atto di magnificenza fonza che increse non è molto grande. Labeneficenza profa costagenenalmento le più volte il fue nome spreude il nome dello paguicolori vinto; de per volte il fue nome spreude il nome dello paguicolori vinto;

A STATISTIC STATISTICS

# TRUE DE SEIGEO TEI B'D'E BE - 202

outile couperso, pitrosto babbie stato ginitinia, mi res, yo liberation the beneficenza. L'altre mode di vfat fi fi benafter abriti, non qualificate da alcune delle gia woplibeniente, or fole, porsbe quello, cui fi dona , habe Hore ; forme che chi fiamtioro, o she la cofa che fides Debina y ortho il Ronarone por charte aleren , volontieri Widelecibi doni allo unito ; Ja ben; perche mal voloni ofa ; sho cell dona, non fallbordmene; fi fa egli and fia che vanto più dominile fi mestrula grandezza dello sui fidouas quantos perche ta cofasebo fi dona, al dona is incresses is primarione. Et la beneficentia in tal caso d Brownisitia Efendano fopra la spontamicatione bedreurine , the evanition dilina. Ilqual ano, pebe non oluive chi donascovalcun vinno righerto da quello dinerfot to rifguurda, diciamo, ch'ella non è p fo uirtù feparata; nimu puno effente, che da lei prosede, come fa eriadio la e non in altre dalla beneficenza e differente, fono che la neoristo della cavid., er la beneficente d'atto efferiore, e quello, chiela boninoletiza tienero romanda . Percioofoia, quande elle padidi operare esteriormence medianti anima; co lo membra del corporeri tomi citeriori ancoone à quelsche ella interiormente vuole. Di che autiene, e, fe ci feno le facultà, er le forze fempre va dietro la berebroma Bladeninoglionza; fo sui vogliamo noi bene. on faction bono. Ma che la beneficenza vada dierro alla ne nello amore, che gli buomini per casua pertano à glo win quello dhe postaro à Die Percioche amianio noi id= ufe per coma. Er gli vogliano bene, inquanta ei compiac the eggi fia quel, the èspientfinne de ogni bene, er di egni uesto bene, che noi gli voglicmo, perche è à bui naturale, anga fannon gli pucheffer dato da noi. Gli put bone,effer e delle Widhow & della lande del facrificio , & fimili . Wes nnyi Bonofinia à Diasma à noi Stoffiche da cofe furevicenia ndenon posiono gli haomine vfar can Dio ; no con gli An e foure banisficences Pensioche he canita, sui fo appartio to undinaremente verfo it fuo fine, connexte de cofe inferio Buomini verfe le fuperieri ; non perste ad effe Babbiamo ne, ma perche l'habbiamo nei à ricouere du effe. Et all'in cofe fupetiore , quele e Die perma . O par mai v boari fiespend he ad afte foreinne poo ; insiger the after a obfarcia-

ELE 2 NO

## DELL'HINTORIMODE CLIMVOMO

no beneficio, or diana perferient . In guelle guirilis dubgue ... ficbiama . fondata sopra la communicatione della chorna beatitud partiene primieramente à Dio , come à fonse principalifimo di of far beneficio à sussi gli amicio er farni fuoi . Tit dopà fi apparsiem geli fanti, i quali per tid ci guerdano. Or banna cuse di noi satali purgano s confictnescon le anime brate per vei apprefontin bu Et anot all'incontro fos ppartiene di abedire. to di Satiometteroi te . come fremo permatura à Die . La dergli l'henore : la glorie . za, or il debito divino sulso , che dlui fi comiene i o con voce gi ma Latria. Si come quello, ebe fi dene à gli foiriti besti fi ebia col qual debbiamo bonor erli in quella maniere : che per nai si pud ro fi conniene , pregandolinebe copreshi lano appo Iddio ne ain con tuito questo salto, si bonore facciamo noi per alcun modo Dio, nè à beali firiti sne puno di perfettione aggiussiamo loro ne à noi fless. Concialia che l'hanere din colui, che bomora, or tione di chi è inferiore confiste in fostoparfi , come conniene, al fi re . Consbindo adunque, che à Dia, M.A. gli fairiti-cel esti fiamo i zità debisori fiben di benuoglienza , manongià di beneficenza , do noi per la pouerta nostra, 15 per la visebezza loro, far loro, Non ci interniene già così con gli altri buomini , intra i quali ritruonano, ficeme inche intra gli Angeli, i gradi, per li quali no superiori, or alcuni inferiori, nondimeno, perche cosi fatti g voi non fi confernano fempre immobili, 17 immutabili, come inti geli . or perebe mun' buomo è in terra , cui per abondantifimo, c son manchino molte cofe: it tal'è (per effempio) superior di pa di giuridittione ad m'altro, cui di fapienza, da di giuffitia, che s giori perfettioni fono, è per anentura affai infectiore ; anniene , c lo amore . & la benuoglienzaintra gli huamini , che sono in ca de , of abbraccia tutti, in quanto tutti amiamo, of à tutti voglia cofi anche dene la beneficenza Stenderfi . 1 abbractiar unti. N ce, perche ciaschun buomo debba à ciaschun alung buomo far og cio, che è imposibile. Ma perche non esfende alcun buomo, per che sia il grado, in cui si truona, il quale ( come allegoricamente re, chi finse, che il Leone trouandosi aumimpato nella rete, f tempo sounenuto dal topo ) nou possa tal voltas venis in belogu di vn' vilissimo fante, dene ogni buomo haner l'animo apparece effer presto à far nelle accasioni quel, che pud, in giauando, & un chiunque del suo aiuto ha tal volta mistiero. Ben sono alcuni ben da tutti far fa poffono à tutti, come è il pregare Iddio l'uno per l'al Sta bene, she facsiano i minari per li maggiori , & li maggiori p

ಹಿಸಿ ಹೆ. ಪ್ರಚಿತೆ

1

## L'IBROSSECON DO. 1 1 203

ri , & gli amici per gli amici , & per gli inimici , fi comé ega per li fedeli , & per gli infedeli . Resterebbe bora à , & con che ordine fi babbia da vfare la beneficenza : ma iù volte le medefime cofe , mi rimesto à quello , che in man tto di fopra , oue de gle ordini della carità ragionammo .

noceda la limofina, & quante forti di limofine nouinos. CAP. LXIII.

10sina si pud parlare in più modi . Percioche procedendo volte dalla mifericordia , o potendo la mifericordia, conogo fi diffe, effetenon folamente effetto di carità, ma le fensitino appetito ; & anche habito di virtù acquistataz do, che queste due vltime maniere di misericordia possono pi fenza battefimo . O fenza fede, cost ancora buomini ta lim fine : le quali fatte in questa maniera farebbono ben m già meritenoli di eterna vita, perche non procederebbo di eßi, bora che de gli effetti della cavità ragioniamo non . Ma parlando delle ebrifiane limofine, dico, che possono wirth . Percioche quando con effe à miferi per compassia Dio fi fonniene, sono atti di misericordia. Et se fa limo-[fendoli cosi dul confessore stato imposto , à fine che egli odisfaccia in tutto, d in parte alle temporali pene debita to di Giuftitia, o facendosi per placare Iddio , è vna spee fi appartiene , & è prodotta da quella virtù , che religio la quale gli buomini in quel modo, che è lor possibile, fuo dritta d Dio. Ma perche quando gli atti di vna viry fono ordinati da vn'altra virtù, di amendue le dette viz r molto più ancora di quella , che or dina , & comanda taa, che gli effeguisce, annuene, che così fatte limosine, se odotsi da altre virtù,nondimeno pche sono dalla carità co fno fine ordinati,ben fi dice,che sutti sono opere.or effetti lo ăfla voce limofina tratta da Greci, appo iquali,quello fi lo noi mifericordia; fi disc, che di tutti gl'atti predetti , alli coniene, che limofine chiamati fiano, che per amor di Dio, che fi hà dell'altrui miferia fi fanno.Ma perche gli bnomi no efposti alle miferie , non folamente quanto al corpo,ma famente ancor quanto all'anima. E perciò banno mesticni compassione fonuennis, anniene, che le limosine, onde seson lamense fono corporalisma ancora fpirisuali , le corporali jo**no** 

Digitized by GOOS

fono fette (volgarmente opere di mifericardia chimnate) con te ep i corpo, che in altrettati modi cader puote in difatti drin miferie. decommune conditione di mati , che ci viniamordi haner bifogno di menuti interiormente colicito humidas fi ciral afeittes Recentos à timafina sorparale di pafaere chi hà fames 19 upante all'huquide à chi bà sete . Et esteriormente , col vestire chi è nudo , & sol raci cafa.chi won ha one ripararfi,quali fono i poueri, o i forastieri. To à ciò gli buomini sadenda in qualche particolar miferia houer mel compaßione, dy dello ainto altrui. Et ciò, o per cagione interiore, c ne à coloro, che infermano, cui è opra di miloricardia di vilitare. nire, à per cazione esteriore quali sano calaro de quali effendo ve za altrui, of trouandofi prigioniesi, à fabiani, fi dene par comp per canità procurate il riscatto. Et à quelle fei fi riduceno tutte la p le miferie, che à corpi humani poffono fopranemire, er intre le ope fericordia, or le limofine, con che folleusit. or autasi effer poffenos no morte, avenga che il mancar delle sepoltura, non fia ( come l'in molto gran perdita ; parendo uondimeno, che pur fi appartenga modo alla fama, or alla riputatione di quei, che all'altra vita paffa i corpiloro Gano Stati conneneuolmente ripofis capra di piato il difetti , & le miferie fotrituali fono parimente altre fette; alle qua sante fpirituali limofine fi fonuiene . Et perabe le miferie fpiritual no nella parte ragioneuole, qual'è la ignoranza delle cafe della ne selletto foculat ne, graci pratico la impradeuza . . dlla prima fel la dottrina infegnando à rozzi quel che von faino. Et alla facond figlio . Ouero cofi fatte miferio fpiritinali fi viruomana delle pafito fitino appetito, dolle quali, perche ninna ve ne bà che più affligga mouti, abe il dolore della animo, y la stafitia, fi dice, che è aperadi dia il confolare, or il dare per carità cofonto à glin ffiichi . Si rimne ra le miferie (pirimali velle bumane aperation:, quanda offeno ca er difordinate Et puosfi cotal difordine confiderave dalla parte d to, inquanto cofi fatte operationi processione d'allus persieufa ; mis wolante di lui. Et à questa miferia fi familiene correggiedale con p whi corvegge ha di sid fane an horiza, coiandio conta pana ... La qu quanto alta e Jecutione pare sche angi fin effotto di fenera giufitir paffione pietofa, perche nondimeno puà unucnico, che la intention rezze fia non folo di prenedere al ben commune con lo effempio i sa vendetta, ma di liberare il pescarore dalla colpa, pudanche ef deverità. Pose fi e lare è rid il dette defendine confidenare dalla par soperail quale fo parner famenta operato, entry wince alle offers f gurviene di perdonare per carindate sid fare è pur limofina foritati

### LINER OF SECOREDO. 11 204

ffefospërdonaresinquento l'offese socia la Republica, à Ler volte internaene etiandio qualebe altro; ma folumente impe ? immediatamente offefo. Si provetiandio confiderare il quanto fnora della intentione di chi pecca, rende il peccato mafi intollerabile à tutti, che hanno à connerfare, & à vie nto d cide opera di mifericordia . A limpfina spirituale maniente quando egli non per ostinata maluagità, ma per infermità pecca. In on'altro modo ansora fi fonniene fir ro, che miferi fono, ricorrendo al divino aineo, o pregun porga loro la mano, 17 gli follitui. Et queste ultime ferte degne di quelle prime, cofi perche le cose spirituali fono e, y nuanzano di nobiltà, y di pregio le corporali, come fle gionano all'anima che incomparabilmente è più degun, chi quelle gionano : Poffono bene accadere corti cafi me orallimofins effere alla pirivale antepofta. Percioche fe effe fame, più lodeuole Jarebbe di pafcerlo col cibo in quel gnarli feienza. Eben veto, she la limofina corporale fe qualche modo anch'effa firituale, confiderata non in fa ond'ella procede, & vello effetto, che ella produce . Percio le procede, è le amore di Die, er la sompaffime, che per ime. Est'effesso, che alla produce è, che colui, che corpo uno ringratia Iddio, che babbia (pirato carità in chi lo' 🗊 regasche tutti sono atti s & effetti spirituali.

fia di obligo il fare delle limofine, & di che habbiano à fare. CAP. LXV.

• Latimofine corporale (come poco suanti conchinfo bito inimal virui inquitto è prodotta da caggiono forienale. effetto produce, potiamo dire, che in lei in qualche modo di effetto produce, potiamo dire, che in lei in qualche modo di le perfettioni della limofina firituale. Et por ciò mi giona à parlare di altra cofa fegnire in ragionido di lei alquitto rie più coffitein fave altvat parte delle proprio facultà, che si ofano glennomini perfostentre la visa. en por le loro to meufi fasti beni fi poffono cofficare due cofei L'una è l'effen di effi, l'altva è bafo. Quanto alle affentie, er alle matura, o vante le naturo de lui croate obe difente, ha riferbasti à fe i beni temporali si fattamente, chemon bà voluto; che alenbia parte, aon potendo ne gli bitomini, ne gli Angelimuma dio bà imposto alle nanco delle vofe. Omite auniene, chemin na arte.

Digitized by GOOGL

ta arte, d poffanza humana, d angelica ba forza di produrre on pi grano di miglio, vna paglia, o di mutare qual si voglia minima, d in vn'altra;introducendo nella materia nuoua forma fostantiale, fe do gli ordini dati da Dio . Quanto all'u/o poi di cotali beni, perche ne di Dio, che le cose manco perfette sernano alle più perfette, per bà egli fatte, bà Iddio conceffo à gli huomini la poffessione, & U tutti i beni temporali . Et cio ha egli fatto , perche gli buomini , p ragionenole, nella quale confiste la imagine di Dio, che naturalmen na in esi, sono per natura più perfetti, o più degni, che i detti beni Et quindi è la superiorità, 19 la maggioraza, che sopra tutte le cos cano di ragione, hanno le ragioneuoli creature. Et così fatto domi ni temporuli,quanto all'uso, è per legge di Natura , à tutti gli huos mune, & non più di vno, che di vn'altro particolare. Ma perchene per se la terra. senza lo studio della agricoltura le Biade, 6 gli altr portuni alla vita nostra. Et le pecore, o l'altre cose, onde gli buom quelle sette loro 2 ad ropo, sono di conditione, che fe non fossero eq siche. A trauagli procurate dalle arti humane, poco vtile, & poco ne recherebbono. Et conciosia che niuno è,che anzi che tranaglia care per altrui,no più volontieri si adagi, & si stia in riposo . Fun fine sche le terre , & le altre cose non restaffero neglette , & incult erdini. & leggi humane fi faceffe in modo , che ogni vno fapeffe di re 15 di faticare per ville, 15 per commodo principalmente di fe fie fi si venne alla divisione de'beni temporali, or comincio à diventa quello ,che naturalmente è commune , furono spartiti i campi , J mini . Et questo ordine bumano non repugna alla legge della nati dichiara, o le impon modo ., o fù molto buono . Prime perche di ehe ciascuno diuento molto più diligente, o accurato intorno à que appartiene particolarmente à lui folo, che non crainelle cose possé munemente. Et appresso perche più ordinatamente si trottano mal de quando ogni vno fa quello, che tocca in particolare alui di unu she non è, se ciascuno hà da dare le mani à ciascuna cosa. Il che suol difordine, & confusione. Fu finalmente brona questa divisione, p mendofi contentare ogni animo ben composto di quellosche egli bà , veresquando paco gli paresse i per vie legitime aumenterlo + pose p gli huomini. Iquali fe haueffero poffeduto communemente agni cof possibile, che ogni di non fassero insieme alle manispersbe viaseuno a rofato delle cofe communi à fuo baneficio più di quello obe della altri nato commodo, o paruto honefto, o più di quello, che gli connet prebbe voluto de i commadi, & delle vilità, & manco de i pefi ; & siebe. Il she è manifesto da quello, che le più volte si vede auteni e .. 15. 1. 1

4

Digitized by Google

### LIBER ON SELECOIN D.G. P. S. Sof

ndo communemente poßiedono i beni paterni,di rado è, non vengono per le dette cagioni in disparere, & tal vol n banno il più prento, ne il maggior rimedio à finir le dione del patrimonio.Ma qui bifogna intédersi, perche quel porali, che ciascuno possiede per gli ordini humani , che dinisione,no è fatta talmente di colui,che la possiede, che no parte. Anzi non è il possessore padrone, se non inquà e procuratore, & difpensatore della sua parte. El quanto n bauer'à viuere di detti beui semporali et à porre con ef della fame, della fete, del freddo, del caldo, & delle altre no i detti beni temporali rimasi communi d tutti. Non ordini,69 le lezgi de gli bucmini , per le quali si è venusoegiuditio, ne derogare all'ordine, or alla legge della natule cred la terra. E l'acque. E produce ogni di gli animali. amente per qnei pochi,cbe gli possiedono, ma per tutti, almente . I quali tutti vuole Iddio, che habbiano da pocon esi. Onde non si deono abusare i rischi, in credendo, in tutti i modi (ia loro . Perche ad efsi parlauano San Ba, o,quando dicenano con parole disterfe alquanto , questa, cibo che ananza à tesè de ponezische banno famesto i ve i fotto le chiani, o che appresso te si marcisconos sono de gnudi, or lo argento, che tu bai sotterra, or ascoso di co ifogno . Onde effendo di cofi fatte cofe à i possessione. ne solaments, or la cura, deono esi, come fedeli dispensa verpe dar conto à Dio, che le commise loro, et le diede in sdrone, & ricordarfi, che nello estremo giudicio, se esi ibo , 🕁 le altre cofe necesfarie à poueri, faranno da Chri el Vangelo) maladesti, or mandasi nel fuoco eterno, Deodelle lor recebezze, che quanto all'oso sono communi à eri,dando loro delle limofine,non folo perche fono di coegge di natura , ma anche perche la carità lo infegna, & uale ba comandato, che amiamo i pressimi nostri, cio è cipano della noftra nasura. Nè douendo tal'amore effere mëte, senza far loro alcun bene, segue, che ne sia stato sche si aintino nelle loro necessità. Ma pche tutte le cose inini precetti, sono atti di virin, or ninna è vera virtu , fe me alla dritta ragione, fiamo noi per legge divina astretti , & a dar loro delle limofine.inquato ciò fare è conuene igione conforme . Onde è , che deitando così la ragione, limofine banere confideratione di chi le dà, & di chi le ricene. FFF

vicene . In chi le dă, fi bă da confiderare quanto egli babbia fopra della perfona, y del grado fuo, y di coloro, de' quali à lui fi appari cura. Percioche prima che ad altruisdone ciafenno pronedere à fe coloro, che in cura di lui fi rittuonane , y pofeia di tutto quello, ch est, bà egli da far limofina, fernate però le debite circostanze del l tempo, y delle perfonès y l'altre . Di chi tronando fi en grado , co di puro cittadino , fe ben ha più di quello, che bifogna à cotal grad

💲 fubito gindicare, che babbia di fonerchio. Percioche fe gli banef nole fperanza, fondata non in ambitione, ma in qualche verang gione prefente, di dener mutare flato, of falire per effempio à gra ne, & di Signore di va caftello, potrebbe lecitamente ritenere per che gli è necessario à vivere come tale, non potendosi dire, che ba chio, I faccia contra il precetto, che comanda, che del fonerchi mofena, chi pet se ritiene quello, che gli è necessario à confernar mente nel maggior grado, al quale bà ragioneuole speranza fonda fe presenti, di doner per uenir tosto. Non essendo dalle dinine, n mane leggi vietato il cangiare stato, quando Iddio apre la stra l'huomo può senza offesa arrinare à maggior grado, anzi è lecit siascuno, non ambitiosamente, ma per vie legitime di aspirarui, fito arrinato, che egli vi fia, per la commodità, che di ciò è per i nuouo Slato di bamere à fare molte opere più grate à Dio, & più g mondo . Effendo cofa manifesta , che la dmerfità de gli Stati , & d sra gli buomini , fi come anche intra gli Angeli , è ordine di Dio, hui per più gloria sna , & per più bellezza , & ornamento dell'un colu poi, the bà da vicenere lunofina, fi bà da confiderare fe eg eeßita , perebe non vi effendo , niuna ragione vi ba , per la quale fina dar fi debba . Ma perchenon può vn fol buomo (per susco ch à tutte le necessità di tutti i poneri sounenire, non ogni necessità, fi ritruona basta à fare, che chi hà faculta fia obligato à rilenarne gli del suo, ma si ricerca, che la necessità sia estrema, cià è tale, fendo founennto, non possa egli softenersi, & scampare. Nè ad l fiamo noi dal dinino precetto astretti à dar limofina, firicerca, ch queste conditioni concorrano giuntamente, ciò è, che babbiamo chio , or che alori fia in estrema necessità, anzi basta vna fola . P reno bà fopra il bifogno fuo , & di coloro ancora , che bà egli in c Stretto dalla dinina legge à dar limofina à bifognofi, estandio che non fia estremo. Et fimilmente quando fi truoua va pouero in estr fità, se ben'io non bà di sonerchia, & sopra il bisogno mio, sono io darh etiandia di quello, che è necessario à me,& à miei.Necessari per viuere semplicemente, ma per viuere come allo stato mio è dia

5

## BULLE ON SECTOR NO DO DO

lice massle effer recefferis, in mo, quesdo fençã per alcun modo. Es da quello, she ci è cofs seceffaria. à dar limofina alurni , ma obligati à non darla . Volen asa, she siafsuno prima fouvenza à se, er à suoi, che e non occorresse, cbe yno con sares il ciba d.fe, potesse alche, grande knomo . da zui dipendesse il beniessere del ublica. Pereische in tal calo, deuendo sempre il ben Ro al primato, farebbe lodenolmante, chi togliendo à one (fa fe feffarte i fuci alla morse, per la cafeni vitarte de ancore si dice efferci necessaria vea cosa.tr è quae or noises colorosche habbiamo noi in curasben viueres Rate . & alle condition nofire . & di coloro : che in no nole . Ma cofi futta necofisà van è pesta in on punto, d le; ma bà feco vna certa ampiezza, alle quale quando o molie sofe, altre à quelle . che fi bonne, non parrebe effe altre il bifagno , & quando fe ne fattraheffero ana be, che si bauesse manco di quel sche è bisogno. Hora Tario in questa maniera non è l'huomo aftretto per prefe non in quattro cafe L'mo de quali è, fe la Chiefa, o la in gran necessità, l'altro, se qualche particolar perso ne poteffe più fosienerfi. Il terzo è, fe egli poteffe facil iflar fi tanto obe bastaffe per fapplire alla comencuoler ltimo cafo è, quando l'bnomo cutraffe in qualebe religio lella penorià non gli foffe lecito di banere cofa propriaz i, acciache l'apera sia perfetta, dare il suo tutto per er non l'alsmi, il quale dene ciafonno, che l'hà, reftins, do non farne limofina maiscome interniene di quello. r rapina, o per vlura fosse flato inuolato. Dea se voo pof stra giufitia bane [le egli ricenuța , o altri contra giusti come interviene nella simonia , nella quale , cosi quel , he riceue, fà inginstamente, non dene tal cofa effer refli maintra pouexi distribuita. Non anniene già cafi de gli ne che nen fiana fatti conera le log ge, or inginifi, fi fane bonesti . co braisi , qual'è il guadagno delle mererrici. le inginstamente, or contra la legga di Dio in effercitando deguo mestiera, in prenderne nondimeno il prezzo non. una legge, ne ingiustamente. Onde or lo poffono vice. e limofina, come lero dà gredo. Ma per la bruttezza li acquista, non fi deurebbe di siò fare à Dio offerta, no brutterza è divulgeta molto, d' malto publicamente ENT 2 · Garmin



faputa , non dene la Chiefa ricenor doni di così brutti acquifti , ac pais, che ella gli lodi, & per bonesti gli tenga .

A chi fi debbano, & come, & da cui, dare le limofine. C. HIVNQVE dà limofina, dene ingegnarfi di far ciò in n piaccia à Dio, quanto egli puote il più. Perche effendo 🖌 di carità , 🕑 la carità amicitia intra Dio, 🕑 gli bnomini, proprio dell'amicitia di vnire le volontà de gli amici , allbora fi v fettamente la volontà nostra con quella di Dio , ilquale ha degna effere amico noftro, che ci sforziamo in tatte le noftre attioni, 19 1 ne particolarmente, fare in modo, che quanto per noi (i puote il conformi alla volontà di lui . Et debbiamo ftudiarci di così fare, et la speranza del premio eterno, al quale si fà l'buomo scala con le Perche estendo ciascuna nostra operatione più, & meno meriteno ebe da maggiore, ò da minor carità procede, quella limofina direr fa fatta com maggior carità, & per conseguente degna di maggion sbe al dinino beneplacito puì corrisponde. Il qual'è che in dando di Dio, l'ordine della carità si osferui ; secondo il quale, essendo sem che banno di limofina mestievi, & non bastando le facultà di vn so plire d bisogni di tutti, deono effere da colui, che da limofine, prej congiunti à quei, che son meno. Persioche nè bene, nè ordinatame farebbe, chi veggendo i parenti proprij in molta pouertà , disprez volgesse ad aprire le mani della compassione, or della liberalità fu nieri . Ma fi denono anteporre i proßimi d i lontani , quando le lo quanto à gli altri rispetti sono pari. Perche si bà da bauere anche s la fantità, et alla eccellente virtù, di coloro, che banno bifogno. On nesche alcuni meno congiunti, è stranieri siano per la virtu , & pe loro di maggiore viilità alla Chiefa, d'alla Republica, & verifimi cari à Dio , banno efsi ad effer preposti à più proßimani. Deuendo pre il publico, & il maggior bene, al prinato, & al minore antepe non potendofi dare à questi, & à quelli, si deono à i più congiunti a migliori, maßimamente se il legame della congiuntione non è mol d se non stanno principalmente sotto il gouerno, & la cura nostra, so gran bisogno non fi ritruouano. Et deue la limofina effer fatta c or aperta, or non con rifernata, or ifcarfa mano, bauedo in mente Cbrifto,ilquale mentir non puote,bà promeffo in guiderdone di qui per amor di lui, cento per vno in questo mondo, & la eterna vita Ms bisogna annertire, ebe non sempre chi dona maggior quătità à di altro, fa maggior limofma. Percioche in giudicare se la limofn eiola, ò grande, si deue bauer rispetto insieme à colui, che la dà, & à le ricene. Dalla parte di colni, che la dà, può il molto parer poco molto,in coparatione delle facultà, & delle ricchezze, ch'egli bà . E

1

# IBRO SECONDO

807

a larga donatrice la pouera vedouetta, che diede du o lla bauea fenza più, sopra molti, i cui doni, tutto che fof. che à donatori effendo ricchi. & poffenti molto, fù di po ncommodo il darli,furono viè minori giudicati. Ma que p Dio,deue anche effa effer mifurata si,che il datore fer o,ch'egli bà in cura quello,ch'è lor necessario p softener. con le coditioni, che di sopra dette si sono. Et chi altramémo che no bene feruaffe gl'ordini della carità, di biafimo be di lande. Bécbe pochi cred' io che fi ritronino boggidi. di ricenere vituperio phaner'usato troppo larghezza o gl'huomini più inchunati à stringere,che ad alargare la ne. Dalla parte di colni,cbe la ricene, può la limofina effer, o larga per duo rifpetti, o in duo modi', in vno , quannediare, & sopplire allenecessità di lui. Ei questa larffer comendata , & Slà bene. Et 🛚 vn'altro modo,quade e soprauanza di assai il bisogno del pouero, facedo, ch'egli pendere, o pandere di souuerchio. Et tal limosina, pche mifura, 19 è fenza modo, non può lodar fi . Et affai meglio tore hauesse quel molto intra molti diviso, che datolo tutto pero , che fecido che dalla parte del donatore la medefima può per lo pomero stato suo esser giudicata gra dono, comis la vn'altro per le molte ricchezze,ch'egli bà, picciolo;cofi di chi ricene, quel che dandosi ad vno anezzo à vivere bbe sroppo,potrebbe parer poco,fe ad vn'altro fi deffe,che ffe in pouero, & baffo stato caduto. Quale à tempi nostri fe Inleasse già Re di Tunisi, ch' essendo vojo, mentre fù in stato, norbidezze reali, à pascersi di pretiose vivande, o in tutto ntarfi da Respoi che dal figlinolo gli fi infieme tolto la luce Regno fu costretto à gir médicando . Et perche la limofina scuno del suo, & non dell'altrui, ( c ome fi è detto) auniene, famiglia, quando non posiedono roba acquistata in guerra ci offitij,conciofia che tutto il rimanete,che in qualche modo ridoro fi appartiene, non è leci:o fenza il confentimento de ofina, nè fenza il confentimöso de loro Abbasi, è lecito di far uali non poffono bauere cofa propria,ma quanto banno,ò acde Monasterij, ne quali Monaci fi rëdettero. Et il medefimo i, & delle mogli. Perche nè i ferni di quello de loro fignori, nè lo de loro mariti,ò delle doti da loro date à loro mariti,senza Signori loro il cŏfentano,poffono fare limofine,fe non (pche esume, che in ciò sösentano) di cose picciole . Possono bene sen nëto, pche la legge della Natura lo cofente, er lo vuole, à quei che

Digitized by Google

obe fono àllo estremo, dar sutto quello, che fà lovo di messievo per alle presenti necessità. Conciosia che in così fatte necessità ogni ci mune talmente, che è lecito à ciascuno prender di quello, di chi si obe basti per saccorrere al presente estremo bisogno suo. E quello in bisogno simile si ritroua. Et questo basti della limosina, la quala comandata, es sopra modo commendate nelle sacre scritture, es volte, che ella libera da ogni peccato, es dalla morte, es che nen la re l'anime nelle tenebre, es che à tutti quei che volano di farla dà el dunza appresso isognerebbe, ch'io mi stendessi. Onde ben pare, ese ni ricchi non molto babbiano, con che più possan farsi grati à Din gliarlo, che con la limosina, poi che di tutti i titoliche à lui fa atta mino ve ne bà, che più gli conuenga, es che più proprio gli sia, che misericordioso, che tanto è à dire in nostro linguaggio, quanto in mossiniero.

### Di quello effetto di carità, che fraterna correttion fi chiama. CAP. LXVII.

ERCHE à chi ba carità si appartieue von folamente di fur buomini, ma esiandio di ritrarli dal male. Et perche di sutti no ve ne bà,che più nocenale fiambe la offefa di Dia, nella q sorre peccando, è particolare effetto di carità il follousres il por no à coloro, che nella fossa del peccato caduti fona, ò fi truonano in di caderui. Et se bene in tutu i mali, o in tutti gli incommodi fi s di sonnenire, o di sollecitamente aintare i bisognafi.con maggior dimeno, che no fà nella ponertà, d nella infamia, d in altri finistri. che mini soprastiano, ò che già siano loro ne beni esteriori, ò nel corpo nuti, fi ingegna dal peccato ritrargli. Et come che co'configlista c maestramenti, o con gli altri modi ancora possano gli huomini aiu l'altro ad vscire del peccato, & a schermirsene, è nondimenu à ciò p mente ordinato quel rimedio, che fraterna correttiou fi shiama. Il q biamo noi di sopra intra le spirituali limosine annoueraso, do ci fui of comandato nel Vangelo da Giefu Christo. Et fecondo che in duo il peccato confiderarsi, inquanto nuoce à colui, che pecca. I in que ce anche altrui, quali sono coloro, che dalla maluagità del peccatore giati, offesi furano. Cosi ancora può chi pecca in duo modi corregi vno à fine, che egli si ammendi, 15 dal peccato per lo suo particolar b manga. El questo modo si appartiene propriamense alla fraterna d ne,cbe non ad altro bà sua mira,che al bene, o al risentimento di qu

## IBRO SECONDO.

208

in più

ti fono , è che fi truonano vicini à caderni . Et il corret esta guifa,à sutti,che fono in carità fi conuiene . L'altro quando ció fi fà affinesche dal peccatore à coloro fi fodir to di lui riceusitero okraggio, à danno, & principalmen e da suoi misfati fù perturbata. A offesa.Et questo Atiere è atto di Giustitia,il cui officio è di confernare la drit uaglianza,intra gli buomini, & per questo nou à tutti, appartiene, ma solamente à coloro, che banno giuridittie cono correggendo ammonire, o far riconoscere i peccaammendandofi diuentino esi migliori, & non diano ocdi Scandolo più oltre à buom, ouero perche essendo incor ,ò cõ l'eßilio,ò cõ altro modo,dalla vniuerfità, nella qual 10 offesa, siano tolti, er disgiunti, si che quanto con le ope haucano oltraggiato, or nociuto altrui, altrettanto fodif con lo essempio delle giuste lor pene. Et la correttione, amente fi chiama per la quale dicemmo, che non fi atten rar dal peccato colui che è vicino à caderui, ò già vi è ca nune à tutti, che sono in carità, & tutti venendone il bifometterla in opera, non dene ella per ciò effere vlata indire con tutti che peccano, ma discretamente à luogo, 🕁 😫 uali è verifimile, che corressi habbiamo ad ammendarfi. senolmente uedere si potesse, che il superbo peccatore ripreso, o predendo in smistra parte cotal vificio, fosse, rruiene,)per diverarne peggiore , fi merisa anzi che nd in sa corressione. Come che peccaso fia graue, & mortale, fe fpiacere, ò per altri rifpetti bumani, l'buomo refta di corquando verifimilmete creder fi pud, sbe riprefi, et corretdarfi. Da fe alcuni non ben certi di ciomon fossero molto ali vfficij peccherebbono eglino fi veramente, ma non già Et tutto che verisimilmente sperar si possa,che essendo ri luagi rimanerfi di più pescare;non è per ciò , che l'buomo ndo, o inneftigando i falli, o i difetti altrui, ne coloro, che nderli, 🔄 bafta farlo quando fe ne hà buona occafione.Ma : Padri,à ne'Tutori,àin fimili , à quali è comoffa la cura de percioche sono esti obligati à gir cercado come viuano colo cura,et trouandoli caminare per la via fonfira de visij,deo correggerli con le occasioni, es senza, affine che fi riscuotinali fi trnouano inuolii. Ne folamente babbiamo noi à cor maniera gli inferiori, 15 i nostri pari, ma esiandio : Superio nno giuridittione sopra di noi,i quali quanto si ritruonano

🗰 più alto grado, tanto sono esposti à pericolo di più gran ruina . O me banno effi ad effere amati per carità.cofi per carità deono effer ripresi,quando falliscono, & hanno di così fatto aiuto mestieri. Ma tutti gli atti virtuofi,fi vogliono feruare le conueneuoli circostanz ne il minore imprendere di correggere il maggior suo se non moli tamente, & con grande auvertimento, conferuando fempre la rive l'honor, che gli dene , faluo fe il fallo foffe tale, che metteffe fcandol de de'fudditi ; per cioche in tal cafo è lecito di opporseli. o di refis tispetto,come fece San Paolo . Il quale ancorche à San Pietro sud perche non si mettesse scandalo nelle cose della fede, non bebbe risp mor di contraporseli à viso aperto. Et dene questa correttione,qu cati sono publici, farsi publicamete, accioche coloro, che dall'altra erano Stati fatti arditi , & pronocati 3 peccar (imilmente , vedend blica correttione fi fauentino, og habbiano pama di seguire il mal dato loro dal publico peccatore. Et se i peccati sono occulti, ma che tacendoss,& dissimulandoss potrebbono portare gran danno blica, ouero a' prinati. Come farebbe se si trastasse di rubare i publ ouers di occidere vn Cittadino, d se si dubitasse, che qualcuno hau cbe simistra oppinione intorno alle cose della sede, & posesse (come cido)corrompere gli altri , deue chi di ciò ha notitia,quanto prima il peccatore , se però fermamente crede , cbe ammonito rimaner se 🖝 ammendarsi . Ma quando egli non babbia di ciò ben ferma cred ne senza altro, farlo sapere à Rettori del luogo , à quali si appartie feruare la integrità della religione, & la quete publica. Accioch medy legitimi, habbiano à gire incontra, & non lasciar, che il quel mul seme vada più auanti.Ma se il peccato occulto è di natu può portar nocimento, se non allo istesso peccatore.o à calui, che d titia, deue per conservargli l'anima, se può senza perdita della f reggerlo, & ammonirlo secretamente, & fare per carità à guisa co, che potendo, si ingegna di guarire l'infermo senza tagliargli a bro, o se egli ciò far non puote, per conservargli la vita, gli tag che manco gli è necessario. Così chi di saluare il peccatore, & d miglior vita intende , quando si accorge, che ammonito, & ripreso menda, deue dirlo alla Chiefs, & al Prelato; & con l'authorit etiandio che ne habbia à seguire la perdita della costui fama, ce che altramente far non si può, di ritrarlo dal peccatto. & saluarg Ma auanti che egli ciò faccia , perche non è conueneuole di andar all'altro estremo , senza passare per li diceuoli mezzi , ammonito baurà secretamente vna, ò più volte, & aunedutosi, che ciò non prima, che lo publichi adducer seco vno, o duo testimorij, i qui o à far conoscere al peccatore il fallo suo , 🥑 à far fede 👌 ggerlo,non bà lasciato di far tutto quello,che bà potuto. , che egli baurà in questa maniera senza prò ogni dilieftarlo alla Chiesa , ouero al Prelato, che essendone capo perche il fine della fraterna correttione non è la publica a , ma folamente la conversione, & la ammenda del pecetto ; & perche le cose, che si fanno à qualche fine,banno lla proportione, che elle banno col fine, chi di correggere ntende, subito che egli fi accorge, che il peccatore per corfaccia, non è per ammendarsi , & che più tosto è pericolo. n dinenti peggiore, dene lasciare di far opera intorno i ciascuno di questi atti in tutto astenersi, eccetto ido il tacer suo potesse portar gran danno alla republica, ouero à prinati, perche in tal caso deue ( come si diffe) farlo subito sape re à Rettori del, luogo.

## E DEL SECONDO LIBRO.



Digitized by Googl

:

2

٠.

Digitized by Google



# LAHISTORIA ELL'HVOMO, OSTADAMESSER oSenfi, Giureconfulto Perugino.

IBRO TERZO.



rito'fin qui il parlare dello ftato della Inñocentia, iturali, che fono hora nell'huomo,foffero auanti, Fe,tutte in Adamo, & fe egli foffe creato in gratia.



1 A' che si è detto nel primo libro, di quello, che l'huomo bà p natura, & di quello, che per gratia baner può nel secondo; se egli non si fosse trouato mai in altro stato, che in questo, in che è al presente; sarebbe la bistoria, che io tolsi à scriuere, quasi compita. Ma lo stato, nel quale hoggi siamo, che di natura corrotta. & di natura riparata per gratia si appella, non è quello, in cui su da Dio primieramente creato l'huo mo, che d'innocentia vien detto. Onde è,

i,etiandio dello stato della innoventia, parrebbe, che all'o . Perche non solo non haurei ragionato punto di quello, to se non poco compiutamente; non hauendo mostrato il se l'huomo da quella integrità di natura, nella quale cres G G G 2 to su

to fudegneraffe. & cadeffe in questa corruttione . La quale , è tanto y quanto per isperienza tutti potiamo ageuolmente conoscere, sentend steßi come l'operare virtuosamente, difficile ne sia, or come ne sia im le senza la gratia, anzi ancor con la gratia , il perseuerarui , se oltre d poter ciò fare, non babbiamo vn particolar diuino aiuto; & fentendo cili siamo, & inchinati à viti, o a' peccati; o veggendo le ingiustitie, rannie, & le peruerfuà de'costumi, che cominciate viuente Adamo, fi stia sempre continuate nella posterità di lui. Di maniera che è impo credere , che Iddio,le cui opere sono perfette, facesse l'huomo così, con re lo veggiamo, imperfetto. Et se bene leggendo i libri de Gentili A non apparisce, che essi di quel primo stato, ne della ruina, bauessero chi titia,nondimeno,ò che alcuni da Adamo l'udiffero, & d fucceffori lo 1 tassero,& così di mano in mano passasse à posteri, d che da libri di Mo da Dio riuelato fu, lo raccoglissero, pur si pare, che qualche cosa ne s vedendosi, che i lor poeti parlando di que'primi tempi, & di quei ch feguiti poi,dicenano, che dalla età dell'oro,erano in quella della del fer feramente caduti . Delibero adunque di non lasciare questa parte . N ad alcuno parere strano , cbe io mi sia riserbato à dire vitimamente d to della innocëtia,se ben di esso,che è quello,nel quale furono gli huom mieramente da Dio creati , parea, che scriuendo la bistoria dell'huom uesse ragionar prima . Percioche essendo flata in queste fatiche mie,m cipale intentione, di fare (per quanto col fauor diuino per me si pote. coloro, cui leggerle piacerà, conoscano se stessi, il fine, alqual'Iddio gli l ti, or i mezzi da peruenire à tal fine, secondo che bò tolto à far conosce gli buomini dello stato, nel quale bora ci ritrouiamo; così bo giudicat mî connenga principalmente. O prima dire delle conditioni di tale sta ferbandomi à parlar dopò di quelle dello stato della innocentia . Et cie più quanto effendo noi già caduti dallo stato della innnocentia , il qua durò se no(come molti vogliono)pochisime hore; haurei forse potuto sutta questa parte, se non in quanto dalla cognitione di essa, or del mo che ne cademmo, or delle miserie, nelle quali cademmo, pare à me, che conoscere si possano le conditioni dello stato presente, la debolezza bu er la benignità divina, in bauerci col mezzo di Giesu Christo liberato d le miserie. Senza che quando anche io non hauessi per altro deuuto di il parlare di quello stato, si douea farlo, perche non potea parlare di es non ragionassi insieme pienamente di Adamo , & di Eua, che soli di ti buomini si trouarono in quello stato. Ma prima, che ciò si facesse, si deu mio auifo, parlare in aftratto, (per dir cofi) delle cofe naturali; quali corpo, & l'anima parti dell'buomo. Et le potentie parti in vn certo dell'anima; o fimilmente della gratia , o de gli babiti fopranaturali, c

## LIBRO TERZO.

tia, che sono accidenti, che danno celesti qualità all'anima , se rimo, 15 nel secondo libro si è fatto , 15 poi trattare( come di-10,de gli buomini composti di dette parti,& fatti perfetti da Si come chi vuol fabricare, dene preparar prima, da accomolegni, & l'altre parti, delle quali si compone, & si fa la casa. porla poi . Volendo io dunque in questo terzo libro dir dello cenza,nel quale Iddio cred l'buomo, 🕁 poi come l'buomo per fe dalla felicità di quel buono flato,in molti maliser poscia r**a** mali, of finalmente mostrar da cui, or come rileuato ne fofbrenemente à confiderare fe le cofe naturali , & le fopranatu **1e primi du**o libri fi è ragionato ; foffero tutte ne nostri prim**i** ali voglio, che mi basti di nominare vn solo,intendendo, che Idamo dirò,fia detto ettandio di Eua . Le cofe naturali adun il corpo con le fue membra & l'amma con le fue potenze ben e in Adamo'. Ma perche (come di fotto vedremo ) one della ia fi trattarà,inanzi'l peccato,à niun male era l'huomo fogges mancaus alcun bene, cbc d quello stato si conuenisse ; bisogna e le paßioni del sensitivo appetito, che sono in noi fossero priccasse, in lui . Percioche quelle,che risguardano il mal , ebè è puote saprauenire, quali sono il dolore , il timore, T simili, no cun modo ritrouarsi in atto in Adamo , durante quello stato, aueua,ne bauer potea luogo alcun male . Vi potè ben forse ef nto è poßibile,cbe egli odiasse la maluagità,cbe era, no in luis Ne vi poterono,effendo egli regolatifimo, 15 ordinatifime essere ne anche le passioni, che risguasdano il ben futuro, che vorrebbe bauere di presente, come è la cupidigia sfrenata. ma regolute, quelle che ri/guardano il ben presente, come è la nato, & l'allegrezza. Et anco quelle che risquardano il ben fu , & defiderato di bauere à suo tempo , come è il moderato de beranza, che non affligge. Ma quefte isteffe pasioni aliran lui prima , che egli peccasse; & altramente sono bora in noi. lopo il peccato,non essendo le passioni del sensitivo appetito alla ragione, molte volte preuengono il giudicio di lei, & for rle tempo, che ella possa suegliarsi, & deliberare . Quello che ootuto accadere nello stato della innocentia ; nol quale il detto to era (come di fotto vedremo)alla parte ragione uole del tutvbidiente . La onde le paßioni di lui non si poteano muoued, che erano comandate dalla ragione. Quanto poi alle cose quali fono la gratia,le virtù infufe,& i meriti,cbe procedono neggior dubbio,non si fossero in Adamo in quella stato, percio cbe

211

the i dessori outolici pare, che fi accordino, che pur vi fossero. Ma quado vi cominciaffer o ad effere. Conciofia, che molti vogliono, e ervate con la gratia, & altri, che la gratia ben gli fosse donata, erli percasso ma dopo che fu creato. A me piace la prima opinione fe le cofe, lequali in processo di tepo sono state satte, & si famo da Algeneratione ogni di;come fono le piante-gli vccelli,i pefci, or g mali,non furono da Dio nella prima creatione dell'oninerfo prode piacque à Santo Agostino)nelle proprie nature loro, ma solamen virsu, che egli chiama ragioni seminali, delle quali poi in processo la dinina pronidentia gli fece nascere nel proprio, & naturale essi fenobilissima fopra tutte le creature da Dio prodotte, et il fine di e via, che hanno i beati appò lui, già che nella prima creatione Iddia duffe la gloria nel proprio effere di lei, ma fi riferbò à produrla poi ogni di in coloro, i quali egli conduce alla perfetta beatitudine, fù le, che fi come delle piante, or de gli animali, i quali egli (fecondo Si Stino ) in processo di tempo nelle proprie lor nature deueus produ la lui nella prima creatione prodotti i femi, che cofi ancora nella j sione fi producesse il seme della gloria . La quale deuca egli nella p sura di lei produrre poco dopo ne gli Angeli, og in processo di ter buomini. Et per conseguente non effendo il seme della gloria altro, tia, la quale în più luogbi del Vangelo è stata dal Signore chiama Dio;pare,che fi debba dire , che la graua fosse da Dio nella prima di loro prodotta, & data à gli Angeli, & à gli buomini infieme co Et ciò fi può credere ancora, per che effendo l'opere di Dio pfette , perfetto quello, cui milla manca, fe della gloria, che è appresso Iddio d'il fine di nutta quefta gran fabrica dell' vniverfo. Iddio nella prim ne delle cofe, non baue fe prodotto pur il some ; pare ( & sia detto bita riverenza) che à tanto grand' opera farebbe qualche cofa man ebindo adunque,cbr Adamo , non folo auanti ch'egli peccasse, ban via , ma che in creandolo Iddio gli la deffe infieme con la natura.

Se in Adamo, prima ch'egli peccaffe, follero le uirtů, & e & le ui follero i meriti maggiori, ò minori, che non no in lui, poscia che fi pentì del peccato, & che non doi stati ne gli altri huomini nati di lui, che hanno h to la grati CAP.

SEDNO Stato Ádamo (come fi è conchiufo) creato in g adducendo la gratia feco la carità,15 nutte l'altre virtù,bifo che le nirtù sutte fossero compintamente,fecondo che à quell con tmo . Ma perche certe virtù fi ritruouano di condisione , gli buomini virtuofi poffano effere men perfette, in quái di loroseffer manco perfettamente participate ; elleno le considerate,banno perfettione, & mancano di diffetto. fono la carità, & la giuftitia. Diciamo, che cofi fatte tamente, quanto all'babito, & quanto all'atto, tutte in li visse innocense. Et per che certe altre virtù sono , qual cbe è dolore delle altrui miserie , & la penitenza. che è de olpe , cbe per lor natura hanno certe imperfettioni , non tti di effe virtù, che poffono effere perfetti ma dalla parte lono l'altrui miferie , & le proprie colpe , intorno alle qua atti di dette virtù, & per che cotali imperfettioni repuone dello flato della Innocentia, in cui non erano ne m se lolori di alcuna maniera ; bifogna dire , che non poterone allbora, quanto all'atto in Adamo, ma che ben vi furono Essendo exli talmente disposto, che se ( come poi fece ) lcbe colpa, à banesse veduto alcuno in qualche miseria, s olpa pentito, Thenerebbe dell'altrui miseria haunto com indio certe altre virtu, che banno qualche imperfettione, la maseria, à (per meglio dire ) dell' oggetto, intorno à cui il grande Iddio, nel quale non cade alcuna, maniera di dalla parse di este virsù , quali sono , la fede, eg la speran per essere delle case, che non si vedono, è cognitiane imranza,che per effere delle cofe,che fi vorrebbono bauere, fimilmente imperfetta. Ma perche tale imperfettione alle lo fase , che fu flato di pellegrinaggiossicome è il nostrone si disdicea, biforna dire che fossero virui cotali allbore erche egli poco poscia cadesse, si può inferire, che in lui meranza mancasse . Gonciosia che adducendo seco la gre e le virtit tutte ; è forza di confessare , che con la gratie dio la perseuerantia , & cofi , che per esfa , in quanta è cl , fi eleggeffe Adama, cy fi foffe proposta di perfenerare di Dio, se ben poi peccado cadde dasel praposito. Si nome no sussi coloro, che dopà haner riconuta la gratie.commes mortal peccato. Quello adunque ebe manço in Adamo. le perseveranza, ma si ben quella perseveranza ebe non d costanza di ogni virtu; che altro nä importa, che perpetua irtuofa vita, senza alcuno interrompimento. La qual è qualità, che dalla gratia fi apporti; ma è di mestiero.che al fuo luogo fi diste ) da un particolare aiuto di Dio. 🏚 AUCT 240

anenga che alcune virtù liano ordinate ad impor modo alle pastion no per oggetto il male; qual'èla fortezza, che non lascia, che siam da souerchio timore di morte, ò di altri terribili auenimenti, & al fino ordinato, à raffrenare le passioni, che rifguardano smisuratat ne ; qual'è la temperanza, che pon freno alla difordinata concupi piaceri. Nondimeno, non perche il simore, & la disordinata conc non furono in quello stato, si deue dire, che non vi fossero, ne and wirtù ; percioche il timore , & la concupiscenza sono come mater dine della ragione, il quale affrena, & modera le dette paßioni, ma di dette virtù. La onde se ben quanto alla parte materiale, cl dine delle paßioni, non furono vertù cotali in Adamo, auanti che fe ; si vi furono elle compiusamente, & perfettamente ; quanto formale. Conciosia che la ragione in quello stato era nel pienisim re, & teneus la parte sensitina soggetta; si che non lenaua punto la faceua alcun mouimento contra di lei. Di maniera, che mentre nocenza, fi può dire, che nell'huomo fosse la fortezza senza mo more, di bauere à fostenere alcun male; & la temperanza, senza se concupiscenole gli fixesse mai per alcun modo renitenza d cont medefimo delle altre virtù fimili dir fi puote . Et effendo State in gratia, & le virtù, & deriuandofi dalle virtù, & dalla gratia i n ba dubbio, che i meriti vi furono ancora, margivri però, & min che furono nello istesso Adamo, dopò ch'egli pontito del peccato messo, ritorno à Dio, & di quei, che poscia sono stati ne gli altri h si , secondo la distintione, che si dirà poco appresso.La grandezza f qualt ( come al suo luogo si disse) nascono dall'opere fatte in cari fiderarfi in duo modi . In vn modo, in comparatione della grand radice, onde nascono l'opere, che è la carità, cui corrisponde il p i fanit dottori chiamano effentiale , il quale confiste in veder Iddi der di lui.Et in vn'altro modo,in comparatione della grandezza a quanto alla lor sostanza, cui corrisponde il premio,che chiaman le, che è la gioia, che i beati hanno del ben creato. La grandezz Flanza dell'opere può anche essa considerarsi in duo modi,che son fe affolutamente, 15 L'altro in rifpetto di qualche altra cofa. Li per essempio, che la vedonetta mise nel gazzofitatio (considerata imamente la fostanza di cotal opera) furono minor dono, che qui bnomini ricchi, i quali vi pofero cofo di maggior pregio; ma in ri ponertà della vedous, furono dal Signor giudicati maggior di tutt Hora dico, che i meriti di Adamo in quel primo stato. Je si consid parte della radice, che è la carità, bisogna, che fossero maggiori , a rono i Juoi stefi, dopò, che si penti, es che no sono stati quei de gla Sec. Call

### LIBROTERZO.

ni fanti dopò il peccato, percioche in Adamo all'hora è neceffario , che la ca rità fosse maggiore, che non fu in lui dopò che si penti del peccato, d ne gli altri, che da lui discesi, furono santi, non bauendo la gratia in quell'anima ell'bora, che per la innoceza era dispostistima à riceuerne ogni pienezza,tro nato alcuno ostaculo, che le repugnasse. Et essendo manifesto, che la gratia, o la carità, si come anche le altre forme, che riceuono il più, o il meno, si danno maggiori , & minori , secondo che ritruouano i soggetti più, & meno difposti , o atti à riceuerle . Onde veggiamo, che il Sole di state scalda grandemente le durisime pietre , & il ferro ; per essere materie sode, & speffe, & per questo meglio disposte à riceuer la forma del gran caldo; & all'incontro poco rifcalda la lana , & gl'altri corpi di materia lenta, & rara, & per que Ho manco difposta à ricever la grandezza della medefima forma . Et fimilmente se si considera la grandezza de i meriti in comparatione della sostanza dell'opere affolutamente , bisogna dire , che i meriti di Adamo, mentre si conserva innocente, fossero maggiori, che non fnrono quei, ch'egli bebbe, poscia che si penti del peccato, & che non sono poi stati quei de gli altri huo mini fanti.Percioche oue è maggior virtù, iui è necessario,che le operationi, che da cotal virtù procedono, siano di maggior merito ancora . Ma se si confidera cotal grandezza non affolutamente, ma in rispetto della debolezza bumana dopo il peccato, debbiamo dire, che i meriti sieno maggiori in que-Flo Flato di natura corrotta , & riparata dalla gratia, che non furono in quel lo di natura intera . Percioche è maggior cosa,à chi opera con fatica,il far poco, che non è il far molto, à chi opera senza che punto vi si affatichi. Es some à dire al vecchio, & allo sciancato il caminare vn miglio, che non è il saminarne quattro à chi è giouane, & fano.

De i Doni naturali, & fopranaturali dati da Dio all'huomo, quando primieramente lo creò. CAP. IIL

VANDO Iddio cred il primo huomo,gli fece dono di molte cofe, delle quali alcune dispose, che fossero talmente communi à tutta la natura humana, la quale si douea dissondere da Adamo in tutti, ebe da Adamo nascer doueano; che volse, che procedessero da i principij interiori della istessa natura. Tale è il corpo humano con le sue parti, s membri, s tale è l'anima con le sue potenze, date al nostro primo padre, perche da lui se deriuassero naturalmente in tutta la sua posterità. Non che l'anima ragioneuole, la quale ( come su detto di sopra) si crea, s si infon de immediatamente da Dio, passinel corpo humano per virtù del seme paterno; ma inquanto cotal virtù dispone il corpo à riceuerla. Onde sono le det te cose talmente communi à tutti, che niuno puote essere huomo, che no l'hab H H H bia;

bia : saluo , se la virtù formatrice, che è nel seme,n on mancasse in s uella materia non fosse qualche indispositione, or difetto, come aux do alcuno nasce senz'occhi, ò senza qualche altro membro. Et qu perche fi producono da detti principij interiori della natura, natur mano . Gli ne furono(olti e à cid)dati certi altri , i quali perche noi no dà principij interiori della natura , ma soprauengono da Dio p non sono, I non si chiamano naturali, ma gratiosi. Et furono da mo, parte, perche con lo ainto di esi potesse far' opere tali m te al fin meruta []e di e []er tra fortato per e []e in Cielos & parsesper rin à conservarlo contra la morte, le infermità, or molti altri diffetti dini, che se egli non bauesse bauuti que'doni, per la contrarietà, inimicitia , che hanno intra loro le cose,onde egli interiormente è d farebbono necessariamente seguiti in lui, & gli potenano venire et le cose di fuora. Percioche essendo l'huomo naturalmete composto or di anima, or bauendo il corpo fatto di quattro elementi, che tu qualità contrarie, & talmente inimiche tra loro, che non solo niu to èsche fi accordi in tutte le parti, con alcuno de gli altri, ma ve n che con certi altri, del tutto discordano; bisognaua, che necessaria guiffe ( come ogni di veggiamo auenire in noi ) che'l pouero corp posto in mezzo, & composto di detti perpetui nemici; i quali insien Jempre, & banno intra loro nimistade, & guerra inconciliabile tal volta infermo, & che per cid non potesse ben seruire all'anis egli instrumento, & seruo, & che poi finalmente morisse. Et simi fognaua, che l'anima,tutto che quanto all'effentia fua, effendo fem babbia in se alcuna contrarietà, nondimeno quanto alle potenze f di seditione, & di discordie, & per ciò posta in molta confusione. che le potenze sensitiue, ancorche siano alle ragioneubli naturalme te, non le sono perd tanto, quanto di bisogno sarebbe, affine che s pace. Et ciò auiene, per che tale soggettione non è assoluta si , che l potenze naturalmente siano soggette del tutto alle ragioneuoli, c gli compra , ò gli prende in guerra , sono gli schiaui. A'quali, esse in forza altrui, non resta per legge comune à tutte le genti, faculté legitimamete, à difuolere c of a alcuna, ma deono effer foggetti affai ri loro. La soggettione adunque, che le parti sensitiue banno alle li , è fimile à quella, che à Maefirati , che reggono le Città, banno i i quali , perche poffono disporre, come è loro à grado delle lor co O hanno etiandio qualche parte nella Republica, auiene, che fpe disparere con chi gli gouerna, & tal volta anche repugnano, & no à i loro giusti imperij. Essendo adunque le parsi sensitive cosi j banno effe per se naturalmente amore, & odio, desiderio, & a

### LIBRO TEREO.

monimenti, fi come gli banno per se etiandio le ragionenoli, possano repugnareset contrastan (come affai fouente fi vede, che fanno)alle ragionenolis or cofi porre difcordia, & fcompiglio nell'anima, la bontà di Dio, perche sofi fatti difordini non fegniffero, prouide alla natura humana, con duo gran rimedii , che furono duo gran doni , ch'egli le diede . Iquali , fe bene glie'le diede, affine che bauessero ad esser perpetuamete suoi; nondimeno perche non procedenano da i principij interiori di essa natura, che sono la materia, I la forma, come que'primi, che naturali fi appellano, ma l'erano aggiunti fopra quello, che à tal natura era debito, dalla cortefia, & dalla liberalità del donatore, non glie le diede così liberamente, come di quei naturali banea fatto, ma con conditiono, che subito, che ella fesse vscita della obedientia di Dio, gli bauesse à perdere. Et perche la voidienza risguarda il precetto, non volle Iddio granar l'huomo, con darli molti precetti, ma gli ne diede(per quelle, che à questo proposito si appartiene ) duo soli; l'ono affermatiuo, or fi cbe mangiasse del frutto di tutti gl'alberi, che erano nel paradiso, er l'altro negatino, che non mangiaffe dell'albero della scienza del bene, & del male, eggiungendo,che se egli ne hauesse mangiato, sarebbe morto di morte. Quasi volesse dire, che baurebbe fostenuto due morti, perche gli farebbono tolti i detti duo graziofi doni . Percioche nella per dita di ciascuno di essisfostenne egli in certo modo vna morte. L'vno di detti duv doni fù la gratia,che chiamano gratificante, con la quale poco auanti dicemmo, che fù creato; & la giustitia originale su l'altro. Per la gratia era l'anima sopranaturalmente quanto alle parti superiori soggetta à Dio, amandolo come beatifico oggetto per carità, & credendo, & confidando in lui per fede, & per isperanza; mediante le quali virtà potea egli meritare, & acquistarsi la gloria beata. Es da questa prima foggettion seguiua, che le parti sensitive, & inferiori dell' anima senza alcuna renitenza ermo sog gette, or obedienti alle razionenofi, operando, of fernendo ancor effe nelle cufe, che rifguardano, of fi appartengono all'honor di Dio, & alla beatitud ne dell'huomo, & che il corpo era fogget to all'anima, fenza che mai poteffe accadere, che ne per morte, effen do mentre, egli duraua in tale flato immortale, ne per infermità, ne per iftan chezza, effendo anche impassibile, ne per altro, che egli non soffe atto, or ben defposto à feruirla, & che le creature inferiori fuora dell'huomo, erano. all'buoma seggette; & vbidienti del tutto: non quanto alla lor natura, la quale non potena effer mutata dall'imomo fe non conforme all'ordine di Dioy ma quanto all'ofo di effe; & per talfoggettione, le parti sensitive dell'anima, il corpe, & le cofe de fuora, inte hanrebbono feruito all'huomo, affine che egli baneffe à diventare miendente, & fauio, & à meritare la eterna beatite dine. Et per la giustitia originale, che era l'altro dono, che in rimedio conwaidens difordini, Iddja diede all'huomo, faxebbe l'anima quanto alle parts Ннн 2 ∫upc-

faperiori similmente in tutto stata soggetta à Dio. Percioche l'haure sciuto quanto naturalmente si puote il più : & amatolo parimente, per carità, & come beatifico oggetto, ma con amor naturale, & i è egli autore, of conservatore di tutti i beni, che habbiamo natura er come à tale sarebbe l'huomo stato presto, & pronto in dare à Dia za in tutte le cose . Et mentre egli perseueraus in tal soggettione, sa elle parti ragioneuoli di lui fate soggette le sen situe, or all'anima er à tutto l'huomo tutte le creature à lui inferiori, ne più ne meno ( detto ) che faceuano per lo dono della gratia . Eccetto folamente cl gettione, che egli con la parte superiore dell'anima, mediante la ori fitia bauea à Dio, non potea meritar la gloria beata. Et la soggetti parti inferiori dell'anima alle parti superiori , & quella del corpo a er delle altre cose fuora dell'huomo , all huomo, non poteano per la originale aiutarlo, à fine di meritare la eterna beatitudine, non si po re altro principio, ne altra radice del merito degno della eterna bea che la gratia. Et così è necessario dire, non si trouando facilmente a renza mtra la gratia, 15 la original giustitia, se non che per questa l'buomo non cadere ; ma non gia andare inanzi per la via di Dio , 1 re, or per quella potena non solamente stare senza cadere, ma gir o meritare di vantaggio.

In che maniera l'huomo, nello stato della innocenza se impassibile, & immortale. CAP. IIII.

NTRA gli effetti della gratia, & della giuftitia originale, data d pio in Adamo à tutta la natur a humana, fu che gl'huomini me 上 uano in quello stato, quăto à corpi, sarebbono suti liberi, 🕁 sicu pasione, che potesse corrompere la lor buona dispositione. Et pe possono gli buomini morire, se tal dispositione non si corrompe, di ua, che erano anche immortali, mentre con effere vhidienti à Dio vauano i detti duo doni . Et questo aueniua , non perche i corpi hi quello flato , essendo composti di cose constarie , si come bora sono , fero naturalmente foggetti alla corruttione, & alla morte; ma pe banca ordinato Iddio, cui presta vbidienza ogni natura, dando p donata all'anima, fucultà al corpo, per se naturalmente fragile, or bile, & che per ciò parea poco proportionato istrumento all'anima i bile, or immortale, di poter sopra le forze della corporal materia, es da ogni pasione, che potesse corromperlo; o per conseguente di e fernato inniolabile contra la morte, & contra le infermità, & qua dira offefa, che venir gli potesse da cagioni, che fossero d dentro

### LIBRO TERZO.

215

di lui . Et questo effere impaßibili, & immortali quanto à'corpi , donato à eli buomini , nella creatione fatta di loro in terra , non fù simile à quello, che bauranno dopò la refurrettion loro in Cielo . Percioche all'bora la gloria dell'anima si refletterà si fattamente, & con tanto vigore sapra i corpi, che oltre le altre sopranaturali doti, che porgera loro; gli fara senza aiuto di alcuna altra creatura impaßibili, & immortal . La doue l'effere impassibile, & immortale quanto al corpo, concesso all'buomo in quel primo Stato , era ben per virtù data da Dio all'anima , ma non senza l'aiuto etiandio dell'altre creature fuora dell'huomo . Percioche la dispositione del cor po bumano era naturalmente per se così fatta, che potea all'hora, si come puote anche adesso, effere offesa, & corrotta da molii contrari dentro, & di fuora. Et perche delle cose contrarie, che essendo fuora del corpo humano, erano atte ad offenderlo; le principali potenano effere l'aere distemperato, Tle sofe dure. In rimedio dell'aere distemperato, piacque à Dio di poner l'huomo nel paradifo terreftre. Oue esendo clementifsimo, & temperatifsimo il cielo, era egli ficuro da ogni nocimento, che da l'acre, mentre dimorana in quel luogo, venir gli potesse. Et quanto alle cose dure, quali sono ferro, pietra, legno, & fimili, perche il corpo bumano tenero, & molle ( come veggiamo) non fosse offeso da loro, che percotendolo gli poteano torre la sua inte grità, & ferirlo; oue to la sua quiete, & porlo in dolore, sarebbe (se nella primiera innocenza sapea conservarsi ) stato difeso parte dalla prudenza, A dal giudicio suo proprio, per loquale baurebbe egli auuertito di non dare in cofi fatte co se, & parte dalla diuina prouideza, che bauedoli sempre l'occhios 🗸 la mano fopra; non haurebbe lasciato, che alcun corpo duro se gli fosse simi firamente accostato. I contrarÿ,che'l corpo humano hauea dentro di se, da quali gli potea effer tolta la fua buona dispositione,erano due principalmete. L'uno il calor naturale, che consumado con l'efficacia sua l'humido radicale, lo potea difeccare in guifa, che non fi riftaurando prestamente l'humido cofn mato,il calore venendoli manco il nutrimento,fi farebbe (pento,non altrimen te,cbe fi come confumato,che è l'oglio, veggiamo,che la lucerna fi fpegne, er così farebbe l'huomo reflato morto . La onde per riparare à ciò, diede Iddio à primi buomini in quello stato, si come hà dato anco à noi in questo, il rimedio del cibo, comandando loro, che mangiassero de frutti de tutti gl'Alberi, che crano nel paradifo, fuor che di vn folo. Et fe ciò no baueffero eglino fatto, farebbono giustamëte morti.Percioche baurebbono cosi disubidito in no man giādo di quello, che era lor commādato, come ferono in mangiando di quello, cb'era vietato, o farebbono p questa difubidienza di poco mangiare, cosi caduti dalla gratia, dalla giuftitia originale, et da gl'altri doni, nell'ira di Dio, nel la morte, & ne gl'altri difordini, come vi caddero p fill'altra di mágiar troppo.L'altro cotrario; dal quale effendo detro al corpo bumano,potca all'bora, COME

some pugte anebe bora effer corrotta la buona dispositione di luise Bourandoss di continuo col cibos bumido radicale cbe di continuo a manurale (come fi è detto) vien confumato , & non arrivando mai la ne del cibo, che ristaura, alla perfettion dell'humido, che si consuma a in ispatio di tempo il detto bumido vanisce, & diuenta molto imper de fi come canandost ogni di,di vna botte , da principio piena d fima vina, or riempiendosi ogni di.con acquastarebbe forza.che q ungo andare, degenera [[e, o diueni [[e smile all'acqua . Cosi ancor dofi di continuo l'humido radicale, con cui nasciamo, & ristauran mente di continuo col nudrimento del cibo,è forza,cbe dinenga ta Auello, ch'era quando (i nacque,babbia fi puo dire la medefima pro she bà lo acquato con la finissima maluagia. Di che auiene che no do ogni di il succo, di che siamo pieni, men buono, veniamo inuecch estinguendosi finalmente il calor naturale, per non poter più nudri cattino succo, ce ne moriamo. A questo contrario diede Iddio in q il rimedio dell'albero della vita, che era nel paradifo. Il quale n fi,banca virtù di ridurre l'humido radicale à quella perfettione, or nezza,nella quale era,quando gli huomini furono primieramëte fa sbe è,quando escono dell'utero materno.Hauedo adunque l'buom guifa facultà di ringiouenire, potea confernarfi immortale. Nen giare folamente vna volta del frutto di quell'albero,bastaffe à leur pre quella imperfettione dell'humido radicale : percioche eniadio d ne mangiato vna, ò più volte sarebbe egli col tempo tornato nella imperfettione. Ma l'huomo quando fosse cid auenuto, banrebbe vn'altra volta del medesimo albero, ouero sarebbe stato senza el tiffe, da questa vita animale, o terrena trasportato à quella spirit leste; nella quale con gli Angeli insieme, alla mensa di Dio sarebb mente stato pasciuto in eterno dalla beatifima visione della effest

Se gli huomini durando lo stato della innocenza sar no stati tutti vguali, & se alcuni di loro haurebbono dominio sopra gl'altri huomini.

ABRIAMO fin qui veduto come ciafcun buomo, fe nos peccato, farebbe mediante la gratia de la giustitia origina dinato in fe stelfo; resta che bora vediamo, come molti buo hono stati prima intra loro, do poi coa l'altre creature ordinati. che ne anche in quello stato era l'huomo talmente bastante à fe ste huesse in quello stato era l'huomo talmente bastante à fe ste huesse in quello stato era l'huomo talmente bastante à fe ste huesse in quello stato era l'huomo talmente bastante à fe ste huesse in quello stato era l'huomo talmente bastante à le ste huesse in quello se modo messiero dell'altre cose fuora di lui sterner stiando ainto da loro. Percipente pur bisognana, che anche all'hon fe la vita co'cibi . Oltre che essendo in quello stato, si come è in questo, ordine di Dio, 15 insieme legge di natura, che le cose inferiori seruissero alle superioring che da loro fossero gouernate . Et per questo dependendo i corpi inferio ri. Jelementari da i superiori, J celesti; sarebbe stato imposibile, che le stelle per li varij lor fiti, imprimendo variamente ne'cor pi humani, & nell'aria, che gli baurebbe circondati (come che in tutto il paradifo fosse ella temperatißima)nö bauesse fatto qualche differenza di complessione ne'detti corpi.Di che farebbe neceffariamente feguito, che gli buomini, chi più, dy chi meno farebbono stati belli, grandi, 17 robusti . Senza che deuendo in quello stato la' specie immana moltiplicarsi, come fà in questo, per lo congiungimento del má Jebio, et della femina, di che sono veri testimoni le membra della generatione date da Dio,che non fa mai cosa alcuna indarno, à primi nostri parenti, quan do primieramente creati furono ; bisognaua, che intra loro fossero all'bora le differenze del sello, of dell'età, come sono bors in noi. Nè solamente haurebbono bauuto gli buomini disparità quanto à corpi,ma etiandio quanto all'ani me . Percioche douendo essi operare non per necessità di natura , ma per libero arbitrio, farebbe fenza fallo annenuto, che l'uno più, che l'altro baurebbe volto l'animo ad intendere, à volere, & ad operare chi questa, & chi quet la cofa, secondo, che più fosse piaciuto à ciascuno. Di che sarebbe seguito, che l'uno fosse riuscito più scientiato, d più giusto, d piu valoroso, che l'altro . Sen za che à fare, che gli huomini siano più, o meno scietiati, non è di poco rilieno la compleßion del corpo, non potendo l'anima humana intendere alcuna cofa, senza lo aiuto de sensi interiori, che sono virtù legate à gli organi corpora k. Onde effendo ( come fi è detto ) disuguaglianza ne corpi , b sognaua, che fosse anche nelle potenze apprehenstue dell'anima. Ma così fatta disugnaglia za non haurebbe varcato i cancelli di quel, che era conueneuole in tale stato. Percioche ne gli huomini meno perfetti no fi farebbe, ne circa l'anima, ne cir ca il corpo diffetto alcuno, p tal difuguaglianza tronato; ne per ciò nella vninersità de gli buomini alcuna bruttezza, d sproportione generata. Anzi han rebbe cotale disparità partorito vaghezza, & ornamento di più bell'ordine. Conciosia che oue non è disparità, non puote hauer luogo l'ordine, che altro non ¿,che dispositione, per la quale le cose dispari si accommodano in gmsas che ciascuna stà conueneuolmente al suo luogo. Douendo adunque nello stato della innocenza per più ornamento, et bellezza del genere bumano, effere intra gli huomini difuguaglianza di maggiore, & di minor bonta, virtù, valo re, giuftitia, of scienza; accid che cotal maggioranza, of superiorita, oltre la detta bellezza, o il detto ornameto operasse qualche altra cosa;essendo or dine di Dio, che dalle cofe fuperiori fiano gouernate le inferiori, or che le inferiori alle superiori siano soggette; sarebbe auenuto che coloro che si fosse vo sronasi effere più giufi, migliori, 47 di più fapere baurebbono baunto dominio fopra

fopra gl'altri.Ma il dominio è di due maniere.L'uno è de'giusti Impe legitimi Principi della terra banno sopra gli buomini liberi ; quali so falli, o i sudditi loro; o l'altro, che si hà sopra i serui, che schiaui si chi à quali si comanda no per lo ben loro,ma per lo bene del Signore, cb da loro. Hora, perche desiderando naturalmente ciascuno il ben t più che l'altrui, haurebbe questo Atimo dominio naturalmente à col foffero stati inferiori, & foggetti altrui,recato dispiacere,& dolore; spiacere, or il dolore no poteano in quello stato baner luogo; bisogna tal dominio nello stato della innocenza trouato non si sarebbe . Ma c farebbe ben ritrouato quell'altro, per lo quale si comanda à gl'hnomi per vilità non di chi comanda, ma di coloro, cui fi comanda . Il qua nio è solamente appresso i buoni Principi , che vsano dello imperio, no sopra i sudditi, per drizzarli al bene, & all'otile non principalmen fi Prencipi,che comandano , ma de gli fleßi sudditi,à quali comanda cioche lo bauere per principale oggetto nel gouerno de popoli il pro ne, non è di giusto, or di vero Signore, ma si bene di vero, or di ingiust no . Non essendo gran fatto altra differenza intra il giufto Signore, ranno ingiusto,se non,che questi in comandare à sudditi,bà per fine il proprio, & quegli il publico, & il commune de sudditi,alla viilità mira principalmente, & dirizza ogni cosa . Si dice adunque, cbe qu minio,il quale si hà sopra gli buomini liberi per drizzarli à quel,cbe ne, farebbe stato intra gli buomini, etiandio che Adamo non baue [] to,non folamente per la ragion detta; ma anche perche quei,che di . nascer doucano, sarebbono stati atti,et disposti naturalmtee(come no à conuerfare, & à viuere in compagnia. Ma non haurebbono mol ni potuto ciò fare, se intra loro non fosse stato vno, che essendo sup gli altri, hauesse haunto l'occhio al ben publico, o commune di tutti. che i molti;come molti,non possono per se bauere la intetione, es la na sola cosa, ma bisogna, che vno ad una, & che molti l'habbiano Onde accioche vi fosse, chi indrizzasse i molti ad vn ben commune, stato necessario, che intra loro si ritrouasse , chi hauesse quel dominio quale si comanda à gli buomini liberi , per lo ben loro , come si è dest

Come gli huomini nello stato della innocenza, per virtù la gratia, & della giustitia originale, fossero ordinati co altre creature suora della loro spetie. CAP. V

R ESTA hora, che fi veda come Adamo, & come gli huomini da Adamo, fe egli non baueffe peccato, farebbono flati con creature ordinati. Et perche nell'huomo fono in vn cecto mo

se le coje, of di tutte è composto, anniene, che secondo che è egli ordinato in fe fe []o,quanto alle parti,che lo compongono, cofi anche è ordinato co le altre coje , fuora di lui. Ma per quanto fi appartiene à questo propofito , fi possono nell'huomo confiderare quattro cofe, la mente,che hà egli,fi come banno anthe gl'Angeli; le potenze senficiue, medianti le quali ha parte con gl'animali bruti . Le virts vegesative, che si ritrouano etiandio nelle piante, og ne'bruti, E il corpo quanto al quale conuiene con tutte le sostanze corporee. Hora di tiamo , che fi come la mente, per la quale è l'huomo fimile à gli Angeli, non è fignoreggiata, ma signoreggia, & soprastà naturalmente à tutte le altre parniche in lui se ritruonano, così ancora gli Angeli, tutto che lo stato della innocenza non fosse venuto manco, baurebbono sopra gli buomini maggioran Ka,ma non già tale, che per esfa bauessero liberamente potuto comandar lovo per propria virtù . Conciofia che le anime humane, all'hora che giuste fono, non banno sopra di se possanza alcuna, che le signoreggi, fuor che Iddio solo. La maggioranza dunque , che in quello stato haurebbono gli Am geli baunta sopra di noi , farebbe stata inquanto ( bauendo cosi ordinato Iddio ) quei di loro, che buoni sono, allumandoci, purgandoci, & per mode di chi suade indrizzandoci al nostro bene, haurebbono (come nostri prosesso ri)baunto cura di noi, o i cattiui , permettendo ciò Iddio per effercitio de gli buomini buoni, & perche resistendo bauessero occasione di più meritare,ci baurebbono, non già interiormente, come fanno hoggi, ma esteriormente trauagliati, & tentati, & tenuti in perpetua guerra, cercando trarci (come ferono di Adamo)in quella fossa del peccato, & dell'ira di Dio, in cui si erano esi , per se stessi precipitati . Quanto poi alle virtù sensitive , quali sono i fensivesteriori, & interiori, & la potenza concupifcenole, & la irascenole, in cui conviene l'huomo co'bruti'animali ; fi come cofi fatte virtù nello Stato della innocenza erano alla parte ragioneuole talmente foggette, che median te la gratia, o la giustitia originale, non poteuano (come di sopra si è detto) farle renitenza per alcun modo ; cofi ancora , se quello stato si conseruana, baurebbe l'huomo à se soggetti gli animali brusi, & da loro sarebbe sempre. ne' modi d ciascuno conuemente, stato seruito, senza contrasto. Quanto poi al corpo, & alle parti vegetatiue dell'anima, secondo che l'huomo in quello stato le signareggiana, vsondo di loro; così ancora haurebbe signoreggiato i cerpi , che mancano di anima, & le piante , potendo ufare di effe. O valer sene à piacer suo, per suo benefitio, senza divieto. Ne il dominio, che (come io dico)l'buomo prima, che egli peccasse, bauca sopra gli animali bratis era per la gratia, et per la giustitia originale interaméte, percioche se cosi fos fe flato,perduta affatto la gratia,& la original giustuia per lo peccato, fi fa rebbe anche affatto perduto cotal dominio. Il quale pur fi vede, che ancor ci resta , se ben meno efficace, o più debole, che prima non era, o fimile à • • • III quello,

## DELCHISTORIA DELCHVOMO

quello, che ci è restato, etiandio sopra il sensitia o nostro appetito. Et we, per la quale non ci fu dopo il peccato,infieme con la gratia,ig ci ginal giuftitia tolto del tutto il detto dominio di è perche effendo la p gianenale in noi della sensisina più degna, & noi più degni, che i b fono.e cotal dominio à noi naturale. Esfendo ordine di natura, che le degne jiano in qualche modo soggette , & ferunne alle più degne. Et lezza do la pora esficacia del dominio,che ci è restato, procede, pe animali bruti fono à noi per natura soggetti (si come anche le parti alle ragionenoli) di soggessione non assoluta, me limitata, or simil nile .Il che aniene, persbe esi dalla natura hanno il loro appetito, e poffono defiderare, 17 defiderano (peffo cofe contrarie al volere de mini . Ma in quello stato, per wirtù della gratia , & della original gu nea Iddio disposto, che mentre erauamo noi con la parte superiore n E soggetti à lui, fossere i bruti, sopra quello che era ordine di natur to vbidienti, & foggetti à noi, ma effendoci noi poscia da Dio rib bauendo per questo la gratia, & la original giustitia perduta, si à perduto quel più, che alla soggettione loro, & al dominio nostro p sia, or per la original guistitia era stato aggiunto. Et si è tornato termini della natura. Et per questo auniene, che i detti animali brut nello stato della innocentia non poteuano per alcun modo nuocere ferunci ; bors non folo non ci feruano fempre, ma ci fanno ben fo vi trauaghano, ci tormentano, 15 taluolta anche ci occidono. Si con istessa cagione auiene ancora, che la parte sensitina in noi, banene ella il fuo proprio appetito, defider a molte volte cose contrarie à q la nostra ragion vorrebbe. Anzi,ò fia per lo mal babito, ò per la de I per la infermità della parte ragioneuole, d per la complesione de veggiamo, che le più volte la parte sensitiva, d'lusingando la ragio ingannandola, d quasi facendole(in quel modo, che ella può) vna m Ra, se ben non può veramente sforzarla mai, la induce, is la fa c dere ne suoi appetiti. Talmente che è sopra modo maggiore il nume buamini, i quali voidiscono al sensitiuo appetito, che non è di colo senendolo in freno, viuono come la ragion detta, 15 insegna loro adunque il dominio, che la ragione bà naturalmente sopra le parti non è affaluto, effendo elleno in parte non fuddite (come fi è dimoft ancora il dominio che naturalmente l'huomo bà fopra gli animali b à affoluto; me solamente inquanto con la ragione gli buomini posso veggiarli. Come interviene quando dimesticandoli gli indusiamo . loro Stefsi à modo nostro, ouero quando fs fa lor fare per timore, à è per altra via fimile quel, che voglismo. Et bifogna dire, che cofi fi che le naturelmente l'huomo panesse intero, et assoluto dominio so

Digitized by Google

### L15頁の TBR 2 8 118

vo , non fi effendo per lo peccato porduti i doni naturali, farebbe anche adef fo affolato, of intero. Onde non ci potrebbono, ne anche hora far renisenza; unocerci, d differnirci per alcun modo . Si come per virtà della gratia, Cr della original giuftitia sopranaturalmente donata alla nostra natura,non posenano ananti il peccato. Effondo flato ben conuenenole, she menure noi ero namo del tutto soggetti a Dio , Iddio difponesse , che le cose inferiori fossers del tutto foggette à noi. El auenga che per Christo fi fia la grana ricaperata, non fi è ricuperata cosi piena de prinilegi , & cosi efficace, quanto à certi offetti , come era quando fu data primieramente ad Adamo . El per questo non babbiamo bora noi quello intero dominio fopra gli altri animali , & fopra le parti fensitine nofire , che in quello stato bebbero i noftri primi paren si . Et per lo medefimo mancamento de privilegi , annenne, che ne la beasif. fima V ergine madre di Dio,ne fanto Stefano, tutto che foffe pieno di gratia, ne venato de gli altri fanti, bebbero i corpi impassibili, & immortali, come nello flato della innocenza hebbe Adamo.La gratia dunque è flata à noi per Christo rendata quanto à duo effetti, l'ono de quali è, che ci si perdonano à peccati, or l'altre, che per esfa facciamo le opere meriteuoli della gloria. E ben vero, che in qualche modo à coloro, che amano Iddio, tutte le cofo fornono, or per loro ( come ben diffe l'Apoftolo, ) mite adoperano,à fine dell'eterno bene . Onde è che gle buomini buoni dalle difficultà , O da i trana gli , che danno loro le cofe di fuora , & dalla continna guerra , che dalla par te fenfaina banno dentro, & dalle infermità, delle fatiche, & da dolori del corpo, da gli affanni, og dalle pene, che in qualunque modo softengono nell'anima, er finalmente dalla morte ancora banno occasione di meritare. Er di anany arfs in acquiflar gloria appò Iddio. Et in questa maniera à coloro , che fono in gratia gioua, serve, & ¿ soggetta anche hoggi ogni inferior creatura .

5

۶.

Ø

\$

Ű

5

đ

J

1

1.1.1

ţ.

';

1

## Quando, & perche fu posto Adamo nel paradifo tersettre. CAP. VII.

**P E a fine del ragionamento**, che babbiamo fatto delle cofe che furono fopranamralmente donate al primo huomo, accioche durante quello Stato, foffero à lui, & à tutti, che di lui nascer doneano, communi; resta dire del luogo, one egli dimorò, mentre visse innocente, che si il paradiso terrestre. Il quale, d che sia da questa parte della terra, che noi babitiamo diniso da insuperabili monti, d da grandissimi, & da noi non praticati tratti di mare, d da paesi tali, che per gli estremi freddi, d caldi non si possa indi passa re per andarni, non è chi ben soppia one egli sia posto. Sono bene state circa Li 1 2 ciù

cio più openioni intra i santi dottori. Et pare che più communemen con I lidoro, cbc lia in Oriente . Percioche effendo stato quel luogo eccellenza da Dio giudicato, & eletto per conueneuole all'babitati buomini,mentre si consernanano giusti, & onde subito, che eglino rono ingiusti, furono discacciati, si come indegni; pare verisimil nella più nobil parte di tutta la terra.Esfendo adunque l'Oriete (con la destra parte del cielo, & la destra più nobile, che la finistra, è ebe sia in Oriente. Et su il paradiso terrestre giudicato da Dio allo habitatione conueneuole, perche in quello stato, se ben I buomo. corpo, per wirtù sopranaturalmente data all'anima, potea conse corruttibile, o immortale; cid non potea egli fare, fe non con l'aiut creature fuora di lui, le quali tutte erano attissime à tale effetto in go. Conciosia che la corruttione, & la morte nel corpo bumano (come di sopra si disse) dalle cose contrarie, che egli hà dentro di fuora. Da guelle, che bà dentro, perche non si ristaurando l'hun cale, che ogni di vien consumato dalla efficacia del calor naturale rio, che la vita insieme col calor naturale, che di quell'humido si estingua, ouero per che essendo pur ristaurato l'bumido col nudri cibo, che ogni di si prende, & essendo quello, che per ristaurarlo vi ge dal cibo , di minor virtù fempre, che il confumato non era, & a do per questo ogni di più l'humido radicale, or il sugo, onde il calo fi pasce, è cagione, che à lungo andare ci inuecchiamo, & finalma moriamo . Hora contra queste due corruttioni erano pronti i rem radifo . Percioche ageuolissimamente potea ristaurarsi l'humido, cu re de frutti di tutti gli altri alberi , che iui abondauano , come dim me, non volendo questa voce paridiso dire altro, che giardino, c pieno de fruttifere piante, & all'altra corruttione si potea prender fo, con mangiare del frutto dell'albero della vita. Il quale bauea. dur l'bumido à quella sincerità, & perfettione, che bebbe prima, c mare si incominciase.Intra le cose poische essendo fuora del corp. baurebbono potuto agenolmente corromperlo; pericolosisima o cbe deuea circundarlo, se ella fosse stata distemperata. Ma quest (fi come i facri dottori scrinono) purisima, & temperatisima, potendo il corpo bumano ricenerne offesa pre alcun modo, venino go ad effere conueneuslisimo all'huomo,mentre e' vi si sapea cofe cente . Ma ciò fece egli per breue fpatto . Conciosia che poco posci tentato dal serpete, & inuitato dalla donna, si lasciò cader nel pece leuandoseli in pena di tal peccato tutto quello,che gli era stato sopi mente dato per gratia, & conuenendoli per ciò di tornare nel pur di corruttibile, & di mortale per natura, fù indi cacciato, & ricon

#### -LIBRO TERZO.

luogo, oue era da principio stato creato, che è questa valle di pianto, oue noi fiamo ; ad habitar quiui intra le bestie, alle quali peccando simile fatto si era. Percioche non fù cgli da Dio creato nel paradijo, fi come ne anche fù fatto naturalmente incorruttibile ; ma fu creato in questa parte del mondo, che noi babitiame, come in luogo conuencuale alla sua natura, o trasportato poi da Dio nel paradifo, ilquale a lui, che pur era animale, che nel corpo, es nelle parti fenfitine dell'anima conuenina co bruti , non fu naturalmente dice , nole habitatione ; ma solo inquanto per li doni fopranaturalmente riceunti, era diuentato partecipe di Dio. Et per questo rispetto, di tutti gli animali, egli folo fù posto ad habitare nel paradifo terrestre. Et se bene Iddio (seruen do si dell'opera de gl'Angeli)addusse tutti i bruti in quel luozo, accioche Ada. no pone fe loro i nomi conuencuoli, & atti ad esprimere le bor nature, & il feroente, per afintia del Dianola, vi penetro, non è per cio, che ad altuno di loro fosse permesso il poter bauere stanza, 15 dimorar quiui, non conuenendo à bruti cost nobile ricetto. A gli buomini soli adunque de tutti gli animali, fin che si conseruanano innocenti, su cocesso quel luogo. Ne poscia, che eguno furono indi scacciati , si sà, che altri buomini vi siano stati già mai, se bene e fama che Enoch , & Elia quiui fi ferbano . Ne manca chi vaole, che vi fia: anche S.Giouani ferittore del Vangelo, Apostolo, et cugino di Giesù Christon

#### Della scienza, che fu da Divinfusa in Adamo. CAP. VIII.

\$

ţ

\$

ĥ

AGIONATO de doni, che furono da Dio cumulati in Adamo me diante la gratia, & la original giustitia, acctoche stado egli in officio, or effendo vbidiente.foffero fempre non folamente fuoi,ma communi àtutta la natura humana. Resta che hora diciamo di vn dono datoli, non come gli altri, perche fosse à tutta la natura commune, ma proprio della partisolar sua persona. Di maniera che se ben non bauesse egli fallito, cotal dono non farebbe passato ne suoi descendenti. Q nesto fu la scienza di tutte le cose naturali, laquale in virtù fi ritruoua ne'primi principij, da noi naturalmente conosciuti. Laquale scienza bisogno, che fosse maggiore di quella, che dopo Adamo alcun'hnomo, etiandio con longhissimo studio, potesse mai per via naturale acquistarsi . Et che tale scienza fosse in Adamo, si manifesta dallo bauer'egli imposto i nomi à tutti gl'animali allbora, che nel paradifo gli furo no à tal'effetto, p dinino ordine addotti.Ilche egli (douëdo i nomi effer confor mi alle cose, allequali s'impongono) non haurebbe potuto fares e non bauesse baunta cognition delle nature, delle conditioni, of delle differeze loro. Lequa li differenze i più dotti Filosofi confessano, di no sapere pienamente. Et gli fù dato

219

. . . .

3.5.7

a confirmation of the contract of

dato ancora per lume di fede la cognitione delle cofe sopranatura gli era necessario in quello stato, per condursi al fine propostoli d Seattindine. Et la conoscenza di queste cose fù da Dio infusa in A prima creatione fatta di lui , perche douendo egli effere principio buonini , non foto quanto alla generatione, ma etiandia quanto a la quale non vi effendo altri da cui apprenderla poteffero, fi nec egli loro la mfegnasse. Et perche numo è che possa insegnare al ebe egli non fà,fecondo che Iddio creandolo lo fece atto, or gli di poter generare in contanente, così ancora gli diede virtà, & lo potere incontanente gouernare i generati da lui , & ad insegnar l instruirli circa le cose naturali, et le sopranaturali ancora, che più i & fons all'bnomo, ad effetto di poter pernenire al sopranataral fi proposto, più necessarie . Essendo adunque il primo buomo casi fe tale, che in lui per la gratia, & per la giustina originale, le parti i l'anima alle superiori del tutto sog gette si ritrouanano,era impos fuperiori poteffero dalle inferiori, nelle loro operationi, p alcun n re impedimento. Di maniera che non potendo lo intelletto bam che in questo stato di natura corrotta,ingannarsi circa il proprio non per impedimento nato nella imaginatiua, o per inganno fatt che altra delle virtù sensitiue, segue, che l'huomo in quello stato d sera, non haurebbe pomto circa le cofe, delle quali era à lui nece ner contezza,effer per alcan modo ingannato, 15. einca le altre, la za necessaria non gli era,quali sono i secreti pensieri de gli huom mri eventische i dotti chiamano contingentiser molto cofe partice per effempio quam'acqua fia in questo pozzo, quante pietre fian to, cofe fimilicancor che non ne baueffe baunto notitia, non bas so fallire fische haneffe prefa il falfo per le varo , d il vero per la ciofia che non potendo in quello stato effer e alcun male, & effer ens dubbio gran male dell'intelletto ogsi falfa apprensione, seg Daurebbe egli potuto per alcun modo appredere falfamente que fe voglia . Potena ben non faper molte cofe , & ciò farebbe flato to di qualche perfettione in lui. Mail mancamento, che confist per cerse coje , la cui conoscenza è sopra la natura di colui,che n ad chinon le same difdiceuoleme male. Et cid apparifie, per che c came ato cade estandio ne gli Angeli fanti ne quali (effendo beati le cader non puose. Et è pur certo, che essi ne naturalmente, ne raimente fanno tutte le cofe, che possono effere, or che puote Io Conciasia che il sapere questo è riferbato à Dio solo, che solo con fefo, of fa tutto quello, che eg li puè fare . Ma fi come il mancan

# LIBRO TERZO.

perfectione non à à gli Angeli disdicenole, ne male, non essendo mele, ne dif dicenole che essi non babbiano le perfettioni di Dio, che loro per alcun mode non fi convengono,cofi ancora non era difdicenole, à male per alcun modo al primo buomo che egli quanto all'anima,no bauesse quella perfettione di feitz easche nou gla conuenina, si come anche, che quanto al corpo, e' non hanessa Valiso che mancasse della chiarezza, er dell'altre doti, er perfettioni , che han uranno bene i corpi humani glorificati; ma perebe non fi ricercano sue fi aom, nengono à gli buomini,mentre sonno pellegrini, or in via non bebbe Adame nello stato della innocenza, nel quale era uiandante , & pellegrino, ne più ne meno come noi siamo. Conchindo adunque, che se beu molte cose erano che Adama nen fapea, nen per quefto fegue, che in lui foffe elennande nen pote do ne anobe circa le cofe , che egli non fapda ingemerfs . Percidole que mã caua il senso, baurebbe supplito lo intelletto, er oue fosse mancata la scienza, baurebbe supplue il giuditio.nen lasciendeli apprendere il salse pet lo uero. Di maniera, che fe ben' all'acchio di Adamo foffe parmo il corpo del Sole lar se vuo, due palmi, er non più non per quasto han ebbe egli stimato, be so fi foffe. Percieche la ragione founcrino l'hour chhe , to feoperioli quelle ch'a gli occhi era celato facendoli conofcere she il sole è gran cofa maggiere di quelche per la gran distanza pare alla vista . Es fe intorno alle cofe fatante consingenti, ch'e non fapea, gli foffe state dette da chi che fia qualche menne gnashaurebbe eglimon che cosi fosse ma che cosi esser posesse creduto . Il che Jarebbe flato vero, or non falfo . Senza she Iddio, ricorrendo Adamo al fue einte non baurebbe lasciato di illuminarlo . si cbe circa le cose , cbe egli non fapea non fi farebbe ingamato . Ne à ciò repugna quello, che forfe da elcuni incontrario dir fi potrebbe . Es è che Iddio ancor che Adamo grandomente bijogno ne baneffe, non gli parfe la mano, ne lo ainto all'hora, che tentato ig combattuto dal Disuolo . & perfusfo , & indetto dalla mogliera mangiò del vietato pomo . Percioche quando e' diede di morfo nel pomo, oltre che nov ricorse à pregare, ne à dimandare (come douca in tanto bisogno) à Die einto, gid baues (come al suo luogo vedremo) nel cuor suo, per superba presos tione o per ismisurato desiderio di propria eccellenza sallito, & era per com feguente dalla gratia caduto. Ma tutto, che in Adamo fosse cofi grande fcienza, non è per questo, che egli bauesse di Dio, ò de gli Angeli cognizione di altra maniera, che come babbiamo noi, che cofi fatte foftanze parte contesciamo per gli effetti naturalmente; & parte sopranaturalmente per la feder non bauendo Adamo veduto ne Iddio ne gli Angeli per effenza. Saluo fe Iddio non se gli fosse manifestamente forse mostrato all'horasthe volendogia leuar quella costa, onde formo Eua lo addormento . E ben vero che non esse do in lui le parti superiori dalle inferiori ritardate, dimpedite, come autiene 🗰 noi,à quali molta noia danno i fantafmi ftranieri, she fenza effere chiante ti fuori

ii fuori del nostro volere, 5 contra ancora, importunamente ci fi nente inanzi. 6 ci fi attrauerfano, 6 d quali molta moleftia recas le pafioni dentro di noi, 6 le cofe di fuora, ancor molta, potea chiaramente, che noi non potiamo, affifare ne gli effetti intelligibil influßi della prima verit i naturalmente, o fopranaturalmente er fentati allo intelletto di lui. Et forfe ancora Iddio ( come Samo M conna) parlaua a primi buomini in quello stato illustrando loro le me fad gli Angeli.

In che maniera fi farebbe moltiplicata la fpetie hum Adamo non peccana; & fe i figliuoli farebbono di interen la giultitia originale, & in gratia.

, 1d che fi è desso circa la perfona del primo buomo,nello fi nocenza, quanto accadea; resta, che bora consideriamo al fernato fi foffe . La quale confideratione, ancora che non effend to, perche egli pecco prima che generasse, possa in vn certo mod berchiase nondimeno molco ville, à farci diffinsaméte intendere la delto flato nel quale fu l'huomo fatto da Dio,che confusamente in bono tal volta far dubitare le curiofe menti bumane, circa quello ne,che elle siano ben chiare. Essendo adunque l'huomo immortal l'anima affolutamente, & per natura (come gli Angeli sono) & q posnaturalmente mortale; of smile à gli altri animali; ma che per doni, che bauca sopranaturalmense per gratia ricenusi, potea (s gli bauesse) viuere in sempsterno. Es essendo stata la natura but creata ad effetto, che douesse riftorare il mancamento de gli An Cielo in grandifimo numero caduti erano , non bauendo Iddio d creati più,che duo huomini,il maschio, & la semina,era necessari **Lel de**tto fine, di riempir le fedie per la caduta de gli Angeli refta gli buomini si moltiplisassero . Et questa moltiplicatione quanto nelle quali, sono essi fimili à gli Angebi, conuenina, che si facesse Angeli fi fece, cid e, cbe fi come v/cirono efi immediasamente d do tutti per via di creatione stati satti di niente dalla sua mano, **le anime bymane** fos**fero** dalla m**a**no di Dio immediatamente crea tutte infiome, come auuëne de gli Angeli, & come (feguendo l'of enni Platonici)falsamente tenne Origene; ma successiuamēte, 🕁 **fi veniuano generand**o gli bumani corpi . Perche deuendo le ani me de corpi, comienina, che tal moltiplicatione fi facesse secondo plicanano i corpi, i quali esser deneano formati dall'anime. Et p

## LIBRO TERZIO

(

to à corpi, sono gli huomini simili à gl'altri animali, fu couenenole, che fi come gli altri animali per generatione fi moltiplicano ; cofi per generatione ancora quanto à corpi, si moltiplicassero gli huomini. La qual generatione in quel lo stato, si sarebbe fatta mediante il congiungimento del maschio , & della femina, à punto come boggi naturalmente si fà . Eccetto questo', che tale congiungimento, durante lo stato della innocenza, farebbe mancato di quel beflial fernore della sfrenata concupifcenza, che suol accompagnar cosal atto. Percioche effendo all'hora l'appetito fensitino voidientistimo alla ragione, 15 putti i membri del corpo all'anima,non si sarebbono congiunti il maschio, G la femina, se non quando, or come il ragionenole appetito, il quale perche era del tutto soggetto à Dio,bisognana,che fosse regolatissimo,hauessi uoluto.ne percio il piacere di cotal atto sarebbe suto ( come che alcuni altramente di ceffeto ) punto minore di quello,che dopo che Adamo cadde, fia ftato; fecondo che ne anche il piacere, che l'huomo sobrio, & astinente col gusto sente del vino , or dell'altre vinande, è punto minore di quello , che ne sentono l'ebros il goloso. Anzi in quella integrità di natura si sarebbe sentito tanto maggiore il piacere, quanto la parte sensitina, senza vscir però punto mai fuor della voidienza della ragione,era più pronta , or più desta , or gli istrumenti, che il corpo all'anima per far le sue operationi impresta,erano più vigorofi. Et i figliuoli nati di loro farebbono flati fimili à Padri, non folo quan to alle conditioni, che à gli buomini naturalmente si conuengono ; ma ctiandio quanto à quelle , che loro erano per la gratia , & per la original giustitia dicenoli. Le quali conditioni, se bene non furono naturali, inquanto non procedeano da i principij della natura , che fono la materia , & la forma , fi furono effe nondimeno doni concessi à nostri primi parenti (come si è detto) affine , che fossero non proprij di lor due solamente , ma communi à tutta la bumana natura . Onde non erano simili à gli accidenti, che si chiamano per-Sonali, i quali, si come delle scienze, & delle arti aunenir veggiamo, sono talvience. propry della persona, che di leinon escono, ne da padri passano ne'figliuoli. Ond'è, che vn dotto, & vn artefice non genera figliuoli. simili à Je quanto alla dottrina , & all'arte . Ma furono detti doni sopranaturali dati loro, perche passassero da padri ne figlinoli, come accidenti di natura, & fi come vi yaffa l'attezza, & la dispositione, che bà l'huomo al ridere, & al parlare. La quale, per che è ascidente naturale, auviene, che tutu la trasfondono, nella prole; generando i figliuoli simili à se quanto alla detta diffositione, & attezza. Di maniera, che se ben la gratia, & la original giustitia, con le qualità ch'elleno seco aduceuano, non si sarebbona trasportate da padri ne' figlinoli per virtù del paterno seme , si come non ci si trasporta, ne anche l'anima ragioneuole ; nondimeno sarebbono elle state lor dase, of infuse da Dio insieme con l'anima ragioneuole. La quale Iddio infonde Kĸĸ

221

fonde incontanente, che à difposto à ricenerla il corpo . Et perch nerano ( come habbiano detto ) i figliuoli fimili à fe, quanto à gli Is natura, non bauerebbono i figliuoli in quello slato bauuto la g giustitia originale, se non si come ne'padri era, che l'baucuano la la potenano perdere , secondo obe ( come poco poscia si vide ) la i nostri primi parenti . Percioche gli buoministatto che la fato d za foffe durato, farebbono mentre generato haueffero fempre sta ri, & viandanti, & per confeguente non fermati immobilment gratia ; to nella giustitia ; si che non ne potessero peccando ca donando cosale immobile fermezza all'anima, se non dopo, che gia arriuata al termine, 15 alla patria ) viue di vita del tutto f beata. La quale confiste nell'aperta visione di Dio. Da cui, qua apertamente lo vede , effendo Iddio la pienezza di ogni bene , n ceffario, che ogni appetito del tutto fi acqueti, non puo la hum dipartirfigia mai, ne volgerfi indietro, d lasciarlo p alcun modo que che à ciò si arrini, per grandissima che fia la gratia, muno Jer sicuro mai di non la perdere, & di non hauere più à cadere faluo fe per priullegio particolare, non è sid concesso ad alcuni, mo, che in modo altissimo fosse dato alla beatissima Vergine no O quato al peccato mortale, à Hieremia Profeta, à san Giouann bora che nel ventre materno furono fantificati . Et à gli Aposto loro in figura di lingue di fuoco, mandato lo spirito santo visibila lo.Fin tanto adunque, che i figliuoli di Adamo non fossero stati quella altezza di vita spirituale, o beata, che si aspetta nell'a baurebbono essi con tutta la gratia, & la giustitia originale, cl in loro, potuto peccare; & per confeguente haurebbono anche figliuoli, che haurebbono potuto peccare fimilmente.

Come il Diauolo tentasse il primo huomo.

С

S S E N D O l'huomo flato fatto da Dio, se ben di natura i Angeli, nondimeno così pieno di naturali, & di sopran che vsando bene di essi, potea condursi ad esser loro, se ra, almeno per sopranatural lume di gloria, vguale, Lucifero, zi per la sua superbia, era stato da altissima luce di gratia, pres prosondissime tenebre della ira di Dio, gli hebbe inuidia. Et trarlo seco nel medesimo precipitio, delibero di assantia. Et mi, conte quali hauea egli poco auanti percosso se fesso saddero ne sui, percossi altri quasi innumerabili angeli, che seco caddero ne fossa.

## a DAUBRO THERE 31

periari ù gli buamini , che matto più douessero essere ad abtar per terra yn folo buomo . Percioche ad Adamo folo ha ilmente posto la mira. Come quello, che ben sapea, che occi ea infieme susti, she di lui nascer deucano. Non essendo i Ens (per le ragioni, che di sotto si diranno) ma quello di proßima, O principale, onde tutti nasciamo nemici di Dio s. Il quale buomo era anche di assi minor virti, che non fero, & gli altri Angeli seguaci fuoi, auanti che esi pecenso egli di poter fare à man salua . & senza che da Dio gli l quale,perciò fi dice , che gouerna il tutto Soauemente , per le in modo, che ciascuna bàquello, che alla natura, to alla i conniene. Parendo al Dianolo che conuenenole fosse, es huemo fosse assalita, or combattuto da lui, come quello ,che sto in mezzo à tutte le creature, & quasi come in vn campo ti l'uno di Angeli buoni, l'altro di rei, amico l'uno, og l'altra che può riceuere offesa, o nocimento da rei : fauore, o aiu oche fe aintata da questi, fi difendea da quelli, or gli vinrionfante in cielo, à goder quiui co'buoni della eterna glo a, che egli fosse abbattuto, eg vinto, se ne andasse allo inco'rei in quel luogo le eserne pene . Et tanto più giudico il connenisfe, dy che da Dio non gli deuesse ester vietato, quan mmense, che Iddio per altro hanesse posto alla guardia del amo vn particolare Angelo buono, se non perche potesse attino . Parneli adunque in asfaltandolo di pfare della sua m gli faxe souerchieria, ne torto. Et per vero ben potea iderato cio, non dalla parte di effo cattino Angelo, che pfa sali da Dio con pessima intensione, ma dalla parte di Dio.Il ea determinato di dare fe stesso in premio, non alla codareaggine de gli huomini vili z ma alla virtù , 67 al valore de rti, si come permette, che stamo bora noi, così permise alfalito, o combattuto dal Dianolo Adamo, affine , che vin , or degno se ne rendesse . Il che egli, pur che voluto hauesbanrebbe potuto, tranandosi armato dentro da tanta gratia, aliser sopranaturali donises circondato di fuora dal fauore nti, d fi pud dire di tutte le creature, che effendoli per naegli volontariamense non si rendea, gli sarebbono state in niuna difficultà haurebbe egli scoperte, & rendute vane le aftutia del Dianolo gli erano tefe, & abbattute le macchine, rano dalla poffanza di lui. Hauedo adŭque il Demonio feco buomo in ruma, & di farlo suo prigione, & seruo, non Кĸĸ volle

Ŧ.

volle fcoprir (i , ne combatterlo à fronte aperta : giudicando, come la fraude, & della bugia ; deuere con gli inganni ogni cofa più fic Secondo il fuo defiderio fuccederli . Et perche sapea, che nell'buon Sto di due nature ; fono duo appetiti , l'uno ragionenole , & l'altro giudico effertineceffario prouederfi di doppia ofca, atta à pres questo , & quello . Per prendere adunque il seusitiuo, determino vietato pomo, bello à vedere, & buono à mangiare, & per indu neuole, proporli il deuer diuentare simile à Dio, che è la maggiore glior cosa, che possa accadere ad alcuna creatura, & per quest conneneuolmente si faccia) degna di essere più di ogni altra, con t fetto fommamente defiderata . Et accioche meglio procedessero l' pendo egli, che per essere l'buomo animale , bà congiuntione , & modo parentela con tutti gli altri, che tutti sono di vn medesimo effo lui, o giudicando per tal congluntione, che più facilmente se tredere, se e' fingea di effere un'animale, se gli mostro sotto la cop pente, nel quale entro, come entra ne gli huomini, all'bora che fpiritati . Ei dubitando , che ne anche questo deuesse bastare ad in deliberò far opera, di tirar prima dalla sua parte la donna : la qu era di minor virtù, che l'huomo) stimo il Diauolo, che fosse più fa effere souvertita, & tratta da lui fuor della strada; facendoseà cio riusciuto gli fosser la congiuntione, che ella bauea con l'hu ti doppi più Stretta, che non è quella, che l'buomo bà con qual (i v animale, di non deuer poi trouare difficultà, in potere col mezz Jpor lui , à fare tutto quello ch'egli volea. Et perche quando il È le indurci à fare qualche effetto, fapendo, che per éffer noi ani neuoli, ci è naturale, il lasciarci persuadere, & muonere da qualc tagione, cerca le più volte trarci à far quello, she egli vuole. Et conciofia, che non in on medefimo modo fi può perfuadere à tu Fà proponendo à ciascuno quelle ragioni,le quali sono più acconc lo.Quando il cattiuo Angelo bà da fare con huomini intendenti & di Dio amici , non subito propone loro peecati graui ; cha ben non gli darebbono vdienza; ma comincia dalle cose leggieri, e facendosi grado , se ingegna di pian pumo trargli alle graui . Fe manzi à nostri primi pare stisil nostro nemico sotto la maschera d T riuolto alla Donna . Perche ( le diffe ) vi bà Iddio imposto, c giate de'frutti di tutti gli alberi del paradiso? Et con questa dima pare quasi , che sia proprio del libero arbitrio humano , per ma bertà sus, lo andare incontro alle cose vietate ; volle il Diauolo, do loro quel dimeto, destare in esst non solo il sensitino appetit derni il desiderio di mangiare di quel pomo, perche era bello all

#### LIBRO TERZO.

ma anche persbe era vietato, muouere il ragionenole à a quel divieto la fua libertà . Et potea il mangiar di quel poleggier fallo. Conciosia, che se Iddio non l'hauesse vietalato per se male, ne peccato per alcun modo, y sutto che. , potea parer non graue ; ma leggier peccato , se ( fi come s ogni opera, o fi ingegnana di far, che credessero) Iddio ba il mangiar di quel pomo, fenza ragioneuole cagione; & d cio fatto fenza ragionenol cayione, pare, che babbia rispet che il Dianolo fece, pche hauesse Iddio comandato loro, che de sutti gl'alberi del paradiso. Quasi volesse inferire, che un degno rispetto, ma per inuidia, or perche non godes-, or buon frutto l'bauca loro vietato. Et dopo intendenla tentatione più auanti ancora, volle prima leuar loro lo be ( come freno) gli potea fare andare ritenuti, in non fi enolmente nel precipitio, in che egli di trarli intendea. Cid a morte. Ilquale tolse loro all'bora, che replicando disse ; per alcum modo. Et appresso propose coja, onde potesse to intellettino in desiderio di vanagloria. In cui (se bene ) cadono pur talbora, ctiandio gl'huomini spirituali, 🕁 d promise ( come cosa degna di esser desiderata ) che si apri occhi. Il che non si può intendere de gli occhi corporali, ienano aperti. Dicendofi nella scrittura, che la donna viomo era buono à mangiare, & bello à vedere. Bisogna e de gl'occhi della mente, or che il Disuolo ( il quale senza lotile apparato)conoscea, che il desiderio di sapere è all'huoolesse suegliare in loro cosale defiderio, & che persid di-Sà Iddio ; che subito ; che mangiarete di quel pomo si apriooftri, cio è del vostro intelletto. Quasi volesse dire, & vecofe all'bora, delle quali state voi hora al buio, & state igno la maniera, auanzandosi, 🕁 gnadagnando ogn bora più ne tò di trargli in "ona estrema superbia, 🕁 in quella istessa, 'nel montato, quando diffe, faliro in Cielo, o faro fimile all al uefto , soggunse . Sarete come Dy, sapendo il bene, 15 il ma e donna, ¿g creduto, alzò senza altro l'andace mano à quel T buono le parea, & ne mangio, & quel che fù assai peg-Adamo, il quale tratto dal defiderio di comptacere alla confimilmente. Et cosi l'huomo si troud vinto dal Diauolo. Il tie, o con le bugie (onde prima ingannd o persuase la doneffer scco à far guerra all'hnomo) il gitto per terra, ciò è l'in per se ftesso. Conciosia che se l'huomo no bauesse voluto,ne il Dianolo

il Dianolo ne la döna, ne altra creatura gli baurebbe potuto far for mo adunque à perfuasione del Diauolo, 15 molto più della donn 11, 15 perfuasa dal Diauolo, si gittò da se nella sossa della disubidies one tronò tutto quel male, che poco appresso dimostreremo.

Che la difubidienza non fù il primo mouimento, che Dio nacque nella volontà di Adamo, ne il primo p che egli faceffe, & qual fosse il primo.

Vando il primo buomo fi fenti proporre cotăte cofe dal t di mestiero, che nell'anima di lui molti monimenti sorge la disubidieza, or della gola, or del desiderio del sapere, tare simile à Dio, or potrebbe forse parere, che anche di poca fec re di Dio,quel che non era. Ciò è che Iddio per insidia, & affine, diuentassero come Dij, bauesse loro vietato il mangiar e di quel p la bestémia del cuore,ponendo in Dio la inuidia,che è da Dio lont altri ancora . Ma bene sarà di andare inuestigando , & di ritron ma vi sorgesse di tutti gl'altri . Et per fermo il desiderio di mang pomo è impossibile, che per se fosse il primo mouimeto, che si deff mo . Percioche era egli per la gratia , o p la original giusiisis gnifa, che l'appetito fensitino , nel quale bisogno , che principalm desiderio di quel cibo, non potea in alcun modo muouersa punto e gioneuole, se il ragioneuole contra Dio prima non si mouea. Et non è possibile, che il primo fosse il volere disubidire. Percioc che in qual si voglia peccato, che egli commetta, habbia princi mira à disubidire, or à fare offesa à Dio, se no nell'odio di Dio.11qu però mai,ne anche egli effere il primo mouimento, che cada in m ne ordinata . Cociofia che anătische cotale odio vi poffa baner lu che la volotà sia stata da qualche altro peccato posta in disordine, ta. Prima dunque che Adamo si risoluesse à volere disubidire L ebe la fua uolontà fosse corrotta da qualch'altro mal defiderio, p a da lui di qualche altra cofa. Ne anche il primo mouimeto è poßibi **il** difetto della fede, ò la bestemia del cuore, per bauer falfamente posto, che in Dio fosse innidia, & che per essa, accioche non dine ene Dij, bauesse lor vietato quel cibo.. Conciosia che( come dice l ancor che Eua fosse in ciò dal Demonio ingannata, & gli cred mo non gli credette gia, ne fù da lui circa questo ingannato. po desiderio di sapere pote anche essere il primo monimento, ch wella mente di Adamo. Perche tal defiderio , come quel , che p zuarda i mezi da peruenire al fine,che lo istesso fine,procede co

#### LIBRO TERZO.

io del fine . Ellendo manifesto,che di tutti gli bumavi monime che procedono dalla volontà immediatamente, bifogna , che gli esteriori , i quali non escono dalla volontà: se non media , che per comandamento di lei gli producono . Et de i moyi mello,che rifguarda immediatamente il fine,bifogna, che vacbe rifgusrdano i mezzi da peruenire al fine.Rests dunque, rdinato monimento, che nacque nella mente di Adamo, foffe alche bene, appreso non dal senso,ma dallo intelletto, T defi e mezzo da peruenire al fine,ma come fine . El perche se couto ad Adamo conueneuole, non baurebbe egli peccato à de na (poi che defiderandolo peccò ) che foffe fopra quello , che d lui; o fopra la fua mifura . La onde è imposibile, che cotal e altro , cbe fuperbia , cbe è quanto dire,difordinato appeti**to** lenza, la quale è il fine di tutti i peccan che fi commettono in enatamente qual si voglia bene temporale . Non si cercando orale gran fatto per altro , che per acquistarfi col mezzo di mmaginata perfettione fingulare, she eccellenza fi chiama. , che Adamo defiderò,fù la propria eccellenza, la quale egli uere ottenere. se e' fosse diuentato (fecondo che se gli promet-) fimile à Dio. Ma perche si puo essentimile à Dio in più mo è dimostrato + come era egli stato da Dio creato à simiglianne di lui , poi che non fi potendo hauere defiderio , fe non di î bà, è impoßibile,che Adamo defideraffe quella fimiglianza già bauea , fia bene , che andiamo corcando qual fimiglianz**a** lla, che fuor della fua mifurazor fopra quello,che à lui fi con o defiderd. Et perche niuno appetito può defiderare alcuna uanto e buona veramente , o par buona , & Iddio è la pienez i , fenza mifura di'alcun male , bifogna dire, che Adamo de er fimile à Dio , defiderò di bauer qualche bene, che egli non hauea Iddio . Et perche , per quel che à questo proposito si no due forti di fimiglianza , l'una detta di vguzglianza , per e è del tutto pari , & agguaglia quello,cui effo è fimile. Dicia lerio di tal fimiglianza,non potè cadere,non pure in Adamo, ero accora. Perche defiderando ciò,haurebbe defiderato di ef-, che era Iddio , quanto all'offere sostantiale; cosa, che non sa cadere , le infieme Adamo non folle mancato di ellere quel-. Il che è impossibile, che Adamo desiderasse , essendo contra naturale, che si desideri la distruttione del proprio esfere. naturalmente tutte le cose desiderano, che il loro effere si co orte di simiglianza è quella della smitatione, laquale confifie ź11

224

in qualche forma accidentale, senza mutatione alcuna dell'effere j Et tal simiglianza pote ben essere desiderata. & dall'Angelo, & d inquanto restandosi ciascuno di esi quel, che era sostantialmente, rare, che si gli aggiungesse qualche altra perfettione, & qualche che effo non bauea, & hauea Iddio ; & in quefto effere simile à l Dio, per quel che si appartiene à questo proposito ; si possono con beni, l'effere, il fapere, o il potere. Inquanto all'effere naturali gelo,ne l'huomo pote defiderare la fimiglianza di Dio ; perche gi loro l'haues, effendo ciafcuno di loro fatto ad imagine di Dio. 1 fecondo bene, che il sapere, l'Angelo, che fù creato da Dio sa non defiderò la fimiglianza di Dio in tal maniera ; perche già l'l Adamo, cui, se bene Iddio hauea data la cognitione di tutte le co E di molte sopranaturali ancora per fede ( come si è detto ) nond to alle naturali, hanca Iddio ciò donato alla perfona di lui senza c uesse passare ne figlinoli, & ne posteri suoi. Et quanto alle sopran gli hauea Iddio data contezza di molte, ma di molte altre data n uea, ond'era di effe del tutto al buio, & pur bifognaua, fe non all'h meno in processo di tempo, ne hauesse luce, or non la potea hauere naturalmente, ma era necessario, che aspettasse di essenne istrutt fopranaturale, che da Dio solo vemire gli potea. Volse egli ada fimile à Dio. Inquanto bebbe voglia di saper tanto, che si com lume proprio della sua natura regge , & gouerna bene ogni cosa mo desiderò per virtù del proprio lume naturale senz'altro ainto neffe à venir d'altronde, conoscere il bene, che banea da fare, g bauea da fuggire, & mediante tal cognitione, o cotal lume effer gere, or à gouernar se per sc steffo, fuggendo l'uno, or seguendo questo è quello, che secondo i Dottori, che io segno, Adamo intese re de gl'occhi, & per la scienza del bene, & del male, & per la za di Dio, che gli fù dal Diauolo promessa.Inquanto al serzo ben confidera in Dio, che è il potere ; il quale rifguarda la operatione l'Angelo, ne l'huomo mentre erano in via, haueano ancor possan durre, or di fare quella suprema, or pfetta operatione, nella quale tima beatitudine ; l'uno, & l'altro di loro defiderò di effere fimile à to si come Iddio per natural posanza, & virti, vedendo se fle Steffo zodendo opera quello, onde è egli effentialmente beato . Co sarono di potere per virtù naturale, & non per uirtù , che haues ro sopranaturalmete da Dio , operare quello, in che era posta la la or perfetta beatitudine. Nel quale appetito, perche tal bene de loro,era del tutto sopra la lor misura,non si couenendo ad altro , c lo, la eccellenza di operare per propria virtà , & per natura que

## LIBROTERZO

to furono fuperbi troppo, er troppo ingordi della propria ce la fu il principal mouimento, che avanți à tutti gl'altri nac-Adamo; fi come prima era nato in quel di Lucifero . Es che mo apparifice, perche fu defiderio, che la parte ragionenole il quale ananti à sutte le altre cose , si desidera 'sempre :: Et nimento fu (p confeguète) quello nel quale la parte superio ribellarís da Dio , defiderando di poter naturalmese, & per natural lume. I ainto divino, ottenere il fuo fine. L'altro, mo fn il defiderio,cbe Adamo bebbe di conofcere per sua namieua da fare, or il male, che banena da fue gire, rientra , or è. essan questo, ne altra differenza vi bàse nousche questo. lo paresche più tosto rifeuardi le cofe , che fi defiderano per io,poi che Adamo bebbe di mangiakadi quel pomo,nacque, primo, che fù il defiderio di effere fimile à Dio(come fi è det. non defiderd egli quel pomo principalmente per metterfe er sodisfare al gusto con la sucuità di tal cibo,ma per. acqui di effo la fimiglianza di Dio,la quale egli prima , & princi. d . Ma fubitosche e' con la parte fuperiore fi panti dall'ordieffer fog gesto à Die, dy volle per propria possanza, dy vir isin consscere il benes of il male, stin poter fare la perfertione fenza il sopranaturale divino aistomel medesino pun, e fi partikono dall'ordine, che haucano di effer foggette; er. eragionenolis of fenza afpestare, the da loro fi comandafi gustare quella soomisà, & empire il corpo di quel cibo & à. ngadole, I inuogliandole, vi maffere le parti ragionenali, re al pescato della gola; rid à à svoleta corra il dinino preset. el povio, or a comandate alle potenze inferiori. O alle memcio effaguiffere. Il che effe fatamincontanente.Et in quemmettere di un sol peacato di disubidienza concorseno in auimenti di altri peccati, che Atimamente lo partorirono.

no di Adamo fu fecondo alcune confiderationi, esche mai fifacelle da altrinuomo, se più di quel neora presente altrinuomo Cap. XII.

Anale ( some dimostrato babbiento ), sadde Adamo, fuil s e mai fosse commesso in terra, non quanto alla sua spetie, la quale non fi di sorte, che molti non se ne siano fatti da assis Percincha il desiderare di assimigliarste dio, un poco il seprenditural dinin ainto conoscere il bene. 5 il male.

LLL

Digitized by GOOg

## DELL'RISTOREA DECCHVOMO

😸 far la fna perfettifimt operations, fi como fà Eddio, no fi puo wan foffe percune di grafuperbia Nondimeno, perche principali Mutione de Adams non firdi torre à Die denne fue perfettione, gere perfections af estellonion fuil fao pecasta de cost gran fuper menorme, che molea più non fia il bestenniane Iddeo. Perciodi fammia insende ( per quanto è in lui ) dilemare à Dio qualcho per quelle, che vali ha, onero di importi qualche imporfessione, che Et di maggios faporbia è ancore il negarlo.Percische chi lo niego to din hai) teglie via Iddio, & fa che egli non fia. Ma la granezza sutti gli altri, che fi ferono da qual fi veglia altro buome mei het to di Adamo, nacque prima delle conditioni delle natura bono flato, per lequali bruendo la gratia de la original giustisia, era il bene ordinato, che niuna cofa hancu dentra di fe, che gli poteffe e ne, o oceasione di pecaso, suor che la propria fua volontà. Et ciò in lui la parte fenfitiua non potra per alcun modo muonersi cont nenole ; & haragionenole era diritta quanto effer poffa il più, o ma fotto Iddia . Quello , che di verun'altre buomo, che fia pofei percato, mai più non aucune. Comiofia , che effendafi difordinat nofra narma, supische dipostranno fallino, bebberg dentro di fesh le occasioni del fallo, 3 della mina laro. Fu grano ancora più dite che fi ferono in qual fi voglin compo, per la grundifimatifapiene Adamo , quanto allo cofe naturale , piu che foffe mai in vorus al Per laquale, non fi facendo ( come Socrate dicea, & d in qualche alcun peccato, she non procedu da qualche ignoranza ; nume b mai pin dilui, che intedentifine fù, facultà di difenderfe del pece sifsimo finalmente per lo nocimento, er per la dmino, che porto d nore humano : Denal na simont of fo ben fegui faora di fun intensi fere nondimeno de hu antineduta, o fcbifato ; o fu fença dubie di quanti mai feguirono, & feguiranno da tutti glaliri peeratisel no, o fi faranno da qual fi voglia buomo, fino alla fine del mondo che da quello è in qualche modo proceduto tutto il male di colpa, che da tutti gli buomini fa faceffo à fi patifie, fi farà di patira mai ra, & fotto nel purgerorio nel timbo, & nello inferno . the fe bene dare à éredere dal Perpente, che Iddio baueua loro pes inuidia ge diuentassero simili à se, vietato quel pomo, y in questa maniera p la feile, or nel cuor fuo bestemmio, credendo di Dio, or pomendo i dia, che non ui è. Et auenga, che il falire in così gran fuperbia, or f come fù il volere contra la volontà di Dio, dinentare à Dio fimili pescato più grane, che quello di Adamo . Ilquale non offendo fa in cio dal fer pentesnon credetteschoin Dio faffe innidition con n 1.1

## CONGILLE RODER SCR. Z. D. CONC.

lemmidene, fil profoniticafo in voler contra il voler di Diomf folatione de liders di effer sale por se fleffe, & per propria na, quale fi è datto, ig quale per liberalità di Dia, ig per gra non foffe, Stato farebbe. Et tomo che Eus falliffe più grant ce Adamo, stiandio inquanto non folamente pered effa, mu ny lo induffe il peccaro, como face. Di andimono confidera-Tendo knowo, tradimazgior wirth ordi più perfettione, che non il pescato della donna ena quello dell'bnomo difor mana, o ficprincipio, o occasione, o in qualche mode l male di colpusto di penasche è poi segnito, èr seguità somishifogna dire, che il peccaso di las fu più grane, che quelon il fallo di Ena, ma quello di Adamo fia fiato cagione del nella natura bumana, fsdimo fira . Percioche concorrende matione dell'huomo, come patiente, di non come agente fit. para la materia, che altro non èsche la corporal faftanza, la un modo capace, à partecipe di peccato che è fempre tutto baneffepes cato, rimanendo fi inn ocense Adamo ; ne il pesesche in lei del percato segnito fosse farebbe passato in nois fcia di lei. Ma perche il peccato, & il difordine , che indi fetione della gratia, en della giuftitia originale.fi ritruoua nel ple la quale se bene, perche si eria, or fi in fonde immediatafi può dire, che passi nella prole per virtà del paterno feali di Adamo da Adamo l'baneffero; nondimeno perebe il l quale è la virtit formatrice.cui si appartiene di indurre la ia.induce nell'human corpo,se non l'anima ragionenale, al nest l'assezza i ricener e l'anima ragionenole ; bifognadi en di Ena;ma di Adamo infreme col difordine , che da coia flato dal seme sno trasportato in tutti, che da lui siamo. edefimo farebbe annennto ancora fe ben pessado l'buomo, nafa innocente . Hanendo adunque la colpa di Adamo for. recato à tutto il genere bumano lo incomparabil danno 45. letto babbiamo; apparisce che il peccato dell'huomo seconatione fù incoparabilmète maggiore di quella della donna.

dell'Anima, & del corpo, ne quali per lo primo i o incorfe Adamo. CAP. XIII.

xa, che veggiamo con che pene Iddio puniffe la grandezza eccato . Ec come che paia effere flato gran rigore , che per li yn' hueno, folo, foffero fottapofii alla necefsità di douen: L L L 2 menar

226

8 - :

menar la vita frà molte pene . O molti trauagli , O finalmente à d rire tutti gli huomini.che mai furono, fono, 19 faranno. Nondimen serto è, che in tutte le opere di Dio se ritronano sempre, & la giust mifericordia, o più principalmente la mifericordia, che la giustitia, le opere della misericordia vanno sempre inanzi, et si presuppongo le della ginstitia, non babbiamo à dubiture, che le pene da Dis imp primo peccato corrisposero loggiermente alla grandezza diesso minori di quello, che à così gran fallo fi conveniva. Es che così fia, fi Alla giufitia (i conuiene d cofi vediamo offernarfi in ogni luogo, siene; che à chi si vsurpa lo altrui, in pena sia tolto il suo. Et di qui a le leggi non si contentano, che chi per furto, d per rapina hà mal to cofa, riftituisca solamente la cosa tolta, ma glie lo fanno rendere à c sal volta in più doppi, & peffo ancora lo punifcono nella perfona, M.Hora Iddio creando Adamo gli diede due forti di benil come fi na di quelli, cb'egli volse, cbe fossero propri della natura bumana. lei. Perciosbe Iddio facendo l'husmo fecondo sbe nella dimna me fua merabontà. E liberalità bauca determinato ab eterno di voler nea debito con fe steffo prima, or poi che bauea così determinato, ancora, di doner durgli tutte quelle cose, che sono necessarie à cos d confernare la natura bumana. Qua fono l'anima ragionenole potenze,il corpo con li fuoi membri, il luogo, one poteffe connen babitare, onde trarreil ribo, or l'altre cose, di che hauea bisogne nita.Et queste cose unte sono da noi chiamate beni naturali, persh pri, di lei , es à lei debiti ( secondo che bo detto ) si connengono natura. L'altra forte de beni dati ad Adamo, furono la gratia, la ginale, le viriù infufe, or gl'altri doni gratiofi, or insieme il par , Bre, che era luogo, one poteo bauere flanzs, & onde potea warre nenenole allo flato, nelquale era egli posto per gratia. Et questi b furono aggiunte oftre alli naturali, perche non dependenano di della natura , non erano stati dati da Dio all'buomo per debito , c banesse , potendo la natura humana stare, o conservarsi senza e erano proprij dilei, come quei primi, ma vsaua l'huomo di esi tà di Dio, che glie le banea ben dati fi, ma con conditione, che perdere incontanente, che lo disubedisse. Et era l'huomo con D si heni, quasi come è la Luma col Sole, quanto al home, she ella ue . Percioche fo come cotal lame, perche non è proprio della L l'hà ella per se stessa, ma per beneficio del Sole, da cui le vien punto le dura, quanto stà ella volta verso il Sole, & lo perde si gli volge le spalle. Così ancora banca l'huomo da Dio riccuut siofs, per goderfeli tanto à punto quanto flana in obidienza, & EIBRO TERZOLIT 127

to rivolto ver so Iddio. Havendo adunque Adamo date 🗰 lifubiditolo,in arrogandofi di voler mangiare contra la voel pomo , che era vn bene , che non gl'era stato dato , anzi g che per questo non era suo . Et oltre à ciò essendo dineno,che bauea baunto ardimento di volere effere fimile à Dio; nza, che à lui non si conueniua, & per questo banendo voaltrui, potea Iddio ginstamente torli di que'beni,cbe gli era be fossero suoi per natura , iquali noi chiamiamo doni natuto cio rallentando per mifericordia il rigore della ginfiitia ; nenomarlo in alcuno de beni della natura , ma dandoli pend be banea meritata, si contento di torgli solamente quelli . i per gratia ; anzi per meglio dire , non glie le tolse, ma lae medefimo fe ne priuasse. Percioche Iddio nello infondecome il Sole. Ilquale per se, fin che è sopra la terra, none mare qualunque cofa è disposta à ricenere il lume suo i Mæ on volgerglile spalle, come fa la Luna, è con ferrarglita fivolta facciamo noi, qualche soggetto non sia disposto ad fi come il difetto delle senebre, che indi nasce, non proceciofia che non ritira egli i snoi raggi, ma gli stonde sopra li rifiuta, così il mancamento della gratia non procede da colla di fargerla fopra initi, che di ricenerla non ricufao è in noi ; che accecati dal difordinato amore di noi flessi e treature, si scassiamo volontariamente dal Creatore, en e spalle, et gli ferriamo la finestra. Adamo adunque su quel ido la groffe nunola della superbia 🕑 della difubidienza, 💇 tro da Diosilquale con la luce sua produces in esso lo splenor delle original giussitia , fù cagione à se flesso di rimane vino di tutti quei doni, & di quei beni, che egli baues grav ricenuti, medianti iquali era stata in lui drizzata, & ordö atura, laquale per se, & senza i beni sopranaturali. bifu-Storta, & difordinata. Percioche quanto all'anima , non e sensitive per natura del tutto sottoposte alle ragionenoli, te al lor piacere, ilquale spesso dispiace alla ragione or pernagli, or delle fatiche, lequali la parte ragionenole à qualche. elegge, bisognana, che intra loro naturalmente molte vol lia, & guerra. Di che seguia necessariamente, che la pare unma ragioneuole non folamente non bauesse per se post re, & dî amar Iddio, come beatifico oggetto; ilche à lei . lella natura è del tutto impoßibile , ma che impedita dal 📬 inferiori, non potesse ne anche per via naturale se non, in molto

Digitized by

in molta sempo, con molta fasica, & con pericolo di molti erforia Dio quelle cofe che da noi col tume della natura mediante la cogn le creasure, sapofono di lui sapere. Et inquanto non lo posea con non gli posesse, per elettione di libero arbitrio esser soggetta, to a era la natura bumana. senza i sopranaturali doni, disordinata etia te el corpo,naso ad effer servo dell'anima . Percioche effendo egli di cose contrario, 17 per questo nasuralmente voligato alla morie, so à molse infermità, farebbe flate impedito fi, che non baurebbe piutamente feruirle . Iddio nondimeno , il quale e fapra ogni natu ficio della original giustitia, che diede all'huomo , tird à se per cog per amor naturale, & fi fece foggette, di volontaria foggettione, gionenoli dell'anima, o per cognitione, o per amor soprananna foggette, o tird à sa col beneficio della gratia. Et mentre la buma mpidina à lui, ordind, che non poteffero à lei per alcun modo le p ne effere constrarie , difubidire , & diede all'anima virti di poter reil terpo impassibile. o immortale, non ostanse la constarietà d Esdi che è composto. Di maniera che Senza impedimento, & fe foffe sid mai da alcuna cofa viezato , posea l'anima fernir fi del cor & à suo piacere. Essendosi adunque l'buomo volontariamente pl his fus da Bio ribellato . or bauendolo difubidito, or per confegi do intra feits il naggio, che da Dio venendoli la riempina digrati dido lo facenas posto il grafo muro del peccato, resto egli prino di re della gratia of della giuftitia originale of di tutti gl'aleri doni. pranaturali,obe banena seco addosti la gratia . Onde quasi como rompono gli argini di vn gran fume. Er che le acque la ciate nella lalor natura, ofcendo inondano 15 metteno in difordine oun qu fertilisimi, o i poco quanti felicisimi campi, abe vicini lor fana, fi per la difubidienza gli argini de doni so praneturali, che seneu cio la humana natura, ruppe ella & mile in difordine, & volto fo se le parti dell'buomo. Percioche chi deuena vhidire, che era la p ma bebbe ardire di voler comandare , 17 la ragione , cui di coman partenea,non effendo piu in officio con Dio , & per questo inuilit in vn certo modo ad ubidire essa, & à seruire alle voglie di chi de fer serna ; & il corpo à sentire gli incommodi , che nascono dalla che è intra le qualità contrarie de i quattro humori, che lo comp à non poter sermire molte volte all'anima parte per debolezza, c ne de membri nati ad vbidirla,quali sono le mani, i piedi, d gli a bito fogliono muouersi quando ella comanda , & parse , perche naturalmente atti à ricevere i comandamenti di lei , fanno molte il contrario di quello, che ella vorrebbe,come è il cuore, che è isti lo stomaco, or gli altri membri, che seruono, or sono istrue vegetatiue, delle quali non ve ne ba ueruna, cui possi re, or finalmenee da quell'hora, che l'huomo pecco, commlebe modo à morire. Percioche essendo stato cacciaro del questo non posendo l'humido radicale, che per la imperseiche dal cibo prende, diuenta ognè di più imperseito, or più più nella sua prima persettione, or purità, come con manella vita, habbiamo detto, che e potes fare in quel luogo, co iarsi, or infeme irremediabilmente in qualche modo à corprire di quella corruttione, or di quella morte, la qualit in sito che stamo nati, or finalmete all'hora si termina, ebe dal parte.

nealtre pene date à i primi Auominiper la loro colpa. CAP. XIIII.

alla perdita de gratiosi doni, da quali dependea la integrit? ta natura fegui neceffariamete, ch'all buomo in pena del fal forhaneffero à soprauenire molti affanni, Mincommodie I fi famentione nella ferittura. Et tragit altri vie, che fi dife, come di luogo non più diteuole à lui , & del quale non o. Percioche douendo quel corpo boggimai effer fottopofte ali,non staua più bene in quel luogo, oue luogo hauer no po it, & la vitais erano pronti i remedy contra i mali, The gli non vi poteffe più ritornare, fu quiui in fu la entrata, po m Angelo Cherubino, che rotaua Vna fada di fiamma. La i dostori allegoricamete intesero, che fosse la zona torrida; toro spinione )intra il paradifo, onde il primo buomo fu difa parte del mondo babitata da noi , in cui Adamo in quek La qual zona,e[[endo(come eßi credettero)del tutto inace] ni,per gli ardentifimi caldi, che il Sole perpendicolarmente erano lafeiuffe, che alcuno potesse indi passare per andarui; staffe l'entratu. Et flimarono, che Mofe in raccontare cio, di pada fi giraua, per dinotare il mouimento circolare del Soles to di cotal zona . Es che facesse mensione dell'Angelo, per i questo del Sole, come gli altri mouimenti de corpi celesti fi di Angeli, che gli girano. Ma ciò fu detto da quei dottifimi; pinione, che feguendo il commune errore, fi puo dire di tut ebberosche quella parte del mondosche zona torrida e da lp la fono la equinomiale, per gli finifurati caldi non poresse es ∫erc per

fere per alcun modo praticata da gli huomini . Il che si è ne'tem tronato effer falfo . Conciofia che i Portughefi namigando fono a ogni di arrivano, og paffano per que'lu og bi, i quali essi chiamaroi vida, o banno scoperto, che ini ( tutto che grandissimi vi siano i babita ancora.Fù oltre à ciò dato ad Adamo in pena, che rifguar prima la sterilità della terra, quanto à frutti conuenenoli all'huma so, iquali ella non produce per se, o senza essere coltinata da gli non in picciolisima parte, 15 apresso la fertilità quanto alle spine piante poco convenienti all'uso bumano, le quali dalla terra per in gran copia, danno peffo gran nois all'buomo. El finalmente s flo, che egli banesse à guadagnarsi il pane col suo sudore . Et com finao, che mangiano il pane, & non sudano per guadagnarlo, che egli non fia con l'humano sudore guadagnato . Et se bene mo rano la terra,non è per ciò,che i medefimi pon fi affattebino, er a no in altri modi . Esfendo proprio à gli buomini, di pascere alle fa cessario alla vninersità de gli buomini, che vi siano non solamete goltors, ma de foldati, de Giureconfulti, di quei che amminificano ea. & de gli artefici di ogni forte, i quali tutti faticano . Et parim alla donna guanto al corpo alcune pene affegnate. Es prima che fe portare i figliuoli con molti guai, & con dolore partorirli. Et a son poche siano le donne, che non facendo figliuoli, pare, che noi so alle dette due pene, sostengono elle nondimeno dell'altre,che p & auanzano queste. Et in mancamento di ogni altra, la sterilità che banno marico, per se stessa è più grane pena, che non sono le te . Le fu finalmente dato il denere effere soggetta all'huamo . Ve il Signore, che ella con questo sodisfacesse in parte all'offesa, er a toli persuadendolo à mangiare di quel pomo . Et quanto all'anis ambidue in pena, che conosciuta la ribellione della carne contra la li difdiceuoli mouimenti, che ( no volendo e fsi)nelle pròprie los m to feguire, fentirono cofi gra doglia . O restarono tanto confufi gnandofi di se stessi, per celare quegli indegnissimi atti cucirono t alcune foglie di fico, or se le cinsero, ricoprendo con este m questa vergogna. Et apresso per modo di irania fulora da Dio rimprau fi essi voluto importunamente à lui rassimigliare. Dicendo, ecco o è dinennto quasi vno di noi . Nelle quali parole volle Iddio amm ro, o i posteri, che di loro nascere doueano, per li quali fù scrit questa bistoria, che farebbono il lor pro, à star seco in officio, et in dieti, & cbe facendo al rimenti , internery ebbe loro come era inte Adamo, che non solo non fece alcun profitto, ma fi ananzo in s widienza, di molti affanni, or di molti mali. Conciofia, che in luo

## LIBRO TERZO.

uglianza di Dio,gli era Stata grandemente fcemata quella, . Et era per ciò anzi che d Dio, dinennto fimile à bruti ani-

229

a il Signore caftigare i primi nofiri parenti quato all'ani loro la morte, cui fi erano contrafacendo al suo comman , & dir loro, che (i come erano stati da lui fatti di fango, e vilisfima polnere di terra mifta con acqua; cofi ancora in tornar doneano. Et finalmente percioche per ragione di o in bastaglia deue effer serno,& preda di chi lo vince , fuima, or quanto al corpo dati in qualche modo in potere **anto puote eglisfe da Dio non gli è vietato,tentare dy com** I dar trauaglio, T tormento al corpo. Come molte uolte fi li coloro i quali apprende, & ne quali babita ; che da noi fi i . Ma perche il Dianolo resto vincitore in quella battaglia per inganno, & con la menzogna,non gli furono da Dio n affoluta balia,ma limitata, or ristretta . Percioche fe ben be da gli infernali nostri nemici quafi di continuo fiamo ten i,non lascia però che quei di noi,che virilmente combatto o ainto di lui ricorrono,fiano tentati fopra le forze. Senza r alcun modo il Diauolo con tutta la possanza , che egli bà, ta pure quanto e' fà ) porre l'huomo in affoluta necesità di son poffa egli permettendolo Iddio indurre gli buomini fen e refistenza,ad atti di peccato.Percioche no hauendo l'huo ct per se, altre armi da refistere alle tentationi del Diauolo, potendo il Diauolo, se Iddio non glie le vieta impedire del gione, mouendo à suo piacere le passioni del sensitivo appe ndo la fantasia, come fi vede, che molte volte fà ne gli spiri che senza che possano far risistenza, può indurre gli huomi Iddio , & ad occidere gli altri buomini, & fe stefsi ancora, i di peccato . Ma tali atti in coloro, che banno la ragione ono peccati,ne à peccati s'imputano per alcun modo . Non oglia atto, se bene è di peccato, esser peccato, se non procede .Di maniera che no si può dire, che Iddio in pena del peccapersuasione del Diauolo commesso , babbia in libero potere tto l'huomo; ma che habbia voluto che l'huomo (mentre lebba , senza che possa per se liberarsene, viuerc sempre in esser bersaglio delle insidie, & de gli assalti del Diauolo. ouere effere l'huomo dal Demonio combattuto , & tentato che questo potea il Demonio fare ( come fece ) prima che .Ma la poffanza,che egli vincendolo guadagnò fopra l'huo tentare, & combattere anco per entro, valédofi, & feruédofi àfine Ммм

à fine di c pugnar la rocca del libero arbitrio humano, delle cofe, a bà in se steffo, & che sono parti di lui Percioche può il Dianolo l re, & muone ogni di la imaginatina, lo appetito sensitino, or t virtà simili. & tutti gli bumori, & membri noftri interiori conti me gli piace, se Dio non glie le vieta. Quello, che ananti il prin far non potea. Conciosia, che per wirtu della giustitia originale, l'buomo con la parte ragionenole soggetto a Dio, niuna delle pa potea nè per se, nè per mouimento, & opera di Demonij in alcu noia alle ragioneuoli, nè il corpo all'anima . Di maniera, che il D ra con effo noi simile ad vn crudelisimo ladrone, che per frode bata vna Città , il legittimo signore della quale, non gli essendo tro, se ne stia ritirato dentro la rocca, doue di continuo sia com medefimo ladrone, che per espugnarlo si serua non solamente de prie, ma di tutte le cofe da lui ritrouate dentro alla Città rubata Cittadini di essa contra il proprio, & legitimo loro signore. Ma fimo Iddio, accioche i primi nostri parenti in tante perdite, & in non disperassero della misericordia di lui, non manco di consolar loro conoscere, che per tutto, che fossero peccatori, non volea e di tenere cura, o di dare ordine con la diuina sua prouidentia all l'anime, 5 de corpi loro . Es per ciò come che poco auanti lo ha so, vedendo che per ricoprire la oscenità delle membra, le qua volere dell'anima, da cui ribellato fi era il corpo, faceano brutti, uoli mouimenti, & che per difendersi dalla ingiuria dell'aere assa perata nel luogo, in cui fcacciandoli dal paradifo, gli mandaua in fogno molto ne baucano, fabricati duo pelliccioni ne fece lor doi logli ancora , perche disse aperto , che la Donna , ouero ( come dono ) il seme della Donna haurebbe schiacciato, & rotto il cap te, onde era venuto loro ogni male. Delle quai parole potero nere molto conforto, non folo per la speranza che si dana loro , s me douesse vendicare la offesa, & la ingiuria, che dal Serpente h ceuuta. Ma ancora perche secondo che molti intendono, fu in q primieramente da Dio promesso, che egli haurebbe mandato il s Il qual nato di donna baurebbe vinto il Diauolo, & liberato dalla tirannia, & dalla seruitù, sotto la quale il Diau

> lo premea, & riftoratolo delle perdite, & de' danni ne' quali era incorfo per efferfi lastiato da lui vincere, & far prigione.

o piaghe, di che Adamo rimafe ferito, nelle quattre i potenze dell'anima, per lo primo peccato, & della fcemata inclinatione al bene.

CAP. XV.

unima bumana, (secodo che al fuo luogo si disse) impa le altre tenze principali , nellequali come in soggetto possono bauer attro principali virtù, che cardinali si chiamano. Queste so g la volontà , potenze ragioneuoli, g la concupiscibile , g ze sensitiue, lequali se ben mancano per se di ragione, sono itte à potere volire i comandamenti, 69 à lasciarsi gouernare ello intelletto puo hauer luogo la prudenza do nella volontà. onsupifcibile può della temperanza effer log getto, & la ira-: ezza. Lueste quattro potenze nello stato della innocenza a , & dalla giufhtia originale mediante le dette virtù, che di ordinate salmente, che le due prime stauano perfettamente a di Dio , & l'vltime perfettamente sotto la vbidienza delle. interuiene à chi fuor di sua opinione è assalito da suoi nemir lo improuiso assalto mezzo stordito, or smagato, poco si ac e, che egli combattendo riceue, se non dopò che partita la fe gli acquetano . Adamo non fabito ch'egli fù dal ferpenbbe sutto il male,che bauea , ma pian piano per gli effessi si oltre quel, che credea, ricennte nelle dette quattro potenze 7 mortal ferite, Percioche fi ritrouò di hauere nello intellet gnoranza, & nella volomà quella della malitia,& di effere. debolezza, & da infermità nello irasceuole, & da sfrenata ello appetito concupiscenole. Per lequali quattro piagbe o l'ordine , che dalla gratia, & dalla giustitia originale,metù infuse, si era sopranaturalmente aggiunto alle inclinatio attro potenze hano naturalmente à gli oggetti lor propry. to alle due ragioneuoli,il vero, & il bene, & quanto alle due' ole, o il difficile. Per loquale ordine aggiunt spotea l'buo hsenza alcuna sua fatica contenere le dette potenze in guiationi,che banno à gli oggetti loro,no haurebbono mai fat a fottratte infième con la gratia , 🕁 con la original giustile dette virta, fu per conseguente il detto ordine soprananto sottratto ancora . Et così le dette quattro potenze si re natura loro. Laquale quato allo intelletto, che non può fa ratione fenza lo anuo de sensi interiori, le cui virtù sono Ммм legate .

## of: DELL'HISTORIA DELL'HROMO

legate à gli organi corporali , è cofi fatta , che effendo i detti org suguali, or molte volte mal temperate complessioni de corpi, s molti accidenti de infermità, & di debolezza, aniene de pochi concorrano le qualità necessariamente vicercate, à fare glibuom ti.Quali sono l'essere di gran memoria, intendente, docile, perspic discorso, prouido, circunspetto, cauto, ricco di partiti, & di buo Et di quei pochi ancora,ne quali concorrono le dette qualità, la n se spauentata dalle fatichesche è necessario di sostenere per acqui sperienza, & con lo studio la notitia delle cose passate , & per int le presensi , ad effetto di poter poi per queste, & per quelle far gi future , come si ricerca ne gli huomini prudenti , più tosto si elegg rozza, che con tanti trauagli diuentare scaltrita, & sania. Ond dire, che la inclinatione, che naturalmente bà lo intelletto al ver rita della ignoranza , che bebbe nel primo peccato è restata impe fa,che pochi sono, che siano veramente prudenti. Et parimente come che babbia naturale inclinatione al bene , altro no ama, ne proprij commodi, che molte volte fono vero male. Ciò auniene po selletto, che è l'occhio suo non sempre sà il suo officio, anzi bene s da sensi, & dalle sinistre apprensioni, approua per bene quello, Et auniene ancora, per che lo appetito sensitino co l'impeto delle s non folamente manda come vna nebbia ne gli occhi dello intelle fo fa all'islessa volontà vna mezza forza, se ben vera, & intera le per alcun modo non può già mai, ouero lusingandola la induc seco dietro à quello, che egli segue, che le più volte è bene appare vero. Et spesso la volontà(& questo è assai peggio ancora) non d suiata dall'altre potenze, ma da i cattini habiti suoi, et dal disord proprio,ciò fs p se steffa Onde auiene,ch'ella è ingiusta, or malua dere il debito ne à Dio, ne à gli buomini, c così la inclinatione, c naturalmëte al bene, p la ferita della malitta è grandemente impe nasce, che in luogo di appigliarsi al bene si inuaghisce del male, maschera del bene se le appresenta. Ne la inclinatione, che natur la irasceuole à quel che e difficile, per la riceuuta ferita della infer la debolezza fàmolto l'officio suo . Percioche essendo alle par poco vbidiente, non va forsemente verso le fatico se imprese, or uagli, che sono il suo naturale oggetto; ma vile, 15 codarda v adagia, of fista in ripofo. Et similmente la naturale inclination la consupiscenole poteza al piacere per la riccunta piaga della sfi cupiscenza è molto degenerata. Percioche non contenta del ter virtuofo diletto propostole dalla ragione , segue straboccbeuolm che al senso è più à grado. Anzi le più volte innoglia la ragion

### LIBRO TERZIOLITA 131

ntimento, & a voler seco quello, che ella disordinatamente ome che la inclinatione, laquale bà il ragioneuole appetito l bene,non facesse per lo primo peccato,quanto à descendents a perdita, che dell'ordine sopranaturalmente aggiuntole dalitia, & dalla gratia, & nel resto ne puri termini della sua nafe; viene ella nondimeno in ciafcuno di noi,da falli , che alla mo di continuo indebolita, 5 scemata. Si che quanti più tanto dinenta in lui la inclinatione, che egli hà al bene men dalla parte della radice di effa inclinatione , che è la isteffa no e natura, laqual non vien meno, nè mai per qual (i vogliz ccato , ò di altro punto (i scema . Ma il mancamento di tale alla parte dell'atto virtuofo, verfo ilquale và la detta inclisuo termino, o fine . Et questo auniene, perche ogni atto, che i lo fà,difpositione à fare altri atti simili. Onde quanti più peo mmette, tanto cresce, & fi ananza in lui la dispositione d com r altri peccati fimili . Laquale non effendo altro, che difpofi ecessario, che quanto questa cresce, altrettanto la contraria la naturale inclinatione, che fibit al bene, vegna manco, Cr. rcbe mentre fiamo in questa vita, si come potiamo noi semà fatti & vecchi, aggiungerne, & farne altri nuom infiniti, & e accrescere in infinito la dispositione, che babbiame per esi ncora la inclinatione, che habbiamo al bene può in infinito me nare, senza che ella venga per ciò manco del tutto mai . Ilche a radice , onde cotale inclinatione procede,che è la istessa rara dell'anima incorruttibile, da cui babbiamo l'operare con ra che ne anco dopo la morte, ne gli steßi dannati, chedi conti-10 nello inferno, non puo questa naturale inclinatione al bene e estinguer fi del tutto mai. Percioche, fe altrimente fosse, non ( come banno ) il rimorfo della conscienza, og il verme , cbe onsums sempre, or gia mai non muore.

pene del danno, & del fenfo, alle quali fi obligò o per lo primo peccato. CAP. XVI.

di colmare le culamità, 47 le miferie del nostro primo padre, o dopò tăte altre,agginnte due pene ancora più graui, 57 mag uante se ne sono dette . L'una fù,che estendosi per lo peccato , che altro che carità non era, per loquale si trouaua l'huomo citia, co Dio,et no essendo possibile,che da altra mano,che da quella

Digitized by

э0с

enella di Dio , da cui folo procede cosal legame , fi rannodaffe, a Adamo (perduta che hebbe quanto à se inreparabilmente la s carità) rimase obligato à douer trarre il rimanente de gli anni grasia, & in ira di Dio, sino che gli duraua la vita in questo m deuer nell'altro dopò la morte effer priuo in eterno della visione o quale è la intera, & perfetta beamtudine bumana. Et questa è la detta del danno, & risponde à quella cosa, che chiamano auuersio porta feco il peccato, & non è altro, che quel ponere Iddio in no c volgerglile (palle, che il peccatore fà sempre, che si risolue di con la divina legge, 13 di fare il peccato. Il che senza il disprezzo, 13 & del legislatore effer non puote . L'altra delle due pene, che per miseria ad Adamo si aggiunsero, six, che rimase obligato ad and inferno,per effer quini elernamente punito dal fuoco, & dall'al ordinate in quel luogo à tormétare quelle infelici, or mal nate an as freno: of troppo difordinatamente amarono il ben creatoro di na del seuso . La quale si dà à dannatisnon perche sprezzarono i ma perche troppo prezzarono le creature, & con tutto lo affett ad amarle senza modo, or isfrenatamente . Et queste due pene de del senso non furono date in fatti, ad Adamo, ma resto egli oblig le sostenere, & l'baurebbe in fatti, & da douero sostenute dopo egli non fosse stato da Dio riguardato con l'occhio della clemeza ta all'hora che (fi come communemente fittene) di nuovo gli infu La quale Iddio gli diede non come prima, ne pche ella hauesse a ne à tutti, che di lui nascer doucano, ma come dono dato no alla n la sola persona di lui . Et inquanto fu ella operante indusse quell' tirs del fallo commesso, or della divina offesano la giustifico ricon le, or rimaritandola a Dio vn'altra volta, con mouo vincolo di amicitia, & cofi venne à caffarsi del tutto l'obligo, che egli hau del danno. Et inquanto fù cooperante, gli diede ainto à fare del b frire con patientia il male, & gli affanni, di che troud pieno quefto do , in cui fu posto . Que cosi facendo , & Soffrendo, pote caffare meno in parte etiandio l'obligo, che hauea à douer sostenere l che chiamano del senso, restando per quella parse, cui f Se non fodisfece intieramente in vites obligato

à sodisfare dopò morte nel purgatorio, & non più nello inferno. pene, che per lo primo peccato furono dat e ad amo, paísino da effo in tutti, che da lui difcendono. CA p. XVII.

nmodi, og däni, ne quali(come fi è dimostrato) insorfe Ada del primo suo fallo,si fossero terminati in lui solo, che solo ente falli,perche il castigo non baurebbe portato nocimento te all'autore della colpa, mancherebbe ogni occafione di que izlia . Ma che da Adamo fiano deriuati in noi tutti , che da on pure le graussime pene soprauenuteli per quel peccato, uno noi christiani) il medesimo peccato, etiandio quanto alla ge da quello, che in prima vista al debole natural lume del e conneneuole, or ginsto pare, che difficilmente ci acquetere me sopranaturale della fede confortata non fosse; per la qua e faciamo)cbe Iddio sia buono, & giusto , crediamo ancora, Bimo in qualche modo partecipi di quel fallo,1ddio dalqua**le** sa, che buona, 🕁 ginsta non sia, non haurebbe lasciato, che la quel fallo ad Adamo,fossero(come sono)da Adamo passa origine babbiamo da lui. Ma auenga che n oi fermißimacio, si come anche tutte le altre cose scritte ne facri libri, in nta Chiesa,la cui sola autorità dene bastare,à ridurre lo intel ente à credere senza alcun dubbio quelsche ella crede,nondi-, che così crediamos of amiamo questa verità da noi creduta, posse esteres fe non di confolationes & card lo intendere , co-[apere onde auenga, che non bauendo le noffre perfone; **le** te non erano, per alcun modo potuto confentire à quello, in cò Adamo , il peccato di lui fia nostro peccato ancora; flanconfentimento di volontà,iui non poffa il peccato baner luo ro di far pruoua,fe con la debolezza mia (quáto il Signor m**i** otessi addurre qualche cosa,che al meno in qualche parte so credo che debba essei e molto difficile il mostrare, che rapaßino in noi, che nati fiamo di Adamo tutti i diffetti , che à o in pena di quel peccato . I quali furono(come di sopra si di ndosi la ragione in lui ribellata da Diosil che fù in Adamo col in pena di cotal colpa,dalla ragione fi ribellarono le parti fen, uanti il peccato le erano obedienti del tutto, & il corpo fi ri-. Et tutto questo auuenne, perche in pena del primo peccato, ostratta la grotia, o la giustitia originale ; dalle quali proceettione delle parti ragioneuoli d Dio, or delle fenfitiue alle ragioneuoli,

gioneuoli, & del corpo all'anima . Et da questo nacque ancora, che quattro potenze principali dell'anima prine delle viruà, che bauer dotte la gratia,fi tronarono (come dicemmo) tutte ferite, g le in che elle naturalmente hauenano à loro oggetti, prinate dell'ordine gratia, & per le dette viriù sopranaturalmente infuse, si era loro Et dalla medefima privatione della gratia procedette ancora l'obli me dicemmo) se Iddio riguardandolo con l'occhio della misericoro bauesse di nuono data la gratia, bauena egli di doner vinere metre fo mondo sempre in ira di Dio, & finalmente morendo di andare nello inferno le pene del danno , & del fenfo. Ma questi difetti , che sopranennero ad Adamo per esserili stata sottratta la gratia, fis fottratta in pena del peccato da lui commesso , & cotali difetti ; gli soprauennero anche in pena,gli erano esi nondimeno, or etian li tutti, eccetto l'ira di Dio, et l'obligo alla pena del fenfo, cui nellun ti. I imperfettioni di natura, ma solamente per atti di peccati con la persona;puote esser tenuto. Et che tutti gli fossero naturali si dit cioche effendo intra la ragione, & il senso natural discordia per l & feffe volte contrarie inclinationi che in loro naturalmente fir fe la gratia.15 la giustitia originale non componenano cotal discor mettedo il senso del tutto alle ragione; era necessario quantunqu bauesse peccato Adamo, che al ragioneuole appetito fosse p natu fensitiuo, et per conseguente, che le quattro piaghe nelle quattro p l'anima naturalmente si ritrouassero. Le parti superiori ancora a **d**ofi naturalmente sottomettere di altra volontaria soggettione à quella, che fenza la gratia, 19 la giustitia originale si può bauere, ch fima,gli farebbono flate pochifsimo, 15 mal foggette . Et ciò farebb to perche la radice di ogni foggessione, che volontariamente ha anima à Dio, confifte in conoscerlo, 19 in amarlo. Onde non poten conoscere per via naturale se non poco; & quel poco non altrame molto tempo , o con molto studio, il quale pochi sarebbono stati bauessero posto, parte perche non baurebbono per le occupationi & per effere di tardo ingegno, potuto. Et parte perche per ifch non baurebbono voluto. Es quei pochi non baurebbono ciò fatto, pericolo di molti errori,come fi vide ne gli antichi Filofofi. I qua molto fi affaticassero intorno à ciò, poco ne intesero, & molte ve di Dio cofe contrarie intra loro, & da Dio aliene . Et cofi non fi p gli buomini per via naturale, bauer cognitione di Dio se non debol fa, l'amore, che fe gli fosse potuto naturalmente portare da loro , fa sbe egli fisto necessariamente debole , & scarso ; & per conseguent me fi è detto) & mal ferma la foggettione, che le parti superiori (

## LIBRO TERZO.

\$33

00с

Digitized by

otuto banere volontariamente". Oltre che quando anche fi te potuto conofcere di Dio molto auanti, nondimeno per lo. 'amor proprio,non farebbe stata pari la mifura dell'amore ognitione . Il corpo similmente per le contrarie qualità de è composto, se per la gratia, & per la giustitia originale ima virtù di potere co'cibi, & con la perfetta temperatura asibile, o immorsale, non è dubbio, che egli naturalmente co. o foggetto alle passioni, alle infirmità, or alla morte, co nimente non fi potendo(fecando la commune legge)ottener ppo Iddio, Senza i meriti proprij , d di Christo ; ne hauere e parte in quei di Gbristo, senza la gratia,non è dubbio,cbe che non hanesse peccato, co'soli doni della natura, non sareb mai introdotto alla gloria ; fe Iddio per mifericordia non gratia . El tutti questi difetti, & imperfettioni , perche fo per natura fi conuengono alla specie bumana, & gli accinaturalmente passano nella prole , sarebbono stati da Ada turalmente in noi tutti,che da lui siamo discesi . Onde salmente nati come boggi nafciamo con le inclinationi debo-, e potenze dell'anima difordinate,cofi per la poca foggettio, e parsi ragionenoli à Dio , come per la nemistà delle sensi oneuoli. Et quanto al corpo faremmo passibili. 27 mortali, e cose in molti modi impediti si,che non hauremmo potuto ne divina in eterno mai ; fe non ci foffe Stata fopranaturalitia. Ma questi difetti in noi sarebbono stati non pena di rfettioni di natura.Come anuerrebbe se boggi fosse vn buo damo, ma da Iddio miracolosamente fatto di nulla, ò di tto' Adamo, ma ne'puri termini della natura, & senza agdoni sopranaturali Percioche in costui si sarebbono senza, tto l'ira di Dio,& la pena del senso,trouati tutti i sopradet 🗌 incorfe Adamo , 15 fiamo incorfi noi in pena del peccato Ma secondo che tali difetti sarebbono in questo huomo cosi quel peccato, nel quale non essendo da Adamo disceso, i bauere parte per alcun modo, ma solamente imperfetofi ancora se ad Adamonon fosse flata data la originale tia ; farebbono, etiandio che non bane∬e peccato,flati i det n noi non in pena,ma per natura . Hora stante questo,non dere,come hauëdo peccato Adamo,fiano in noi, fenza che torto , ginstamente derinati i detti difetti . Percioche hapeccato comesso, perduta la gratia, or la original giustitia, doni sopranaturali, che la gratia bauca seco addotti, or estendo NNN

### DELLHHITORYA DELLHVOMO

EBondo égét per ele reflado » è purs vermins della maura , non è co ne may anigilofa ; che to noi ; che fiano flati da lui generati in t êşî û benena perêntî ; non fante fati per viraî della generationa finei som fobranaturall, the soft bauens più ; ma folamente Ebe gil erano leftatt ; & she egil non banca fonça più . Et per m Tare sie con le effempie . Pingianie che la Imperatore moffe . de precedenti , ma da mera fita cortesta baneffe solto ya poasro ba te ; & fighnolo ( come dicono ) della terra, da cal baffezza , & al gnità di barone , facendolo Signore di un grande flato ; con pri deneffe paffare in tursi , che di ini nafcer doneano , ma con patte foffe obediente, & che pofcia quefe huomo ingrazo, er fupero ( perbamente afubidito, @ the percis foffe dalle Imperatore S della baronia datali, & fatto ricomare à quella baffezza unde la certo che i coftui difcendenti nati dopo la prmatione, ritronami er vilisben potrebbono grandemente stolerfi della difubidienza d non giù dell'inglustitia dello Imperatore . Et noi fimilmente pot mentarci di Adamo, la cui difubidienza imponeri lui er moi de d erano flati fopranaruralmente aggiunti , ma non gid della giul che di padre postero di quei tioni, lafoia che noi defeendiamo p eglif Bei medefini doni. El quefto fia detto por dimofirare, con non bane simo parte alcuna nel fallo di Adama, o per confeg nefimo di quello effer puniti per alcon modo; nondimeno da Ili, cadendo perdecte i doni fopranaturali , non potenamo nafcenda non la natura humana ne puri termini fusi; ciò è con la poca foj la parte ragioneuble à Dio, & della fenfitint alla ragioneuble, all'anima ; & con gl'aliri differti , che deta fi fono . Iquali fare noi imperfectione di natara, fi bene, mi non gia pena di alcun come quefti differi fiano da Adamo paffati in noi auche in per all bora, che fi farà dimostrato, come quel primo peccato per o fi talmense, che fia estandio quanto alla colpa, nostro percato i

Come, & perche da Adamo fia ne posteri pallato i pecaro, che originale si chiana, etiandio qua alla colpa. Cap. XVIII.

A

M 12 pare, mefs, the firms certi principy, the nel prec tolo diebiaratifi fono, the non fia difficile ad inten unenga, the le pane, nolle quali incorje Adamo per l

# 《》·秦·教員樂論:著漢·墨·漢·金利 10 年 - 144

noi sabe de lui difecti fremo sinevento fore la la difficulta fa in ritcougre la cartant , ande il della pac fi trafporti per origine in noi talmeni ei che fia anche nofire lio quanto alla colpa : presupolla perd sempre, che non polla ne colpa , que non è flato confentimento di sologià . Ei teofenza altro fa manifesto, che i difesti, es le naturali imper remmo, giuffamente paffano da Adamo per arigine in pot, conie accidenti di natura, ma cliandio come pene di quel per igenza di che, bisogna sapere , che in ciascuno huamo ( per rtiene à questo proposito ) sono due cose , la natura della spe na'. La natura della specie è commune à tutti gli buomini. La ma particolar fostanza della regionenole natura) è talmente wa buamo, che non è à lui, commune con neumo altro. In e fixitrouauano la detta notura, & la persona, si come fi ati gl'altri buomini ancora . Ma questa differenza è intra gli g Ademo ( & quando io dico Adamo non escludo Euo, che e) che in Adamo fi ritrouaua talmente tutta la detta natura, lata da Dio data à lui, perche la deuesse egli per via de gene ticare à molti, cra nondimeno allbora znita futta in lui so lo, ), Giv atto non firitronqua, gr von tra ella commune à ve ne non tra commune la persona. Onde se ben peccando yng effempio, cotal peccato non fi imputa alla natura commune ana . che è in Pietro, per che ella non è in lui solo, ma è in li altri bnomini , che ci vinono ancora ( de quali niun concor are quel peccato, che fece egli solo) ma si imputa solamenli Pietro, che pecco. Fù nondimeno altramente in Adamo. itronadofi allhora la natura bumana in altro, che in lui (olo, auxenire deuesse ritromarsi in molti, à quali esso come pringeneratione communitar la douca, peccando egli, il peccato o folamente alla prisona di lui, ma etiandio alla natura huallbora era in lui. Et ciò ben sentono i dottori, da quali quel a è chiamato. Et essendo poi cotal natura per la virtù del seaffata in noi tutti , che fiamo da lui discesi , vi è paffata cosi, ui peccatrice, I macchiata. Et per questo nasciamo noi ra peccatori tutti, & della medefima colpa macchiati; la ) è in noi, perche habbiamo origine, & siamo nati d' Aiendo peccato la natura commune à tutti, tutti peccammo. mëte lo Apostolo, che tutti gli huomini peccarono in Adauuiene perche la volontà di Adamo si può dire, che fosse NNN volon-2

# DELUMISTORIA DELUMVOMO

volontà non folamente di lui , ma di sutta la natura bumana , V guente di tutti, che deneano effer partecipi di detta natura. Perci do la natura bumana, che fu in Adamo vna sola, & non più, ifiessa che è stata poi, & sarà in tutti che sono nati, & che nasc Adamo, si possono in rispetto di detta natura, che è vna d tutti tutti gli buomini considerare come on solo. Et cosi farono da Por derati, quando e' diffe, che per la partecipatione della spetie me fono m'bnomo . Hora di quefto bnomo cofi vninerfalmete confid gna dire,che tutti gli bnomini particolari fono come membri , 🕁 t la volontà di ciascuno buomo particolare è volotà principalmen quell'buomo, che è vn folo, & poi di ciascuno delle membra, composto, che sono molte, vedendosi, che ella comanda d tutte, te sono da lei mosse à fare gli atti loro , così ancora bisogna che la quest buomo vniner falmente considerato; il quale ci rappresen natura humana, fia volontà principalmente di tuita la detta na di tutti gli buomini particolari , ne quali è boggi , fu già , er farà del mondo detta natura . Ma quale diremo noi , che fia la volon buomo vniuersalmente considerato, & di tutta la natura buma quella di Adamo ? In cni era allbora interamente i & compintan sutta detta natura, che da lui fi è poi in sutti gli altri buomini di sendo adunque la volontà di Adamo Stata volontà di tutta la na na, & per confeguente di tutti gli buomini partecipi di tal natu dire, che bauendo confentito à quel peccato la volont, di Ada babbia consentito la volontà ettandio di tutti gli buomini ; ne d trasportata, per la virtù del seme di lui, cotal natura, & così che (come ben diffe lo Apostolo ) peccaffero tutti gli buomini : non alla volontà propria, & particolare della persona di ciascuno, alla volontà, che à tutta la vniuersal natura è commune. Et que mostrare, come il peccato fatto da Adamo passi per via di gene so alla colpa, in tutti, che da lui discesi siamo . Es per questo c resti chiaro, come anche vi passi quanto alle pene, che in mo(come ne'precedenti Capitoli si è desto)da tal per cato seguirono. Conciesia, che per ordine della dinina giustitia, si come l'obra va dietro al corpo, così la pena deue andar fempre dietro alla colpa.

•••

## OVELIBERION THERE 210 TATA 13

adjarri anomuri oratas tiai taigina ato site in altra comoriginale in pinain una parto; che in altra historia: Schiogualmente, itain tuiti gliia historiai in 14 and C. Ca Pack IX., paratas ta re torgilga obraijar in charactas on the factoria anomicana ingiga obraijar in charactas on the factoria anomicana

is peccate, che da Alamopet origine palla in noi.che E.A fiamo diferfibà nell'effentia dell'anima la fua fede. Onde per illa effentia mite le posenze di lei procedono, eg l'anima din miene, che da cotal difordine intio l'hnomo refta difordinato, oteme dell'anima, or quato al corpo. Et ciò apparisce prima sbe contra Iddio nelle parti ragionenoli, o principalmente ritruene . Dalle quale , come fuo effetto procede, che à noi l'o precetti d'malagenole, or duro tanto, obe ninno è, che fenza ; e eltre à ciè senza il particolar dinino ainto possa osservare re, fr non cadere in peccato mortale gia mai. Et per queste San Paolo, che tutti nasciamo figliuoli dell'ira, O altrone per a nemici di Dio. Apparisce ancora cotal peccato, & disor ione delle parti sensitine contra le ragionenoli. Della quale medefimo Apoftolo, dicea di fentire nelle sue membra vna gname alla legge della sua mense, & lo facea prigionero, 🏕 itù del peccato. Apparisce finalmente nella ribellione, che tra l'amma, ond' è che l'anima, per la granezza delle memolte volte non può produrre le sue operationi. Et ben si moeccato, & difordine passa in noi per origine, & cbe è portato eme paterno. Conciosia che in niuna parte dell'huomo più nanifesta , che in quelle , che proßimamente seruono alla geili più paiono difordinate, or corrotte di tutte l'altre.Onde è. verativa non ode punto lo imperio della ragione, 🕁 non gli è do she non l'odono nè anche i membri della generatione, nè i,se non in pochisima parte,come si vede ne disordinati loro ali seguono, etiandio, che l'huomo non voglia. Et quindi è ancupiscenole nostro appeiito, quando è tratto dallo sfrenato ceri, che col senso del toccamento si prendono, se hene è per obedire alla ragione, nondimeno senza la gratia, & il parti to non la obidifice, se non con gran difficultà. Onde per di tante parti, che tanto disordinatamente nell'atto della gerrono, auuiene, che la ragione alterata, & flordita non ba gersi in tal'asso, & cosi si smaga, & vanisce. Es generando re da tanto difordine foprafatti , fono quafi mentecatti , 🕁 for fennatis

Digitized by GOO

### A:= DELL'NESTORT A DELL'HVOMO

forfennati,non è meraniglia se la natura bumana setrasporta d prole sofi difordinate.compres ginne Estal difordine anuseg fea più in van sebo in alero, or che bosst più che ceret aleni finis ro difordinati appetiti, non spercio, che'l percusa originale no egualmente. Et ciò si dimostra . Perche non essendo egli gran fat il mancamento della gratia, & della original giustitia seguito pe Clanssinel quale amberlas fopendedite outs del nato vennerom fcendendo noi unti deu Adame vensimente, noi + dubbios che ee comento bifogna, che in tuiti fia equale . Et fe is cononpifarnte. fioni fi vedo no più, & meno sconcie , & difordinate in elemi sid le dinersité delle complessioni, che è ne corpi. De qualisper effere gli organi, che fono corporei, è neceffario, che pseudeno qualità, d et dependano.Onde fe bene,quel fopranatural freno è solto del tu dono nondimeno alcuni (perebela complesione do corpi loro po l'ira(per effempio)ançi semperati, obe nos ma li medefenj polic guentura de cibi, o di altro facilmente fi ritroveranno rila (fisti re quando anche si ritronasse alcuno in tutti gli affetti moderato . e be, non perche il peccato originale non foffe regualmente in lui, ca sri,ma perche, o per la temperatissima complessione del sarpo. à si acquistatio infusio per lo particolare ainto di Diosle passioni i Sono meno fernensi, o meglio tenute fatto dalla regiane.

Che gli huomini da'difordini, che nasceunno nel uiu mane, fatti accorti del lor male, se della corrustio la lor natura, pensarono di rimediatui col meza deggi.

SSENDO nella maniera, che detto babbiano, voftate i peccato corrotta la natura bunana, jo anneleneta nella f dice, bifognò, che il tofco fi finargefic; to che dal primo ne se con la detta natura in sutti, che da lui nafcer deucano fi diffone of il pedale dell'Albero, che da radice tal procedeas si i ramis o à fiori, to i frutti delle o perationi foffero fimilmente in qualche su o annelenati. Mon che l'huomo non poffa p nia maturale dopo g ce alcun hene. Percioche non effeuda la ragionenale natura in lu o peccato morta, ne il·lume della ragione speto, come che ofonta de, puote egli etiandio in flato di natura corrotta, fenza la gratia grati à Dio, ancorche non fenza il·diuino aiuto; fare certi beni alla proportionati; come è fabricar cafe, coltiuare terre, piantar vigne Non può già fare, non folamente quel bene fopranaturale, sche i

Digitized by Google

#### 

line, ma ne anche inter imenica susse quello, abe fa comulante : nature di lui . Di maniero, che è celi some rene infermo . irsù che muoue, non è in lui morse ma indebalite, puè bei imente ma non già inti quei, che poffeno i fani . Et quefit ffendo l'huomo composta de nature che sano la fanfitinti te quali hanno natural repugnantia, & nonifiedi imme lo ne àl ben sensibile. Tal ragionencie l'aitre . I quali beni le bano l'uno con l'altra, onde fe come è impaffibile, che fine r in pace was Città dinifa in due fattioni miniche, perfittor mpo composto di bumori cotrarij, cafe encers è impossibile. dinerfi il fenfinino apperito , & l'intellerinco demure alla me e l'anime non fia foeffe difcordante in fe feffat grinfernas be dops, the fit liburno per la peccasa della original Ginfi fs e desse )er del vigere, che la region' hanna di temer formi a, il detto fensitino appetita (corra quella, che deurebbe) mai in yn certo modo alls parte ragionenale, O la difuit. Di ma nto infolente, or licentiofo, fit is guifa, che pachi lonomini fini non fono dalla gratianintati,non vinano anti chemi, feson e contra quello, che la ragione dettarnon facciano la più vub te ansora, perche effendofi l'hummo por la pecearo da Dio 🏘 e delle fue attiens nonsil dinuns bene', come denrebbe, me il o in quefte cose del mondo costituisce. Onde perche il fine re oni bumane,amiene,che amando egli se flesso disordinatame defutorare hor questo, bon queil altro ben iemporale, er cerrogni via , etiandio con inginia di Dio - & de gli knomini. ebe vinente Adamo Cain di hisfiglinolo per innidia amazo disis the Caim fu de Lamechanmazzate, y che finalmen afandarono in capte feeler acezze, etre effendo (come la ferisitia molto grande, or tutto il pensiero del cuor bumano sem ale ; Iddio come pentito di hanerli fatti , prefe partito di lali purgarla di tanta cattinità.Et per questo mandò il dilunio, annegati, of fommerfi tutti, eccetto vn folo Noe, con la faopo il dilunio ancora, cominciando già à moltiplicare gli buo irfe mialtra volta la terra, per difordinato, og pazzo appeti oria, propofero di voler si fabricare vna Cistà, et infieme vna a toccasse il Sielo. Onde fu dallo sdegno di Dio confuso il lin be no s'intendedo più infieme, fi rimsfero di far coral opera, i quà, 🕁 chi là per tutte le parti del mondo . Et fi puo crede lo sfrenato amore del bene di se steßi, 🕁 ebe hauendo sevratrui, fi rubaffeto, fi occide ffero, & fi mangia ffere anche in ve cerio

certo modo. In forfe lenza alcun mod vi uni altrasvegendoft chu gi ne'lnogbi,oue la licentia, & la crudeltà de gli buomini non è fi feuerità delle leggi,non mancano gl'Antropofagi, 15 i Cavibali, c mane carni fi pascono. Et è verifimile ( come ben cantarono al che il mondo foffe all'hora ridotto à tale,che ne lo amico dallo am tello foffe ficuro dal fuo fratello , non il fuocero dal genero, non il glinolo. Et finalmente per barmi della ragione, che foli framui banno gli buomini , le quali gli rendono più atti à poter. Satiare glie loro, of fodisfare alla loro crudeltà; annenne, che de'migliori giouenoli, che haurebbono hauuto ad effere, diuentarono i più noc giori animali, che fossero sopra la terra; (5 che non potendo per t gità viner più insieme, or per ciò mançando di molte commedità ciarono accorgere del male, or del difordine loro, or à penfare às perche nell'hnomo, tutto che malhagio sia, è nondimeno natural certa dispositione, og attezza alla virtù, ma non già tale, che se m se regole, or certi precetti non è dirizzato à fare il bene, or à fug possa per se arrivare alla perfettione di detta virtù . Si come and welle altre bumane necessità di mangiare, di vestire, di babitare, d ća le quali è flato l'hnomo dalla natura ben proueduto quanto à c pij, perche gli ba dato, o l'intelletto , o le mani , con le quali pu il grano, farne farina, in pane; Cuocere i mattoni, in la calce. in cafa; Filare, & teffere la lana, & il lino, & finalmente vestir sene. bà già dato le case, le vestimenta, & i cibi preparati comp come ba fatto à gli altri animali, che per la più velcavo pestiti. che gli huomini per se steffi,mediante l'intelletto, co le manife gli Similmente, perche se ben nascono gli buomini can cersi semi di v ro banno dalla natura di effere svintuo fe perfettamenterma è di mu à far ciò fi diano loro certe regolesto corsi presetti alla perfettion tù necessarij. I quali la più parte consistono in risrar gli puomini e nati piaceri,à quali sono esi naturalmente molto inclinati, er in far quello,cbe , effendo malageuole, o faticofo, pare che efit per s finosis abborrifcano . Et cost fatte regolesis precetti è dibijogn lor dati, imposti, or fatti fernare da altrui, or sudnella gionanczz mente : circa la quale è necessario, che la curano la diferplina fia d ligentesche in altra età. Ma perche de giouani, alquni, à fia per bon plessione, à per vso, à per particolare fanore di Dio sono facili alle snofe,& alcuni difficili, i quali perche, non credono, & non fi lascia giare da chi gli ammoni/ce, 19 mostra loro la buona via ; Jecondo primi bastano, i ricordi paterni, & gli amaestrameti de i loro peda questi vliimi, è necessivio, che come caualli di mali mente, con dui

## LIBRO TEREDILLE 237

eon sferza fi tengano in officie, non permettendo, che face vorrebbono. Accieche, or lascino, che gli altri vinano quie liuentando pian piano mansueti, si adusino à far sinalmente lla virtù quel bene, che da principio non faccuano, senon per na, & come per forza . Hora questa regola, che per paura na, y sostringe altrui à far bene, y ad aftemer si dal male & namiamo legge . La qual in tanta licentia, Scorrattione, a il mondo in que'iepi, coloro che effendo più intendeti, che glior mente,pur baueuano voglia , che fi viueffe quietamen» e fosse sofficiente compenso à tor via i mali;de quali in quela pieno ogni cofa.Et auuenga che il loro auifo foffe buono,in ro, che ciò deuesse essere bastante rimedio à por fine à molil a regnauano, si ingannarono esi nondimeno, inquanto pensa rifanare del tutto nostra natura. Percioche la legge humaie, che se ben gioua molto d conservare l'amicitia, & la giunomini , & per questo è ella oltra modo necessaria al viuere cinile, non è per ciò bastante à spegnere, nè à raddrizzare lo tioni, o le maluagità, che non altramente ne cuori di molti elnagge fiere dentro a boschi, or alle spelonche albergano, no Ira natura, ne à ricongiungerla in amicitia, y riconciliarle oche alla omnipotentifsima fua mano era(come al fuo luogo: bato il dar legge di tanta virtù 🖉 di tanta perfettione : 🕬

#### cofa fia legge, qual fia il fuo fine, & quali i fuoi effetti. CAP. XXI.

GENDOSI gli huomini,che per li grandißimi loro difordi er le maluagità, di che il mondo(effendo antor senz'altra leg quella della natura)era pieno , veniua molto impedita la buone (come fi è detto ) & che questo recaua loro innumerabi nmodi,penfarono di poter por rimedio à ciù cō la legge . La .& ordinando quello,che si douesse fare,ò fuggire, & costrin are quanto per effa fosse ordinato , correggesse gli erranti , ffe. Hora effendo le leggi quelle, che banno fatto, & congiungono in amicitia gli buomini intra loro, o con Dio, rifa-T per mio aunifo (concrofia che anche la gratia è levge)fiano che Iddio babbia dato, à gli huomini in questo modo , & per e, che lo sudio humano volontieri molto intorno alla coi aunolga;5 dall'altra parte veggendofi,che coloro , che ftu e fono infiniti, dandofi del tutto alla cognitione delle leggi 000 humane,

Digitized by

humane, lasciano quasi come straniero . O non rilenante à nulla k ratione della (senza dubbio) di gran lunga più nobil parte che s alla nova divina legge, la legge eterna, & la naturale, onde come mi, & sempre pienifimi fonti procedono l'altre, dilibero di ragio leggi alquanto . Et ciò principalmente perebe coficomiene alla te non douendo in , poiche bo mostrato la ruina della natura bumana di dire come ella sia stata per la vitto delle leggi fastenuta in parte mente rilenata del tutto da tal ruina. Ragioneronne ancor volos ebe le cose, che della legge eterna, & della naturale si diranno, che à coloro, che di apprender le humane leggi si studiano, pe auentura rendere più agenole in qualche parte, & far più aperto i Essendo cosa manifesta, che la buona contezza de principij, ope conleufioni, che da quei principi dependono, meglio fi apprendano che fia inteso quello, che in così fatto ragionamento à dire si hauro prima di ogni altra cosa, dicbiarare quel, che sia legge. Et dico, vna ordinatione della virtù, che intende, fatta, or publicata à fu commune, da chi della communanza de gli huomini hà cura . Et bà ella è ordinatione della virtù, che intende : percioche toccando a che intende, ch'è la ragione, di regolare, & di impor modo, & n operationi bumane , & effendo la legge regola , & mifura delle bu rationi; non è dubbio, che bifogna, che la legge proceda dalla ra che proceda come ordinatione. Percioche appartenendosi alla ragi dinare i mezzi al fine, & effendo il fine, nelle cofe che adoperano ni, quasi come principio, & quello, che innanzi ad ogni altra c intentione dello operante ; inquanto tutte le operationi per rispet si fanno, certo è, douendo la lezge regolare le operationi de gli che è di mestiero, ch'ella ciò faccia ordinandole al fine. Es perche mo della humana vita è la beatitudine , bifogna, che Li legge in reg bumane operationi, rifguardi alla beatitudine principalmente, g dini ad effa . Ma conciosiache ( per quello , che si appartiene al pr gionamento ) sono due sorti di beatitudine, l'una particolare, e di ciascuno huomo; l'altra publica, & commune di ciascuna vn buomini, d per dir meglio di ciascuna Città , stante , che perfette esser non possino, se non le Città. Et perche gli buomini sono com le Città ; nelle quali viuono ; & ogni parte ; inquanto parte , è im & è fatta naturalmente per lo suo intero ; auuiene , che ogni buon lare fia fatto, & ordinato per la fua Città, & che ogni particolar ne di ciascun'buomo ancora, babbia naturalmente ordine, og sia s beatitudine di quella Città,nella quale cgli viue. A ppartenendosi la legge ( come si è detto ) di ordinare le operationi bumane alla be 上江田王の「丁男氏之の」

bauende watendmente ogni puricolar bestitudine ordine d fla che la legge regolando, 57 ordinando le operationi de gli lari,nelle quali cofficte la lor particolar beatitudine,ciò faccia bio, come à fine, principalmèse alla römune beasitudine della quale i particolari buomini viuono . Onde ben fi è detto, che atione dolla virtù, che intende à fue del ben commune. Non , che la beatitudine è bene ; anzi è il maggiore , & il sommo he gli buamini babbian o . Facendofi dunque le leggi à fine ie, (I non appartemendosi principalmente ad alwi, che à tute; omero d chi regge tutta la moltitudine, di drizzare, F fe à fine del ben commune , bene babbiamo noi detto , che bi ge fia fatta da chi hà cura della Communanza de gli huomiffario ancora, porche la legge ha due virtù; l'vna che è di womini, mostrando loro quello, che debbano fare, è schifare; bringere i contumaci, & i contradittori alla voidienza della v do pene , & sforzando. Quanto alla prima virtù , i prinati bono, solo che sany fossero, supplire l'ufficio della legge, mo che non fanno, quel, che fi appartenga à ciascuno.Ma quanto tù della legge , in cui l'efficacia di lei confifte , ch'è di coftrindella pena, & con la forza chi non vuole obedire, niun huo fodisfare , d supplire l'víficio della legge; non essendo conuei, che la moltitudine, ouero chi della moltitudine bà cura, e, of far forza altrui. Si diffe vltimamente, che la legge desta : o ciò perche effendo ella regola delle attioni humane. virtù di obligare gli buomini ad offeruarla, che è proprio quale differo alcuni, che non per altro legge fi chiama, che ogna , ch'ella fia fatta lor fapere , publicandola , 🕁 propo-Es perche il ben commune, che come si dise, è quello in che guarda la legge, rifulta dalla bontà de' particolari , diciamo , cuna legge è di fare gli buomini buoni , il che è proprio della la virtù di ogni fuddito confiste in effer ben fuddito al fuo fu ebe il fine della legge sia d'indurre gli huomini alla perfetta e, & difarfi obedire, che altro non è che indurli alla virtù, mplicemente, quando la legge è buona. Percioche quando glibuomini buoni non semplisemente, ma in vn certo moaodo , che chi sa molto rubare si dice , che egli è buon ladro. li huomini virtuosi , & buoni , indrezzandoli , & regolando ome fi è detto. Ma le attioni humane confiderate in genere 🦂 d ree, ò fi ftanno in mezzo , non declinando gran fatto ad alemi. Quanto alle buone, la legge procede comandando, cbe

000 2 Ji

Ji facciano s' & quanto allerce vistando il farles & quanto a flanno in mezzo tra buono, e reo, permettendo, che altri le f le faccia comunque gli è à grado. Et questi tre atti della legge, mandare, vietare, & permettere, fi appartengono alla virtà, indrizzare. Hà oltre à ciò la legge vn'altro atto, ch'è di puntre illa virtà procede, ch'ella hà di farfi vbidire, & di coftringere, et

Delle leggi in commune, & come, & perche gli huc habbiano hauuto bifogno di più leggi, & q fiano.

L mondo è stato creato da Diosof Iddio lo gonerna. Ma pe nare non è altro, che indrizzare le cose gonernate al fine, uiene, conforme à l'ordine, che è nella mente di chi gouern che nella mente di Dio fia vn'ordine, fecondo il quale tutte le co create, & gouerna, siano da lui indrizzate al fin loro. Et per non è altro, che ordinatione della virtù, che intende, à fine del ne ( come si disse ) segue, che quest'ordine, che è nella mente di legge , secondo la quale indrizza egli al lor fine tutte le cose ci uernate da lui. Et non effendo alcuna cofa in Dio, che non fia e che questa sia (come è anche chiamata)legge eterna. Ma conci cofe da Dio create, alcune, perche no conoscono la ragione del fi portione, che col fine banno i mezzi, che al fine conducono, non uere se, per se stelle verso il fine ; & alcune ciù fur possono, p cotal cognitione ; suuiene , che alst amente fono da Dio gouer che quelle. Percioche quelle gouerna egli, drizzandole al fin le le fole inclinationi naturali, che sono i principi interiori di tut menti ; da quali principij le cofe leggieri ( come è il fuoco ) fon nate à gire in alto, & à baffo le graui, & tutte le cofe, à confe se, or alcune à conservare non solo se stesse, ma anche le specie confiste il loro bene . Ma queste, che conoscono la ragione del f portione, che col fine hanno i mezzi, come fanno gli huomini prouidentia, con la quale possono gouernare se stesi, eg altru più eccellente natura, sono in più eccellente modo gouernate da che noi buomini indrizza egli al fin nostro , non solamente mec nationi naturali ; ma anche mediante la natural cognitione : la me, che risulta dalla impressione, che il lume diuino della leg fatto nella nostra ragioneuol natura: per lo quale conosciamo n il male, or che il male deue effer fuggito, et seguito il bene. Et à q cognitione corrisponde la naturale inclinatione, che babbiamo ir quello. Et così fatta cognitione, che con la detta inclinatione, resso, le ge naturale vien detta, è differente dalla legge eterna, igine è differente da quello, di che ella è imagine. Et non è altro llegge, che è nella mente dell'huomo, senon vna creata partici increata, 🕑 eterna legge, che nella mente di Dio fi ritruoua.Si cbe resta nella cera impressa, è vna participatione della figura. llosche fece la impressione . Conciosia che essendo la legge rego (come fi è detto) bisogna, che ogni legge sia, & nel legislatore, procede, come in chi regola, & misura altrui, & in coloro, à que e , come in chi è regolato , & mifurato d'altrui. L'ordine adune bà imposto per regola, & per misura à i monimenti , & de gli tutte le sue creature, inquanto è in Dio, si chiama legge eterna; impresso, or intellettualmente riceunto nelle menti bumane, reurate da quello , fi chiama legge naturale, che ragion naturale . Et cofi fatto ordine dà regola, & mifura,prima à gli atti nofacendo, she la isteffa mente, she lo riccue, per effo naturalmen mto ella debba fare, ò fuggire; & che habbia inclinatione corlla detta cognitione . Quello , che delle creature inferiori à gli uniene. Nellequali, la impressione della legge eterna, or a impone, perche inquanto è da lor ricenuto, non è ricenuto ine, non pnò chiamarfi legge, senon per metafora of impropriarche non può la mente bumana riceuere pienamente la detta lla legge eterna , ma la riceue imperfettamente , & Jecondo il ondition sus ; auuiene sche se ben nells legge eterna è l'ordine s mo à farsi (sino ad vua ) tutte le humane o perationi non essen e impresso nella nostra mente , senon quanto à principij,che soti generali ( come di sotto vedremo ) non bista la legge, o la e,che vogliamo dire,à menar dirittamente tutta la humana vi atio, che la ragione humana da detti principy della legge nasfria sua vada trabendo altri , & altri precetti più particolaite le conditioni, che alla legge fi ricercano , dichiarate da noi ecedente, sono , o si chiamano legge bumana. Et perche(come , alla legge si appartiene di indrizzare gli atti bumani al fine ine, che è la beautuidine; se l'huomo non fusse ordinato ad altra e à quella,che fi può hauere medianti le forze, & le virtù del**la** fterebbono la legge naturale, of la bumana, che dalla naturale ondurfi al fuo finc. Ma effendo è l'huomo stato ordinato,come alla bestitudine sopranaturale, & eterna, che cossifie in veder ome già si dimostrò) di assai trapassa le facultà della virtù , G la natura , fù necessario , che oltra la naturale , 🕁 la bumana, Iddio

Iddio ci deffe vn'altra legge, la quale foffe basiante à portarci al o sopranaturale vitimo fine . Ma perche via Iddio . & e anche ord ra,quando bà da indurre qualche forma in qualche materia , prep cotal materia à riceuere cotal forma; volendo Iddio pacificarfi, 59 fi col mondo, che gli era duentato nemico, & ciò fare, dando col n fu Christo, figlinolo suo, & Signor nostro vna legge di tutta per quale posesse risanare perfessamense il genere bumano, infermo mal condotto per lo peccato originale, or per molti altri percativo colari huomini si aggiungono ogni di all'originale, volse prima co na legge,che egli diede per le mani de gli Angeli à Mofé , prepar do à riceuere cosi gran dono.La qual legge diuina data à Mosè no ta perfettione, perche in essa non si diede à gli huomini quella so wirth, cb'io dicea effer neceffaria, per condurli al loro sopranatural we . Ma cotal virtu, se ben non fù in cotal legge data con effetto; fù meno adombrata,fignific ata,et promessa con parole, or con fatti is di . El questa dinina legge è quella,che hoggi vecchia fi chiama . 1 ehe le cose pian piano, 15 in processo di tempo dallo imperfetto a flato fi tirano, quando à Dio parne opportuno, dy che fi arrinata la de tempi, mando Giesu Christo, che porto seco dal Cielo vn'altra leg dotta legge nuoua, legge di gratia, 15 V angelo, la quale principaln we dallo Spirito santo ne'enori, or ne gli affetti humani . Es così per fomma.fono cinque maniere di leggi,delle quali il mondo bà haunt per gouernarfi . La eterna, che è nella mente di Dio , da cui fi der se le altre, la naturale, la bumana, & le due diume, l'una vecchia, muona, di ciascuna delle quali partitamente poco appresso ragione

# Della legge eterna. CAP. XXIII.

A sapienza, con laquale cred Iddio tutte le cose, dado lor l'esse la istessa, eon cui le gouerna, indrizzando ciascuna di esse loquale da lui su creata. Ma la medessa sapientia, inquanto le cose in essere chiamar si puote, d'inquanto le gouerna, si ch ge. Persioche non o perando alcuno artessice, ne alcun gouernator bisogna, che gli artessici, delle cose, che essi vogliono fare, d'i go vi de' mouimenti, d'atti, che vogliono, che altri faccia, d patisca no nelle lor menti qualche essenio, d'in colui, che le gouerna vien det quando però sia accompagnato dalle altre cod. tioni, che si ricercano ge. L'essenio adunque, dil modello (che vogliamo dire) che nella më si ritruona, di quali babbiano ad essere gli atti, d'i mouimeti delle cos con e,di cninel precedente capitolo,fi diffe,che eterns fi chia te tutte le cose fatte da lui, non solamente quelle, che co esso, ma esiandio quelle, che conoscono per li sensi seg quel ono di ogni cognitione . Percioche Iddio nell'impor legmo . Il quale tutto che babbia foggette à se le cose , che o , non può loro nondimeno impor legge . Consiofia sba e altro, che imprimere nelle parti interiori delle cofe fog-, vn'ordine , jecondo il quale le desse cofe foggesse babre quello , che dal lagislatore è loro imposto . Ma perche banno intelletto, non fi pud da l'buomo interiormenl ordine,ancora che gli fiano foggette', autiene , che non fi o impar legge : non folo perche effe non insendendo, non lere i comandamenti dell'buomo, ma anche perche non fa e'gli atti loro . Onde quantunque (come fi vede ) difponga che mancano d'intelletto, & le adoperi, quali sono le bestie, tre,non è perciò che fi possa propriamente dire, che cosi fat iano quello , à che l'huomo l'adopra;ma che l'huomo lo fac ette cofe.Resta dunque, che non possa l'huomo impor legge. e banno intellettosquali fono gli altri buomini à lui foggetti. cbe'l Capitono non comanda all'Artegliarie,che tirino,ne à no contra i nemici,ma à canallieri,che fpingano i caualli . 🔊 be diano il fuoco, 🕁 fparino le Artegliarie . Ma Iddio non e con la la legge eterna regola egli i monimeti di tutte le sne o di quelle, che mancano di cognitione. Conciesia che in creă s legge eterna, impresso nell'inseriore delle lor nasure le incli uali fanno effe, & patifcono fempre fenza fallir mai.come ha itione della detta legge eterna ordinato. Sono adique fogget rna, & parsecipi di lei susse le creasure di Dio; delle quali quel o intelletto Jono partecipi inquanto hanno impresse nelle nanclinationi, secondo le quali fanno, & patiscono, che sia fatto dina la detta legge . Ma l'buomo , la cui natura hà alcune co n le creature non ragionevoli, of hà la ragione d'auantaggio, lui; è foggetto alla legge eterna, e di lei partecipe in due modi. è puia delle inclinationi (che è modo à lui commune co le crea neuoli) bauendo anche egli impresse le naturali inclinationis ostretto à fare, & à patire, che fia fatto di lui, fi come delle d**es** delle quali è composto, 5 nella legge eterna è ordina::.L'altro o il quale è l'huomo partecipe della legge eterna, & à lei foga di cognitione . Percioche per la ragion naturale, ch'è in lui, uello,ch`ella detta . Inquanto adunque,al primo modo delle inclina.

elinationi, secondo ch'egli è ragioneuole hà inclinatione à beni del che fono le virtù, & secondo, che è sensitiuo, bà inclinatione à ba fosche sono queste cose sensibili ma essendo ordine della medesima na, che le cose inferiori vbidiscano, o siano soggette alle superiori fuperiore la ragione al senso, haurebbono tutti gli buomini à tene fensitiue alle ragioneuoli voidienti. Ma perche è anche ordine de ma legge eterna, che le creature di libero arbitrio siano lassiate in proprio configlio, of delle elettioni loro ; auuiene , cbe non tutti g welle loro elettioni, si risoluono nella medesima maniera . Percioch fanno come conuiene, og questi sono i buoni , og certi contra quel, ne, che sono i rei . Ond'e, che i rei circa quel, she deono fare, sono, 'e Finclinationi, & quanto alla cognitione mal foggetti alla legge et buoni soggetti bene quanto à questa, or quanto à quelle. Concio to alla cognitione, di buoni; oltre à quello, che sanno per via natu giunge il lume della fede, 19 della sapienza, onde molto più ananti i della legge eterna, che non è quello, che la natura insegna . Et qua do delle inclinationi : perche oltre che (come ragioneuoli ) sono n te inclinati alla virtù, è loro d'anantaggio aggiunta la gratia : pe effendo loro più facile di affrenare la parte sensitiua riescono virte getti,quato effer si può in questa vita , perfettamente alla legge et rei le sono soggetti affai imperfettamente . Perche quanto alla cu bauendosi lasciato oscurar la mente delle concupiscenze del sensit to,debilmente conoscono quel,ch'ella detta;O quanto alle inclinati do fatta Reina nel regno della loro anima la parte sensitiva , la que **foro conculcata**, o oppressa la ragionauole : la inclinatione, che pe seuole hanemano alla virti, è indebolita molto, o fcemata. Manon **Jon**y ofcire di fotto alla legge eterna.Perche quanto mancono di 'e getti circa quello che deono fare, altrestato è forza, che le sodisfate fiano foggetti, circa quello che deono patire, che Jono le pene, che el alle loro maluagità. Ne possono scusarsi sopra l'ignoranza, pcioch loro bano lasciato oscurare in molta parte la cognitione, che esi nat te haveano della legge eterna . Et bo detto in molta parte , perche i può oscurarsi giamai. Di maniera, che è necessario , ch'ella sia in que do conosciuta Jempre da tutte le creature, che hanno l'uso della ragi che tutti la vedano come ella è in se stessa conciosia , che questa vi aperta è per natura in Dio solo ; & per participato lume di gloria i te ne' beati, che vedono Iddio per esfentia Ma la cognitione, che le ragioneuoli banno della legge eterna in questa vita, è per certi eff anniene di coloro, che vedono il Sole, non perche affisino nel cor ma perche vedono il raggio, che esce da cotal corpo, il quale dà h LIBRO TERZO.

**241** 

ere tal volta etiandio da chi non vuole . La cognitione e cterna è naturalmëte in qualche modo commune à tuttis esserne affatto ignorante. Anzi tutte le notitie, che in titrnonang di tutte be verità conosciute da loro, altro non. escono dalla legge eserna, o illustrano le menti bumane terfifecondo che à Dio piace di fare altrni maggiore d mi suo ; ma ne dà ben tanto à ciascuno ( non mancando egli e ad alcuna fua creatura)che cõgli aiuti fopranaturali per Et perche questa legge, è (come fi è detto) on modello. (5 uli babbiano ad effere i mouimenti di tutte le creature. G se sono immediatamente da Dio gouernate;ma alcune(cobuomini) gouerna egli col mezzo de gli altri buomini, F nento di viriù, et perche non basti egli solo à gouernare per ma à fine, che per questo conosciamo noi la bonta sua tato per tanto più honorare gli huomini, voluto, che anche eßi ni auuenimenti cagioni, & che à lui, che è cagion prima di o in questa maniera firaßimiglino. Hora perche coftoro, à i e cosi fatto gouerno, sono per la effecutione dell'officio coti fello à far quoue leggi proportionates or conucnienti al bi, de' sepi; o della persone ; auniene, che si come gli ordini colari gouernatori delle particolari Città di vn regno, è di s pur non siano contrarij;ma che habbiano buona corrisponlini dati dal Rè, che è capo di tutto il regno . Et fimilmente, enti de Capitani minori. & de Colonnelli, non solo non siano, be fi accordino con quelli del Generale; cofi ancora è dibifode gi Imperatori, de i Rè, & de gli altri Principi della terra, set giuste siano, bë corrispodano, anzi, che si deriuino, et pren lla legge eterna, che è nella mete del Re del Cielo, sommo, G pe, or primo gouernatore di tutte le cofe.Del quale tegono efo ministri, deputati da lui à regger à tepo i popoli suoi. Et tut tutte le leggi humane fi ritroua no derivato dalla legge eterche le fiaxotrario, d per cofeguente iniquo, y ingiusto. Et di gislatori nell'altro mondo da Dio puniti, 5 forse anche in que uanto à quello, che nelle leggi loro è ingiustamente ordinalditi à dar loro vbidienza tenuți, saluo se per no messere scanturbare la Republica, non fia minor male voidire.Il che (come gioneremo)no s'intêde quãdo cofi fatte leggi fuffero alla legge. e. Percioche in tal caso(non osfante qualunque scandola) de porsi alla ingiusta legge, o più tosto, che à gli buomini vbidi ndo effere l'honore di Dio ad ogni altra coja fempre anteposto. TPP

#### Della legge naturale.

### CAP. XXIII

I A di fopra fi è deito, che la legge naturale è vna imprej legge elerna, fatta nell'humano intelletto; per la quale co mo quello, che fegnir debba, ò fuggire. Et perche l'intell ne è vna fola potenza, nondimeno per li fini, che l'huomo bà nell' in feculatino, o in prattico fi distingue, chiamandofi feculatio che dello intendere non fi hà altro fine, che la fola cognitione : de quando cotal cognitione si ordina à fine di operare col mezzo di l altra cofa. Et conclosia che per la legge naturale si conoscono le a banno da fare, d da fuggire, ad efferto, che l'bnomo non folamo pia ; ma perche egli faccia quelle, & fugga queste ; bifogna dire , sa impressione, che legge naturale è chiamata, non nello speculat to fia, manel prattico. Et perche ogni huomo, che opera, ciò qualche fine, or al fine fi afpira per lo bene, ch'è in effo; il quale tro è bene, se non perche è amabile, & defiderabile; il primo, pal precetto di questa legge di natura, con la pari inclinatione, ami , fi defideri , & fi fegua il bene ; & che fi habbia in odio , à fe fugga il male. Et da questa vna pendono tutte l'altre inclinationi Et sopra questo vno sono fondati sutti gli altri precetti della det legge ; o per confeguente di tutte l'altre leggi humane , o divin to tutte le cofe contenute ne precetti, non pur di detta legge di n di qual si voglia altra legge, sono d comandate come buone; d con vietate . Et secondo , che le dette inclinationi , le quali tutte nascoi dono ( come fi è detto) da quella prima, banno ordine intra loro; e i precetti della legge della nasura , che tutti nafcono , & fono fimi dati in quel primo , banno intra loro ordine conforme à quello , cb inclinationi. Et essendo di tutte le altre inclinationi, quella piv pr prima, per cui l'huomo ama il ben proprio, che principalmente c la confernatione di se steffo, & dell'effer suo, la quale inclination mo commune con tutte le sostanze create ; diciamo , che quanto d conda inclinatione è all'huomo dato dalla legge della natura on pr le corrisponde, & e, che egli moderatamente & mangi, & bea tutte quelle cofe, medianti le quali si conferua la vita, che ne uiu cofa stella con l'effere : & che fugga quelle, che gli la possono tor poi, che pur nafce da quella prima, vna terza inclinatione, che l' la quale è commune à lui, non con tutte le sostanze ; ma solament stenti, per cui ( come si vede anuenire anche de gli altri animali piante, che pur viuono ) appetifce egli di confernare la fua frecie

LIBROTERZO

rifponde quel precetto delle legge della natura, per cui buomo, & nodrifce i figlinoli, in che confiste la conferna-Vn'altra inclinatione bal'buomo quarta in ordine , comon alcuna altra sorte di creature ; ma solamente son quelle per la quale appetisce egli naturalmente la persettione della che confifie in conascere il vero, & quindi d, che ogni buo e disidera di sapere, or consiste ancora in vivere ragionelesso, & conglialtri, co quali conuersa. Et conforme à ne la legge della natura gli bà dato vn precetto, il quale gli nga la ragione in colmo, & che viua com'ella insegna. Il ggire la ignoranza, o in studiarsi di sapere, o di intende nte il primo vero, che è Iddio : G in tenere fotto il freno, o neuole obidienti le inferiori potenze della propria anima ; (T gli offitij della vita con gli altri buomini, co'quali ei viue. cetti, ò fe altri ve ne bà fimili ; i quali senza, che ci siano stadirmi, ò che per via di discorso gli siamo andati muestigando i; ci sona tutti naturalmente noti; consiste la pura legge della etto pura, perche que precetti, che mediante il discorso sono per modo di conclusioni cauati inquanto banno da lei origine, della legge della natura; ma non puramente : conciosia che che della legge humana, inquanto perche non sono stati talura impressi nelle menti bumane, che per se à tutti natural-• è stato di mestiero , che ò con poco , à con molto difcorfo gli nte la ragione, che è in loro, gli siano andati indi trahendo. 1 ciafcuno di detti primi precetti , i quali babbiamo detto, che se della legge della natura ; & per li quali sappiamo, che si ne, of fuggine il male; attendere alla conferuatione di noi stef a fpecie, & del bene della ragione che è in noi, fi cauauo come ltri, & altri precetti; che quanto all'origine, & alla radice. ge della natura ; o quanto all'esplicatione sono della legge hufar la cofa chiara con l'effempio ; Da quel precetto di natura , che l'huomo viua con gli altri, 15 communichi gli vfficij, come legna, fi caua mediante il discorso, come conclusione vn'altro uale e , che l'huomo quando egli pud, gioui à gli altri huomini; occia loro ; nel quale precetto sono , si pud dir , fondate quasi me leggi . Et cofi fatti precetti , che da quei primi communisinotisimi, si vanno trabendo per modo di conclusioni, quanto ano da quei primi : tanto sono men noti , & tanto manco parteci gge della natura , & più della humana. Et è di tanta efficacia la the di questa legge dinatura si sà nelle nostre menti, che è im-

1 + 2

possibile, che quanto à quei primi, & communissimi precetti, i qui mo detto, che sono puramente di detta legge di natura, ella ne su alcun modo spenta del tutto; percioche niuno è, che possa dimenti il bene si deue seguire, & che si deue suggire il male, si come è an fibile, che ci fi tolga affatto mai la inclinatione, che babbiamo nati à far ciò, & che corrisponde à cotal precetto. Et se veggiamo, maggior parte de gli huomini si sà il contrario, & che pochi sono fuggano sempre il male, or seguano il bene; ciò auuiene, non per vniuersale non babbiano la intentione vaga di questo. & schifa di perche nelle operationi, che sono sempre cose particolari , si gitta re ne gli occhi dalle difordinate concupiscenze, or dall'altre paßion te sensitiua, la quale fa lor ueder torto. Onde se bene Catone, per conoscea in vniuersale, ch'era bene di conseruarsi la vita, & male morte, or era à ciò fare naturalmente inchinato; nondimeno ace dolore della oppressa Republica, dalla disperatione della hbertà della seruitù, & dal timore di douer vinendo sostenere molte inde all'altiero animo suo pareuano intollerabili, fimò che per lui allbe trouaua in quello stato, fosse manco male, or per conseguente ber dersi, come fece. Dimandisi il peggior masnadiero, che mai fosse fesserà, che in vniuersale lo amazzar gli huomini in su la strada è che à lui dispiace, & che per se non lo farebbe . Et nondimeno que fesso, come prima se gli parerà inanzi la occasione di spogliare vi te, & difare vn grande, & talhor forfe anche vn mediocre, & t mediocre guadagno ; abbarbagliato dalla ingordigia , & dal defu bauere, parendogli di fare non male. ma bene i fatti suoi, per rub ridera. Il medefimo fi può dire di tutte l'altre sceleraggini, che fi no contra quel che detta la legge della natura. Percioche chi le e fe bene in vhiuerfale conosce, & confessa, che il commetterle è i dimeno in quella particolare maluagità, allbora che egli la comm gannato dalle proprie paßions fi, che commettendola gli pare di f non male il fatto suo, poi che sodisfà alla cupidigia , all'ira , alla li Et se ciò così non gli paresse, per certo, che egli non lo farebbe g altri precetti poi della legge della natura , che fono manco commi partecipano ( come fi è detto ) della legge humana ; poffonfi ben delle menti de gli buomini per le cattiue perfuafioni, or per lo mai è che quantunque da quello, ch'è vno de primi precetti della natur 'comanda, che il bene della ragione', che è in noi, si tenza in colm fini: l'humano discorso, come conclusione habbia causio, che si fuggire quelle cose, che corrompono, d diminuiscono cotal bene qualche tempo fà il beuer souerchio vino : nondimeno sappiamo s NO DIBRO TERZOILIG

243

s vfanza il potere) che appresso alcune nationi l'inchriarsi à cer uto per giuoco , degno etiandio di buomini nobili, 🖉 non per 🕫 ente ancorche il nuocere à gli altri huomini sia vietato per pre umano difeorfo,come conclusione, trasfe da quello,che è de pri della natura ; ilqual detta che l'huomo con gli altri puomini si me la ragione infegaa : nondimeno apptesso gli Spartani, non fimendle il furare ; ansorche furando fi noccia altrui ; nè dalle da Licurgo ( come feriuono alcam ) era vietato, fe ben punina erano colti in furto ; ma li puniuano non perche baneuano fue che haueuano poco accortamente furato. El Giulio Cefare ferieffo certi popoli in Germania il futare era permeffo. Da quello 🖌 che è leg ge di Natura, che fi vina come la ragione infegna; non il vivere come infegna la ragione, che il vivere virtuof unentes rarre questa conclusione, che tutti gli atti virtuali frana coman e della natura ... Et è verißima conclusione, considerando tutti fi in wnmerfale, Percioche d' ciafenno parsecipe di ragione la , cb'egli ba in fe ; detta, che c'viua virtuofamente. Ma fe fi con articolare , fe ben i precetti di tutti gli atti vartuoli,come in lor cipio si consenzono nella legge della natura, & da lei vengono lbero vien dalle sue radici; non però tutti sono così espresi, che nente conosciuti, or manifesti ad ogni buomo, ne alla maggior iomini. Et che ciò fia il vero apparisce, vedendosi che molte co nte fi fanno , allequali non inchina per fe la natura, nè apertana; ma gli buomini molto intendenti. 🕁 sauy,inuestigando col umana ragione dalle vifcere della legge della natura, ne traffe li/corfo i precetti, che ini erano afcofi, of come villi al viner mente gli propofero, 17 gli infegnarono altrui. Tal'è, che anange di natura fia l'huomo naturalmente inclinato ad amare più e l'altrui vita ; nondimeno la ragione humana,cercando bà tro bene, & virtuosamente fatto, per conservare la vita d'un'altro più di fe degno,35 viile alla Republica,prender la morte.Come to di Filippo figlinolo, di Demetrio , O Re di Macedonia , che bbe guerra. Rereioche ritrouandoss il Resopragiunto & interan numero de'nemici;talmonse,cbe ellendo per vn calo restato ooßibile , cbc /campaffe ; il foldato, cbe folo era feco rimafo.efo, colquile potea egli agenolmente tor si via del pericolo, et sal id. 17 ui mise il Rè sopra, eleggendasi di essere egli morto, co**me** o:pche il Rè molto più di se degno & vtile alla Macedonia ni ratto da quel primo comunisimo precetto , ilqual detta, che 🕻 il bene , & fuggire il male Conciofiache la confernatione delle o, perche cra di buomo priuato, 🕁 p conseguete picciolo bene Sarebbe

fureble State insi male , che benevin rifpetto del ben publico , ct guente grandifimo, che fù nello fcampo del Re. Di maniera che fe p egli,non fi fuffe curato, che il Remoriffe, baurebbe ( contra quello, e fanij ban gindicato, che fi afconda nel primo communisimo preces so il male, o fuggito il bene. Et per la medefona ragione fetovo f nofamente, che il mondo gli lodera fempre, è Codro, er li duo, Deci tri, che corfero à volotaria, & certa morte p la falute delle Città, fercitiloro.Percioche fe haneffero fatta il contrario il picciolo of ne di risbarmiare la lor vita, sarebbe stato male, misurato con l'in bile publico, or grandisimo bene, che finnella confernatione delle C gli efferciti, che esi faluarono con la lor morse. Et è questa legge vna fola, & quella ifteffa appreffo tutte le nationi, & appreffo tut mini particolari ancora,quato à i primi , et communifimi Judi pre fono puramente della legge della natura. Et bo detto, che è vna ma,perche sutti i precetti di essa pëdono da quel primo,che è vn fi detta, che si faccia il bene, et si fugga il male ; et appresso pche il si i detti precetti è vn folo.Il che fi dimostra in affa maniera. In tu si di qual fi voglia legge fi comanda qualche cofa necessaria . Ma ceffario quel, che fi comanda da qual fi uoglia legge anniene non p fità,cbe fia nella coja comandata , perche non fi comandando fe n mani, & non effendo gli atti humani per se necessarij,ma contingen fibile, che le cofe, che le leggi comandano, fiano per le neceffarie; m ceffarie per rispetto di qualche fine al quale sono ordinate. Inquan fibile di ottenere cotal fine, se non fi fa quello, che comanda la legge Achi bà per fine di andare à Vinetia, diciamo, che è necessario, ch'e barcamon perche fia per se nec effario l'intrare in barca; ma è nece che essendo V enetia posta in mozzo à l'acque è impossibile à chi n di andarni fenza la barca . I lora effendo le cofe, delle quali, da qua legge fi danno precetti, tutte ordinate à qualche fine, tutte sono desto) necessarie per rispetto del fine al qual sono ordinate. Ma il s buona legge, secondo che si è dimostrato, è il ben commune, che è r onde effendo va folo il fine, al qual bifogna, che fia principalmente sentione del legislatore, diciamo, che la legge ancora è vna fola. ad ossenere vn fol fine , sono necessarie molse cofe, è di mestiero el di dette molte cofe dia molti precetti . I quali nondimeno, perche n dinati se non ad vn fine, tutto che multi siano, non operano, che fe non vna . Si come,anche i riui ch'escono dal fonte, or i rami, ch'e l'albero,tutto,che fiano molti,non operano però, che fia fe non v bero, of il fonte . Et quest' vna legge è quella isteffa appreffo inite quanto à i primi, o comannifimi fuoi precetti Ma quanto à gli a

## 1.1 老:11B R.10%了老:民这的急烈了了了。 \$44

conclusioni particolari tratti, or di lontuno dirituti da quel primi, & affai partecipano della legge bumana, non e femappresso initi . Ma è da notare, che i precetti di questa legappresso gli buomini in duo mode; & come buoni; & come ioni . Perciosbe alcumi di essi come autiene di quei primi. G no.I buoni,I conosciuti per buoni appo tuttisperebe appo conofciuto per buono, ebe fi fegua il bene; o fi fuzza il ma tri presetti non sosi communi pud accadere, che ben sland i ap preffo tutti;ma ebe non paiano , & non fiano conofeiuti ii. Appresso inti è bnono. T conoscinto per buono. che fi fit regione detta; ma da questo principio vninerfale fi caua col o come conclusione più particolare, vn precetto, che si deue mocere altrui.Conciofiache chi moce altrui, quanto à fe stiv e la bumana conversatione, la quale 2 à gli buommi naturale alla buona, or dritta ragione è contrario. Et da tal precetto sfcorfo humano,come più particolar conclusione ancora,che non fi dene torre il fuo à veruno. Et questo quanto è fe è buo i, & è per buono appresso la maggior parte de gli buomini mo effere, che appresso alcuni ciò non sia conosciuto, ne tenura buono appresso que popoli di Germania, sbe scriue Cesae appresso tutte le altre nationi, che non si togliesse l'altrais on era appresso lor conoscinto, era dalle lor leggi il furar per medesimo precetto di natura, il qual detta, che si viua, come ma con gli altri buomini , fi caua come particolar conclufiofi hà da fare con ogni vno, consinfia che il giusto è sempre a tta ragione conforme. Et da questo fi caua ancora come con ticolare, che per fare il ginsto, si dene rendere il suo à ciascuecetto è buono, o per buono appresso la maggior parte de gli **rinto;ma appresso alcuni pud essere;che non sia conosciuto per** 10 veramente ancora in alcuni casi . Percioche sarebbe anzi di rendere ad vn furioso il suo pugnale,col quale potrebbe egli . o fe steffo ancora, o i fuoi danari d chi gli voleffe spendere lla patria;ouero à chi foffe stato publicato per prodigo, & vo a inutilmente . Et p finire yna volta, dico,cbe questi precetti, nniuerfali si cauano col discorso humano da i più vniuersall, ifeostano da quei primi communissimi, or vniuersalissimi , cbe e della legge della natura, ¿† quanto più à particolari cafi dito più puote accadere,cbe fe ben fono buoni in certi cafi,in cer fiano buoni.ne fia bene, che habbiano luogo, o fi offeruino. Es is della legge della natura non prouedono à suiti i cafi partico lari.

#### SAL DELL'HISTORTADELL'HYOMO

leri,circa iquali fono le humane opetationi,effendo piacinto à Dio si come in molte altre cose, dare a gli buomini i principii, & lasci fi poi da se,ma non senza l'ainto suo , da cosi fatti principij con lo che è in loro, canino le altre cose, che ad vapo lor sono; è bisogna gli buomini fi agginngano à detti precetti di natura molti altri pre ge bumana, concludendo in essi, & deserminando molte cose, nos espressamente, ne determinate da quelli 1 quali precetti di legge b ti però si canano da i precetti della legge della natura . Ma se à gli Stato, of è lecito di aggiungere, non è pereid che sia lor lecito di sol di tor via alcuna parte di detta legge di natura, quanto à i suoi pris muni precetti,facendo,che quello,che ella hà ordinato in esi non b go. on fidebba offeruare . Percioche douendo ogni legge effer alla ragione, or non bauendo la bumana ragione naturalmente al che quella della legge della natura no quò la legge della natura da a ge bumana effer tolta via in tutto, ne in parte alcuna rquanto à d precetti,et quella che ciò facesse, sarebbe anzi corruttione di legge, Quanto poi à quei precetti diessa, che sono non primi, ma come c tratte da'primi, & non jono puramète della legge della natura; ma no della humana; quăto più ne partecipano, tanto più se li può da g legislatori derogare:in qualche parte perd, & in certi cafi, & per ci nische la osservatione di essa rendono mutile.Come fi è fatto in quel di natura,il qual detta, che per fare il giusto, à ciascuno si cenda il s rogando, 15 restringendo la legge bumana, hà ordinato, che à nemic to,à ribelli, & à simili turbatori della publisa quiete non si renda, **gl**ia il suo, o che al pazzo, al prodigo, o à coloro, ne quali manca l' che potrebbono male, co contra se Bessi vsarlo, non firenda, seno modi. Ma tor via del tutto la natural leggenon può la humana gio dio quanto à questi presetti non primi, come auuerrebbe, se in v generalmente si ordinasse, che fosse lecito di non rendere il suo à ver delle leggi humane, si dirà nel seguente capitolo.

Della legge humana, & della differenza, ch'è intra la rag delle genti, & la ragion ciuile. Cap. X

PIACOVE, à Dio di fegnar la mente humana, flapandoni con eterna la legge della natura. Ma auuenga, che nella legge etern dinato quali debbano effere tutte fin'ad vna le nostre, etiandio larifime attioni, non volle Iddio imprimere nella nostra mente, fe no notitie vniuerfali. E lafciar poi, che gl. buomini da quelle, che altre no, che i precetti della legge della natura, con la ragione, che hà lor c be

#### LIBRO TERZO.

245

ndustria precessi più particolari, secondo i quali baucse. o o attioni. Et per questo ogni buomo sin dal principio del à fempre obligato di trarre quanto egli pud,con la ragione, lata,da precetti della legge della natura,di che tutti babbiareffa,le regole de gli atti,che egli bà da fare, à fine della per felicità sua . Ma conciosia che molti per debolezza d'intel oseano effer mal'atti à far ciò , fù neceffario , che quello, in buomini potesno mancare, foffe supplito dalle minersità , d soprastanno alle minersta, cui si appartiene di baner curs r, 🗗 della publica felicità, alla quale i beni particolari , 🖉 le à **tutte effer deono come** à fine ordinate. Et ciò ferono le det b**end**o **dalla legge della n**at**ur**a precetti più particolari, & f.s gge, che humana è chiamata. Et questo in duo modi. L'una di conclusioni, che la ragione humana , si può dire di tutti ante il difcorfo, traffe dalla detta legge della nature . Non uni , d la maggior parte, per trarre cofi fatte conclusioni, s e fà il popolo di vna Città ; quando conuiene per deliberare nubliche . Conciofia che effendo eßi unnumerabili , & fparfi lontane parti del mondo, sarebbe ciò stato del tutto impossie di dette conclusioni,perebe la lor ragione,& la dipenden: la legge della natura è molto aperta, & chiara, & senza mol rifce ; fu da gli buomini di quafi tutte le nationi, conofciuta iona, of per confeguence accettata con l'uso. Et vn'altra بدايرانoni, perche,effendo la ragione di effe anzi riposta , ج fi staua come chiufa, & afcofa nel ventre della legge del-[Jario , che indi si trabesse con molto discorso,non di huomi lto intendenti, o fauÿ, o cbe da loro fi proponesse alla mol consentimento, dopo che finalmente cotal bonti, & dirittura come quella prima parte accettata, & posta in vso . L'altro quale , i precetti della legge bumana dalla legge della natuer via di libere deter minationi.Di cbe auuëne , cbe fi come i a legge bumana sono nati in diuersi modi,cosi ancora sono ure, o banno fortito dinerfi nomi , chiamandofi quelli della ii, o questi della ragion ciuile, i quali fu, o è libero ad ogni di buomini, & à Principi,che gouernano le non libere,di co sinare à lor piacere. Onde perche determinationi tali pendo de'legislatori,non fono l**e medefime in tutti i lu**oghi;fi **come** ne i Principi, che le fanno, no fono i medefimi.Et no bano de efficacia di obligare, se non i sudditi di quei Prencipi,cbe le 🕈 gli huomini di fille "oninerfità,nelle quali sono state costi-" laa. tuite.

nise. La done que'primi precetti, che si chiamano ragione delle g che dal confentimento di quasi tutti gli huomini , sono stati accet gaafi ; medefini apprefo utte le mationi . Et diciamo , che fi traff conclusioni da i precetti della legge della natura, perche si come i ro fillogifmi da certe propositioni, ch'eßi fanno, chiamate da loro conano certe conclusioni, che da quelle necessariamente seguono ; ra la ragione humana du'precetti della legge della natura, traffe della ragione delle genti . Et per far la cosa chiara con gli essempi precetto di natura , il quale detta , che ogni buomo debba far quel conferna l'effere, & la vita fua; 15 de quello, che infegna pur la n l'huomo ba da viuere de frutti della terra ; traffe la ragione hum conclusione, che necessariamente indi segue, quel precetto commu le genti, il quale comanda, che la terra per farle fare de'frutti, fi l perche molti buomini in questo stato di natura corrotta, facilme vorrebbono con ingiuria godersi de frutti nati medianti le altrui fi faticare esi per farli nascere, dal detto precetto, il qual detta, c bia à lauorar la terra, & da quell'altro, che è pur precetto di nat fegna, che si faccia il giusto, & si fugga il fare ingiuria; accioch faticasse in lauorar quella parte di terreno, che à lui tocsa, og no nece fità, ouero cagione di prender l'altrui, fi traffe dalla ragione bi me conclusione necessaria, il precetto di partire i campi ; cb'e pur à tutte le genti. Et cost si posero i termini, & quello, che prima e ne, comincio à dividersi, & à diventare mio, & tuo. Et da quel p natura, il quale, effendo noi animali di connersatione, er che compagnia ; detta che gli huomini debbano communicare gli offic tarfi l'on l'alero : conciofiache nascendo noi rozzi del tutto , mal eio fare, se con l'industria non ci andassimo affinando; è stato come ne necessaria tratto dalla bumana ragione quel precetto, che del fugga l'otio, e che tutti ci affatichiamo in qualche honefto studio, ò arte vtile al mondo, mediante la quale potiamo giouare al pub prinati. Et dal precetto della communicatione de gli vfficij, or quell'altro della divisione delle cose bà la ragione bumana per la c de gli buommi canate (come necessarie conclusioni ) i precetti , ch muni à tutte le nationi delle vendite, delle allocationi, de baratti, altri contratti, di che v/ano gli buomini. & sono introdotti dalla r le genti . Et da quel precetto della legge della natura, il quale, per animali ciuili, nati d vinere in compagnia,insegna, che si debba s ce, & conservare la tranquillità, & la quiese; & dall'altro, il qu che si babbia à fare il giusto, la bumana ragione hà come necessar hone derivato il precetto commune à tutte le genti di perseguitar o con giufta guerra quei, che facendo altrui ingiaria, la ica, E la pace perturbano. El perche è legge di natura che or con quei, che guer neg gian do non fi occidono in battalofi efit, viui fi prenduna, non fi farebbe it. giusto, fe non fa a sche banno fatta turbando la pase : O dall'altra parte a nilmente di natura, che à nemici, che pur fono buomini par id, or di vna medefima (petie con effo noi, quando gittate on fi difendono, ma chiedono mercede, non fi faccia da nob che potremmo , fi come se fi cangiassero le for ti , non lo vor euere ; la ragione bumana caud come conclusione, il precetnemici ridotti in cattinità, lasciando loro la vita, & di in seruiti . Et miti quefii , or altri simili precetti, che la racome conclusioni, tratti dalla logge della natura, sono com ts le genti, come si è detto, secondo che tutte le genti della u, & della ragione humana sono partecipi, eccetto alcune dper mal'ofa, d per sinistre persuasioni effer pud, che in bbiano sentimento da quel diuerso, che à tutte le altre nasio uero nelle quali, la corruttione è passata tant'oltre, che se uto spegnere del tutto il lume della ragione , poco vigore gli ercio viuono quasi più fieramente, che le istesse fere . Et pren etti efficacia di obligare , non tanto dallo vniuerfale confenli buomini, se bene esi sono quelli, che meduante la ragioanno come coclusioni derivati dalla legge della natura;quăto e della natura, onde son derivati, or da cui riceuono, talme, chiamandofinon folo precetti della ragione delle gentiio precetti della ragion naturale , come veramente fono, fe igine, o la radice, onde nascono; massimamente quelli. u à primi, 🕑 communifimi precetti dalla legge della natura. già la efficacia, che hanno di obligare per se della legge della antorità de gli bumani legislatori i precetti della ragion cifi cauano dalla legge naturale come conclusioni, ma come fasse dall'arbitrio de'legislatori , cui piacque di cofi determuno, & haurebbono potuto anche determinare altrameute fe offe flato à grado ; purche non haueffero determinato contra: a la legge della natura . Et si come habbiamo detto, che i pre: ne delle genti fono fimili alle conclufioni , che necessariamene propofitioni , che i loici fanno ne loro fillogifmi , cofi dicia recetti della ragion cinile sono simili alle determinationi,che no gli arteficinelle eose dell'arte . Le quali sono diuerse , sedinerfoi fini, à quali banno ad effere operate le cose fatte lac 2 dall'arte,

## DELL'HÌSTÖRÌA DELL'HVOMO

dall'arte, & dinerfe le manjere de gli artefici, & coloro dinerfi ane vío de quali banno da servire le cose , che esi fanno con l'arte.Perc mente diuiseranno dinersi architetti vn tempio, vn theatro, vna ca medefimo architetto ancora altramente vna cafa,che baurà da effer ta da vn Principe, & quella,che da vn'huomo prinato; anzi per me effer ricco d'inuentione, deuendo far due case per buomini di simili d ni, le farà di dissimile architettura. Si come adunque à gli artefici è fare le cose loro liberamente, secondo il loro arbitrio, pur che non si da quello, che l'arte insegna; così ancora à gli bumani legislatori è fare le dette determinationi della cinil legge liberamente come lor p che nelle determinationi, che fanna, non facciano cotra quel, che dett ge della natura . Et si possono le dette determinationi fare , d per mo dicio, ò per modo di legge . Per modo di gindicio fi famo in gran pa me dicono, appresso à Turchi)iquali banno pochisime leggi scriste, do auuengono i casi, li decidono da coloro, che sono posti al reggimen poli, giudicando secondo il loro arbitrio. Appresso noi e tutto il r percioche determinationi tali si sono fatte in grandisima parte per legge, of all'arbitrio de' giudici è stato lasciato quanto manco i leg E gli interpreti de legislatori banno potuto . Et quindi è, che i libr tengons la legge ciuile, & le interpretationi di essa, sono à nostri ter tiplicati (per modo di dire) in infinito ; or il medefimo era annenuto dell'Imperatore Giustiniano, come egli scrine, intanto, che parendoli, libri,anzi che di commodità,fossera à gli buomini di disagio,45 di im • so cagione,leuandone il troppo. I il vano, scelse da sutti quella part cetti, che più vtile giudico. Et tolfe l'autorità al rimanente. Et e s ca disbuta,quale di detti duo modi. ofati boggi l'ono da noi, og da Ti tro, fia il migliore, or fi conchiude da Aristotele, che è il maestro d che fanno, in fauore del nostro. Et ciò prima, perche più agenol trouare pochi buomini intendenti , & buoni ; bastando pochi intend buoni à far buone leggi ; che non è di trouarne molui , bisognando sano coloro, che in molti luoghi di vn Reguo, ò di vna promincia, di vna gran-Città, b.mno à gudicare sopra i molti casi, che ogni gono . Appresso perche i legislatori bauendo sempre molto temp derare quali babbiano ad effere le leggische efsi banno à proporre, l ageuolmente far buone, & giuste. La doue à giudici, nascendo tui ti c-asi , ciascuno de quali è dibisogno, che sia determinato intra vn b tio , perche hanno poco tempo à considerare ; è difficil cosa, 17 qual bile far si, che fiano sempre buone, o giuste tutte le determinatio condo il loro arbitrio esi fanno.V ltimamente perche nelle leggi de dofi que cafi,che no fono accaduti ancora, or non fi sa quando, or a

1

#### LIBRO TERZOL

247

cadere ; non poffono i legislatori intorno ad essi effere dalnati ; ma fi bene i giudici, 1quali,perche banno à determinaluti, & prefenti , è facil cofa, che in molti modi fiano tocchi io,daira, da misericordia, & da altri affetti verso coloro, i cafi auuengono.Perche adunque la giustitta animata, che ene, è difficile, che in verità fi ritruoui mai in molti, & in ali si ritruoua, perche pur sono huomini, pud dalle pasioni r corrotta, il meglio è, che ogni cosa, per quanto è posibileterminate ; & che all arbitrio de'giudici non si lasci, senon manco : poscia che essendo infiniti i casi particolari, che ocg per questo non potendo effere dalle humane leggi abbraci tustimon fi può non lafciar loro à determinar qualche cofa. inationil the fli bymani legislatori fanna intorne à precetti matura,nascono in questa maniera Do quel precessosper esge della natura, che detta,che si debba viuere secondo la rene, facendo il giusto ad ogn'ono, & ingiuria à niuno, si car usioni, che necessariamente indi seguono, che non si deb lulterio, rubare, far falfo testimonio, o fimili: o ch<del>e colo</del> le fanno fiano puniti.Ma non bà già la legge naturale , nè la di necessarie conclusioni imposte le pene, che lor o si conuen se bene appresso quasi tutte be genti i detti falli sono vguab g giudicati degni di pena, non sono appresso tutte ugualmon ne aduaque,cbe fi deono imporre à falli determina la ragion be à legislatori pare,cbe si connenga . Ond'è,che à i micidiali a il collo, i ladri fi impiccano, à fulfi testimonij in alcuni luor he mani, con cui giurarono il falso ; & può essere, che in altri cciute à legislatori pene di queste più leggieri; & in altri for ui. Et fimilmente, ancorche secondo il precetto commune per loquale fi diuifero le co/e , debba ciafcuno effer libero **mo** l, che è suo, & poterne, & viuendo ne contratti, & morende ntà , difporre come à lui piace ; nondimeno perche non erae delle genti determinate le forme, le folennità, le conditioni, ali per più sicurezza si bauessero à fare i contratti, i testamen ime volontà ; è stato di mestiero , che la ciuile supplisca . Et rbitrio di coloro,cbe di ciò fare banno baunto balla, determisolennità, & l'altre cose, che in detti atti osseruare si deono, o della ragione delle genti,tratto come conclusione dalla legche ad ogni vno fi renda quello,che fe gli deue, og il fuo . Ma a, che vno senea lo altrui, & rendere non lo volea, non erano elle genti flati ben determinati i modi,fecondo i quali effer de nc[[e

Digitized by Google

The same and

The Action of the second

mffo à dia fare vostretto. Et si sacea per via di vna ceria ( come ess sana) mano regia, la quale non ben sodisfacea in questa parse. O sana) mano regia, la quale non ben sodisfacea in questa parse. O sana) mano regia, la quale non ben sodisfacea in questa parse. O sanai i modi di costituire i giudici. I si può dire tutta la sela giudic in quasta maniera bà ella fatte le innumerabili determinationisonde si quei tanti libri, ebe disenamo. Ne'quali gli authori di essi, non pr perd sempre fucendo determinationi, perche bora stendono, er tir and ti comuni della legge della natura à casi particolari, bora li dichiaran ra li reducono à memoria. I recitandoli quasi li rinuonano insieme alustoni indi tratte dalla ragione delle genti.

Se ogni huomo fia foggetto alle leggi humane, & quan pecchi non offeruandole, & quello, che fi apparteng ro di vietare, ò di comandare. Cap. X X

A legge cinile, o la legge della natura fono fimili , inquanto l l'altra tutti, che soggetti le sono, obliga ad vbidire, in differ quanto tutti gli huomini alla naturale sono soggetting alla ci miti . Et per bene mostrare quai siano quei, che le sono d non sono sog so, che la legge ciuile ha due virtù. L'una di drizzare, & di regota quale tirando à cafi particolari i precetti communi della legge della 🖝 le conclusioni indi tratte dalla ragione delle genti, determina i mo do i quali fi banno da offeruare, or queste, or quelli, or cosi regolado ne operationi, 19 drizzandole, comanda quello, che vuol, che si faccia ta quello, che vuole che si fugga. L'altra virtù della ciuil legge è da gere, or di far forza, perche co cffa induce ella mediante il timore del i far quello, che ella, d la legge della natura commanda, or sforza i d ti à patire quello, à che ella i condanna. Quanto alla prima virtu di di O di regolare,mostrando ciò,che fare,ò non fare si debba,tutti, che a dittione del legislatore foggetti sono, sono anche soggetti alla legge. L'buomo sia soggetto alla giuridittione del legislatore, pud accadere modi . In vno affolutamente, come auiene de ' fudditi di vn Printip questo mondo non riconosca per verun modo superiore, qual dil Pa cui giuridittione; or al libero esfercitio di esfa, gli huomini dello stato Stico affolutamente, ciò è quanto allo spirituale, or quanto al tempor foggetti.L'altro modo è non affolutamente, ma fol quanto à certe coj anuiene nelle terre de'Prencipi secolari, oue i sudditi ben deono loro alle cose temporali esser soggetti;ma non già quanto alle spirituali; n alla coclesiastica giuridittione soggiacciano. Interviene ansora, che mini banno più superiori , ordinasi ad esser l'un sopra l'abro . Onde è le

## LIBROTERZO

1 - S

li tutti fiamo foggetti à proprij Vefcoui, 🕑 al Papa, tui ê fog ni Vescouo. Di maniera che la soggettione, & la voidienza. propry Vesconimon è assolata, malimitata, in quanto dal Pa indato altramente - Cio fi vede in uno effercito antora,one fo sti à comandare l'uno fotto all'altro,Oude è,che il foldato è tal bidire al fuo particolar Capitano , che fe il Colonello, che è fo comanda ffe altramente, deue al Colonello, & non al Capita prima, che à tutti gli altri, deue vhidire al generale, il quale co eni,à Colonelli, et à tutto lo esfercito. L'huomo adunque in rità , che la legge hà di regolare , & di indrizzare, mostrando , è foggetto alla lezge secondo, che è foggetto al legislatore. In mell'altra virtù che la legge bà di costringere, y di punire, di illo effercitio di tal virtà folamente i difubidienti, er ivei le fo non i buoni . I qualisperebe fanno quello,cb'ella ordina pronsa ntieri per bontà, & per amore, non accade, che la legge; in lol virtù , facendo lor forza , & costringendoli con la pena , 🜢 pena. Ma il dubbio èsfe il legislatore fia much'egli foggetto at e, non già quanto alla virtù, cb'ella bà di costringere, in the pa sbi no sà,che la legge non bà da se cotal uirsù:ma dulla poffsu re ? il quale è legge animata, 19 du spirito, 19 nita allo legge ercheninno pud banere di se timore, ne costringere i fur sos fta, che il legislatore quanto à questa virtù foggetto all a pro ia. Ma fe egli le fia foggetto quanto alla wirth , e be ella ha di ndrizzare,fi razionano molse cofe,ma(per mio anifo, fi deue on è soggetto në obligato di obidire alla legge fua, in quanof da lui folo prende efficascia, of autorità . Come annevrebe legge sopra qualche materia, non virtuosa ne uitiosa, colo che non è atto di alcuna virtù,qual è per essempio,che agni co , & la berretta quadra di mezza piega, che è l'babito , che i temp i aduetro in Firenze vſaua ; d uietando quello , che per alcun vitio, quale è,che niuno vfi drappi di feta o guarnimen iuno,tenghi armi di hasta . Et ciò, prima perche ad ogni sot conuiene di seruare il suo decoro . Onde si come al Principe, luogo di capo intra coloro,de'quali è Principe,per sua riputu tare, nel mangiare,nello andare, nel canalcare, nel farfi feruí mare, or in tutta la vitascosi ancora nel tenere armi, or nel tiene feruar modische lo distinguano da gli altri, gli aggiunr lo facciano intra i fudditi, quanto fi poffa il più ammirabile, Vedendofi.cbe Iddio formando il corpo bumano volfe cbe il ) segnalstamente distinto dall'altre membra, bauendolo non fola-

solamente posto lor sopra, ma dotatolo d'anantaggio, ornatolo, & tolo in molti modi. Et poi perche non effendo la soggettione, & che l'huomo bà di obedire alla legge, se non quanto alle cose, che ella da, che altre effer non poffono, che atti humani, de quali tutti è pri volontà; bisogna, che la soggettione, co l'obligo, di vhidire alla legge di drittamente la volontà, dy che à lei si appartenga.Onde non essen ge altro, che la volontà del legislatore m quella particolar cosa, che dispone, il dire, che il legislatore è soggetto, et obligato di obedire all ge, non è altrosche il dirè, che la volontà del legislatore è soggetta, e ta di abedire alla volotà del legislatore, che è vn vano circoito di pa za che niuno buomo è soggetto,ne obligato di vhidire,se non al suo re,ma non bauendo la legge bumana per se,in quanto è legge buman antorità, che quella, che le viene dal suo legislatore; (5 per questo ef poßibilesche ella sia à lui superiore, non posendo vuo effer superiore fo;fegue,che egli non fia foggetto alla fua legge,ne obligato à fernar dendo questa voce obligato nella sua propria significatione . & inqu porta debito, dal quale non possa l'huomo, anchorche voglia, sciogl za pagarlo . Ma se questa voce obligato si preude impropriamente, to importa solo vn certo douere di conuencuolezza , che non lega pi se, potrebbe la legge comandar cofe, che il legislatore farebbe conuc se,et il doner sno,di esser'esso il primo,che l'osseruasse, or que cofe fau egli vuole, che gli altri facciano . 'Ne mi par buona la ragione di col vogliono, che il Prencipe sia precisamente obligato à sersare la su perche(come eßi dicono ) il capo deue effere conforme à membri , c che la conformità non confiste in questo, che il capo, g i membri fac medefime operationi, ma che ciafcun membro faccia quèlle, che à lui gano. Come fi vede auvenire nel corpo bumano, nel quale, fecondo bri sono differeti, così ancora sono differenti le operationi, che i mem ducono, altri atti appartenendofi di fare al capo, or altri alle braccia ni, or alle membra inferiori di mano in mano. Ma se il legislatore ba la fua legge comandati atti, che per se fossero di qualche virtù, d vaet tiofi perche tutti gli atti virtuofi fono(fernate pero le debite circosta la legge eterna, o in qualche modo etiandio dalla naturale comanda ti i vitiofi vietati, dico che sarebbe egli tenuto à fare quello, che è con nella sna legge;non perche dalla sna legge è comandato,ma perche dato dalla naturale, & dalla eterna, alla offeruatione delle quali è e ogni Principe, tutto, che gradissimo sia, come qual si voglia buomo p re. O privato. Inquato ad unque così fatta legge comanda atti virtuo gislatore (come diciamo) obligato à feruare la sua legge; se perd ui cu no le ragioneuoli circostanze del tempo, del luogo, della persona, & Pe

#### LIBRO TERZO.

249

tutti gli atti della fortezza , i quali in tempo di guerra Slà be mandi à fudditi,& à foldati fuoi , deue egli fempre fare ancor nzi peccherebbe grandemëte, 🕁 farebbe contra la prudenza, dà forma, & regola alla fortezza, & à tutte le altre virtù, se aggiori pericoli arifcbiasse la sua persona ; dalla cui conserua ran parte la confernatione, 17 la falute dello effercito, 17 deluon fine di tutta la impresa. Et ba Iddio voluto , che sia di umana legge,che obligbi coloro,che per difprezzo non la ubi amente alla pena temporale, ma anco alla spiritual colpa in a pena eterna nell'altro. Et pare gran cofa,che i Principi feon le lor leggi indurre nell'anima ragioneuole de'contumaci, ui colpa,65 obligo di pena spirituale . Ma ciò auviene perche ani principati ordinati da Dio , non fi può difubidir loro per non fi difubidifca, & difprezzi Iddio infieme, che bà lor dato banno, o gli bà fatti luogotenenti, o ministri suoi nel reggii à lor commeßi . Ma questo bà luogo nelle giuste leggi ; per èlecito d'sudditi, se senza scandolo, & senza perturbatione be,far lo poffono,di non vbidire.Ma tutto che graue scadalo ia , & molta perturbatione nella Republica, è tenuto, & deue ertamente opporfi,& contradire alle ingiuste leggi , quando religione dispongono, & contra Iddio, deuendo il divino be ore à tutte le bumane cofe anteposto . Et perche le leggi bułe , è necessario,che concorrano cinque conditioni . L'una è, , che babbiano di ciò fare autorità,fiano flate impofle ; & che o imposte, siano soggetti à legislatori . L'altra è , cbe la lege del ben commune, & non (come tal volta interuiene) della lità, 🕑 viilità di chi fà la legge. La terza cŏditione è,che quã î ımpongono alla moltitudine grauezze,65 pefi fiano con giu & Jecondo le forze di ciascuno della moltitudine, comparti onditione fi è,che la legge fia circa materie,che alla difpofitio e si appartégano . Percioche se vn legislatore secolare in fa ne [se per e [sempio , la mano nelle cose spirituali , non pur non n valore la costui legge, ma degno di pena il legislatore. ricerca,che la legge bumana non victi quello , che dalla diuiirale è comandato , nè quel comandi,che da queste è vietato. be, se ella comandasse atti vitiosi , dse i virtuosi vietasse. Et bumana stata da gli buomini ritrouata, folamente per la con iuere ciuile in commune, & communicando gli buomini ingli atti humani, i quali häno ad effere regolati dalla giustitia, legge comandare gli atti della giustitta principalmente, co RRR quei

quei della inginstitia viesati. Ma perche sutte l'altre virtu per la or congiuntione ch'elle banno int ra loro in qualche modo alla giu partengono,inquato à lei torca di ordinare gli atti di ciascuna di comune, ch'è il proprio oggetto della giustitia legale; diciamo, che bamana si appartiene di comandare secodariamente gli atti di tutt ma non già tutti gli atti, & di vietare gli atti, ma non già tutti, di t Percioche effendo ella regola, 17 mifura deue effere accomodata a golate, or misurate da lei; ciò sono le attioni di molti buomini, t perfetti, che possono fare tutti gli atti virtuosi, & da tutti i vitiosi fono sempre pochi. Onde basta alla legge humana di comandare d folamente, senza i quali il quieto viuer in commune conseruar no U quei vietare, che la tranquillità, U la pace perturbano. Et per qu fe ben la ciuil legge vieta lo adulterio , non vieta la semplice forni il mangiare , & il benere fopra il bifogno della natura; tutto che fia tiofi, & cotrary alla virtù della teperanza. Et ancorche vieti quegl auaritia , che alla giustitia repugnano, medianti i quali , ò per vsur droneccio, cerca lo auaro di bauere lo altrui, non però vieta que la medefima auaritia , che folamente alla virtù della liberalità fon per li quali lo anaro non inuola lo altrui ingiustamente ; ma và tro bato in dare il suo ; & per modi vili troppo sottilmente si studia di & di trar guadagni. Et ciò fà la legge humana, perche la intentio ben di fare gli huomini virtuosi, o buoni, ma non già subito ( essen bumana debolezza impossibile ) ma pian piano , & in questa man per gradi.condurli al sommo . Et se ella facesse altramente , perch trebbe offeruarsi , se non da huomini molto perfetti , gli imperfetti pre sono molti, à guisa de i gran fiumi, i quali quando si truouano d 🕑 da gli argini troppo ristretti gli ropono,non potendo Jostener leg sa perfettione, farebbono peggio, che se del tutto fussero senza leg

Se le humane leggi fi possono mutare, ò tor via, & se m caso alcuno fia lecito di far contra quello, ch' esse comandano, CAP. XXVII.

**P** A R E A che le leggi humane, perche fi deriuanb dalla legge ra, che è immortale, & perche fono opere di quella parte è pur immortale, deueffero effere immortali ancora. Ma che la humana ragione, ouero l'anima ragioneuole, la quale fa le bu gi, se ben quanto alla effentia sua è immutabile, & invariabile; quan 150

cedano varia nondimeno, or muabile fi ritruona ; diciamo, ggi **non** altrimenti , che le altre cofe fatte da noi , fono all**e** utatione, of finalmente alla morte, of alla corruttione fotnuiene per due cagioni . L'una è, perche alla ragione huma me leggi procedono, è naturale, 15 proprio di andare manzi nelle operationi sue à passo à passo, & dalle impersette, in illa perfettion riducendofi . Ciò è manifesto nelle arti,gli bacome ogni di veggiamo, che da particolari huomini à poco dono ; & in loro aumentando fi vanno col tempo ; cofi anco ere bumano fi vennero da principio introducendo affai imfinche di di in di auanzando fi-fi conduffero finalmente al lo-. Doxio figliuolo di Celio, dicono , che imparando da'nidi , linelle,fù il primo;che appresso i Greci cominciò à fabricare tto . Eurialo , & Hiperbio dı fare i mattoni infegnarono,**es** r le pietre, & Trafone di fare il muro. Da Cinira figliuolo ono ritronate le tenole. Nè alle case già fatte la commodità erra l'acque , seppero aggiungere , prima che da Danao di ia la foggia di canar pozzi , fosse portata . Ecco come l'ar in quella natione si indusse, la qual poi di giorno in giorno ndosi, à perfettione di architettura eccellentissima al fin per fimo dir fi potrebbe di tutte le altre, percioche non fubito. empo alla loro vltima perfettione fi adduffero. Che diremo culatine? se non che in esse que primi Filosofi ritronarono groffe , le quali da fette fauÿ di Grecia,che vennero dopo ; et à questi successero, furono poscia corrette, aumentate, 6 poli ente sorsero Platone, & Aristotile, da'quali furono condot ettione,che Iddio ( come io simo) bà voluto , che habbiano in Non fi vedendo, che dopo loro , fi fia paffato gran fatto più nani intelletti,nella conoscenza delle cose naturali,che esi trat do Iddio (come credere fi può ) riferbato ad empire etiandio e di cofi fatte cofe , la fempre vaga di fapere anima noftra nel Et in questa istessa maniera è andata la ragione bumana, cre titia delle cofe,che fi deono dalla bumana prudenza operare . e primi legislatori , se ben si studiarono di far buone leggi,dr blica ; nondimeno perche non poterono per se stessi da princi e ogni cofa , le ferono affai imperfette . Et le medefime perche a loro , furono poi da quei , che bauendo il reggimento de poonobbero i lor difetti , mutate in altre , che affai manco imper s commodità,10 alla falute publica provedeano. V ennero final ni , i quali della propria prudenza loro(como che malta foffe, RRR

STATES AND DESCRIPTION AND DESCRIPTION OF THE OWNER OWNER

AA, THE DUAL

non confidandosi , mandarono in Grecia , & quindi delle leggi di qu tione scritte in dieci tauole portar si ferono, con le quali, & con que essi bora dechiarando,bora mutando , bora riformando , & bora fac nuouo vi aggiunsero,condussero le loro leggi à tanta eccellenza,che State di tutte l'altre humane le migliori di gran lunga tenute, eccette facri Canoni; à quali, perche in qualche modo partecipano del diu dono tutte. Et conciosia che co'sacri Canoni, & con le Romane leggi boggi quasi tutte le nationi Chistiane, sono così queste, come quelli di & fi chiamano ragion commune . Ma con tutta la loro eccellenza, n fe alcun popolo di Città, etiandio mediocre intra Christiani, che olti non fi fia fabricate altre leggi proprie, & particolari, che Statuti for El cid è auuenuto, & auuiene ancora ( & questa è quell'altra cagione quale diceusmo, che si mutano le leggi) percioche mutandosi co'tem ditioni de gli huomini , le cui attioni dalle leggi regolate effer deon gna , che si mutino le leggi ancora, & che cassandosi delle vecchie , s pongano delle nuone, accommodate alle conditioni, nelle quali si ti gli huomini all'bora, che si propongono loro le leggi. Et è forza di in ciò i buoni cozzoni, che mutano i morfi à caualli,fecondo che ne'c dispositioni della bocca, or delle mascelle si mutano, or i buoni medici h auenga che molte volte babbiano in va corpo felicemente qualche medicamento, quando vedono, che quel corpo hà mutato fione, quel medicamento lasciano, & si volgono ad vsare di vn'a per ciò se per auentura sia vna Città ben costumata, i cui Cittadini h l'occhio come conuiene al ben publico , è prudente il Principe,che fà ge , per la quale permette, che eglino per se si eleggano i Maestrati, gouernati immediatamente effer debbano. Ma fe i medefimi Cittadi pendosi ( come à lungo andare interuiene ) la buona disciplina.più n biano nella creatione de Maestrati l'occhio al ben publico,ma siano u norire,ò per danari,ò per altri rispetti indegni, chi questo, è quel cor do co maluage arti aspira à non meritati bonori; è prudenza del Pri fare in contrario m'altra seconda legge, per la quale si ritoglia l'arb to lor nella prima. E necessario adunque, non pur lecito di tal volt le leggi. Ma non fi deue ciò fare cofi facilmente, ne cofi speffo, co delle cose prodotte dall'arte, vedendosi che gli artefici dando ogni di le vecchie ritruouano fogge nuoue di edifiti, di armi, di vestimen tutto lo arnese . Iquali non pero deono essere in ciò da legislatori im fendo la mutatione delle leggi per sua natura, & in se stessa consider pre dannosa . Et ciò auniene , perche ad effetto, che le leggi si offern demente importa, che gli huomini siano di così fare vsati . Connerter fo in natura , & portandofi ordinariamente à quello,cho fi è fempre erentia, che la inofferuanza ( ancorche fia di cofa leggiera) juando fi toglie via vna legge, perche infieme ji toglie via osseruatione di essainteruiene, che nell'animo de gli huomieano la maestà delle leggi loro in grandisimo bonore, covn certo disprezzo, non folamente di quella, che è tolta via, ltre, che reftano . Dubitando eßi,per vederne rifiutata vn**a** , la quale per buona teneuano, che tutte l'altre ancora fiano L che teneuano . Di maniera che ( come dicea Catone ) dal eg ge, tutte l'altre fiacche fi rendono . Non fi deue dunque e vecchia, se quanto danno di ciò il publico per lo detto riè da altrettanto vtile, & prò, che sorga dalla legge nuoua, he pud auuenire, ouero perche la vecchia fia manifestamete a, ouero perche nella nuoua qualche grandißimo bene, J itruoui . Et pud la legge bumana effer tolta via,65 caßa non encipi , ma etiandio dal contrario vío della moltitudine,per mento di lei,G per l'autorità di ciò datale dal Prencipe cui uddita . Poffonsi adun que dalla molti udine in questa maente tor via , & mutare le leggi vecchie , ma far delle nuoanto fi poffono indurre confuetudini,le quali babbiano forgi . Et è lecito di lasciare la osferuatione della legge, anche nutar la legge . Percioche ogni legge è fatta( come molte à fine del ben commune, & in tanto deue bauer forza di di legge,inquanto gious ella communemente , & non più . patire, che quel,che è stato per publico bineficio bene intro l'ufato,il male,& il danno publico partorifca . Ma auuengo Straordinarij cafi,ne'quali l'oßeruare della legge farebbe di mento,fi come è di grandißimo vtile l'offeruarla ne gli ordi he al legislatore in fabricando la legge, è impossibile, che e tutti i casi, che auuenir possono in tutti i tempi; è necessa tti à quelli, che sogliono più spesso auuenire. Et se poscia ne i,se si osseruasse la legge,recherebbe al publico notabile inimento, fi deue attendere non il parlare della legge , ma l'in slatore volta fempre al ben publico,& quella offernare. On io)in vna Città foffe legge,che le porte fi doueffero à tempo errate; fi come no hà dubbio, che per lo publico bene cotal leg eruare ordinariamente,cofi ancora è manifesto, che farebbe nnnoso, se potëdosi aprire senza mettere il tutto in pericolo, natamente il rigor della legge , fi teneffero ferrate ad vn rtißimo Cittadino, dalla cui falute dependesse la salute della li bauendo alle spalle il nemici , uolesse entrare per saluarsi.

251

Si

Si denono adunque in cosi fatti casi chiudere gli occhi alle pare della legge, et aprir gli alla intentione di che fè la legge, che effer n fe non che si attendesse la publica viilità. Et se il pericolo è presen senza che ci sia tempo di poter ricorrere al principe , di subito rim bia mestiero, tutto, che non alle persone priuste, ma solo alle publ del publico bene ban cura, si appartengbi di giudicare quello, che s fia viile alla Republica, può nondimeno ciò fare in cofi fatti cafi mo prinato; & senza attendere quello, che le parole suonano de vbidire alla intentione del legislatore. Mase ci è tempo si deue Prencipe, il quale bauendo rispettosche il non osferuar la legge ne nato , è publicamente vtile, di fpenfar dene , & effer contento , cbe ferui . Ma se egli senza bauer rispetto alla publica vtilità dispensas rebbe anzi dissipare (come dicono) che dispensare: o ne potrebbe i pe à ragione effer tenuto molto imprudente, o poco fedele. Im molio , perche haurebbe scoperto, che egli qual sia l'ufficio del Pres mtende, non sapendo le cagioni, che muouere lo deono à dispensa del poco, perche non hauendo in cio haunto al publico ben riguard be contra quello, di che era obligato à popoli, ch'egli hà in gonerno, che alla fede, & al gouerno di lui comise i popoli; non solamente nerni à quell'una legge, contra la quale senza ragione hauesse data fa, ma insieme indebolite anche le altre; & dato principio alla cor de popoli, o non pur delle leggi; dalla cui integrità la integrità de deriua.

Perche, come, & quando fosse da Dio data la legge vec & qual fosse l'officio suo. CAP. XXV

E à l'buomo non fosse stato proposto più alto fine, che quello dell di questo mondo, si era con le leggi humane trouato tolerabil so à disordini, ne'quali il peccato di Adamo ne bauca recat che le piaghe, che dicemmo esserit da noi riceuute, all'hora, che la tura in Adamo dal Diauolo sù abbattuta, si fossero per la legge bu date; perche veramente non erano, ma si hen forbite alquanto, er da fussero gli huomini, non potendosi più soffrire l'un l'altro, costretti (interrotta la humana couersatione) per li boschi, er per le spelcach quiui del tutto seluaggia, of solinga vita. Nettarono adunque, or ro alquanto le nostre ferite le humane leggi, in quanto vietando le m esteriori; che la humana conuersatione impediscono, co-imponend pene à cattiui, gli tengono talmente in timore, of in freno, che po bu

#### LIBRO TERZO.

Città, or per le ville oue le buone leggi si offeruano, viuere in quillità,& fenza offesa,che è la somma del bene di questo mô mana felicità,che si può medianti le sole forze della natura . di Dio , bauere ; ò sperare in questa vita . Ma essendo noi sta à simiglianza, & ad imagine di lui, à fine di douer esfere alco insieme della medesima beatitudine, di cui gode csor go 'i,fù di mestiero , cbe ci ſi de∬e legge atta à leuarci à tanto al non solo vngesse alquanto , ma risanasse à fatto le nostre pia o non folamente le colpe esteriori, 🕑 più grani , ma tutti etiă जि leggierißimi falli, ci riem piffe d'ogni virtù , ज ci rendeffe miliari amici. I figliuoli del grande Iddio. La qual legge,per li deuerci immediatamente introdurre nella perfetta beatitudi ro visimo fine , & Iddio è quello,che à cotal visimo fine ci hà tiero , che da Dıo data ci fo[ʃe . Appartenendoʃi à colui,che e,di ordinare i mezzi , che al fine conducono . Come veggiagli efferciti,à quali perche si propone per fine la vittoria dal na,che dal medesimo Generale si ordini, 5 la battaglia, 57 ins banno ad effere i mezzi à far loro ottener la vittoria. Ma è di due maniere , l'una è eterna , di cui (i è già razionato , G fogno , cbe da Dio fi proponesfe in tempo ; perche era stata ogni tempo nella divina sua mente proposta. l'altra legge di a dire intendiamo, è quella , che fù da lui data, 67 proposta in e perche è di due maniere , si dice , che non vna,ma sono due ne sono amendue ordinate al medesimo fine,è nondimeno l'ua accocia ad appressare gli buomini à cotal fine . Et volle Ida fola,ma con due leggi prouedere à gli huomini, & condurli che effendo il genere humano , massimamente dopo effersi à iunti altri , & altri innumerabili peccati.per fe mal'atto ad ef ta altezza , bifognaua ,che fe gli deffe auanti vna legge , la ir tù non di alzarlo essa , ma di prepararlo , disporlo , 19 farffercialzato poscia da vn'altra. Hora questa legge, il c**ui** orre il genere humano , & di prepararlo , è quella , di cui bo bhamo, che vecchia vien detta , in rispetto dell'altra; che nuo della quale tantofto ragioneremo. La legge vecchia adunque ta, & data da Dio , col mezzo però dell'Angelo ; inquanto rmente Iddio , & dandoli di ciò fare efficacia , parlana l'An nte , & daus i precetti di cotal legge à Mosè, da cui pofcia al a,non altramente , che da gli Apostoli, poiche eglino imme-Cbristo la riceuettero, fù alle genti-proposta la lezze nuoua. be è perfetta, & alla bumana perfettione impone la estrema mano,

255

A REAL PROPERTY.

mano, volle Iddio, fatto huomo, dare à gli huomini, non col mezzo d geli ; ma per se stesso . Facendo egli in ciò come vsano i principali a quali, poi che fi sono fatto da i ministri preparare la materia de legni fi, danno loro per se la forma, che è l'ultima perfettione, facendone, cafa. Et fù data la legge vecchia non à tuttigli huomini,come la na a quelli di vn popolo (olo, perche non effendo l'ufficio di detta leg che di preparar gli buomini à Christo ; ne deuendo Christo nascere vn popolo, fù conueneuole, che à quel popolo si desse, di cui Christ deuea, che fù il popolo Hebreo. Conciosia che si come il serment vna picciola parte della massa, basta à fermentare tutta la massa; c ra la dispositione fatta dalla antica legge in quel populo, che era pic te del mondo, deuea bastare à disporre tutto il mondo. Al quale, a Chrifto fosse venuto, deueano esser fatti communi i testimonij della ge, 15 de' Profeti; 15 al quale denea Mosè per l'innanzi parlare aper on non co la faccia coperta, or velata, come hauea per lo adietro fal popolo. Et furono gli Hebrei da Dio eletti à tanta dignità quanta dal verbo dinino si banesse à prendere di quel popolo la bumana car fi douea congiungere (piritual matrimonio intra la diuina & la nof ra, non per alcun merito di quel popolo. Ilquale (come molte vol da Dio rimprouerato)era di ceruice durissima, alla idolatria, o à tu come qual si voglia altra natione, che fosse al mondo, facile, or in Ma ciò fece Iddio per lo amore, che portò loro, non per cagion di di Abramo prima, o poscia di Isac, di Iacob, di Danid, o de gli alti la gente ; che furono buoni serui , & amici suoi ; & per osseruare le fe, che egli hauea fatte loro, che del lor seme sarebbe nato colui, n tutte le genti effer deueuano benedette . Ne fù à que'padri antichi tal impromessa per meriti loro ; ma per gratiosa elettione di Dio,che mise, o da cui procedono i premij, o i meriti,che bà ciascuno, o le fi da, non per debito nato da altro, che dalla cortefia di lui, tutto qu banno tutte le sue creature . Potendo egli dare à questo , & non dar lo,comunque gli piace , senza che se gli possa giustamente dire , che cettator di persone. Et fù la detta legge data folamente à gli Hebr dio per bonor di Christo; perche douendo Christo nascer di loro, vo fantificarli con la offeruanza de'precetti,che in detta legge da lui da teneuano. Onde si come al dire del diuino officio, & all'altre cose a og alla honestà de Cherici appartenenti, og à Cherici da Santa Chi fantificarli, o per honorar tanto più il d uino culto comandate, non gidi tenuti i Laici; cosi ancora non erano in que'tempi all'osseruanz cetti dell'antica legge obligati altri huomini , che gli Hebrci ; eccet Decalogo , co'precetti del quale,perche sono i medesimi con quei de

#### CONDER FROM TOR REPORT OF ST

cui fi era il mondo per l'ufo del peccare già mezzo dimenti riuocarene gli Hebrei la memoria di essa . Onde perche la 🗋 ra obliga indistintamente tutti gli buomini ad offernarla(coniene, che tutti gli buomini fono ad offernare i precetti del De imente obligati ancora, non perche si contengono uel Decala Dio si proposero scolpiti nelle dne tanole della pietra date che furono ab esemo nella eterna legge da lui comădati , J i, obe egli la natura bumana institut, or nelle bumane menti lella natura. Et se bene la legge wecchia non su persetta, si 10 bnona . Percioche de'heni , alcuni fi ritruonano , che fono ni, che se ben mancano di perfettione nondimeno sono buorfestanelle cofe, cbe fono ordinate à qualche fine, é quanpoffono codurre altrui à tal fine,15 la imperfetta è quando elqualche cosa à proposito del fine , inquanto dispongono l'huo no ad arrinarni ; ma non fono già bastanti à condurnelo. I npio ) fono medicamenti buoni à rendere la fanità,che è il fiperche preparano, & dispongono gli humori , ma non sono e non bastano ad agguagliarli . Quel medicamento adunque le à scemando, à azgiugnedo è sufficiente à ridurre gli bumo glianza, in cui confiste la fanità. La legge vecchia adunfetta, perche non dana la gratia, nella quale confifte princificio di Cbrifto;che folo è bastante à condurre gli huomini al dine, ma era buona, perche disponea, & preparaus coloro , lla viuenano, à riccuere Cbrifto, & il suo beneficio, & per eterna beatitudine . Et cid in più modi . Prima percbe non e bumana , alla qual basta il vietare folamente que'falli este rbano le Città , & il comandare folamente quegli víficij , & fono necessary per wnire, & per conservare l'amicitia in Percioche la legge diuina antica, come quella che andaua à gli buomini diuenisfero eternamente beati, se bea non potca, di addurli à ciò , ma prepararueli solamente ; vietaua tutti i piccioli; efteriori, o interiori, volendo non pur che non fi ui, ma chenon si desiderasse ancora, & comandaua, & pur le cose, che fanno di mestiero per vnire gli buomini in e , ma ò espressamente , ò figuratamente etiandio quelle , che à giugnere intra Dio & gli huomini,amicitia.L'altra cofa,in ifpositione, & la preparatione cb'ella facea de gl'huomini à beneficio, fi è, pcb'ella lo figurana, lo prediceua, lo promettea, odo lo daua ancora; inquanto per essa era quel popolo ti-; & a far seruitù a quell'uno, che solo è vero Iddio, & era ritratto Sss

ritratto dalla idolatria, eg dalla coltura de falfi Dei, di cui allhora sta pieno. Et fu connenenolmente data al tempo di Mosè co tal le sioche ogni legge fuol darfi a due forti d'buomini ; a quei che fon guo contumace, & fuperbo, accioche gli rintuzzi, & gli domi, & fono trastabili, er di buona mente, accioche ammaeftrati dalla lege tanto megho conoscere quali stano le opère della giustitia, obe esti d di fare. Quanto a questa forte d'huomini stattabili, & di buona fi posea dar la legge in tempo che piu se ne bauesse bisogno. ofcurandofi allbora più or più nelle menti bumane per li molti . e mi peccati onde il mondo era corrotto, & guasto il lume della ragi legge della natura ; bisognand, che da Dio si desse per buomini cos ainto, mediante il quale potessero conoscere il male, che si havea da U il bene che si deuea fare. Et quanto à superbi su similmente dat tempo . Percioche le cofe delle quali gli huomini si insuperbiscono la oppinione della propria sapienza, & la oppinione delle propri Quanto alla oppinione della loro sapienza erano gli buomini si dal principio del mondo, parendo loro di effer sauj d'anantag gioa credere, che la ragion naturale bastasse loro troppo à sapersi re Dio, 17 con gli altri buomini, 17 ad havere contezza di tutto quel sea lor di mestiero a menar bene sua vita. Onde affine che la supe baneano di ciò restasse abbanuna, piacque a Dio di lasciarli per n in mano del proprio configlio. & della istessa lor ragion naturale, loro legge scritta, accioche da i propri errori finti accorti, conosce to era poca la lor sapienza, or quanto baueano bisogno che di fuo loro maggior luce, or mostrasse loro la via che esti per se non sas che poterono bene intendere, vedendosi condotti a tanta pazzia ic to il mondo si danano i dinini bonori, of si adoranano come Di i sa o l'altre vilisime creature, o oltre a cid caduti in molti altri soz fandi vity, che smo al tempo di Abramo pur silegge, che erano e à regnare nel mondo. Per li quali ben vennero gli buomini, maj te quelli, che più intendenti erano in cognitione, che esi per se non fe non poco, o nulla del bene,che deuca farfi,c del male,che deuca Ma restaua loro la oppenione delle proprie forze. Perche di ciò dauano à credere, quando da altri fosse loro mostrato quello, ch'es Sapeano.dipotere senza difficultà astenersi da ogni maluagità, 15 l'opere di compiuta giustitia. Onde per farli accorti anche di qu falsa persuasione, o di quanto sussero deboli. O infermi ; bisognò c loro come per le mani di Mosè si fece la legge, nella quale ben si m fosse il bene, che si deuea fare, & il male che si deuea schifare ; ma essa non si diedero loro le forze di potere operare, come ella mostr

## CODEBRO THE REPORTED OF

una la Superbia che bancano suandio delle forge loro. Es fu e la logge fi desse atmondo vel sempo, eb'ella si diede, queba affe quell'ordime, il quate perche a gli buomini d naturale, bà utte le cose bumane ; & è eba dalla imperfettione per certi rezi alla perfectione si perueuga. Et percio dopo la lezge g ananti la legge della gratia, cou la quale , perche è di sutta enca dare facultà di potere per carità fare il bene, & guarfu data la legge antica. La quale ben porto feco la facultà eue, & il male ; ma non già di potere fuggir questo, & far ton restana al mondo altro rimedio abe di pregare Iddio,cbe elo quel gran dottore. E quel gran médico, ch'era nella legpromeffo. Gran dottore, inquanto rinelando molti altißimi l lume della fede illustrare le humane menti ; de fquarejande lopra la faccia di Mosè, illuminare le antiche carto; che toneempo ascosto. & celaso il vero. El gran medico, in quanta tione dello spirito fanto surare, & rifanere le piaghe della no rabili, og infanabili ad ogni altra, che alla fua dinina mano s nto della celeste gratia rendere a gli huomini le forze, & farli pire la legge, & a fire opere meriteuoli di eterna vita. Et r ignoranza, o per reliquie di infermità mancassero, etiandio enusa la gratia in qualche cofa, deuca egli supplire ogni lor micanda i proprij meritisi quali adempiendo in molii modi la egli acquifiati, non per se quanto all'anima , che essendo stato ra della fua incarnatione beatifimo fempre, bifeguo non ne gli altri buomini, a beneficio de quali vacque, visa, mori, 65

## ofe, che nella legge vecchia fi conteneuano in commune. CAP. XXIX.

bora, che firagioni di quel, che nella vecchia legge fi conche sono principalmente i precetti, i quali tutti, tutto che fiano, ad alcuni è paruto, che non fiano se non vn folo. Et fi ar cofi ; perche effendo la legge vna sola, & vn solo il fine di , il quale è di fane, che à Dio siano gli huomini ben soggetti, e fi douesse di fane, che à Dio siano gli huomini ben soggetti, e fi douesse di fane, che a delle cose, che bisogna fare, o sugtu von si danno del fine, ma delle cose, che bisogna fare, o sugare al fine ; le quali sempre sono molte, diciamo, che i precetlegge si diedero surono molti ancora ; & si disflinguono in mcali, giuditiali. Morali sono quelli, ne quali si comandano atti, Sss 2 che

che per fe fono virtuofis & fanno gli huomini buoni, & fi vietano per se smo vitiofi, or gli fanno cattini. Et fu necessario, che nell'a fi dessero così fani precetti perche essendo il fin suo di porre intra ni, & Iddio(come fi diffe) amicitia; laquale non è altro, che amore le, che dalla fimiglianza procede , effendo Iddio buono farebbe Sta bile di giugnere gli buomini in amicitia con effo lui, se eglino feffe tini . Onde perche la virtù è quella , che fà gli buomini buonisfi co gli fa cattini; fu neceffario, che nella legge dinina fi vietaßero gli a er fi com undaffero i virtuofi, che tanto è à dire, quanto, che fi d cetti morali. Iquali come conclusioni,che necessariamente seguon ro da i precetti della legge della natura. Dati adunque i precetti i che il fine di tutta la legge era di ordinare gli buomini con Dio; re che eglino foffero, or fi partaffero con Dio come deneano, c so dire , cbe gli prestaffero il debito culto . Ma perche il culto i del di due maniere, l'vno interiore & l'altro esteriore, effendosi que teriore, ilquale confifte in credere, sperare, in amare, che sono a di speranza, et di carità virtù Theologiche, proueduto co precetti necessario, che fi pronedesse etiadio al culto esteriore; che tutto è p rstioni sensibili , con lequali si protesta I buomo , & fa come profe riormente, che egli interiormente crede , spera , & ama . Et ciò fi que' precessi , che cerimoniali si chiamano , perche le desse opera fibili, che fi fanno per rendere il debito culto esteriore à Dio, ce appellano appo noi ; che babbiamo questa voce , come gran parte della nostra fanella , dalla fauella Romana appresa, & i Romani d vna terra desta Cere la derinarono, nellaquale i sacri vafi, or l' che in quel loro diuino culto operauano , da facerdoti loro , perch all'bora, che ' esi presero, & faccheggiarono Roma subati, & a se non foffera ; portate furbno ; criai confernate con riverenza, j ciati per virtù di Camillo i-Galli, non molto dopo a Roma fi ripot Et finalmente, perche il fine (come fi è detto) di questa legge era re amicitia, etiandio intra gli huomini di quel popolo, & l'amia gli buomini flabilire non si pud se non sono bene ordinati insieme, dendosi à ciascuno il suo , le ragiomintra loro restino pari , che è p ficio della giustiia; & perche principalisime also della giustita dicio; fu necessario, che in quella legge si dessero etiandio pre diciali. Et questi precetti ceromoniali , & giudioiali anche eß che modo dalla legge della natura dipendenano, non à guifa fioni, che indi necessariamente fossero tratte segnissero, com de ' precetti morali ; ma ger modo di determinationi liberam

#### LIBRO TERZO.

155

precetti della legge della natura ; onero intorno alle concluprecetti della legge della natura . Et poteano queste determicetti ceremoniali, & gindiciali farsi anche altramente, se algislatore, che le fece, fosse piaciuto. Percioche la legge etta, che si debba fare sernitù à Dio, & che intra gli buoda offeruar la giustitia; ma non detta già i modi particolari " fi debba far questo, ò quello. Et non dettando, nè determi-, era necessario, che si determinasse dalla legge dinina, o hucetti cerimoniali, & giuditiali. Et perche tutti i precetti di legge portano seco, or impongono à coloro, cui dati sono, urli ; fi dice , cbe l'obligo , quanto à questo propofito è di due r**cioche l' vno è secondo la regola della r**agione ; & l'altro è s**e**a della legge . Et banno questi duo obligbi questa differenza e quello, à che l'huomo è obligato secondo la regola della rao, che non fosse comandato da alcuna legge scritta, si dene a ragione lo detta. Ma à far quello , à che l'huomo non è toer la regola della legge, se dalla legge comandato non fosse, nomo tenuto, perche la ragione per se non lo detta. Et quee è fecondo la regola della legge, quanto à quello, che à Dio fi noniali precesti procede ; & quanto à quello, che si deue à gli de da i gindiciali. Et l'obligo, che è secondo la regola della istessa ragion naturale imposto. Ma perche de gli buomini di groffo ingegno, & alcuni per li peccati, & per li mali haa ragione hanno in parte ofcurato ; auuiene , che non tutti fo cere sempre, of in ogni cosa tutto quello, che la ragion detta. eceffario, che dalla legge dinina. & dalla humana fi di sno pre gli atti virtuosi , che sono quelli, à quali è l'huomo secondo la gione obligato. Ma perche di quel , che la ragion desta,par-, perche senza esso non pud stare la virtù; & parte non è netile, affine che meglio la virtù ne'nostri animi fi introduca, & Dico, che quello, che è necessario ; fù dalla legge vecchia co itamente ; & affolutamente vietato quello , che non potea ftala virsù, dicendosi bonora suo padre, & sua madre, & non on furare, che precetti propriamente fi chiamano. Et in quel n fono neceffarie ma viili, la legge procede ordinando non pre rimessamente, & quasi per modo di chi suade. Come è quanfi dice , fe il prosimo tuo ti haurà dato in pegno il suo vestidene tu rendere prima, cbe il Sol tramonti.- Et simili ordiropriamente precetti, non imponendo esti preciso obligo.

M4

Digitized by GOOGLE

ma da Santi Dottori mandati chiamar fi fogliono. Onde dicea San che ne'precetti si contiene la ginstitia, & ne' Mandasi la charità. gli buomini alla offernatione della legge si inducono, parte dalla a legislatore, & parte dalla vtilità, la quale consiste nello acquistare er nello schifare, che si fà del male, ossernandola . Per muonerli co sà del legislatore, molte volte, per malti modi . E in molti luoghi Mosè fi replica, che quella legge era loro data da Dio. Et per muo speranza del bene, & col timore del male , si proposero i premij , promettedosi molti beni in premio à chi bauesse la legge offernata ciandofi molti mali in pena à difubidienti , & à contumaci, che l'h fprezzata. Et peffo ancora quando non vbidinano, & quando dio, onero contra Mose, & Aron Ministri di Dio, mormoranano, che erano puniti agramente . Et così fatte impromesse di bene , & di male, colle effectioni delle impromeffe, er delle minaccie, ebe ne antica legge si truouano, giustificationi da sacri Dottori chiamare inquanto effendo per effe da Dio que gl. huomini premiatisò puniti to giuftitia. Et le cose, che nella legge si prometteano, se offernato be fi minacciana di tor loro, of fi toglienano fe baneffero difubidito, beni fpirituali, o celesti, ma temporali, o terreni. Et cio perche prendere quegli animi con esca proportionata al loro appetito, & con la speranza; or col timore di quelle cose, che per amore, or pe no loro à cuore. Come fi fà co'fancialli și quali fi inducono alla ve Pedagogi con mostrar loro, ò noci, ò pomi, ò altri piccioli doni , d cbe i grandi stimati 15 tenuti cari, 15 tal uolta ancora con mostrare sentire la sferza. Et ben fu quel popolo rasimigliato à fanciulti. gogo la legge vecchia. Conciofia-che fi come dal Pedagogo à fai vna certa disciplina imperfetta , per prepararli à quella perfetta, e ro effer data dalle publiche leggi, & da feueri Filosofi. poiche per no diventati atti à riceverla. Cost tutto quello, che nella legge pec senea(che tutto era in qualche modo imperfetto) fù proposto à qu per prepararlo, 19 disporto alla perfettione ; la quale la antica leg na ; ma figurana , predicena, o promettena, che haurebbe dato Cb legge nuona. Onde perche l'effer mosfo da beni temporali, tutto Bi,ma in Dio fi fia il fra posto, è cosa imperfesta, cy bà luogo in c fanno in mezzo intra i pernersi, che ne'beni di questo mondo bann ne; o i perfetti, i quali perche con ogni loro affetto fi sono del tutt tià Dio,le cose di questo mondo, (come Christo autore di ogni p insegna) disprezzano ; ben connenne alla legge vecchia,che face pedagogo, indurre alla vbidienza quel popolo, raßimigliato à fan la speranza dello acquisto , & col timore della perdita de piccioli b LIBRO TERZO.

> 256

Digitized by

sto mondo, che temporali fono detti. Resta dunque, che ella legge antica fi contenea, foffero i precetti morali, i cereditiali, i m.mdati, o le intimationi; per le quali fi fignificana, beffo, che Iddio era quel, che lor daua la legge, o le giufifica i premij, o le pene fi proponeuano, o fi danano.

## precetti del Decalogo . CAP. XXX.

0 s 1 parlato delle cofe, che fi conteneano nella antica leg es une, resta che si ragioni in particolar de precetti, che sono palisimaparte di essa ; & prima de morali. Iquali, perche outengono nel Decalogo, quando hauremo del Decalogo radi banor ragionato di tutti. Et banno i precetti del Decalo mza, che gli distingue da gli altri; che gli altri furono da olo col mezzo di Mosè, ma questi del Decalogo glie le diede lo. Inquanto vdendo il popolo,Iddio altamente, 5 con grā fests inquanto di fus mano, of col fuo dito gli feriffe nelle a, che ne diede à Mosè. Et ciò fece Idduo per dinotare, che i ge della natura , quali sono quei del Decalogo, si imprimonte da lui nelle humane menti , & che gli altri è di mestiero. liitudine da gli humani legislatori, 🕑 da Dottori infegna-Hora per intelligenza di quanto habbiamo à dire intorno à re,che i precetti morali per quello , che à questo proposito si di tre maniere . Percioche ve ne hà certi talmente impresi mtische ındi esser non possono rimossi,per alcun modo . Onalmente conosciuti da tutti, non è mestiero, che ci siano nè e ricordati da altrui . Et questi sono que primi, 15 vninersaella legge della natura,de quali al fuo luogo fi diffe . Certi al che se ben non sono vninersalissimi come que primi ; pur soancorche non gli intenda per se stesso, or senza alquanto pen nte ogn'uno , ogni vno può naturalmente pensandoui alquan sestesso . Et perche di questi non souviene sempre à tutti, et ini per lo mal vso, o per le cattine persuasioni dimenticar fino, che ne siano instruiti, or che siano lor ricordati tal voli terza maniera è di quei precetti,de quali non ha per se nogli huomini di rozzo ingegno ; ma jolamente i dotti & colo o accorti ; i quali o per via di inuentione o di amaestrameno poi gli insegnano altrui. Hora ne di que primi, ne di lle Iddio far mentione nel Decalogo. Non de i primi, persuperfluo,effendo per se notifsimi à tuiti, or non se ne poten do

do gli buomini dimensicare, non de gli vlumi, per che questi vol la ragione che si è detta, proponere collo istrumento di Mosè, c Inon per se steffo. Ma perche per le molte castinità, di che il m ra era pieno, & per li pernersi abusi comincianano gli buomini di quella maniera de'precetti morali , che nel secondo luogo babb volle I ddio , per recarli loro à memoria , di esi foli nel Decalogo ne . Intra i precetti del Decalogo adunque non fi contengono eff que'primi, i quali ogni huomo sa.or de'quali niuno pud scordar fi. fi debba fare il bene, & fuggire il male;nè quegli vitimi, che dal de gli buomini dotti, & accorti fi truouano, & fi infegnano altrui effempio) cbe (i habbiano ad bonorar i vecchi. Ma con tutto cid mi vniuersalißimi, che à tutti naturalmente son noti, or questi vi che non son noti se non à sauy, es cui da saun sono insegnati, si ce fe non espressamente almeno in virtù , nel Decalogo ; dinersamen primi da gli vltimi . Que'primi vi si contengono come i principi clusioni ; cid è secondo che l'uniuersale è ne parsicolari, quale e pe l'animale, che è il genere, il quale si contiene nel canallo, & nel hu fpetie particolari di quel genere. Et gli vltimi vi si sosengono nell che le conclusioni sono ne principij, ouero, i particolari ne gl' min me (per essempio)nello animale si contiene il cauallo, & il bne . D cetti , che bà il decalogo , tre,che furono scritti nella prima tanol dano Iddio , & fette, che fi fcriffero nella feconda , rifguardano g fecondo fanto Agostino ; la cui openione , se ben non manca chi se gli distingue , daccettata, & foferitta comunemente . Et annen fere flati i detti precetti del Decalogo da Dio proposti , basti fenz far fede , che ciò fusse sapientissimamente fatto ; apparisce nondin pieza, alla quale et di giudicare & di ordinare si appartiene, dal b dine, che banno in tra loro, & dal grădisimo giuditio, col quale pr rono . Percioche si come i precetti della legge humana ordinano g ad vna certa communicatione intra loro fotto il regimento del P del senato, d del popolo; cosi i precetti della legge dinina gli or vna certa communicatione fotto il reggimento di Dio . Ma conci effetto, che vn'huomo babbia buona communicatione, & stia b vniuerfità,fi ricerca prima , che egli fia diceuolmente ordinato con alla vniuersità è proposto, & ne è principe, & capo, & poi co'p che sono come parti, ( membradi detta vniuersità ; bisognà , che na legge si proponessero precessi, da quali gli huomini di quel popo ben ordinati prima con Dio, 15 poi intra loro à viuere infieme foi Ma perche tutte le cose, che ogni suddito deue al suo Prencipe, s à tre, che sono fideltà, riverenza, & servaggio; & la fideltà confiste

## LIBRO TERZO.

257

to no tolga al Principe,del quale è fudditto , l'bonore del Princi uuiene quando non lo volendo più per Suo Principe, à lui si riltro Principe fi fottopone. Iddio,perche gli Hebrei gli fuffero fe oloro nel primo precetto,che non bauessero altri Dy . E: perche năco habbia in renerenza, che chi difprezza , affine che gli Hecaffero di riuerirlo (come deueano ) Iddio vieto loro nel feconl difprezzo di fe,dicendo , che non lo nominassero in vano . Es uaggio fono i fudditi obligati al Principe, in ricompenfa de bela lui riceuono, Iddio , perche gli Hebrei non lasciassero di farernitù, la quale confiste in prestargli il debito culto, volle rinoua nemoria del grandissimo beneficio della vninersale creatione, & el terzo precetto comandòloro,che f**anti**ficassero il sabbato, che brea vuol dire il settimo di; nel quale Iddio dopo bauere in sei o il Cielo, 🕁 la terra, 🕁 ogn'altra cofa fi riposò . Volendo inferincora deuessero riposarsi in quel giorno da tutte le profane ope ri/guardano le creature , & in ricompenfa di tanto beneficio d**a** ttendere à quelle sole, che risguardano il culto, & il sernitio del furono questi tre precetti dati nella prima tanola ; perche donen prima , la cui disubidienza è di maggior colpa, & più graue, es-"ultimo fine de gli buomini ; nè potendofi peccare circa il fine; vi peccaso non fia grauißimo, fù conueneuole,che i precessi, che Iddio auanti à tutti gli altri fi proponessero . Et perche più gra ddito venga in patti,& fi faccia vaffallo , & ferno de nemici del , & cofi fia verso il suo Prencipe disleale, o fellone, che non samancaffe di reuerirlo, fù innanzi à tutti gli altri propofto il predel à . Et perche lo bauere il fuo Principe in difpregio è di mag be il non feruirlo , fù auants dato il precetto della riuerenza , F s fernitù . Fece ancora il Signor Iddio in dando quefti tre preces buono agricol:ore ; il quale auanti che egli vi gitti il seme, purda tutte le cattine piante, che aduggiar lo potrebbono . Il feme, ignore Iddio gittare sopra il terreno del cuor humano,era prim culto diuino, spirituale, or interiore, cbe confiste in credere spe e,G appre∬o il culto esteriore che è come vn testimonio dell'in ale esterior culto secodo che nella legge nuoua hà Iddio voluto, palmëte nel facrificio del corpo, et del fangue di Giefu Cbrifto . i offerisce da Cbristiani in memoria dello incomparabil beneficio one del mondo , fatta con la passione , 🕑 con la morte di lui ; co via legge volle che fosse principalmente nella santificatione del on la quale era à quel popolo recato à memoria il commun bene eatione dell'uninerso. Ma ananti, che Iddio vi gittasse queste TTT kmc,

feme,il che fece egli nel terzo precetto, comandando che si santif buto . Volle con li duo precedenti sbarbare due pungentisime , G sime spine : le quali mentre banessero baunto le radici nel cuore ba rebbono adduggiato fempre il buon feme , nè mai lasciato , che da buon frutto fi producesse . Et ciò fece Iddio comandando nel prim ebe non andassero dietro, nè si accostassero à stranieri, es à fais era l' vna spina della fellonia, & disleanza: & poi nel secondo, nomina/fero indarno, sbe era l'altra spina della irreuereza, or del Sino ad bora s'è detto de precetti, che diede Iddio nella prima tan che gli buomini steffero ben ordinati con effo lui . Diremo bora di egli diede nella seconda, persbe eglino fussero bene ordinati intra l'buomo stà bene ordinato con gli altri buomini in duo modi, cio è cia/cuno quello, sbe egli deue; & con non fare à veruno quel, c dene . Quanto al primo modo, comando Iddio, che si rendesse bon dre, & alla madre. Il qual precetto se si attendono le parole,non perche non nomina altro, che l'honore debito al padre, & alla ma fi attende la ragione, che sotto le parole del precetto si truoua asc rale. Perche non per altro comanda Iddio, che si honorino il Pa madre; se non pebe per li beneficij riseunti è debito à figlinoli di c ragione adunque per la quale vuole Iddio , che i fig linoli honoris O la madre, è, perche vuole, che à debui si sudisfaccia. La qu con la generalità sua abbraccia tutti coloro, che in qualunque m qual fi voglia debito con chi fi fia . Et perche la ragione della leg dicono ) l'anima della legge ; auniene, che il detto precetto per la della ragione di effo fia generale ancora ; & fi stenda,come fe in e mandato non folamente, che i figliuoli honorino il Padre, & la 1 che ogni huomo, che è debitore, d di offeruanza, d di pietà d di d di gratia, d di officio, d di qual si uoglia altra cosa, sodisfaccia il Juo debito. L'altro modo per lo quale stáno gli buomini bene ora loro, si è, che esi (come dicemmo) non si facciano l'on l'altro qu deono . Et à questo solo banno riguardo tutti gli altri precetti de tauola . A quali è stato anteposto il precetto di honorare il Padr dre ; perche al padre, & alla madre, che sono i principij della vita mo maggior debito, & e più obligato, che à tutti gli altri huomi ebe è maggior fallo il mancar di víficio verso coloro,à quali l'huo gior debito , o è più obligato , che verso gli altri . Et conciosia ch buomini quel, che non si deue ; non è aliro, che nuocer loro ; & nu in tre modi , col cuore , con le parole , & co ' fatti ; & co ' fatti f che in tre modi, che sono nella propria persona, nella persona co nelle cofe, che si possiedono ; dopo quel primo precetto della secon to, fi diedero immediatamente tre altri precetti . Ne'quali fi vio menti de fatti , che sono i più graui, con questo ordine,che quei rtano maggior nocimento, perche sono di maggior colpa, fueictati . Et cosi , perche è più nuocere nella propria persona,che acorche congiuntisima sia; è prima vietato l'homicidio. El per ue il nocimento, che si sà nella persona congiunta, il qual rende ta, che non è quello, che si sà nelle cose, che si possiedono; si lo lo adulterio, & poi finalmente il furto. Et perche il danno, ui con la lingua , più offende, cbe quello, cbe fi fà folamente con no del cuore,nel primo de'tre vltimi precetti fi probibifce il fal . Et perebe l'affetto interno del cuore può sfrenatamente Stenra la perfona congiunta del proßimo , & fopra le facultà, fi vie no'duo vltimi precetti, il desiderio della donna, 6 della roba à quei del Decalogo si ritruonano nella legge antica certi altri ali ; i quali à dinotare , che essendo la lor ragione ( perche dalla uura fi tirano di-più lontano ) men manifesta, non sono nelle e da Dio espressamente ( come quei del decalogo ) impressi, or , che i sany con la industria della ragione humana li vadano pe uando da precetti della legge della natura , & alla moltitudine , & gli proponghino; volle Iddio ( come fi diffe ) proporli, non ma col mezzo di Mosè, & di Aron. Hora per mostrare, che no da quei del Decalogo, 17 ( come fi è detto) in loro,non altra conclusioni ne'principi si contengono, diciamo, che i tanti ne'lıbrı di Mose fono sparti , ne'quali si vietano molte supersticontengono in quel primo, nel quale Iddio comando, che non e à Dei stranieri . Nel secondo precetto , oue si probibisce il diio, & del suo santo nome, si contengono come conclusioni ne<sup>•</sup> lli della bestemmia , del falso giuramento ; & gli altri , ne' quali linerfi atti di irrenerenza , & di poco bonore verfo Dio . Quel fotto il terzo, che comanda il diuino culto, non sono morali, ili de quali (i parlerà al suo luogo. Sotto il quarto nel qual si or adre, 🕑 all a madre fi dia bonore, vanno molti precetti di diner ne dessi libri è scritto, che gli huomini babbiano à fare verso ini . Et fotto il quinto dell'homicidio tutti quelli , ne'quali l'offe perfona fi vieta . Nel sesto dell'adulterio se ne contengono molno dannate molte maniei e de peccati carnali. Il settimo del fur elli , che vietano la viura , & ogni altro ingiusto acquisto , & tta altrui nelle cose da lui possedute . Nell'ottano , one è vietaimonio, fi contengono tutti quelli, che appartengono alla corudity, or a gli inganni, che si fanno altrui con le fintioni - com k

TTT

le fraudi, & con le menzogne. Sotto il nono, & il decim no altri precetti, perche in esi è vniuersalmente vietata ogn ta concupiscenza. Sopra li precetti del Decalogo, in quanto no la intentione di Dio , la quale è, che da gli huomini fi faccia il g dendo quel , che deono in prima à lui , & poi intra loro , & guar non fare ne à lui, nè intra loro quel, che non deono, non si può d mini dispensare . Perche il dispensare sopra le leggi all'hora è per viene qualche cafo , nel quale , se la legge si osseruasse , si farebbe intentione del legislatore ; ma non può mai venir cafo alcuno , n contra la intentione di Dio, che l'buomo faccia il giusto rende quello, che egli deue, ò che si guar di dallo ingiusto , astenendosi di quello, che egli non deuc. Nè à ciò repugna, che in molti casi dall mane, or divine è non pur permesso l'homicidio, ma comandato. nel Decalogo l'bomicidio si vieta inquanto facendolo si fa contra i contra il giusto; & non inquanto è giusto, & debito, che i turb pace , of della tranquillità publica , of gli altri maluagi , of sceler ni siano dalla publica autorità spenti & occisi.

Quel che fiano i precetti ceremoniali, & perche foi dati, CAP. XX

OICHE si è detto de precetti morali, resta che de ceremon giuditiali fi ragioni; ne quali furono determinati à quel pop di fare i debiti officij con Dio , & con gli huomini. Non che ne quali fi comanda , che con Dio , 🕁 con gli buomini fi facciano debiti , fiano ceremoniali, ò giuditiali , percioche morali fono que comandano. Et quelli sono ceremoniali, & giuditiali, che det modi , fecondo i quali fi banno da offeruare lo cofe,cbe ne'morali to, che si facciano verso Dio, & verso gli huomini, senza che pe morali fiano determinati i modi , focondo iquali fi banno da fare l eßi comandano.Percioche le determinationi di cofi fatti modi non tengono à precetti morali ; ma à ceremoniali , & à giuditiali . Si per essempio , ne'precetti morali, che à Dio si presti il debito culto, comanda, che le gli presti, offerendogli questa, ò quell'altra sorta cij . Percioche il comandare cofi fatte cofe , è determinare i modi quali fi ba da prestare à Dio il debito culto ; la determinatione de c non fi appartiene à precetti motali : ma à ceremoniali . Similmente ti morali fi comanda , che fi renda il debito à gli buomini : ma non da, che di quel, che sia debito, d non sia, si stia al giuditio de giud

159

1, din quella maniera : nè che i giudicy habbiano ad effere orditi atti giudiciarii, con quanti fi vfa tra noi ; nè che morendo vno mento gli succeda nella heredità più tosto il figliuolo, che la fibe la figliuola ( come è in molti luogbi ) debba effer contenta d**el** lenza più . Percioche il comandare queste , & altre cose simili, re i modi , fecondo iquali fi bà da rendere il debito à gli huomini. 1atione de'qualimodi à precetti giuditiali si appartiene,& non d non ha vna sola, ma più differenze iutra i morali precetti, U li,G i giuditiali . Et tra l'altre questa principalisima , cbe ne<sup>•</sup> leg ge positiua, d dinina, d humana che ella sia, sono state com cose, perche erano giuste. Et giuste erano, perche auanti, che positiua si comandassero , erano state dalla natural comandate , Jamente, & piegatamente tutte; almeno copertamente, & in anto erano in lei contenute, come le conclusioni si contengona i . Et per questo gli buomini erano obligati ad osservar quelle co-∫ fenza che dalla legge positiua ne fossero mai dati precetti. Cozi , fe haueffero mancato di offeruare quelle di effe, la cuiragios , farebbono ( auanti che fe ne deffero nella lezge pofitiua precusati, per la ignoranza. Ma le cose proposte ne' ceremonialt, iali , non fono state determinate dalla legge positiua, perche fusrima che da lei si determinassero; anzi non cominciarono elle le senŏ dopo,et perche da lei furono determinate Et per consegue ini dopo , & perche ella così determinò , & non prima , cominffer obligati à feruarle. E fe ella non bauesse così determinato(co ) non farebbono gli huomini stati mai obligati à far più tosto nel lla determina , che in vn'altro . Et questo auuiene,perchei preprendono efficacia dalla legge della natura, & non semplicemen latori . La doue i ceremoniali , & i giuditiali da i legislatori la & non per se dalla legge della natura . La onde baurebbono poutori determinare le cose ceremoniali, & le giuditiali diuersamen che banno fatto. Perche la determinatione di effe è del tutto co**m** vitrio loro. Ma delle cofe moralı non baurebbono potuto già dar trarÿ à quei,cbe banno dati;nè cŏmandsre diuer∫amante da quel no comandato . Perche farebbono ftati difcordanti, 🕁 contrary d lla legge della natura ; & per conseguente etiandio della leg**ge** cui è necessario, che ogni buona legge si accordi. Hora veecetti ceremoniali dell'antica legge, in cui furono determinati i ido i quali il Popolo Hebreo bauea da o∬eruare i precetti mo÷ on Dio l'ordinauano. Dico, che apparisce chiaro, che in dacetti cerimonialı, fi bebbero principalmente duo rispetti. L'une di 06-

di occupare', quanto fi potea il più,quel popolo nel culto dinino , a la mente stesse asiduamente inuolto ne servitij del vero Iddio.Il cb per se, & anche perche in questa maniera dal culto, & dal seruit Dei, of da ogni altra vana superstitione si ritrabena, of tenea lonta tro rifetto fa,cbe poi che la legge vecchia non era tale , che per dare à gli buomini la perfettione ; gli preparasse almeno medianti ceremoniali à riceuere cotal perfettione dalla legge nuona, che Christo dar si denea. Quanta al primo rispetto, per occupare gl alfai nel culto diuino ; fu neceffario, che in molti precetti. E molt dassero loro molte cose . Le quai tutte à tre capi principali si ridu fono prima lo istesso diuino culto ; & appresso gli istrumenti , che adoperare nel divino culto, che vengono sotto nome di cose sacre mente i ministri. Quanto al primo capo, perche in esi consiste pr se il culto divino, furono oltre alle altre cose, ordinate molte ma crificij, er intorno ad eßi, che sono honori particolarifimamente fernati, furono dati molti precetti. Circa le cose sacre poi,che ne capo nanno comprese, quali sono il tabernacolo, l'arca, il propitio altari , la mensa della propositione , il candelabro , & gli altri vas perche volle Iddio, che si facessero di materia ricchissima, & co fattura ; fi diedero fimilmente molti precetti . Intorno al serzo caj no i ministri deputati al dinino culto , fi poffono confiderare, er la me, che di loro denea farsi à cotal officio, & la foggia del vinere, et a che conueniua lor di seruare per bonor di Dio, & per riputatione fiinta da quella de gli altri buomini, o segnalata . Quanto alla de perche piacque à Dio, che si facesse medianti certi sacramenti, si d sali sacramenti molti precetti, O molti se ne diedero ancora circa va del mangiare, og del vestur loro, che offernanze si chiamano . Q all'altro rispetto, il quale sù , che dalla legge vecchia si preparasser mini alla perfettione, che dalla nuoua riceuere deueano. Come che ratione, secondo che di sopra si è detto , si facesse nella legge vecc modi,alli ceremoniali precetti non fi appartenea di farla, fe non in figurando. Hora perche la vera perfestione dell'buomo confiste i gimento, che di lui fi fà con Dio, mediante il diuino culto, effendo l posto di anima.15 di corpo, deue 15 col corpo,15 con l'anima dare i hito culto,con l'anima interiormente, o esteriormente col corpo . 2 do che il corpo è fatto per l'anima . cofi ancora il culto esteriore d fatto per lo interiore, & con effo accordarfi . Et conciofia che il cul re confiste in congiungersi, quanto allo insellesto, & quanto all'aj Dio . Secondo che l'huomo in diuersi stati , diuersamente con Di te interiore deue congiungnersi ; così ancora gli atti dello esteriore

259

effer dinerfi. Nello stato del secolo che nerrà, nel qudi il culto inte che l'huomo con lo intelletto vedrà Iddio apertamente ; o piena rà di lui con lo affetto, perche baurà ogni ben prefente ; non farà be col culto efteriore fignificbi ò figuri alcuno ben futuro . Ma co isterà folo in rendere à Dio laudi , 🕑 gratie,le quali dalla interior Taffettione procederanno . Nello stato del secolo presente , nel vede Iddio da gli buomini apertamente;ma (i crede, di douerlo nturo, nel qual credere, che è atto di fede, dy si ritruona nello in sfiste il culto interiore, accioche à fignificare questo culto interiocconcio lo esteriore, sono stati gli buomini sempre obligati d o con atti accommodati, & ben corrispondenti à tempi . Al legge vecchia, nel quale non solamense non si vedea Iddio; ma ur iscoperta la strada di arrinare à tal visione . Iddio , che voles li buomini , non folsmente alla vifione di fe , ms anche alla fira+ uemire d tal visione, la quale strada è Christo , perche il raggio del a no può per la debolezza bumana effer riceunto da gli buomini , anti certi fegni proportionati alla conditione dello hnmano intel ceffario , che egli à tal fine proponeffe loro cofe , che 🕁 questa , nificassero, & figurassero, come cose future. Et ciò fece co'premiali in molte maniere. Conciofia che ciafcuno di quei molti fali più il tabernacolo , l'arca**, il p**ropitiatorio , i Ch**ernbini , che** il proputiatorio , l'ono altare de profumi , & l'altro de'facrifitij, candelabro con gli altri vafellament i, 19 appresso i sacramenti, e del vestire, o del mangiare, o finalmente tutte le cose deterordinate ne'precetti ceremoniali , come ben mostrano i facri Dot rendo ad vna ad vna per sutse , figuranano Christo futuro, & la indine ; alla quale Christo ne deuea condurre. I per confequenustery della Chiesa militante, or trionfante. Et in questa manievecchia co'precetti ceremoniali , figurando preparaua gli buomi utione , che dalla legge nuona deneano ricenere . Ma bora, che & la legge nuoua, nel quale, se bene essendo noi pellegrum, & in on vediamo ancora apertamente Iddio ; nondimeno , perche efto Chrifto, ci è flata da lui, & in lui riuelata, & fi è veduta la enire à cotal visione, non è piu dibisogno, che questa via ci sia s, & figurata come cofa futura. Et per questo il noftro calto efte gurare la visione di Dio , come cosa futura; & Cbristo, cbe è la à veder Iddio ne conduce, come cofa paffata, & prefente; & l culto esteriore de gli antichi Padri effere diuerfo , come poco N pienamente ragioneremo .

Perche

Perche bauendo gli huomini bifogno di legge, Iddio de loro primieramente imperfetta, & fe la legge antio ancora. CAP. X X

NATVRALE d gli buomini di conoscere , che ci è vna na riore, da cui possono ricevere bene, o male, o che per ciu 🖌 loro di honorarla , 🕁 farle feruitù . Teflimonio di quefto fo nationi, di cui rado fu al mondo, che alcuna si sia ritruouata, d ne derni, d ne gli antichi, che non babbia adorato qualche diuinità, se imaginata almanco, & falfamente creduta. Percioche la ragion quando dandosi ad intendere di saper molto, ha prensontuosamen per se determinare qual sia quella superior natura, che merita di el ta, o tenuta per Dio , ba dato in großißimi errori. Et quindi è, ch da diuerse gen:i adorati, non solamente il Sole, & la Lura; ma e buomini viui, & morti, come auuenne di Saturno, di Gioue, di 1 di altri. Si adorarono anche le statue d'oro, of di argento, of di a ria,non pur di huomini;ma anche di cani,et di buoi.Si diedero i diu come à veri Dij, à fallacisimi demonij, che sotto nome di Mani di Satiri, di Ninfe, di Genij, di Lari, si faceuano in varij modi sen buomini per ingannarli. Di maniera, che il mondo era condotto non fi trouaua ( fi può dire ) ne mare,ne fiume, ne stagno,ne funt ne monte, nè Città, nè casa, nè persona, che non bauesse i suoi p particolari Iddy. Le superstitioni poi trouate da g'i huomini. Ce loro ( come credere si puo ) da medesimi demonij;co'quali gli hono faccuano lor feruitù ; erano molte volte tali che da effe feuz altre nosce, che il Dianolo stana lor sopra, & à suo modo gli canalcan doli à far cose, non pur inbumane ; ma peggio che di crudelisime che non mancarono de'Padri, che vecifero, offerendo loro in facri prij figlinoli;et tal nolta ancora fatti crudeli contra le stessi si perci fodisfare à quelle loro spietate religioni, co pungentissimi ferri in 1 ti del corpo ; nè fininano, fin che non erano del proprio fangue bag po al piede . Ma se ben Iddio per domare la superbia de gli buom farli accorgere, che in luogo della sapienza, onde si pregiauano, do di sapere non pur le bumane, ma ancor le diuine cose, erano d za, co di pazzia colmi; gli lasciò trascorrere in così graui falli, Hauendo nondimeno determinato eternamente di voler (come pr fcia ad Abramo, o à gli altri Padri antichi, ferui , o amici fuoi ) in Giesu Christo suo figliuolo tutte le genti , & farsi conoscere da l de prima.15 per aperta visione poi, non abbandono mai il genere l

#### LIBRO TERZO.

201

età,cominciando etiandio dal principio del mondo,non fi trouafcbari à lui , à quali riuelò egli se effere quello,cui solo deneano gli 🛛 prare, (7 honorare come Iddio . Et costoro non solamente non má de,di speranza.& di carità. ın che consiste il vero interior culto, la diuino instinto, & da spirito di profetia, ond'erano pieni indo**t** bonorarlo efteriormente ancora modi dicenoli, or al culto interio denti ; perche erano accommodati à significare , & à sigurare i a nostra redentione. Come manifestamente apparisce in quel, cbe e ferono Abel , Noè , Abram, Melchifedech, of altri, che auan co`facrificij da loro à Dio offerti , figuratono il facrificio di Giefu a effendo pofcia aunenuto, che il mondo, il quale molto fi pregialofi di Japer molto non pur delle cofe bumane , ma delle divine an nolti grauiffimi errori, ne quali per poco fapere fi era da fe fteffo, nte circa il dinino culto precipitato,cominciò accorgersi,che anzi a egli forfennato, & Rolto, & cofi, che col cominciare à riconosce lia, hanea dato principio d diuentare intendente , & fauio . Perestana yn'altra falfa perfuafione ancora,per la quale prefuntuo aua à credere di esser gagliardo , & potente à fare per se stesso pinta giustitia,67 tntto quel bene,che e'volea; Iddio per sounenir O infieme finir di trarlo di quell'altra pazzia; volfe dargli la leg e,insegnandogli quel,cbe e'non sapea,gli finisse di leuare la igno omandandogli quello,che e'per se non potea,lo facesse accorto za,& della prefontion fua . Et poiche datogli i precett i morali s esi tornato à mente quello, che verso Iddio, or verso gli huomi e,di ch'egli,tutto che la ragion naturale lo dettasse, si era in gran ticato, volle co'precetti cerimoniali determinare i modi, fecodo i ueniua far quello , che ne'morali,quato al rendere il debito holi era stato imposto.I quali modi furono imperfetti;perche essen ni allbora rozzi,et delle diuine cofe ignoranti , gli determinò Id eniua alla conditione di loro in que'tempi,& non come sarebbe e,se i precetti di ciò à persone delle diuine cose intédenti,& esper o bauuti à proporre.Et in ciò fece Idd10,come fanno le madri co' nëtre teneri fanciulli sono,col latte pascono,riserbădosi à dar lo H de gli altri cibi fodi,poicbe crefciuti , H fatti grandi fiano dipoterli ropere co'denti, et nudrirsene.I modi perfetti adŭque di ruitù,et di rëderli il debito culto riferbò Iddio di douer infegnar i,poiche eßi foffero già diuentati acconci , à poterli apprendere, o vissi gran tëpo sotto le figure, & l'ombre dell'antica legge. si te verificate le figure, et scosse l'obre dalla luce della nuoua legbrifto . Hora denëdo il culto esteriore corrispodere all'interiore, Vvv IT CON

**er con effo, come nel pre**ced**ente capitolo fi diffe accordarfi. Perc**i interiore de gli antichi Padri, prima che Christo venisse, consiste de, or nella speranza, che esi baucano, come di cose future, non della eterna beattudine, ma etiandio di Christo, che è la via,che c la eterna beatitudine ; conueneuole, & necessario fu, che bauessero nie del culto esteriore accommodate, & acconcie à significare, com re,non meno i misterij di Giesù Cbristo, che la eterna beatitudine. che Christo venne, of mort. A noi, il cui culto interiore consiste nell nella speranza, che babbiamo de i beni del Cielo, & del beneficio Christo, ilqual è la via, che al Ciel conduce; conuiene di bauere nie del culto esteriore, accioche allo interiore ben corrispondano, a date à significare il termine della via, che è la beata visione, che ( Die, comé cosa futura, & à significare la via, che è Christo, come a tady presente; & cosi, che il nostro culto esteriore sia diuerso da entichi . Si come anche il culto interiore , & lo esteriore , con che a nore à Dio quando saremo alla vluima perfettione arrivati in Ciele uerfo da quello, con che l'honoriamo interiormente, o esteriormen terra. Couciofia che allbora, che vederemo, or possederemo, or bau hen presente, mancheranno la fede, che è di cose, che non si vedo fperanza, che è di cose, che non si possiedono. Onde perche il cu re confisterà in conoscere, & in godere della cosa amata perfetta esteriore senza che figuri più cosa alcuna ( non essendo necessaria senon que non apparisce la verità figurata ) consisterà in renderli gratie della cognitione, & del godimento perfetto, che hauremo. ra, che si come à beati, che sono bora in Cielo, oue non credono, più cosa elenna, perche vedono, 15 banno ogni ben presente, no più il cul to, che conuenne già loro mentre furono passegieri, er nel quale siamo bora noi, ne sarebbe dicenole, che offerissero pi fersero già il sacrificio, nelquale mangiando il pero corpo, er beu ro sangue di Giesù Christo, sotto il velo del pane, & del vino si s no, & fignificauano di credere, & di sperare, come cosa futura visione, & il godimento del diuin verbo, cui essendo beati vedono za alcun velo, of di lui si godono. Così à noi, iquali dopo che C nuto, & ha fostenuto morte in memoria di cio, mangiamo , & ber crificio del vero corpo, 15 del vero sangue suo da noi offerto; non che mangiamo secondo lo stile dell'antica legge, 15 come facena tempo gli Hebrei, lo agnello Pasquale, che ombreggiaua, or fi me cosa futura il facrificio, che facciamo bora noi. Percioche efi care, or con goderli mangiando di quello agnello, non folamente no la fruitione della eterna beatitudine, che era cosa futura; ci

sempo à loro, come e in quésto à nol ; mà anobe la morte di Giesa Christo, 🖉 # facrificio ; che offerfe egli di fe fleffe ; & the offeriamo ogni di noi, creduto, o forato da loro come cofa fainta allbora i o celebrato cotidianamente bora da noiscome cosa già fatta, & presente : Ron connengono adunque Anoi le cerimonie della legge antica ; perche tatto il culto diuino esteriore ; tosi della vecchia, come della înloita legge, che între e compreso soite il nome di verimonie ; confifte in fegni, che fono protestationi, che fignificano i tato interiore, del quale è principio la fede. Onde perche pud l'huomo protestarfi, o fignificare non folamente con le parole ; ma co fatti ancora ; inserviene, che fi come, fe l'huomo nelle cofe della fede fignifica ffe con le parole falfamente quel, che non è, farebbe mortal peccato ; così ancora farebbe mot sal percaro fignificandolo falfamento co'fatti. Et benche fia vna ifteffa fede.et ta noftra, hora, che Chrifto è uenuto, or alla, che di Chrifto hebbero gli Hebrei prima ch'egli veniffe; nodimeno, pch'efsi furono auati à Chrifto, & noi fiamo toposnoi dimersamete da quel, che faccuano esi significhiamo, or con parole, U co fatti le medefime cose da loro, & da noi credute. Percioche essi con le parole (come è scritto in Esaia) dicenano ecco, che la vergine diventera granida, o partorirà in tempo futuro. Et noi ( come è nel fimbolo Apostolito) diciamo pur con parole, che Maria vergine dinento granida di Spirito fanto, or che partori Giefu Chrifto in tempo paffato. Et fimilmente te cerimo nie loro significauano co'fatti, che Christo farebbe venuto, & che morendo Daurebbe offerto se in facrificio in tempo futuro ; & le nostre significano pur to'fatti che egli è già venuto, & che hà offerto fe in facrificio in tempo paffa to . Et perche à questo , che hora diciamo , che gid che Christo è vennto, & offerendo se in sacrificio, ha patito morte, l'offernare le cerimonie dell'ansica legge farebbe mortal peccato, pare che repugni quello, che ferono gli Apostoli.I quali si tiene che hauendo riceuuto la pienezza dello Spirito santo, non peccarono mai più mortalmente. J pur fi truona, che dopo, che Chri Sto rifuscito, & fali in Cielo, ne offernarono essi alcune ; & come è scritto ne gli atti de gli Apostoli; permisero(perche così piacque allo Spirito santo)che à gli altri ancora fosse lecito di osseruarne certe. Santo Agostino considero tre tempi ; vno innanzi alla passione di Christo ; nel quale quelle cerimonie erano ancor viue; perche obligauano, & non noceuano; anzi giouauano à gli Hebrei, che ben le offernauano; & l'altro dopo la passione di Christo, smo che fu diuulgato il vangelo. Nel qual tempo fono da lui quelle cerimonie ( come erano veramente ) chiamate morte, perche non haueuano più forza alcuna, & niuno era più obligato à feruarle; ma non mortifere ancora, perche gli Hebrei, che veniuano alla fede ben poteuano offeruarle senza peccato ; pur che non ponessero speranza in este ; ne stimassero ester lor necessario di cost fare per la falute , quasi come se la fede di Christo senza le cerimonie dell'an-Vvv

tica

er con effo, some nel precedente capitolo fi diffe accordarfi. Per interiore de gli antichi Padri , prima che Christo venisse, consist du, or nella speranza, che esi baucano, come di cose future, non della eterna beautudine, ma etiandio di Christo, che è la via,che la eterna beatitudine ; conueneuole, or necessario fu, che bauesser nie del culto esteriore accommodate, & acconcie à fignificare, com re,non meno i misterij di Giesù Cbristo, che la eterna beatitudine che Christo venne, or mort. A noi,il cui culto interiore confiste ne nella speranza, che habbiamo de i beni del Cielo, & del benefici Christo, ilqual ela via, che al Ciel conduce; conuiene di bauere nie del culto esteriore, accioche allo interiore ben corrispondano, date à significare il termine della via, che è la beata visione, che Dio, come cosa futura, or à significare la via, che è Christo, come tady presente ; & cosi , che il nostro culto esteriore sia diuerso da entichi . Si come anche il culto interiore , & lo esteriore , con che nore à Dio quando saremo alla vitima perfettione arrivati in Ciel uerfo da quello, con che l'honoriamo interiormente, dy esteriorme terra. Conciofia che allbora, che vederemo do poffederemo, do ba ben presente, mancheranno la fede, che è di cose, che non si ved fperanza, che è di cose, che non si possiedono. Onde perche il c re confisterà in conoscere, 15 in godere della cosa amata perfett esteriore senza che figuri più cosa alcuna ( non essendo necessaria senon oue non apparisce la verità figurata ) consisterà in render gratie della cognitione, of del godimento perfetto, she hauremo ra, che si come à beati, che sono bora in Cielo, oue non credono più cosa alcuna, perche vedono, & banno ogni ben presente, n più il cul to, che convenne già loro mentre furono paffagieri, do nel quale siamo bora noi, ne sarebbe dicenole, che offerissero p fersero già il secrificio, nelquale mangiando il vero corpo, er be ro sangue di Giesù Christo, sotto il velo del pane, og del vino si no , & fignificauano di credere , & di sperare , come cosa futur visione, & il godimento del diuin verbo, cui essendo beati vedon za alcun velo, of di lui si godono. Così à noi, iquali, dopo che ( nuto, or ha fostenuto morte in memoria di cio, mangiamo , or be crificio del vero corpo, or del vero sangue suo da noi offerto; no che mangiamo secondo lo stile dell'antica legge , 15 come facen tempo gli Hebrei, lo agnello Pasquale, che ombreggiaua, or me cosa futura il facrificio, che facciamo hora noi. Percioche ef care, or con goderli mangiando di quello agnello, non folamente no la fruitione della eterna beatitudine, che era cosa futura;

sempo à loro, edme e in questo à noi ; mà anebe la morte di Giesa Christo, 🖉 # facrificio , che offerfe egli di fe fleffe , & the offeriamo ogni di noi, creduto, o perato da loro come cofa fainta allbora i o celebrato cotidianamente bora da noi, come cofa già faita, & presente : Won connengono adunque A noi le cerimonie della legge antica ; perche tutto il culto divino esteriore ; tosi della vecchia, come della ndona legge, che inito è compreso sotto il nome di verimonie ; confifte in fegni , che fono protestationi, che fignificano i trato interiore, del quale è principio la fede. Onde perche può l'huomo protestarfi; & fignificare non folamente con le parôle; ma co'fatti ancora; inserviene, che fi come, se l'huomo nelle cose della fede significasse con le parole falfamente quel, che non è, farebbe mortal peccato ; così ancora farebbe mot al percato (ignificandolo fallamento co'fatti. Et benche fia vna ifte fla fede, et u noftra, hora, che Chrifto è uennto, or alla, che di Chrifto hebbero gli Hebrei prima ch'egli veniffe; nodimeno, pch'efsi furono auati à Chrifto, o noi fiamo Woposnoi diner famete da quel, che facenano esi significhiamo, y con parole, T co fatti le medesime cose da loro, & da noi credute. Percioche essi con le parole (come è scritto in Esaia) diceuano ecco, che la vergine diventera granida, & partorirà in tempo futuro.Et noi ( come è nel fimbolo Apostolito) diciamo pur con parole , che Maria vergine dinento granida di Spirito fanto, & che partori Giefu Chrifto in tempo paffato. Et fimilmente le cerime Wie loro significauano co'fatti, che Christo farebbe venuto, & che morendo Daurebbe offerto se in facrificio in tempo futuro ; & le nostre significano pur to fatti che egli è già venuto, & che hà offerto se in sacrificio in tempo passa to . Et perche à questo , che bora diciamo , che già che Christo è vennto, & offerendo se in sacrificio, ha patito morte ; l'offernare le cerimonie dell'ansica legge farebbe mortal peccato, pare che repugni quello; che ferono gli Apostoli.I quali si tiene che hauendo riceunto la pienezza dello Spirito fanto, non peccarono mai più mortalmente, or pur fi truona, che dopo, che Chri Sto rifuscito, & falt in Cielo, ne offernarono essi alcune ; & come è scritto ne gli atti de gli Apostoli; permisero(perche così piacque allo Spirito santo)che à gli altri ancora fosse lecito di osservarne certe. Santo Agostino considero tre tempi ; vno innanzi alla passione di Christo ; nel quale quelle cerimonie erano ancor viue; perche obligauano, & non noceuano; anzi giouauano à gli Hebrei, che ben le offernanano; & l'altro dopo la passione di Christo, sino che fù diuulgato il vangelo. Nel qual tempo sono da lui quelle cerimonie ( come erano veramente ) chiamate morte, perche non haueuano più forza alcuna, & niuno era più obligato à servarle; ma non mortifere ancora , perche gli Hebrei, che veniuano alla fede ben poteuano offeruarle senza peccato; pur che non ponessero speranza in este ; ne stimassero ester lor necessario di cosi fare per la falute, quasi come se la fede di Cbristo senza le cerimonie dell'an-Vvv tica

sica legge non bastasse à saluare ; ma che à Gentili , che si faceuand ni non fosse licito di osseruarle per alcun modo. Et per ciò diceua San Paolo di duo discepoli, che bauea carisimi, Timoteo, & Tito, e Timotheo , perche era nato di madre Hebrea , & Tito perche era circoncife. Il terzo tempo ( secondo santo Agostino ) è quel, che è po, che'l vangelo fu diuulgato ; nelquale le cerimonie della legge a pur sono flate, & sono morte; ma mortifere ancora. Inquanto q da indi in quà le bauesse offernate, d offernasse, tutto che fosse nat Hebrea, og nuouamente venuto alla fede, baurebbe fatto, og far sal peccato. Et questa distintione di sempi ben conuiene à precet nisli; ma non già à giudiciali; de'quali diremo nel seguente capi morali ; de'quali di sopra si è detto . Percioche quanto à giuditiali de considerare altro, che duo tempi. L'vno inanzi, che Christo m quale i precetti giudiciali erano vini , & bauzuano virtù di obligan tro dopo, che Christo mort. Nelquale, perche le leggi durano qu lo stato ordinato con leggi tali , bauendo lo stato di quel Popolo, ci la legge antica ordinò à figurare i misterij di Giesù Cbristo bannto che per la morte di Giesù Christo i misterij di lui si compirono, no ne anche la legge antica, da cui lo Stato di quel popolo era ordin per conseguente durarono più i precetti giudiciali; iquali perdend che baueuano di obligare quando Christo mori, morirono ancora ga , che i precetti giudiciali fiano morti, come diciamo,non per cid tiferi. Perche non effendo esi stati dati à fine , che per se , & pri se figuraffero Christo, come per se, or principalmente lo figurau moniali, se per ordine di qualche Prencipe da qualche popolo si os ne il Prencipe , che bauesse così ordinato , ne il popolo,che gli offe cherebbe per alcun modo. Perche non si protestarebbe con la of di eßi , nè significherebbe di credere , nè di sperare , che Christo fo nire ; ne si farebbe pregiudicio alla verità della fede ; pur che cost cetti non fossero comandati, nè osseruati, come viui ancora, er obligare per virtù dell'antica legge. Et quanto à precetti morali n considerare alcuna distintione de tempi . Percioche prendendo e dalla legge della natura , & dalla eterna ( come fi è detto ) fur dal principio del mondo , & faranuo fino alla fine viui, d efficaci ad obligare; non perche furono coman

dati dalla antica legge ; ma perche fono precetti della legge naturale,5 della eterna.

•••

Digitized by Google

#### De precetti giudiciali. CAP. XXXIII.

ESTA, che per ispedirci della legge antica, che de precetti giudiciali si ragioni . Diciamo adunque , che di tutti i precetti così della dimina positina, come anche di qual si voglia humana legge, parte, come anniene di intii i morali, dalla ragion naturale dettati sono, perche sono à guisa di conclusioni stati tratti da precetti della legge della natura, da cui principalmente procede la virtù, che è in loro di obligare. Et parte, perche la ragion naturale non gli detta , 🕁 non fono à guifa di conclusioni, flati canati da i precetti della legge della natura , prendono non da lei,ma dalla fola antorità de'legislatori, che gli propofero, d Dio, d buomini che fossero, la efficacia , che banno di obligare . Come auuiene di tutti i precetti cerimoniali , & giudiciali, che non sono altro, che determinationi de i modi,secondo iqua li fi banno da offeruare i morali. Et perche quando far fi deue vua cofa, quanto à se ( pur che si faccia)le più volte non molto importa se si fà in vna, din altra conueneuol maniera; auuiene, che se i modi determinati in cost fatti precetti cerimoniali, & guudiciali non fi foffero da legislatori così, come sono, determinati, non baurebbono onde offeruare si deuessero, or non obligherebbono. Si comanda per essempio ne' precetti morali, che à Dio si dia il debito culto ; & ciò, perche la natura lo insegna, era l'huomo obligato à fare auanti, che fosse Mosè, & auanti ogni legge positiua. Ma perche la natura non ba determinati , nè insegnati i modi, secondo iquali si deue à Dio d.sre il detto culto, cessano in ciò i morali precetti, & sott entrano i cerimomiali . Iquali , perche à loro si appartiene di fare così fatte determinationi, co mandarono nella antica legge , che si facessero molte maniere di sacrificij.or altre cose in bonor di Dio. Ma auanti, che si dessero così fatti precetti non erano gli Hebrei obligati à rendere à Dio il debito culto, più tosto con quei sa crificij, & in que' modi, che poscia furono nella legge determinati, che in altri , purche conueneuoli stati fossero . Et similmente si comanda ne morali precetti, che si faccia bonore al Padre, (7 alla madre; 67 ciò perche la natura lo insegna, era l'huomo obligato à far prima, che nascesse Mosè, 🖉 auanti ogni legge positina. Ma perche la natura non determina i modi di far cotal bonore, tacciono in ciò i morali precetti, or sott'entrano i giudicializ çui tocca di determinare i modi, secondo i quali gli buomini nella comune con uerfatione intra loro banno da osferuare i precetti della legge della natura. Et quanto all bonore, che i figliuoli deono à padri , per meglio mostrare , che i precetti giudiciali hanno efficacia di obligare dalla fola autorità de'legislasori, mi giona di torre vn'essempio dalle ciuili Romane leggi;nellequali intor 80 à ciò furono co precessi giudiciali determinati intra gli altri duo modi, l'yno,

**Funo, che i figliuoli, e**standio dopo che fono arriuati à gli anni della ne fossero sotto la podestà de'padri; & l'altro, che senza il consent padri i figliuoli non potessero prender moglie . Ma appresso i me mani auanti, che nelle lor leggi ciò si determinasse, i figliuoli erano Precetto di legge di natura obligati ad honorare il padre, ma non Redno gia detti, the in altri conuenoli modi. Et dopo, che si è de uncoru, appresso l'altre nation; alle qualt in cosi fatte cose no e piac Etlare la legge civile de Romani, non hanno luogo le dette deteri Onde è che appresso i Francesi i figliuoli ( come la glosa dice) non gesti alla podestà de padri. Et trà noi Christiani i facri canoni bam hato, che i figliuoli deono di bonestà, ma non di necessità, astener si fe il matrimonio senza il consentimento de'Padri . Di maniera, che no,come che poco bonestamente facciano , poffono prender mogl the i padri non vi confentano . Di che apparisce che i precetti gina no efficacia di obligare dall'antorità sola de'legistatori, & non d della natura . Et il medesimo diciamo de cerimoniali . Percioche s ge della natura , hauessero tale efficacia , sarebbono obligati à près il cidio , secondo i modi determinati , & comandati ne precetti ce fella legge vecchia anche boggi, non pur gli Hebrei, ma tutti gli the fono partecipi della mede fima natura . Ma de precetti cerem Precedenti capitoli si è detto assai . Resta adunque che de giuditial ebe cose si dicano . Et prima , che due sono le conditioni, che fanne **fi effe**r giudiciali,l'una, che habbiano virtù di obligare dalla fola or o antorità del legislatore, o l'altra, che contenghino i modi , secon gli buomini hanno da offeruare i precetti della legge , della natur vinere, & il trattarfi intra loro . Percioche fe conteneffero i modi ; quali bauessero à portarsi con Dio, sarebbono ceremoniali, or non lito fe haueffero nirtù di obligare per fe dalla ragion naturale, non giudiciali,ma morali & se hauessero cotal virtù , quanto à certi ris nutorisà del legislatore, da quanto à certs altri per se dalla legge de farebbono non semplicemente giudiciali,ma insieme morali, & giu come per essempio è il precetto di dare la decima à Sacerdoti,il qua Theologi dicono) è insieme morale, o giudiciale ; morale inquanto maturate detta, che fi dia loro parte di quello, che fi raccoglie. Et a fi in recognitione dell'uniuersale dominio, che Iddio, rappresentan da Sacerdotisha Jopra tutte le cose da lui create, come anche, perel ë Sacerdoti deputati a prestare à Dio per li popoli il debito culto, & to per loro, Jono i popoli per legge di natura obligati à dar loro, one Dinere diceuolmente, si come del publico si da etiandio à tutti gli al r publiche faccende attendono, qual è il Principe; cui per questo

Digitized by Google

#### LIBRO TERZQ.

buto ; & anali fono i foldati deputati à combattere per la Republica; cui per questo si danno dal publico gli stipendy. Et è il detto precetto delle decime anche giudiciale inquanto determina il modo , secondo il quale si ba da offer nare quello, che sopra ciò detta la ragion naturale. Il qual modo, perche confiste principalmente nella quantità, & della quantità la ragion natural non detta nulla, si è tutto cio lasciato alla determinatione de gli autori delle legge politiua. Ma Iddio, che fù quello, che diede la legge politiua à gli He brei, bauendo rifpetto alla conferuatione dell'bonore del facerdotio, de infieme della vguaglianza intra gli buomini di quel popolo, determino, cbe foffe di ogni dieci vno di quanto ciascuno ricogliea. Et il medesimo bà fatto poscia la Chiefa à noi Christiani,incarcando però i Sacerdoti,et imponendo loro,che parte di dette decime in elemofine de poueri distribuiscano. Ma la consuetu dine bà determinato in molti luogbi altramente ; ne quali quello, che à Sacer doti dare fi caftuma,tutto che decima fi chiami, è nondimeno affai meno, che la decima parte di quanto ciascun raccoglie. Et bà la consuetudine, fauorita dal tacito consentimento de Sommi Pontefici, che sapendola non le banno că tradetto, potuto cio fare, come molti intendono. Ancorche diuersamente de costoro altri fentano. Ma comunque ciò sia, tornando al nostro ragioname so, dico, che à legislatori si appartiene co'precetti giudiciali determinare i me di secondo i quali si banno da osservare i morali, che la conversatione de gli buomini rifguardano . Ma tutti gli atti della bumana conversatione che pos fono farsi in vn popolo si riducono à quattro capi.Il primo de quali è di quel li, che cader poffono intra il Prencipe, og gli buomini fudditi al Prencipe . Il fecondo è di quei , che intra le persone particolari dell'istesso popolo accadeno . Il terzo è de gli atti che far si possono intra quei dello istesso popolo , g gli franieri . Il quarto, or oltimo è di quei , che paffano Intra coloro, che infieme in vna cafa, & fotto vn medefimo tetto viuono. Accioche adunque la Città , ò il regno, cui si da leg ze, sia bene ordinato, bisogna che conforme à questa distintione de'capi habbia buoni precetti giuditiali. Quanto al primo capo, perche ad effetto, che intra il Principe, or i suoi sudditi sia buon or dine. firicercano due conditioni. L'una è che il Prencipato fia buono , & l'al sra, che ciascuno de sudditi habbia parte nel Prencipato. Quanto alla prima, perche buono prencipato è quello, in cui il Prencipe, che comanda à tutti, deletto à tal grado per la virtù di lui, 7 in cui sono anche certi, altri hugmini principali eletti pur per la loro virtu,i quali stanno appresso il Principe 47 lo configliano, & lo aiutano à gouernare : dico che il popolo Hebreo, qua to à questi capi era bene ordinato . Perche fù retto gran tempo da huomini pirtuofifsimi, come fu Mose auanti. or poi Iofue, or gli altri, che fucceffero loro, che soleano chiamarsi giudici . I quali non erano Re assoluti . Non ha uendo voluto Iddio da prima dare al suo popolo i Resapendo, che cesi allo luto

Digitized by Google

le fraudi, & con le menzogne. Sotto il nono, & il deci no altri precetti, perche in esi è vniuersalmente vietata og ta concupiscenza. Sopra li precetti del Decalogo, in quant no la intentione di Dio , la quale è, che da gli huomini si faccia i dendo quel, che deono in prima à lui, & poi intra loro, & gua non fare ne à lui, nè intra loro quel, che non deono, non si pud mini dispensare. Perche il dispensare sopra le leggi all'hora è pe viene qualche cafo, nel quale, se la legge si osseruaffe, si farebl intentione del legislatore ; ma non può mai venir cafo alcuno , ; contra la intentione di Dio, che l'huomo faccia il giusto rend quello, che egli deue, ò che si guardi dallo ingiusto , astenendosi d quello, che egli non deue. Ne à ciò repugna, che in molti casi da mane, or divine e non pur permesso l'homicidio, ma comandato. nel Decalogo'l'homicidio fi vieta inquanto facendolo fi fa contra contra il giusto ; & non inquanto è giusto , & debito , che i turb pace, & della tranquillità publica, & gli altri maluagi, & scelet ni siano dalla publica autorità spenti & occisi.

Quel che fiano i precetti ceremoniali, & perche fof dati. CAP. XX

OICHE si è detto de'precetti morali, resta che de'ceremon giuditiali fi ragioni; ne quali furono determinati à quel pop di fare i debiti officij con Dio , 5 con gli buomini. Non che ne'quali fi comanda, che con Dio, & con gli buomini fi facciano debisi , fiano ceremoniali, o giuditiali , percioche morali fono quel comandano. Et quelli sono ceremoniali, & giuditiali, che dete modi, secondo i quali si banno da osferuare lo cose,cbe ne morali e so , che si facciano verso Dio , & verso gli huomini , senza che per morali siano determinati i modi , socondo iquali si banno da sare le eßi comandano.Percioche le determinationi di così fatti modi non tengono à precetti morali ; ma à ceremoniali , & à giuditiali . Si c per essenpio, ne precetti morali, che à Dio si presti il debito culto; comanda, che se gli presti, offerendogli questa, ò quell'altra sorte cij . Percioche il comandare cosi fatte cose , è determinare i modi , quali fi ba da prestare à Dio il debito culto ; la determinatione de qu non fi appartiene à precetti morali : ma à ceremoniali . Similmente a ti morali fi comanda , che fi renda il debito à gli buomini : ma non f da, che di quel, che sia debito, o non sia, si stia al giuditio de giudit

atti in questa, din quella maniera : nè che i giudici habbiano ad effere ordinati con tanti atti giudiciarij, con quanti fi vsa tra noi ; nè che morendo vno senza testamento gli succeda nella heredità più tosto il figliuolo, che la figliuola : nè che la figliuola ( come è in molti luogbi ) debba effer contenta del la dote sola senza più . Percioche il comandare queste , & altre cose simili, è determinare i modi , fecondo iquali fi bà da rendere il debito à gli buomini. La determinatione de'quali modi à precetti giuditiali si appartiene, & non a morali. Et non ha vna sola, ma più differenze iutra i morali precetti, & i ceremoniali, & i giuditiali. Et tra l'altre questa principalisima, che ne morali dalla legge positiua, d dinina, d humana che ella sia, sono state com mandate le cose, perche erano giuste. Et giuste erano, perche suanti, che dalla legge positiua si comandassero, erano state dalla natural comandate, fenon espressumente, & spiegatamente tutte; almeno copertamente, & in virtù, inquanto erano in lei contenute, come le conclusioni si contengona ne principij. Et per questo gli buomini erano obligati ad offeruar quelle cofe prima, & fenza che dalla legge positiua ne fo sero mai dati precetti. Come che i rozzi, se hauessero mancato di osseruare quelle di esse, la cui razione era oscura, sarebbono ( auanti che se ne dessero nella lezge positiua precetti ) stati scusati, per la ignoranza. Ma le cose proposte ne' ceremonialt, Ene giuditiali, non sono state determinate dalla legge positiua, perche suffero giuste prima che da lei si determinassero; anzi non cominciarono elle ad effer giuste seno dopo, et perche da lei furono determinate Et per consegué te gli buomini dopo, o perche ella così determinò, o non prima, cominciarono ad effer obligati à feruarle. E se ella non bauesse così determinato (co me hà fatto ) non farebbono gli huomini stati mai obligati à far più tosto nel modo, che ella determina, che in m'altro. Et questo auniene, perche i precetti morali prendono efficacia dalla legge della natura, O non semplicemen te da i legislatori. La doue i ceremoniali, & i giuditiali da i legislatori la prendono ; & non per se dalla legge della natura. La onde baurebbono potuto i legislatori determinare le cose ceremoniali, & le giuditiali diversamen te da quel , che banno fatto. Perche la determinatione di esse è del tutto com messa all'arbitrio loro. Ma delle cose morali non baurebbono potuto già dar precetti contrarij à quei, che hanno dati; nè comandare diuersamante da quel lo , che hanno comandato . Perche farebbono flati difcordanti, o contrarij à i precetti della legge della natura; 15 per conseguente etiandio della legge eterna, con cui è necessario, che ogni buona legge si accordi. Hora venendo à precetti ceremoniali dell'antica legge, in cui furono determinatit modi, secondo i quali il Popolo Hebreo bauea da osferuare i precetti morali, che con Dio l'ordinauano. Dico, che apparisce chiaro, che in dare detti precetti cerimoniali, si bebbero principalmente duo rispetti. L'une di oc-

di occupare', quanto fi potea il più,quel popolo nel culto dinino, acc la mente stelle assiduamente inuolto ne'servity del vero Iddio.Il cbe per se, & anche perche in questa maniera dal culto, & dal seruiti Deing da ogni altra vana superstitione si ritrabena, og tenea lontan tro rifetto fi, che poi che la legge vecchia non era tale , che per f dare à gli buomini la perfettione ; gli preparasse almeno medianti i ceremoniali à riceuere cotal perfettione dalla legge nuoua, che Cbrifto dar si denes. Quanta al primo rispetto, per occupare gli affai nel culto divino ; fu necessario, cbe in molti precessi, I molti, dassero loro molte cose . Le quai tutte à tre capi principali si riduc fono prima lo istesso dinino culto ; & appresso gli istrumenti , cbe si adoperare nel duvino culto, che vengono sotto nome di cose sacre, mente i minuftri. Quanto al primo capo, perche in esi consiste pri se il culto dinino, furono oltre alle altre cose, ordinate molte man crificij, er intorno ad esi, che sono honori particolarisimamente à fernati, furono dati molti precetti. Circa le cofe facre poi,cbe nel sapo nanno comprese, quali sono il tabernacolo, l'arca, il propitia altari, la mensa della propositione, il candelabro, og gli altri vafe perche volle Iddio, che si facessero di materia ricchisima, & con fattura ; fi diedero fimilmente molti precetti . Intorno al terzo cap no i ministri deputati al diuino culto , fi poffono confiderare, er la c nesche di loro deuea farsi à cotal officio, o la foggia del vinere, et de che connenina lor di sernare per bonor di Dio, & per riputatione d finta da quella de gli altri buomini, o segnalata . Quanto alla dep perche piacque à Dio, che si face se medianti certi sacramenti, si d sali facramenti molti precetti , O molti fe ne diedero ancora circa l va del mangiare, or del vestir loro, che offernanze fi chiamano . Qu all'altro rifpetto, il quale fù , che dalla legge vecchia fi preparaffero mini alla perfettione, cbe dalla nuova ricevere deveano. Come cbe ratione, secondo che di sopra si è detto, si facesse nella legge vecch modi,alli ceremoniali precetti non si appartenea di farla, se non in r figurando. Hora perche la vera perfettione dell'huomo confiste n gimento, che di lui fi fà con Dio, mediante il divino culto, effendo l'I posto di anima, o di corpo, deue o col corpo, o con l'anima dare à hito culto, con l'anima interiormente, & esteriormente col corpo . M do che il corpo è fatto per l'anima . così ancora il culto esteriore d fatto per lo interiore, & con effo accordarfi . Et conciofia che il cul re confiste in congiungersi, quanto allo intelletto, & quanto all'af Dio . Secondo che l'huomo in diuersi stati , diuersamente con Di to interiore deve congiungnersi ; cosi ancora gli atti dello esteriore ,

dinersi stati esser dinersi. Nello stato del secolo che nerra, nel qual il culto inte riore farà, che l'huomo con lo intelletto vedrà Iddio apertamente; & piena mente goderà di lui con lo affetto, perche baurà ogni ben presente ; non sarà di bisogno, che col culto esteriore significhi, ò figuri alcuno ben futuro . Ma co tal culto cosisterà solo in rendere à Dio laudi , & gratie, le quali dalla interior cognitione, of affettione procederanno . Nello stato del secolo presente , nel quale non si vede Iddio da gli buomini apertamente; ma si crede, di douerlo vedere nel futuro, nel qual credere, che è atto di fede, o fi ritruona nello in selletto, confiste il culto interiore, accioche à fignificare questo culto interiore sia bene acconcio lo esteriore, sono stati gli buomini sempre obligati à prestarglielo con atti accommodati, & ben corrispondenti à tempi . Al sempo della legge vecchia, nel quale non folamente non fi vedea Iddio; ma non si era pur iscoperta la strada di arrinare à tal visione. Iddio, che voles preparare gli buomini, non folamente alla visione di se, ma anche alla firada , da peruenire d tal visione, la quale strada è Christo , perche il raggio del la verità sua no può per la debolezza humana esser riceunto da gli huomini , fe non medianti certi segni proportionati alla conditione dello humano intel letto ; funecessario , che egli à tal fine proponesse loro cose , che & questa ; or quella significa flero, or figura flero, come cose future. Et ciò fece co'precetti ceremoniali in molte maniere. Conciosia che ciascuno di quei molti sacrificij, & di più il tabernacolo, l'arca, il propitiatorio, i Cherubini, che fosteneuano il proputatorio , l'uno altare de profumi , & l'altro de facrifitij, la menfa, il candelabro con gli altri vafellamenti, dy appresso i sacramenti, le offernanze del vestire, o del mangiare, o finalmente tutte le cose determinate, & ordinate ne'precetti ceremoniali, come ben mostrano i facri Dot tori, discorrendo ad vna ad vna per tutte, figuranano Christo futuro, & la futura beatitudine ; alla quale Christo ne deuea condurre. 19 per confequente i futuri misterij della Chiefa militante, & trionfante . Et in quefta maniera la legge vecchia co'precetti ceremoniali , figurando preparaua gli buomi ni alla perfectione, che dalla legge nuoua deucano riceuere. Ma bora, che & il tempo della legge nuoua, nel quale, se bene essendo noi pellegrini, & in viaggio, non vediamo ancora apertamente Iddio; nondimeno, perche effendo vennto Christo, ci è stata da lui, & in lui riuelata, & si è veduta la via di peruenire à cotal visione, non è piu dibisogno, che questa via ci sia addombrata, & figurata come cofa futura. Et per questo il nostro culto este riore deue figurare la visione di Dio, come cosa sutura; & Cbristo, cbe è la ftrada, che à veder Iddio ne conduce, come cosa passata, & presente; & cosi deue dal culto esteriore de gli antichi Padri esfere diuerso, come poco appre fo più pienamente ragioneremo .

Perche

Perche hauendo gli huomini bifogno dilegge, Iddio la die de loro primieramente imperfetta, & fe la legge antica duri ancora. CAP. X X X I I.

NATVRALE à gli buomini di conoscere, che ci è vna natura superiore, da cui possono ricevere bene, & male, & che per cid conuiene loro di honorarla, 🕁 farle feruitù . Teflimonio di questo sono tutte le nationi, di cui rado fu al mondo, che alcuna si sia ritruousta, d ne'tempi moderni , d ne gli antichi, che non babbia adorato qualche diuinità. se non uera, imaginata almanco, & falfamente creduta. Percioche la ragione bumana, quando dandosi ad intendere di saper molto, ha prensontuosamente voluto per se determinare qual sia quella superior natura, che merita di essere adora ta, & tenuta per Dio , ba dato in großißimi errori. Et quindi è, che sono stati da diuerse genii adorati, non solamente il Sole, & la Luna; ma etiandio gli buomini viui, & morti, come auuenne di Saturno, di Gioue, di Hercole, & di altri . Si adorarono anche le statue d'oro , & di argento , & di altra materia, non pur di buomini; ma anche di cani, et di buoi. Si dicdero i divini bonori, come à veri Dij, à fallacisimi demonij, che sotto nome di Mani, di Fanni, di Satiri, di Ninfe, di Genij, di Lari, fi faceuano in varij modi fentire da gli buomini per ingannarli. Di maniera, che il mondo era condotto à talesche non fi tronaua ( fi può dire ) ne mare,ne fiume , ne stagno,ne fonie, ne felua, ne monte, nè Città, nè cafa, nè perfona, che non bauesse i suoi proprii, & particolari Iddy. Le superstitioni poi trouate da g'i buomini, en insegnate loro ( come credere si può ) da medesimi demonij;co'quali gli honoranano, er faccuano lor seruità ; erano molte volte tali che da esse fuz'altro . ben si co nosce, che il Dianolo stana lor sopra, & à suo modo gli canalcana inducendoli à far cose, non pur inbumane ; ma peggio, che di crudelisime fiere. Perche non mancarono de'Padri, che vccifero, offerendo loro in facrificio i proprij figliuolijet tal uolta ancora fatti crudeli contra je stessi si percoteano.per sodisfare à quelle loro spietate religioni, co pungentissimi ferri in tutte le par ti del corpo ; nè finiuano, fin che non erano del proprio fangue bagnati dal ca po al piede . Ma fe ben Iddio per domare la fuperbia de gli buomini , 5 per farli accorgere , che in luogo della sapienza , onde si pregiauano , presumen do di sapere non pur le bumane, ma ancor le divine cose, erano di ignoranza, & di pazzia colmi; gli lasciò trascorrere in così graui falli, & furori. Hauendo nondimeno determinato eternamente di voler (come promise poscia ad Abramo, o à gli altri Padri antichi, serui , & amici suoi ) ribenedire in Giesu Christo suo figliuolo tutte le genti , & farsi conoscere da loro per fe de prima, o per aperta visione poi, non abbandono mai il genere bumano, si cbe

ébe in ogni etd.cominciando etiandio dal principio del mondo, non fi trousffero alcuni chari à lui, à quali rinelo egli se effere quello, cui solo deneano gli buomini adorare, o bonorare come Iddio . Et costoro non folamente non mã earono di fede, di speranza, or di carità, in che consiste il vero interior culto, ma furono da divino instinto, or da spirito di profetia, ond'erano pieni indos ti à tener in bonorarlo efteriormente ancora modi diceuoli, & al culto interio ve corrispondenti ; perche erano accommodati à significare , O à sigurare i misterij della nostra redentione. Come manifestamente apparisce in quel,che filegge, cbe ferono Abel, Noe, Abram, Melchifedech, of altri, che auan ti la legge , co'facrificij da loro à Dio offerti , figurarono il facrificio di Giefu Christo . Ma effendo poscia auuenuto, che il mondo, il quale molto si pregiawa, credendosi di japer molto non pur delle cose bumane, ma delle divine an cora ; per molti granissimi errori, ne quali per poco sapere si era da se stesso, maßimamente circa il dinino culto precipitato, cominciò accorgersi, che anzi che sanio,era egli forfennato, & Rolto, & cosi, che col cominciare à riconosce re la sua follia, banea dato principio d diuentare intendente, & sauio . Perche pur gli restana un'altra falsa persuasione ancora, per la quale presuntuo famente si daua à credere di esser gagliardo , & potente à fare per se stesso opre di compiuta giustitia, & tutto quel bene, che e'volea; Iddio per sounenir lo in questa, or infieme finir di trarlo di quell'altra pazzia; volfe dargli la leg ge . La quale,inségnandogli quel,cbe e non sapea,gli finisse di leuare la igno ranza, & comandandogli quello, che e'per se non potea, lo facesse accorto della debolezza, & della presontion sua . Et poiche datogli i precett i morali gli bebbe con essi tornato à mente quello, che verso Iddio, & verso gli huomi ni far deuesse, di ch'egli, tutto che la ragion naturale lo dettasse, si era in gran parte dimenticato, volle co'precetti cerimoniali determinare i modi, secodo i quali gli conueniua far quello, che ne'morali,quato al rendere il debito bonore à Dio,gliera stato imposto.I quali modi furono impersetti;perche essen do gli buomini allbora rozzi, et delle diuine cofe ignoranti , gli determinò Id dio, come coueniua alla conditione di loro in que'tempi, & non come farebbe stato diccuole, se i precetti di ciò à persone delle diuine cose intédenti, or esper se si bauessero bauuti à proporre. Et in ciò fece Iddio, come fanno le madri co' figliuoli, cui metre teneri fanciulli sono, col latte pascono, riserbadosi à dar lo ro del pane,5 de gli altri cibi sodi,poicbe cresciuti , & fatti grandi siano diuentati atti à poterli röpere co'denti, et nudrirsene.I modi perfetti aduque di fare à Dio sernitù,et di réderli il debito culto riserbò Iddio di douer insegnar à gli buomini, poiche eßi fossero già diuentati acconci , à poterli apprendere, et che effendo vissi gran tepo sotto le figure, & l'ombre dell'antica legge. si foffero in parte verificate le figure, et scoffe l'obre dalla luce della nuova legge di Giefu Chrifto . Hora denedo il culto esteriore corrispodere all'interiore, Vvv J con

**201** troual-

or con effo, some nel precedente capitolo (i diffe accordarfi. Perche il culta interiore de gli antichi Padri , prima che Christo venisse, consistea nella fer des is nella fperanza, che esi baucano, come di cose future, non solamente della eterna beatutudine, ma etiandio di Christo, che è la via, che conduce al la eterna beatitudine; conuensuole, or necessario fu, che bauessero le cerimo wie del culto esteriore accommodate, & acconcie à significare, come cose futu re,non meno i misterii di Giesù Cbristo, che la eterna beatitudine . Ma dopo che Christo venne, of mort. A noi, il cui culto interiore consiste nella fede, or nella speranza, che habbiamo de i beni del Cielo, co del beneficio di Giesà Cbristo, ilqual è la via, che al Ciel conduce; conuiene di bauere le cerimonie del culto esteriore, accioche allo interiore ben corrispondano, accommodate à significare il termine della via, che è la beata visione, che si haurà di Die, come cosa futura, or à sugnificare la via, che è Christo, come cosa passata, dy presente; & cosi, che il nostro culto esteriore sia diuerso da quel de eli entichi . Si come anche il culto interiore , & lo esteriore , con che daremo be nore à Dio quando saremo alla vluima perfettione arrivati in Cielo, sarà diuerfo da quello , con che l'honoriamo interiormente, o esteriormente bora in terra. Concio fa che allbora, che vederemo, dy poffederemo, dy bauremo ogni ben presente, mancheranno la fede, che è di cose, che non si vedono, er la fperanza, che è di cose, che non si possiedono. Onde perche il culto interio re confisterà in conoscere, et in godore della cosa amata perfettamente, la esteriore senza che figuri più cosa alcuna ( non essendo necessaria la figure, senon oue non apparisce la verità figurata ) consisterà in renderli laudi, es gratie della cognitione, & del godimento perfetto, she hauremo. Di maniera, che si come à beati, che sono bora in Cielo, oue non credono, ne sperane più cofa alcuna, perche vedono, & banno ogni ben prefente, non conniene più il cul to, che convenne già loro mentre furono passegieri, dy nello flate. nel quale siamo bora noi, ne sarebbe dicenole, che offerisfero più come of fersero già il sacrificio, nelquale mangiando il vero corpo, er beuendo il vero sangue di Giesù Christo, sotto il velo del pane, 15 del vino si protestanano, & fignificauano di credere, & di sperare, come cosa futura la aperte visione, of il godimento del diuin verbo, cui essendo beati vedono bora, senza alcun velo, of di lui si godono. Così à noi, iquali, dopo che Cbristo è venuto, or ha fostenuto morte in memoria di cio, mangiamo, or beniamo il facrificio del vero corpo, 15 del vero sangue suo da noi offerto; non conuiene, che mangiamo secondo lo stile dell'antica legge, 19 come faceuano in and tempo gli Hebrei, lo agnello Pasquale, che ombreggiaua, or figuraua come co a future il facrificio, che facciamo bora noi. Percioche e Bi con facrifi care, or con goderli mangiando di quello agnello, non folamente fignificana. no la fruitione della eterna beatitudine, che era cosa futura; così in que tempe

têmpo à loro, come e in questo à noi ; mà anche la morte di Giesa Christo, 🖉 # facrificio ; che offerfe egli di fe fleffe , & the offeriamo ogni di noi, creduto, o perato da loro come cofa fainra allbora ; o celebrato cotidianamente bora da noiscome cosa già fatta. & presente : Non connengono adunque A noi le cerimonie della legge antica ; perche tatto il culto diuino esteriore s vosi della vecchia, come della ndona legge, che intto è compreso sotto il nome di verimonie ; confifte in fegni, che fono protestationi, che fignificano il trato interiore, del quale è principio la fede. Onde perche pud l'huomo protestarfi, & fignificare non folamente con le parole ; ma co'fatti ancora ; inserviene, che fi come, fe l'huomo nelle cofe della fede fignifica se con le parole falfamente quel, che non è, farebbe mortal peccato ; così ancora farebbe mot sal percato significandolo falsamento co fatti. Et benche sia vna istessa fede, et a noftra,hora,che Chrifto è nennto, or alla,che di Chrifto hebbero gli Hebrei prima ch'egli venisse; nodimeno, pch'esi furono auati à Christo, & noi siamo Woposnoi diner samete da quel, che facenano esi significhiamo, y con parole, T co fatti le medesime cose da loro, & da noi credute. Percioche essi con le parole (come è scritto in Esaia) diceuano ecco, che la vergine diventerà granida, or partorirà in tempo futuro. Et noi ( come è nel fimbolo Apostolito) diciamo pur con parole, che Maria vergine dinento granida di Spirito fanto. & che partori Giefu Chrifto in tempo paffato. Et fimilmente le cerime the loro fignificanano co'fatti, che Christo farebbe venuto, & che morendo Daurebbe offerto fe in facrificio in tempo futuro ; & le nostre fignificano pur to'fatti che egli è già venuto, & che hà offerto se in sacrificio in tempo passa to . Et perche à questo , che bora diciamo , che già che Christo è vennto, & offerendo se in facrificio, ha patito morte, l'offernare le cerimonie dell'ansica legge farebbe mortal peccato, pare che repugni quello, che ferono gli Apostoli.I quali si tiene che hauendo ricenuto la pienezza dello Spirito santo, non peccarono mai più mortalmente, or pur fi truona, che dopo, che Chri Sto rifufctto, & falt in Cielo, ne offernarono essi alcune ; & come e scritto ne gli atti de gli Apostoli; permisero(perche così piacque allo Spirito santo)che à gli altri ancora fosse lecito di osservarne certe. Santo Agostino considero tre tempi ; vno innanzi alla passione di Christo ; nel quale quelle cerimonie erano ancor viue; perche obligauano, & non noceuano; anzi giouauano à gli Hebrei, che ben le offernauano; & l'altro dopo la passione di Christo, smo che fù diuulgato il vangelo . Nel qual tempo sono da lui quelle cerimonie ( come erano veramente ) chiamate morte, perche non baneuano più forza alcuna, & niuno era più obligato à servarle; ma non mortifere ancora, perche gli Hebrei , che veniuano alla fede ben poteuano offeruarle senza peccato ; pur che non ponessero peranza in este ; ne stimassero ester lor necessario di cosi fare per la falute, quasi come se la fede di Cbristo senza le cerimonie dell'an-Vvv tica

tica legge non bastasse à saluare; ma che à Gentili, che si faceuano Christin ninon fosse licito di ossernarle per alcun modo. Et per ciò dicena egli, che San Paolo di duo discepoli, che hauea carisimi, Timoteo, & Tito, circoncise Timotheo, perche era nato di madre Hebrea, & Tito perche era gentile no circoncife. Il terzo tempo ( secondo santo Agostino ) è quel, che è seguito do po, che'l vangelo fu diuulgato ; nelquale le cerimonie della legge antica, nos pur sono flate, & sono morte; ma mortifere ancora. Inquanto qualunque da indi in quà le bauesse offernate, d offernasse, tutto che fosse nato di gente Hebrea, or nuouamente venuto alla fede, baurebbe fatto, or farebbe morsal peccato. Et questa distintione di tempi ben conuiene à precetti ceremoniali; ma non già à giudiciali; de'quali diremo nel seguente capitolo; ne à morali ; de'quali di sopra si è detto . Percioche quanto à giuditiali non accade considerare altro, che duo tempi. L'vno inanzi, che Christo moriste ; nel quale i precetti giudiciali erano vini , & bauzuano virtù di obligare : & l'altro dopo, che Christo mort. Nelquale, perche le leggi durano quanto dura lo stato ordinato con leggi tali , bauendo lo stato di quel Popolo, cui Dio con la legge antica ordino à figurare i misterij di Giesù Cbristo haunto fine, dope che per la morte di Giesù Christo i misterij di lui si compirono, non duro più ne anche la legge antica, da cui lo stato di quel popolo era ordinato. Ne per conseguente durarono più i precetti giudiciali; iquali perdendo la virtù, che baueuano di obligare quando Christo mori, morirono ancora. Ma anen ga , che i precetti giudiciali siano morti, come diciamo, non per ciò sono mor tiferi. Perche non effendo esi stati dati à fine , che per se , & principalmen se figuraffero Christo, come per se, & principalmente lo figurauano i cerimoniali, se per ordine di qualche Prencipe da qualche popolo si ossernassero; ne il Prencipe, che bauesse così ordinato, ne il popolo,che gli o servasse, pec cherebbe per alcun modo . Perche non si protestarebbe con la offernatione di eßi , nè significherebbe di credere , nè di sperare , che Christo fosse per venire ; ne si farebbe pregiudicio alla verità della fede ; pur che così fatti precetti non fossero comandati, nè osservati, come viui ancora, er efficaci ad obligare per virtù dell'antica legge. Et quanto à precetti morali non accale considerare alcuna distintione de tempi . Percioche prendendo essi efficacia dalla legge della natura, & dalla eterna ( come fi è detto ) furono fin dal principio del mondo , & faranuo fino alla fine viui, & efficaci ad obligare; non perche furono coman dati dalla antica legge ; ma perche Sono precetti della legge naturale, or della

elerna.

De pre-

### De precetti giudiciali. CAP. XXXIII.

ESTA, che per ispedirci della legge antica, che de precetti giudiciali si ragioni . Diciamo adunque , che di tutti i precetti così della dimina positina, come anche di qual si voglia humana legge, parte, come anniene di tutti i morali, dalla ragion naturale dettati sono, perche sono à guifa di conclusioni stati tratti da precetti della legge della natura, da cui principalmente procede la virtù , che è in loro di obligare . Et parte, perche la ragion naturale non gli detta , & non fono à guifa di conclusioni, stati canati da i precetti della legge della natura , prendono non da lei, ma dalla fola antorità de'legislatori, che gli propofero, d Dio, d buomini che fossero, la efficacia, che hanno di obligare. Come auuiene di tutti i precetti cerimoniali, E giudiciali, che non sono altro, che determinationi de i modi, secondo iqua li si banno da offeruare i morali. Et perche quando far si deue vua cosa, quanto à se ( pur che si faccia)le più volte non molto importa se si sà in vnan d in altra conueneuol maniera; auuiene, che se i modi determinati in cost fatti precetti cerimoniali, & guudiciali non si fossero da legislatori così, come lono, determinati, non baurebbono onde offeruare fi deueffero, or non obligherebbono. Si comanda per essempio ne precessi morali, che à Dio sa dia il debito culto ; & cid, perche la natura lo insegna, era l'huomo obligato à fare auanti, che fosse Mosè, & auanti ogni legge positiua. Ma perche la natura non ba determinati , nè insegnati i modi, secondo iquali si deue à Dio dare il detto culto, ceffano in ciò i morali precetti, & fott'entrano i cerimowiali. Iquali, perche à loro si appartiene di fare così fatte determinationi, co mandarono nella antica legge, che si facessero molte maniere di sacrifici, or altre cofe in bonor di Dio. Ma auanti, che si dessero così fatti precetti non erano gli Hebrei obligati à rendere d Dio il debito culto, più tosto con quet sa crificij, & in que' modi, che poscia furono nella legge determinati, che in altri , purche conueneuoli stati fossero . Et similmente si comanda ne morali precetti, che si faccia honore al Padre, & alla madre; & ciò perche la natura lo insegna , era l'huomo obligato à far prima , che nascesse Mosè , 🞸 auanti ogni legge positina. Ma perche la natura non determina i modi di far cotal bonore,tacciono in ciò i morali precetti, & fott'entrano i giudiciali; cui tocca di determinare i modi, secondo i quali gli huomini nella comune con uersatione intra loro banno da osservare i precetti della legge della natura. Et quanto all'honore, che i figliuoli deono à padri , per meglio mostrare , che i precetti giudiciali banno efficacia di obligare dalla sola autorità de'legislasori, mi giona di torre m'effempio dalle ciuili Romane leggi;nellequali intor Bo à ciò furono co precetti giudiciali determinati intra gli altri duo modi, ľ vno,

e .

l'uno, che i figliuoli, etiandio dopo che fono arrivati à gli anni della diferetione fossero sotto la podestà de'padri; 15 l'altro, che senza il consentimento de' padri i figliuoli non potessero prender moglie . Ma appresso i medesimi Ro-Mani auanti, che nelle lor leggi cio si determinasse, i figliuoli erano bene per Precetto di legge di natura obligati ad honorare il padre, ma non più tofio ne duo già detti, che in altri conuenoli modi. Et dopo, che si è determinato theoru, appresso l'altre nationi; alle qualt in cosi fatte cose no e piacinto di ac-Etilare la legge civile de Romani, non hanno luogo le dette determinationi. Unde è che appresso i Francesi i figliuoli ( come la glosa dice) non sono soggetti alla podestà de padri. Et trà noi Christiani i facri canoni banno determi hato, che i figliuoli deono di bonestà, ma non di necessità, astener si di cotrabe fe il matrimonio fenza il confentimento de'Padri . Di maniera, che fe voglio no,come che poco bonestamente facciano , poffono prender moglie , ancota the i padri non vi confentano . Di che apparisce, che i precetti gindiciali bat no efficacia di obligare dall'antorità fola de'legistatori , & non dalla legge della natura . Et il medesimo diciamo de cerimoniali . Percioche se dalla leg ge della natura , hauessero tale efficacia , sarebbono obligati à preflare à Dio il cidio, fecondo i modi determinati, & comandati ne precetti ceremoniuli, della legge vecchia anche boggi, non pur gli Hebrei , ma tutti gli buomini , che sono partecipi della medesima natura. Ma de precetti ceremomali ne " precedenti capitoli si è detto assai . Resta adunque che de giuditiali alcune po the cose fi dicano . Et prima , che due sono le conditioni, che fanno i precetii effer giudiciali,l'una, che babbiano virtù di obligare dalla fola ordinatione 🕑 antorità del legislatore, 🔗 l'altra, che contenghino i modi , secondo i quali gli buomini hanno da offeruare i precetti della legge , della natura , circa il vinere, & il trattarfi intra loro . Percioche fe conteneffero i modi , fecondo i quali banessero à portarsi con Dio, sarebbono ceremoniali , or non giudiciahif fe haneffero uirtù di obligare per se dalla ragion naturale, non sarebbond giudiciali;ma morali, & fe baueffero cotal virtù , quanto à certi rifpetti dallà nutorità del legiflatore, da quanto à certi altri per se dalla legge della natura farebbono non semplicemente giudiciali,ma insieme morali, o giudiciali. Si come per essempio è il precetto di dare la decima à Sacerdoti,il quale(come i Theologi dicono) è insieme morale, or giudiciale ; morale inquanto la ragion maturate detta, che fi dia loro parte di quello, che fi raccoglie. Et quefto cofin tecognitione dell'universale dominio, che Iddio, tappresentano in terre da Sacerdoti, ba fopra tutte le cofe da lui create, come anche , perche effendo Sacerdoll députati à prestare à Dio per li popoli il debito culto, & à pregarto per loro, fono i popoli per legge di natura obligati à dar loro, onde poffano Pinere diceuolmente, si come del publico si da etiandio à tutti gli altri, che al le publiche faccende attendono, qual è il Principe ; cui per questo si da il tri buto,

Digitized by Google

LIBRO TERZO,

buto ; & quali fono i foldati deputati à combattere per la Republica; cui per questo si danno dal publico gli Stipendy. Et è il detto precetto delle decime anche giudiciale inquanto determina il modo , secondo il quale si ba da offer uare quello, che sopra ciò detta la ragion naturale. Il qual modo, perche confiste principalmente nella quantità, & della quantità la ragion natural non detta nulla, si è tutto cio lasciato alla determinatione de gli autori delle legge politiua. Ma Iddio, che fù quello, che diede la legge politiua à gli He brei, bauen do rifbetto alla conferuatione dell'bonore del facerdotio, de infieme della vguaglianza intra gli buomini di quel popolo, determino, cbe folfe di ogni dieci vno di quanto ciascuno ricogliea. Et il medesimo bà fatto poscia la Chiefa à noi Christiani,incarcando però i Sacerdoti,et imponendo loro,che parte di dette decime in elemofine de poueri distribuiscano. Ma la consuetu dine bà determinato in molti luogbi altramente ; ne quali quello che à Sacer doti dare fi caftuma,tutto che decima fi chiami, è nondimeno affai meno, che la decima parte di quanto ciascun raccoglie. Et hà la consuetudine, fauorita dal tacito consentimento de Sommi Pontefici, che sapendola non le banno că tradetto, potuto ciò fare,come molti intendono. Ancorche diuersamente de costoro altri sentano. Ma comunque cio sia , tornando al nostro ragioname so, dico, che à legislatori si appartiene co'precetti giudiciali determinare i me di secondo i quali (i banno da offernare i morali, che la conuer fatione de gla buomini rifguardano. Ma tutti gli atti della bumana conversatione che pos sone farsi in vn popolo, si riducono à quattro capi.Il primo de quali è di quel li, che cader poffono intra il Prencipe, og gli huomini fudditi al Prencipe . Il fecondo è di quei, che intra le persone particolari dell'istesso popolo accadono . Il teizo è de gli atti, che far si possono intra quei dello istesso popolo , ig gli franieri . Il quarto, & vltimo è di quei , che paffano Intra coloro, che infieme in vna cala, & fotto vn medefimo tetto viuono. Accioche adunque la Città, dil regno, cui si da leg ze, sia bene ordinato, bisogna che conforme à questa distintione de'capi babbia buoni precetti giuditiali. Quanto al primo capo, perche ad effetto , che intra il Principe, or i suoi sudditi sia buon or dine. fi ricercano due conditioni. L'una è che il Prencipato fia buono, & L'al tra, che ciascuno de sudditi babbia parte nel Prencipato. Quanto alla prima, perche buono prencipato è quello, in cui il Prencipe, che comanda à tutti, deletto à tal grado per la virtù di lui, o in sui sono anche certi, gliri hugmini principali eletti pur per la loro virtu,i quali stanno appresso il Principe AT lo configliano, & lo aiutano à gouernare : dico che il popolo Hebreo, dua to à questi capi era bene ordinato. Perche fù retto gran tempo da huomini pirtuofifimi, come fù Mosè auanti. I poi Iofue, I gli altri, che fucceffero loro , che foleano chiamarfi giudici . I quali non erano Re affoluti . Non ba nendo poluto Iddio da prima dare al suo popolo i Resapendo, che cosi allo luto

Into imperio fuol mutare tal volta gli animi, & deprauarli, talmente, che fe bene quello, che è alzato al regno è virtuoso, o buono, come da principio fù Salomone, facilmente in tanta licentia di peccare degenera, & dinien vitio-Jo, 🕁 maluagio . Ma Mosè, 🕁 gli altri, che fuccessero , se ben non furono Rè. bebbero nondimeno Imperio al Regale molto simile. Et per comandaments di Mosè, il quale ciò fece etiandio per configlio di Ietro socero sno, furono eletti i più fani, o i più virtuo si vecchi di tutto il popolo, à fine, che come pri cipali ministri supplissero in quello, à che egli p la moltitudine de negoti per Je non potena bastare . Quanto poi all'altra conditione necessaria, ad effetto che col suo Principe siano i sudditi bene ordinati; la quale è , che ciascuno di esi babbia parte nel principato, da che procede, che amando per ciò tutti, U desiderando la conservatione di tale stato, & lo stato, & la pace publica si mantiene, dico, che ad effetto, che ciascuno babbia parte nel principa so si ricercano due cose . L'una è , cbe'l popolo per se steffe si elegga , il Prin cipe, of quei, che come principali ministri, hanno immediatamente à gonermare sotto il Principe. L'altra è, che così al principato, come alla principa le amministratione si eleggano gli buomini del medesimo popolo ; & non gli ftranieri . Quanto alla prima, non piacque à Dio di commettere à quel popo lo la elettione del Prencipe, ma la riferno à se, come à quello, che molto me glio, che'l popolo il cuor de gli buomini, er la virtù conoscea di ciascuno. Gli commise bene la elettione de' principali ministri, vedendosi, che per or dine di Mosè dal popolo furono eletti . Et volse quanto alla seconda, che il principe, o i principali ministri fossero non stranieri; ma di quel popolo, or che niuno del popolo, quantunque vili simamente nato, fosse esculo, si che non potesse effere eletto in principal ministro, & in principe ancora. Il ebe apparisce in Saul, & in Dauid : i quali furono tolti dalla cura di anda dietr o à pecore, & ad afini, & alzati al regno. Quanto poi al fecondo capos che è de gli atti, che possono cadere intra i particolari dello istesso popolo. Dico, che due fono le communicationi, che gli huom ni di vn popolo banno intra loro, l'vna, che si fa ne'giudicij, alla quale si costringono etiandio quelli che non vogliono, con l'autorità del prencipe, cui gli huomini sono foggetti, & l'alira, che si fà volontariamente da particolari circa le cose,che esi banno à se soggette, & delle quali dispongono comunque a lor piace. Et quanto all'una, & all'altra communicatione furono à quel popolo dati precessime'quai opportunamete si determinarono i modi di costituire i giudici, l'ordine de'giudicii , le pene de'maluagi , & le diuisioni , & gli altri modi di acquistare, di vsare, & di alienare il dominio delle cose. Al terzo capo ancora che è de gli atti , che possono cadere intra il popolo fuddito alla legge , 🗸 gli stranieri fi fodisfece opportunamëte. Et perche co gli stranieri fi communica mediante la pace, & la guerra. Circa questa, & circa quella comie nien-

#### CONTRACTOR OF TERZON

nientifimi precetti fi diedero, i quali fi lasciano per breuita. Et quanto all'us simo capo, che è de gli atti , che cadono intra le persone , che insieme habitano . Perebe cosi fatte persone sono naturalmente ordinate ad aiutarsi scam bieuolmente per confernacione della vita de particolari, & della fpecie . Et la vita de particolari fi conferua co'beni esteriori, pascendo si, & coprendofi con estist la specie generando figlinoli . Auniene che l'huomo nel gouerno de detti beni bà bisogno de ministri , che sono i serui , & à generare figlimoli gli fa mestiero di baner moglie . Talmente che le communicationi , che poffono cadere intra le perfone, che babitano infieme , fono di tre maniere, di Signore,& feruo, di marito & moglie, & di padre & figliuolo.Et à gli atti di ciascuna di dette communicationi furono dati nell'antica legge convenientisfimi precetti,determinando i modi , secondo i quali deneano communicare,es portarfi intra loro . Si come ne'libri di Mosè ciascuno può vedere . Et que-Sii precetti giudiciali,se bene,perche non furono dati per ordinare gli buomini con Dio,ma con gli altri buomini,non figuranano per se i misterij di Cbriflo,ne della Chiefa,come faccuano i cerimoniali ; nondimeno perche tutto lo Stato di quel popolo, il quale venia ordinato da detti precetti indiciali, era figura di detti misterij , bisognana, che i precetti ancora che gli ordinanano in qualche modo per conseguente gli figurassero.

Che non effendo baftate le altre leggi à rifanar la natura hu mana; bifognò, che à far ciò Chrifto ci deffe la fua nuoua diuina legge; & in che cofa ella conlitta. CAP. XXXIIII.

ON effendo stato possibile nè alla naturale , nè alla humana , nè alla antica dinina legge di rifanare la nostra natura da tante piaghe, ne di solleuarla da tante ruine, in che ella cadde, allhora che Adamo, fa cendo contra il precetto di Dio,precipitò fe steffo,con tutta la fua posterità in infinito abiffo di difordini, & di mal infanabili ad ogni altra, che alla infinita virtù diuina . V clle Iddio, ancora, che non gli mancassero infiniti altri modiper mostrare tanto più l'amor suo verso il genere bumano , scendere egli dal Cielo , facendofi buomo ; & portare indi feco vma legge in terra che poteffe effere medicina atta à curarci da tanti mali. La qual legge possiamo noi dire, che è la gratia , poi che la gratia è senza dubbio la migliore , & la principal parte di detta legge . Non effendo cofa nuoua, che quello che è la princi pal parte di qualche cosa, si dica, che in vn certo modo sia il tutto. Et intendendo in questa maniera la legge di Cbristo , non è legge fcritta in pietra , in metallo, in carta, d m altra materia che con gli occhi efteriori veder si possa, Xxx 2014

169

mi ne'cuori degli buomini, & nelle anime, nelle quali si imprime da Dio la grafia. Non che uella legge di Christo si contenga la gratia sola senza altro : percioche vi si contengono anche altre coso, che sono scritte ne'libri del Vangelo. Ms sutte quelle altre cose sono parti men principali di detta legge. ( alla gratia fernono, che è principale . Inquanto, d fono instrumenti, per li quali Iddio da la gratia: d difpongono l'anima à ricenerla, d' danno il modo di vfar di essa poscia che si è ricennta. Gli instrumenti, per li quali da Iddio la gratia deli buomini fono i facramenti nella nuona legge proposti. La dispositione, che le cose, che si leggono nel Vangelo fanno di noi alla gratia, è di due maniere. Percioche in vna maniera ci dispongono quanto allo insellesso, mostrandoci quello, che si ba da credere circa i misterij del-Li santissima Trinità, & circa-la divinità, & la humanità di Christo. El in vn'al tra ci difongono quanto allo affetto. Percioche ci famo tenere à vile, o prezzare il mondo, o le cofe, che sono nel mondo; o cosi ci rendono ații à ricenere lo Spirito fanto : il quale non degna babitare ne cuori di quei, che molto amano i beni del mondo. Danno finalmente il modo di vfare delle gratia, inquanto in molte maniere infegnano di operare virtuofamente, mostrando quel, che fare, d fuggire si debba. Da quello, che si è detto, che la principal parte di questa legge è la gratia, si può raccogliere, cbe se bene l'autore della nuoua legge ; che è Giesù Christo, incarno al tempo di Ottaniano Augusto; si cominciò egli nondimeno molto auanti ad Ottaniano, or prima che egli incarnasse ; anzi sin dal principio del mondo à dare questa legge. Percioche à tutti i santi Padri antichi fù data la gratia per Giesu Christo, nel quale credettero ; se bene non era fatto buomo ancora, non banendo Iddio dato à gli buommi veruno altro nome, nel quale possano faluarsi, fuori che quello di Giesù Cbristo . Di maniera, che tutto che i det ti fansi Padri nascessero sotto la legge vecchia, ò inanzi ancora, si vissero esi or morirono nella nuona, che è la gratia; or per ciò morendo andarono in luogo di salute. Et questa principalissima parte della legge, la quale diciamo , che Iddio scrine ne'cuori humani , è quella , che ci fa giusti, grati à Dio , & degmi del Cielo ; & non l'altra parte men principale , che le cose del la fede ci insegna, o ci dà precetti, o consigli di quello, che sia da fare, d da fuggire, inquanto non dentro nelle anime, or ne'cuori, ma di fuor nelle sarte è scritta. Percioche inquanto è scritta nelle carte, se non vii fosse quell altra scritta ne'cuori, sine darebbe ella morte, or non vita, or ne farebbe rei di maggior colpa, & non giusti. Conciosia che il peccato per la legge, che lo vieta, diuenta maggior peccato. Et inquanto la legge di Christo ela gratia , diciamo , cbe ella è perfettisima , perche fà operare per amore, & dona defiderio di voidire, do di far prontamente, do allegramente, quanto Iddio comanda . Et perche ci introduce immediatamente nella beatitudine , E nella

er pella gloria, in cui è l'ottimo flato noftro, & la no Fira fomma perfettione . ella quale è ella vicina; anzi è in vn certo modo vna medesima cosa con esa. Onde è, che differo alcuni, che la gratia è gloria imperfetta, do che la gloria è perfetta gratia. Perche la gratia è principio della gloria, & la contiene in wirtu, or ba con ella quella proportione, che banno le cose imperfette con le perfatte ; d che il seme ba con la pianta , che nasce dal seme. Et se bene come fi è detto , diede Christo questa legge , prima che egli incarnasse à molti Padri antichi, i quali per essa, o per la fede, che bebbero in lui non venuto encora fi faluarono : non fu nondimeno diuulgata, ne proposta à tutti vnimerfalmente, fe non dopo che egli incarno, & mort, & che con la morte fua diede efficacia à facramenti . Et fù ciò differito, perche auanti che cotal legge fosse vninersalmente proposta, bisognana, che il mondo si preparasse à ricenerla , riconofcendo il grandisimo bisogno , che esso n'hauea . Et per eito fu di mestiero, che si lasciasse per vn gran tempo in mano del suo consiglio . fenza altra luce, & Senza altra guida, che quella della ragion naturale, con me auuenne fino à Mosè. Nel qual sempo poterono gli huomini conoscere di effere come ciechi, o di bauer bifogno della luce, per i fcacciare le tenebre selle quali si ritronanano,come mostrano i pazzi errori , che facenano adorando le pietre, or i legui. E dopo che per vn'altro gran tempo fi lasciassero fotto la legge vecchia. Accioche per essa : perche erano in molta opinione delle forze loro , & di poter quello , che non potenano; fossero disingannatis 🖝 fatti accorti dalla loro infermità , 🖉 del bifogno che banenano , che Iddio porgeffe loro la mano, or gli aiutaffe mandando quel medico, che fola er a atto à fan arli . Et tutto che essendosi accorti di non bauere quegli occhi " se quei nerui, che esi credenano, fossero gli buomini preparati à ricenerlo a son per ciò mandò Iddio incontavente il suo figliscolo con la nuona legge;ma volle prima, che molti santi Padri, come si sa da serni loro d grandisimi Signori ; dy come conuenina alla Maiestà di tanto legi datore ; gli andaffere inanzi, & gli faceffero scorta. Et cofi dopo effer flato figurato dalla legge, cantato da Jalmi , predetto , & promeffo da profeti , defiderato dal mondo. I aspettato da padrinel limbo; scese dal cielo il figliuolo di Dio, & vestitosi della nostra bumanità conuerso trentatre anni con gli buomini, or inscend loro, & gli ammaestro con gli esempi, & con la dostrina : Et sece per coser mar la dostrina, co per gionare à gli buomini, che veninano per lui liberati da Demonij , rifanati da infermità, & rifufcitati da morte , quafi innumera. bili miracoli fin che finalmente offerse se stesso in sacrificio di soauissimo oda re al Padre, lasciandosi occidere in croce, & aprendo con la pasione, & con la morte fua le porte del Cielozch'erano ferrate, 17 dado afficace virtù à facra ments. Per la cui visibile operatione, deriuandosi da Christo in noi l'inuisibil gratia : diuentiamo noi vna cola istessa con esso lui , 15 mediante lui col par āre. XXX 2 .....

#### 2 DELL "BISTORIA DELL'HOMO

dre Es in questionaniera la voidienza del figlinol di Dio fatto buomo, ricoù cilio gli buomini, or gli ricongiunfe in amicitia con Dio, dal quale la difu bidienza del primo buomo gli bauea difgiunti, or fatti nemici.

Deprecetti, & de configli, che fi contengono nella legge di Chrifto. CAP. XXXV.

A gratis di Dio,come di sopra si è detto, è la parte principalissima della nnoua legge data da Christo, della qual fu principalmete per l'onione del diuin verbo riempita, or colmata la bumanità di lui ; or da lui fi 8 poscia derinata in tutti, che per la fede si sono seco spiritualmente vniti. Et perche la diuina sapienza prouede à ciascuna sua creatura secondo il modo à lei conneneuole ; & d gli bnomini è conueneuole, & proprio di venire per le cose sensibili, & da loro conosciute, in cognitione delle non conosciute, & Butelligibili, è piacinto alla dinina sapienza, che cotal gratia si derini dal ver bo incarnato in noi le più volte per via di certe operationi sesibili che sacra menti fi chiamano . Dalle quali è fignificata la infensibile operatione , che fá Iddio, conferendoci la gratia per loro, che comè instrumenti la detta gratià sontengono, & conferiscono. Es conciosia che non dona Iddio la grazia a gli buomini , perche ella fi stia in loro otiofa , & fenza far nulla ; mu ad effetto, che produchi le operationi meriteuoli della gloria, significata da quei srenta, & seffanta, & cento per vno, che fece quel buon terreno, in cni l'agricoltor celeste gitto il suo seme . Et perche non conuiene che dalla gratia fi produchino solamente i frutti delle sante operationi interiori, che consiste no in credere , sperare , & amare Iddio ; ma delle esteriori ancora,che sono effetti di lei , per li quali danno gli bnomini efteriormente l'honore, or il delle so culto à Dio ; & per lo amore di Dio si giouano , & si aintano insieme, fa neceffario , che nella nuoua legge di Giesù Christo fi comandaffero, & quelle operationi, che come instrumenti producono. & fono cagioni della gratia; E in qualche modo quelle ancora, che dalla gratia, come effetti di lei procedono. Le operationi esteriori' sensibili, che producono la gratia, jono ( come dicemmo) i fantifimi faoramenti, i quali ben degno il Signore auanti sbe egli morisse instituire per se stello tutti; ma volle, che duo di esi, che sono la confermatione, & la estrema ontione, si publicassero da gli Apostoli, ma non prima, che eglino fuffero da lui confermati con lo spirito santo, ilqua le dopo che fu risuscitato, or salito al Cielo in figura di lingue di fuoco vifibilmente mandàlor sopra. Percioche operando i sacramenti in virtù della passione di lui , non era conuenenole, che prima che egli patisse, & che anan Sebe gli Apostoli riceuessero essi la pienezza dello spirito Santo si diuulgas ſcrø

Digitized by Google

fero li detti duo,ne quali si deues communicare anche sl trui la detta pienezza. Conciofia che nella confermatione fi dà la fortezza dello spirito, accioche per ella li babbia à poter relistere à nemici, che esteriormete contrastane alla fede, of nella estrema vontione; oltre che quando in rispetto della eterna falute sia per effer loro viile si risanano gli infermi quanto al corpo , si da lo ro etiandio la perfetta sanità dell'anima, non si lasciando in lei, pur cb'ella à sid sia conueneuolmente disposta, alcuna reliquia di peccato, ne verun'altra cofa, che poffa vietarle l'andarfene drittamente subito in Cielo alla gloria.Di quell'altre opere poi, che dalla gratia, come effetti procedono, & nell'ofo di lei consistono, non parue à Christo nostro legislatore, che conuenisse alla maestà della nuona legge il dare precetti cerimoniali, & giudiciali, come banes fatto la legge antica . Onde per questo , & per altre ragioni , cbe si diranno poco appresso , ciò lasciar volle principalmente alla dispositione della Chiefa; la quale all'ona, & all'altra bifogna con molte decretali fatte in molti facri concilij , & anche fuora de concilij da molti sommi pontefici, ba sodif fatto . Delle quali ragunate parte da Gregorio nono, da Bonifatio ottano, da Clemente quinto, & da altri, che effendo capi della Chiefa poterono lor dave , quando anche baunta non l'hauessero autorità di legge ; & parte da Gra tiano in vn libro detto il decreto infieme co detti di molti buommi dottißimi . or fantifimi raccolte; et accettate pofcia dal lungo v/o,fi è fatto il corpo, chu della ragion canonica communemente è chiamato. Et in particolare, quanto nile cose cerimoniali bà la Chiesa sodis fatto , etiandio con le determinationie vbe nel libro pontificale fi ritruouano. Et appresso perche ogni giusta possano za, & ogni giuridittione, che banno gli huomini vien da Dio, piacque d Dio fatto buomo lasciare, che da Prencipi della Terra, & da popoli, che si regzono per se stessi, si determina sero le cose giudiciali . Iquali ciò ferono prendendo dalla mano di Giustiniano Imperatore tutto quel corpo di ragion cinile, cui mise egli insteme, & diede autorità, & virtù di obligare; & è composto di determinationi fatte, & dallo isteffo Giustiniano, & da molti altri Imperatori, & da molti Ginreconsulti . Delle quali determinationi , perche Ti wede in effe vna incomparabile, & in vn certo modo più, che humana prudenza, v/a fi può dire tutta Christianità . Et ciò ferono ancora & famo ogni di con certe particolari ordinationi , che statuti fi chiamano, fecondo le opertunità de tempi, de luogbi & delle persone. Et non volle il Signore, an cora che nella diuina legge vecchia dati si fossero, dar nella nuova così fatti precetti ; perche non erano necessari così in questa , come in quella . Conciofiache effendo la natione Hebrea, cui la vecchia legge da Dio fi diede, ssimigliata ad vn fanciullo, che molto bisogno hauesse, di esser dal Peda gogo di ogni, etiandio picciolissima cosa instrutto; si necessario, che nella legge, she Iddio le diede, la quale fù à quella natione in vece de Pedar LOLO?

## DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

sogo fi proponeffero precetti atti ad inftruirla delle cofe cerimoniali. & giudiciali ancora . Senza che deuendo la legge antica effere piena di ombre , or di figure accommodate à significare i futuri misterij di Giesu Christo ; i quali sinno sapea, se non Iddio; fu necessario, che da Dio, or non da buomini fosse ro lor dati i precetti cerimoniali, che contenessero le dette ombre, & figure, l che nella legge nuona non era . Percioche si dana non à persone assimigliase à fanciulli, che di Pedagogo mestiero hauessero, ma ad buomini pruden--tisquali deucano effere i Christianische hauedo nel battefimo à ricenere lo foirito fanto,non era dubbio, che per se stessi sarebbono stati atti à determinarsi opportunamente i precetti cerimoniali , & guudiciali . Massimamente , che quanto à cerimoniali, non a spettando si più il Messia, uopo non era costituirli sali, che i futuri misterij di lui figurassero . Et quato à giudiciali, perche denes le legge muoua durar fino alla fine del mondo, or fi proponea à tutte le natio ni dell'uniuerso ; le quali per li varij siti è necessario,che sempre siano in mol-We differenza di costumi, & di altre conditioni intra loro, non farebbe flato poßibile, che gli huomini tutti in tutti i tempi , & in tutti i luoghi del mondo fussero commodamente visi co'medesimi giudiciali precetti;deuendo cosi fat ti precetti effere accommodati alle conditione di coloro, che gli hanno à ferus rt . Dia tale incommodità ne'precetti della antica legge non potea bauer luo go ; perche non deuendo ella durare se non sino alla venuta di Giesù Christo, 🕑 non effendo stata data, se non alla sola natione de gli Hebrei, era agenole cofa, che i precetti di essa fossero per lo tempo, che durar deueano , commodi à tutta la detta natione. Ma se ben Christo per le dette cagioni ( come i San i Dottori dicono ) non volle per se dar nella nuoua legge precetti-giudicialis wondimeno perche quei, che erano stati dati nell'antica, tutto che per la venn sa di Giesù Christo fossero morti, poteano tornar viui, inquanto senza offesa di Dio, potrebbono da Cbristiani offernarsi, pur che da quei, che gli offernasse vo ciò fi faceffe, non intendendo di effere dalla legge antica à cofi fare obliga-Ni. Christo perche gli Hebrei da alcuni precetti giudiciali della antica legge prendeuano occasione di errare, preuedendo, che sacilmente alcuni Christiani vi baurebbono posuto errare ancora, volle per ficurezza mostrar gli errori loro ; de' quali duo erano quefi; che credeuano , che il dar danari ad viura à gli ftranieri, o il ripudio alla moglie per se fosse giusto. Et ciò credenano, per she cofi parea loro effere dalla antica legge determinato . Onde per lenare le eccafioni de gli errori, Christo mostro, che si deuea sonnenire à bisogni alerni. imprestando lor danari, & cofe simili, senza speranza di trarre indi gnadagno che co danari firmar fi poffa . Et ciò fece, perche de gli huomini , effendo wii partecipi della medesima natura, niuno è, che con qual si voglia altre biomo fixaniero affolutamente effer poffa.Et moftrò appreffo,che il repudio sta state da Mose permesso per minor male, o per codescendere alla durezza de -1 63

#### LIBRO TERZO.

za de cuori loro, er non perche semplicemente fosse ben fatto, che il marito, or la moglie fi disgiungessero per se stess , già che erano stati insieme da Die congiunts. Et in questa maniera queste due cose, come indegne, & ingiuste. O repugnanti alla legge della natura, furono da Giesu Chrifto per lo adietro amendue vietate. Et appreffo, perche quel, che nells antica legge si erasper la confernatione della giustitia ordinato, che à chi haneffe cauato altrui vu'es chio, vn dente, d tagliata vn'orecchia, fi deuesse all'incontro cauar vn occhio. vn dente, or tagliar vn'orecchia, era da Giudei allargato fi, che flimauano. che la vendetta prinata fusse permessa ; piacque al Signore mostrar, che denono gli buomini,quando la carità lo ricerca effer apparecchiati , non pur à perdonare l'offesa, ma à rendere bene per male; et ad offerir l'altra gota à chi gli banesse percoßi nell'una . Et perche dal precetto, che condannana i ladri à doner restituere quattro in luogo di vna pecora da loro inuolata, i Gindei occasione di enpidigia prendeuano,à fme,che ciò non facessero i Christia. ni, volle il Signore mostrar, che gli buomini, anzi deueno esser liberati del pro prio, che cupidi dello altrui. Et per ciò disse à chi in giudicio dimanda la tonica, anzi che piatir seco, li dene dare anche il mantello. El perche gli Hebrei per alcuni precetti della legge antica, ne quali era lor contra alcuni popoli comandata la guerra, si faceano à credere, che il portare altrui odio foffe lecito, Chrifto volendo mostrare, che quella legge era venuta al fine, comando, che si amassero etiandio i nemici . Quanto poi à precetti cerimoniali della antica legge perche per la nenuta sua diventavano non solamete mon ti.ma mortiferi ancora, si che diuulgato, che fosse il Vangelo non deuea effer più lecito di vsar di loro per alcun modo à veruno, piacque à Christo lafciarli, senza che da lui fossero ne dichiarati, ne tocchi punto; se non con vna fola parola, con cui tagliò egli lor la gola del tutto; or mostrò, che non deneano boggimai baner più luogo. Et ciò fece althora, che diffe alla Samarisana ; Verrà tempo quando nè in questo Monte,nè in Hierusalemme adore rete più il padre ; ma i veri adoratori lo adoreranno in fpirito , & in verità volendo inferire, che quel loro diuin culto, che consiste in cerimonic esteriori denea andare del tutto à terra, & effer cangiato in vn'altro spirituale, & migliore. Quanto poi alle cofe morali Chrifto nostro legislatore si è conten tato nella fua legge comandarci folamense quello,che non fi può lasciare seu ze perder la gratia ; or quel folamente vietarci, che non può farsi, or insieme confernarfi la gratia. Et ciò fece egli proponendoci solamente il Decalogo fenza più. Il quale (come di fopra fi è detto ) non contiene fe non i precetti della legge della natura, alla cui voidienza tutti gli huomini fono tenuti. L'al tre buone operationi morali, & che partecipano tal volta etiandio di cerimo nia.parte ba voluto, che da Vescoui, of da prelati particolari, dalla Chiefa "minerfale fiano ordinate qual'è il digiuno ne'sempi determinati, & il guardare

# DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

dare le feste , & simili, & parte comé è l'udir messa i di non festi , l'astenersi. (come molti fanno per lo amore di Dio) il mercoledi dalla carne, il digiunare il fabbato, & il fare delle altre opere, che chiamano di supererogatione, cui non è l'huomo da alcuna legge obligato, ha voluto, che cia (cuno per fe si eleg ga come gli è aggrado. Et perche affine che gli huomini fiano ben formati quanto allo interiore, che più importa, deono i precetti del Decalogo non folo esteriormente con le mani, or con la lingua offeruar fi, ma interiormente con l'affetto, (7 col cuore, il quale è principalmente da Dio rifguardato; Volle Iefu Christo infegnarci, che dall'homicidio, dallo adulterio , dal furto, dal fal fo testimonio, o da gli altri mali debbiamo astenerci : cosi non desiderandoli dentro con lo affetto, come non commettendoli di fuor con lo effetto; & che babbiamo à guardarci dalle occasioni altresi . Et quanto alle buone opere,nel medesimo Decalogo comandate, comando egli, che con dritta intentione fare si deuessero, & non à fine di gloris vana, di laude humana, d di qual si voglia commodo temporale . V setò poi il giudicio temerario . Conciofia che co effo fi fa ingiuria à gli huomini , i quali facilmente mediante cotal giudicio vengono in difprezzo, o in odio a chi gli giudica ; o fi offende Iddio , il cmi officio si vsurva chi cosi giudica, appartenendosi a lui solo, che solo vede il se creto de cuori, il far cioso non à gli buomini, à quali non è dato il potere pere trar cosi à dentro. Et volle Giesu Christo, quanto alle cose, che à Dio appar sengono, leuarci la negligenza,quando e' diffe,che non fi commetteffero le co fe fante à gli indegni, i quali egli nomino cani . Et perche non potiamo noi per noi steßi offeruare i duvini precetti, ci infegno à douer ricorrere con la oratione al divino aiuto . Appresso comandò che si entrasse per la stretta por sa, per la quale entrano pochi ; che è la via della virtù, posta intra gli estremi vity contrary . Et ci auuerti à guardarci di non effer corrotti , dy tratti fuor della buona via da i sinistri essempi dell'altrui ma'uagità . Et mostro che l'ubi dire à suoi precetti è sommamente necessario ; & che à chi non lo fà non ba-Sta ne la professione della fede, ne il far miracoli . Et à precetti aggiunse i cosi gli,i quali fono di cose non necessarie ; ma si bene più utili, in quanto chi à co figli fi attiene, più speditamente, or meglio arriua al porto della salute. Et con sutto ciò, perche la legge del Vangelo è legge di libertà, rimife allo arbitrio di cisscuno l'offernare di detti configli, & il non offernarli . Ma perche la ma teria de configli meglio fia intefa, dico che l'huomo è posto come intra duo estremi in mezzo à beni del mondo, & a beni del Cielo . Di maniera che qua so à questi si accosta, alirettanto è necessario che si discosti da quelli. Onde anuiene, che fe alcuno è, che del tutto fi appigli à beni del mondo, come fà chi pone in esi il suo fine, or gli bà per regola delle sue attioni, costui è di mefliero che del tusto fia feparato, & che non habbia parte alcuna ne beni del Ciclo . Et questo accostarsi, or attenersi del tutto à beni temporali, or del mon do è

do è quello, che ne'precetti è vietato. Ma lo accostarnisi talmente, che non vi fe ponga il fine,no è vietato; perche chi cofi fà no fi scosta à fatto da beni fpiri tuali, of del Cielo. Ma con tutto eio, perche chi bà affettione alle cose del mondo, se bennon pone il fine in esse, ma in Dio, è egli in vn certo moda diviso, or parte, è di Dio, or parte è del mondo, or così anniene che ritenuto dallo amore del mondo, non solo manco speditamente va verso Iddio, ma è in pericolo, che'l mondo suiandolo non le tiri tanto à se, che in tutto da Dio lo diparta, Chrifto ciò conoscedo, consigliò che per più sicurezza l'huomo sprez zate le cose teporali, or del modo, or lenatone del tutto lo affetto, si appiglias fe alle sole spirituali, of del Cielo. Et perche le cose temporali, che più innifcano, sono i pisceri della carne, le ricchezze, or gli bonori , chi segue i consigli di Giefu Chrifto, cangia i piaceri della carne con la perpetua castità , & co la ponertà le ricchezze, & gli bonori(à quali è proprio di porre coloro che gli banno sopra gli altri buomini ) cangia con la vbidienza,che à gli altri bnomini il fà soggetto. Et in queste tre cose, che sono castità, poucrtà, & vbi dienza è fondato lo stato della pfettione di tutte le religioni. Inquato ferma do i religiosi la propria lor volontà con voto er con prosesione solenne nel proposito di abbracciare quanto alle dette tre cose i consigli di Giesu Cbristo, in iflato di perfettione se Stessi pongono,non che perciò siano essi perfetti,ma perche si obligano à fare perpetnamente quello, in che consiste la humana perfettione.Ma anniene tal volta, che certi fi obligano bene à far quello, che Cbristo configlia, i quali, perche poi non lo fanno, non sono perfetti, & che al l'incontro siano perfetti certi altri, i quali senza essersi à ciò fare obligati, lo fanno.Et cofi fatti configli poffono effere da gli buomini abbracciati, o offer nati minersalmente; quanto à tutta la vita, & possono anco abbracciarsi,es offernarsi solamente quanto à certi atti particolari. Come anniene di alcuni, che p attendere alla oratione, d altri atti fpirituali, lasciano per qualche tepà Tofo dell'atto matrimoniale, o di coloro, che di quello, che no sono tenuti da**no lim**ofina ; d che per caminar più ficuramente per la via di Dio,fi eleggono qualche padre fpirituale,cui fi fottomettono, or danno vbidienza, facendo, co me da essi è loro imposto, opre di carità ; massimamente quelle alle quali non sono da alcuna legge obligati. Et possono le atticmi, che si fanno secondo i configli,ben chiamarsi perfette,perche sono migliori, più alte, or più difficili, che quelle, alle quali ba voluto il legislatore co' precetti obligaret. Conciofia che per esse possono gli huomini esser perfetti, ancor che non siano in stato di perfettione, al quale necessariamente obligo di perpetuo voto, di consecratione si ricerca, come quanto al perpetuo voto de monaci, et de frati annie ne, er de Vesconi quanto alla consecratione,

YYY Come

Digitized by Google

٢. -

Come per la gratia, che è la legge nuoua di Giesù Christo, fiastato à noi restituito quello, che si perdette per ξ. . . lo peccato di Adamo. CAP. X X X V I.

-----

A vera perfettione, & l'ottimo stato di ciascuna cosa consiste in con giungersi col suo fine or mentre à questo stato, & à questa perfettion 🖌 non arrina ; niuna cosa è , che mai possa essere quieta in tutto . Si 🕫 de ne corpi leggieri, & ne grani, i quali se auniene, che per forza siano te nnti fuora de luoghi, che loro naturalmente fi conuengono; 5 ne' quali è l' ottimo stato loro , non si acquetano; anzi subito , che banno di ciò far possa ge , se ne fuggono à basso questi , o ad alto quelli . Et gli animali bruti veggiamo, che non posano mai, ne mai cessano di trauagliare, finche non sono urriuati à quello, onde la vita di ciascuno di loro si conserua, & le specie; che è il fine, al quale furono dalla natura nelle loro operationi ordinati. Es discorrendo per l'altre creature ancora, st osserua, che tutte fanno il medefi mo. Il fine proposto all'huomo, si come di sopra si disse, è la beatitudine, she è in veder Dio, & mentre non è egli à questo arrivato, la volontà di lui, come che di tutti gli altri beni , & naturali , & fopra naturali babbia m'colmo , non pud acquetarsi gid mai : perche assai manca sempre alla perfettione I all'ottimo stato suo . Di che segue , che in questa vita , nella quale tutti su mo passagieri, che pellegrinan do andiamo verso la patria, che è la celeste Hierusalem, che in lingua nostra vuol dire vision perfetta, ne Adamo anm si che egli peccasse ( per tutto , che da Dio di gratia , & di celesti doni colma so fosse ) nè il medesimo Adamo poi che dal peccato risorse , ne vermi aliro puro buomo fù mai in affolutamente ottimo stato , nè bebbe la intera perfot tione . Perche il cuor bumano ( come dicea santo Agostino ) fin che à Dio non arriua, d sempre inquieto. Stante quefto si pud veramente dire, che # granissimo danno, & la principale, & grandissima perdita, che fe la natura bumana nel primo peccato, non fu per se lo esserie stata tolta la giustitia ori ginale, la gratia, le virtù, la impasibilità, la immortalità & tanti altri domi datole in Adamo ; i quali non erano l'affoluta perfettione dell'buomo : main quanto la perdita di detti doni portana seco lo impedimento, per cui era à gli huomini tolto del tutto il poter più peruenire al detto fin loro, 10 alla loro perfettione . Di maniera che , poi che non effendo flato posibile ne alla nata rale , nè alla bumana , nè alla antica dinina legge di rifanare le nostre ferite. O ristorarci de'danni riceunti in quella ruina ; à Cbristo, che fu quel gran Medico , che dal ciel venne , mandato à surare in terra questo grande infermo, che quini giacea, che era tutto il genere humano; & tolfe imprefa di sid fare con la nuoua legge; non fù necessario di riporre gli buomini in quello 1 : 2 Statos

### LIBROTERZO.

Bato, nel quale primieramente creati furono, quanto à tutti que'doni fopra naturali, che si diedero alla natura bumana in Adamo; ma basto, che ne rendesse que'soli, che erano necessari à pernenire à Dio nostro visimo fine . Er che ne lenaffe gli impedimenti, che ciò contendenano, Er ne viet anano, come poco appresso mostreremo, che egli fece di gtan vantaggio. Et prima diciamo, che egli ne dond la gratia, la quale per la personale vnione, che la bumanità di lui ba col verbo dinino, fù principalmente senza misura, o con ogni pienezza in Christo, og da Christo fi trasfonde in tutti i memb ri del corpo della Chiefa, che dà lui, che è principalissimo capo di essa dipendono. Ne'quali, perche per la fede, & per li sacramenti della fede seco sono spirimalmente vniti, & per confegnente partecipi della pienezza di lui, paffa pon pur la gratia ; mà i meriti , che per la spiritnal virtà della divinità furono in Christo. Et perche non è posibile, che si dia ad alenno la gratia, che infieme nou fe gli perdonano i peccati; di cid è feguito, che à tutti, che fono con Chrifto per fede formata vniti , è stato perdonato , & rimeffo principalmente il peccato contratto dalla natura in Adamo ; il quale è chiamato origi nale : & infieme tutti gli altri , cb'eßi perfonalmente commifero. Et coloro, che con Christo non sono congiunti per fede, non godono del benefitio di lui; non per difeito del benefitio ; ma perche esti non si accostano à Christo. Si come del caldo , che dal fuoco procede non sono partecipi coloro , che non si appressano al fuoco non per difesso del fuoco, ma perche esti non vi si appres fano. Et si come à coloro, che le fenestre serrate tengono non arriua il lume del sole non per difetto del sole ; ma perche esti non gli aprono le fenestre . E adunque per se il beneficio di Cbristo vninersalisimo, inquanto è cagione fufficientißima della rimißione di tutti i peccati,et della salute di tutti gli buo. mini; ma no già inquanto allo effetto . Et siò per mancamento , non della vir sù di Christo ; ma de gli huomini peruersi , che con Christo non si congiungo no . I del beneficio di lui non vano . Conciofia che Chrifto è con effo noi fimile ad yn medico, che babbia composto yna medicina acconcia à fan are sutti gli infermi; ma bisogna, che gli infermi vsino della medicina, & la pren dano, accioche gioui loro, & glirifani. Et non pure bà Christo liberatoci dal poccato; ma infieme sodisfacendo per noi, o pagando il nostro debito col proprio sangue, si bà liberati etiandio dalla pena del danno; cui per lo peccato di Adamo nestammo (come fù detto,) obligati; & deuca effere eternamente sostenuta de noi nello inferno ; non solo per quel peccato; ma etiandio per li propry nostri, inquanto commettendoli voltammo le spalle al bene increato, che è Iddio; dy dalle pene dette del senso altresi che Jono quelle, con che i Demony, il fuoco, & l'altre creature preparate à far ciò nell'inferno puniscono i peccatori; perche troppo disordinatamente ad smare il ben crento fi volfero. Et oltre à cià ci bà Christo con la gratia della YYY **nuou**4 5 4 2

#### DELL'HISTORIA DELL'HVOMO

nnons dinina legge liberati dalla tirannia del Dianolo, or dalla feruitù, in che il Diauolo, vincendo la natura bumana in Adamo, noi tutti partecipi di det ta natura hanea posti. Et ciò perche liberandoci da peccati, che erano le ca tene , (j i ceppi, co'quali tenea egli tutti gli buomini m fernitù ; fummo anche - da cotal feruitù liberati . Ne perche fossero gli buomini i quali peccando ba neano offeso Dio, giustamente lasciati in potere del Dimonio fa al Dimonio fatto da Christo alcun torto, quando egli traffe gli huomini delle sue mani. Percioche giusta cosa è, che à chi si vsurpa lo altrui si tolga il suo. Onde per che il Dimonio, procurando la morte di Chrifto, sopra il quale (perche era fenza peccato ) non bauea egli ragione alcuna,fi vfurpò quella poffanza,che non gli si appartenea. o non era sua; gli fu conuenieti simamente dalla divina giustitia quella poffanza lenata, che allhora, che Adamo fù da lui vinto, gli era stato drittamente dalla medesima diuina giustitia permessa . Giustamente adunque sono dalle inginstisime mani sue liberati coloro, che à lui ribellandosi si congiunzono, o si vniscono con Giesù Christo. Et non bastando questo, di nemici di Dio, che per lo peccato di Adamo prima, & per li noftri poi erausmo noi diuenuti , ci bà Christo in amicitia con Dio ritornati. Et cuò bà egli fatto principalmente ; perche dandoci la gratia ne bà lenatii peccati, che sono quelli, che partono intra Dio, & gli buomini, & che à Dio ne gli huomini dispiacciono, & glie le fanno odiosi . Et appresso bà egli cio fatto ancora perche la voidieza fua, & lo bauere egli per la gloria di Dio, or per la falute del mondo voluto fostener passione, or morte, più piacque d Dio, che non gli dispiacquero quante disubidienze, & quante inginie da suito il genere bumano se gli ferono mai, & se gli faranno sino alla fine del mondo. Questo bene adunque, della voidienza di Coristo ritruouato nella na tura humana : fù tanto grande, che basto à placare l'ira di Dio & à farlo sdimenticare di tutti i falli, & di tutte le offese, fatteli da tutto il genere bumano, quanto à coloro, che con Christa fi congiungono, come fi è detto. Et per colmare, & coronare tanti altri benefici, ci bà Christo con la gratia del la nuona legge (pianate, & sgombre le strade di andare à congiungerci con Dio, che erano attrauersate, & ci bà aperte le porte del Cielo, che erano ebiuse. Per intelligenza di cbe, dico, che quel, che ci tenea serrate le porte, & impedite le Strade di andare à Dio, era il peccato;il quale si come è di due maniere, così in due maniere contendea à gli buomini la intrata del regno de cieli.L'ona maniera è di quel peccato, che contratto in Adamo à tutta la natura bumana è commune, per lo quale fù à tutta la detta natura, subito che si commise, chiusa la via di andare al Cielo. In figura di che, dopo che per quel peccato fù Adamo da Dio cacciato del Paradifo terrestre , pose Id dio in fù la porta di effo vn'angelo con vna spada di siamma , à sine che sa ozni buomo ne victaffe la entrata. L'altra maniera è di que' peccati, che attnali

attuali fi chiamano , & fono proprij di ciafcuna perfona,che gli commette . Hora auanti, che Christo moriffe : & che con la fua morte riconciliaffe, & sornasse (come si è detto) la natura bumana con Dio in amicitia, or in gratia, gli ansichi padri giusti; come ( per essenzio ) furono Gieremia, co Gionamo battifta , iquali nomino,perche effendo flati fantificati nell'aluo materno , fi crede, che mai non facessero mortal peccato; con sussa la lor giustitia quando morirono non andarono subito in Cielo, perche truonarono le porte serra se,non dalla inimicitia, cbe era intra Iddio, o le particolari perfone loro, cbe non bauendo mai fatto peccato, visfero sempre ig morirono (quanto à se)nel la gratia, & nella amicitia di Dio; ma da quella ch era intra Iddio, & la natura humana , della quale furono partecipi anch'eßi. Ma quando Cbristomo rendo, con la voidienza sua leuò via la inimicitia nata per la disubidienza del primo padre; & ricongiunse in amicitia con Dio la natura humana(come fi è detto) aperse egli alla detta nainra le porte del cielo,talmente,che da san to Stefano, che poco dopo passo di questa vita. I da tutti gli altri, che passaro no poi, or che nell'aunenire pafferanno vniti p fede à Christo, es fenza impedimento de proprij peccati,o di pene debite loro nel purgatorio per li proprij peccati;furono, o faramo fempre trouate le strade (pianate, o le porte aper te.Di maniera,che quei che partirono di questo mondo, auati che Christo mo riffe, o faliffe al Cielo, hebbero affai difanataggio da quei, che fe ne fono partiti, o fe ne partono dopo. Percioche coloro trouarono le porte del Cielo per fermo chiuse col serrame del peccato della natura; & le poterono anche trouar ferrate con l'altro de proprij peccati ; la doue à costoro, fe hanno dato il nome à Cbrifto; p fermo non possono più le celesti porte esser chiuse dal serra me del peccato della natura ; ma folamete da ql delle proprie colpe.sc anuiene, che senza penitenza si muoiano.Ma à quei che pentiti delle lor colpe, G pienamente contriti muoiono in carità , bauendo Christo per loro sodisfatto col sangue al padre; è perdonato quato alla colpa, & quato alla pena: non so lamente il peccato della natura; ma anche ogn'altro da loro perfonalmente co. meffo; onde viene ad effer tolto via ogni impedimento, che lor vietana la entrata del Cielo.Et in questa maniera fiamo noi per Chrifto liberati da que ma li; ne'quali eranamo caduti; & fiamo restituiti à que beni, che essendo p grasta donati alla nostra natura, p colpa de'nostri primi parenti perduti si erano. Non che mentre questa vita ci dura, siamo noi con effetto restituiti à tutto quello,cbe fi pdette allbora. Percioche fi vede,che pur fiamo efpofti, non folo alle esteriori tentationi del Diauolo,come surono i nostri primi pareti,etiadio sello stato della innocentia ; ma alle interiori ancora; dalle quali erano liberì gli buomini in quello stato ; & ci resta il fomite, che allbora no era, p cui il no firo petto è come va capo oue intra la parte sensitua, o la ragioneuole e co sinna battaglia ; la quale da talnolta,etiádio à coloro che sono più santi,tanta molestia,

#### DELL'HISTÖRIA DELL'HVOMO

malefia, che san Paolo Apostelo si chiamaua per ciò infelice. Ne il corpa > bora impaßibile, o immortale, ne cofi ben foggetto all'anima;ne fono le ce fe inferiori fuora dell'huomo, così ben soggette all'huomo come erano all'ho e, o come anche hora. se Adamo, non baue se peccato sarebbono. Ma auen ga obe, mentre in questa valle di miseria babitiamo, ci bisogni effer sempre co demonij elle mant ; i quali mai non ceffano di combatterci, & di tentarci den tro, 45 di fuora ; non siamo perd ( pur che in gratia ci conserniamo ) più ne'vintime signoreggiati da loro ; anzi vinciamo noi , & rimproueriamo loirosche effendo eßi di natura alla nostra superiore, & noi (oltre che di inferior matura ) come storpiati, hauendo anche tagliati i nerui per le ferite, che in quel primo affalto dalla fraude loro ricenemmo; pure ardimo di rejistere.pur constraftiamo & superiamo, & trionfamo di loro. Di maniera che la guerra, che ci fanno questi nostri nemici è à gli eletti honorata cagione di maggior merito in questo mondo, & di vie maggior gloria, ( trionfo nell'altro. Et il medefimo si pud dire etiandio del fomite, che ci è la sciato ; il quale à chi resifle, o tiene le parti sensitue alle ragioneuoli vbidienti, da occasione di merisare appò Iddio doppiamente . Et se le inferiori creature fuora di noi in questa vita non pur tal volta non ci obediscono, ma ci danno spesso travaglio, dolore, or morte; or fe i catiui buomini perfeguitandoci in mille modi mille in -giurie ne fanno, & mille oltraggi; giouano eßi in cid, anzi che nocciano à veri ferni di Dio. Come i tiranni giouarono d fanti martiri; perche fono loro in luogo di croce, che gli rende, fimili à Giesù Christo capo nostro . Al quale perche babbiamo ad effere conformi, non potendo bauer gli buomini maggior dignità , che di effere conformi, o fimili à Giesù Chrifto, è flato bisogno che con tutta la gratia, siamo, quanto à corpi, mortali, & pasibili, come egli fù in questa vita . Ma se ben si considera etiandio mentre dura il pellegrinag gio di questo mondo , tutte le creature fin al Diauolo feruono , & giouano à gli eletti, & aiutano la lor salute; & la morte gioua loro ancora, et quello . che maggior cosa pare, ser ue, or gioua loro etiandio il peccato. Conciosia -che quato la colpa abbonda, altrettanto, & più abonda ne gli eletti la gratia. Onde è che si come quanto la corda dell'arco è tirata più à basso , tanto manda la faetta più in alto ; cofi ancora quanto gli eletti fono più nel peccato im mersi, tanto molte volte quando si pentono, or il peccato lasciano, più altamente per la gratia riforgono, & fi rilienano. Et coloro, cui troppo increfce delle reliquie restateci del primo peccato , parendo loro , che le piagbe no fiano ben falde;ma aperte, & pericolofe ancora, studiansi di non cadere dalla gratia, & confortanfi, perche tutte senza alcun dubbio saranno, anzi già sono Je non in fatto in virti rifanate . Conciofia che fi come nella virti del feme fi ritruouano le radici dell'albero,lo Stelo,i rami , le fronde , i fiori, i frutti, & tutto quello, che da pianta in buono, of fertile terren nata può vícire, cosi an COTA

Digitized by Google

#### LIBRO TERZO.

cora tutti i beni perduti per quella colpa in virtù , si ritruouano nella gratias or ci faranno per effa cumulatissimamente renduti . Percioche la gratia por ta seco di presente, che gli buomini con le parti superiori dell'anime si sottomettano à Dio in questa vata ; 17 morendo per la medefima gratia fono le lo ro anime da Dio raccolte, or poste nel felicisimo grembo di Abramo. Out in compagnia de gli Angeli alla menía di Dio faranno certifime di bauere à pafcerfi, of à godere della beatifima visione dell'effentia di lui in eterno . Es fusimente accioche la beatitudine loro (ia ben colma , faranno nella general refurrettione riuestite, per no ispogliarsi mai più, de corpi che lasciarono mor si m serra . Et allbora perche l'albero, che era ascosto nel seme della gratia, sa rà finito di crescere quanto à tutte le sue parti. E baurà frutti di gloria; gode ranno gli eletti compintisimamente del beneficio di Giefn Christo, & conofceranno, che di gran vantaggio, & con grandissimo, & incomparabile guadagno faranno riflorati di tutti i danni , 🕑 di tutte le perdite fatte dalla noftra natura nel peccato di Adamo, et che le quattro piaghe, che per quel pec cato si ricenettero nelle quattro principali poteze dell'anima saranno Stagna se, er rifanate del tutto, er che esi con le parti superiori si troneranno talme te soggetti à Dio, & per carità congiunti con esso lui, che non potranno indi mai più per alcun modo effer dinisi ; & che tra le inferiori, & le superiori potenze dell'anima farà intera, & inuiolabil pace, & che hauranno i corpi da ogni passione liberi, & immortali . Non come i nostri primi parenti haueano nello stato dolla innocenza, nel quale pur bisognaua, che con mangiar de frutti del paradiso terrestre si difendessero dalla morte ; ma basterà la virtu delle fole anime fortificate dal lume della gloria, non folo à conferuare i corpi eternamente in vita, ma à fargli gloriosi; & secondo il modo loro etername > te beati ancora . Percioche faranno chiari come il Sole, più agili, che il vento of di tanta efficacia, che penetreranno per tutto, of da niun corpo, quantunque denfo, o duro, potrà loro effer vietata, o contesa la entrata di qual si voglia luogo . Di maniera che effendo anche impaßibili potranno feruire all'anima in tutto quello, che ella vorrà, senza stancarsi, o senza, che per verun modo possa loro esfer graue, d molesto mai. Et in questa guisa gli buomini , cbe faranno da questa all'altra vita passati in gratia, che è la nuona legge di Christo, regnegneranno beati, & gloriofi con Cbrifto in eterno.

### IL FINE DEL TERZO ET VLTIMO LIBRO.





RIMEDIMESSER Lodonico Scrifi Guneconfulto Perugino.





ENTE, che dietro à van defio d'honore Volando, ne perdefti ambe due l'ale; E già fommerfa al folle Icaro eguale, A più fani penfier non volgi il core;

Deh mira trifta quanto è'l Ciel maggiore Del globo, in cui luogo hà fama mortale, Là sù chi fprezza i breui honori, fale Ad honor fenza fin, prefio al Fattore. Se Vergilio, & Homero il labro han tinto Del riuo Afereo nel più famolo fondo, Cadde pur quefti, & quei da morte effinto. Et se un famorte, il nome al mondo Viue anche, anzi trionfa, andrà al fin vinto

Dal compo anch'egli, & fia morir secondo. Z z z Perduto han gli occhi interni il uiuo Sole, Che fea giorno sì chiaro al mio penfiero. Perduto ho l'ale, onde poggiar leggiero Gia parui al Ciel ne le moderne fcole. Perdute ho l'alte gratie rare, o fole, Che'n vn gir mi faceano humile, altero. Perduto ho il lume, onde affifai nel vero Talhor quanto huom per fe forfe non fuole. Perduto ho'l nobil mio caro teforo, Cui par non ftimau'io tutto il terreno, Che fcalda il Sol, perle, rubini, & oro. Perduto ho quel, che fe non venia meno, (Dir l'ofo appena) vdir del fuo lauoro Fea Pò, Tebro, Arno, Hiber, Rodano, e Reno.

L'hauer perduto il lume de la vita, E'l fentirmi nel petto vn nouo inferno, Poícia che m'hebbe empia fortuna à fcher-E ch'ogni gioia fù da me partita; (no, Il cercar fempre, e'l non trouare aita, Contra la ria tempefta, e'l crudo verno, Ritrouandomi in mar fenza gouerno Con la barca da l'onde homai fdruícita, Il pregar chi deltutto immobil ftaffe, Verfando gli occhi miei come due fonti, E'l uedermi cangiato in vna fera, Cagion farebbon, ch'io, fe non frenaffe Tema di eterno danno, i defir pronti, Compirei mia giornata inanzi fera. Morte, che mal mio grado vuol ch'io viua, Fin che'n grado à lei fia, darmi foccorfo;
Sì mi fpauenta del fecondo morfo, Che del primiero ben l'anime priua,
Che benc'homai del mortal vel fia fchiua La mia, pur tiene il fuo natural corfo; Se ciò non foffe, già farei trafcorfo, Rotto per forza il nodo, à l'altra riua.
Che l'interno martir tanto più coce, Quanto'l mal più l'alma più degna offende; Che'l conforte men degno, e più le noce.
Ma dopo il pianto ella, che gioia attende, E vita alma appo il Rè, che morì in Croce: Deuota, e humile al fuo voler fi rende.

Quefta vita mortal, ch'ogni huom defia, Laffo, me fol par che cotanto aggraue; Che l'angofciofa, e trifta anima paue Vinta dal mal di non cader tra via, E veramente gran miracol fia, Ch'ella non rompa il fuo carcer fi graue; Senz'afpettar, ch'egli ad aprir, la chiaue Volga per fe, che la rinchiufe pria. Gli occhi Signor de l'alta tua bontate Gira ver me pietofo, e de lo ftratio Lungo ti caglia, e di fi gran tempefta: O l'ignudo mio fpirto in libertate Teco à vita miglior chiama da quefta, Di cui gran tempo è, ch'io fon ftanco e fatio. Non tanto and lavita, odiò lamorte, and lavita, Chi(s'alcuno hebbe al mondo) in queltavita Gioiola, & lieta ogni hor menò fuà vita, Non credendo altra vita dopo morte.

Quant'hò la vita in odio, amo io la morte; Che tronco il fil, ch'attorce la mia vita Puote da terra alzarmi, e mortal vita;

A vita in Ciel ficura d'ogni morte. Deh perche o morte, vn ftral de tuoi mia vita Rotto il pel, non fottragge à questa morte, Ch'è vera morte, e purfi chiamauita? Si ch'à uita miglior tratto io da morte, Lodi, e ringratij lui, ch'è vera uita,

E per dar vita à me, se diede à morres

Pare ad alcin, che'l colpo de la more Senza coliglio, per miolcampo io chieggia, Ancor ch'al fondo d'ogni mal miveggia, E tronche fian l'altre speranze, e morte; Che'n questo mar suol uariar la sonte; In questo mare, ou'ella signoreggia, E talhor dal più basso di sur reggia, Auien, ch'altrui soura le stelle porte. A me pare il contrario, e che contento S'alcuno è in terra, pregar dè, che scocchi L'ultimostrat, non pur chi langue in doglia. Pria ch'ella, che di noifa, come'l vento La dopo Autunno suol d'arida soglia, Da sommo ad imo, instabil lo traboschi. Occhi miei Taisi, che per gran dolore Sogia molti, e molti anni, ogni hor piagete, E per lungo ulo ciò preferitto hauete, Lui credendo sfogar, che dentro more. Afciugateui homai, ch'angofcia al core Priù graue apporta il pianto, in che voi fete: Perch'ei dogliofo và, (fe v'accorgete) Mai fempre in voi moltiplicando humore. Se'l dolor dunque ogni hor lagrime melce, E fe doppia il dolor, doppiando il pianto; E per l'altro de l'uno vnqua non s'efce: Anzi fe l'un per l'altro funil crefse: Non vi auedete, che col piangentanto Fate il mal infinito è e non vincrefse?

Anima', vedient noi mai venir manco Il rabbiolo furor di quefti venti? Ch'oue condotto n'habbiae vedi, e fenti: Haura mai pace il tormentolo fianco Fia mai, che legnar debba vn faffo bianco I noitri giorni mentrifti, e dolenti Dopo ranti atrive d'allegrezza frenti; Che m'han già fi granzépo oppreflo, e fláco. Io non sò c'homai poffa medicina Tornar noftra virture, onde partilla Subita, graue, altifsima ruina. Prega danque il Signor, che può tranquilla Far d'atra, tempeftofa onda marina, E trante foi fuor di Cariddi, e Seilla. Io speraiben, che la mia fragil barca Mentre sù quel, ch'al timon siede accorto, Giugner deuesse al desiato porto: Di pretiosa, e ricca merce carca.
Ma poi, ch'ell'è d'ogni valore scarca, Trauagliato il Nocchiero, e quassi morto, Speme, che'l corso tenga, homai non porto, Ond'à bei fregi, & ad honor si varca.
Ma il timor, pch'io insieme agghiaccio, & ardo, Ch'altri almen di uiltà non mi riprenda, Fà che l'inutil legno spingo, e grido.
O voi, ch'ite cercando in ciascun lido De l'alma il pregio ver, per Dio non renda Vostro incauto spronar il correr tardo.

Poi che la fera doglia al cor mi nacque, Ben mille volte, 'e più nouo configlio Prefi, per far men graue il duro effiglio; E'i medefmo mill'altre, e più mi fpiacque, Nè vanno,ò tornan de l'Euripo l'acque, (Cui l'inftabil mio ftato rasfimiglio) Speffo, come fpefs'io lafcio, e m'appiglio A quel, c'hora m'annoia, e pria mi piacque.
A i caldi eftiui, & à l'algenti brume, Propofi, nè fù ciò già mai più fermo, Ch'al vento nebbia, ò di facella il lume.
Onde fimil fon fatto à quello infermo, Cui tolto è'l ripofar foura le piume; E col volgerfi folo al duol fa fchermo. Quando la notte il Ciel con fue grandi ali (Cadendo il giorno in grembo à Teti) ferra; Per l'aria, per li mari, e per la terra Prendon ripofo tutt'altri animali. Sol fenza finfon laffo i miei gran mali, E fenza tregua la mia horribil guerra,

Sormonti'l Sole, ò porti il di fotterra, Mai non han pola i miei fpirti egri, e frali. Che come'l giorno in vn penfier penetro, In vn penfier, che folo è di me donno, E'n dura felce, c'humor versi impetro; Cosi la notte, ò se ne sugge il sonno, O larue, e sogni tai si reca dietro, Che le mie luci sostener nol ponno.

- Se d'humana mileria vnqua'ti calle Signor, mira in che scogli addotto i venti M'habbian, mira à che stratio, poi che spenti Furo i miei lumi, e'i tuo suror m'assalle.
- E vincati pietà di mie non false

Lagrime, che da veri escon tormenti. S'errai, mercè chiamò con preghi ardenti L'alma, e sudò per doglia il corpo, & alse.

- Ma s'anco chier uendetta il Cielo, e piace La sù, ch'ognihor fia in tenebre, e'n martire Queft'egra vita mifera, e fallace.
- Prendi tù in grado almeno il mio foffrire, Ch'io porrò il cor(fe mi fia dato) in pace, Pur che'n fe fence inte l'alma refoire
  - · Pur che'n se stanca, in te l'alma respire.

Se'l danno ch'ogni hor punge il core; e coce Polcia che'l lume (parue offelo, e ftanco, Di cui (dical chi può) quand'altro vnquanco Sorle più chiar, quinci à l'herculea foce. Se'l dolor, che mi ftrugge, ètiene incroce, E mi face anzi tempo uenir manco, Ritrarre in parte co i folpir del fianco Poteffi, od ombreggiar pur con la uoce; Tale in me ftringe uelenolo il dente, E mi motde à gran torto, è mi riprende, Cui dipingeria il nolto alta pietade; E poi direbbe, al mal, che quefti fente, Merauiglia non è, s'egli fi rende, Maggior uirtute à fi gran colpi cade.

Quando tuito dolente i penfier mouo, Amifurare ad unojad uno i danni, Perch'io'l cor dentro, e fora il petto, e i panni Porto lquarciati in crudel modo, e nouo; Onde mi debba incomineiar non trouo, In cofrfolta febiera i lunghi affanni Mi fi parano incontra, ch'io tanti anni Senza hora hauer mai ripolata, prouo: Ch'okre che dal ciel giufo empia fortuna In abiffo mi traffe, e mal configlio; Tutto ilrio, che l'inferpo, e'l mondo aduna, Bagnato hanel mio fangue il fero artiglio. Stratio par non fù mai fotto la Luna, Et fol, ch'io fpiri ancor, mi merauiglio. Viuermi anch'io lunga stagion bezto Credea, qual de'più sciocchi il vulgo crede, Quando'l ciel senza nube arrider vede, Nè sà quanto si duri in tale stato.

O fallaci credenze, o mondo ingrato,

- Ben è chi legue la tua inftabil fede, (de, Quali huom, che fermi in gel lubrico il pie-Qual meraniglia è poi,s'egli è ingannato?
  Non hauca posto ahi lasso i pensier degni In ostro (ond'altri ha cotal brama) ò in oro, In cui spiega fortuna ognihor sue pompe.
  Ma ueggi hor ch'ella (e me ne struggo, e moro)
- Non pur quel, ch'è di fuor guasta, e corrópe, Madentro i sensi nostri, e i nostri ingegni.
- Con quel graue furor, che si per tempo M'assalle, e uia più misero, e mendico Fémi d'huom(credo)che buó seruo, e amico

Efferti desiaffe in alcun tempo; Vai ne tormenti, in ch'io troppo m'attempo, Signor, spiando ogni mio fallo antico,

In guisa di mortal giudice, io dico, Etù sai il tutto in me di tempo in tempo. Tu pur col ciglio Imperij volgi, e Regni,

- La terra in su gli abisi tien sospesa
- Tua man, che formò fola gli elementi. E trar la spada, e l'arco drizzar degni
  - In me vil verme che qual foglia à venti, Non posso ne fuggir, ne far difesa.

Quando fiail giorno mai, che ti ricorde Signor del leruo in fero laccio accolto? Ech'io dal nodo adamantino fciolto, Di miei di, più che notti atri mi fcorde? Quando, che non tu irato fembri? e forde Sébrin tue orecchie? e ch'io d'affanni xolto Rineggia anzi'l mio fin fereno il uolto', C'hor nubilofo il cor fi punge; e morde? Ben fo, ch'ogni moderno, & ogni antico Tuo fatto grida, che'l dar fempre aita, Chi ti chiamò con fede, hauelti in ufo. Ma fe tua man mè tofto non aita, Fia tardo ogni foccorfo, e'l tuo nemico Lieto, e chi fpera in te trifto, e confulo.

Com'effer può, c'homai fecca ogni vena Di duo fonti non fia per tante ftille ? E che'l vitale humor non fi diftille In lagrime, che'l duolo à gli occhi mena ? Come ch'ancor fian viue ? habbian tal lena Del natural calor mio le fauille ? Che baftino à i fofpir, ch'à mille, à mille Dal cor mi tragge difufata pena ? Com'effer può, ch'à quefta lingua il fioco Suon duri? e che duri ella? e non fia ftanca, In lagnandofi ogni hor, poi c'hò tal croce ? Ma da lui vuolfi, cui ferue, e da luoco (ca, Natura, ond'acqua à gli occhi unqua nó man Fiamma à i fofpiri, al lamentar la voce. Al fero oltra milira afpro dolore,

Cheriastella, o Fortuna micomparte, Onde porto squarciato à parte à parte

(E fon nel min dir pasca) il petto, e'i core: Nonpand'opina spoglia hauerne honore,

S'anzi ch'io mora, il freddo ingegno, el'arte Non pongo per ritrarlo, e in queffe carte Niel faccio quell'è denne energin faccio fredere

Nol faccio qual'è dentro, apparis fuore.

Io che per proua sò; come feroce

Mi disperde, s'io tardo, occide, estrugge, Molte per isfogarlo homaine uergo.

Nè pur ombreggio ancor, se ben la voce Graue, quanto posso io, cutta al ciel'ergo Com'egli horribil sopra il mio cor rugge.

Peníai da prima (ahi laffo) in veríi à pieno Ritrarre il mal ch'al mondo non ha pare I martiri, e le pene, afpre, & amare Ch'al core apporta il mongibel c'hò in feno; Ma qual le fenza legno oltra il Tirreno Varcar co i piè foísi ofo, ogni hora entrare Veggiomi in maggior fódo, e l'opra, e'l mare Crefcer, che pria parean pur venir meno. Hor conofco io, che'n temerario canto Olainia più, ch' annouerar le ftelle, E tutte l'acque in picciol vetro accorre. Sia il fin qui dunque à l'angolciolo planto. Già perche'l duol parlando io rinouelle, A la pi aga montal non fi foccorre.



Dolot perche conduci mal mio grado
La lingua, à lamentar piu ch'io non loglio?
Lingua perch'a ritrarre il gran cordoglio;
Ti è la man rozza teco trar fi à grado?
Man, che pur tingi carte, e preudi in grado
Di ftile armata, dir quei ch'io non voglio,
De lo ftile, e uia più di te mi doglio,
Ch'anzi non lodi, chi può trarne al guado.
Pongami in Cielo, ò giù ne Regni bui
Dio, com'è fuo piacer, ch'a le tranquille,
Et à l'afflitte cofe, in pace, e'n guerra
Fermat'hò di fperar mai fempre in lui,
Dal di nascente à le notturne squille,

.

La cui pietà nellun termino ferra.

Se i lingulti, e i lospir rotti, e dolenti, E'l pianto amaro, in che di fuor l'atrocé Martir trabocca, che fi dentro coce, Alma, od altri atti di allegrezza spenti; Se lo sciogliere in mesti, e rochi accenti La trista lingua, e l'angosciosa voce; Rallentasse un sol punto l'aspra croce; Giusta cagion hauresti a tuoi lamenti. Che per natura ogni animal terreno Da duol cerca, e da guai schermir sua uita, Et andarne desia libero, e scarco. Ma poi che piace à Dio bontà infinita; Netù scuotere il poi, prouedi al meno Di non portar sempre odioso incarco.

----

Quand'à' miei guai con la memoria torno, Di duol mi ftruggo, e di timor m'imbiaaco, Membrado quant'io n'habbla à foffrir anco, Già che fi arroge à' danni ciafcun giorno, Poi s'io ripenfo, qual fenza ritorno,

....

Cacciando i duo corfieri vn.nero, un bianco Fugge, anzi vola il uecchio unqua no ftanco, E ne riduce à l'eterno foggiorno ;

Da magnanimo Idegno alto, e feuero Morder mi fento il cor, ch'io tema ancora, O mi doglia diquel, che'i tempo preme ; Lafcia dice quest'ombre, attienti al uero, Che fia gran fenno, e più, perche non mora

L'alma, di alzase al fommo ben la speme.

Poi the miffifiele adamantino Infalto, E mi coperle, e m'agghiacciò la mente, E ch'io feci in abiflo atro, e dolente, Dalciel giàrninando horribil falto. Daldefie, da la fpemera granc'affalto Dal defie, da la fpemera granc'affalto Dal defie, da la fpemera granc'affalto Dal defie, ch'era àrimont ar fu ardente, Che Dib ne facci a' il fut voler a pieno. Ma la fpeme il raccende, che unace Dura verd'anche, e s'erge fenza freno, Talhor, fe ciò non foffe, haurei pur pace. Afpeuro io pur, che quest'horribil verno In lieto April si cangi, e vegna manco, Ma son de l'aspettar ho mai sistanco, C'hò talhor quasi inuidia à sigo auerno. Non già del pianto, e de l'essilio eterno, Ma senon debbo di sospir colstanco Hauer mai tregua, A che più sperar anco Indarno, e senza fin, ch'è va nouo inferno? Percioche adhor adhor al ciel m'estolle Vana speme, e cader mi lassi in terra Le gote, e'l sen per doppio dolor molle. Quant'era il meglio starmi anzi sotterra, Che vedermi schernir da quella solle, Che mille volte il di m'alaa, em'atterra?

Pregato hò lui, che per questi alpri poggi Ne tragge al ciel, che'l ricco corno aprirme D'Amaltea degni fi, ch'onde pudrirme Io habbia, e in parte oue'l cot laffo appoggi. E fe ben vuol, ch'à guan farica huom poggi i Gredeua (alti mic credéze, e folli, e infirme) Ch'egli in ciò (fua mercè) douelle vdirme, Ma del mio vaneggiar bé m'accorgo hoggi. Che s'ei Rè de le fielle voqua non hebbe Oue polar la facrofanta tefta, Oue fuggir l'arfura, & oue'l gelo t Come l'alma imitaslo voqua potrebbe, Refpirando in ben frale ? e come prefta Seguirlo, oue chiamar s'ode dal cielo ? Anima, che'n fafir l'érrepéndici
De l'humá corfo, hai sépre à gli occhi inázi
Quei, che van prini, e fon detti felici, E cofi d'altrui ben dolor auanzi;
Deh per Dio non mirar più quei, ch'amici
Son così di Fortuna, e voglio ch'anzi
Ti volga indietro à miferi, e mendici,
E temprar con l'altrui tuo duol t'auanzi.
Ben c'humana miferia è fi partita, Che men forfe contenti i Rè fublimi Son di tal, che per pouero s'addita.
Voglio ancor, che fra tetacita fiimi;
Che i primi, ultimi fien ne l'altra uita: E quei, ch'ultimi vanpo, anderappini.

Cefare giunto al gloriolo tempio, Marchail C'hebbelà sù le Gadi Herceleinnino, D'Aleffandro l'imagin (com'è feritto) Vide, e ne pianfe, qual di duro feempio; E chiamò il fuo deftin crudele, scempio, Ch'in età, che quel grande i Perfi afflitto, E frenato hauea il mondo ; à lui interditto Foffeun pur di fe dar non baffo effempio. Pofeia da poppa tal uento gli forfe, Ch'à le parti di mezzo, & à l'eftreme La terra, e'i mar vittoriolo corfe. Mira ciò dice mia tenace fpeme, Che fai miler, che'l ciel non ti dia forfe Tanto maggior vn ben, quanto più il preme? Il mio ftato è fembiante à la ftagione D'hora, ch'è l'Equinottio, eutre eil giorno; Perch'à me, come à lei, girar fa intorno Men negri i di la prima alta cagione : Se'l Sol tepido lei dal fuo balcone Scalda, e me chi del Sol fè il mondo adorno, Se fpeffe piogge haue ella, io fon foggiorno Di pianto, che fu gli occhi il duol mi pone. Se nebbia lei, me folco penfier preme, E come in lei rapidi uenti fanno Talhor tempefta, in me turbati affetti. S'ella di fiori, io fon colmo di speme, Mai fiori suoi col tempo i frutti hauranno.

Non lo se la mia speme unquagli effetti.

Io fenzatema in non ben falda naue Correa di quelto mar le perfide acque, Quand'effer meco, e fare al Signor piacque
il ciel, qualè, fe nullahà, che l'aggraue.
Placida Theti, e l'aura era foaue, (que, Ma poi, che'n poppa addormentato ei giac-Da tutti i lati ria tempelta nacque, Giunon turboffe, e'l mar véne alpro, e graue.
Io per deftarlo allhora, à te non cale Signor, gridai ch'io pera, e lo fcotea, Forfe à i dodici fuoi già in vifta eguale.
Et ei quafi dormendo ancor parça Dir, non fperar pria il fin di quelto male, Che de l'onda efca, in fua ragion fi req. In fi dolci lembianze, efipictofe Degnò far di fe moltra il mio Signore A l'alma uaga, & ifpirarle amore Del ben c'tràin cielo, e de l'eterne cole Forfe, perch'io in feguir l'orme penofe De' fuoi piè fanti, alzafsi à speme il core, Rimembrando il secondo almo fauore De l'alta vista, ch'ei siratto ascose. Com'Israel fauoreggiò in Egitto, Perche di ciò memoria entro'l deserto La man porgesse al suo vigo re afflitto, Ma io, se d'altro non mi aiuta, incerto Di mia speme, in Abisso irmen dal dritto Sentier hò tema, ch'è si angusto, & etto.

# incerto de misspeme

Questo non si ha da intendere, inquanto la speranza de'christiani s'appoggia alla misericordia, & alla onnipotenza di Dio. Percioche da questa bada è ella tempre certa, essendo impossibile, che chi ha sede dubiti se Iddio sia misericordioso, & onnipotente. Ma si deue intendere inquanto la speranza si appoggia à i meriti di chi spera. Per cioche da questa parte, è necessario (secondo la commune legge) ch'ella sia sempre incerta, non essendo chi sappia, s'egli habbia meriti, ò s'egli sia in gratia Senza la quale non si possono hauere i meriti, ò se sia per essenti quando passerà all'altra vita.

Вззэ

Talhor che'l camin chinfordi mercede Pare al vecchio mio Adamo, al Fattor volto, Parlando sfoga il duol dentro raccolto, Che ftanco il nouo, e miglior huom gli cede.
Più d'altro dice il cor mi punge, e fiede, Che'n pianto ogni mio ben fù alhor riuolto, Ch'io molsi (hor fols'io pria ftato fepolto) Gtouinetto à cercarti il manco piede.
Alter me n'andau'io pria di quel lume, Ond'à i pregi maggior par, ch'altrui chiame, Ma qual fe la forella adombri il fole,
Sparue, & à lo fparir parue hauer piume, Così fpariffe al fufo mio lo ftame, Che'l viuer tal, men che'l morir non dole.

# Ch'io molsi (hor fols'io pria stato sepolto) Giouinetto à cercarti il manco piede.

Queste parole non conuiene, che fiano dette da vn huomo pio. Ma qui si introduce à parlare il noftro vecchio Adamo, che è empio, & quello, onde tutti gli huomini nascono figliuoli dell'ira, & nemici di Dio, & in noi, che fiamo rigenerati di Spirito fanto è quella parte, che riman soggetta al peccato, la quale dallo Apostolo è chiamata huo mo vecchio, & corrotto ne i desiderii dello erro re. Et se ben dopo che dallo Spirito fanto habitante per gratia nelle nostre anime, è in noi prodotta la nuoua creatura, che in questo sonetto nuouo, & miglior'huomo è chiamata, va il det-

1.1

to postro vecchio A

to nostro vecchio Adamo ogni di corrompendofi, dura egli nondimeno, nè finisce mai di corromperfi, fin che fiamo in questa vita mortale, & più spesso de quel che vorebbono, dà etiandioa gli huomini fanti gran noia. Talmente che di lui parlando, & lamentandosi il medesimo Apostolo, dicea di sentire nelle sue membra, vna legge contraria alla legge della sua mente, che lo pren dea in seruitù del peccato. Di maniera che per seruare la prosopopeia, & il decoro della psona, no fi potea il detto nostro vecchio Adamo intro durre à dire se non cose conuenienti à lui, ciò è piene di disordinato amore di se stesso. Il quale disordinato amore nel seguéte sonetto, che à que sto risponde, è ripreso.

A confolarmi il Signor mio poi riede, Con parole fi fante, & con vn volto, Che potrebbe ogni fpirto ignudo, e fciolto Ripor nella fua rotta, e fparta fede.
Abram dice, ond'effempio à voi fi diede, Mira per me in efsilio, e da fuoi tolto; E folle è ben, chi in altro amor è inuoko, E ch'io ftar degni entro'l fuo cor fi crede.
Amo, e gelofo fon, ch'Idolo, e nume Non faccia l'alma di vane ombre, e l'ame Più che'l fuo fine, e mie bellezze fole.
Foco fon'io, conuien che'l rio confume, Tu à me poggiar t'auanza, ond'hai tal fame: Leggier qual fiamma, ch'à fua fpera vole. Penfier leggiadri, & alti onde'l conforto, Che gli Angeli fa lieti, mi parea Sentir qui in parte, quanto già folea Seguirui, hor fuggo sbigottito, e fmorto. Amici libri, che già foste vn porto A mia graue tempesta acerba, e rea, Passato e'l tempo, ch'io di voi facea Sostegno al fascio, ch'à gran pena porto. Che del rio, ch'à se trarne agogna in foco, Temo gli ingáni, o nol mio ingegno affondi Sua frale barca, in gir cercando il vero. Onde chi mi trastulli, c tenga in gioco, Inuolandomi à voi pensier profondi, Le notti, e i giorni per mio scampo chero.

Alma ben fai, ch'à l'affannato ingegno Poggiar, via più che ftral da ben tefo arco, Su ver le ftelle, entro'l terreno in carco, Non lice, & è in ciò nulla ogni difegno. Che'l troppo alto fperar mossi lo stagno Del Cielo, e forse non di pietà scarco, Ma pur n'aggiunse fulminando al varco, Di ch'io(qual già solea) più non mi sdegno. Perche se à fin, che di suo uano il mondo S'aueggia, anzi che i forti, e i saggi, eletto Ha Dio souente i deboli, e gli stolti. Che si se gli occhi interni habbia à noi tolti? Spente le natie doti, e messe in fondo, Per più far te gradita al suo cospetto? Poi che la chiara vilta à me fi ètolta, Che bea più chiara il ciel tutto, e contenta E l'alma indarno ricourarla tenta

Molto co'preghi, che poco ella ascolta; Poi che rimase in tenebre sepolta

Mia mente, e fù fua vaga luce spenta, Ch'à proua con l'augel di Gioue, intenta, E fisa al Sol, poggiò già lieue, e sciolta. Rimedio al core sconsolato, e cieco,

Fuor che gir co i lamenti, non auanza, Qua giù noiando i prossimi, e i lontani. E la sù ( oh pur non sian miei pensier uani)

Che render mi fi debba, anc'hò fperanza, Più che mai bella, e fempre effer con feco.

Che fai alma ? che penfi ? e che pur tenti Vie tante, e tante ad ilcoprir quel Sole ? Ch'anzi ch'abbagli, come l'altro fuole, Gli occhi auualora, à rimirarlo intenti ? Sai, che non puote à l'alte stelle ardenti Mortal luce arriuar, se auuien, che vole Per l'aria, e quella ingombri d'atra mole Di spesse nubi, od Austro, od altri venti; Ne se Nereo riuolue il mar dal fondo; Può per entro passar le torbide onde, Qual mentre parean limpidi Christalli. E tu, se nel Sol credi, in ch'orbo è il mondo, Noua aquila assifiar, t'inganni, e salli, Che te'l contende tua vil cura, e asconde. Fù dal Ciel dato al fero Achille in forte, Di poter queto qui paffar molti anni, Ma fentir ne deueua eterni danni, Perderne il pregio, e'l vanto d'effer forte. Perch'ei più tofto con acerba morte; E vita effercitata ne gli affanni, Spiegar fi eleffe à tanta gloria i uanni; E de regni lethei fchernir le porte. Alma, fato fembiante à noi diè il Cielo. Se lenta in otio qui trarrem la vita, Il cieco oblio n'afpetta, e'l trifto inferno. Poggia alto dunque per l'à Dio gradita Via alpeftra, e dura, che dal mortal velo, N'addurrà in parte, ou'huom diuéta eterno.

Per la via deftra i paísi alti, e fourani Al monte ergea, ch'al fin tant'è giocondo, Quando di Circe, al mio camin fecondo Si fe incontro il rio gregge, in atti ftrani.
Io volea pur deuoto à Dio le mani Leuar, qual già Mosè, ma il proprio pondo Le ritraheua (effendo io ftanco) al fondo, E i buon defir fen'gian caduchi, e vani.
Hur indi, e'l giufto Aron vidi, che fotto Mi pofero vn gran faffo, in ch'10 m'afsifi, E le graui mie palme alzaro al Cielo.
Così de la vil Maga in fuga mifi Lo ftormo, e ben l'haurei per fempre rotto, Se pria che'l Sole, à me non cadea il zelo. Apranfi ò Re del Ciel l'eterne rote, Già ch'ogni aita in uan per me fi attende Se tù non vien, fe tua virtù non prende L'arme contra il furore, e non lo fcuote. Mie gran miferie ate fon conte, e note, Sai che picciol valor tofto fi rende, E vedi, fe tua man non mi difende, Tue promeffe per me come fien vote. Di communi nemici ecco fon preda, E lo fpirto a la legge de le membra Contrafta appena, e fpeffo in fuga è volto. E tu Padre, e Signor (chi fia che'l creda ?) Ne'bifogni maggiori afcondi il uolto, Pur tua fattura fon, fe ti rimembra.

Che debbo far Rettor, che tempri'l mondo; Se ( qual ben torto canape ) m'allaccia, E doue men vorrei, mi fpinge, e caccia Mio defir trauiato, e mette in fondo ? •
L'alte, & afpre mic piaghe io non t'afcondo, E prego ognihor, che le pietofe braccia Mi porga sì, ch'al Ciel leuar la faccia Poffa da quefto graue immobil pondo.
Di macchiata femenza, e d'egra madre Macchiato, & egro nacqui; entro, e fuor tutto Lauami, ( che fol puoi ) fanami ò Padre.
Allhor di me ( fe ben fterile, e afciutto Terren fon'io ) vedranfi opre leggiadre, E non mio nò, ma tuo fia il pregio in tutto. Ogran miferia de l'humane cofe, O crudel feruitù fera, & acerba, Cui de gli anni il girar non difacerba, Che'l folle ardir del primier huomo impole. Deuean l'opre leggiadre, oue Dio pofe Di fua gran luce la fembianza, e ferba; Trar l'ingrata nostr'anima fuperba, A lodarne fue man merauigliofe. E pur n'ètratta ad isfrenate voglie, Com'io non fol, ma proualo chiunque Viue in questa noiofa, e graue carne. Dura condition, chi verrà dunque Di questa uiua morte à liberarne ? Spero ei, che fe legò, tutt'altri fcioglie.

Signor pria che pie, fronte, e petto, e spalle Cinto di gloria, al cielo onde scendesti Salendo, andassi à quel, da cui non sesti Diuortio mai, uegnendo in questa valle;
Mandar tua lingua, che già mai non salle, Promise à ferui sbigottiti, e mesti. L'aura beatrice, ond'hor consoli, hor desti; L'alme à gir dritto in alto, hor mostri'l calle,
E che teco a far nido il padre eterno Rischiarando nostre ombre, se il cor sosco; Verrebbe com'in proprio albergo, in noi.
Degnati à tanto honor son gli altri tuoi, Lasso, in me sol par, che sol regni il tosco De l'antico serpente, e notte, e uerno. .

Poi che nulla mi valle il gran defire, C'hebbi lunga stagion, d'alzare il core Da i ben caduchi, e frali al lor Fattore, Com'huom, cui face accorto il suo fallire.
E nulla il pianto, c'hauria spente l'ire De'Tigri, ed Orsi nel maggior surore, (re, Vien perdédo, e s'agghiaccia in me il miglio E la parte men degna ha preso ardire.
Se accolto han dunque à se per sorza il freno I sensi se altro che fallir non senso, Fin che morte da lor non mi sprigiona;
Signor, le non mie colpe mi perdona, Anzi mie, che l'ardor non tenni à freno, L'ardor, c'hor fatto è in me donno, e tiranno.

Del mal mio accorto lagrime, e preghiere Sparfi io già mille, e fpargo al mio Signore, Perch'ei molle di dur mi renda il core, E pio d'empio, e conforme al fuo volere.
Nè le corna leuar contra il deuere; Contra quel, che difcorre, & è il migliore, Miei fenfi ardifcan più colmi d'errore, Miei fenfi, vaghi fol del lor piacere.
Ma fin qui il pianger nulla, e nulla il pio Pregar rileua, e l'angofciofa doglia, A fin, ch'ei del fuo informi il voler mio.
Perch'io lui, ch'à drizzar mia via m'inuoglia, Prego, gradifca almen quefto defio, Quefta fempre digiuna, e fteril voglia. Cccc

Come fanciul, quand'opre indegne, & adre Gli hanno l'ira materna incontro accela; Altro fchermo non tenta, altra difefa, Fuor, ch'à pietà di fe muouer la madre. Così veggendo al nostro eterno Padre, Bagnata del mio fangue, alto fospefa La spada, à faruia più che d'un'offesa, Sopra di me vendette altre leggiadre; Io mi volgo à lui folo, à lui ricorro, E ch' ei mi fani, anzi ch'addoppi'l colpo, Prego, ne d'altro al mio gran mal soccorro. E fe mi seruo ognihor pregando, e spolpo, E fenza impetrar gratia à morte corro, Sol la mia graue indegnitate incolpo.

ĩ

م المقتور

÷.,

Ben ne promife caritate ardente Mandarne il feme d'una donna, in quefta Valle di pianto, per fiaccar la tefta Del drago antico, e liberar la gente. El mandò poi, ma (laffo) il fero dente Noi fuo tallone ancor tanto molefta, Chepar ch'ogni alma sbigottita, e mefta D'effergli in gola ogni hor tema e pauente. Signor, per quella gran pietà, ch'offerfe Te in holocaufto così accetto in croce, E del Regno del Ciel noi fece heredi De'quafi vinti tuoi guerrier la voce Odi, e per te veggiam rotte, e difperfe L'empie mafcelle fotto i noftri piedi. Gran tempo è, ch'io m'accorfi del veleno, Che da' primi parenti ogni alma porta, Onde al ben far noftra virtute è morta, Se non uien dal ciel gratia alto, e fereno, E gran tempo è, ch'io d'altro voler pieno Sforzomi radrizzar mia ftrada torta, Ma fin qu' poco il calcitrare importa, Che'l peccato m'ha fotto, e tiemmi à freno. Perch'io fouente il mio Signor riprego, Che mi doni il poter, pari al defio, E d'indegni penfier mi fgombri il petto. Non ti fmarrir ( dice ei ) s'io non mi piego, Che ne la fofferenza il valor mio Qual'auro in foco, affina, e vien perfetto.

Stanca già di tentar vie più di mille Per fugar nebbia fi grauofa,e bruna, E per trouar conforto,e pofa alcuna Al cor, ch'ardon mai fempre empie fauille.

A la bontà di Dio fi volle, e aprille Le piagate fue parti ad vna, ad vna; Pregando à tidur lor, l'alma digiuna, Onde'l fuo fallo, e pria l'altrui partille.

E se ben gran miseria, e prego ardente Al fonte di pietà trouar mercede

Deuriano, e trar lei fuor di questo inferno. Forse le auien, com'à la sciocca gente, Che'l mal, ch'esser suo ben giudica, chiede, E nulla impetra dal gran Padre eterno.

Cccc 2

Almanull'habbiam noi, ond'io mi scarne, E, tu desperi sotto il fascio antico;
Se ben pregădo indarno m'affatico, (ne. Che non qual détro è Dio, suor sempre appar Ben ponno e Giobbe, e Paulo essempio darne, Giobbe concesso al pregator nemico, E Paulo, cui non volle, ancor ch'amico, Torre il noioso stimol de la carne.
Et hor me sparger preghi in van comporta, E te forse al ciel trarre, è'l suo decreto, Quand'entrambi trarrà del secol fora.
Dunque lassa mantienti, e ti conforta, Che sai, se in suo diuino alto secreto

nanger and the second

Tu gli sia in gratia? e pur troppo ne fora.

Che fia più, à graue mio terreno core, C'homai te loura te lolleui, e tiri ? Se dolce del ciel gioia, acri martiri Suelto non han da terra il nostro amore? Tu d'ostro, d'or, di fama, e di fauore Molti ir veggendo alteri, ancor sofpiri, Perch'io comprendo aperto; i tuoi desiri, Pur nel fango giacer carchi d'errore. Deh l'affetto à mio mal tanto viuace Troncane, e chi n'inuita al Ciel ringratia, Per darne cose iui più belle, e care. Perch'è (tu'l fai ) nostr'anima capace Di Dio infinito ben, ned'altro fatia Fia mai, più che d'altr'acque, e d'altre il mare. Quelt'è quel giorno pur, che'l maggior figlio Del maggior Padre, per amore ardente A tinger cominciò primieramente L'empio terren col fangue, e far vermiglio. Oprofonda humiltate, ei, che col ciglio Star fe la terra, & ir fa il Ciel, confente D'effer hoggi à la legge obediente, Ch'à rei già impofe il fuo fteffo configlio: Efenza macchia da macchiata mano Circoncider fi lafcia, e col gran nome Promette à chi l'inuoca ampia falute. Ond'io, ch'ei col fuo fpirto affreni, e dome Prego il mio core, c'l circoncida, e mute, E ch'io lui fempre, e mai nó chiami in uano.

Tu, cui l'opre diuine, e'l vifo humano Di Giefu auinfe in cofi dolci nodi, Ch'a morir feco, ond'horae uiui, e godi Già volefti ir, fra ftuolo empio, e villano.
Beato fei, che la beata mano Ponefti doue l'hafta, e i feri chiodi Gli fero oltraggio, ond'in celefti modi Tu Dio il rappelli, e tuo Signor fourano.
O de l'Indica Chiefa alta colonna, Cui di creder veggendo il Cielo ha dato, Per lo ben, che fpiraron quelle piaghe;
Pregal, ch'entro tal fè l'anima appaghe, Mentre nol veggio, che veder beato Il poffa, fuor di quefta mortal gonna. Qual il nobile augel la ful gran fiume Col fangue, i figli fuoi, cui dentro al nido Afpide punfe, ond'iui è pieno il lido, Rauuiuar, fe occidendo ha per coftume. Tal volle hoggi morire amico Nume, Rendendo vita à noi, c'hauea l'infido Serpente ancifi, e dar tant'alto ftrido, Per gli occhi aprirci ne l'eterno lume. E veggendo ei quanto douea lo ftuolo De gli ingrati auanzarfi, ond'eran morte Le fue fatiche, per leuargli à volo. Quel gran foco d'amor l'ardea fi forte, Che lieto in fe foffrendo 11 fuo gran duolo, L'altrui piangeua, e non la propria morte.

#### ond'eran morte

#### Le sue fatiche,

La passione di Christo, intesa qui per le sue fatiche, se fi cosidera dalla parte di esta passione, e sempre viua, efficace, & atta à dare la falute à tutto il mon do. Ma se fi considera dalla parte de gli huomini, per liquali Christo ha patito; quanto à gli ingrati peccatori, che non vsano delle dette fatiche a be neficio di se stessi, si dice metaphoricamente, che sono morte, inquato no operano la falute de detti ingrati. Ma ciò auuiene non per difetto, che fia nelle fatiche di Christo, ma per quello che è ne i detti ingrati, che non vogliono esser sono la motre fua hà apparecchiato per fanare, & per salnar tutti, & essi ingrati ancora, se volessero prendere, & vsare della medicina. Baltaua ben ch'eri dal Ciel difcefo Signor, e ch'à bear queste contrade, Portato hauei di nostra humanitade Sei lustri, & oltre il faticoso peso.

- Bastaua, che doueui alto sospeso, Aprir del Ciel à noi le chiuse strade, Se quel soco d'amore, e di Pietade T'hauesse con misura il core acceso.
- Ma dite Agnel celeste, e sacra manna Piu dolce assai, che non sù amaro il pomo, Volesti i serui assiitti pascer pria.
- O lomma, & ineffabil cortesia, Viue del pan de gli angeli già l'huomo, Chi l'accusa homai più ? chi lo condanna?
- Eletto vaſel d'oro, in cui ſerbare Suo ver Dio volle, e con deſtre aure, e venti Pria addur te à riua, onde con graui accenti Saulo Saulo dal Ciel moſſe à chiamare.
  E qual ſaggio nocchier, poſcia à drizzare Ver ſuo buon porto le perdute genti, Ritogliendole à morte, & à tormenti, Mandotti in aſpro, & periglioſo mare.
  E ſe nel camin drítto, il mondo errante Più d'altra allhor ritraſſe tuafatica, Dican(che'l ſanno) & Aſia, e Grecia, e Roma
  Coſi'l celeſte agricoltor le piante Difenda, e purghi, cui paſce, e nutrica De la dottrina tua l'alto Idioma.

Spirto, cui nel terreftre manto inuolto L'empireo aperfe, e fi moftrò il fattore, Allhor che in te uincendo il fuo valore Cader fè à terra l'human fenno ftolto,
Dal qual fordo come afpe, e in rabbia volto Co'fafsi ancifo, fofti il primo odore, Che mai di noftro ben purpureo fiore Il Ciel cupidamente habbia in fe accolto;
De pregha per mercè, ch'anche à me il petto Tal foco accenda, e fermi tal baldanza, Ch'io brami per Giesù fpargere il fangue.
Ch'appena fia, che'n fi nobile affetto (gue, Vnqua arda il cor, ch'è per fe vn ghiaccio, e la Se gratia à più fcaldarlo non s'auanza.

Sparito il viuo raggio, e quel conforto, Che fa pochi parer molti tormenti, Io volca dire, ò di miei trifti, e lenti, Quanto fora il miglior già d'effer morto? Ma in vn dolce atto fubito hebbi fcorto Quel, che m'affida, e dir, perche pauenti S'io teco fono? i tuoi defiri intenti Son troppo al ben di quefto viuer corto. Fin che l'alma da membri non fi sferra, Vil di fe amor l'ancide, e mette in fondo, E l'inalza giufto odio à miglior vita. Soffra, fin ch'è latua da te partita, Saitu ben; che non puote cffer fecondo Già mai, pria che fia fpento il feme in terra: O che morir beato, hoggi è fefto anno Era alma, e credo che dal nodo fciolta Anzi'ldì, ti farefti al tuo fin volta, S'eri prefaga del futuro affanno. Quando fenza temer punto d'inganno, In quei dolci penfier ti ftaui inuolta, Ch'erano pur di lui, c'hor poco afcolta Noftri fofpir, ch'à ripregarlo vanno. Ma fe ben tuoi dì chiari, e lenti, e rotti Venner, ne mai fur tanti, che feguite Non fian dietro per vn dieci atre notti : A che piangere ogni hor ? Dio tue fmarrite Virtù sì deftar forfe, e noi far dotti Vuol d'ire al Ciel per vie corte, e fpedite.

Se ben de i defir ciechi il fonte interno Bolle qual'Ifchia, ò Mongibello, e freme, E di morte ne sfida, e contra infieme N'han congiurato il Módo, e'l trifto inferno: Anima attienti à quel valor fuperno, Che vinfe in croce, e'l legno, c'hora geme, Lieta vedrai la dopo l'hore eftreme, In porto, e'n pace ftabile in eterno. Perch'à chi lui ben cole, e da lui pende, Nulla noce Satan, gioua la morte, Serue quanto'l Sol vede, & è foggetto. Et il fuo foco d'ogni cor, ch'accende, Scaccia il timor de le tartaree porte, Nè giunge à l'altro ben noftro intelletto.



Tennemi già, ch'io non recifi il nodo La tema fola de gli eterni danni, Si m'hebbi io à vil, fi m'annoiar gli affanni, Ond'hoggi adhora adhor mi pregio, e godo.
Perche tal dentro ragionar meco odo, Figlio mantienti, e fiati anzi mille anni Piano, & aperto, ch'era fenza inganni Al tuo fcampo queft'vn, nullo altro modo.
Ne che fia, perciò creda il tuo cor uano, Quantunque afpro martir, qua giù códegno A la gloria, c'ha in ciel chiaro, e fourano.
Ch'occhio non uide il ben, non udì orecchia, Nè penfier giunfe de la gioia al fegno, Che la fufo à i fuo' amanti, Dio apparecchia.

- Piaga, ch'entro affai fiffe, e poco aperfe Ferro di fuor, con ferro huom apre, e cura. E tal'hor di veleno atra puntura Trouar rimedio nel velen fi fcerfe.
- E cofi auien, che cofe non diuerfe, Morte, e vita ne dian, fpeme, e paura Dannò il legno, e faluò noftra natura, Ch'Adam guftonne, e Chrifto ui fi offerfe. Fecemi già ne l'alma alta ferita

Defio d'honore, e bench'empia, e mortale, La nutriu'io con gioia, e con diletto. Ma s'ancor quinci, e quindi il cor m'affale, Stimo, che'n ciò la mal mia andata vita Dio purgar degni, fi l'abhorre il petto. Padre del Ciel, che d'alto lume, e chiaro Ricchi, & adorni i miei verdi anni festi, Si che durando ancor, quanto allhor desti, Felice me n'andrei co i pochi à paro.

- Tal fù il gran pregio vnico al mondo, ò raro; Se à gli auuerlari tuoi non permettefti, Che con mentite larue fosser presti A fare il dolce mio uiuere amaro.
  Deh perche alzarmi à tanta luce pria, S'indi poscia caggendo, in sosco horrore M'era sempre giacer sisso, e satale?
  Di mia benignità di allhor, men pia Non è dice hor la sferza, ond'al tuo core
  - S'infegna meno amar cofa mortale.

Il faggio, eterno, amico Agricohore Scelce vna già fra mille care piante, Qual non hebber già mai gli horti d'Atlante E con man la mi pofe in mezo'l core.
E per mandarne foura il Ciel l'odore, Le ípine, ch'iui nate, ò pofcia, od ante Lei potriano aduggiare, e l'opre fante, Tragge con raftro di pia croce fore.
Pura fè, caldo Amore, e viua ípeme, Vera humiltà, timor franco, e fereno Sian pur radici à l'arborfcel gentile.
Che ben che fia in troppo arido terreno, Forfe mercè di lui, ch'iui il mantiene, Si ne vedrem col tempo vn dolce Aprile.



Sorge il buon Villanel, cui pefa, e dole Sua pouertate, e ratto il vomer tolle, I buoi caccia in vn campo, od'in vn colle; E'I fende, e volue fin che parte il Sole.
B tante volte in quefta guifa il cole, Che trita in polue al fin le dure zolle, Nè perdona purgandol pur al molle Acanto, al bel Giacinto, à le viole,
Del caro feme poi col pugno pieno A paffi lenti lo cofperge tutto; E ch'indi il Sol grauido il renda hà fpeme.
Tal del mio duro cor purgo io'l terreno, E n'attendo, di Dio dandogli il feme, Da Dio, che folo il Sole alluma, il frutto.

Hor (s'al contar non erro) è'l fettimo anno, Che gli occhi interni in notte ofcura, e bruna Mi chiufe, e mi percofse afpra fortuna, Forfe(ò che fpero) e non già per mio danno.
Pur'io piangendo ogni hora, i bofchi il fanno, Da indi in quà n'andai, faffel la Luna, Che narrar mi vdì fpeffo- ad vna ad vna Le grauofe fatiche, e'l lungo affanno.
Hor mi rifueglio, e che Giesú fuo'lai Meco parta, mi è honor dolce, e giocondo Si, che mi par languendo effer felice,
E bramo anzi per lui fempre trar guai, Che gioir di quant'ama, e pregia il mondo, Frutto alto e che'n Ciel forfe hà la radice. - 長王

L'alma, mentre qui à lei s'alconde, e vieta Il mio Signor, per le facrate carte Va raccogliendo fue parole fparte, E così alquanto il gran defire acqueta. Vien poi più che di ciò, contenta, e lieta, Quando (mercè di lui) fe leua in parte, Oue quel grande amor comprende in parte, Che qui il traffe à morir con tanta pièta. Ma fe di Cielo in Ciel poggia anco, e vede Di carità infinita il Padre ardente, Tal che per noi nemici il figliuol diede. Come ogni ben (di gioia ebra, e di fede) Seco non ne darai ? grida fouente, O di noftre fatiche alta mercede.

Quando foura di fe fi leua l'alma, E giugne oue dal ben fommo, e infinito Ogni buon fpirto eletto, e in Ciel gradito Ha di breui fatiche eterna palma. Vaga di Dio, con pura luce, & alma L'oro, e le gemme, cui noftro appetito Mercando va per ogni eftremo lito, Giudica rimirando inutil falma. Gloria, che mortal cor fi punge, e molce, Le fembra augel, c'habbia incerati i vanni Al Sol ardente, od vn caduco Aprile. E quefta uita à gli animai fi dolce Noia l'è, fe non quanto i cari affanni D'effa, pon farla al Redentor fimile. ١.

Sentomi adhora adhor giungere al core Profondo alta virtute, onde mi piace In quefto corfo human breue, e fallace Serene ritrouar corte, e poche hore. Perche fe'l primo, & vltimo valore, Che dal ciel venne, al fuo mortal mai pace Non trouò in terra; A noi che fi conface, Che qui l'altrui piangiamo, e'l noftro errore? E non, ch'eftingua il prego allhor, ma tempre Il duol, fi che di me l'opima fpoglia Non habbia, e l'alma il foffra, e non fi tépre. E s'io gifsi crefcendo in quefta voglia, Ben non hà il mondo di fi dolci tempre,

Ond'un mio mal cangiassi, una mia doglia.

Io foleua accufarmi, & irmen pieno Contra me d'ira, e di giusto odio il core,

Qualhor già stanco, e vinto al fero ardore, A i possenti desir largaua il freno.

Hornon mi scuso già, ne il rio veleno,

Onde langue ogni hor l'alma,e talhor more. Men m'addoglia, che pria, ma pria il timore De la sferza fea il duol,ch'io chiudea in feno. Et hor di Dio l'offeía acra, & amara

Amor par che mi renda, e la memoria, Ch'ei diè, per me faluar, cofa fi cara.

E perche fia del buon Giesù la gloria, Quant'ei perdona più, tanto più chiara, Ne le fue piaghe al fin l'alma fi gloria.

Beato l'huom, ch'à fostener gli affanní Comincia di fua età nel verde Aprile, Che'n sul giouenil fior, frutto senile Corrà, sempre maggior, uolgendo gli anni.
Io per me adhora adhor par che mi sganni; Quel che già più pregai, talhor più à vile Tengo, e mi è car, che spento si il gentile Mio lume, e ch'ogni giorno arroge à i danni, Che'n terra n'attendo io ben per vn cento, E gioia eterna in Ciel, tal hò in te speme Tal hò fidanza, ò mio sommo the sauro.
The suro, che, cui graue incarco preme, D'ogni fatica sei, d'ogni tormento,

Sol per gratia à te uegna, alto restauro.

Scorgefi vn peſce entro le placide onde, (Se pur è peſce, e non vn ſtranio moſtro) Che ſe à préder ſi và, ſparge vno inchioſtro, Ond'egli è pié,ch'a gli occhi altrui l'aſcōde.
Quaſi egualméte il cor human diffonde, (ſtro, Se ad appréderlo huom va détro al ſuo chio Tenebre, è folta nebbia ſi, che'l noſtro Veder non le penetra, e ſi conſonde.
Ben me ne accorgo in me, c'haurei giurato, Che'l mio gia foſſe da men degni aſſetti Libero quaſi, e ſciolto da lor nodi.
E pur ve'l trouo quanto mai legato, Hor chi mi da ch'io ueggia unqua ſi ſtretti. Legami aperto ¿ hor chi, ch'unqua gli ſnodi ? Mente, ben ne diè il Ciel poco fauore, Che se di questi affetti empia il mio petto Prima, ò serbasse ancor quel tuo intelletto, Noi n'hauriam lode, e forse altri stupore, E'n versi scelti il mio nobil dolore, Ch'è men di sua cagion, più di suo effetto, E qual da honesto duol nasca diletto, Hor mesto, hor lieto haurei mandato suore.
Deh m'illustri almen tanto il cieco ingegno, Che basti à dirlo, ò di tacer desso Diami, e filentio imponga à le mie rime.
Poi che quanto più d'altro il tema è degno, Tanto men d'altre lor degne vegg'io, E stanno à dietro, ou'ir deurebbon prime.

### Chi via più bel tesauro

Brama acquistar, che perle, oro, e terreno, Et hauer sempre il cor di gioia pieno,

- Di se medesmo il freno à se raccoglia,
  - Nè il lasci in preda al rio

E cieco affetto di fua ingorda voglia; Che per degno reftauro Il poffeffor di libertate fpoglia. Non ponno ò gemme od auro (Mauro, Quant'haue fparto intra il mar d'India, e'l Noftra fete acquetar, noftro defio, E fe ad vn fol quant'ha Cittati Dio

Deffe, e con piena man quant'ha Castella Tra l'Austro, e l'orse, e'l Gage, e'l grade Ibero.

٤

Senza fanare in lui la voglia fella Di più hauere, e'l penfiero; Ricco non fora, che non ben fi chiama Ricco, à chi'l fuo non bafta, e l'altrui brama.

Perche duol aspro, c'human core ingombra Non fol fisfoga in angoscioso pianto Talhor, ma tanto d quanto Vdito ho ragionar, che'n rime, e in versi Pur si dilegua anco souente, e sgombra; Concesso da i sospir se mi fia tanto, Dirò in doglioso canto I danni, e'l duro stratio, ch'io soffersi, Da che i sensi miei tristi fur conuersi Dietro à colei, ch'affai pronta, e leggiera Fe lor notte anzi fera, E d'Icaro à mia mente aggiunse l'ale, Onde ne cadde in infinito male. Poi ch'io dunque da i morfi, e da gli affalti Mi schermio, che ne gli anni men lodati Nostra Cerasta dati M'hauea, senza passar tropp'oltra i panni, Dietro à pensier moss'io nobili, & alti, Et a studij dal mondo assai pregiati. Et non hauria cangiati Nostri corpi, girando il Ciel molti anni, Ch'io, che de'remi à la mia barca i vanni 🙌 Iua doppiando, sarei giunto à forza, (Poggia alternando, & orza) Col ramuscel di palma al dolce porto: Se lasso non venia quel, che m'ha morto. Eene

Lieto in tanto, e felice affai correa Fra i perigliofi fcogli, e qual fu l'onde Tutto al Nocchier rifponde, Se ferma egli il timon, fpalmato leguo, Il mio dritto al fuo fin Nereo fendea, Non piegando ad alcuna de le fponde; E per l'acque feconde,

(Se ben la carta oprar seppe il mio ingeguo) Poco era lunge al destinato segno, Quando l'orecchie d'altro piacer piene, Sicur tra le Sirene

Varcando io, forfe, & inuolommi un'aura Mio maggior ben, che mai non fi riftaura. Questa foaue al cominciar spirando,

Qual rapido Aquilon tofto diuenne, Nè lo mio cor qui tenne

Lo sfrenato defio, che feco nacque, Di ueder molto; anzi per gir volando, Alzò quanto poteo, vele, & antenne, E ben parue hauer penne Mia mente allhora, & à le steffa piacque Sì, ch'al gran vento in mezzo di quell'acque Si diè del tutto in preda, e dicea seco,

Sarò, se questi è meco, Nè il di posando, nè la notte bruna, Tosto à l'Isole altere di Fortuna.

Dipensier piume non andrian già mai, Senza la guida di chi allhor mi scorfe, Là'ue mia mente forse,

Molto foura nostro uso, in modo altero, E in dietro resta ogni dolcezza assai

Posta incontro al piacer, ch'à l'alma porie, Quando chi à morte corfe Per amore infinito, al mio penliero Si offerse, è cio mi parue allhor più vero Di quel, ch'io tocco, alcolto, e ueggio, e séto, Ringratio ogni tormento, Se pur ei fu, nè l'empio à ciò m'adduce, Che si trasforma in Angelo di luce. Io di uaghezza giouenile ardendo, scorto hauca già in quel mar cose immortali, Che non fù augel su l'ali Pronto à stendersi mai per ogni lido, Com'io, & lumi haueatai, che comprendo, A voler dir quant'essi eranose qualis Tutte lingue esser frali, Mapoco poscia il vento, in ch'io mi fido, (Ahi che pur rimembrando ancor ne strido) Mi squarciò vele, e ruppe arbori, e sarte, E così in strania parte Del mar, restò mia naue immobil pondo, Con gran periglio di non gir al fondo. Ben diuenni io, quando ciò vidi prima, Di paura, e di horror gelido lasso. E fù gran tempo ( ahi laffo ) Ch'io non potei formare vna parola; Poi uinfi'l duolo, e in versi piansi, e in rima, E piango ancor, che mi fia chiufo il paffo Di questo uiuer basso, E tardi accorto, qual mentre'l Ciel vola, Quanto auaro ne dà, ratto ne inuola; L'inutil legno difarmato, e ftanco ELLE

Sforzomi ditrarr'anco

Là'ue sicuro sia da la tempesta,

Ma fin quì vano ogni mio forzo relta. De'fallaci tefori

S'ad alcun da l'inftabil Dea la chiaue Dilli Canzon(quanto prouato n'haue Il mio Signor) conuien con gran deftrezza Volgerla, e fe fi fpezza,

Ch'indarno s'auedra, non fenza strida, «Che folle è chi di lei molto si fida.

Il Fattor, ch'à se trar pur volea in Cielo Gl'occhi, cui fissi hebbi io mai sépre in terra, Per far proua di me, qual d'auro in foco: Dietro à Mosè mi pose entro la selua, . Perche reo conoscendosi à la legge; L'alma sua gratia sospirasse il core. Per dar conforto in tanti affanni al core, Più volte auanti mi mandò dal Cielo Virtù, che defiar mi fe fua legge, E'l natio ardor, che mi premeua à terra, Qual Faraon, pria ch'io'l piè posi in selua, 1 Fe percoter da belue, acqua, aria, c foco. Colonne eran di nuuolo, e di foco L'antiche carte, e le moderne al core, Giorno, e notte in errar tra la gran selua, E per l'acque addolcir, mi fù dal Cielo L'alto legno mostrato, in cui la terra Vide morto chi solo empieo la legge. Al fin uenuto al monte, oue la legge Dà il gran Dio de gli effercitinel foco,

A i monis i intropial moder de la cerit. Al fenticli accular mancdos? l core, 1020A Che dal volto del Giudice del Cielo, Voluto haurei fuggir fuor de la felua. 24 L'alma digiuna in quella alpestra selua, es 💭 Oue (fenza il pouer) fi da la legge, Vissedi speme, che piouea dal Cielo; E per pietate, acquatalhor, ch'al foco Era per diuenir cenere il core; Midiè la pietra rifiutata in terra: Quante volte diss' io, fossi sotterra, Fuor di quefta maluagia horribil felua? Quante, quì dissi hà forse Dio il mio core Per odio addotto, e non per dargli legge? Quante volte di ciò in vendetta, il foco Paruemi allhor allhor calar dal Cielo? Mail Ciel spero io, ch'à la promessa terra Pur mitrarrà dal foco, e da la felua, Scriuendomi sua legge in mezzo'l core.

L'Angelo, che'l Fattor più d'altromai Formò leggiadro, e pien d'alta bellezza; Polcia ch'à le cofa creata eguale Non vide, il temerario à quella altezza Volle, ou'è Dio fol cinto de'fuoi rai, Di fuperbia, e d'inuidia fpiegar l'ale. Ma perche à cader va chi troppo fale, Fù da lo sdegno del Signor percossa Sua scelerata voglia, E dal seggio più bel, per maggior doglia, Fù la più bella creatura scossa.

"En career chiuls, forto la cui foglis, Ancor che prema atlai, lia allai più grete, Che Pelio, Olimpo, & Offa, Pena non pari al suo fallir riceue. Quiui membrando, ch'ad eterna gioia, E di sue regal nozze à mensa l'huomo Dio già inuitato di lui in ucce haucua ; Colmo di rabbia spinse al vago pomo La mano, ond'è, che tutto il mondo moia, La manca man (pronta pur troppo) d'Eua. Scoperto poi, che ciò nulla rileua, Anzi ch'à lui di vera donna il seme Deuea fiaccar la testa Perche giusto disdegno indietro questa Promella torni, in tante colpe preme Di Adam la stirpe, e rende à Dio si insesta, Che'l fren ruppe egli à i fonti,e tutti aperle ' Gli abissi, e l'ampie insieme Del ciel finestre à l'acque, e la sommerse. Vn fol Noè de la grande arca schermo Fece à le, & à luoi figli, e già la terra Del costui seme empiasi, onde quel crudo Por tra Dio volle, e gli huomini altra guerra, Che l'odio in tutto ha contra il lor bé fermo; E col furor, cui nulla Elmo, ne scudo Può far riparo, à li cui colpi è ignudo Altero cor mai sempre, intra lor corre, Ciò fù desio di gloria, Perch'à stender co fatti lor memoria Incominciar la smisurata torre. Manon n'hebbe però piena vittoria,

Che di Abram poco dopo va ne promette, Chi à miferi soccorre,

In cui le genti foran benedette. Non cella egli però, ch'ogni luo inganno, Ogni lua aftutia, ogni mal'arte adopra, Per diueller la pianta da radice; La pianta, oue ineftarfi hauea di lopra L'alto riftor del gran publico danno, Per fare il mondo libero, e felice, E quanto ( permittente Dio ) gli lice, Afflige Abramo, e poscia Isac, e'i figlio, Che fernio per le spose,

D'ancidere egli il buon Gioleffe pole Nel cor de'frati fuoi l'empio configlio, Sommerfe egli i fanciulli, & egli espole Chi le rosse onde aperse, e'l popol tutto Di Dio fuor di periglio

Trasse per entro'l mar, col piede asciutto. E così fin'al termine preditto

Al naícer di quel Sol, che deuea trarne De i ciechi lacci fuoi, gio confumando Lo ftelo, e i rami, onde l'humana carne Prender di Dio il figliuol s'hauea prefcritto; Egli ruppe talhora, e fuelfe, e in bando Scacciò del natio fuol, come allhor quando Fù lor carcer Babelle, e gli percoffe Per man di Filiftei E di Afsirij, e di Egittij, e di Eritrei, Ma lor dal collo i graui gioghi fcoffe

Chi ben correffe i falli indegni, e rei, Con dura sferza sì, ma sua pierare

, Giàperciò non rimolle, Sold Barries Nè mai punto lor nacque in veritate. ) Il timor poscia, che di Dio già pieno Fosse il virginal chiostro, acerbo fulli Sì, ch'à spegnere il parco, il crudo Herode Trasse à versare il sangue de'fanciulli. E quanto Egitto, ch'indi accoglia in scho Il profugo Fattor suo, lieto gode ; Tanto'l fellon, ch'apra la via firode Di andare al Ciel con gloriofi paísi : E quel popol feroce Con facelle d'inuidia infiamma, e coce Si, che di perseguirlo non fur lassi, Sin che l'anciser crudelmente in croce. Magli empi luoi configli fi fa Dio Voti di effetto, e calsi, Che tanto gioua più, quanto e più reo. Se Giesù pria sofferse il duro affalto, E chi del buon Giesù tenne mai l'orme, Canzon, fora disnore Seguir sua insegna, e non hauere il core Pronto ad effer, qual deue, à lui conforme: Chenon è'l seruo no del Rè maggiore, Cui per forle affinar quest'alma, piacque Dentro à quel foco porme, de service Nel qual con esfo ogni suo amico giacque. Poi che Maria dal Ciel l'alta nouella Hebbe, & infieme vdio di Elifabetta La decrepita età fatta feconda, Per seruirle al grand'uopo, mosse in fretta

Ver l'altra à Dio cara, e diuota ancella, D'amor sospinta, e da humiltà profonda', La terra è si gioconda, Che'l piè facrofantifsimo la tocchi, Ch'ou'ella gira gli occhi, 🧌 Fiori apre quai perle, e rubini, e l'herba Fa di smeraldo, e serba L'orme sue tutte, e basa ambe le piante, De l'alma sposa del celeste amante. L'aria hauca il Sol si d'ogni nebbia scarco, Il Sol, c'ha in mirar lei fola ogni cura, Che ne prima, ne poi fu il più bel giorno; Ridea il Ciel lieto, e seco la natura E Sitallegraua del diuino incarco, Che di se ( sua merce) fea il mondo adorno, El'aura à lei d'intorno, Per lo piacer, che di piacerle hauca; In mille s'auolgea, E in mille dolci modi, e i maggior uenti Tacean queti, & intenti 🗁 1. I. I. Al mouer de le membra, che fean velo A la fanta alma, al Creator del Cielo. Aftrea, ch'unqua da lei non fiscompagna, Prudéza, ond'è composta entro, e fuor tutta, Modeltia, ch'amò si'l Rè de le stelle, Fortezza inuitta à la terrena lutta, Erano à la celefte, e felice agna; Per quell'erto camin scorte, & ancelle; E di lor uia più belle Fè, speme, e carità faceano intento Con loaue concento

Digitized by Google

FFFF

L'Empireo Ciel, ou'han gli Angeli ftanza, Lode Dio, ne baldanza Vana di ciò prende ella, e non figloria, Benche sia in mezzo di cotanta gloria, Mapoi che sotto il fortunato tetto, Con voce udi d'Angelica armonia Dalei la vecchiarella falutarsi, Donna diffe, anzi Dea, cui par non fia, Ne fù donna altra mai, fia benedetto Teco, chi amando in te degad polarli, Eper noi hyomo farli. Ose bezza quarmo volte,e feis Quanto lodar ti dei Di Dio? quanto io dite? ch'à me ne vegna Madre di chi a ciel regaz ? Al cui dolce apparir fuggi ogni noia. E chi ame tien quel detra empieo gragioia. Ne finite anco hauca queste parole Elifabena, che l'antiche braccia A la donna del Ciel per porle, aperle, Là'ue'lminore il suo maggiore abbraccia, Ma chi fol d'humiltà ceder non fuole, Di vederla chinata non lofferfe, E dipar se l'offerse, E l'una l'akra caramente auinie, Indiella il correstriase Da le cofe create al fommo Duce, E filla al Ciel la luce, Poi ch'in disparte se medesma accolle, Cofi la lingua benedetta sciolse. Del grande effer di Dio nel mar, che fondo,

Non haue, e cui nello è termino, o rina. Nuota mia méte, e tal veggio fus ampiezza, Ch'empie,e tien tutto,e che sulla è,che viua, O lia per le, fuor ch'ei, che lolo al mondo L'effer dona, e lauita, e di dolcezza Colmo il cor, l'allegrezza Per la lingua, e per gli occhi sfogo, e uerlo, Polcia che mitar verlo Mia vil conditione, e mia humiltare s Sua infinita pietate, In modo akero, e foura ogni ufo, à fdegno, Non hebbe dal fuperno empireo regno. Ecco già spiega alteramente i vanni, Mia vera gloria à l'uno, à l'akro polo; V'l Sol riprende, v compie fua giornata, Da diuina uirtù leuata à uolo. Ecco ognigente, fin che uoluon glianni; Dirammi, o donna fenza fin beata. Ciò fia, che l'increata D'ogni ben fonte hoggi per me fi spande Qua giulo,& à sì grande Officio mi sortio, chi è sol possente, Cui, perch'io lia parente Seco d'vn figlio di mirabil nome, Quelle alre piacque impormi, e care lome. Percioche suapietà dolce, e soaue S'allarga d'una in altra prole, e stende, Dando vira à chi'l teme alma, e ferena, E'l braccio, ou'hà poffa infinita, scende, E di monti, e di macchine più graue Fiede i fuperbi, e gran uenderra mena,

¥.,

Digitize

Ffff

Scaccia di leggio, e frena I regi alteri, e fa lor forze uane, Dona à mendici l pane Nópur, ma l'auro, e gli aurei scettri, e l'ostro, O mirabil Dio nostro, Che sol degna le cose humili, e basse, Dispregiando ogni altezza, e'n Cielo staffe. Èt hora il tanto desiato germe, Chetoko il mur, che dipartiua, accorda Ambo i popoli, dona ad Iíraele, Qual già promise, e ben se lo ricorda, Anzià mostrar quant eller douean ferme L'alte promeffe, e vote di querele, Ad Abram fuo fedele Per se stello giurollo, certa speme A lui dando, & al feme, Ch'egli (ò me lassa) con acerba morte Rotte l'horribil porte, Giusti Padri di uoi sgombrò l'inferno, Fatti nosco u'hauria lieti in eterno. Canzon lo stil dal gran loggetto oppresso Al buon uolere ir presso Non può, ma'il tentar forse il Ciel con ali Tarpate, in opre tali, Nonéfallo appo lui, che Pier de l'acque Trasse, e qui lempre piacque, Di porger mano, à chi con voglia accesa, Si mile per sug amore ad alta impresa.

Alto Fattor de gli stellanti Chiostri, Tu da l'eterno seggio affreni, e reggi

Quanto haue in Cielo, e quato cinge il mare, Quanto sostien la terra, e lor dai leggi Scritte nel cor con si felici inchiostri, Che non ponno eller mai men dolci, ò care, Ond'ardon per te ogni hora, ogni hor lodare S'odon tuo nome, ituoi santi Corrieti, Et ogni ben nata alma, Cui deposta sua graue, e mortal salma, Di sostenuti assalti acerbi, e fieri Rendi hora tu chiara corona, e palma, E con le Stelle il Ciel vago, & adorno Per servare i tuoi imperi, Senza mai ripofar, fi volge intorno. Il Sol ancor ( com'è da te prescritto ) Per la strada infinita ogni hor rotando, Gli anni comparte, i mesi, i giorni, e l'hore, E va il suo bel lauor si variando, C'hor fà, che'l mondo vil, veglio, et afflitto, Pouero, e nudo sembri à noi di fore, Et hor giouane, lieto, e pien d'honore Diricourati fior, verd'herbe, e foglie, Toltogli à la stagione, Cheperlo Cieltiranno iua Aquilone, E le gelate neui, e'l ghiaccio scioglie, Ond'ogni fiume aker la sua ragione Quinci da minor frati, e quindi prende; Perch'ei de l'altrui spoglie Ricco, maggior tributo al Padre rende. Hor fa, ch'à proua col Leon, dal Cielo Vibri le fiamme il firio cane , e imbianchi Le piagge, e i campi, e faccia venir meno

آ € او .

I riui, e i fonti da l'arfora franchi, E ch'à raccorre il dolce eftiuo gelo, Che gli fuol ( tua mercede ) al bel fereno Spruzzar tu fopra il uolto, apra il terrenno Le bocche à mille, à mille, c c'hor le ciglia Di leggiadra corona Cinta, ridendo à noi rieda Pomona, Le belle guance candida, e vermiglia,

Che con Bromio di par giostra, e ne dona Ampie ricchezze, e'n si superba pompa La sua dolce famiglia

Spiega, ch'ogni atborícel par che ne rompa. Di Endimion la vaga ubidiente

Non men, fuor di tua uoglia, poco, o molto Non torle unqua gli eterni fuoi viaggi. Ond'hor dritto mirando, e filo il volto Del fuo biondo fratel, tutta lucente Vedefi, e d'ogni intorno arderle i raggi;

Tal che sentir ne face e danni, e oltraggi, Ch'à sgombrarle'l camin, furon mal preste, Alle Stelle maggiori,

Cedonle come à donna le minori, E si fuggon del ciel'oscure, e meste; Et hor rendendo al Sol gli hauuti honori, Par di sua grande inopia si vergogni; B ch'ancor glie le preste

Altre volte, ch'ascosa aspetti, agogni. Si tarda il tuo voler la notte face, Quando è spogliata la campagna d'herba, B'i Capricorno alberga il maggior lume, Tusci, ch'andata la stagione acerba,

Cosilieue la fai, cosi fugace. Perce vbidire ; il natural costume , D'adducer preda à Nereo, nellus fiume Ha lasciato anco, su le sponde estreme Del letto d'Amphitrite Segnasti, e mai d'ohrevarcare ardice L'onde no lon, quand'anche'l mar più freme. Tu à le tue creature altre infinite Gli officij aslegni, (e no ni ha luogo Momo) Che fin'à le supreme Gli offeruan tutte, e fol gli spregia l'huomo. L'huogio à fuo arbitrio foi fotto le Stelle Si lascia errar date, c'hai tanta cura Del tuttose si l'huom fol par che si sprezze, E bench'à la corrotta sua natura Daro habbia legge, ciò dal cornon suelle Uuelen, che per lei, con rie dolcenze Più aguzza, e più le voglie al male auszze, Onde d'offender non celsiam già mai Tua giustitia infinita, Ch'oltre'l nario disordine, ci inuita, Ch'effer qui par più la malitia affai, Che l'innocentia appresso te gradita. Perche poco temendo indi dar crollo In alto seder fai, Gli empi, ch'à giusti tuoi premono il collo. Tuschepersuabantate alma, e gentile Hai fatto'l tutto, e di tue gratie l'empi;

Piega ti prego gli occhi benedetti<sup>\*</sup> Quà giulo à nostri mali indegni, & empi, Ond'ò huomini, noi (parte non vile)

Di cotanto lauor ) parem negletti. Pon freno ò Rè del Cielo à noftri affetti, Che ne parton da te, ne il mondo vanti Le rie forze, e mal nate,

Pregi anzi casta, & humil pouertate, E di quel pianga, onde pregiossi auanti. Regni quì, come in Ciel tua volontate, Sin ch'à gioir de l'eterno riposo, Fragli angelici canti,

A te vegnam nel regno alto, e gioiofo. Canzon dir odo non fo chi, fe fceura

Dal fuo mortal, di te la miglior parte Giunge al diuin fuo oggetto,

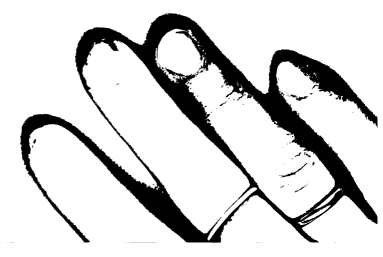
Chiaro vedrà, ch'ei fe dritto, e perfetto L'huó, ch'a fua voglia poi da Dio in disparte Torse egro, e reo; ma il torto, & épio affetto De l'huom, fatto huomo à drizzar véne Dio, Con cui, chi non vuol parte,

Reo di qua è sempre, e di la paga il fio.

### IL FINE.

# IN PERVGIA, PER BALDO SALVIANI. M D LXXVII





Di cotanto lauor ) parem negletti. Pon freno ò Rè del Cielo à noftri affetti, Che ne parton da te, ne il mondo vanti Le rie forze, e mal nate, Pregi anzi cafta, & humil pouertate,

.

E di quel pianga, onde pregiofsi auanti. Regni quì, come in Ciel tua volontate, Sin ch'à gioir de l'eterno ripofo, Fra gli angelici canti,

A te vegnam nel regno alto, e gioiofo. Canzon dir odo non fo chi, fe fceura

Dal fuo mortal, di te la miglior parte Giunge al diuin fuo oggetto,

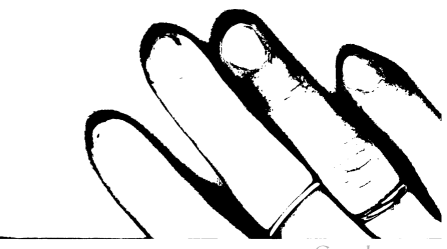
Chiaro vedrà, ch'ei fe dritto, e perfetto L'huó, ch'a fua voglia poi da Dio in disparte Torse egro, e reo; ma il torto, & épio affetto De l'huom, fatto huomo à drizzar véne Dio, Con cui, chi non vuol parte,

Reo di qua è sempre, e di la paga il fio.

### IL FINE.

## IN PERVGIA, PER BALDO SALVIANI. M D LXXVII





Di cotanto lauor ) parem negletti. Pon freno ò Rè del Cielo à noftri affetti, Che ne parton da te, ne il mondo vanti Le rie forze, e mal nate, Pregi anzi casta, & humil pouertate, E di quel pianga, onde pregiossi auanti.

Regni quì, come in Ciel tua volontate, Sin ch'à gioir de l'eterno ripolo, Fragli angelici canti,

A te vegnam nel regno alto, e gioiofo. Canzon dir odo non fo chi, fe fceura

Dal fuo mortal, di te la miglior parte Giunge al diuin fuo oggetto,

Chiaro vedrà, ch'ei fe dritto, e perfetto L'huó, ch'a fua voglia poi da Dio in disparte Torse egro, e reo; ma il torto, & épio affetto De l'huom, fatto huomo à drizzar véne Dio, Con cui, chi non vuol parte,

Reo di qua è sempre, e di la paga il fio.

#### IL FINE.

# IN PERVGIA, PER BALDO SALVIANI. M D LXXVII



Di cotanto lauor ) parem negletti. Pon freno ò Rè del Cielo à noftri affetti, Che ne parton da te, ne il mondo vanti Le rie forze, e mal nate, Pregi anzi cafta, & humil pouertate,

E di quel pianga, onde pregiofsi auanti. Regni quì, come in Ciel tua volontate, Sin ch'à gioir de l'eterno ripofo, Fra gli angelici canti,

A te vegnam nel regno alto, e gioiofo. Canzon dir odo non fo chi, fe fceura

Dal fuo mortal, di te la miglior parte Giunge al diuin fuo oggetto,

Chiaro vedrà, ch'ei fe dritto, e perfetto L'huó, ch'a fua voglia poi da Dio in disparte Torse egro, e reo; ma il torto, & épio affetto De l'huom, fatto huomo à drizzar véne Dio, Con cui, chi non vuol parte,

Reo di qua è sempre, e di la paga il fio.

#### IL FINE.

# IN PERVGIA, PER BALDO SALVIANI. M D LXXVII



